HAUPTARTIKEL

Martin Fritz, Berlin
Triumph der Sakularisierung

Skeptische Riickfragen an die Erstauswertung der EKD-
Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU V1)

»Die Mehrheit der Deutschen hat mit Religion nur mehr wenig am Hut.! Mit
diesem lapidaren Satz wurde in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung einer
der markantesten Befunde der aktuellen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung
(KMU VI) wiedergegeben, die am 14. November 2023 bei der EKD-Herbstsyn-
ode in Ulm mit einer Zusammenschau ,erster Ergebnisse® vorgestellt wurde.?
Im Vorjahr hatten fiir die demografische Erhebung 5.282 Befragte knapp 600
Fragen beantwortet. Gegeniiber den fiinf Vorlauferstudien (1972, 1982, 1992,
2002 und 2012) war neu, dass neben protestantischen Kirchenmitgliedern und
Konfessionslosen auch katholische Kirchenmitglieder und Angehérige anderer
Religionsgemeinschaften befragt wurden.

Damit beansprucht die KMU zum ersten Mal, reprasentative Aussagen iiber die
deutsche Gesamtbevolkerung treffen zu konnen. Sie nutzt diese Représentativi-
tat, um erstmalig auch die religios-weltanschauliche ,,Groflwetterlage™ in den
Blick zu nehmen, in der sich die kirchlichen Entwicklungen vollziehen. Um ,,die
aktuelle Lage der Kirchen besser zu verstehen sollte ein Gesamtbild von ,Reli-
giositdt und Sakularitét in Deutschland® (16) erhoben werden. Das Resultat wird
im zweiten Kapitel der Erstauswertung présentiert. Es birgt Uberraschungen.

Das Bild der religios-weltanschaulichen ,,Groflwetterlage“

Zur Kartografierung der Gesamtlage werden anhand der demografischen Da-
ten und komplexer statistischer Operationen vier Grundtypen religidser oder
sédkularer Lebensorientierung (mit jeweils zwei bis drei Subtypen) gezeichnet.
Diese vier Typen werden in einem Koordinatensystem mit den beiden Achsen

1 Bingener 2023.

2 Diese Erstauswertung wurde unter Federfithrung des Sozialwissenschaftlichen Instituts
der EKD erarbeitet und auch gedruckt herausgegeben: EKD 2023.

3 EKD 2023, 16. Die Seitenangaben im Text beziehen sich auf diese Broschiire.

ZRW 87/1(2024),3-24.D0I110.5771/0721-2402-2024-1-3 — 3

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

ykirchennahe und ,kirchenferne Religiositat“ lokalisiert: die ,Kirchlich-Reli-
giosen“ (hohe Werte bei kirchennaher Religiositit), die , Alternativen® (hohe
Werte bei kirchenferner Religiositit), die ,Sdkularen® (niedrige Werte in beiden
Kategorien) und schlieSlich die Zwischengruppe der ,Religids-Distanzierten®
(mittlere Werte in beiden Kategorien). Auf diese Weise ergibt sich ein plastisches
Bild der allgemeinen religiésen Lage in Deutschland.

Bei den meisten Beobachterinnen oder Beobachtern der religios-weltanschau-
lichen Landschaft diirften die berechneten Grofienverhiltnisse freilich fiir Ver-
bliffung gesorgt haben. So machen laut KMU gerade einmal noch 13 % der
Deutschen die ,,Kirchlich-Religidsen® aus (zusammengesetzt aus 6 % ,,Religios-
Geschlossenen®, die sozusagen die Reinform der ,kirchennahen Religiositat®
aufweisen, und 7 % ,,Religios-Offenen” mit einer gewissen Affinitit zu Aspekten
skirchenferner Religiositdt®). Das ist, gemessen an der Zahl der Mitglieder
von Kirchen und nichtchristlichen Religionen (insgesamt 57 %), ein enorm
geringer Wert. Weniger als ein Viertel der Mitglieder von Kirchen und Religions-
gemeinschaften teilen demnach die dort vertretene Religiositdt. Es ist daher
nur noch eine Frage der Zeit, so die KMU-Prognose, dass die innerlich bereits
entfremdeten Mitglieder ihre Mitgliedschaft beenden (vgl. 58).

Fast noch erstaunlicher als diese Winzigkeit ist die errechnete Marginalitdt
der , Alternativ-Religiosen®. Demnach hangen nur noch 4 % der Deutschen
einer ,esoterischen®, dazu 2 % einer ,hedonistisch-heterodoxen“ Religiositit an
(zusammen 6 %). Das wire fur die ,Veranstalter von Esoterikmessen® wirklich
alarmierend, wie die F.A.Z. schlussfolgerte.

Geradezu sensationell an der Zusammenschau ist indessen die exorbitante Grofie
des ,sdkularen® Lagers: Thm werden 56 % zugerechnet, also deutlich mehr als
die Halfte der Deutschen iiberhaupt und viel mehr als die konfessionslosen
Deutschen (43 %), so viele wie in keiner anderen seriésen Untersuchung bisher.
Neben den ,Sdkular-Offenen” (6 %), bei denen noch gewisse Spuren fluider
Religiositat nachzuweisen sind, und den , Indifferenten® (14 %), denen Religion
gleichgiiltig ist, stellen darin die ,, Sakular-Geschlossenen® (36 %) die grofite Grup-
pe dar. Sie héngen laut KMU einer naturalistisch-szientistischen Weltauffassung
an und lehnen Religion als etwas Uberholtes und/oder Schidliches dezidiert
ab. Mehr als ein Drittel der Deutschen haben demnach mit Religion nicht

4 Bingener 2023.

4 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

nur ,nichts am Hut" sondern lassen sich als ausgemachte ,Religionsgegner®
qualifizieren. Sollte dies zutreffen, wire die immer noch relativ prominente
Stellung von Kirchen und Religionsgemeinschaften in Politik und Gesellschaft
ein krasser Anachronismus.

Angesichts des riesigen sdkularen Segments bleibt fiir das ,religids-distanzierte®
Mittelfeld schliefilich noch ein Viertel der Bevolkerung (25 %) tibrig. Darunter
sind ,, Distanziert-Kirchliche“ (8 %), bei denen sich einige Aspekte ,kirchennaher
Religiositat® zeigen, und ,Distanziert-Alternative (8 %) mit einer gewissen
Neigung zu ,kirchenferner Religiositit’, daneben , Distanziert-Sikulare” (9 %),
die immerhin noch ,grundsitzlich auf religiose Themen hin ansprechbar® (20)
sind.

Uberraschend viel Sikularitit, iiberraschend wenig Religiositit, so kann man
das religionsdiagnostische Resultat der KMU resiimieren. Verwunderung treibt
zur Suche nach Einsicht (frei nach Aristoteles). Man fragt sich: Wie kommt die
Diagnose eines allgemeinen Riickgangs der Religiositdt (und mithin die fulmi-
nante Bestitigung der klassischen Sékularisierungsthese vom fortschreitenden
Schwund der Religion) in der aktuellen KMU zustande? Bis in umfangreicheren
Auswertungsbanden genauere Belege und Explikationen folgen, ist man fiir diese
Klarung auf die Erlauterungen der Erstauswertung angewiesen. Und siehe da: An
ihnen fallen einige Ungereimtheiten ins Auge, die Zweifel an der Stichhaltigkeit
der Diagnose wecken.

Erhebung ohne Deutung?

Zunichst stolpert man beim Lesen iiber mehrere Stellen, die das induktive Vorge-
hen der Untersuchung herausstreichen: ,,Es ist nicht das Ziel, schon existierende
Deutungsmuster zur religiosen Lage lediglich mit Daten illustrieren zu wollen.
Die Rekonstruktion der ,Grofiwetterlage* sollte ohne wesentliche vorausgehende
theoretische Richtungsentscheidungen aus den Daten selbst abgeleitet werden®
(16). Damit ist die Frage angesprochen, ob die KMU-Resultate womdglich von
bestimmten religionssoziologischen Theorieannahmen préaformiert sind, wobei
vornehmlich die Alternative von Sakularisierungs- und Individualisierungstheo-
rie im Blick ist.® Eine solche Praformation wird in Abrede gestellt, die empirische

5 So die Bezeichnung in der Schweizer Vorbildstudie (siehe dazu Anm. 8) Stolz u.a. 2014,
67.77.

6 Die klassische Sdkularisierungstheorie nach Auguste Comte, Max Weber u.a. geht von der
generellen Unvereinbarkeit von Religion und Moderne aus und in der Konsequenz von
einer fortschreitenden Schwichung des Religiésen in modernen Gesellschaften. Dem ha-

1/2024 _— 5

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Objektivitat der Ergebnisse festgehalten. Das Typensystem habe sich ,aus den
Daten selbst“ (16) ,induktiv herauskristallisiert” (17).

Aus dieser Versicherung spricht das Faktizitatspathos quantitativer Sozialfor-
schung. So hdufig es begegnet und so sehr es bei vielen verfingt, so wenig ist es zu
halten. Daten sprechen niemals fiir sich, sondern werden gedeutet, wie dick auch
immer man die Ableitung ,aus ihnen selbst” unterstreicht. Welche Vorannahmen
sich im Falle der Typenbildung der KMU in welcher Weise geltend machen,
kann anhand der wenigen Andeutungen iiber das Verfahren nicht ausgemacht
werden. Dass sich solche Vorannahmen geltend machen, kann gar nicht ernsthaft
bestritten werden. Dies gilt schon deshalb, weil die Fragen oder ,Items®, anhand
derer sich die Typen nachtraglich ,herauskristallisiert® haben sollen, nicht
vom Himmel gefallen sind. Sie wurden vielmehr ausdriicklich konstruiert, um
bestimmte Gestalten von Religion oder Nichtreligion abzufragen.” Daran ist
grundsitzlich auch nichts zu beanstanden - es konterkariert nur die Attitiide der
deutungslosen und daher objektiven Empirie.

Schon in das Untersuchungsdesign gingen also mannigfache Priamissen ein.
Es wird im Ubrigen ja auch explizit darauf hingewiesen, dass der KMU-Typen-
konstruktion die Matrix einer alteren Erhebung aus der Schweiz zugrunde
gelegt wurde.® ,Das gleiche statistische Verfahren wurde ergebnisoffen, d.h.
ohne die Schweizer Typologie bereits vorauszusetzen, nun an die Daten der
6. KMU angelegt. Dabei zeigte sich: Auch fiir Deutschland im Jahr 2022 ergaben
sich die entsprechenden Typen“ (18). Diese Korrespondenz ist wahrlich nicht
erstaunlich, noch weniger, wenn man bedenkt, dass auch eine ganze Reihe von
Fragen aus der besagten Schweizer Studie in der KMU tibernommen wurde.
Der Identitdt in der methodischen Anlage entspricht die Identitdt der in der

ben Religionssoziologen wie Thomas Luckmann entgegengehalten, es finde, namentlich
in Europa, nur eine Schwéchung der vormals dominanten religiésen Groflinstitutionen,
der Kirchen, statt. Dem Verlust ihres religiosen Einflusses korrespondiere die Entstehung
einer privatisierten und in der Folge weitgehend individualisierten Religion, die, frei von
den dogmatischen Vorgaben der Kirchen, aus den iiberlieferten Bestanden der Religio-
nen vielerlei Kombinationen und Neukreationen schaffe. Das Individuum eignet sich
demnach frei an, was ihm attraktiv erscheint und was sich in seinem Leben bewéhrt. Diese
Individualisierungsprozesse bedeuten aufs Ganze der Gesellschaft gesehen logischerweise
eine Pluralisierung von Religion (vgl. dazu Fritz 2020a).

7 Beispielsweise wurde in einer Reihe von Fragen der Begriff ,Spiritualitit® gebraucht
»mit dem Ziel, den Bedeutungshof des vielleicht zu dicht an eine kirchliche Perspektive
gekoppelten Begriffs ,religios’ aufzuweiten” (24).

8 Vgl. EKD 2023, 18. Gemeint ist die Studie Stolz u.a. 2014. Der Mitautor Jorg Stolz ist auch
Mitglied des Beirats der KMU.

6 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

KMU ,gefundenen Typen® (18). Hier sprechen nicht irgendwelche Daten ,,durch
sich selbst’, sondern es kommen komplizierte Zusammenhinge zwischen Voran-
nahmen, Datengenerierung und Dateninterpretation zur Wirkung, die zutiefst
deutungsimprégniert sind.

Mehrdeutige Selbsteinschétzungen

Geht man die Erlduterungen zum Typensystem durch, stofit man zunéchst auf
die religiose Selbsteinschétzung der Befragten: Nur wenige stufen sich ausdriick-
lich als ,,religi6s“ ein und viele (mehr als 30 %) als klar ,nicht religios®. Dies wird
gegen die Annahme ins Feld gefiihrt, Religion sei etwas im Wesen des Menschen
Verwurzeltes, daher Unverlierbares. Beim Weiterlesen stellt sich Verwirrung ein.
Gleich der néchste Absatz raumt ndmlich ein, es miisse ,auch bedacht werden,
was Befragte eigentlich meinen, wenn sie sagen, sie seien (nicht) ,religios" (27).
In der Tat. Und was meinen sie? Bestimmte Korrelationen mit anderen Items
zeigen: ,Im Verstindnis der Bevolkerung ist das Assoziationsfeld des Begriffs
,religios’ ganz iiberwiegend kirchlich gepragt. Die semantischen Felder von
,Religion’ und ,Kirche’ sind eng miteinander verflochten (27). Damit ist aber
jede allgemeine religionsdiagnostische (oder gar religionstheoretische) Relevanz
des Items dahin. Denn offenkundig indiziert die verbreitete Selbsteinschitzung
als ,nicht religios® keine Distanz gegeniiber dem, was in den einschldgigen
Wissenschaften mit dem Allgemeinbegriff ,Religion bezeichnet wird, sondern
eine Distanz gegeniiber kirchlicher Religion. Valide ist das Item als Indiz nicht
tir das Dahinschwinden, sondern fiir die Entkirchlichung oder Entkonfessiona-
lisierung von Religion. Ob diejenigen, die sich als ,nicht religios” einschatzen,
dariiber hinaus eine andere, nichtkirchliche Religiositit pflegen, die sie selbst
aufgrund der Assoziation des Begriffs mit dem Kirchlichen niemals als ,Religion®
etikettieren wiirden - die Selbstaussagen verraten es nicht.

Nun konnte man vermuten, Menschen mit einer solchen nichtkirchlichen
Religiositat diirften sich mehrheitlich als ,spirituell“ charakterisieren, weil der
Ausdruck héufig als Alternativbegriff zu ,religiés“ Verwendung findet. Um diese
Vermutung zu iiberpriifen, wurden denn auch einige Fragen zur ,Spiritualitat*
in die Erhebung eingebaut. Der Befund ist ebenfalls diirftig: Der diesbeziiglich
zentralen Aussage zur ,,spirituellen Orientierung“ stimmten nur 12 % ,voll“ oder
»eher, dafiir 19 % eher nicht und 69 % gar nicht zu (vgl. 24). Verkniipft man die
Selbsteinschatzungen als ,,religios® und als ,,spirituell, ergibt sich, dass sich nur
5 % der Bevolkerung als spirituell, aber (eher) nicht als religios einstufen. Augen-
scheinlich versagt der Spiritualitatsbegriff damit weitgehend als Indikator einer
nichtkirchlichen Religiositit. ,Eine grofle Mehrheit der Bevélkerung (68 %)

1/2024 —_ 7

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

erachtet sich weder als religiés noch [als] spirituell“ (25). Das scheint nun doch
den allgemeinen Religionsschwund recht deutlich zu belegen.

Bei genauerem Hinsehen stellen sich die Dinge weniger eindeutig dar. Das
maf3gebliche Item lautet: ,Ich bin ein spirituell orientierter Mensch mit einer
Verbindung zu einer hoheren Wirklichkeit“ (24). Diese Aussage ist steil. Denn
der Zusatz ,,mit einer Verbindung zu einer hoheren Wirklichkeit® erregt leicht die
Assoziation einer personlichen ,Verbindung“ samt Kommunikation mit héheren
Michten, die dann irgendwie auf das Leben einwirken. Es liegt relativ nahe,
dabei an magische oder spiritistische Praktiken zu denken. Der Zusatz (der
Verstandnisse von ,spirituell“ ausschliefien soll, die nicht als veritabel religios zu
werten sind) gibt der Aussage einen deutlichen Bias in Richtung Esoterik — und
verdirbt sie damit als Indikator fiir nichtkirchliche Religiositat iberhaupt.’

Gotteskrise und Kirchenkrise

Ein weiterer zentraler Beleg der KMU-Erstauswertung fiir die fortgeschrittene
Erosion der Religion ist die gemessene (Nicht-)Zustimmung zu konkreten
Gottesvorstellungen. Dabei wird zuerst ,,der Verlust eines traditionellen Gottes-
glaubens® (33) thematisiert, der mit folgender Aussage abgefragt wurde: ,Ich
glaube, dass es einen Gott gibt, der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben
hat® (33). Dem stimmten 19 % der Gesamtbevodlkerung zu, unter evangelischen
Kirchenmitgliedern 29 % und unter katholischen 32 %.

Das bedeutet: Zwei Drittel der Kirchenmitglieder teilen ein auf Jesus Christus
bezogenes Gottesbild nicht oder fithlen sich in so grofSer Distanz zu dieser Glau-
bensaussage, dass sie sie nicht ankreuzen. Das kann man als Indiz dafiir werten,
dass derzeit nicht nur eine Krise der Kirche als Organisation zu beobachten ist,
sondern der tradierte christliche Gottesglaube selbst in eine Krise geraten ist (33).

9 Die Schieflage wird durch eine Korrelation zweier Befunde bestitigt, die in der Auswer-
tung fiir ,,schwer interpretierbar® gehalten wird. Es verhdlt sich namlich so, ,dass 61 %
derjenigen, die fehlenden Gottesdienstbesuch mit der Begriindung rechtfertigen, dies
sei fiir ihre Spiritualitat nicht wichtig’, gleichzeitig deutlich ablehnen, ein ,spirituell
orientierter Mensch mit einer Verbindung zu einer hoheren Wirklichkeit* zu sein“ (24).
Ein unbestimmter Begriff von Spiritualitit wird von ihnen gebraucht, die in Richtung
esoterischer Religiositit enggefithrte Aussage zur Spiritualitit hingegen abgelehnt. —
Es wire auflerdem zu beriicksichtigen, dass sich gerade ein Teil der Hochreligiosen
namentlich evangelikaler Pragung selbst niemals als ,religios“ oder ,spirituell“ bezeichnen
wiirden, weil beide Begriffe bei ihnen theologisch in Misskredit stehen. Sie wiirden sich
stattdessen eher ,glaubig ,bibeltreu’, oder einfach ,christlich® nennen. In der KMU
werden sie, weil das Feld der sprachlichen Optionen zur Selbsteinschétzung zu eng gefasst
ist, unter den Belegen fiir den Religionsverlust verbucht.

8§ ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Dazu ist zundchst zu sagen, dass die Einsicht in diese Krise im Jahre 2023
wahrlich keinen Neuheitswert mehr hat. Selbiger Glaube ist vor Jahrhunderten
in eine Krise geraten und ihr bis heute nicht entkommen. Nur die kurze
(ihrerseits krisengetriebene) Renaissance konservativer Kirchlichkeit in den
1950er Jahren tauscht immer noch viele iiber diesen Sachverhalt hinweg. Die
Krise hat spitestens in der Zeit begonnen, als Kant die Unméglichkeit von
Gottesbeweisen bewies, als Fichte die personale Gottesvorstellung als Verendli-
chung des Gottlichen begriff, als Lessing, Herder, Goethe und andere daher
fiir eine pantheistische Vorstellung votierten, als Feuerbach den Gottesglauben
in den Geruch einer Wunschprojektion brachte und als die Bibel mitsamt den
tiberkommenen christlichen Dogmen durch das historische Bewusstsein in die
Abstandigkeit geschichtlicher Vergangenheit riickte. Kurz: Spatestens seit dem
Jahre 1800 herrscht im Einflussbereich der européischen Aufklarung hinsichtlich
des ,tradierten christlichen Gottesglaubens® eine unauthebbare Dauerkrise.

Es ist gut, wenn diese Nachricht bei allen ankommt, die in den Kirchen Ver-
antwortung tragen. Denn das mag verhindern, dass sie vorschnell der in der
KMU gelegten Interpretationsspur folgen. Es gibt grundséatzlich zwei alternative
Deutungsstrategien kirchlicher Theologie, beide so alt wie die Krise selbst. Die
erste, ,konservative“ oder ,altprotestantische: Man behandelt den traditionellen
Begriff des Christlichen in foto als sakrosankt und begreift die (eigentliche,
wahre) Kirche als den ,heiligen Rest” derjenigen, die ihm trotz allem standhaft
die Treue halten. Es versteht sich von selbst, dass der Kreis der ,,Kirchlich-Reli-
giosen” auf diese Weise radikal zusammenschrumpft, wahrend die Menge derer,
die sich selbst als christlich und sogar als kirchlich betrachten, wenn auch mit
einem inneren Abstand zu Teilen der Tradition, unverhofft in das Feld der
»Distanzierten® gerat, aufSerhalb oder am Rande der Kirche.

Die zweite, ,liberale® oder ,neuprotestantische Option rechnet mit der Moglich-
keit, dass sich das Wesentlich-Christliche auch in verdnderter Gestalt festhalten
lasst, auch in einem gebrochenen Verhiltnis zu den traditionellen Gestalten und
Gehalten des Glaubens. Die Kirche wird als ein gemischtes Gebilde aufgefasst, in
dem nebeneinander unterschiedliche Formen bestehen, das Christentum unter
den Bedingungen der Krise zu leben, und das heifSt: teils mit mehr, teils mit
weniger Distanz zur Tradition. Partieller Abstand zur christlichen Uberlieferung
ist demzufolge nicht als Signum von Kirchendistanz und Glaubenserosion
aufzufassen, sondern als der Normalfall kirchlicher Religiositit (vielleicht sogar
als Merkmal besonderer religioser Ernsthaftigkeit). Denn unter den gegebenen
Krisenbedingungen ist es schlicht unabdingbar, dass sich religiose Individuen
Teile des Uberlieferten aneignen, andere Teile nicht.

1/2024 9

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Welcher der beiden Deutungsoptionen die KMU-Auswertung zuneigt, liegt offen
zutage. So veranschlagt sie die Tatsache, dass zwei Drittel der Kirchenmitglieder
die zitierte Aussage iiber den in Jesus Christus erkennbaren Gott nicht bejahen,
umstandslos als Element der Kirchenkrise. Im Hintergrund steht offensichtlich
die Uberzeugung: Eine verbreitete Distanz zu den iiberlieferten Grundfesten
des Glaubens bedeutet eine innere Erosion, der die dufiere zwangslaufig folgen
muss: ,Die Losung institutioneller Bindungen zur Kirche und der Verlust eines
traditionellen Gottesglaubens gehen Hand in Hand" (33).

Diese Schlussfolgerung ist ein Augenéffner, und zwar hinsichtlich der leiten-
den Schemata der Auswertung. Sachlich viel naheliegender wire namlich die
entgegengesetzte Schlussfolgerung: Wenn zwei Drittel der Kirchenmitglieder
jene traditionelle Gottesvorstellung (die im Ubrigen so einhellig niemals geteilt
wurde)!® nicht bejahen, dann zeigt das: Man kann Kirchenmitglied sein, ohne
den traditionellen Glauben bruchlos zu teilen. Also scheint der ,Verlust eines
traditionellen Gottesglaubens® gerade nicht zwangslaufig mit der Losung von der
Kirche einherzugehen. Dieser Schluss drangt sich nur dann auf, wenn man das
ekklesiologische Leitbild einer Gemeinschaft von Glaubenden mit einem tradi-
tionell ungebrochenen, konfessionell einheitlich definierten Glauben in Ansatz
bringt. Aber dieses Leitbild ist so anachronistisch wie fatal, weil es die Kirche
in einen fundamentalen Gegensatz zu den traditionskritischen Bedingungen der
Gegenwart setzt. Unter den Griinden, die traditions- und konfessionsdistanzierte
Kirchenmitglieder zur Ablosung treibt, diirfte daher besagtes Leitbild nicht an
letzter Stelle stehen. Denn es stempelt sie zu ,,heterodoxen® Kirchendistanzierten
und vermittelt ihnen das Gefiihl, nicht vollwertig dazuzugehéren. Das traditio-
nalistische Kirchenideal wird leicht zur self-fulfilling prophecy der Kirchenkrise.
Darum ist zu befiirchten, dass auch die KMU mit ihrer engen Bestimmung des
»Kirchlich-Religiésen® entsprechende Wirkungen entfaltet.

Theologische Zustimmungshiirden

Nun werden manche einwenden, wenigstens bei den basics des christlichen
Gottesbildes sei doch eine gewisse Ubereinstimmung bei den Kirchenmitglie-
dern durchaus zu erwarten. Aber auch wenn man dies einrdumt - ist das
gleichbedeutend mit der Zustimmung zu der einschldgigen Aussage ,Ich glaube,
dass es einen Gott gibt, der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben hat* (33)?
Das Item ist das einzige innerhalb der KMU, das eine spezifisch christliche Reli-
giositat indiziert. Es fungierte daher bei der Typenbildung offenbar als einer der

10 Man denke nur an die grofle Tradition der negativen oder apophatischen Theologie.

10 —— ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

ausschlaggebenden Marker fiir die Zugehorigkeit zu den ,,Kirchlich-Religiésen®
(95 % von ihnen stimmen zu). Aber dafir ist es wiederum viel zu steil formuliert.
Wieso steil?, werden Theologinnen und Theologen fragen, das ist doch eine
konzise Zusammenfassung des christlichen Gottesbildes! Ja, nimlich sofern man
sich an die offenbarungstheologischen Formeln ziinftiger Theologie gewdhnt
hat. Wie viele fromme, aber theologisch ,unstudierte“ Christenmenschen wiir-
den sich so abstrakt duflern? Und wie viele von ihnen wiirden diesem Satz,
den sie selbst nie so formuliert hétten, zustimmen, wenn man sie danach fragt?
Gott, der Unsichtbare, Unendliche, Unbegreifliche soll sich in dem Menschen
aus Nazareth ,zu erkennen® gegeben haben? Sollte das moglich sein? Und wenn
ja, inwiefern und inwieweit? Geniigt es nicht, mit Jesus an den liebenden Vater
im Himmel zu glauben, der trotzdem in vielem ,unerkannt® bleibt? Wer solche
Zweifelsfragen stellt und sich daher scheut, den Satz unerldutert fiir ,zutreffend*
zu erkldren, ist nach der KMU so gut wie raus aus dem kirchlichen Christentum
(und bald auch aus der Kirche).

Bei alledem war bislang von der Problematik von Existenzsitzen in Bezug auf
Gott (,es gibt Gott“) noch gar nicht die Rede. ,,Einen Gott, den ,es gibt', gibt es
nicht hat Dietrich Bonhoeffer herausgestellt,? weil das Pradikat der ,Existenz®
generell an sinnliche Wahrnehmbarkeit gekniipft ist. Sollte dieser philosophisch-
wissenschaftlich hochst berechtigte Vorbehalt nicht manche aufgeklarten Zeitge-
nossen davon abhalten, tiberhaupt eine der vorgeschlagenen Existenzaussagen
gegenzuzeichnen,® obwohl sie sich als religiose Menschen durchaus auf eine
irgendwie ,gottliche® oder transzendente Dimension der Wirklichkeit richten?
Wenn es um die Alternative geht zwischen der (Nicht-)Existenz eines Gottes,
»der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben hat®, und der (Nicht-)Existenz
eines ,hoheren Wesens® bzw. einer ,,geistigen Macht, sollte sich da nicht der eine
oder die andere in eine aporetische Lage gebracht fithlen? Immerhin hat in dieser
Situation die vierte Antwortoption einen aufrichtigen Ausweg geboten: ,,Ich weif3
nicht richtig, was ich glauben soll“ (34; 20 % Zustimmung).

1L Zielwar es‘; so heifSt esin einer erlduternden Fufinote, ,eine Formulierung zu finden, die

Gottesbilder mit einer Bezugnahme aufJesus Christus indiziert, ohne dabei hinsichtlich
bestimmter theologischer Deutungsmuster allzu sehr einzuschranken (33 Anm. 27).
Man kann sagen, dass dieses Unterfangen misslungen ist.

12 Bonhoeffer 1930, 94.

13 Vgl. EKD 2023, 34: ,Ich glaube, dass es ein héheres Wesen oder eine geistige Macht gibt*
(29 % Zustimmung). ,Ich glaube nicht, dass es einen Gott, irgendein héheres Wesen
oder eine geistige Macht gibt“ (33 % Zustimmung).

1/2024

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Ausschluss von Ambiguitit

Es lasst sich festhalten, dass die Ergebnisse der Items zu den Gottesvorstellungen
insgesamt weniger eindeutig sind als von der KMU-Auswertung insinuiert.
~Empirisch eindeutig® (vgl. 25) ist eigentlich nur dreierlei: Erstens ist die
Geltung eines theistischen und zusitzlich offenbarungstheologisch bestimmten
christlichen Gottesbegriffs begrenzt, innerhalb wie auflerhalb der Kirche. Zwei-
tens herrscht eine grofle (und der Thematik hochst angemessene) Reserve
gegeniiber der Existenzbehauptung in Bezug auf etwas ,Gottliches® Drittens
besteht ansonsten eine grofie (und der Thematik hochst angemessene) Unsicher-
heit hinsichtlich der Gottesfrage. Ist von diesem dreifachen Befund auf einen
fortgeschrittenen Religionsschwund zu schlieflen? Wohl nur dann, wenn man
authentische Religiositat an die entschiedene Bejahung philosophisch und theo-
logisch zweifelhafter Existenzaussagen kntipft. Es hingt also nicht zuletzt an der
Einschatzung beziiglich der Verbreitung und lebensweltlichen Durchschlagskraft
kritischer Bildung unter den Deutschen.

Manches spricht dafiir, dass deren Wirksambkeit seit der Wiederentdeckung der
Kritik durch die Generation der ,1968er“ zugenommen hat. Sollte dies zutreffen,
muss freilich auch dies nicht bereits von sich aus fiir ein Abschmelzen der Reli-
gion iiberhaupt sorgen. Denn mit dem neuen Durchbruch traditionskritischer
Haltungen ging in den 1970er und 1980er Jahren ja eine Konjunktur neuer
Religionsformen einher. Was aus dieser groflenteils nichttheistischen Religion
inzwischen geworden ist, lasst sich aus der Frage nach der ,Existenz” gottlicher
Entitdten nicht ermitteln.

Indessen sind mit dem Allgemeinwerden der Traditionsdistanz in jedem Fall
die Hiirden fiir eine ungebrochene Zustimmung zur christlichen Tradition
gestiegen. Dem entspricht der Befund, dass der Kreis derer, die einen traditionel-
len (und zudem offenbarungstheologisch enggefiihrten) christlichen Theismus
teilen, klein geworden ist. Die Mehrzahl der Menschen, innerhalb wie auflerhalb
der Kirche, teilt ihn nicht mehr ohne Weiteres. Die Frage, ob sie damit dem
Christentum noch zugehdren kénnen oder ihm bereits verloren gegangen sind,
kann hier nicht breiter diskutiert werden. Nur so viel: Es ist auch eine christliche
Religiositat mit oszillierenden Gottesvorstellungen denkbar. Sie zeichnete sich
dadurch aus, dass in bestimmten religiosen Akten eine ,,momentane® theistische
Vorstellung aufgerufen wird, etwa im Augenblick des Gebets oder beim Singen
eines Chorals, ohne dass sich das religiose Subjekt zu einer entsprechenden
Existenzaussage durchringen konnte, weil es auf der Ebene seiner philosophi-
schen Vernunft um den Anthropomorphismus und mithin um die Inadaquatheit

12 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

jener Gottesvorstellung weifs. Theologen wie Friedrich Schleiermacher oder Paul
Tillich waren der gut begriindeten Ansicht, eine derartige Ambiguitit sei im
religiosen Bewusstsein unter den Bedingungen der Moderne nicht nur méglich,
sondern unumgehbar. Dass die Kirche solchen Christen eine Heimat zu geben
hat, war fiir sie daher selbstverstandlich. Man sollte es sich gut tiberlegen,
ob man stattdessen lieber Religionssoziologen und Theologinnen folgt, die -
teils im Interesse ihrer Methode, teils aufgrund ihres Bediirfnisses nach klaren
theologischen Grenzen - einfachere und engere Losungen favorisieren.

Alte Zerrbilder

Votiert man fiir jene mit den Namen Schleiermacher und Tillich angesprochene
religionstheologische Option, ist damit wohlgemerkt nicht gesagt, dass die
Gesamtbevolkerung durchweg einem ,anonymen Christentum® (Karl Rahner)
zugeschlagen und sonach kurzerhand kirchlich vereinnahmt wiirde. Das ist ein
beliebtes Zerrbild von Religionstheologie und Individualisierungstheorie, das
im Zusammenhang der KMU-Vorstellung prominent erneuert wurde." Wenn

14 In einem Artikel in der F.A.Z. am Tag nach der KM U-Vorstellung bei der EKD-Synode
am 14. November hat Detlef Pollack, der als religionssoziologischer spiritus rector im
Beirat der KMU eine maf3gebliche Rolle spielte, sogleich weitreichende theologische
Konsequenzen aus den Resultaten gezogen (Pollack 2023). Nach seinem Dafiirhalten
istan den empirischen Ergebnissen der KM U der ,,Mythos® der liberalen Religionstheo-
logie Schleiermacher’scher Provenienz ,zerbrochen’, es gebe so etwas wie ein ,,Chris-
tentum auflerhalb der Kirche“ (Trutz Rendtorff). ,Christentum als aufSerkirchliche
Religiositat funktioniert nicht* (Mit dieser These hat er bei nicht wenigen Kirchenlei-
tungsverantwortlichen emphatischen Applaus hervorgerufen, nachvollziehbarerweise:
Wenn schon das Monopol auf die Religion iiberhaupt dahin ist, will man wenigstens das
Monopol auf authentisches Christentum behaupten.) Pollacks Argument ist schliissig —
unter der Pramisse, dass sich christliche Religiositit wesentlich an den traditionellen
kirchlichen Bekenntnisgehalten und Praktiken bemisst, die in der KMU dafiir in
Anschlag gebracht wurden. Man muss kein liberaler Theologe sein, um zu sehen, dass
dieses Verfahren zirkulédr ist: Man definiert die hard facts kirchlichen Christentums
als Kern des Wesentlich-Christlichen und stellt daraufhin fest, dass es aufierhalb der
Kirche kein wahres Christentum gibt. Fiir diesen Schluss hitte man keine empirische
Erhebung gebraucht; er ist selbstevident. Allein, seine Pramisse ist nicht empirisch zu
beweisen. Sie hingt von der Auffassung vom Wesen des Christentums ab, die keine
Sache der Empirie ist, das hétte man von Schleiermacher lernen kénnen, sondern eine
der normativen Idealbildung. Dialektik der Aufklarung: Pollack will den ,Mythos*
der liberalen Theologie mit dem Logos quantitativer Sozialforschung austreiben. Er
iiberzieht damit nicht nur das Konto der empirischen Methode, sondern verschleiert
zugleich den Mythos derjenigen Theologie, die sie leitet. — In einer polemisch noch
deutlich hoher geschraubten und ausdriicklich barthianisch fundierten Fassung wurde
die Karikatur liberaler Religionstheologie auch in einem KMU-Kommentar des evange-

1/2024 13

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Theologinnen und Theologen mit (iibrigens nicht weniger prominenten) Teilen
der Religionssoziologie davon ausgehen, dass die moderne Emanzipation des
Individuums von den religisen Institutionen einen Freiraum geschaffen hat, in
dem neue Gestalten individualisierter, fluider und wenig normierter Religiositat
entstanden sind, wird ihnen immer wieder dreierlei unterstellt: Sie wollten damit
(1) die ungebrochene und a priori unzerstérbare Vitalitit der menschlichen
Religiositit behaupten, die sie (2) als dem institutionellen Christentum in
jeder Hinsicht gleichwertig betrachteten, um damit (3) ,ein anthropologisches
Auffangnetz fiir kirchliches Handeln® aufzuspannen - so die KMU-Auswertung
(38) -, indem sie namlich das Gedeihen von Religiositit von der Qualitit dieses
Handelns abkoppelten.

Dem ist zu entgegnen: Bei der theologischen Aufnahme der Individualisierungs-
theorie geht es nicht um die Beschonigung der religiosen Lage und die Entlastung
kirchlichen Handelns, sondern - abgesehen von der grofieren Erschlieflungs-
kraft fiir geistig-kulturelle Gegenwartsphdnomene, vom Verzicht auf die Abqua-
lifizierung anderer religiéser Personen und von der emphatischen Bejahung
der Notwendigkeit individueller Aneignung in der Religion - um das Ausloten
von Anschlussmaglichkeiten dieses kirchlichen Handelns an ein vorhandenes
Reservoir an religidosen Zustanden, Haltungen und Praktiken. Daraus leitet sich
dann die Aufforderung zu zeitgemiaflen kirchlichen Vermittlungsbemiihungen
ab. Sollte es die Kirche fiir ihre religiose Kommunikation nicht interessieren,
was fiir religiose Fragen und Antworten bei den Menschen kursieren, die sie
ansprechen will (um ein Schema Tillichs aufzugreifen)? Konnte es nicht eine
ihrer Schliisselaufgaben sein, vorhandene Aspekte von Religiositét aufzunehmen,
wie nahe dem Christentum auch immer, und sie mithilfe des Schatzes christlicher
Gehalte und Symbole zu neuer Bestimmtheit zu bringen, um ihnen auf diese
Weise eine neue heilsame Qualitat und lebensbestimmende Kraft zu verleihen?

Bei denen, die diese Fragen bejahen, schwingt teils durchaus die Sorge mit,
dass die fluide Religiositit der Gegenwart ohne symbolische Bestimmtheit und
institutionellen AufSenhalt bis zur gdnzlichen Unsichtbarkeit dahinschwinden
konnte. Wer die mannigfachen Gestalten individualisierter Religion wahrnimmt,
muss damit nicht die prinzipielle Unméglichkeit von Sékularisierung behaupten;
er oder sie muss auch nicht leugnen, dass tatsachlich eine partielle Schwiachung
der Religion stattfindet, selbst wenn er oder sie der Annahme einer menschlichen
Anlage zur Religion zuneigt: Auch Anlagen kénnen schliefSlich verkiimmern.

lischen Theologen Ralf Frisch erneuert (Frisch 2023); von der Warte eines vornehmeren
Barthianismus aus wurde Ahnliches von dem emeritierten Ziiricher Ethiker Johannes
Fischer vorgetragen (Fischer 2023).

14 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Jene Frage nach menschlichen ,Ankniipfungspunkten® kirchlicher Rede wur-
de von einem beriihmten Theologen des 20. Jahrhunderts bekanntlich mit
einem donnernden ,Nein!“ quittiert, das heute noch in Vorbehalten gegeniiber
der Aufgabe theologischer Vermittlung nachhallt - und in den Vorbehalten
gegeniiber der Individualisierungsdiagnose.”® Aber es ist nun einmal so: Wenn
sich Theologie und Kirche nicht um die Anschlussfihigkeit und Vermittlung
des Christlichen kiimmern, wird selbiges weniger Resonanz finden. Das Ideal
eines vermittlungslosen Verkiindigungsauftrags ist die self-fulfilling prophecy der
Kirchenschrumpfung.

Der Riickgang religioser Praxis

Der allgemeine Schwund der Religiositdt in Deutschland wird in der KMU-Aus-
wertung nicht nur an der Krise der Gottesvorstellungen, sondern auch am
Schwund religidser Praxis festgemacht. ,Religiose Praktiken sind, im Vergleich
zu fritheren Studien, nicht mehr weit verbreitet, sie sind riicklaufig” (34). Welche
religiosen Praktiken? Abgefragt wurden das Beten, die Bibellektiire, das Prakti-
zieren ,einer religiosen oder spirituellen Meditation', das ,,Fasten aus religiésen
Griinden, die Teilnahme an Pilger- oder Wallfahrten sowie an religiosen Grof3-
veranstaltungen (der Gottesdienstbesuch, so kann man ergdnzen, ist ohnehin
ricklaufig). Das Ergebnis: ,Im Grofien und Ganzen ist davon auszugehen, dass
etwa 15-20 % der Bevélkerung einer regelmafligen religiosen Praxis nachgehen®
(35).

Man stutzt: Aus einem Item-Set, das weit iberwiegend aus typisch kirchlichen
Praktiken besteht, wird eine allgemeine Quote religidser Praxis errechnet.!® Die
einzigen Ausnahmen sind die ,religiése oder spirituelle Meditation’, woméglich
das Fasten, vielleicht noch die religiésen Grofiveranstaltungen (die es vereinzelt
auch im Bereich von Esoterik, Yoga und spirituellem Coaching gibt — welche
die daran Teilnehmenden aber wiederum meist nicht als ,,religios bezeichnen
wiirden). Es wird dann noch ein Item hinzugefiigt, das aufschlussreich ist: ,Das
gelegentliche ,Anziinden einer Kerze aus religiosen Griinden® fallt mit 34 %
Zustimmung hoher aus® (35).

15 Barth1934.

16 Andiesem Punkt wird gut greifbar, was in einer Art Sondervotum aus dem KMU-Beirat
als Hauptargument fiir die methodische Schieflage der KMU-Auswertung vorgebracht
wurde: Items fiir die Erhebung der Frommigkeitspraxis von Kirchenmitgliedern werden
umstandslos fiir die Frage nach der religidsen Gesamtlage verwertet — mit einigen
Erginzungen, die das gestiegene Gewicht der erzielten Befunde nicht tragen kénnen
(vgl. Anselm/Merle/Pohl-Patalong 2023).

1/2024 15

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

An diesem Item, das eine Gestalt unbestimmter und unscheinbarer Religion
in den Blick nimmt, wird sogleich offenbar, wie eng das Feld religidser Praxis
ansonsten gefasst ist. Schlagt man Kristian Fechtners Erkundungen spitmoderner
Frommigkeit" auf, die ausdriicklich erwdhnt werden, kann man ersehen, dass
bei einem weiteren Zuschnitt des Begriffs auch die Quote fiir die religiose Praxis
deutlich hoher ausgefallen wire. Der Umgang mit Engelsfiguren und Amuletten,
das Aufstellen von Unfallkreuzen, das touristische Verweilen in Kirchen, der
ganze Bereich von Kirchenmusik und anderen Formen religiés konnotierter
Musikpraxis, iiberhaupt verschiedene Gestalten von ,Kunstreligion®'® das Ad-
vents- und Weihnachtsbrauchtum - all dies sind Praktiken, die mindestens als
religionsaffin eingestuft werden kénnen, weil sie entsprechende religiose oder
spirituelle Assoziationen mit sich fiihren.

Aber man versteht auch, warum dieser Bereich spiritueller Praxis in der KMU
weitestgehend ausgespart bleibt. Es ware methodisch zu aufwindig gewesen, ihn
in seiner ganzen Breite abzufragen - es hitte dazu Dutzende weiterer Fragen
bedurft. Und eigentlich hitte es dazu auch einer anderen Methode bedurft. Denn
im Blick auf die spirituelle Praxis &ffnet sich ein Feld, bei dem die Uberginge
zwischen ,religiés und ,nicht religios“ oftmals verschwimmen - nach Kristian
Fechtner (und etwa Hubert Knoblauch)® eines der Schliisselmerkmale indivi-
dualisierter Religiositit. Ein expliziter und durchgéngiger ,Transzendenzbezug",
fir die KMU das ausschlaggebende Definitionsmerkmal echter Religion, ist
dabei nicht immer eindeutig auszumachen. Die Dinge oszillieren, und ihre
Identifikation ist ein hermeneutischer Akt, der strittig bleiben muss. Solche
Unschirfen sind fir die quantitative Sozialforschung eine Zumutung - man
koénnte sie auch nur mit qualitativen Methoden adédquat fassen.

Der Preis empirischer Schirfe, verbunden mit der Not methodischer Begren-
zung, ist phdnomenale Enge. Anscheinend sind im Zusammenhang der religio-
sen Praxis auch esoterische Praktiken nicht beriicksichtigt, die in der KMU
beriithrt werden, namlich Astrologie und Wahrsagerei.2’ Hier und in der KMU
tiberhaupt fehlt der ganze Bereich neuerer esoterischer Praktiken: Tarot, Hexen-
rituale, Raucherzeremonien, ,Manifestieren®, Heilsteine, neopagane Naturkulte

17" Fechtner 2023.

18 Vgl. Fritz 2023.

19 Vgl. Knoblauch 2009.

20 Vgl. EKD 2023, 17. Unter den Indices fiir ,kirchenferne Religiositat“ finden sich hier die
beiden Items ,.Es gibt Menschen, die durch Wahrsagen die Zukunft wirklich voraussehen
kénnen® und ,Die Stellung des Mondes und der Planeten kann uns anzeigen, wann im
Leben es die richtige Zeit ist, etwas Bestimmtes zu tun®.

16 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

(Sonnwendfeiern, Raunachtrituale etc.), spirituelle Coaching- und Satsang-Tref-
fen usf. Man sieht: Ein reprasentatives Bild der religiosen Grofiwetterlage lasst
sich nicht im Rahmen einer Grofiuntersuchung mit anderen Schwerpunkten,
gewissermaflen ,nebenbei, gewinnen.

Bei dieser Gelegenheit ist auch noch einmal auf die Gréfienbestimmung esoteri-
scher Religiositat zuriickzukommen, die in der Typeniibersicht mit 4 % angege-
ben wird. Die Zahl geht, wie gezeigt, auf eine extrem selektive Wahrnehmung
esoterischer Phidnomene zuriick. Grob gesagt hat man sich auf die Esoterik der
1980er und 1990er Jahre beschrénkt. Seitdem hat sich in diesem dynamischen
Markt viel getan, er ist um vieles breiter und uniibersichtlicher geworden. Die
aufgrund besagter Selektion zustande gekommene Zahl ist, das lasst sich mit
einiger Sicherheit sagen, um einiges zu klein - das bedeutet Entwarnung fiir die
Veranstalter von Esoterikmessen.?!

Der Riickgang religioser Erfahrung

Um itiberméfliger Verengung zu entgehen, versucht die KMU, neben den reli-
giosen Uberzeugungen (iiber die Existenz des Géttlichen) und Praktiken auch
religiose Erfahrungen zu erfassen, wiederum mit relativ mageren Ergebnissen:

Auf der Erfahrungsebene ist das Spiiren der Wirksamkeit einer transzendenten
Realitdtsebene bei Minderheiten in unterschiedlichen Graden verbreitet. Der
Aussage ,,Ich spiire Gottes Gegenwart in meinem Leben® stimmten 22 % zumin-
dest eher zu, 21 % haben ,,schon erlebt, dass spirituelle Krifte in meinem Leben
eine Wirksambkeit entfalteten’, 24 % hatten ,,bei manchen Naturerlebnissen schon
das Gefiihl, eine heilige Macht zu spiiren®. Die Erfahrung, ,dass dunkle Machte
aufmein Leben einwirken', haben 8 % gemacht. Bei Religios-Offenen und Esote-
rischen treten solche Erfahrungen am haufigsten auf, bei Sakular-Geschlossenen
quasi nie (35).

Religiose Erfahrung wird als ,Spiiren“ der ,Gegenwart® oder ,Wirksamkeit®

3

Gottes, ,spiritueller Krifte®, ,heiliger” oder ,dunkler ,Méchte“ gefasst. Einmal

21 Die Selektivitat der Wahrnehmung nichtkirchlicher Religiositit wird in einer Neben-
bemerkung auch eingestanden; vgl. EKD 2023, 30: ,Die hier gewéhlten Indikatoren
fir Formen einer unbestimmten individualisierten Religiositat sind selektive Annahe-
rungen an ein diffuses und vielfaltiges religioses Feld. Moglicherweise kommt eine
empirische Analyse, die andere Variablen benutzt, zu anderen Ergebnissen.“ Nicht mog-
licherweise, mochte man korrigieren, sondern mit denkbar hoher Wahrscheinlichkeit.
Die redliche Konsequenz der Einsicht in die extreme Selektivitat der Untersuchung wire
duflerste Zuriickhaltung bei der Formulierung der Befunde gewesen.

1/2024 17

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

mehr gilt: Diese Bestimmungen sind steil — wen sollte es wundern, dass sich
nur ,Minderheiten® entsprechende Erfahrungen zuschreiben? Sie sind steil,
insofern sie auf ein quasi leibliches Erleben (,,Spiiren®) manifester Wirkungen
von iibernatiirlichen Kraften oder Méachten abheben. Religiése Erfahrung wird
damitarchaisiert. Sie wird auf ausgesprochen vormoderne Weise gefasst, mit dem
wenig liberraschenden Resultat, dass sie unter modernen Bedingungen kaum
noch vorkommt.

Allenfalls das ,,Spiiren der Gegenwart Gottes in meinem Leben® kann man mit
etwas gutem Willen spiritualisiert verstehen; alle anderen Items verlangen die
Sistierung eines modernen Weltverhéltnisses, in dem solch manifeste Begegnun-
gen mit transzendenten Realititen nicht vorgesehen sind. Zweifellos gibt es
religiése Stromungen, in denen derartige Machterfahrungen dennoch an der
Tagesordnung sind, man denke nur an das Pfingstchristentum. Aber sie sind,
jedenfalls was Europa angeht, eben nur fiir Minderheiten zugénglich, denen es
gelingt, fiir ihre Frommigkeit aus dem ,entzauberten Normalbewusstsein des
Alltags immerhin zeitweise auszusteigen. Fir die meisten Européerinnen und
Europder verbieten sich solche handfesten Beschreibungen religiosen Erlebens.

Ist das nun nicht gerade eine Bestdtigung der Siakularisierungsannahme, dass
in der ,entzauberten Welt* (Max Weber) der Moderne die Religion an den
Rand gedrangt wird? Die Antwort ist nein. Denn religiose Erfahrung lasst sich
auch weniger handgreiflich beschreiben: Die moderne Religionstheologie und
Religionsphdnomenologie bieten viele entsprechende Konzeptionen. Beispiels-
weise hegen Menschen beim Anblick von Landschaften, beim Héren von Musik
oder beim Betrachten von Gemalden Gefiihle von Dankbarkeit oder Trost, von
Ehrfurcht, Erhabenheit oder Heiligkeit, und manche wiirden solche seelischen
Tiefenerlebnisse sogar als religiés qualifizieren. Aber ,das Gefiihl, eine heilige
Macht zu spiiren“? Das klingt fiir viele nach Schwérmerei oder Okkultismus.

Die Zunahme von religiosem Relativismus

Weiter wird in der KMU-Auswertung die Zunahme eines ,religiosen Relativis-
mus“ konstatiert und wiederum als Zeichen einer Abnahme von Religiositat
interpretiert:

Es ist ebenfalls festzustellen, dass die Wahrnehmung von Unterschieden zwi-
schen verschiedenen Religionen nur sehr schwach ausgeprégt ist. 87 % der
Bevolkerung stimmen folgender Aussage zu (davon 54 % voll und 33 % eher):
»Keine Religion ist besser als andere - alle Religionen haben in gleichem Mafe
Recht oder Unrecht® Entsprechend glauben 75 %: ,Im Grofien und Ganzen sind

18 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

alle Weltreligionen dhnlich® Dieser religiose Relativismus findet sich in gleichem
Ausmaf sowohl bei Kirchenmitgliedern als auch bei Konfessionslosen (35).

Hinter der sékularisierungstheoretischen Bewertung des Relativismus steht of-
fenbar die Meinung, vitale Religiositit impliziere notwendig die Uberzeugung
von der Absolutheit oder wenigstens Hoherwertigkeit der eigenen Religion. Dem
wiirden nicht nur die Vertreter einer pluralistischen Religionstheologie wider-
sprechen. Es gibt auch gute Griinde fiir die Auffassung, unter den gegebenen
Bedingungen religioser Pluralitit miisse sich ein authentisches Glaubensleben
im Wechsel zwischen zwei Ebenen vollziehen: zwischen dem eigentlichen Akt
des Glaubens, der unmittelbare Affirmation und Geltung impliziert, und einer
Art ,religionswissenschaftlicher” Distanz, aus deren Perspektive die verschiede-
nen Religionen mit der je eigenen auf einer Linie stehen. Schleiermacher sprach
von einem ,,Standpunkt im“ und einem ,,Standpunkt iiber dem Christentum®??

Wenn man dieser Beschreibung folgt, sind die zitierten KMU-Items auf der Ebe-
ne ,iiber” der je eigenen Religion zu lokalisieren. Dann sind sie nicht als Zeug-
nisse eines religiosen Verfalls, sondern einer begriiflenswerten religiosen Selbst-
relativierungs- und Pluralismusfahigkeit zu begreifen. Dabei soll nicht geleugnet
werden, dass die religionspluralistische Situation moderner Gesellschaften und
der damit notwendig gewordene Ebenenwechsel auch Schwichungspotenzial
enthdlt: Die je eigene Religion biifit ihre Selbstverstindlichkeit und damit ihre
ungebrochene Geltung ein. Wie viele Menschen infolgedessen tatsichlich ihre
Religion verlieren, dariiber wissen die betreffenden Items nichts auszusagen.

Die Zunahme sékularer Orientierungen

Ein besonders gewichtiges Argument fiir die Annahme der allgemeinen Religi-
onsmisere ist fiir die KMU-Auswertung schliefllich die ,Ausbreitung sékularer
Orientierungen® (36). Selbige wird von der KMU auch enorm hoch angesetzt:
Das gesamte Segment der Sékularen fallt knapp fiinfmal grofler aus als in der
Schweizer Vorlduferstudie von 2014 (Datenerhebung 2008/09), der harte Kern
der ,Sakular-Geschlossenen® ist sogar mehr als zehnmal so grof$.?* Das ist eine
frappante Groflendifferenz. Sollten die Schweizer vor fiinfzehn Jahren wirklich
dermaflien anders getickt haben als die Deutschen heute? Der soziologische
Laienverstand sagt: Da kann etwas nicht stimmen! Und fragt weiter: Mit welchen
Items wurden die ,Sédkularen® denn als solche identifiziert?

22 Siehe dazu Fritz 2019.
23 Vgl. Stolz u.a. 2014, 67; zum Zeitraum der Datenerhebung ebd., 15.

1/2024 — 19

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Ausschlaggebend war dafiir die Kombination eines negativen und eines positiven
Moments. Es musste sich eine ,religionsablehnende® Haltung mit einer szien-
tistisch-naturalistischen Einstellung verbinden. Die Religionsaversion wurde
mit folgenden Items gemessen: (1) ,Das moderne wissenschaftliche Weltbild
hat Religionen tberfliissig gemacht (42 % Zustimmung); (2) ,Alles in allem
schadet Religion der Menschheit mehr, als sie niitzt“ (44 %); (3) ,,Mir selbst sind
religiése Fragen bedeutungslos und egal® (55 %); (4) ,Es befremdet mich und
macht mich misstrauisch, wenn Menschen sehr religios sind“ (57 %).

Bei der Deutung der Befragungsergebnisse wiederholen sich die Probleme, die
schon bei der religiosen Selbsteinschitzung auftauchten. Dort zeigte sich, dass
ein grofSer Teil der Befragten beim Begriff ,Religion“ an kirchliche Religion
denkt, die institutionell und dogmatisch gebunden ist. Tatsdchlich korreliert
auch bei den oben angefiihrten Items das Antwortverhalten stark negativ mit
der kirchennahen Religiositét, aber nur schwach negativ mit der kirchenfernen
Religiositit. ,Das bedeutet, dass der Gegenpol des Sdkularismus in erster Linie
die Kirchen sind, weniger andere Religionsformen® (36). Das wiederum bedeutet
aber, dass es sich gar nicht um ,Sékularismus® im Sinne von genereller Religi-
onsgegnerschaft handelt, sondern um eine Ablehnung kirchlicher Religion. Das
ist ein signifikanter Unterschied, der in der plakativen Typologie unterschlagen
wird.

Um die betreffenden Aussagen klar zuordnen zu kénnen, miisste man im Ubrigen
wissen, was die Leute dabei denken. Item (1) kann ohne Weiteres so gelesen
werden, dass die Religion durch die Wissenschaften als Welterklirungsinstanz
tiberfliissig geworden ist — und welche gebildete Européerin, die Tag fiir Tag
den wissenschaftlichen Erklarungen der Welt folgt, wollte dem widersprechen?
Item (2) kann leicht im Sinne einer Konflikttrachtigkeit von Wahrheitsansprii-
chen verstanden werden, die sich absolut setzen — und welcher human gesinnte
Mensch mit Kenntnis der Religionskriege in Geschichte und Gegenwart wiirde
dieser Aussage nicht zuneigen? Bei Item (3) stellt sich die Frage, was mit
~religiosen Fragen® gemeint sein konnte - fiir viele wohl die strittigen Einzelfra-
gen kirchlicher Dogmatik, die ihrer nachvollziehbaren Ansicht nach fiir das
Leben keinerlei Relevanz besitzen. Item (4) schliellich diirfte eine verbreitete
Reserve gegeniiber einem ,,Zuviel“ an Religiositit ansprechen, das den Umgang
mit Mitmenschen bekanntlich sehr erschweren kann. Es bestdtigt sich: Wenig
spricht dafiir, die Zustimmung zu diesen Aussagen als Ausdruck genereller
Religionsgegnerschaft zu gewichten. Sie haben daher auch unter ,,Kirchennahen®
in Teilen Zustimmung gefunden.

20 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Wie sieht es mit der Bemessung der Positivkomponente aus? Zwei einschlagige
Items fiir eine naturalistische Einstellung werden genannt: (1) die Ablehnung
der Aussage ,Ich glaube an ein Leben nach dem Tod“ (2) die Zustimmung
zu der Aussage ,Eine vom Korper unabhingige Seele gibt es nicht, alles lauft
streng nach den bekannten Naturgesetzen ab“ (vgl. 36). Was die zweite Frage
angeht, hitte man gerne genaueren Einblick in die Korrelationen - auch die
Bildungsforschung miisste sich dafiir interessieren. Welcher gebildete Europder
wiirde ohne Weiteres behaupten, es ,gebe“ eine ,vom Korper unabhéngige
Seele“? Dass es so etwas ,,gibt", war zuletzt im 18. Jahrhundert gingige Meinung -
bis Kant dieser Vorstellung in der Kritik der reinen Vernunft (1781) als wissen-
schaftlicher Ansicht den Garaus gemacht hat. Man wiirde auch gerne wissen, wie
evangelische Theologinnen und Theologen hier votiert hétten. Denn die These
vom ,Ganztod“ des Menschen samt der an den Leib gebundenen ,Seele® ist
spétestens seit Eberhard Jiingels Buch Tod (1971) im Grunde die communis opinio
der Zunft.?* Die Theologenschar: nach der KMU eine Bande von Naturalistinnen
und Szientisten — wenn das nicht ein gewichtiges Indiz fiir den Niedergang der
Religion ist ...

Es bleibt als ernstzunehmendes Item die Ablehnung des Glaubens an ein Leben
nach dem Tod. Ob dabei die Zuordnung zum ,,Naturalismus® schliissig ist, kann
hier dahingestellt bleiben. Jener Glaube ist ein starkes Attraktionsmoment des
Christentums - und ein Moment starker Abstoflung. Aber als Indikator fiir
eine generelle antireligiose, ,,sdkularistische Orientierung taugt er nicht, weil es
selbstverstandlich Religion ohne den Glauben an ein individuelles postmortales
Fortleben gibt. Der in der KMU-Auswertung gebrauchte ,,Sdkularismus-Index“
hat sich sonach als ein ziemlich unsolides Konstrukt erwiesen. Damit erklért
sich und relativiert sich die sensationelle Ubergrof3e der betreffenden Gruppe. Es
missten plausiblere Items gefunden werden, um sie neu zu bestimmen und zu
bemessen.

Kritische Bilanz

Die Lektiire der KMU-Erstauswertung hat an ihrem allgemeinen religionsdia-
gnostischen Vorspann gravierende Plausibilititsdefizite methodischer und in-
haltlicher Art aufgewiesen.?> Mit dem Versuch, ihre neue Représentativitit fiir ein
Bild der religiosen ,,Grofiwetterlage auszumiinzen, wurde die KMU offenkundig
iberfrachtet.

24 Ob diese communis opinio womdglich auch gewisse metaphysische und religiose
Probleme birgt, ist eine andere Frage.
25 Uber den Wert der anderen Teile ist damit nichts ausgesagt.

1/2024 2

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

Die Verantwortlichen wollten zu viel, methodisch und inhaltlich. So steht die
Selektivitdt der Items in einem Missverhaltnis zum umfassenden diagnostischen
Anspruch. Man kann nicht aus gesunkenen Absatzzahlen bei Opel auf den Nie-
dergang der Automobilindustrie schlieflen. Zudem sind viele der Items schlicht
ungliicklich formuliert - teils zu eng, teils zu mehrdeutig, um den Indikatoren-
wert, der ihnen zugewiesen ist, jeweils erfiillen zu kénnen. Die Verantwortlichen
wollten aber, so scheint es, auch inhaltlich zu viel. Es zeigte sich an mehreren Stel-
len, dass die Argumentation (teils auch in ihrer Widerspriichlichkeit) nur anhand
siakularisierungstheoretischer Vorannahmen nachvollziehbar ist. So entsteht -
trotz gegenteiliger Versicherungen — immer wieder der Eindruck, es sollten diese
Vorannahmen empirisch nachgewiesen werden. Moglicherweise haben sie sich
aber auch unbewusst geltend gemacht. In beiden Féllen bleibt die Wahrnehmung
einer mangelhaften Kontrolle der eigenen Voreingenommenbheit.

Von allen Defiziten grundsitzlich untangiert bleibt das vielfach gut belegte
Resultat einer massiven Entkirchlichung der Religion in Deutschland. Allerdings
wird das Maf3 dieser Entkirchlichung durch die allzu enge Auffassung des ,,Kirch-
lich-Religiosen” deutlich {ibersteigert. Schon die naheliegende Einbeziehung der
»Distanziert-Kirchlichen® in diesen Sektor hitte die Groflenverhaltnisse signifi-
kant verschoben (von 13 % auf 21 %). Wiirde man die Indikatoren fur kirchliche
Religiositdt mit mehr Sinn fiir Spielrdume und Ambiguititen neuzeitlichen
Christentums formulieren, dem Anspruch von ,Volkskirchlichkeit“?® gemaf3,
wiren vermutlich noch einmal andere Zahlen zu erwarten. Am prinzipiellen
Befund der weitgehenden Entkirchlichung dnderte sich dadurch zwar nichts.
Aber es entstiinde ein realistischeres Bild vom quantitativen Potenzial und von
der legitimen Diversitat des kirchlichen Christentums von heute.

Aus angemesseneren Variablen wiirden auch ansonsten andere Grof3enverhalt-
nisse resultieren: ein deutlich kleinerer Sektor der Sakularitdt und deutlich gro-
ere Sektoren der Esoterik und des fluiden religiosen Mittelfeldes. Wiirde man
die an sich schon nicht unproblematische Basislogik der Typologie iiberdenken,
das Gesamtfeld der Religiositit durch die beiden Achsen ,Kirchenndhe® und
»Kirchenferne® zu definieren, stellte sich die ,GrofSwetterlage“ noch einmal ganz
anders dar. Damit wiirde vielleicht auch die fiir das religiose Handeln der Kirche

26 Der Einwand, die Kirche sei infolge der fortgeschrittenen Entkirchlichung ohnehin
nicht mehr langer ,Volkskirche® greift dabei nicht. ,Volkskirchlichkeit®, etwa im Ge-
gensatz zum Charakter der ,Freikirche, bezeichnet hier schlicht den Anspruch, eine
integrative Kirche fiir verschiedenste Schattierungen und Intensititen von christlicher
Religiositit zu sein. Siehe dazu Fritz 2020b.

22 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3

immens hemmende Wirkung der mutmafilichen Fehldiagnose aufgehoben, dass
»die Mehrheit der Deutschen mit Religion nur mehr wenig am Hut hat®

Was bleibt?

Was also bleibt von der allgemeinen Lagebeschreibung der KMU? Das werden
die ausfiihrlicheren Auswertungen zeigen, die noch zu erwarten sind. Allerdings
stehen die Aussichten nicht sonderlich gut, weil sich die misslungene Item-Kon-
struktion nachtréglich nicht heilen ldsst. Es wére daher schon viel gewonnen,
wiirde sich die Einsicht in die begrenzte Aussagekraft der infrage stehenden
KMU-Befunde durchsetzen, auf dass selbige nicht allzu lange die Debatten
um die Religiositit in Deutschland und die strategischen Uberlegungen zur
kiinftigen Kirchenentwicklung bestimmen.

Noch mehr wiére gewonnen, wiirden die nachgezeichneten Probleme bei der
néchsten Ausgabe der KMU beriicksichtigt, etwa indem man das Methodenarse-
nal um qualitative Elemente erweiterte. So konnte die Untersuchung eher einen
produktiven Beitrag zur Beschreibung des gegenwirtigen religiésen Wandels
leisten. Zweifellos sind Christentum und Kirche in Deutschland in einer Krise;
und auch um die Religion tiberhaupt stand es vermutlich schon einmal besser.
Aufler Frage steht auch, dass sich Religion, Christentum und Kirche in dieser
Krise rasant verdndern. Fiir eine handlungsleitende Diagnose gentigt es aber
nicht zu sagen, dass es nicht mehr so ist wie frither. Man muss den Blick scharfen
tiir die weiterbestehenden und fiir die neuen Lebens- und Darstellungsformen
von Religion und Christentum. Das wiirde der Kirche dabei helfen, nicht
in Panik oder Depression zu verfallen, sondern den Wandel wohlgemut und
zukunftsoffen mitzugestalten.

Literatur

Anselm, Reiner/Merle, Kristin/Pohl-Patalong, Uta (2023): Wie h;’iltst du’s mit der Religio-
sitit? Eine kritische Perspektive auf die soeben erschienene Uberblicksdarstellung der
KMU VI, zeitzeichen online, 14.11.2023, https://zeitzeichen.net/node/10806.

Barth, Karl (1934): Nein! Antwort an Emil Brunner, in: First, Walther (Hg.): , Dialektische
Theologie® in Scheidung und Bewdhrung 1933-1936. Aufsitze, Gutachten und Erkldrun-
gen, Miinchen: Kaiser, 1966, 208-258.

Bingener, Reinhard (2023): Kirchen am historischen Kipppunkt. Eine grofiangelegte Un-
tersuchung zur Bindung an die Kirchen zeigt dramatische Entwicklungen auf, FA.Z.,
15.11.2023, 8.

Bonhoeffer, Dietrich (1930): Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der
systematischen Theologie, 3. Aufl., Miinchen: Kaiser, 1964.

1/2024 23

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://zeitzeichen.net/node/10806
https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3
https://zeitzeichen.net/node/10806

EKD (2023): Wie hdltst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft.
Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig: EVA.

Fechtner, Kristian (2023): Mild religios. Erkundungen spdtmoderner Frommigkeit, Stutt-
gart: Kohlhammer.

Fischer, Johannes (2023): Kirchenreform auf Willkiirbasis? Uber einen fragwiirdigen
Vorschlag zur Deutung der neuen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU V1), zeit-
zeichen online, 26.11.2023, https://zeitzeichen.net/node/10830.

Frisch, Ralf (2023): Die evangelische Patientin. Eine theologische Reaktion auf die Reaktio-
nen zur KMU VI, der neuen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, zeitzeichen online,
29.11.2023, https://zeitzeichen.net/node/10859.

Fritz, Martin (2019): Selbstkritische Affirmation. Tillichs ,protestantisches Prinzip“ als
Kennzeichen pluralismusfihiger Religion, in: Asmar, Raymond u.a. (Hg.): Reformation
und Revolution im Denken Paul Tillichs, Tillich Research 18, Berlin: de Gruyter, 131-172.

Fritz, Martin (2020a): Sdkularisierung, Pluralisierung, Radikalisierung. Die neue Uniiber-
sichtlichkeit der religiésen Lage in Europa, in: Dittmer, Jorg/Kemnitzer, Jan/Pietsch,
Michael (Hg.): Christlich-jiidisches Abendland? Perspektiven auf Europa, Stuttgart:
Kohlhammer, 289-308.

Fritz, Martin (2020b): Sozialformen des protestantischen Christentums, MAEZW 83,1,
66-73.

Fritz, Martin (2023): Kunstreligion, ZRW 86,3,222-231.
Knoblauch, Hubert (2009): Populire Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft,
Frankfurta.M.: Campus.

Pollack, Detlev (2023): Theologen auf dem Holzweg. Ein liberaler Mythos zerbricht.
Christentum als aufSerkirchliche Religiositdt funktioniert nicht. Eine neue Untersuchung
der evangelischen Kirche zeigt, warum das so ist, FEA.Z.,15.11.2023,12.

Stolz, Jorg u.a. (2014): Religion und Spiritualitit in der Ich-Gesellschaft. Vier Gestalten des
(Un-)Glaubens, Ziirich: TVZ.

24 ZRW

IP 216.73.218.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Inhak.
tersagt, m ‘mit, fir oder in Ki-Syster



https://zeitzeichen.net/node/10830
https://zeitzeichen.net/node/10859
https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3
https://zeitzeichen.net/node/10830
https://zeitzeichen.net/node/10859

	Skeptische Rückfragen an die Erstauswertung der EKD-Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU VI)
	Das Bild der religiös-weltanschaulichen „Großwetterlage“
	Erhebung ohne Deutung?
	Mehrdeutige Selbsteinschätzungen
	Gotteskrise und Kirchenkrise
	Theologische Zustimmungshürden
	Ausschluss von Ambiguität
	Alte Zerrbilder
	Der Rückgang religiöser Praxis
	Der Rückgang religiöser Erfahrung
	Die Zunahme von religiösem Relativismus
	Die Zunahme säkularer Orientierungen
	Kritische Bilanz
	Was bleibt?


