
HAUPTARTIKEL

Martin Fritz, Berlin

Triumph der Säkularisierung
Skeptische Rückfragen an die Erstauswertung der EKD-
Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU VI)

„Die Mehrheit der Deutschen hat mit Religion nur mehr wenig am Hut.“1 Mit
diesem lapidaren Satz wurde in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung einer
der markantesten Befunde der aktuellen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung
(KMU VI) wiedergegeben, die am 14. November 2023 bei der EKD-Herbstsyn‐
ode in Ulm mit einer Zusammenschau „erster Ergebnisse“ vorgestellt wurde.2
Im Vorjahr hatten für die demografische Erhebung 5.282 Befragte knapp 600
Fragen beantwortet. Gegenüber den fünf Vorläuferstudien (1972, 1982, 1992,
2002 und 2012) war neu, dass neben protestantischen Kirchenmitgliedern und
Konfessionslosen auch katholische Kirchenmitglieder und Angehörige anderer
Religionsgemeinschaften befragt wurden.

Damit beansprucht die KMU zum ersten Mal, repräsentative Aussagen über die
deutsche Gesamtbevölkerung treffen zu können. Sie nutzt diese Repräsentativi‐
tät, um erstmalig auch die religiös-weltanschauliche „Großwetterlage“3 in den
Blick zu nehmen, in der sich die kirchlichen Entwicklungen vollziehen. Um „die
aktuelle Lage der Kirchen besser zu verstehen“, sollte ein Gesamtbild von „Reli‐
giosität und Säkularität in Deutschland“ (16) erhoben werden. Das Resultat wird
im zweiten Kapitel der Erstauswertung präsentiert. Es birgt Überraschungen.

Das Bild der religiös-weltanschaulichen „Großwetterlage“

Zur Kartografierung der Gesamtlage werden anhand der demografischen Da‐
ten und komplexer statistischer Operationen vier Grundtypen religiöser oder
säkularer Lebensorientierung (mit jeweils zwei bis drei Subtypen) gezeichnet.
Diese vier Typen werden in einem Koordinatensystem mit den beiden Achsen

1 Bingener 2023.
2 Diese Erstauswertung wurde unter Federführung des Sozialwissenschaftlichen Instituts

der EKD erarbeitet und auch gedruckt herausgegeben: EKD 2023.
3 EKD 2023, 16. Die Seitenangaben im Text beziehen sich auf diese Broschüre.

ZRW  87/1 (2024), 3–24. DOI 10.5771/0721-2402-2024-1-3 3

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


„kirchennahe“ und „kirchenferne Religiosität“ lokalisiert: die „Kirchlich-Reli‐
giösen“ (hohe Werte bei kirchennaher Religiosität), die „Alternativen“ (hohe
Werte bei kirchenferner Religiosität), die „Säkularen“ (niedrige Werte in beiden
Kategorien) und schließlich die Zwischengruppe der „Religiös-Distanzierten“
(mittlere Werte in beiden Kategorien). Auf diese Weise ergibt sich ein plastisches
Bild der allgemeinen religiösen Lage in Deutschland.

Bei den meisten Beobachterinnen oder Beobachtern der religiös-weltanschau‐
lichen Landschaft dürften die berechneten Größenverhältnisse freilich für Ver‐
blüffung gesorgt haben. So machen laut KMU gerade einmal noch 13 % der
Deutschen die „Kirchlich-Religiösen“ aus (zusammengesetzt aus 6 % „Religiös-
Geschlossenen“, die sozusagen die Reinform der „kirchennahen Religiosität“
aufweisen, und 7 % „Religiös-Offenen“ mit einer gewissen Affinität zu Aspekten
„kirchenferner Religiosität“). Das ist, gemessen an der Zahl der Mitglieder
von Kirchen und nichtchristlichen Religionen (insgesamt 57 %), ein enorm
geringer Wert. Weniger als ein Viertel der Mitglieder von Kirchen und Religions‐
gemeinschaften teilen demnach die dort vertretene Religiosität. Es ist daher
nur noch eine Frage der Zeit, so die KMU-Prognose, dass die innerlich bereits
entfremdeten Mitglieder ihre Mitgliedschaft beenden (vgl. 58).

Fast noch erstaunlicher als diese Winzigkeit ist die errechnete Marginalität
der „Alternativ-Religiösen“. Demnach hängen nur noch 4 % der Deutschen
einer „esoterischen“, dazu 2 % einer „hedonistisch-heterodoxen“ Religiosität an
(zusammen 6 %). Das wäre für die „Veranstalter von Esoterikmessen“ wirklich
alarmierend, wie die F.A.Z. schlussfolgerte.4

Geradezu sensationell an der Zusammenschau ist indessen die exorbitante Größe
des „säkularen“ Lagers: Ihm werden 56 % zugerechnet, also deutlich mehr als
die Hälfte der Deutschen überhaupt und viel mehr als die konfessionslosen
Deutschen (43 %), so viele wie in keiner anderen seriösen Untersuchung bisher.
Neben den „Säkular-Offenen“ (6 %), bei denen noch gewisse Spuren fluider
Religiosität nachzuweisen sind, und den „Indifferenten“ (14 %), denen Religion
gleichgültig ist, stellen darin die „Säkular-Geschlossenen“ (36 %) die größte Grup‐
pe dar. Sie hängen laut KMU einer naturalistisch-szientistischen Weltauffassung
an und lehnen Religion als etwas Überholtes und/oder Schädliches dezidiert
ab. Mehr als ein Drittel der Deutschen haben demnach mit Religion nicht

4 Bingener 2023.

4 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


nur „nichts am Hut“, sondern lassen sich als ausgemachte „Religionsgegner“5

qualifizieren. Sollte dies zutreffen, wäre die immer noch relativ prominente
Stellung von Kirchen und Religionsgemeinschaften in Politik und Gesellschaft
ein krasser Anachronismus.

Angesichts des riesigen säkularen Segments bleibt für das „religiös-distanzierte“
Mittelfeld schließlich noch ein Viertel der Bevölkerung (25 %) übrig. Darunter
sind „Distanziert-Kirchliche“ (8 %), bei denen sich einige Aspekte „kirchennaher
Religiosität“ zeigen, und „Distanziert-Alternative“ (8 %) mit einer gewissen
Neigung zu „kirchenferner Religiosität“, daneben „Distanziert-Säkulare“ (9 %),
die immerhin noch „grundsätzlich auf religiöse Themen hin ansprechbar“ (20)
sind.

Überraschend viel Säkularität, überraschend wenig Religiosität, so kann man
das religionsdiagnostische Resultat der KMU resümieren. Verwunderung treibt
zur Suche nach Einsicht (frei nach Aristoteles). Man fragt sich: Wie kommt die
Diagnose eines allgemeinen Rückgangs der Religiosität (und mithin die fulmi‐
nante Bestätigung der klassischen Säkularisierungsthese vom fortschreitenden
Schwund der Religion) in der aktuellen KMU zustande? Bis in umfangreicheren
Auswertungsbänden genauere Belege und Explikationen folgen, ist man für diese
Klärung auf die Erläuterungen der Erstauswertung angewiesen. Und siehe da: An
ihnen fallen einige Ungereimtheiten ins Auge, die Zweifel an der Stichhaltigkeit
der Diagnose wecken.

Erhebung ohne Deutung?

Zunächst stolpert man beim Lesen über mehrere Stellen, die das induktive Vorge‐
hen der Untersuchung herausstreichen: „Es ist nicht das Ziel, schon existierende
Deutungsmuster zur religiösen Lage lediglich mit Daten illustrieren zu wollen.
Die Rekonstruktion der ‚Großwetterlage‘ sollte ohne wesentliche vorausgehende
theoretische Richtungsentscheidungen aus den Daten selbst abgeleitet werden“
(16). Damit ist die Frage angesprochen, ob die KMU-Resultate womöglich von
bestimmten religionssoziologischen Theorieannahmen präformiert sind, wobei
vornehmlich die Alternative von Säkularisierungs- und Individualisierungstheo‐
rie im Blick ist.6 Eine solche Präformation wird in Abrede gestellt, die empirische

5 So die Bezeichnung in der Schweizer Vorbildstudie (siehe dazu Anm. 8) Stolz u.a. 2014,
67.77.

6 Die klassische Säkularisierungstheorie nach Auguste Comte, Max Weber u.a. geht von der
generellen Unvereinbarkeit von Religion und Moderne aus und in der Konsequenz von
einer fortschreitenden Schwächung des Religiösen in modernen Gesellschaften. Dem ha‐

1/2024 5

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Objektivität der Ergebnisse festgehalten. Das Typensystem habe sich „aus den
Daten selbst“ (16) „induktiv herauskristallisiert“ (17).

Aus dieser Versicherung spricht das Faktizitätspathos quantitativer Sozialfor‐
schung. So häufig es begegnet und so sehr es bei vielen verfängt, so wenig ist es zu
halten. Daten sprechen niemals für sich, sondern werden gedeutet, wie dick auch
immer man die Ableitung „aus ihnen selbst“ unterstreicht. Welche Vorannahmen
sich im Falle der Typenbildung der KMU in welcher Weise geltend machen,
kann anhand der wenigen Andeutungen über das Verfahren nicht ausgemacht
werden. Dass sich solche Vorannahmen geltend machen, kann gar nicht ernsthaft
bestritten werden. Dies gilt schon deshalb, weil die Fragen oder „Items“, anhand
derer sich die Typen nachträglich „herauskristallisiert“ haben sollen, nicht
vom Himmel gefallen sind. Sie wurden vielmehr ausdrücklich konstruiert, um
bestimmte Gestalten von Religion oder Nichtreligion abzufragen.7 Daran ist
grundsätzlich auch nichts zu beanstanden – es konterkariert nur die Attitüde der
deutungslosen und daher objektiven Empirie.

Schon in das Untersuchungsdesign gingen also mannigfache Prämissen ein.
Es wird im Übrigen ja auch explizit darauf hingewiesen, dass der KMU-Typen‐
konstruktion die Matrix einer älteren Erhebung aus der Schweiz zugrunde
gelegt wurde.8 „Das gleiche statistische Verfahren wurde ergebnisoffen, d.h.
ohne die Schweizer Typologie bereits vorauszusetzen, nun an die Daten der
6. KMU angelegt. Dabei zeigte sich: Auch für Deutschland im Jahr 2022 ergaben
sich die entsprechenden Typen“ (18).  Diese Korrespondenz ist wahrlich nicht
erstaunlich, noch weniger, wenn man bedenkt, dass auch eine ganze Reihe von
Fragen aus der besagten Schweizer Studie in der KMU übernommen wurde.
Der Identität in der methodischen Anlage entspricht die Identität der in der

ben Religionssoziologen wie Thomas Luckmann entgegengehalten, es finde, namentlich
in Europa, nur eine Schwächung der vormals dominanten religiösen Großinstitutionen,
der Kirchen, statt. Dem Verlust ihres religiösen Einflusses korrespondiere die Entstehung
einer privatisierten und in der Folge weitgehend individualisierten Religion, die, frei von
den dogmatischen Vorgaben der Kirchen, aus den überlieferten Beständen der Religio‐
nen vielerlei Kombinationen und Neukreationen schaffe. Das Individuum eignet sich
demnach frei an, was ihm attraktiv erscheint und was sich in seinem Leben bewährt. Diese
Individualisierungsprozesse bedeuten aufs Ganze der Gesellschaft gesehen logischerweise
eine Pluralisierung von Religion (vgl. dazu Fritz 2020a).

7 Beispielsweise wurde in einer Reihe von Fragen der Begriff „Spiritualität“ gebraucht
„mit dem Ziel, den Bedeutungshof des vielleicht zu dicht an eine kirchliche Perspektive
gekoppelten Begriffs ‚religiös‘ aufzuweiten“ (24).

8 Vgl. EKD 2023, 18. Gemeint ist die Studie Stolz u.a. 2014. Der Mitautor Jörg Stolz ist auch
Mitglied des Beirats der KMU.

6 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


KMU „gefundenen Typen“ (18). Hier sprechen nicht irgendwelche Daten „durch
sich selbst“, sondern es kommen komplizierte Zusammenhänge zwischen Voran‐
nahmen, Datengenerierung und Dateninterpretation zur Wirkung, die zutiefst
deutungsimprägniert sind.

Mehrdeutige Selbsteinschätzungen

Geht man die Erläuterungen zum Typensystem durch, stößt man zunächst auf
die religiöse Selbsteinschätzung der Befragten: Nur wenige stufen sich ausdrück‐
lich als „religiös“ ein und viele (mehr als 30 %) als klar „nicht religiös“. Dies wird
gegen die Annahme ins Feld geführt, Religion sei etwas im Wesen des Menschen
Verwurzeltes, daher Unverlierbares. Beim Weiterlesen stellt sich Verwirrung ein.
Gleich der nächste Absatz räumt nämlich ein, es müsse „auch bedacht werden,
was Befragte eigentlich meinen, wenn sie sagen, sie seien (nicht) ‚religiös‘“ (27).
In der Tat. Und was meinen sie? Bestimmte Korrelationen mit anderen Items
zeigen: „Im Verständnis der Bevölkerung ist das Assoziationsfeld des Begriffs
‚religiös‘ ganz überwiegend kirchlich geprägt. Die semantischen Felder von
‚Religion‘ und ‚Kirche‘ sind eng miteinander verflochten“ (27).  Damit ist aber
jede allgemeine religionsdiagnostische (oder gar religionstheoretische) Relevanz
des Items dahin. Denn offenkundig indiziert die verbreitete Selbsteinschätzung
als „nicht religiös“ keine Distanz gegenüber dem, was in den einschlägigen
Wissenschaften mit dem Allgemeinbegriff „Religion“ bezeichnet wird, sondern
eine Distanz gegenüber kirchlicher Religion. Valide ist das Item als Indiz nicht
für das Dahinschwinden, sondern für die Entkirchlichung oder Entkonfessiona‐
lisierung von Religion. Ob diejenigen, die sich als „nicht religiös“ einschätzen,
darüber hinaus eine andere, nichtkirchliche Religiosität pflegen, die sie selbst
aufgrund der Assoziation des Begriffs mit dem Kirchlichen niemals als „Religion“
etikettieren würden – die Selbstaussagen verraten es nicht.

Nun könnte man vermuten, Menschen mit einer solchen nichtkirchlichen
Religiosität dürften sich mehrheitlich als „spirituell“ charakterisieren, weil der
Ausdruck häufig als Alternativbegriff zu „religiös“ Verwendung findet. Um diese
Vermutung zu überprüfen, wurden denn auch einige Fragen zur „Spiritualität“
in die Erhebung eingebaut. Der Befund ist ebenfalls dürftig: Der diesbezüglich
zentralen Aussage zur „spirituellen Orientierung“ stimmten nur 12 % „voll“ oder
„eher“, dafür 19 % eher nicht und 69 % gar nicht zu (vgl. 24). Verknüpft man die
Selbsteinschätzungen als „religiös“ und als „spirituell“, ergibt sich, dass sich nur
5 % der Bevölkerung als spirituell, aber (eher) nicht als religiös einstufen. Augen‐
scheinlich versagt der Spiritualitätsbegriff damit weitgehend als Indikator einer
nichtkirchlichen Religiosität. „Eine große Mehrheit der Bevölkerung (68 %)

1/2024 7

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


erachtet sich weder als religiös noch [als] spirituell“ (25). Das scheint nun doch
den allgemeinen Religionsschwund recht deutlich zu belegen.

Bei genauerem Hinsehen stellen sich die Dinge weniger eindeutig dar. Das
maßgebliche Item lautet: „Ich bin ein spirituell orientierter Mensch mit einer
Verbindung zu einer höheren Wirklichkeit“ (24).  Diese Aussage ist steil. Denn
der Zusatz „mit einer Verbindung zu einer höheren Wirklichkeit“ erregt leicht die
Assoziation einer persönlichen „Verbindung“ samt Kommunikation mit höheren
Mächten, die dann irgendwie auf das Leben einwirken. Es liegt relativ nahe,
dabei an magische oder spiritistische Praktiken zu denken. Der Zusatz (der
Verständnisse von „spirituell“ ausschließen soll, die nicht als veritabel religiös zu
werten sind) gibt der Aussage einen deutlichen Bias in Richtung Esoterik – und
verdirbt sie damit als Indikator für nichtkirchliche Religiosität überhaupt.9

Gotteskrise und Kirchenkrise

Ein weiterer zentraler Beleg der KMU-Erstauswertung für die fortgeschrittene
Erosion der Religion ist die gemessene (Nicht-)Zustimmung zu konkreten
Gottesvorstellungen. Dabei wird zuerst „der Verlust eines traditionellen Gottes‐
glaubens“ (33)  thematisiert, der mit folgender Aussage abgefragt wurde: „Ich
glaube, dass es einen Gott gibt, der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben
hat“ (33). Dem stimmten 19 % der Gesamtbevölkerung zu, unter evangelischen
Kirchenmitgliedern 29 % und unter katholischen 32 %.

Das bedeutet: Zwei Drittel der Kirchenmitglieder teilen ein auf Jesus Christus
bezogenes Gottesbild nicht oder fühlen sich in so großer Distanz zu dieser Glau‐
bensaussage, dass sie sie nicht ankreuzen. Das kann man als Indiz dafür werten,
dass derzeit nicht nur eine Krise der Kirche als Organisation zu beobachten ist,
sondern der tradierte christliche Gottesglaube selbst in eine Krise geraten ist (33).

9 Die Schieflage wird durch eine Korrelation zweier Befunde bestätigt, die in der Auswer‐
tung für „schwer interpretierbar“ gehalten wird. Es verhält sich nämlich so, „dass 61 %
derjenigen, die fehlenden Gottesdienstbesuch mit der Begründung rechtfertigen, dies
sei ‚für ihre Spiritualität nicht wichtig‘, gleichzeitig deutlich ablehnen, ein ‚spirituell
orientierter Mensch mit einer Verbindung zu einer höheren Wirklichkeit‘ zu sein“ (24).
Ein unbestimmter Begriff von Spiritualität wird von ihnen gebraucht, die in Richtung
esoterischer Religiosität enggeführte Aussage zur Spiritualität hingegen abgelehnt. –
Es wäre außerdem zu berücksichtigen, dass sich gerade ein Teil der Hochreligiösen
namentlich evangelikaler Prägung selbst niemals als „religiös“ oder „spirituell“ bezeichnen
würden, weil beide Begriffe bei ihnen theologisch in Misskredit stehen. Sie würden sich
stattdessen eher „gläubig“, „bibeltreu“, oder einfach „christlich“ nennen. In der KMU
werden sie, weil das Feld der sprachlichen Optionen zur Selbsteinschätzung zu eng gefasst
ist, unter den Belegen für den Religionsverlust verbucht.

8 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Dazu ist zunächst zu sagen, dass die Einsicht in diese Krise im Jahre 2023
wahrlich keinen Neuheitswert mehr hat. Selbiger Glaube ist vor Jahrhunderten
in eine Krise geraten und ihr bis heute nicht entkommen. Nur die kurze
(ihrerseits krisengetriebene) Renaissance konservativer Kirchlichkeit in den
1950er Jahren täuscht immer noch viele über diesen Sachverhalt hinweg. Die
Krise hat spätestens in der Zeit begonnen, als Kant die Unmöglichkeit von
Gottesbeweisen bewies, als Fichte die personale Gottesvorstellung als Verendli‐
chung des Göttlichen begriff, als Lessing, Herder, Goethe und andere daher
für eine pantheistische Vorstellung votierten, als Feuerbach den Gottesglauben
in den Geruch einer Wunschprojektion brachte und als die Bibel mitsamt den
überkommenen christlichen Dogmen durch das historische Bewusstsein in die
Abständigkeit geschichtlicher Vergangenheit rückte. Kurz: Spätestens seit dem
Jahre 1800 herrscht im Einflussbereich der europäischen Aufklärung hinsichtlich
des „tradierten christlichen Gottesglaubens“ eine unaufhebbare Dauerkrise.

Es ist gut, wenn diese Nachricht bei allen ankommt, die in den Kirchen Ver‐
antwortung tragen. Denn das mag verhindern, dass sie vorschnell der in der
KMU gelegten Interpretationsspur folgen. Es gibt grundsätzlich zwei alternative
Deutungsstrategien kirchlicher Theologie, beide so alt wie die Krise selbst. Die
erste, „konservative“ oder „altprotestantische“: Man behandelt den traditionellen
Begriff des Christlichen in toto als sakrosankt und begreift die (eigentliche,
wahre) Kirche als den „heiligen Rest“ derjenigen, die ihm trotz allem standhaft
die Treue halten. Es versteht sich von selbst, dass der Kreis der „Kirchlich-Reli‐
giösen“ auf diese Weise radikal zusammenschrumpft, während die Menge derer,
die sich selbst als christlich und sogar als kirchlich betrachten, wenn auch mit
einem inneren Abstand zu Teilen der Tradition, unverhofft in das Feld der
„Distanzierten“ gerät, außerhalb oder am Rande der Kirche.

Die zweite, „liberale“ oder „neuprotestantische“ Option rechnet mit der Möglich‐
keit, dass sich das Wesentlich-Christliche auch in veränderter Gestalt festhalten
lässt, auch in einem gebrochenen Verhältnis zu den traditionellen Gestalten und
Gehalten des Glaubens. Die Kirche wird als ein gemischtes Gebilde aufgefasst, in
dem nebeneinander unterschiedliche Formen bestehen, das Christentum unter
den Bedingungen der Krise zu leben, und das heißt: teils mit mehr, teils mit
weniger Distanz zur Tradition. Partieller Abstand zur christlichen Überlieferung
ist demzufolge nicht als Signum von Kirchendistanz und Glaubenserosion
aufzufassen, sondern als der Normalfall kirchlicher Religiosität (vielleicht sogar
als Merkmal besonderer religiöser Ernsthaftigkeit). Denn unter den gegebenen
Krisenbedingungen ist es schlicht unabdingbar, dass sich religiöse Individuen
Teile des Überlieferten aneignen, andere Teile nicht.

1/2024 9

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Welcher der beiden Deutungsoptionen die KMU-Auswertung zuneigt, liegt offen
zutage. So veranschlagt sie die Tatsache, dass zwei Drittel der Kirchenmitglieder
die zitierte Aussage über den in Jesus Christus erkennbaren Gott nicht bejahen,
umstandslos als Element der Kirchenkrise. Im Hintergrund steht offensichtlich
die Überzeugung: Eine verbreitete Distanz zu den überlieferten Grundfesten
des Glaubens bedeutet eine innere Erosion, der die äußere zwangsläufig folgen
muss: „Die Lösung institutioneller Bindungen zur Kirche und der Verlust eines
traditionellen Gottesglaubens gehen Hand in Hand“ (33).

Diese Schlussfolgerung ist ein Augenöffner, und zwar hinsichtlich der leiten‐
den Schemata der Auswertung. Sachlich viel naheliegender wäre nämlich die
entgegengesetzte Schlussfolgerung: Wenn zwei Drittel der Kirchenmitglieder
jene traditionelle Gottesvorstellung (die im Übrigen so einhellig niemals geteilt
wurde)10 nicht bejahen, dann zeigt das: Man kann Kirchenmitglied sein, ohne
den traditionellen Glauben bruchlos zu teilen. Also scheint der „Verlust eines
traditionellen Gottesglaubens“ gerade nicht zwangsläufig mit der Lösung von der
Kirche einherzugehen. Dieser Schluss drängt sich nur dann auf, wenn man das
ekklesiologische Leitbild einer Gemeinschaft von Glaubenden mit einem tradi‐
tionell ungebrochenen, konfessionell einheitlich definierten Glauben in Ansatz
bringt. Aber dieses Leitbild ist so anachronistisch wie fatal, weil es die Kirche
in einen fundamentalen Gegensatz zu den traditionskritischen Bedingungen der
Gegenwart setzt. Unter den Gründen, die traditions- und konfessionsdistanzierte
Kirchenmitglieder zur Ablösung treibt, dürfte daher besagtes Leitbild nicht an
letzter Stelle stehen. Denn es stempelt sie zu „heterodoxen“ Kirchendistanzierten
und vermittelt ihnen das Gefühl, nicht vollwertig dazuzugehören. Das traditio‐
nalistische Kirchenideal wird leicht zur self-fulfilling prophecy der Kirchenkrise.
Darum ist zu befürchten, dass auch die KMU mit ihrer engen Bestimmung des
„Kirchlich-Religiösen“ entsprechende Wirkungen entfaltet.

Theologische Zustimmungshürden

Nun werden manche einwenden, wenigstens bei den basics des christlichen
Gottesbildes sei doch eine gewisse Übereinstimmung bei den Kirchenmitglie‐
dern durchaus zu erwarten. Aber auch wenn man dies einräumt – ist das
gleichbedeutend mit der Zustimmung zu der einschlägigen Aussage „Ich glaube,
dass es einen Gott gibt, der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben hat“ (33)?
Das Item ist das einzige innerhalb der KMU, das eine spezifisch christliche Reli‐
giosität indiziert. Es fungierte daher bei der Typenbildung offenbar als einer der

10 Man denke nur an die große Tradition der negativen oder apophatischen Theologie.

10 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


ausschlaggebenden Marker für die Zugehörigkeit zu den „Kirchlich-Religiösen“
(95 % von ihnen stimmen zu). Aber dafür ist es wiederum viel zu steil formuliert.
Wieso steil?, werden Theologinnen und Theologen fragen, das ist doch eine
konzise Zusammenfassung des christlichen Gottesbildes! Ja, nämlich sofern man
sich an die offenbarungstheologischen Formeln zünftiger Theologie gewöhnt
hat.11 Wie viele fromme, aber theologisch „unstudierte“ Christenmenschen wür‐
den sich so abstrakt äußern? Und wie viele von ihnen würden diesem Satz,
den sie selbst nie so formuliert hätten, zustimmen, wenn man sie danach fragt?
Gott, der Unsichtbare, Unendliche, Unbegreifliche soll sich in dem Menschen
aus Nazareth „zu erkennen“ gegeben haben? Sollte das möglich sein? Und wenn
ja, inwiefern und inwieweit? Genügt es nicht, mit Jesus an den liebenden Vater
im Himmel zu glauben, der trotzdem in vielem „unerkannt“ bleibt? Wer solche
Zweifelsfragen stellt und sich daher scheut, den Satz unerläutert für „zutreffend“
zu erklären, ist nach der KMU so gut wie raus aus dem kirchlichen Christentum
(und bald auch aus der Kirche).

Bei alledem war bislang von der Problematik von Existenzsätzen in Bezug auf
Gott („es gibt Gott“) noch gar nicht die Rede. „Einen Gott, den ‚es gibt‘, gibt es
nicht“, hat Dietrich Bonhoeffer herausgestellt,12 weil das Prädikat der „Existenz“
generell an sinnliche Wahrnehmbarkeit geknüpft ist. Sollte dieser philosophisch-
wissenschaftlich höchst berechtigte Vorbehalt nicht manche aufgeklärten Zeitge‐
nossen davon abhalten, überhaupt eine der vorgeschlagenen Existenzaussagen
gegenzuzeichnen,13 obwohl sie sich als religiöse Menschen durchaus auf eine
irgendwie „göttliche“ oder transzendente Dimension der Wirklichkeit richten?
Wenn es um die Alternative geht zwischen der (Nicht-)Existenz eines Gottes,
„der sich in Jesus Christus zu erkennen gegeben hat“, und der (Nicht-)Existenz
eines „höheren Wesens“ bzw. einer „geistigen Macht“, sollte sich da nicht der eine
oder die andere in eine aporetische Lage gebracht fühlen? Immerhin hat in dieser
Situation die vierte Antwortoption einen aufrichtigen Ausweg geboten: „Ich weiß
nicht richtig, was ich glauben soll“ (34; 20 % Zustimmung).

11 „Ziel war es“, so heißt es in einer erläuternden Fußnote, „eine Formulierung zu finden, die
Gottesbilder mit einer Bezugnahme auf Jesus Christus indiziert, ohne dabei hinsichtlich
bestimmter theologischer Deutungsmuster allzu sehr einzuschränken“ (33  Anm. 27).
Man kann sagen, dass dieses Unterfangen misslungen ist.

12 Bonhoeffer 1930, 94.
13 Vgl. EKD 2023, 34: „Ich glaube, dass es ein höheres Wesen oder eine geistige Macht gibt“

(29 % Zustimmung). „Ich glaube nicht, dass es einen Gott, irgendein höheres Wesen
oder eine geistige Macht gibt“ (33 % Zustimmung).

1/2024 11

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Ausschluss von Ambiguität

Es lässt sich festhalten, dass die Ergebnisse der Items zu den Gottesvorstellungen
insgesamt weniger eindeutig sind als von der KMU-Auswertung insinuiert.
„Empirisch eindeutig“ (vgl. 25) ist eigentlich nur dreierlei: Erstens ist die
Geltung eines theistischen und zusätzlich offenbarungstheologisch bestimmten
christlichen Gottesbegriffs begrenzt, innerhalb wie außerhalb der Kirche. Zwei‐
tens herrscht eine große (und der Thematik höchst angemessene) Reserve
gegenüber der Existenzbehauptung in Bezug auf etwas „Göttliches“. Drittens
besteht ansonsten eine große (und der Thematik höchst angemessene) Unsicher‐
heit hinsichtlich der Gottesfrage. Ist von diesem dreifachen Befund auf einen
fortgeschrittenen Religionsschwund zu schließen? Wohl nur dann, wenn man
authentische Religiosität an die entschiedene Bejahung philosophisch und theo‐
logisch zweifelhafter Existenzaussagen knüpft. Es hängt also nicht zuletzt an der
Einschätzung bezüglich der Verbreitung und lebensweltlichen Durchschlagskraft
kritischer Bildung unter den Deutschen.

Manches spricht dafür, dass deren Wirksamkeit seit der Wiederentdeckung der
Kritik durch die Generation der „1968er“ zugenommen hat. Sollte dies zutreffen,
muss freilich auch dies nicht bereits von sich aus für ein Abschmelzen der Reli‐
gion überhaupt sorgen. Denn mit dem neuen Durchbruch traditionskritischer
Haltungen ging in den 1970er und 1980er Jahren ja eine Konjunktur neuer
Religionsformen einher. Was aus dieser großenteils nichttheistischen Religion
inzwischen geworden ist, lässt sich aus der Frage nach der „Existenz“ göttlicher
Entitäten nicht ermitteln.

Indessen sind mit dem Allgemeinwerden der Traditionsdistanz in jedem Fall
die Hürden für eine ungebrochene Zustimmung zur christlichen Tradition
gestiegen. Dem entspricht der Befund, dass der Kreis derer, die einen traditionel‐
len (und zudem offenbarungstheologisch enggeführten) christlichen Theismus
teilen, klein geworden ist. Die Mehrzahl der Menschen, innerhalb wie außerhalb
der Kirche, teilt ihn nicht mehr ohne Weiteres. Die Frage, ob sie damit dem
Christentum noch zugehören können oder ihm bereits verloren gegangen sind,
kann hier nicht breiter diskutiert werden. Nur so viel: Es ist auch eine christliche
Religiosität mit oszillierenden Gottesvorstellungen denkbar. Sie zeichnete sich
dadurch aus, dass in bestimmten religiösen Akten eine „momentane“ theistische
Vorstellung aufgerufen wird, etwa im Augenblick des Gebets oder beim Singen
eines Chorals, ohne dass sich das religiöse Subjekt zu einer entsprechenden
Existenzaussage durchringen könnte, weil es auf der Ebene seiner philosophi‐
schen Vernunft um den Anthropomorphismus und mithin um die Inadäquatheit

12 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


jener Gottesvorstellung weiß. Theologen wie Friedrich Schleiermacher oder Paul
Tillich waren der gut begründeten Ansicht, eine derartige Ambiguität sei im
religiösen Bewusstsein unter den Bedingungen der Moderne nicht nur möglich,
sondern unumgehbar. Dass die Kirche solchen Christen eine Heimat zu geben
hat, war für sie daher selbstverständlich. Man sollte es sich gut überlegen,
ob man stattdessen lieber Religionssoziologen und Theologinnen folgt, die –
teils im Interesse ihrer Methode, teils aufgrund ihres Bedürfnisses nach klaren
theologischen Grenzen – einfachere und engere Lösungen favorisieren.

Alte Zerrbilder

Votiert man für jene mit den Namen Schleiermacher und Tillich angesprochene
religionstheologische Option, ist damit wohlgemerkt nicht gesagt, dass die
Gesamtbevölkerung durchweg einem „anonymen Christentum“ (Karl Rahner)
zugeschlagen und sonach kurzerhand kirchlich vereinnahmt würde. Das ist ein
beliebtes Zerrbild von Religionstheologie und Individualisierungstheorie, das
im Zusammenhang der KMU-Vorstellung prominent erneuert wurde.14 Wenn

14 In einem Artikel in der F.A.Z. am Tag nach der KMU-Vorstellung bei der EKD-Synode
am 14. November hat Detlef Pollack, der als religionssoziologischer spiritus rector im
Beirat der KMU eine maßgebliche Rolle spielte, sogleich weitreichende theologische
Konsequenzen aus den Resultaten gezogen (Pollack 2023). Nach seinem Dafürhalten
ist an den empirischen Ergebnissen der KMU der „Mythos“ der liberalen Religionstheo‐
logie Schleiermacher’scher Provenienz „zerbrochen“, es gebe so etwas wie ein „Chris‐
tentum außerhalb der Kirche“ (Trutz Rendtorff ). „Christentum als außerkirchliche
Religiosität funktioniert nicht.“ (Mit dieser These hat er bei nicht wenigen Kirchenlei‐
tungsverantwortlichen emphatischen Applaus hervorgerufen, nachvollziehbarerweise:
Wenn schon das Monopol auf die Religion überhaupt dahin ist, will man wenigstens das
Monopol auf authentisches Christentum behaupten.) Pollacks Argument ist schlüssig –
unter der Prämisse, dass sich christliche Religiosität wesentlich an den traditionellen
kirchlichen Bekenntnisgehalten und Praktiken bemisst, die in der KMU dafür in
Anschlag gebracht wurden. Man muss kein liberaler Theologe sein, um zu sehen, dass
dieses Verfahren zirkulär ist: Man definiert die hard facts kirchlichen Christentums
als Kern des Wesentlich-Christlichen und stellt daraufhin fest, dass es außerhalb der
Kirche kein wahres Christentum gibt. Für diesen Schluss hätte man keine empirische
Erhebung gebraucht; er ist selbstevident. Allein, seine Prämisse ist nicht empirisch zu
beweisen. Sie hängt von der Auffassung vom Wesen des Christentums ab, die keine
Sache der Empirie ist, das hätte man von Schleiermacher lernen können, sondern eine
der normativen Idealbildung. Dialektik der Aufklärung: Pollack will den „Mythos“
der liberalen Theologie mit dem Logos quantitativer Sozialforschung austreiben. Er
überzieht damit nicht nur das Konto der empirischen Methode, sondern verschleiert
zugleich den Mythos derjenigen Theologie, die sie leitet. – In einer polemisch noch
deutlich höher geschraubten und ausdrücklich barthianisch fundierten Fassung wurde
die Karikatur liberaler Religionstheologie auch in einem KMU-Kommentar des evange‐

1/2024 13

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Theologinnen und Theologen mit (übrigens nicht weniger prominenten) Teilen
der Religionssoziologie davon ausgehen, dass die moderne Emanzipation des
Individuums von den religiösen Institutionen einen Freiraum geschaffen hat, in
dem neue Gestalten individualisierter, fluider und wenig normierter Religiosität
entstanden sind, wird ihnen immer wieder dreierlei unterstellt: Sie wollten damit
(1) die ungebrochene und a priori unzerstörbare Vitalität der menschlichen
Religiosität behaupten, die sie (2) als dem institutionellen Christentum in
jeder Hinsicht gleichwertig betrachteten, um damit (3) „ein anthropologisches
Auffangnetz für kirchliches Handeln“ aufzuspannen – so die KMU-Auswertung
(38) –, indem sie nämlich das Gedeihen von Religiosität von der Qualität dieses
Handelns abkoppelten.

Dem ist zu entgegnen: Bei der theologischen Aufnahme der Individualisierungs‐
theorie geht es nicht um die Beschönigung der religiösen Lage und die Entlastung
kirchlichen Handelns, sondern – abgesehen von der größeren Erschließungs‐
kraft für geistig-kulturelle Gegenwartsphänomene, vom Verzicht auf die Abqua‐
lifizierung anderer religiöser Personen und von der emphatischen Bejahung
der Notwendigkeit individueller Aneignung in der Religion – um das Ausloten
von Anschlussmöglichkeiten dieses kirchlichen Handelns an ein vorhandenes
Reservoir an religiösen Zuständen, Haltungen und Praktiken. Daraus leitet sich
dann die Aufforderung zu zeitgemäßen kirchlichen Vermittlungsbemühungen
ab. Sollte es die Kirche für ihre religiöse Kommunikation nicht interessieren,
was für religiöse Fragen und Antworten bei den Menschen kursieren, die sie
ansprechen will (um ein Schema Tillichs aufzugreifen)? Könnte es nicht eine
ihrer Schlüsselaufgaben sein, vorhandene Aspekte von Religiosität aufzunehmen,
wie nahe dem Christentum auch immer, und sie mithilfe des Schatzes christlicher
Gehalte und Symbole zu neuer Bestimmtheit zu bringen, um ihnen auf diese
Weise eine neue heilsame Qualität und lebensbestimmende Kraft zu verleihen?

Bei denen, die diese Fragen bejahen, schwingt teils durchaus die Sorge mit,
dass die fluide Religiosität der Gegenwart ohne symbolische Bestimmtheit und
institutionellen Außenhalt bis zur gänzlichen Unsichtbarkeit dahinschwinden
könnte. Wer die mannigfachen Gestalten individualisierter Religion wahrnimmt,
muss damit nicht die prinzipielle Unmöglichkeit von Säkularisierung behaupten;
er oder sie muss auch nicht leugnen, dass tatsächlich eine partielle Schwächung
der Religion stattfindet, selbst wenn er oder sie der Annahme einer menschlichen
Anlage zur Religion zuneigt: Auch Anlagen können schließlich verkümmern.

lischen Theologen Ralf Frisch erneuert (Frisch 2023); von der Warte eines vornehmeren
Barthianismus aus wurde Ähnliches von dem emeritierten Züricher Ethiker Johannes
Fischer vorgetragen (Fischer 2023).

14 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Jene Frage nach menschlichen „Anknüpfungspunkten“ kirchlicher Rede wur‐
de von einem berühmten Theologen des 20. Jahrhunderts bekanntlich mit
einem donnernden „Nein!“ quittiert, das heute noch in Vorbehalten gegenüber
der Aufgabe theologischer Vermittlung nachhallt – und in den Vorbehalten
gegenüber der Individualisierungsdiagnose.15 Aber es ist nun einmal so: Wenn
sich Theologie und Kirche nicht um die Anschlussfähigkeit und Vermittlung
des Christlichen kümmern, wird selbiges weniger Resonanz finden. Das Ideal
eines vermittlungslosen Verkündigungsauftrags ist die self-fulfilling prophecy der
Kirchenschrumpfung.

Der Rückgang religiöser Praxis

Der allgemeine Schwund der Religiosität in Deutschland wird in der KMU-Aus‐
wertung nicht nur an der Krise der Gottesvorstellungen, sondern auch am
Schwund religiöser Praxis festgemacht. „Religiöse Praktiken sind, im Vergleich
zu früheren Studien, nicht mehr weit verbreitet, sie sind rückläufig“ (34). Welche
religiösen Praktiken? Abgefragt wurden das Beten, die Bibellektüre, das Prakti‐
zieren „einer religiösen oder spirituellen Meditation“, das „Fasten aus religiösen
Gründen“, die Teilnahme an Pilger- oder Wallfahrten sowie an religiösen Groß‐
veranstaltungen (der Gottesdienstbesuch, so kann man ergänzen, ist ohnehin
rückläufig). Das Ergebnis: „Im Großen und Ganzen ist davon auszugehen, dass
etwa 15–20 % der Bevölkerung einer regelmäßigen religiösen Praxis nachgehen“
(35).

Man stutzt: Aus einem Item-Set, das weit überwiegend aus typisch kirchlichen
Praktiken besteht, wird eine allgemeine Quote religiöser Praxis errechnet.16 Die
einzigen Ausnahmen sind die „religiöse oder spirituelle Meditation“, womöglich
das Fasten, vielleicht noch die religiösen Großveranstaltungen (die es vereinzelt
auch im Bereich von Esoterik, Yoga und spirituellem Coaching gibt – welche
die daran Teilnehmenden aber wiederum meist nicht als „religiös“ bezeichnen
würden). Es wird dann noch ein Item hinzugefügt, das aufschlussreich ist: „Das
gelegentliche ‚Anzünden einer Kerze aus religiösen Gründen‘ fällt mit 34 %
Zustimmung höher aus“ (35).

15 Barth 1934.
16 An diesem Punkt wird gut greifbar, was in einer Art Sondervotum aus dem KMU-Beirat

als Hauptargument für die methodische Schieflage der KMU-Auswertung vorgebracht
wurde: Items für die Erhebung der Frömmigkeitspraxis von Kirchenmitgliedern werden
umstandslos für die Frage nach der religiösen Gesamtlage verwertet – mit einigen
Ergänzungen, die das gestiegene Gewicht der erzielten Befunde nicht tragen können
(vgl. Anselm/Merle/Pohl-Patalong 2023).

1/2024 15

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


An diesem Item, das eine Gestalt unbestimmter und unscheinbarer Religion
in den Blick nimmt, wird sogleich offenbar, wie eng das Feld religiöser Praxis
ansonsten gefasst ist. Schlägt man Kristian Fechtners Erkundungen spätmoderner
Frömmigkeit 17 auf, die ausdrücklich erwähnt werden, kann man ersehen, dass
bei einem weiteren Zuschnitt des Begriffs auch die Quote für die religiöse Praxis
deutlich höher ausgefallen wäre. Der Umgang mit Engelsfiguren und Amuletten,
das Aufstellen von Unfallkreuzen, das touristische Verweilen in Kirchen, der
ganze Bereich von Kirchenmusik und anderen Formen religiös konnotierter
Musikpraxis, überhaupt verschiedene Gestalten von „Kunstreligion“,18 das Ad‐
vents- und Weihnachtsbrauchtum – all dies sind Praktiken, die mindestens als
religionsaffin eingestuft werden können, weil sie entsprechende religiöse oder
spirituelle Assoziationen mit sich führen.

Aber man versteht auch, warum dieser Bereich spiritueller Praxis in der KMU
weitestgehend ausgespart bleibt. Es wäre methodisch zu aufwändig gewesen, ihn
in seiner ganzen Breite abzufragen – es hätte dazu Dutzende weiterer Fragen
bedurft. Und eigentlich hätte es dazu auch einer anderen Methode bedurft. Denn
im Blick auf die spirituelle Praxis öffnet sich ein Feld, bei dem die Übergänge
zwischen „religiös“ und „nicht religiös“ oftmals verschwimmen – nach Kristian
Fechtner (und etwa Hubert Knoblauch)19 eines der Schlüsselmerkmale indivi‐
dualisierter Religiosität. Ein expliziter und durchgängiger „Transzendenzbezug“,
für die KMU das ausschlaggebende Definitionsmerkmal echter Religion, ist
dabei nicht immer eindeutig auszumachen. Die Dinge oszillieren, und ihre
Identifikation ist ein hermeneutischer Akt, der strittig bleiben muss. Solche
Unschärfen sind für die quantitative Sozialforschung eine Zumutung – man
könnte sie auch nur mit qualitativen Methoden adäquat fassen.

Der Preis empirischer Schärfe, verbunden mit der Not methodischer Begren‐
zung, ist phänomenale Enge. Anscheinend sind im Zusammenhang der religiö‐
sen Praxis auch esoterische Praktiken nicht berücksichtigt, die in der KMU
berührt werden, nämlich Astrologie und Wahrsagerei.20 Hier und in der KMU
überhaupt fehlt der ganze Bereich neuerer esoterischer Praktiken: Tarot, Hexen‐
rituale, Räucherzeremonien, „Manifestieren“, Heilsteine, neopagane Naturkulte

17 Fechtner 2023.
18 Vgl. Fritz 2023.
19 Vgl. Knoblauch 2009.
20 Vgl. EKD 2023, 17. Unter den Indices für „kirchenferne Religiosität“ finden sich hier die

beiden Items „Es gibt Menschen, die durch Wahrsagen die Zukunft wirklich voraussehen
können“ und „Die Stellung des Mondes und der Planeten kann uns anzeigen, wann im
Leben es die richtige Zeit ist, etwas Bestimmtes zu tun“.

16 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


(Sonnwendfeiern, Raunachtrituale etc.), spirituelle Coaching- und Satsang-Tref‐
fen usf. Man sieht: Ein repräsentatives Bild der religiösen Großwetterlage lässt
sich nicht im Rahmen einer Großuntersuchung mit anderen Schwerpunkten,
gewissermaßen „nebenbei“, gewinnen.

Bei dieser Gelegenheit ist auch noch einmal auf die Größenbestimmung esoteri‐
scher Religiosität zurückzukommen, die in der Typenübersicht mit 4 % angege‐
ben wird. Die Zahl geht, wie gezeigt, auf eine extrem selektive Wahrnehmung
esoterischer Phänomene zurück. Grob gesagt hat man sich auf die Esoterik der
1980er und 1990er Jahre beschränkt. Seitdem hat sich in diesem dynamischen
Markt viel getan, er ist um vieles breiter und unübersichtlicher geworden. Die
aufgrund besagter Selektion zustande gekommene Zahl ist, das lässt sich mit
einiger Sicherheit sagen, um einiges zu klein – das bedeutet Entwarnung für die
Veranstalter von Esoterikmessen.21

Der Rückgang religiöser Erfahrung

Um übermäßiger Verengung zu entgehen, versucht die KMU, neben den reli‐
giösen Überzeugungen (über die Existenz des Göttlichen) und Praktiken auch
religiöse Erfahrungen zu erfassen, wiederum mit relativ mageren Ergebnissen:

Auf der Erfahrungsebene ist das Spüren der Wirksamkeit einer transzendenten
Realitätsebene bei Minderheiten in unterschiedlichen Graden verbreitet. Der
Aussage „Ich spüre Gottes Gegenwart in meinem Leben“ stimmten 22 % zumin‐
dest eher zu, 21 % haben „schon erlebt, dass spirituelle Kräfte in meinem Leben
eine Wirksamkeit entfalteten“, 24 % hatten „bei manchen Naturerlebnissen schon
das Gefühl, eine heilige Macht zu spüren“. Die Erfahrung, „dass dunkle Mächte
auf mein Leben einwirken“, haben 8 % gemacht. Bei Religiös-Offenen und Esote‐
rischen treten solche Erfahrungen am häufigsten auf, bei Säkular-Geschlossenen
quasi nie (35).

Religiöse Erfahrung wird als „Spüren“ der „Gegenwart“ oder „Wirksamkeit“
Gottes, „spiritueller Kräfte“, „heiliger“ oder „dunkler“ „Mächte“ gefasst. Einmal

21 Die Selektivität der Wahrnehmung nichtkirchlicher Religiosität wird in einer Neben‐
bemerkung auch eingestanden; vgl. EKD 2023, 30: „Die hier gewählten Indikatoren
für Formen einer unbestimmten individualisierten Religiosität sind selektive Annähe‐
rungen an ein diffuses und vielfältiges religiöses Feld. Möglicherweise kommt eine
empirische Analyse, die andere Variablen benutzt, zu anderen Ergebnissen.“ Nicht mög‐
licherweise, möchte man korrigieren, sondern mit denkbar hoher Wahrscheinlichkeit.
Die redliche Konsequenz der Einsicht in die extreme Selektivität der Untersuchung wäre
äußerste Zurückhaltung bei der Formulierung der Befunde gewesen.

1/2024 17

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


mehr gilt: Diese Bestimmungen sind steil – wen sollte es wundern, dass sich
nur „Minderheiten“ entsprechende Erfahrungen zuschreiben? Sie sind steil,
insofern sie auf ein quasi leibliches Erleben („Spüren“) manifester Wirkungen
von übernatürlichen Kräften oder Mächten abheben. Religiöse Erfahrung wird
damit archaisiert. Sie wird auf ausgesprochen vormoderne Weise gefasst, mit dem
wenig überraschenden Resultat, dass sie unter modernen Bedingungen kaum
noch vorkommt.

Allenfalls das „Spüren der Gegenwart Gottes in meinem Leben“ kann man mit
etwas gutem Willen spiritualisiert verstehen; alle anderen Items verlangen die
Sistierung eines modernen Weltverhältnisses, in dem solch manifeste Begegnun‐
gen mit transzendenten Realitäten nicht vorgesehen sind. Zweifellos gibt es
religiöse Strömungen, in denen derartige Machterfahrungen dennoch an der
Tagesordnung sind, man denke nur an das Pfingstchristentum. Aber sie sind,
jedenfalls was Europa angeht, eben nur für Minderheiten zugänglich, denen es
gelingt, für ihre Frömmigkeit aus dem „entzauberten“ Normalbewusstsein des
Alltags immerhin zeitweise auszusteigen. Für die meisten Europäerinnen und
Europäer verbieten sich solche handfesten Beschreibungen religiösen Erlebens.

Ist das nun nicht gerade eine Bestätigung der Säkularisierungsannahme, dass
in der „entzauberten Welt“ (Max Weber) der Moderne die Religion an den
Rand gedrängt wird? Die Antwort ist nein. Denn religiöse Erfahrung lässt sich
auch weniger handgreiflich beschreiben: Die moderne Religionstheologie und
Religionsphänomenologie bieten viele entsprechende Konzeptionen. Beispiels‐
weise hegen Menschen beim Anblick von Landschaften, beim Hören von Musik
oder beim Betrachten von Gemälden Gefühle von Dankbarkeit oder Trost, von
Ehrfurcht, Erhabenheit oder Heiligkeit, und manche würden solche seelischen
Tiefenerlebnisse sogar als religiös qualifizieren. Aber „das Gefühl, eine heilige
Macht zu spüren“? Das klingt für viele nach Schwärmerei oder Okkultismus.

Die Zunahme von religiösem Relativismus

Weiter wird in der KMU-Auswertung die Zunahme eines „religiösen Relativis‐
mus“ konstatiert und wiederum als Zeichen einer Abnahme von Religiosität
interpretiert:

Es ist ebenfalls festzustellen, dass die Wahrnehmung von Unterschieden zwi‐
schen verschiedenen Religionen nur sehr schwach ausgeprägt ist. 87 % der
Bevölkerung stimmen folgender Aussage zu (davon 54 % voll und 33 % eher):
„Keine Religion ist besser als andere – alle Religionen haben in gleichem Maße
Recht oder Unrecht“. Entsprechend glauben 75 %: „Im Großen und Ganzen sind

18 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


alle Weltreligionen ähnlich“. Dieser religiöse Relativismus findet sich in gleichem
Ausmaß sowohl bei Kirchenmitgliedern als auch bei Konfessionslosen (35).

Hinter der säkularisierungstheoretischen Bewertung des Relativismus steht of‐
fenbar die Meinung, vitale Religiosität impliziere notwendig die Überzeugung
von der Absolutheit oder wenigstens Höherwertigkeit der eigenen Religion. Dem
würden nicht nur die Vertreter einer pluralistischen Religionstheologie wider‐
sprechen. Es gibt auch gute Gründe für die Auffassung, unter den gegebenen
Bedingungen religiöser Pluralität müsse sich ein authentisches Glaubensleben
im Wechsel zwischen zwei Ebenen vollziehen: zwischen dem eigentlichen Akt
des Glaubens, der unmittelbare Affirmation und Geltung impliziert, und einer
Art „religionswissenschaftlicher“ Distanz, aus deren Perspektive die verschiede‐
nen Religionen mit der je eigenen auf einer Linie stehen. Schleiermacher sprach
von einem „Standpunkt im“ und einem „Standpunkt über dem Christentum“.22

Wenn man dieser Beschreibung folgt, sind die zitierten KMU-Items auf der Ebe‐
ne „über“ der je eigenen Religion zu lokalisieren. Dann sind sie nicht als Zeug‐
nisse eines religiösen Verfalls, sondern einer begrüßenswerten religiösen Selbst‐
relativierungs- und Pluralismusfähigkeit zu begreifen. Dabei soll nicht geleugnet
werden, dass die religionspluralistische Situation moderner Gesellschaften und
der damit notwendig gewordene Ebenenwechsel auch Schwächungspotenzial
enthält: Die je eigene Religion büßt ihre Selbstverständlichkeit und damit ihre
ungebrochene Geltung ein. Wie viele Menschen infolgedessen tatsächlich ihre
Religion verlieren, darüber wissen die betreffenden Items nichts auszusagen.

Die Zunahme säkularer Orientierungen

Ein besonders gewichtiges Argument für die Annahme der allgemeinen Religi‐
onsmisere ist für die KMU-Auswertung schließlich die „Ausbreitung säkularer
Orientierungen“ (36). Selbige wird von der KMU auch enorm hoch angesetzt:
Das gesamte Segment der Säkularen fällt knapp fünfmal größer aus als in der
Schweizer Vorläuferstudie von 2014 (Datenerhebung 2008/09), der harte Kern
der „Säkular-Geschlossenen“ ist sogar mehr als zehnmal so groß.23 Das ist eine
frappante Größendifferenz. Sollten die Schweizer vor fünfzehn Jahren wirklich
dermaßen anders getickt haben als die Deutschen heute? Der soziologische
Laienverstand sagt: Da kann etwas nicht stimmen! Und fragt weiter: Mit welchen
Items wurden die „Säkularen“ denn als solche identifiziert?

22 Siehe dazu Fritz 2019.
23 Vgl. Stolz u.a. 2014, 67; zum Zeitraum der Datenerhebung ebd., 15.

1/2024 19

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Ausschlaggebend war dafür die Kombination eines negativen und eines positiven
Moments. Es musste sich eine „religionsablehnende“ Haltung mit einer szien‐
tistisch-naturalistischen Einstellung verbinden. Die Religionsaversion wurde
mit folgenden Items gemessen: (1) „Das moderne wissenschaftliche Weltbild
hat Religionen überflüssig gemacht“ (42 % Zustimmung); (2) „Alles in allem
schadet Religion der Menschheit mehr, als sie nützt“ (44 %); (3) „Mir selbst sind
religiöse Fragen bedeutungslos und egal“ (55 %); (4) „Es befremdet mich und
macht mich misstrauisch, wenn Menschen sehr religiös sind“ (57 %).

Bei der Deutung der Befragungsergebnisse wiederholen sich die Probleme, die
schon bei der religiösen Selbsteinschätzung auftauchten. Dort zeigte sich, dass
ein großer Teil der Befragten beim Begriff „Religion“ an kirchliche Religion
denkt, die institutionell und dogmatisch gebunden ist. Tatsächlich korreliert
auch bei den oben angeführten Items das Antwortverhalten stark negativ mit
der kirchennahen Religiosität, aber nur schwach negativ mit der kirchenfernen
Religiosität. „Das bedeutet, dass der Gegenpol des Säkularismus in erster Linie
die Kirchen sind, weniger andere Religionsformen“ (36). Das wiederum bedeutet
aber, dass es sich gar nicht um „Säkularismus“ im Sinne von genereller Religi‐
onsgegnerschaft handelt, sondern um eine Ablehnung kirchlicher Religion. Das
ist ein signifikanter Unterschied, der in der plakativen Typologie unterschlagen
wird.

Um die betreffenden Aussagen klar zuordnen zu können, müsste man im Übrigen
wissen, was die Leute dabei denken. Item (1) kann ohne Weiteres so gelesen
werden, dass die Religion durch die Wissenschaften als Welterklärungsinstanz
überflüssig geworden ist – und welche gebildete Europäerin, die Tag für Tag
den wissenschaftlichen Erklärungen der Welt folgt, wollte dem widersprechen?
Item (2) kann leicht im Sinne einer Konfliktträchtigkeit von Wahrheitsansprü‐
chen verstanden werden, die sich absolut setzen – und welcher human gesinnte
Mensch mit Kenntnis der Religionskriege in Geschichte und Gegenwart würde
dieser Aussage nicht zuneigen? Bei Item (3) stellt sich die Frage, was mit
„religiösen Fragen“ gemeint sein könnte – für viele wohl die strittigen Einzelfra‐
gen kirchlicher Dogmatik, die ihrer nachvollziehbaren Ansicht nach für das
Leben keinerlei Relevanz besitzen. Item (4) schließlich dürfte eine verbreitete
Reserve gegenüber einem „Zuviel“ an Religiosität ansprechen, das den Umgang
mit Mitmenschen bekanntlich sehr erschweren kann. Es bestätigt sich: Wenig
spricht dafür, die Zustimmung zu diesen Aussagen als Ausdruck genereller
Religionsgegnerschaft zu gewichten. Sie haben daher auch unter „Kirchennahen“
in Teilen Zustimmung gefunden.

20 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Wie sieht es mit der Bemessung der Positivkomponente aus? Zwei einschlägige
Items für eine naturalistische Einstellung werden genannt: (1) die Ablehnung
der Aussage „Ich glaube an ein Leben nach dem Tod“; (2) die Zustimmung
zu der Aussage „Eine vom Körper unabhängige Seele gibt es nicht, alles läuft
streng nach den bekannten Naturgesetzen ab“ (vgl. 36). Was die zweite Frage
angeht, hätte man gerne genaueren Einblick in die Korrelationen – auch die
Bildungsforschung müsste sich dafür interessieren. Welcher gebildete Europäer
würde ohne Weiteres behaupten, es „gebe“ eine „vom Körper unabhängige
Seele“? Dass es so etwas „gibt“, war zuletzt im 18. Jahrhundert gängige Meinung –
bis Kant dieser Vorstellung in der Kritik der reinen Vernunft (1781) als wissen‐
schaftlicher Ansicht den Garaus gemacht hat. Man würde auch gerne wissen, wie
evangelische Theologinnen und Theologen hier votiert hätten. Denn die These
vom „Ganztod“ des Menschen samt der an den Leib gebundenen „Seele“ ist
spätestens seit Eberhard Jüngels Buch Tod (1971) im Grunde die communis opinio
der Zunft.24 Die Theologenschar: nach der KMU eine Bande von Naturalistinnen
und Szientisten – wenn das nicht ein gewichtiges Indiz für den Niedergang der
Religion ist …

Es bleibt als ernstzunehmendes Item die Ablehnung des Glaubens an ein Leben
nach dem Tod. Ob dabei die Zuordnung zum „Naturalismus“ schlüssig ist, kann
hier dahingestellt bleiben. Jener Glaube ist ein starkes Attraktionsmoment des
Christentums – und ein Moment starker Abstoßung. Aber als Indikator für
eine generelle antireligiöse, „säkularistische“ Orientierung taugt er nicht, weil es
selbstverständlich Religion ohne den Glauben an ein individuelles postmortales
Fortleben gibt. Der in der KMU-Auswertung gebrauchte „Säkularismus-Index“
hat sich sonach als ein ziemlich unsolides Konstrukt erwiesen. Damit erklärt
sich und relativiert sich die sensationelle Übergröße der betreffenden Gruppe. Es
müssten plausiblere Items gefunden werden, um sie neu zu bestimmen und zu
bemessen.

Kritische Bilanz

Die Lektüre der KMU-Erstauswertung hat an ihrem allgemeinen religionsdia‐
gnostischen Vorspann gravierende Plausibilitätsdefizite methodischer und in‐
haltlicher Art aufgewiesen.25 Mit dem Versuch, ihre neue Repräsentativität für ein
Bild der religiösen „Großwetterlage“ auszumünzen, wurde die KMU offenkundig
überfrachtet.

24 Ob diese communis opinio womöglich auch gewisse metaphysische und religiöse
Probleme birgt, ist eine andere Frage.

25 Über den Wert der anderen Teile ist damit nichts ausgesagt.

1/2024 21

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


Die Verantwortlichen wollten zu viel, methodisch und inhaltlich. So steht die
Selektivität der Items in einem Missverhältnis zum umfassenden diagnostischen
Anspruch. Man kann nicht aus gesunkenen Absatzzahlen bei Opel auf den Nie‐
dergang der Automobilindustrie schließen. Zudem sind viele der Items schlicht
unglücklich formuliert – teils zu eng, teils zu mehrdeutig, um den Indikatoren‐
wert, der ihnen zugewiesen ist, jeweils erfüllen zu können. Die Verantwortlichen
wollten aber, so scheint es, auch inhaltlich zu viel. Es zeigte sich an mehreren Stel‐
len, dass die Argumentation (teils auch in ihrer Widersprüchlichkeit) nur anhand
säkularisierungstheoretischer Vorannahmen nachvollziehbar ist. So entsteht –
trotz gegenteiliger Versicherungen – immer wieder der Eindruck, es sollten diese
Vorannahmen empirisch nachgewiesen werden. Möglicherweise haben sie sich
aber auch unbewusst geltend gemacht. In beiden Fällen bleibt die Wahrnehmung
einer mangelhaften Kontrolle der eigenen Voreingenommenheit.

Von allen Defiziten grundsätzlich untangiert bleibt das vielfach gut belegte
Resultat einer massiven Entkirchlichung der Religion in Deutschland. Allerdings
wird das Maß dieser Entkirchlichung durch die allzu enge Auffassung des „Kirch‐
lich-Religiösen“ deutlich übersteigert. Schon die naheliegende Einbeziehung der
„Distanziert-Kirchlichen“ in diesen Sektor hätte die Größenverhältnisse signifi‐
kant verschoben (von 13 % auf 21 %). Würde man die Indikatoren für kirchliche
Religiosität mit mehr Sinn für Spielräume und Ambiguitäten neuzeitlichen
Christentums formulieren, dem Anspruch von „Volkskirchlichkeit“26 gemäß,
wären vermutlich noch einmal andere Zahlen zu erwarten. Am prinzipiellen
Befund der weitgehenden Entkirchlichung änderte sich dadurch zwar nichts.
Aber es entstünde ein realistischeres Bild vom quantitativen Potenzial und von
der legitimen Diversität des kirchlichen Christentums von heute.

Aus angemesseneren Variablen würden auch ansonsten andere Größenverhält‐
nisse resultieren: ein deutlich kleinerer Sektor der Säkularität und deutlich grö‐
ßere Sektoren der Esoterik und des fluiden religiösen Mittelfeldes. Würde man
die an sich schon nicht unproblematische Basislogik der Typologie überdenken,
das Gesamtfeld der Religiosität durch die beiden Achsen „Kirchennähe“ und
„Kirchenferne“ zu definieren, stellte sich die „Großwetterlage“ noch einmal ganz
anders dar. Damit würde vielleicht auch die für das religiöse Handeln der Kirche

26 Der Einwand, die Kirche sei infolge der fortgeschrittenen Entkirchlichung ohnehin
nicht mehr länger „Volkskirche“, greift dabei nicht. „Volkskirchlichkeit“, etwa im Ge‐
gensatz zum Charakter der „Freikirche“, bezeichnet hier schlicht den Anspruch, eine
integrative Kirche für verschiedenste Schattierungen und Intensitäten von christlicher
Religiosität zu sein. Siehe dazu Fritz 2020b.

22 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3


immens hemmende Wirkung der mutmaßlichen Fehldiagnose aufgehoben, dass
„die Mehrheit der Deutschen mit Religion nur mehr wenig am Hut hat“.

Was bleibt?

Was also bleibt von der allgemeinen Lagebeschreibung der KMU? Das werden
die ausführlicheren Auswertungen zeigen, die noch zu erwarten sind. Allerdings
stehen die Aussichten nicht sonderlich gut, weil sich die misslungene Item-Kon‐
struktion nachträglich nicht heilen lässt. Es wäre daher schon viel gewonnen,
würde sich die Einsicht in die begrenzte Aussagekraft der infrage stehenden
KMU-Befunde durchsetzen, auf dass selbige nicht allzu lange die Debatten
um die Religiosität in Deutschland und die strategischen Überlegungen zur
künftigen Kirchenentwicklung bestimmen.

Noch mehr wäre gewonnen, würden die nachgezeichneten Probleme bei der
nächsten Ausgabe der KMU berücksichtigt, etwa indem man das Methodenarse‐
nal um qualitative Elemente erweiterte. So könnte die Untersuchung eher einen
produktiven Beitrag zur Beschreibung des gegenwärtigen religiösen Wandels
leisten. Zweifellos sind Christentum und Kirche in Deutschland in einer Krise;
und auch um die Religion überhaupt stand es vermutlich schon einmal besser.
Außer Frage steht auch, dass sich Religion, Christentum und Kirche in dieser
Krise rasant verändern. Für eine handlungsleitende Diagnose genügt es aber
nicht zu sagen, dass es nicht mehr so ist wie früher. Man muss den Blick schärfen
für die weiterbestehenden und für die neuen Lebens- und Darstellungsformen
von Religion und Christentum. Das würde der Kirche dabei helfen, nicht
in Panik oder Depression zu verfallen, sondern den Wandel wohlgemut und
zukunftsoffen mitzugestalten.

Literatur
Anselm, Reiner/Merle, Kristin/Pohl-Patalong, Uta (2023): Wie hältst du’s mit der Religio‐

sität? Eine kritische Perspektive auf die soeben erschienene Überblicksdarstellung der
KMU VI, zeitzeichen online, 14.11.2023, https://zeitzeichen.net/node/10806.

Barth, Karl (1934): Nein! Antwort an Emil Brunner, in: Fürst, Walther (Hg.): „Dialektische
Theologie“ in Scheidung und Bewährung 1933–1936. Aufsätze, Gutachten und Erklärun‐
gen, München: Kaiser, 1966, 208–258.

Bingener, Reinhard (2023): Kirchen am historischen Kipppunkt. Eine großangelegte Un‐
tersuchung zur Bindung an die Kirchen zeigt dramatische Entwicklungen auf, F.A.Z.,
15.11.2023, 8.

Bonhoeffer, Dietrich (1930): Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der
systematischen Theologie, 3. Aufl., München: Kaiser, 1964.

1/2024 23

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://zeitzeichen.net/node/10806
https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3
https://zeitzeichen.net/node/10806


EKD (2023): Wie hältst du’s mit der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft.
Erste Ergebnisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig: EVA.

Fechtner, Kristian (2023): Mild religiös. Erkundungen spätmoderner Frömmigkeit, Stutt‐
gart: Kohlhammer.

Fischer, Johannes (2023): Kirchenreform auf Willkürbasis? Über einen fragwürdigen
Vorschlag zur Deutung der neuen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU VI), zeit‐
zeichen online, 26.11.2023, https://zeitzeichen.net/node/10830.

Frisch, Ralf (2023): Die evangelische Patientin. Eine theologische Reaktion auf die Reaktio‐
nen zur KMU VI, der neuen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, zeitzeichen online,
29.11.2023, https://zeitzeichen.net/node/10859.

Fritz, Martin (2019): Selbstkritische Affirmation. Tillichs „protestantisches Prinzip“ als
Kennzeichen pluralismusfähiger Religion, in: Asmar, Raymond u.a. (Hg.): Reformation
und Revolution im Denken Paul Tillichs, Tillich Research 18, Berlin: de Gruyter, 131–172.

Fritz, Martin (2020a): Säkularisierung, Pluralisierung, Radikalisierung. Die neue Unüber‐
sichtlichkeit der religiösen Lage in Europa, in: Dittmer, Jörg/Kemnitzer, Jan/Pietsch,
Michael (Hg.): Christlich-jüdisches Abendland? Perspektiven auf Europa, Stuttgart:
Kohlhammer, 289–308.

Fritz, Martin (2020b): Sozialformen des protestantischen Christentums, MdEZW 83,1,
66–73.

Fritz, Martin (2023): Kunstreligion, ZRW 86,3, 222–231.
Knoblauch, Hubert (2009): Populäre Religion. Auf dem Weg in eine spirituelle Gesellschaft,

Frankfurt a.M.: Campus.
Pollack, Detlev (2023): Theologen auf dem Holzweg. Ein liberaler Mythos zerbricht.

Christentum als außerkirchliche Religiosität funktioniert nicht. Eine neue Untersuchung
der evangelischen Kirche zeigt, warum das so ist, F.A.Z., 15.11.2023, 12.

Stolz, Jörg u.a. (2014): Religion und Spiritualität in der Ich-Gesellschaft. Vier Gestalten des
(Un-)Glaubens, Zürich: TVZ.

24 ZRW

https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 17:58:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://zeitzeichen.net/node/10830
https://zeitzeichen.net/node/10859
https://doi.org/10.5771/0721-2402-2024-1-3
https://zeitzeichen.net/node/10830
https://zeitzeichen.net/node/10859

	Skeptische Rückfragen an die Erstauswertung der EKD-Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung (KMU VI)
	Das Bild der religiös-weltanschaulichen „Großwetterlage“
	Erhebung ohne Deutung?
	Mehrdeutige Selbsteinschätzungen
	Gotteskrise und Kirchenkrise
	Theologische Zustimmungshürden
	Ausschluss von Ambiguität
	Alte Zerrbilder
	Der Rückgang religiöser Praxis
	Der Rückgang religiöser Erfahrung
	Die Zunahme von religiösem Relativismus
	Die Zunahme säkularer Orientierungen
	Kritische Bilanz
	Was bleibt?


