3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

von Biofakten. Dies betrifft nimlich zugleich eine Macht auf das Biofakt —
wie es beschaffen ist, materialisiert — und durch das Biofakt — welche Auswir-
kungen es hat oder haben kann. Die onto-politischen Strategien im Bereich
der Ernihrung zielen also auf und durch die biofaktischen Materialisierun-
gen hindurch auf metabolismen und embodyings. Damit wird darauf abge-
zielt, dass Materialititen und Wissen eng miteinander verflochten sind und
im Bereich der Erndhrung die Produktion und Distribution von Lebensmit-
teln nicht von den Materialisierungsprozessen von Kérpern zu trennen ist.

Es geht folglich um mehr als um epistemische Ko-Produktion von Wis-
sen, Kultur und gesellschaftlichen Strukturen und technische Ko-Konstruktion
von Artefakten und Geschlecht oder anderen Differenzierungskategorien. Die
Auseinandersetzung mit embodying und Biofakten und die damit verbunde-
nen onto-politischen Strategien zeigen, dass Wissen und Materialisierungen,
epistemische und technische Praktiken nicht zu trennen sind.

Dabei lasst sich der Zusammenhang mit der Kategorie Geschlecht noch
weiter schirfen. Mit Bezug auf die ANT und Butler schligt Gabriele Winker
(2005) vor, Geschlecht und technische Materialititen als gleichzeitige, prak-
tische Hervorbringungen und damit als »Ko-Materialisierungen« zu fassen.
Damit ist angesprochen, dass sich Geschlecht nicht einfach in Biofakte und
Korper einschreibt. Es geht damit auch »um einen sozialen Prozess der Sub-
jektivierung, in dem sich materielle und symbolische Dimensionen von Kor-
pern und Nahrungsmitteln interdependent und gleichzeitig (re-)produzie-
ren.« (Paulitz und Winter 2018, 14) Weder Geschlecht noch Lebensmittel noch
Korper sind jeweils dem anderen vorgingig. Die so verstandenen Prozesse
der Ko-Materialisierung konnen auch als Effekte von ontologischer Macht
verstanden werden. Diese Ko-Materialisierungen sind dementsprechend ma-
teriell-diskursive Grenzziehungen, die dadurch bestimmte Entititen mit on-
tologischem Gewicht und damit mit relational verteilter agency ausstatten; sie
sind dabei an gesellschaftliche Strukturen gekoppelt und sowohl horizontal
(im Sinne von Spezialisierungen) als auch vertikal (im Sinne hegemonialer
Materialisierungen) differenziert.

3.4 Zwischenfazit: Macht/Wissen/Materie

Zusammengefasst betrachte ich Ernihrungskulturen als Komplex aus Macht,
Wissen und Materialisierungen. Der Begriff zielt hier auf die kulturellen und
gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen Lebensmittel, Kérper und Ge-

12.02.2026, 21:47:23.

87


https://doi.org/10.14361/9783839462461-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Erndhrungskulturen und Geschlecht

schlecht zusammengefithrt — verstoffwechselt — werden. Dahinter verbirgt
sich eine sozial- und gesellschaftstheoretisch an der Schnittstelle von Kultur-
soziologie und Cultural Studies auf der einen Seite und der Wissenssoziologie
und den Science and Technology Studies auf der anderen Seite positionierte
Theorie. Die jeweils feministischen und geschlechtertheoretischen Perspekti-
ven werden in den Vordergrund der Machtanalyse gestellt. Der vorgelegte An-
satz hat den Anspruch, ein soziologisches Forschungsraster bereitzustellen,
das die mit Erndhrung verbundenen Wissenspraktiken und Materialisierun-
gen von Kérpern und Lebensmitteln in einem Zusammenhang mit sozialen
Ungleichheiten und Machtverhiltnissen, insbesondere im Hinblick auf Ge-
schlecht, analysieren kann.

Sozialtheoretisch baut dieser Zugang auf einer diskurstheoretischen
Ausrichtung der Praxeologie auf. Mit dieser sozialtheoretischen Grundle-
gung sind drei Prinzipien im Fokus: Erstens sind damit die Dezentrierung und
Relationierung von Subjekten, Objekten und sozialen Ordnungen adressiert.
Es ist weder ein Subjekt oder ein Aktant allein als Quelle von Handlungen
und Sinn zu betrachten, noch geben Strukturen und Diskurse Handlungen
vor. Vielmehr bestehen diese jeweils nur in Relationen zueinander in einer
und durch eine Praxis. Damit ist das zweite Prinzip adressiert: Praxen
bestehen nur im Vollzug, das bedeutet, damit ist ein Blick auf dynamische
Prozesse gemeint. Das dritte Kernprinzip dieser Spielart der Praxeologie ist
der Fokus auf Grenzziehungen. Durch Grenzziehungen werden Subjekte, Ob-
jekte, Terrains und Bereiche hervorgebracht. Sie stehen in einer bestimmten
Ordnung relational zueinander. Daran schlieflen horizontale und vertikale
Hierarchisierungen und damit Kimpfe um Macht und Herrschaft an. Die
Kernelemente der Theorie der Erndhrungskulturen sollen hier resiimierend
herausgestellt werden:

Wissen: Mit dem Blick auf Wissens- und Technikkulturen werden unter-
schiedliche Praxisbereiche untersucht. Diese Praxisbereiche werden durch
ihre Wissenspraxis unterschieden: Wie >funktionieren< Aussagen, wie kann
etwas als wahr gelten? Gewendet auf Ernihrungskulturen geht es darum,
wie gewusst wird (auch in einem praktischen Sinn), was >gute< und/oder
srichtige« Erndhrung ist. Die Ernihrungskulturen sind damit nicht primir
als institutionalisierte Bereiche zu begreifen. Die verschiedenen Wissens-
bereiche bringen verschiedene Subjekte und Objekte hervor. Das Verhiltnis
zwischen ihnen begreife ich als umkimpft und das Wissen aus den jeweiligen
Spezialdiskursen diffundiert interdiskursiv. Es geht darum, die Wissenspra-

12.02.2026, 21:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

xen als Strategien im Kampf um Hegemonien im Bereich der Erndhrung zu
verstehen.

Macht: Als wesentliche Dimension der Analyse von Machtverhiltnissen
richtet sich der Blick auf hegemoniale Ménnlichkeiten. Damit werden Relationen
von Mannlichkeitskonstruktionen zu anderen Mannlichkeiten und Weiblich-
keiten in den Blick genommen. Verkniipfungen und Beziige auf Formen he-
gemonialer Minnlichkeit, also die jeweils »akzeptierten Strategien, ein Mann
zu sein« und patriarchale Herrschaft zu legitimieren, werden als strategische
Einsitze im Kampf um ernihrungskulturelle Hegemonie verstanden. Ernih-
rungskulturelle Wissenspraxis ist auf diese Weise mit Geschlecht verwoben,
beides ist als Ko-Produktion zu begreifen. Macht wird dabei im Anschluss an
Foucault nicht nur restriktiv, sondern vor allem produktiv verstanden. Ent-
lang der konkurrierenden Erndhrungskulturen und damit verbundenem Wis-
sen um >gute< und srichtige« Erndhrung wird Erndhrungspraxis ausgerichtet
und so >»normalisiert«.

Materialititen: Ernihrung bedeutet, dass Lebensmittel dem Korper zuge-
fithrt werden. Beides sind (auch) physische und materielle Dimensionen und
werden als solche hier soziologisch betrachtet. Materialisierungsprozesse be-
deuten, dass Entititen durch Grenzziehungen ihre materielle Existenz und
eine bestimmte agency bekommen. Beides ist aber nicht unabhingig von Re-
lationen zu anderen Entitdten: Sie sind nur als Teil von Praxen real. Die mate-
riellen Realititen werden daraufhin als multipel begriffen: Sie unterscheiden
sich zwischen den Praxen, sind aber auf bestimmte Weise interdiskursiv mit-
einander verbunden. Es geht damit darum, dass die reale Existenz, das »on-
tologische Gewicht, als unmittelbar politisch begriffen wird. >Ontopolitisch«
geht es damit tiber den Einzelfall hinaus um multiple Materialisierungen; es
geht nicht darum, den einen Korper und die eine Form von Lebensmitteln et-
wa einer Bevolkerung zu untersuchen, sondern um multiple Materialisierun-
gen. Diese Materialisierungen sind als Teil der Erndhrungskulturen mit den
Wissenspraxen verbunden und werden in ihnen hervorgebracht. Materiali-
sierungen sind umkampft und hierin mit Geschlecht verwoben: Geschlecht,
Lebensmittel und Korper sind als Ko-Materialisierungen zu begreifen.

12.02.2026, 21:47:23.

89


https://doi.org/10.14361/9783839462461-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.02.2026, 21:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

