[V. Andres Veiel

>Warum hab ich jetzt bei ihm ausgerechnet Mitgefithl? Darf ich, will ich das?« (ebd.:
A6). An dem Entstehungs- und Ausarbeitungsprozess des Projekts wird deutlich: Der
asthetische Ansatz Veiels beinhaltet, dass Forschungsgegenstand und Forschungssub-
jekt eins werden, also die zum Zwecke bewusster Reflexion entstehende Distanz von
Subjekt und Objekt im produktiven Akt kiinstlerischer Gestaltung iiber sich hinausge-
fithrt wird. Das zeigt sich auch an dem Prozess nach der Fertigstellung der Arbeit: Veiel
begleitet die Titer, die er durch sein Projekt aus dem Schutz der Anonymitit fiir immer
herausgerissen hat, bis heute und fithlt sich bis hinein in die Unterstiitzung bei der
Arbeitsplatzfindung verantwortlich (siehe Interview am 27.01.2018: 422f.).

Andres Veiel begibt sich mit seinen Interviews bewusst in die »Kernzone« der Ereig-
nisse und begniigt sich nicht mit Schilderungen aus zweiter Hand, denn wenn es um
eine echte Urteilsbildung gehen soll, die sich am Ende nicht doch wieder aus vermit-
telten Meinungen speist, muss er zu einer direkten Wahrnehmung der Protagonisten
selber gelangen. Erinnerungsarbeit wird also als ein analytischer Prozess verstanden,
der strenge Empirie im Sinne der direkten Wahrnehmung des sich erinnernden Sub-
jekts betreibt — um sich dann verfremdend von ihm wieder zu losen. Mit 18 Menschen
fithren Gesine Schmidt und Andres Veiel Gespriche: mit zwei Biirgermeistern, einer
Erzieherin, einem Ausbilder, mit Dorfbewohnern — darunter auch dem Pfarrer — und
vor allem mit dem Freund von Marinus, den Angehérigen und Freunden der Titer und
schliefflich mit den Tatern selbst.

IV.3.2.2. Verfremdung

Der Kick verweigert sich einer abbildhaften Wiedergabe der Ereignisse in Potzlow —
Veiel spricht hier sogar von einem »totale[n] Bilderverbot«, das er sich auferlegt habe
(Veiel in Kirschner 2005). Das betrifft die Entscheidung fiir die Bithne statt fiir das
Abfilmen des empirischen Ortes genauso wie die Beschrinkung auf zwei Schauspieler,
die 19 Personen spielen, die Verweigerung einer dramatischen Handlung zugunsten
einer Montage der originalen Gesprichstexte und die Tatsache, dass eine Frau die Titer
und andere minnliche Protagonisten spielt und umgekehrt ein Mann die Mutter von
Marinus Schoberl. Jede dieser Entscheidungen hat ihre ganz eigenen Implikationen.

Der Raum Andres Veiel hatte sich mit der Schwierigkeit auseinanderzusetzen, dass der
Abstand zwischen der physischen Gegenwart des Tatortes und den Dimensionen der Tat
so grof® war, dass filmische Aufnahmen vom Schweinstall und von der Jauchegrube in
ihrer aktuellen Banalitit nur dufderst schwer einen Zugang zu dem nichtlichen Gesche-
hen bahnen witrden. Zugleich hitte bei einer filmischen Umsetzung die Gefahr bestan-
den, dass Aufnahmen vom Ort den gleichen Reflex ausgeldst hitten wie die Aufnahmen
von den betroffenen Personen, vor allem — wie von Veiel angesprochen — von den Ti-
tern: Die reale Ortlichkeit hitte umgehend den Effekt des Sensationellen, des Horrors
und Ekels hervorgerufen, der eine produktive Auseinandersetzung mit den Ereignissen
eher verhindert als geférdert hitte. Die Theaterbithne befreit die Wahrnehmung von
ihrer Bindung an die gewohnten raumlichen Vorstellungsinhalte und er6finet stattdes-
sen einen Imaginationsraum. Dazu gehort aber auch, dass der Schweinetrog nun nicht
nachgebaut auf der Bithne erscheint — erst der konsequente Verzicht auf jede Art der

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—

285


https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Asthetische Geschichtserkenntnis

Abbildung zugunsten des Textkérpers macht die Bithne zu einer Projektionsfliche, die
den Zuschauern eine aktive Bildgenerierung ermoglicht. Mit diesem Verzicht ist aber
nicht ausgeschlossen, dass die Bithne auch Bildelemente enthalten kann, die auf das
gesamte Ereignis anspielen. Die kalte und kahle Fabrikhalle, die starren Siulen (zwei
Reihen a 3 Siulen), die vergitterten, gefingnisartigen Fenster, die Gebrauchsspuren an
den unverputzten, brockeligen Winden und auf dem nackten, unregelmifigen Beton-
boden sowie die Dunkelheit, in die dieser weite, sich nach hinten verlierende Raum
durch die schwache Beleuchtung bewusst eingetaucht wird, erzeugen eine Atmosphi-
re, die an den Beton und die Leere des alten, verlassenen LPG-Stalles erinnert. Zugleich
geht das Bithnenbild aber deutlich iitber diese Assoziationen hinaus: Marcos Gefingnis-
aufenthalt wird hier anwesend, die soziale Kilte, Distanz und Verlorenheit zwischen
den Menschen, die bedrohliche innere Leere, die Dunkelheit der Zeitverhiltnisse. Die
Filmregie verstirkt noch diese Effekte. Durch die distanzierte Aufsicht der Kameraein-
stellung und die Beleuchtung wird z.B. die Trauerfeier fiir Marinus so in Szene gesetzt,
dass die beiden Schauspieler sehr lange Schatten in den Raum werfen und damit dessen
Tiefe und Verlorenheit erlebbar machen. Susanne-Marie Wrage bewegt sich als Marcel
oder Marco mehrfach ganz in den dunklen Randbereich der Halle, sodass sich in den
riaumlichen Verhiltnissen Beziehungen der Ferne, Isolation, aber auch Macht (wenn der
Staatsanwalt aus erhohter Position von hinten iiber die Titer spricht), Bedrohung oder
Angst mitteilen. Im Unterschied zur Theaterfassung wird der Blick der Titer aus dem
Halbdunkel als Close up gezeigt, wodurch die beobachtende Geste aus der »Deckung«
noch wesentlich stirker zum Ausdruck kommt. Manchmal sieht man auch in das Ge-
sicht des Protagonisten, wihrend der andere gerade spricht: Anders als im Theaterraum
entsteht hierdurch der Effekt einer Anwesenheit des Sprechenden bei ausschlief3licher
Wahrnehmung des zweiten Protagonisten — die Beziehung zwischen beiden vertieft
sich also zu einer inneren, iiber das bloRe raumliche Nebeneinander hinausgehenden
Verbindung, die z.B. in einer Regung des Gewissens bestehen kann (so bei dem Blick
Marcels im Dunkeln, wihrend die Mutter seines Opfers, die man aber nicht sieht, ihren
Schmerz zum Ausdruck bringt).

Die Verfremdung des Raumes bewirkt also, dass dieser die Atmosphire und die Ab-
ldufe in thm transzendiert und semantisch nicht nur auf den empirisch-historischen
Ort Potzlow fixiert: Die Bithne kann zum Ausdruck der Kilte unserer Gesellschaft, der
Gewalttitigkeit und Angst oder in der Trauerfeierszene (durch die Erginzung des Ge-
sangs verstirkt) zu einem Schauplatz religiéser Besinnung werden. Michael Bienert
schreibt, dieser Raum sei ein »Sinnbild des Vakuums, in das hinein sich der Frust der
Arbeits- und Zukunftslosen entlidt« (Bienert 2005). Anders als eine naturalistische Auf-
nahme wird der Bithnenraum zum Bild, nicht nur fiir das Vakuum und die anderen
bereits angesprochenen Aspekte, sondern auch fiir den Innenraum des Zuschauers, in
dem sich solche dunklen »Kernzonen« der Leere und der Zerstorungspotenziale geltend
machen kénnen. Erst durch den verfremdeten Raum kann Andres Veiel sagen: »Potzlow
ist iiberall und tberall ist Potzlow« (zit. in Zimmermann/Hoffmann 2006: 275).

In verschiedener Hinsicht sind diese riumlichen Faktoren auch wesentlich fiir die
historischen Reflexionsprozesse des Zuschauers. Schon die materielle Beschaffenheit
der Fabrikhalle kommt diesen Prozessen sehr entgegen: Die heruntergekommene Ge-
samtszenerie, die abgebrockelten Winde, die Spuren einer fritheren, aber lange schon

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

zuriickliegenden Nutzung, Leere, die die Abwesenheit vormals reger Abliufe ahnen
lasst — all das sind sinnliche Signale, die Zeit erleben lassen. Ein solcher Raum gibt den
geeigneten Rahmen fiir eine Transzendierung der dargestellten Vorginge auch ins Zeit-
liche ab, er bildet eine atmosphirische Grundlage fiir imaginative Prozesse, die wahr-
nehmbar machen, dass das beschriebene Vakuum nicht immer schon bestanden hat,
sondern irgendwo herkommt, also Ursachen hat.

Ein sehr konkretes Beispiel eines durch die Riumlichkeit bedingten Verweises auf
historische Vergangenheit ist die Verwendung eines Metallcontainers, der aufler der
schlichten Holzbank im Vordergrund das einzige Bithnenelement in der leeren Halle
darstellt und zu der Bank, die wie ein privater Gegenraum erscheint (vgl. von Keitz
2009: 154), ein Kontrastverhiltnis bildet. Er steht auf Stelzen erhoben im Hintergrund
der Bithne, bewegt sich aber im Laufe des Stiickes Richtung Bithnenrand nach vorne.
Aus der dem Publikum zugewandten Seite ist ein grof3es, waagerechtes Fenster ausge-
schnitten, sodass die Zuschauer in den Container hineinblicken kénnen. Er ist sehr hart
und kalt ausgeleuchtet — da in ihm vor allem die Verhore dargestellt werden, entsteht
mit dem Container und der mit ihm verbundenen Spielhandlung das Bild einer bedin-
gungslosen, unnachgiebigen Wahrheitssuche, vor der sich nichts mehr verbergen lisst,
die aber auch nicht mehr Halt macht vor irgendeiner Riicksichtnahme gegeniiber per-
sonlichen, inneren Schutzgrenzen. Insofern enthilt dieses Bild eine komplexe Doppel-
signatur: Einerseits verkorpert der Container die notwendige Aufdeckung vergangener
Tatbestinde, andererseits haften an ihm die Konnotationen kalter Verhérmethoden, al-
so einer Herbeifithrung gewiinschter Aussagen, die keine Riicksicht auf den verhorten
Menschen nimmt. Damit problematisiert auch dieses riumliche Bithnenelement die
Mechanismen von Urteilsbildung: Die faktische Tat verlangt ein Urteil, zugleich dringt
sich die Frage auf, wie ein Urteil aussehen kann, das auch dem Titer gerecht wird und
nicht am Ende der Ausfluss kalter, distanzierter und selber gewalttitiger Meinung ist.
Durch die rdumliche Aufstellung erlangt der Begriff des Urteils hier eine zweifache Be-
deutung: Es wird ein tatsichliches Gerichtsverfahren nachgestellt, zugleich wird dieser
Vorgang zu einem Bild fiir menschliche Urteilsbildung iiberhaupt.

Damit ist unmittelbar die Dimension des Historischen angesprochen: Das Con-
tainer-Bild ruft sehr schnell Erinnerungen an einen Gerichtsprozess auf, in dem eben-
falls ein Angeklagter in einem Kasten safd bzw. stand und sich zu seinen Taten zu du-
fRern hatte: Adolf Eichmann 1961 in Jerusalem. So extrem verschieden die beiden Fille
und die mit ihnen zusammenhingenden Kontexte auch sind, so gibt es doch Beriih-
rungspunkte, die zu einer historischen Reflexion Anlass geben. Auch wenn es in der
Nacht in Potzlow nur einen Mord gegeben hat, reift die Monstrositit der Tat einen sol-
chen Abgrund auf, dass unzihlige Menschen von diesem Vorgang erschiittert waren
und deutlich wurde, dass in diesem Fall fundamentale Grenzfragen nach dem Wesen
des Menschen aufgeworfen wurden — dhnlich wie bei Eichmann. Auferdem loste der
Eichmann-Prozess eine Beobachtung aus, die erschreckende Parallelen zu Potzlow auf-
weist. Hannah Arendt war angesichts der jede Form von Monsterhaftigkeit vermissen
lassenden Alltiglichkeit der Person Eichmanns und damit der Unfassbarkeit seiner Ta-
ten bekanntlich zu der berithmten und kontrovers diskutierten Formulierung der »Ba-
nalitit des Bosen« gelangt (vgl. Arendt 2006). Auch die Vorginge in Potzlow vor den
Folterungen und dem Mord und die entsprechenden Schilderungen Marcels in dem

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—

287


https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Asthetische Geschichtserkenntnis

Container sind von einer solchen Banalitit, dass die Ereignisse der Tatnacht kaum zu
verstehen sind. Diese Diskrepanz von Alltédglichkeit und Bestialitit liegt in beiden Fillen
vor und ist das Thema des Films. Insofern ist es plausibel, wenn Andres Veiel selbst die-
sen Zusammenhang als Hintergrund des Container-Bildes anspricht: »Es ist ein Projek-
tionskasten. Wie damals beim Eichmann-Prozess: Das Monster, das man in den Glas-
kasten sperrt, das nicht mehr zu uns gehort, wie ein wildes Tier, das man angafft. Aber
man ist geschiitzt« (Veiel in Strébele 2006). Veiel spricht mit diesem Vergleich insbe-
sondere die oben beschriebene Ambivalenz des Urteilens an. Nikolas Fischer restimiert:
»Der Metallcontainer befindet sich wihrend des Grof3teils des Stiicks im Bithnenhinter-
grund — der >Monsterkifig« bleibt also ein Guckkasten, der Zuschauer kann sich sicher
fithlen. Am Ende des Stiickes kommt die >Verhorzellec dem Publikum aber >gefihrlich«
nahe. Spitestens jetzt kann sich jeder Betrachter iiberlegen, ob er nicht vielleicht auch
selbst darin Platz nehmen muss« (N. Fischer 2009: 53). Mit den Anspielungen auf den
Eichmann-Prozess wird Erinnerung angestoflen und ein historisches Urteil gefordert —
zugleich wird dem Zuschauer zum Bewusstsein gebracht, dass dies nur einher gehen
kann mit einer Kultivierung der eigenen, personlichen Urteilstitigkeit. Hannah Arendt
hat auf diesen Sachverhalt aufmerksam gemacht, indem sie auf die Bedeutung eines
aktiven Denkens hinwies, das die »gefrorenen« Begriffe »auftauen muss« (Arendt 2016:
171). Mit diesen Worten kénnte man auch die Intention von Veiels Der Kick beschreiben.

Die Protagonisten Beide Schauspieler sind schwarz gekleidet — dies unterstreicht atmo-
sphirisch den dunklen, bedriickenden und bedrohlichen Duktus der ganzen Szenerie.
Zugleich unterstiitzt diese Farbe aber auch eine Visualisierung »der Projektionsfliche
fiir unsere eigenen Losungsansitze und Schliisse« (N. Fischer 2009: 50). Die schwar-
ze Farbe nimmt die alltiglichen, zufilligen Nuancen der privaten Person zuriick und
ermoglicht die Konzentration auf die wesentlichen psychologischen und historischen
Zusammenhinge. Einerseits gibt es durch Kapuzenshirt und Springerstiefel (bei Wra-
ge) sowie Turnschuhe und Poloshirt iiber Longsleeve (bei Lerch) einzelne Signale indi-
vidueller Verschiedenheit, andererseits werden diese Unterschiede eher allgemein und
typisierend gehalten, um innerhalb des Kleidungs-Kodexes durch Stimme, Gestik und
Mimik die eigentlichen personlichen Nuancen der Figuren akzentuieren zu kénnen.
Letztlich arbeitet also auch das Kostiim einer Uberwiltigung durch die physisch-realen
Ereignisse entgegen und ermoglicht die eigentliche produktive und erkenntnismiRige
Annihrung an das Geschehen. Veiel beschreibt die Wirkung der Arbeit mit den Schau-
spielern: »Im Probenprozess mit den Schauspielern habe ich gemerke, dass sich was
dazwischen schiebt [zwischen die Wahrnehmung der Tat und die spontane, emotio-
nale Reaktion auf sie, A.B.]. Dass ich anfange, den Worten — die fiir mich, wenn ich
die Tatbeschreibung nur lese, unertriglich sind - in der Ubersetzung wieder zuzuhé-
ren. Uber das, was die Schauspieler daraus machen, bekomme ich eine Distanz, durch
die ich tiber die Tat hinaus etwas begreife, was eigentlich unbegreiflich ist« (Veiel in
N. Fischer 2009: A3). Als Markus Lerch sich gedringt fithlte, den realen Ort zu besu-
chen, riet Andres Veiel ihm davon ab. Er »sagte, dass es ihm nicht so recht sei, dass
wir wihrend der Proben da hinfahren. Die Gefahr ist natiirlich grof3, dass man sich
bei der Darstellung dann an konkreten Vorbildern orientiert. Und genau das wollten
wir ja vermeiden« (Lerch in Pauly 2006). Auch die Tatsache, dass Veiel die Titer von

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

einer Frau spielen lisst, verdanket sich der Intention, zu verfremden: »Fiir mich war
klar, dass es — zwar nicht nur — aber auch eine bestimmte Polaritit gibt, sozusagen
zwischen Tatern und Opfern. Und dass fitr mich die Provokation darin lag, die Tater
von einer Frau spielen zu lassen. Sozusagen eine doppelte Brechung: also nicht nur die
Altersbrechung, sondern auch, dass man einer Frau so etwas — in Anfithrungszeichen
— nicht zutraut. Diese Brechung bringt es noch mal weg von dem >Wir stellen dar, wie
es wirklich war¢, sondern macht deutlich, dass es etwas anderes ist — etwas Drittes. Bei
Markus Lerch ist es ja auch so. Er spielt die Mutter und das ist etwas Fremdes, das ist
etwas Drittes« (Veiel in N. Fischer: A4).

Ursula von Keitz macht darauf aufmerksam, wie die beiden Mimen durch ihr gesti-
sches Spiel die jeweiligen Protagonisten in Szene setzen: Indem sie von einem Moment
auf den anderen durch den ganz reduzierten, aber signifikanten Gestus zur nichsten
Figur hiniiberwechseln, »stellen« sie deren Identitit »her« (von Keitz 2009: 152f.). Ge-
rade dieser sichtbare Wechsel verhindert den illusionistischen Effekt, dass man es hier
mit den prazisen »Abbildungen« der realen Personen zu tun hat: Es wird stindig ins
Bewusstsein gerufen, dass diese Personen imaginir »inszeniert, also produktiv verge-
genwirtig werden. Durch dieses bestindige »Fluktuieren von Verkorperung und Ent-
korperung« (ebd.: 153) wird der Zuschauer zum aktiven Teilnehmer an der 4sthetischen
Identititsbildung der Protagonisten.

Von Keitz bezeichnet die »Herstellung« der jeweiligen Identitit der dargestellten
Person als »Modellieren« (ebd.: 153f.) und interpretiert damit diesen Vorgang als ei-
nen konstruktiv-plastischen Prozess, der iiber den prignanten Vollzug eines Gestus
charakteristische Merkmale jener Person zur Anschauung bringt. »Ein Einrollen der
Schultern, ein Senken oder Anheben des Kopfes, das Vergraben der Hinde in den Ho-
sentaschen oder einfach nur ein Augenaufschlag oder Atemzug werden hierbei zu mini-
malen und subtilen Anzeichen fiir die Verkorperung einer komplett neuen Figur, eines
anderen Charakters mit anderem Geschlecht und anderem Alter« (Miller/Greune 2006).
Susanne-Marie Wrage alias Jutta Schénfeld schaut bei ihrem ersten Auftritt (0.01.47)
in Oberkorperhaltung und Blick gerade in die Kamera und dokumentiert damit ihre
Entschlossenheit, sich nicht wegzuducken vor den Angriffen und Meinungsfluten der
Auflenwelt: »Ich hab dann gesagt: Man kann nicht wegrennen« (0.02.41). Wenn sie spi-
ter zur vielleicht schwierigsten Figur — Marco — iibergeht, sitzt sie, hat den Oberkorper
weit nach vorne und nach unten herab gebeugt, stiitzt sich mit beiden Ellbogen auf die
Oberschenkel, senkt den Kopf und verschwindet so fast aus der Sichtbarkeit (0.54.20).
Markus Lerche sitzt als Jirgen Schonfeld ebenfalls auf der Bank, aber mit aufrech-
tem Oberkorper, die rechte Hand auf dem Knie abgestiitzt, die linke entspannt auf
dem rechten Oberschenkel abgelegt — in allem also Selbstsicherheit ausstrahlend (z.B.
0.52.25); als Birgit Schoberl] hilt er die Knie eng zusammen, die zusammengelegten
Hinde liegen auf dem Schof} (z.B. 0.23.31).

Eine besonders prignante Ausdrucksgestalt weist gleich die allererste Einstellung
des Films auf, in der Susanne-Marie Wrage als Marcel in der Totalen einerseits leicht
diagonal vom Zuschauer abgewendet ist, ihn andererseits von der Seite direkt mit ge-
senktem Gesicht und hochgezogenen Schultern dunkel anschaut (0.00.20): ein durch-
dringendes Bild von einem zutiefst unsicheren, in Verteidigungshaltung in sich selbst
zuriickgezogenen jungen Menschen, der sich in dieser Welt nicht heimisch, sondern

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—

289


https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Asthetische Geschichtserkenntnis

von ihr angegriffen fithlt. Hier steigert sich der schauspielerische Gestus von einer fiir
die betreffende Person charakteristischen Haltung zu einem Symbol: Der Blick und die
gesamte Haltung werden zum Ausdruck fiir die tragische Fremde, die gescheiterte Be-
heimatung eines Menschen in seiner biographischen und sozialen Existenz.

An den genannten Beispielen lisst sich ein Vorgang ablesen, der bereits in der Un-
tersuchung des Reenactment-Begriffes herausgearbeitet wurde. Es sei an Maria Muhles
Ansatz erinnert, einen Weg aus dem Dualismus zwischen »einfithlender« Identifikati-
on mit dem vergangenen Ereignis einerseits und kritischer, distanzierender Asthetik
andererseits aufzuzeigen — sie beschreibt verschiedene Formen von Reinszenierungen,
die erproben, inwiefern eine genaue, mimetische »Nachahmung das Potenzial hat, Platz
fiir jene Differenzen oder Prozesse zu schaffen, die sich im Vollzug des Reenactments
ereignen«. Einerseits gehe es um die affektive Wirkung von »Nachstellung« und damit
Nihe, andererseits um den bewussten Mitvollzug der Konstruktion des dargestellten
Gegenstandes. Auch Inke Arns sei noch einmal zitiert, die das Verhiltnis von Iden-
tifizierung und Distanzierung als eine prozessuale Abfolge kennzeichnet, in der sich
historische Erinnerung ereignen kénne: Durch die »Loschung« der sicheren »Distanz
zwischen abstraktem Wissen und persénlicher Erfahrung, zwischen dem Damals und
dem Heute, zwischen dem Anderen und dem Selbst« im mimetischen Spiel verbinde
sich der Rezipient mit seinem Gegenstand (Arns 2008: 60) — wodurch aber erst die Di-
stanz erfahren werden konne, die zur Vergangenheit besteht. Erst in dem Erlebnis die-
ser Distanz konne sich Erinnerungstitigkeit realisieren. Vor diesem Hintergrund wer-
den Veiels dsthetische Motive in Der Kick evident: Die Verfremdung ist notig, um eine
Distanz herstellen zu koénnen, die dem Zuschauer erméglicht, eigenaktiv und bewusst
auf den Gegenstand zugehen zu konnen, andererseits belisst es Veiel nicht bei einer
blofRen Rezitation der Texte, sondern setzt auf die schauspielerische Nachstellung, die
sich um eine adiquate »Stimmigkeit« bemiiht (zu diesem Begriff siehe Veiel in Greuling
2011: 04.46), um nicht in kritizistischer Distanz zu verbleiben, sondern in der Repro-
duktion (nicht in der positivistischen Rekonstruktion) zu einer existenziellen Erfahrung
des betrachteten Inhalts zu gelangen. Die im Spiel erzeugten und vom Zuschauer durch
ihre Plastizitit mitvollzogenen Gesten der betreffenden Figur oder Handlung schaffen
Gebirden, die erst den Unterschied der betrachteten Haltungen und Zustinde zur ei-
genen biographischen Verfassung wahrnehmbar machen und im selben Moment in die
betreffende Vergangenheit zuriickfithren.

Wenn Andres Veiel durch die griindlichen, in einem Zeitraum von sieben Monaten
mehrfach wiederholten und vertieften Gesprache mit den direkt Betroffenen so nah wie
moglich an die Vorginge und Zusammenhinge heran kommen méchte, so entsteht zu-
gleich die Frage, wie es gelingen kann, die fiir die Erinnerungstitigkeit des Zuschauers
so wichtige Unmittelbarkeit der Beobachtung von Mimik, Gestik, sprachlichem und ge-
danklichem Suchen in das kinstlerische Medium und den auf dieses angewiesenen Re-
zeptionsprozess zu iibertragen. Gerade hier hat der Film gegeniiber dem Stiick durch
die bereits angedeuteten Elemente einer nahen Kameraeinstellung, einer durch den
Schnitt erzeugten Bilddynamik, durch Licht und Ton natiirlich Vorteile. Trotzdem se-
hen wir Schauspieler und nicht die tatsichlichen Protagonisten, und es wire zu fragen,
was von der Urspriinglichkeit des Erinnerungsprozesses im Interview bleibt, also in-

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

wieweit es tatsichlich méglich ist, die Qualitit der Interviewsituation und damit auch
den Mitvollzug der Erinnerungsvorginge in den inszenierten Szenen zu erhalten.

An einigen exemplarischen Szenen soll zunichst grundsitzlich untersucht wer-
den, wie der mimische und gestische Ausdruck konkret mit Erinnerungsprozessen zu-
sammenhingt. Die eigentlich historischen Erinnerungssituationen werden an spiterer
Stelle noch gesondert zu betrachten sein.

In der sechsten Szene erzihlt Matthias Muchow von seinem Freund Marinus und
schildert zuletzt auch, wie er ihn mit Marcel und einem dritten Jungen aus der Jauche-
grube ausgegraben hat (0.12.27). Markus Lerch spielt diese Rolle. Die Szene setzt ein
mit der ganz spontanen, aus dem aktuellen Moment heraus gesprochenen Feststellung:
»Ich frag mich immer noch: Warum ist der nicht einfach abgehauen?« Dann beschreibt
Matthias, wie er die vier Jungs noch vor dem ganzen nichtlichen Martyrium gesehen
hat, um dann zu sagen: »Ich mein, da denkste dir nichts bei« (0.12.58). Jetzt setzt eine
Pause ein, an die sich der kurze Hinweis auf das Auffinden von Marinus’ Rucksack mit
seinem Handy anschliefdt, und auch darauf folgt eine Pause. Mit einem ganz anderen
Tonfall stellt Matthias nun fest, er habe die Hoffnung nie aufgegeben, er habe immer
gedacht, er sehe Marinus wieder. Lichelnd stellt er fest: »Na ja, hab den gerne gehabt,
den Bengel« (0.13.13). Dann charakterisiert er ihn ein Stiick weit und wiederholt dabei
mehrfach, dass das halt genauso so ein Jugendlicher wie er selber gewesen sei. Plotz-
lich wendet sich die Erzihlung in eine ganz andere Richtung: Mattias erinnert sich an
einen Traum, in dem er Marinus sieht, der an sein Fenster kommt — Matthias fordert
ihn auf, zu duschen und etwas zu essen und bietet ihm an, ihn morgen wieder nach
Hause zu bringen (0.13.47). Dann folgt eine merkliche Pause, an die sich die Erwihnung
des Festes im November anschliefRt, auf dem Marcel dufserte, er wisse, wo Marinus sei.
Die ganze weitere Passage besteht aus dem stockenden, oft nach Worten ringenden
und einmal mitten im Satz abbrechenden und mit einem anderen Satz fortfahrenden
Bericht tiber das Auffinden der Leiche.

Auffallend ist die ungeordnete, in der Chronologie springende Satzabfolge. Mat-
thias setzt mit einer ihn aktuell oft beschiftigenden Frage ein, will dann mit einer
chronologischen Schilderung beginnen, was ihn aber sofort zu einem Innehalten und
einer moralischen Rechtfertigung veranlasst: Die Betonung, dass man sich in solch ei-
nem Moment natiirlich noch nichts denke, demonstriert, dass Matthias nicht frei von
Schuldgefiihlen ist, weil er die Katastrophe ja vielleicht hitte verhindern kénnen. In das
Anheben eines linearen Tatsachenberichts schiebt sich also sofort eine selbstreflexive,
innerseelische Reaktion, welche die Feststellung des Ereignisses unmittelbar beglei-
tet. Bezeichnenderweise folgt in der Erzihlung nun auch keineswegs die chronologisch
oder kausallogisch nichste Station, sondern eine Erinnerung an einen viel spiteren Mo-
ment, der die ganze Tat zeitlich iiberspringt. Die Entdeckung des Rucksacks und des
Handys wirkt wie ein bildhafter, emotional verdichteter Anker, der den Freund zur Er-
innerung an Marinus zuriickfithrt, und dann bricht Matthias schlieflich ganz aus der
Ereignisschilderung aus, um seine Freundschaft zu Marinus zum Ausdruck zu brin-
gen. Die Charakterisierung verharrt noch auf dieser erzihlerischen Ebene, die nichts
mit den Abliufen des Ungliicks zu tun hat, wird dann unerwartet von dem Traum ab-
gelost, der sich noch weiter von der faktischen Situation entfernt und als symbolische
Form jenseits der gewohnlichen Zeitkategorien die Ereignisse kommentiert — und erst

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—

291


https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Asthetische Geschichtserkenntnis

jetzt kehrt die Erzihlung wieder zur Chronologie zuriick. Aber auch die genaue Schil-
derung der Vorginge an der Grube ist sprachlich nicht durchgehend linear gehalten:
Pausen, Stockungen, ein Bruch in der Syntax dokumentieren die Widerstinde und den
Schmerz bei der Erinnerung an die fiirchterliche Situation.

Wir stofen in dieser Szene also tatsichlich auf die charakteristischen Kennzeichen
biographischer Erinnerungsprozesse: gegenwirtige Erlebnisse oder Fragen als Auslo-
ser, Briiche, Pausen, Spriinge, unerwartet sich einstellende symbolische Bilder, zirku-
lire Tastbewegungen — die psychische Aktivitit im Moment der Retention arbeitet dis-
kontinuierlich, befreit die Zeit aus dem chronologischen und kausalen Kontinuum, ver-
bindet die empirische Faktizitit mit Prozessen im seelischen Innenraum. Diese Merk-
male duflern sich inhaltlich (es wird von verschiedenen Ereignissen in unsystemati-
scher, z.T. umgekehrter und ineinandergeflochtener Zeitfolge berichtet), strukturell (in
Grammatik und Syntax), aber auch mimisch, gestisch, stimmlich im Spiel von Mar-
kus Lerch. Die Pausen werden bewusst ausgestaltet, um den Fortlauf der Artikulation
anzuhalten und zu ermdglichen, dass sich etwas hineinschieben kann, was nicht in
ihm enthalten war. Indem die Oberflichenschicht des Nacheinanders angehalten wird,
vertieft sich die erzihlerische Aufmerksamkeit nach innen, sie erhilt die Moglichkeit
die psychischen Parallelprozesse wahrzunehmen und lisst diese an die Auflenfliche
treten: Plotzlich wird die Hoffnung auf ein gutes Ende artikuliert, die Freundschaft
erwihnt, ein Traum erzihlt. Die Satzstruktur wird briichig und macht Platz fiir eine
andere Formulierung, aus der hervorgeht, dass die Erinnerungstitigkeit bereits weiter
vorgedrungen ist; das leichte Senken des Kopfes bewegt sich aus der Achse des Blick-
kontaktes und der direkten Mitteilung und bildet ansatzweise einen Innenraum; der
Blick geht manchmal nach innen, die Stimme wird in den betreffenden Momenten lei-
ser, briichiger oder zittriger, auch der Atem verindert sich wahrnehmbar, wird schwe-
rer, stockender u.4. Uberhaupt ist dem Gesicht anzusehen, dass »hinter« ihm je nach
Verinderung der Mimik und des Blickes auch ein anderer bildhafter Inhalt aufscheint
— passend zu dem entsprechenden Wechsel der Erinnerungsbilder.

Markus Lerch und der Regie gelingt es, diese Qualititen sogar einzufangen, wenn
er eine Frau darstellt, also die dufiere Erscheinung, Stimmlage und habituelle Ausstrah-
lung noch weiter von der tatsichlichen Person abweicht. In der 11. Szene (0.23.31) spielt
er die Mutter des Opfers, Birgit Schoberl, ohne dass dies in irgendeiner Weise kiinstlich
wirken wiirde. Zunichst hilt sie, wenn sie iiber den aufgefundenen Rucksack spricht,
noch sehr an sich, wird dann etwas forcierter, als sie der Polizei den Vorwurf macht,
dass sie nicht entschlossen genug nach Marinus gesucht habe, um sich dann nach ei-
nem Innehalten deutlich leiser und introvertierter einzugestehen: »Ich mach mir auch
manchmal Vorwiirfe, ja«, weil ihr plétzlich die Situation vor Augen tritt, wie sie threm
Sohn nicht erlaubt hatte, nach Bayern zu fahren (er wollte mit seiner Schwester einen
Ausflug dorthin unternehmen; siehe Veiel 2007: 124). Nach einem deutlichen Einatmen
und einer Aufrichtung des Oberkdrpers sammelt sie sich dann wieder, um in gefasster
Haltung wie ein Gestindnis abzulegen von ihrer Weigerung, ihn zu seiner Schwester zu
fahren. Obwohl die Mimik sich dann kaum verindert, entsteht allein durch die leicht
niedergeschlagenen Augen, die leiser werdende Stimme und ein kaum merkliches Aus-
atmen eine Innenwendung und der Zuschauer gewinnt den Eindruck einer ihr stark vor
Augen stehenden Erinnerung, die mit einem tiefen Selbstzweifel verbunden ist. Be-

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

zeichnenderweise fihrt sie dann auch erst nach einer lingeren Pause sehr leise, ruhig
und traurig fort mit der Schilderung ihres Wartens auf Marinus — das ist kein Bericht
mehr, sondern ein schmerzhaft gefiihltes Bild, in dem sich ihre ganze Not verdichtet.
Die Szene klingt dann aus mit einem langen, wortlosen Close up, sodass der Blick in
ihr bzw. sein Gesicht im Zuschauer eine Fiille von Gedanken und Gefiithlen auslést, die
sich auf ihr Innenleben, auf ihre Empfindungen und gedanklichen Bilder richten. Auch
diese Aufnahmen charakterisieren den Erinnerungsvorgang also differenziert als ein
zwischen Daten, prizisen gegenstindlichen Details und seelischen Kommentierungen
pendelndes psychisches Geschehen, das sich gerade an den Bruchkanten des Verstehens
und Sprechens, im Verstummen und Stehenbleiben zu artikulieren beginnt.

In der 19. Szene, in der Marcel (gespielt von Susanne-Marie Wrage) den Kranken-
besuch bei seiner Mutter schildert, die wegen eines schweren Tumors operiert worden
war (0.37.52), sind es nur die verzdgerten, von Pausen unterbrochenen Sitze, das Sto-
cken und kaum merkliche Zittern mit dem Mund, die zusammen mit dem Blick die
unmittelbare, bedringende Prisenz der aufsteigenden Erinnerungen an das schiefe Ge-
sicht der Mutter, das Herauslaufen des Getrinkes aus ihrem Mund usw. verraten und
die nun sich formulierende Frage nachvollziehbar macht: »Wat is, wenn die det nich
iiberlebt?« (0.38.47). Wrage spielt auch Marcos Freundin Sandra. Diesmal in halbna-
her, frontaler Einstellung mit leichter Untersicht aufgenommen, handelt sie in der 43.
Szene sehr schnell mit etwas zusammengezogenem und undurchdringlichem Gesicht
Sandras Tat ab (schwere Kérperverletzung), durch die sie ins Gefingnis gekommen ist.
Dann wandelt sich ihre Mimik schlagartig, als sie berichtet, wie sie mit Marco in der
Gefingniskiiche zusammengetroffen sei. Die Augen leuchten, sie lichelt freudestrah-
lend, ihre an sich flissige Erzahlung ist aber zugleich immer wieder von ganz leichten
Stockungen unterbrochen, in denen sie die Erinnerungen ins Sprechen hineinruft. Eine
Erinnerung an die Zukunftspline (die beiden wollten nach der Haft zusammenziehen)
wird eingeleitet durch eine kleine Pause, und ihr Gesicht wird merklich ernster, als sie
aus der Erinnerung in die Gegenwart zuriickkehrt und ganz offen von ihrer Liebe zu
Marco berichtet (1.09.23). Zuletzt kehrt sie wieder zur Chronologie zuriick und erzihlt
nach einem kurzen Innehalten vom Heiratsantrag Marcos.

Im Vergleich mit Interviewaufnahmen von Traudl Herrhausen, Werner Grams und
anderen Protagonisten in Black Box BRD zeigt sich durchaus, dass in diesen Passagen
die Unmittelbarkeit und Intensitit des Mitvollzugs von Erinnerungsprozessen grofier
ist als in Der Kick, die erzihlerische Dynamik spontaner und beweglicher und insofern
die Charakterisierung von Erinnerung authentischer. In Der Kick macht sich geltend,
dass das erinnernde Sprechen des Interviewten eben doch vermittelt ist, die erinner-
ten Ereignisse zeitlich noch dichter an der Gegenwart liegen und die Auferungen sich
oft rechtfertigend bzw. widerstindig gegen die 6ffentliche Meinung behaupten miis-
sen und deshalb manchmal eher betont als suchend ausfallen. Aufierdem verstirkt der
Hall der Stimme in der Fabrik das Sprechen und nimmt ihm etwas von der leisen, tas-
tenden Sensibilitit einer erinnernden Suchbewegung. An die Stelle der originalen In-
terviewaufnahmen tritt hier allerdings eine eigene bithnenisthetische Bildsprache, die
durch ihre Kérperlichkeit und die plastische Ausgestaltung des gesprochenen Wortes,
der Mimik und Gestik den Zuschauer in eine Aktivitit versetzt, durch die sich mindes-

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—

293


https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Asthetische Geschichtserkenntnis

tens so intensiv wie bei den Interviewsequenzen die »mnemische Energie« der nach-
gespielten Gesprichssituationen auf ihn tibertrigt.

V.3.2.3. Zeit

Auch Der Kick zeichnet sich durch eine komplexe Gestaltung von Zeitstrukturen aus,
die mafigeblich fir die vom Film angestofienen historischen Erinnerungsprozesse sind.
Die duflerst intensive Bewegung in mindestens drei wirksame Vergangenheitsschich-
ten verdanke sich einer Komposition, die durch die Montage und eine zeichenhaft ver-
dichtete Auswahl bestimmter geschichtlicher Schlaglichter ein sehr differenziertes und
dynamisches Geflecht zeitlicher Rezeptionsprozesse veranlagt.

Ein wesentliches Strukturelement in Der Kick ist die Verschrinkung einer chronolo-
gischen Ereignisabfolge, die mit Hilfe der den Tathergang sukzessive rekonstruieren-
den Verhore dargestellt wird, mit einer gegenliufigen Reihung von Erinnerungen, die
sich von der Gegenwart aus riickwirts in zeitlich immer entferntere Situationen der
Vergangenheit erstrecken. Auch dies geschieht aber keineswegs linear, sondern unter-
liegt Spriingen, Parallelisierungen, Unterbrechungen usw., sodass der Zuschauer in die
Bewegung einer vorwirts gerichteten, allmihlich weiterschreitenden Kontinuitit hin-
ein stindig zu unerwarteten, unsystematischen und sich dennoch zu einem Zusam-
menhang verbindenden inneren Umwendungen und Imaginationsprozessen gendtigt
wird.

Schon die erste Szene ist Programm. Sie enthilt eine Erinnerung: Jutta Schonfeld
schildert die Momente, in denen die Tat ihrer Séhne 6ffentlich wurde und die »Lawi-
ne« (N. Fischer 2009: 47) der Journalisten iiber sie hereinbrach. Ihr Bericht ist selbst
eine gestaffelte Bewegung durch verschiedene Etappen der Ereignisse. Zuerst schil-
dert sie, wie die Nachbarn reagiert haben und auch Freunde nicht bereit waren, der
Familie Unterschlupf zum Schutz vor den Medien zu gewdhren. Darauf folgt eine Er-
innerung an die Nacht des 12. Juli (0.02.52), in der Jutta Schénfeld im Krankenhaus
lag und von Ahnungen bedringt wurde, obwohl die Tat noch gar nicht geschehen war.
Schon den Anfang des Films markiert also eine Erinnerungsbewegung, die sich schritt-
weise riickwirts in die Vergangenheit erstreckt. Die Tat selber wird nicht chronologisch
eingefiihrt, sondern Gegenstand eines Riickblickes. Verstirkt wird dieser Effekt durch
die Tatsache, dass direkt an die Szene die Schilderung der Mutter des Opfers — Birgit
Schéberl — montiert wird (0.03.17) und sie mit einem Datum einsetzt (dem 12. Juli), also
den Duktus historischer Faktizitit unterstreicht. Auch diese Einstellung betont explizit
den Erinnerungscharakter der den Film er6ffnenden Darstellung.

Jetzt erst erfolgt sehr hart und unvermittelt der Einstieg in die Rekonstruktion
der Tat durch die Verhére. Bezeichnenderweise vollzieht sich dieser Einstieg durch ei-
ne Massierung faktischer Datenfeststellung: Der Verhorende fragt Marcels Name, Ge-
burtsort, Beruf, Geburtsdatum und schulischen Abschluss ab, um dann Datum und
Uhrzeit der Vernehmung festzuhalten. Damit verankert Veiel die Vorginge mit der Au-
toritit der empirischen Tatsdchlichkeit in Zeit und Raum. Er verweist auf den psycholo-
gischen Sachverhalt, dass sich Erinnerung in der Regel am konkreten physischen Detail
entziindet und durch gegenwirtige Lebenstatsachen motiviert ist.

https://dol.org/10.14361/9783839480634-019 - am 13.02.2026, 09:28:15. - O E—



https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

