
IV. Andres Veiel 285

›Warum hab ich jetzt bei ihm ausgerechnet Mitgefühl? Darf ich, will ich das?‹« (ebd.:

A6). An dem Entstehungs- und Ausarbeitungsprozess des Projekts wird deutlich: Der

ästhetische Ansatz Veiels beinhaltet, dass Forschungsgegenstand und Forschungssub-

jekt eins werden, also die zum Zwecke bewusster Reflexion entstehende Distanz von

Subjekt und Objekt im produktiven Akt künstlerischer Gestaltung über sich hinausge-

führt wird. Das zeigt sich auch an dem Prozess nach der Fertigstellung der Arbeit: Veiel

begleitet die Täter, die er durch sein Projekt aus dem Schutz der Anonymität für immer

herausgerissen hat, bis heute und fühlt sich bis hinein in die Unterstützung bei der

Arbeitsplatzfindung verantwortlich (siehe Interview am 27.01.2018: 422f.).

Andres Veiel begibt sichmit seinen Interviews bewusst in die »Kernzone« der Ereig-

nisse und begnügt sich nicht mit Schilderungen aus zweiter Hand, denn wenn es um

eine echte Urteilsbildung gehen soll, die sich am Ende nicht doch wieder aus vermit-

telten Meinungen speist, muss er zu einer direkten Wahrnehmung der Protagonisten

selber gelangen. Erinnerungsarbeit wird also als ein analytischer Prozess verstanden,

der strenge Empirie im Sinne der direkten Wahrnehmung des sich erinnernden Sub-

jekts betreibt – um sich dann verfremdend von ihm wieder zu lösen. Mit 18 Menschen

führen Gesine Schmidt und Andres Veiel Gespräche: mit zwei Bürgermeistern, einer

Erzieherin, einem Ausbilder, mit Dorfbewohnern – darunter auch dem Pfarrer – und

vor allem mit dem Freund von Marinus, den Angehörigen und Freunden der Täter und

schließlich mit den Tätern selbst.

IV.3.2.2. Verfremdung

Der Kick verweigert sich einer abbildhaften Wiedergabe der Ereignisse in Potzlow –

Veiel spricht hier sogar von einem »totale[n] Bilderverbot«, das er sich auferlegt habe

(Veiel in Kirschner 2005). Das betrifft die Entscheidung für die Bühne statt für das

Abfilmen des empirischen Ortes genauso wie die Beschränkung auf zwei Schauspieler,

die 19 Personen spielen, die Verweigerung einer dramatischen Handlung zugunsten

einer Montage der originalen Gesprächstexte und die Tatsache, dass eine Frau die Täter

und andere männliche Protagonisten spielt und umgekehrt ein Mann die Mutter von

Marinus Schöberl. Jede dieser Entscheidungen hat ihre ganz eigenen Implikationen.

Der Raum Andres Veiel hatte sich mit der Schwierigkeit auseinanderzusetzen, dass der

Abstand zwischen der physischenGegenwart des Tatortes und denDimensionen der Tat

so groß war, dass filmische Aufnahmen vom Schweinstall und von der Jauchegrube in

ihrer aktuellen Banalität nur äußerst schwer einen Zugang zu dem nächtlichen Gesche-

hen bahnen würden. Zugleich hätte bei einer filmischen Umsetzung die Gefahr bestan-

den, dass Aufnahmen vomOrt den gleichen Reflex ausgelöst hätten wie die Aufnahmen

von den betroffenen Personen, vor allem – wie von Veiel angesprochen – von den Tä-

tern: Die reale Örtlichkeit hätte umgehend den Effekt des Sensationellen, des Horrors

und Ekels hervorgerufen, der eine produktive Auseinandersetzungmit den Ereignissen

eher verhindert als gefördert hätte. Die Theaterbühne befreit die Wahrnehmung von

ihrer Bindung an die gewohnten räumlichen Vorstellungsinhalte und eröffnet stattdes-

sen einen Imaginationsraum. Dazu gehört aber auch, dass der Schweinetrog nun nicht

nachgebaut auf der Bühne erscheint – erst der konsequente Verzicht auf jede Art der

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Abbildung zugunsten des Textkörpers macht die Bühne zu einer Projektionsfläche, die

den Zuschauern eine aktive Bildgenerierung ermöglicht. Mit diesem Verzicht ist aber

nicht ausgeschlossen, dass die Bühne auch Bildelemente enthalten kann, die auf das

gesamte Ereignis anspielen. Die kalte und kahle Fabrikhalle, die starren Säulen (zwei

Reihen à 3 Säulen), die vergitterten, gefängnisartigen Fenster, die Gebrauchsspuren an

den unverputzten, bröckeligen Wänden und auf dem nackten, unregelmäßigen Beton-

boden sowie die Dunkelheit, in die dieser weite, sich nach hinten verlierende Raum

durch die schwache Beleuchtung bewusst eingetaucht wird, erzeugen eine Atmosphä-

re, die an den Beton und die Leere des alten, verlassenen LPG-Stalles erinnert. Zugleich

geht das Bühnenbild aber deutlich über diese Assoziationen hinaus: Marcos Gefängnis-

aufenthalt wird hier anwesend, die soziale Kälte, Distanz und Verlorenheit zwischen

den Menschen, die bedrohliche innere Leere, die Dunkelheit der Zeitverhältnisse. Die

Filmregie verstärkt noch diese Effekte. Durch die distanzierte Aufsicht der Kameraein-

stellung und die Beleuchtung wird z.B. die Trauerfeier für Marinus so in Szene gesetzt,

dass die beiden Schauspieler sehr lange Schatten in den Raumwerfen und damit dessen

Tiefe und Verlorenheit erlebbar machen. Susanne-Marie Wrage bewegt sich als Marcel

oder Marco mehrfach ganz in den dunklen Randbereich der Halle, sodass sich in den

räumlichen Verhältnissen Beziehungen der Ferne, Isolation, aber auchMacht (wenn der

Staatsanwalt aus erhöhter Position von hinten über die Täter spricht), Bedrohung oder

Angst mitteilen. Im Unterschied zur Theaterfassung wird der Blick der Täter aus dem

Halbdunkel als Close up gezeigt, wodurch die beobachtende Geste aus der »Deckung«

noch wesentlich stärker zum Ausdruck kommt. Manchmal sieht man auch in das Ge-

sicht des Protagonisten,während der andere gerade spricht: Anders als imTheaterraum

entsteht hierdurch der Effekt einer Anwesenheit des Sprechenden bei ausschließlicher

Wahrnehmung des zweiten Protagonisten – die Beziehung zwischen beiden vertieft

sich also zu einer inneren, über das bloße räumliche Nebeneinander hinausgehenden

Verbindung, die z.B. in einer Regung des Gewissens bestehen kann (so bei dem Blick

Marcels im Dunkeln, während die Mutter seines Opfers, die man aber nicht sieht, ihren

Schmerz zum Ausdruck bringt).

Die Verfremdung des Raumes bewirkt also, dass dieser die Atmosphäre und die Ab-

läufe in ihm transzendiert und semantisch nicht nur auf den empirisch-historischen

Ort Potzlow fixiert: Die Bühne kann zum Ausdruck der Kälte unserer Gesellschaft, der

Gewalttätigkeit und Angst oder in der Trauerfeierszene (durch die Ergänzung des Ge-

sangs verstärkt) zu einem Schauplatz religiöser Besinnung werden. Michael Bienert

schreibt, dieser Raum sei ein »Sinnbild des Vakuums, in das hinein sich der Frust der

Arbeits- und Zukunftslosen entlädt« (Bienert 2005). Anders als eine naturalistische Auf-

nahme wird der Bühnenraum zum Bild, nicht nur für das Vakuum und die anderen

bereits angesprochenen Aspekte, sondern auch für den Innenraum des Zuschauers, in

dem sich solche dunklen »Kernzonen« der Leere und der Zerstörungspotenziale geltend

machen können. Erst durch den verfremdeten Raum kann Andres Veiel sagen: »Potzlow

ist überall und überall ist Potzlow« (zit. in Zimmermann/Hoffmann 2006: 275).

In verschiedener Hinsicht sind diese räumlichen Faktoren auch wesentlich für die

historischen Reflexionsprozesse des Zuschauers. Schon die materielle Beschaffenheit

der Fabrikhalle kommt diesen Prozessen sehr entgegen: Die heruntergekommene Ge-

samtszenerie, die abgebröckelten Wände, die Spuren einer früheren, aber lange schon

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 287

zurückliegenden Nutzung, Leere, die die Abwesenheit vormals reger Abläufe ahnen

lässt – all das sind sinnliche Signale, die Zeit erleben lassen. Ein solcher Raum gibt den

geeigneten Rahmen für eine Transzendierung der dargestellten Vorgänge auch ins Zeit-

liche ab, er bildet eine atmosphärische Grundlage für imaginative Prozesse, die wahr-

nehmbar machen, dass das beschriebene Vakuum nicht immer schon bestanden hat,

sondern irgendwo herkommt, also Ursachen hat.

Ein sehr konkretes Beispiel eines durch die Räumlichkeit bedingten Verweises auf

historische Vergangenheit ist die Verwendung eines Metallcontainers, der außer der

schlichten Holzbank im Vordergrund das einzige Bühnenelement in der leeren Halle

darstellt und zu der Bank, die wie ein privater Gegenraum erscheint (vgl. von Keitz

2009: 154), ein Kontrastverhältnis bildet. Er steht auf Stelzen erhoben im Hintergrund

der Bühne, bewegt sich aber im Laufe des Stückes Richtung Bühnenrand nach vorne.

Aus der dem Publikum zugewandten Seite ist ein großes, waagerechtes Fenster ausge-

schnitten, sodass die Zuschauer in den Container hineinblicken können. Er ist sehr hart

und kalt ausgeleuchtet – da in ihm vor allem die Verhöre dargestellt werden, entsteht

mit dem Container und der mit ihm verbundenen Spielhandlung das Bild einer bedin-

gungslosen, unnachgiebigenWahrheitssuche, vor der sich nichts mehr verbergen lässt,

die aber auch nicht mehr Halt macht vor irgendeiner Rücksichtnahme gegenüber per-

sönlichen, inneren Schutzgrenzen. Insofern enthält dieses Bild eine komplexe Doppel-

signatur: Einerseits verkörpert der Container die notwendige Aufdeckung vergangener

Tatbestände, andererseits haften an ihm die Konnotationen kalter Verhörmethoden, al-

so einer Herbeiführung gewünschter Aussagen, die keine Rücksicht auf den verhörten

Menschen nimmt. Damit problematisiert auch dieses räumliche Bühnenelement die

Mechanismen von Urteilsbildung: Die faktische Tat verlangt ein Urteil, zugleich drängt

sich die Frage auf, wie ein Urteil aussehen kann, das auch dem Täter gerecht wird und

nicht am Ende der Ausfluss kalter, distanzierter und selber gewalttätiger Meinung ist.

Durch die räumliche Aufstellung erlangt der Begriff des Urteils hier eine zweifache Be-

deutung: Es wird ein tatsächliches Gerichtsverfahren nachgestellt, zugleich wird dieser

Vorgang zu einem Bild für menschliche Urteilsbildung überhaupt.

Damit ist unmittelbar die Dimension des Historischen angesprochen: Das Con-

tainer-Bild ruft sehr schnell Erinnerungen an einen Gerichtsprozess auf, in dem eben-

falls ein Angeklagter in einem Kasten saß bzw. stand und sich zu seinen Taten zu äu-

ßern hatte: Adolf Eichmann 1961 in Jerusalem. So extrem verschieden die beiden Fälle

und die mit ihnen zusammenhängenden Kontexte auch sind, so gibt es doch Berüh-

rungspunkte, die zu einer historischen Reflexion Anlass geben. Auch wenn es in der

Nacht in Potzlow nur einenMord gegeben hat, reißt die Monstrosität der Tat einen sol-

chen Abgrund auf, dass unzählige Menschen von diesem Vorgang erschüttert waren

und deutlich wurde, dass in diesem Fall fundamentale Grenzfragen nach dem Wesen

des Menschen aufgeworfen wurden – ähnlich wie bei Eichmann. Außerdem löste der

Eichmann-Prozess eine Beobachtung aus, die erschreckende Parallelen zu Potzlow auf-

weist. Hannah Arendt war angesichts der jede Form von Monsterhaftigkeit vermissen

lassenden Alltäglichkeit der Person Eichmanns und damit der Unfassbarkeit seiner Ta-

ten bekanntlich zu der berühmten und kontrovers diskutierten Formulierung der »Ba-

nalität des Bösen« gelangt (vgl. Arendt 2006). Auch die Vorgänge in Potzlow vor den

Folterungen und dem Mord und die entsprechenden Schilderungen Marcels in dem

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Container sind von einer solchen Banalität, dass die Ereignisse der Tatnacht kaum zu

verstehen sind.Diese Diskrepanz von Alltäglichkeit und Bestialität liegt in beiden Fällen

vor und ist dasThema des Films. Insofern ist es plausibel, wenn Andres Veiel selbst die-

sen Zusammenhang als Hintergrund des Container-Bildes anspricht: »Es ist ein Projek-

tionskasten. Wie damals beim Eichmann-Prozess: Das Monster, das man in den Glas-

kasten sperrt, das nicht mehr zu uns gehört, wie ein wildes Tier, das man angafft. Aber

man ist geschützt« (Veiel in Ströbele 2006). Veiel spricht mit diesem Vergleich insbe-

sondere die oben beschriebene Ambivalenz des Urteilens an. Nikolas Fischer resümiert:

»DerMetallcontainer befindet sich während des Großteils des Stücks im Bühnenhinter-

grund – der ›Monsterkäfig‹ bleibt also ein Guckkasten, der Zuschauer kann sich sicher

fühlen. Am Ende des Stückes kommt die ›Verhörzelle‹ dem Publikum aber ›gefährlich‹

nahe. Spätestens jetzt kann sich jeder Betrachter überlegen, ob er nicht vielleicht auch

selbst darin Platz nehmen muss« (N. Fischer 2009: 53). Mit den Anspielungen auf den

Eichmann-Prozess wird Erinnerung angestoßen und ein historisches Urteil gefordert –

zugleich wird dem Zuschauer zum Bewusstsein gebracht, dass dies nur einher gehen

kann mit einer Kultivierung der eigenen, persönlichen Urteilstätigkeit. Hannah Arendt

hat auf diesen Sachverhalt aufmerksam gemacht, indem sie auf die Bedeutung eines

aktiven Denkens hinwies, das die »gefrorenen« Begriffe »auftauen muss« (Arendt 2016:

171). Mit diesenWorten könnte man auch die Intention von Veiels Der Kick beschreiben.

Die Protagonisten Beide Schauspieler sind schwarz gekleidet – dies unterstreicht atmo-

sphärisch den dunklen, bedrückenden und bedrohlichen Duktus der ganzen Szenerie.

Zugleich unterstützt diese Farbe aber auch eine Visualisierung »der Projektionsfläche

für unsere eigenen Lösungsansätze und Schlüsse« (N. Fischer 2009: 50). Die schwar-

ze Farbe nimmt die alltäglichen, zufälligen Nuancen der privaten Person zurück und

ermöglicht die Konzentration auf die wesentlichen psychologischen und historischen

Zusammenhänge. Einerseits gibt es durch Kapuzenshirt und Springerstiefel (bei Wra-

ge) sowie Turnschuhe und Poloshirt über Longsleeve (bei Lerch) einzelne Signale indi-

vidueller Verschiedenheit, andererseits werden diese Unterschiede eher allgemein und

typisierend gehalten, um innerhalb des Kleidungs-Kodexes durch Stimme, Gestik und

Mimik die eigentlichen persönlichen Nuancen der Figuren akzentuieren zu können.

Letztlich arbeitet also auch das Kostüm einer Überwältigung durch die physisch-realen

Ereignisse entgegen und ermöglicht die eigentliche produktive und erkenntnismäßige

Annährung an das Geschehen. Veiel beschreibt die Wirkung der Arbeit mit den Schau-

spielern: »Im Probenprozess mit den Schauspielern habe ich gemerkt, dass sich was

dazwischen schiebt [zwischen die Wahrnehmung der Tat und die spontane, emotio-

nale Reaktion auf sie, A.B.]. Dass ich anfange, den Worten – die für mich, wenn ich

die Tatbeschreibung nur lese, unerträglich sind – in der Übersetzung wieder zuzuhö-

ren. Über das, was die Schauspieler daraus machen, bekomme ich eine Distanz, durch

die ich über die Tat hinaus etwas begreife, was eigentlich unbegreiflich ist« (Veiel in

N. Fischer 2009: A3). Als Markus Lerch sich gedrängt fühlte, den realen Ort zu besu-

chen, riet Andres Veiel ihm davon ab. Er »sagte, dass es ihm nicht so recht sei, dass

wir während der Proben da hinfahren. Die Gefahr ist natürlich groß, dass man sich

bei der Darstellung dann an konkreten Vorbildern orientiert. Und genau das wollten

wir ja vermeiden« (Lerch in Pauly 2006). Auch die Tatsache, dass Veiel die Täter von

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 289

einer Frau spielen lässt, verdankt sich der Intention, zu verfremden: »Für mich war

klar, dass es – zwar nicht nur – aber auch eine bestimmte Polarität gibt, sozusagen

zwischen Tätern und Opfern. Und dass für mich die Provokation darin lag, die Täter

von einer Frau spielen zu lassen. Sozusagen eine doppelte Brechung: also nicht nur die

Altersbrechung, sondern auch, dass man einer Frau so etwas – in Anführungszeichen

– nicht zutraut. Diese Brechung bringt es noch mal weg von dem ›Wir stellen dar, wie

es wirklich war‹, sondern macht deutlich, dass es etwas anderes ist – etwas Drittes. Bei

Markus Lerch ist es ja auch so. Er spielt die Mutter und das ist etwas Fremdes, das ist

etwas Drittes« (Veiel in N. Fischer: A4).

Ursula von Keitz macht darauf aufmerksam, wie die beiden Mimen durch ihr gesti-

sches Spiel die jeweiligen Protagonisten in Szene setzen: Indem sie von einemMoment

auf den anderen durch den ganz reduzierten, aber signifikanten Gestus zur nächsten

Figur hinüberwechseln, »stellen« sie deren Identität »her« (von Keitz 2009: 152f.). Ge-

rade dieser sichtbare Wechsel verhindert den illusionistischen Effekt, dass man es hier

mit den präzisen »Abbildungen« der realen Personen zu tun hat: Es wird ständig ins

Bewusstsein gerufen, dass diese Personen imaginär »inszeniert«, also produktiv verge-

genwärtig werden. Durch dieses beständige »Fluktuieren von Verkörperung und Ent-

körperung« (ebd.: 153) wird der Zuschauer zum aktiven Teilnehmer an der ästhetischen

Identitätsbildung der Protagonisten.

Von Keitz bezeichnet die »Herstellung« der jeweiligen Identität der dargestellten

Person als »Modellieren« (ebd.: 153f.) und interpretiert damit diesen Vorgang als ei-

nen konstruktiv-plastischen Prozess, der über den prägnanten Vollzug eines Gestus

charakteristische Merkmale jener Person zur Anschauung bringt. »Ein Einrollen der

Schultern, ein Senken oder Anheben des Kopfes, das Vergraben der Hände in den Ho-

sentaschen oder einfach nur ein Augenaufschlag oder Atemzugwerden hierbei zumini-

malen und subtilen Anzeichen für die Verkörperung einer komplett neuen Figur, eines

anderen Charakters mit anderemGeschlecht und anderem Alter« (Miller/Greune 2006).

Susanne-Marie Wrage alias Jutta Schönfeld schaut bei ihrem ersten Auftritt (0.01.47)

in Oberkörperhaltung und Blick gerade in die Kamera und dokumentiert damit ihre

Entschlossenheit, sich nicht wegzuducken vor den Angriffen und Meinungsfluten der

Außenwelt: »Ich hab dann gesagt: Man kann nicht wegrennen« (0.02.41). Wenn sie spä-

ter zur vielleicht schwierigsten Figur –Marco – übergeht, sitzt sie, hat den Oberkörper

weit nach vorne und nach unten herab gebeugt, stützt sich mit beiden Ellbogen auf die

Oberschenkel, senkt den Kopf und verschwindet so fast aus der Sichtbarkeit (0.54.20).

Markus Lerche sitzt als Jürgen Schönfeld ebenfalls auf der Bank, aber mit aufrech-

tem Oberkörper, die rechte Hand auf dem Knie abgestützt, die linke entspannt auf

dem rechten Oberschenkel abgelegt – in allem also Selbstsicherheit ausstrahlend (z.B.

0.52.25); als Birgit Schöberl hält er die Knie eng zusammen, die zusammengelegten

Hände liegen auf dem Schoß (z.B. 0.23.31).

Eine besonders prägnante Ausdrucksgestalt weist gleich die allererste Einstellung

des Films auf, in der Susanne-Marie Wrage als Marcel in der Totalen einerseits leicht

diagonal vom Zuschauer abgewendet ist, ihn andererseits von der Seite direkt mit ge-

senktem Gesicht und hochgezogenen Schultern dunkel anschaut (0.00.20): ein durch-

dringendes Bild von einem zutiefst unsicheren, in Verteidigungshaltung in sich selbst

zurückgezogenen jungen Menschen, der sich in dieser Welt nicht heimisch, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Ästhetische Geschichtserkenntnis

von ihr angegriffen fühlt. Hier steigert sich der schauspielerische Gestus von einer für

die betreffende Person charakteristischen Haltung zu einem Symbol: Der Blick und die

gesamte Haltung werden zum Ausdruck für die tragische Fremde, die gescheiterte Be-

heimatung eines Menschen in seiner biographischen und sozialen Existenz.

An den genannten Beispielen lässt sich ein Vorgang ablesen, der bereits in der Un-

tersuchung des Reenactment-Begriffes herausgearbeitet wurde. Es sei anMariaMuhles

Ansatz erinnert, einen Weg aus dem Dualismus zwischen »einfühlender« Identifikati-

on mit dem vergangenen Ereignis einerseits und kritischer, distanzierender Ästhetik

andererseits aufzuzeigen – sie beschreibt verschiedene Formen von Reinszenierungen,

die erproben, inwiefern eine genaue,mimetische »Nachahmung das Potenzial hat, Platz

für jene Differenzen oder Prozesse zu schaffen, die sich im Vollzug des Reenactments

ereignen«. Einerseits gehe es um die affektive Wirkung von »Nachstellung« und damit

Nähe, andererseits um den bewussten Mitvollzug der Konstruktion des dargestellten

Gegenstandes. Auch Inke Arns sei noch einmal zitiert, die das Verhältnis von Iden-

tifizierung und Distanzierung als eine prozessuale Abfolge kennzeichnet, in der sich

historische Erinnerung ereignen könne: Durch die »Löschung« der sicheren »Distanz

zwischen abstraktem Wissen und persönlicher Erfahrung, zwischen dem Damals und

dem Heute, zwischen dem Anderen und dem Selbst« im mimetischen Spiel verbinde

sich der Rezipient mit seinem Gegenstand (Arns 2008: 60) – wodurch aber erst die Di-

stanz erfahren werden könne, die zur Vergangenheit besteht. Erst in dem Erlebnis die-

ser Distanz könne sich Erinnerungstätigkeit realisieren. Vor diesem Hintergrund wer-

den Veiels ästhetische Motive in Der Kick evident: Die Verfremdung ist nötig, um eine

Distanz herstellen zu können, die dem Zuschauer ermöglicht, eigenaktiv und bewusst

auf den Gegenstand zugehen zu können, andererseits belässt es Veiel nicht bei einer

bloßen Rezitation der Texte, sondern setzt auf die schauspielerische Nachstellung, die

sich um eine adäquate »Stimmigkeit« bemüht (zu diesem Begriff siehe Veiel in Greuling

2011: 04.46), um nicht in kritizistischer Distanz zu verbleiben, sondern in der Repro-

duktion (nicht in der positivistischen Rekonstruktion) zu einer existenziellen Erfahrung

des betrachteten Inhalts zu gelangen.Die im Spiel erzeugten und vomZuschauer durch

ihre Plastizität mitvollzogenen Gesten der betreffenden Figur oder Handlung schaffen

Gebärden, die erst den Unterschied der betrachteten Haltungen und Zustände zur ei-

genen biographischen Verfassung wahrnehmbar machen und im selben Moment in die

betreffende Vergangenheit zurückführen.

Wenn Andres Veiel durch die gründlichen, in einem Zeitraum von sieben Monaten

mehrfach wiederholten und vertieften Gesprächemit den direkt Betroffenen so nah wie

möglich an die Vorgänge und Zusammenhänge heran kommenmöchte, so entsteht zu-

gleich die Frage, wie es gelingen kann, die für die Erinnerungstätigkeit des Zuschauers

so wichtige Unmittelbarkeit der Beobachtung vonMimik, Gestik, sprachlichem und ge-

danklichem Suchen in das künstlerische Medium und den auf dieses angewiesenen Re-

zeptionsprozess zu übertragen. Gerade hier hat der Film gegenüber dem Stück durch

die bereits angedeuteten Elemente einer nahen Kameraeinstellung, einer durch den

Schnitt erzeugten Bilddynamik, durch Licht und Ton natürlich Vorteile. Trotzdem se-

hen wir Schauspieler und nicht die tatsächlichen Protagonisten, und es wäre zu fragen,

was von der Ursprünglichkeit des Erinnerungsprozesses im Interview bleibt, also in-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 291

wieweit es tatsächlich möglich ist, die Qualität der Interviewsituation und damit auch

den Mitvollzug der Erinnerungsvorgänge in den inszenierten Szenen zu erhalten.

An einigen exemplarischen Szenen soll zunächst grundsätzlich untersucht wer-

den, wie der mimische und gestische Ausdruck konkret mit Erinnerungsprozessen zu-

sammenhängt. Die eigentlich historischen Erinnerungssituationen werden an späterer

Stelle noch gesondert zu betrachten sein.

In der sechsten Szene erzählt Matthias Muchow von seinem Freund Marinus und

schildert zuletzt auch, wie er ihn mit Marcel und einem dritten Jungen aus der Jauche-

grube ausgegraben hat (0.12.27). Markus Lerch spielt diese Rolle. Die Szene setzt ein

mit der ganz spontanen, aus dem aktuellen Moment heraus gesprochenen Feststellung:

»Ich frag mich immer noch: Warum ist der nicht einfach abgehauen?« Dann beschreibt

Matthias, wie er die vier Jungs noch vor dem ganzen nächtlichen Martyrium gesehen

hat, um dann zu sagen: »Ich mein, da denkste dir nichts bei« (0.12.58). Jetzt setzt eine

Pause ein, an die sich der kurze Hinweis auf das Auffinden von Marinus’ Rucksack mit

seinem Handy anschließt, und auch darauf folgt eine Pause. Mit einem ganz anderen

Tonfall stellt Matthias nun fest, er habe die Hoffnung nie aufgegeben, er habe immer

gedacht, er sehe Marinus wieder. Lächelnd stellt er fest: »Na ja, hab den gerne gehabt,

den Bengel« (0.13.13). Dann charakterisiert er ihn ein Stück weit und wiederholt dabei

mehrfach, dass das halt genauso so ein Jugendlicher wie er selber gewesen sei. Plötz-

lich wendet sich die Erzählung in eine ganz andere Richtung: Mattias erinnert sich an

einen Traum, in dem er Marinus sieht, der an sein Fenster kommt – Matthias fordert

ihn auf, zu duschen und etwas zu essen und bietet ihm an, ihn morgen wieder nach

Hause zu bringen (0.13.47). Dann folgt einemerkliche Pause, an die sich die Erwähnung

des Festes im November anschließt, auf demMarcel äußerte, er wisse, wo Marinus sei.

Die ganze weitere Passage besteht aus dem stockenden, oft nach Worten ringenden

und einmal mitten im Satz abbrechenden und mit einem anderen Satz fortfahrenden

Bericht über das Auffinden der Leiche.

Auffallend ist die ungeordnete, in der Chronologie springende Satzabfolge. Mat-

thias setzt mit einer ihn aktuell oft beschäftigenden Frage ein, will dann mit einer

chronologischen Schilderung beginnen, was ihn aber sofort zu einem Innehalten und

einer moralischen Rechtfertigung veranlasst: Die Betonung, dass man sich in solch ei-

nem Moment natürlich noch nichts denke, demonstriert, dass Matthias nicht frei von

Schuldgefühlen ist, weil er die Katastrophe ja vielleicht hätte verhindern können. In das

Anheben eines linearen Tatsachenberichts schiebt sich also sofort eine selbstreflexive,

innerseelische Reaktion, welche die Feststellung des Ereignisses unmittelbar beglei-

tet. Bezeichnenderweise folgt in der Erzählung nun auch keineswegs die chronologisch

oder kausallogisch nächste Station, sondern eine Erinnerung an einen viel späterenMo-

ment, der die ganze Tat zeitlich überspringt. Die Entdeckung des Rucksacks und des

Handys wirkt wie ein bildhafter, emotional verdichteter Anker, der den Freund zur Er-

innerung an Marinus zurückführt, und dann bricht Matthias schließlich ganz aus der

Ereignisschilderung aus, um seine Freundschaft zu Marinus zum Ausdruck zu brin-

gen. Die Charakterisierung verharrt noch auf dieser erzählerischen Ebene, die nichts

mit den Abläufen des Unglücks zu tun hat, wird dann unerwartet von dem Traum ab-

gelöst, der sich noch weiter von der faktischen Situation entfernt und als symbolische

Form jenseits der gewöhnlichen Zeitkategorien die Ereignisse kommentiert – und erst

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Ästhetische Geschichtserkenntnis

jetzt kehrt die Erzählung wieder zur Chronologie zurück. Aber auch die genaue Schil-

derung der Vorgänge an der Grube ist sprachlich nicht durchgehend linear gehalten:

Pausen, Stockungen, ein Bruch in der Syntax dokumentieren die Widerstände und den

Schmerz bei der Erinnerung an die fürchterliche Situation.

Wir stoßen in dieser Szene also tatsächlich auf die charakteristischen Kennzeichen

biographischer Erinnerungsprozesse: gegenwärtige Erlebnisse oder Fragen als Auslö-

ser, Brüche, Pausen, Sprünge, unerwartet sich einstellende symbolische Bilder, zirku-

läre Tastbewegungen – die psychische Aktivität im Moment der Retention arbeitet dis-

kontinuierlich, befreit die Zeit aus dem chronologischen und kausalen Kontinuum, ver-

bindet die empirische Faktizität mit Prozessen im seelischen Innenraum. Diese Merk-

male äußern sich inhaltlich (es wird von verschiedenen Ereignissen in unsystemati-

scher, z.T. umgekehrter und ineinandergeflochtener Zeitfolge berichtet), strukturell (in

Grammatik und Syntax), aber auch mimisch, gestisch, stimmlich im Spiel von Mar-

kus Lerch. Die Pausen werden bewusst ausgestaltet, um den Fortlauf der Artikulation

anzuhalten und zu ermöglichen, dass sich etwas hineinschieben kann, was nicht in

ihm enthalten war. Indem die Oberflächenschicht des Nacheinanders angehalten wird,

vertieft sich die erzählerische Aufmerksamkeit nach innen, sie erhält die Möglichkeit

die psychischen Parallelprozesse wahrzunehmen und lässt diese an die Außenfläche

treten: Plötzlich wird die Hoffnung auf ein gutes Ende artikuliert, die Freundschaft

erwähnt, ein Traum erzählt. Die Satzstruktur wird brüchig und macht Platz für eine

andere Formulierung, aus der hervorgeht, dass die Erinnerungstätigkeit bereits weiter

vorgedrungen ist; das leichte Senken des Kopfes bewegt sich aus der Achse des Blick-

kontaktes und der direkten Mitteilung und bildet ansatzweise einen Innenraum; der

Blick geht manchmal nach innen, die Stimme wird in den betreffenden Momenten lei-

ser, brüchiger oder zittriger, auch der Atem verändert sich wahrnehmbar, wird schwe-

rer, stockender u.ä. Überhaupt ist dem Gesicht anzusehen, dass »hinter« ihm je nach

Veränderung der Mimik und des Blickes auch ein anderer bildhafter Inhalt aufscheint

– passend zu dem entsprechenden Wechsel der Erinnerungsbilder.

Markus Lerch und der Regie gelingt es, diese Qualitäten sogar einzufangen, wenn

er eine Frau darstellt, also die äußere Erscheinung, Stimmlage und habituelle Ausstrah-

lung noch weiter von der tatsächlichen Person abweicht. In der 11. Szene (0.23.31) spielt

er die Mutter des Opfers, Birgit Schöberl, ohne dass dies in irgendeinerWeise künstlich

wirken würde. Zunächst hält sie, wenn sie über den aufgefundenen Rucksack spricht,

noch sehr an sich, wird dann etwas forcierter, als sie der Polizei den Vorwurf macht,

dass sie nicht entschlossen genug nach Marinus gesucht habe, um sich dann nach ei-

nem Innehalten deutlich leiser und introvertierter einzugestehen: »Ich mach mir auch

manchmal Vorwürfe, ja«, weil ihr plötzlich die Situation vor Augen tritt, wie sie ihrem

Sohn nicht erlaubt hatte, nach Bayern zu fahren (er wollte mit seiner Schwester einen

Ausflug dorthin unternehmen; siehe Veiel 2007: 124). Nach einem deutlichen Einatmen

und einer Aufrichtung des Oberkörpers sammelt sie sich dann wieder, um in gefasster

Haltung wie ein Geständnis abzulegen von ihrerWeigerung, ihn zu seiner Schwester zu

fahren. Obwohl die Mimik sich dann kaum verändert, entsteht allein durch die leicht

niedergeschlagenen Augen, die leiser werdende Stimme und ein kaummerkliches Aus-

atmen eine Innenwendung und der Zuschauer gewinnt den Eindruck einer ihr stark vor

Augen stehenden Erinnerung, die mit einem tiefen Selbstzweifel verbunden ist. Be-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 293

zeichnenderweise fährt sie dann auch erst nach einer längeren Pause sehr leise, ruhig

und traurig fort mit der Schilderung ihres Wartens auf Marinus – das ist kein Bericht

mehr, sondern ein schmerzhaft gefühltes Bild, in dem sich ihre ganze Not verdichtet.

Die Szene klingt dann aus mit einem langen, wortlosen Close up, sodass der Blick in

ihr bzw. sein Gesicht im Zuschauer eine Fülle von Gedanken und Gefühlen auslöst, die

sich auf ihr Innenleben, auf ihre Empfindungen und gedanklichen Bilder richten. Auch

diese Aufnahmen charakterisieren den Erinnerungsvorgang also differenziert als ein

zwischen Daten, präzisen gegenständlichen Details und seelischen Kommentierungen

pendelndes psychisches Geschehen, das sich gerade an den Bruchkanten des Verstehens

und Sprechens, im Verstummen und Stehenbleiben zu artikulieren beginnt.

In der 19. Szene, in der Marcel (gespielt von Susanne-Marie Wrage) den Kranken-

besuch bei seiner Mutter schildert, die wegen eines schweren Tumors operiert worden

war (0.37.52), sind es nur die verzögerten, von Pausen unterbrochenen Sätze, das Sto-

cken und kaum merkliche Zittern mit dem Mund, die zusammen mit dem Blick die

unmittelbare, bedrängende Präsenz der aufsteigenden Erinnerungen an das schiefe Ge-

sicht der Mutter, das Herauslaufen des Getränkes aus ihrem Mund usw. verraten und

die nun sich formulierende Frage nachvollziehbar macht: »Wat is, wenn die det nich

überlebt?« (0.38.47). Wrage spielt auch Marcos Freundin Sandra. Diesmal in halbna-

her, frontaler Einstellung mit leichter Untersicht aufgenommen, handelt sie in der 43.

Szene sehr schnell mit etwas zusammengezogenem und undurchdringlichem Gesicht

Sandras Tat ab (schwere Körperverletzung), durch die sie ins Gefängnis gekommen ist.

Dann wandelt sich ihre Mimik schlagartig, als sie berichtet, wie sie mit Marco in der

Gefängnisküche zusammengetroffen sei. Die Augen leuchten, sie lächelt freudestrah-

lend, ihre an sich flüssige Erzählung ist aber zugleich immer wieder von ganz leichten

Stockungen unterbrochen, in denen sie die Erinnerungen ins Sprechen hineinruft. Eine

Erinnerung an die Zukunftspläne (die beiden wollten nach der Haft zusammenziehen)

wird eingeleitet durch eine kleine Pause, und ihr Gesicht wird merklich ernster, als sie

aus der Erinnerung in die Gegenwart zurückkehrt und ganz offen von ihrer Liebe zu

Marco berichtet (1.09.23). Zuletzt kehrt sie wieder zur Chronologie zurück und erzählt

nach einem kurzen Innehalten vom Heiratsantrag Marcos.

Im Vergleich mit Interviewaufnahmen von Traudl Herrhausen, Werner Grams und

anderen Protagonisten in Black Box BRD zeigt sich durchaus, dass in diesen Passagen

die Unmittelbarkeit und Intensität des Mitvollzugs von Erinnerungsprozessen größer

ist als in Der Kick, die erzählerische Dynamik spontaner und beweglicher und insofern

die Charakterisierung von Erinnerung authentischer. In Der Kick macht sich geltend,

dass das erinnernde Sprechen des Interviewten eben doch vermittelt ist, die erinner-

ten Ereignisse zeitlich noch dichter an der Gegenwart liegen und die Äußerungen sich

oft rechtfertigend bzw. widerständig gegen die öffentliche Meinung behaupten müs-

sen und deshalb manchmal eher betont als suchend ausfallen. Außerdem verstärkt der

Hall der Stimme in der Fabrik das Sprechen und nimmt ihm etwas von der leisen, tas-

tenden Sensibilität einer erinnernden Suchbewegung. An die Stelle der originalen In-

terviewaufnahmen tritt hier allerdings eine eigene bühnenästhetische Bildsprache, die

durch ihre Körperlichkeit und die plastische Ausgestaltung des gesprochenen Wortes,

der Mimik und Gestik den Zuschauer in eine Aktivität versetzt, durch die sich mindes-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Ästhetische Geschichtserkenntnis

tens so intensiv wie bei den Interviewsequenzen die »mnemische Energie« der nach-

gespielten Gesprächssituationen auf ihn überträgt.

IV.3.2.3. Zeit

Auch Der Kick zeichnet sich durch eine komplexe Gestaltung von Zeitstrukturen aus,

diemaßgeblich für die vom Film angestoßenen historischen Erinnerungsprozesse sind.

Die äußerst intensive Bewegung in mindestens drei wirksame Vergangenheitsschich-

ten verdankt sich einer Komposition, die durch die Montage und eine zeichenhaft ver-

dichtete Auswahl bestimmter geschichtlicher Schlaglichter ein sehr differenziertes und

dynamisches Geflecht zeitlicher Rezeptionsprozesse veranlagt.

Ein wesentliches Strukturelement in Der Kick ist die Verschränkung einer chronolo-

gischen Ereignisabfolge, die mit Hilfe der den Tathergang sukzessive rekonstruieren-

den Verhöre dargestellt wird, mit einer gegenläufigen Reihung von Erinnerungen, die

sich von der Gegenwart aus rückwärts in zeitlich immer entferntere Situationen der

Vergangenheit erstrecken. Auch dies geschieht aber keineswegs linear, sondern unter-

liegt Sprüngen, Parallelisierungen, Unterbrechungen usw., sodass der Zuschauer in die

Bewegung einer vorwärts gerichteten, allmählich weiterschreitenden Kontinuität hin-

ein ständig zu unerwarteten, unsystematischen und sich dennoch zu einem Zusam-

menhang verbindenden inneren Umwendungen und Imaginationsprozessen genötigt

wird.

Schon die erste Szene ist Programm. Sie enthält eine Erinnerung: Jutta Schönfeld

schildert die Momente, in denen die Tat ihrer Söhne öffentlich wurde und die »Lawi-

ne« (N. Fischer 2009: 47) der Journalisten über sie hereinbrach. Ihr Bericht ist selbst

eine gestaffelte Bewegung durch verschiedene Etappen der Ereignisse. Zuerst schil-

dert sie, wie die Nachbarn reagiert haben und auch Freunde nicht bereit waren, der

Familie Unterschlupf zum Schutz vor den Medien zu gewähren. Darauf folgt eine Er-

innerung an die Nacht des 12. Juli (0.02.52), in der Jutta Schönfeld im Krankenhaus

lag und von Ahnungen bedrängt wurde, obwohl die Tat noch gar nicht geschehen war.

Schon den Anfang des Films markiert also eine Erinnerungsbewegung, die sich schritt-

weise rückwärts in die Vergangenheit erstreckt. Die Tat selber wird nicht chronologisch

eingeführt, sondern Gegenstand eines Rückblickes. Verstärkt wird dieser Effekt durch

die Tatsache, dass direkt an die Szene die Schilderung der Mutter des Opfers – Birgit

Schöberl –montiert wird (0.03.17) und sie mit einemDatum einsetzt (dem 12. Juli), also

den Duktus historischer Faktizität unterstreicht. Auch diese Einstellung betont explizit

den Erinnerungscharakter der den Film eröffnenden Darstellung.

Jetzt erst erfolgt sehr hart und unvermittelt der Einstieg in die Rekonstruktion

der Tat durch die Verhöre. Bezeichnenderweise vollzieht sich dieser Einstieg durch ei-

ne Massierung faktischer Datenfeststellung: Der Verhörende fragt Marcels Name, Ge-

burtsort, Beruf, Geburtsdatum und schulischen Abschluss ab, um dann Datum und

Uhrzeit der Vernehmung festzuhalten. Damit verankert Veiel die Vorgänge mit der Au-

torität der empirischen Tatsächlichkeit in Zeit und Raum. Er verweist auf den psycholo-

gischen Sachverhalt, dass sich Erinnerung in der Regel am konkreten physischen Detail

entzündet und durch gegenwärtige Lebenstatsachen motiviert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019 - am 13.02.2026, 09:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

