6. Fazit

AbschlieBend sei noch einmal an den Gang der Argumentation dieser Studie ab
dem zweiten Kapitel erinnert. Nachdem das erste Kapitel eine Reihe von einfiih-
renden (Hypo-)Thesen und systematischen Bemerkungen zur Metaphysik, Philoso-
phie und 4sthetischen Erfahrung dargelegt hatte, begann das zweite Kapitel mit der
Rekonstruktion neuzeitlicher Metaphysik der Subjektivitit des SelbstbewuBtseins
bei Descartes bzw. durch Heidegger. In der neuzeitlichen Metaphysik ist ein isolier-
tes und ideales Erkenntnissubjekt als paradigmatisch fiir Subjektivitét iberhaupt
vorgestellt. Das ausgezeichnete Subjekt der Neuzeit ist der Mensch mit seiner ratio-
nalistischen Zugangsweise zu den Objekten und seinem unbedingten Herrschafts-
anspruch iiber die Dinge. Heideggers Diagnose der Herrschaft dieser Metaphysik
ist insofern zutreffend, als daB3 solche Fassung der Subjektivitit in der Tat historisch
und faktisch vielfach wirksam ist. Das heif3t aber gerade nicht, daf es keine theore-
tischen und praktischen Alternativen zu ihr gébe. Gegen diese Metaphysik wurden
daher andere Beschreibungen von Subjektivitdt geltend gemacht, die weder herr-
schaftlich noch primér erkennend noch selbstgriindend sind und die sich vor allem
in dsthetischen Theorien finden lassen. Dazu wurde zunéchst im zweiten Kapitel
summarisch das Verhiltnis von rationalistischer Philosophie, Asthetik und Subjekt-
theorie im Riickgriff auf Descartes und Baumgarten rekonstruiert.

Bei Kant wurde bereits gezeigt, dall das Subjekt in einer dynamischen Dialektik
von Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung steht. So versucht sich das
Individuum durch die Weise seiner Selbstbeschreibung als solches zu konstituieren.
Es gibt also Subjektivitdt nur vermittelt iber Texte, zu denen Subjekte sich je ent-
weder affirmativ oder aber reflexiv verhalten kénnen. Eine Weise des affirmativen
und damit griindenden Bezugs von Subjekten auf Texte bezeichnet die Schonheit
bzw. unsere Liebe zu dem, was wir schon finden. Dieser griindende Bezug auf Texte
wird durch reflexive Momente (z.B. durch Ironie) im Text oder Kunstobjekt selbst
je unterbrochen, die das Subjekt in Frage stellen. Der spielerische Vollzug dieser
Dialektik von Stiftung und Destruktion heifit dsthetisch. An diesem dsthetischen
Spiel gewinnt das Subjekt Anteil, indem es sich ihm hingibt; und das heif3t, daf3 es
die sich spielerisch austragenden Krifte auch frei spielen 148t, also darauf verzichtet,
sie kontrollieren zu wollen. Asthetisches Verhalten des Subjekts ist also Hingabe an
dieses Kriftespiel von Aufbauen und Zerstoéren. Das zeigt sich bei Kant auch in der
Beschreibung des genialen Kiinstlers, also an einem genuin dsthetisch bestimmten
Subjekt, das als paradigmatisch fiir alle Subjektvollziige gelten kann. Das Genie ist

- am 14.02.2026, 14:29:31,



https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

bei Kant selbst als Medium einer regelsetzenden Natur gedacht, die man auch als
eine durch das Subjekt wirkende urspriingliche Kraft verstehen kann.

In der Rekonstruktion von Kant wurde auch auf die Urspriinglichkeit des ds-
thetischen Zirkels von (subjektiver) Liebe und (objektiver) Schonheit hingewiesen,
der dem Vernunftgebrauch auch auBerdsthetisch zugrundegelegt sein sollte. Pro-
blematisch blieb bei Kant aber der Ansatz, die Analyse des Schonen und des Ge-
schmacks in das transzendentale System einzubauen. Fragwiirdig war vor allem
die These, daf} sich durch die lustvolle Erfahrung des Naturschénen die grund-
sdtzliche Angemessenheit unserer Erkenntniskrifte zu den Dingen der Welt zei-
gen soll. Die dsthetische Erfahrung griindet so bei Kant die transzendentale Sub-
jektivitat. Die dsthetischen Entwiirfe von Friedrich Schlegel, Friedrich Nietzsche
und im Anschluf3 an beide von Paul de Man verstehen dagegen die &dsthetische
Erfahrung nicht mehr als Griindung von Subjektivitét, sondern als deren kritische
Depotenzierung.

Bei aller Ahnlichkeit der Kritik an der Metaphysik des Subjektivismus durch de
Man, Schlegel und Nietzsche nehmen die vorgeschlagenen Alternativen allerdings
verschiedene Optionen wahr. In diesen Beschreibungen ist nicht mehr das mensch-
liche Subjekt bokeievov, sondern — bei de Man — das tropologische System (die
rhetorische Struktur) der Sprache, — bei Schlegel — die Kraft bzw. Poesie, und — bei
Nietzsche — die Signifikanz bzw. Zeichenhaftigkeit. Tropologisches System und
poetische Kraft gelangen durch eine ironische Selbstdestruktion zur Darstellung.
Bei Nietzsche gibt es eine dhnliche Figur. Die Autodestruktion des Apollinischen
1aBt das Dionysische erscheinen. Dies solcherart zur Darstellung Gelangende ist
bei Nietzsche weder das tropologische System der Sprache noch eine poetische
Kraft. Die dsthetische Erfahrung des Dionysischen ist vielmehr zum einen die Er-
fahrung der Signifikanz, zum anderen eine Wahrheitserfahrung. Letztere ist eine
Erfahrung iiber die Fiktionalitdt des apollinischen Scheins und iiber die Fiktion
eines anthropomorphen Wesens des Seins. Damit ist sie tragische Einsicht in die
Nichtigkeit der sokratischen rationalistischen Kultur und Individualitit. In allen
drei Fillen handelt es sich um eine Darstellung, die nur im negativen Modus — als
bestimmte Negation — etwas zur Darstellung gelangen 146t.

Es scheint, daB sich alle diese sich kritisch mit der rationalistischen Subjekt-
philosophie auseinandersetzenden Theorien immer noch als Transzendentalphi-
losophie verstehen lassen. Das Transzendentale (als Bedingung der Moglichkeit)
zeigt oder offenbart sich als Wahrheit im Asthetischen. Darin stimmen Kant,
Schlegel, Nietzsche, Derrida, de Man und Fietz tiberein — nur dafl das Transzen-
dentale je verschieden gefafit wird. Das erkldrt auch den Wahrheitsanspruch des
Asthetischen: die dsthetische Erfahrung ist Erfahrung der Wahrheit iiber das, was
verborgen auch unsere alltédglichen Selbst- und Weltverhéltnisse konstituiert. Eine
Differenz zwischen den diskutierten Autoren gibt es nur in Bezug auf das, was je
fur die alltdagliche Subjektivitdt als transzendental angesetzt wird und sich in der
asthetischen Erfahrung zeigen soll: z.B. eine poetische Kraft bei Schlegel, das tro-
pologische System bei de Man oder eine tragische Wahrheit bei Nietzsche.

Sowohl bei Kant wie auch bei Schlegel und Nietzsche fiihrte die Analyse zu
einer Beschreibung &sthetischer Subjektivitdt in einer nichtteleologischen Dialek-

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 219

tik von Setzung und deren Destruktion, also von fundierender Selbstbeschreibung
und verunsichernder Selbstreflexion, die aber je verschieden durchgefiihrt ist. Bei
Nietzsche ist diese Dialektik als diejenige von apollinischer Setzung und diony-
sischer Destruktion bestimmt, in der das dsthetische Subjekt fundiert. Bei Schlegel
ist es die tiber das Produkt vermittelte Ironie, die das dsthetische Subjekt riickbe-
zieht auf das hervorbringende Potential einer poetischen Kraft, der es sich hingibt.
Das so konstituierte Subjekt ist zugleich stark und souverin (in der Selbstnegation)
und schwach (durch die Selbstnegation). Es erlangt eine Selbstverfiigung durch
Selbstvernichtung; und nur um den Preis solcher bestimmter Negation kann es
Freiheit fiir das Subjekt geben. Dabei scheint bei Nietzsche die Destruktionserfah-
rung eher vom Rezipienten her konzipiert, wihrend bei Schlegel der Kiinstler aktiv
seine Selbstaufopferung betreibt. Zudem ist das dsthetische Subjekt bei Schlegel
dasjenige der Poesie, wihrend Nietzsche ein musikalisch (oder lyrisch) bestimm-
tes Subjekt beschreibt. Beidesmal aber erlangt das Subjekt eine gewisse negative
Freiheit in der Dialektik von Selbstsetzung und -destruktion.

Asthetische Subjektivitit verhilt sich bei Schlegel mimetisch zu einem ur-
spriinglichen prozessualen Geschehen bzw. einer urspriinglichen Produktivitét.
Bei Nietzsche ist die Selbstdestruktion mediale Teilhabe an einer urspriinglichen
Zeugungslust. Beide dhneln sich in der Beschreibung der Ambivalenz des &sthe-
tisch bestimmten Subjekts, die sich im {ibrigen schon bei Kant angelegt findet. Das
asthetisch bestimmte Subjekt wird paradoxerweise stets so beschrieben, daf} es zu-
gleich stdrker und schwécher als das alltdgliche Subjekt ist. Seine Stirke scheint in
einer dsthetisch gewonnenen Fahigkeit zur Selbstbestimmung zu liegen, die aber
gleichzeitig — und das markiert gerade die Schwiche dieses Subjekts — nur im
asthetischen Modus vollzogen werden kann. Diese Ambivalenz liele sich auch
so beschreiben, daf} das #sthetische Subjekt das dsthetische Spiel zwar (aktiv und
bewuBt) mitspielt, andererseits aber dieses Mitspielen impliziert, dal das Subjekt
seine rationale Selbstkontrolle gerade zugunsten dieser auch als Kriftespiel zu be-
schreibenden Dialektik von Selbststiftung und Selbstdestruktion aufgibt und da-
mit seine alltdgliche Gestalt in dieses Spiel einbringt. Zwar muf} sich das Subjekt
auf das dsthetische Spiel (intentional) einlassen, hat es dies aber erst einmal getan,
so wird es zu einem Medium der #sthetisch spielenden Kraft, von der es sich je
bestimmen [dft. Dieses (Los-)Lassen der alltdglichen Individualitét erscheint ge-
radezu als konstitutiv fiir dsthetische Erfahrungen. Im Uberschwang dieses Krif-
tespiels scheint es dann so, als wire das dsthetische Subjekt starker als das alltdg-
liche. Die Pointe dieser Beschreibung ist ja aber gerade, dafl das Subjekt dieses
Kriftespiel nicht kontrollieren kann, was ja auch schon daraus folgt, dal3 es die
alltagliche Selbstkontrolle tiberschreitet. Die aus dieser Erfahrung zu gewinnende
subjektive Stirke liegt dann vielleicht darin, auch im Alltidglichen ein BewuBtsein
fiir die Kontingenz aller Setzungen zu entwickeln und sich damit ein Moment der
Freiheit gegeniiber dem Bestehenden zu bewahren.

Der Kiinstler erreicht bei Nietzsche eine Freiheit durch Kunstproduktion in der
Erfahrung eines Schaffens und Zerstérens, die analog ist zu der Destruktionser-
fahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts. Die Freiheit
des kiinstlerischen wie des rezipierenden Subjekts wird in der und durch die Kunst

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

hergestellt. Freiheit ist hier negativ begriffen als Freiheit durch Destruktion, nicht
als setzende Freiheit aus Gerechtigkeit wie bei Heidegger." Allerdings kann man
— wie schon bei Schlegel — auch von einer Dialektik der Freiheit sprechen, ndmlich
derjenigen von Setzung und bestimmter Negation. Der kiinstlerische Prozel3 als
Spiel von Schaffen und Zerstoren ist analog zu alltéglichen subjektiven Vollziigen.
Die dsthetischen Vollziige des Subjekts lassen sich auf nichtésthetische, alltidgliche
subjektive Vollziige beziehen. Die Implantierung des Asthetischen im Alltiglichen
leisten sowohl die Ironie wie auch das Spiel. Vom Kiinstler ist die Destruktionser-
fahrung als durch die Kunst hergestellte Freiheitserfahrung und als Einsicht in die
Kontingenz alles Menschlichen abzulernen. Die ,,Pointe der dsthetischen Lust ist
die Freiheit radikaler Distanz* (TuF 248). Die kiinstlerische Urerscheinung ist nicht
das Produzieren von Kunstwerken, sondern eine ,,Erfahrung dionysischer Destruk-
tion*. Der Proze3 des Produzierens ist hier zweistufig begriffen: der Kiinstler ,,er-
fahrt erst die dionysische Macht der Destruktion, um sodann aus dieser Erfahrung
heraus zu schaffen” (TuF 261).

Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer Selbst-
destruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die ,,aul3e-
re Ironie” bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhéngiges
Selbstunterlaufen der Fiktionalitdt des schonen Scheins apollinischer Darstellung
bzw. von Texten. Die Dialektik von Apollinisch und Dionysisch als Feststellen im
Schein und dessen Destruktion, die allererst ein Werden ermdéglicht, dhnelt struk-
turell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie bei Schle-
gel. Schaffen und Zerstoren sind Teil eines kiinstlerischen Urprozesses.

Fiir Schlegel ist ein Kunstwerk formal betrachtet eine endliche und bestimmte
Darstellung der herstellenden Kraft, die Spur einer Kraft, die selbst undarstellbar
bleibt. Solche Kraft zeigt sich auch in dem Selbstverhiltnis des dsthetischen Sub-
jekts, das sich zu sich selbst als beliebig stimmbares Kunstwerk verhélt. Daher
ist die Ironie als Verhaltensweise des dsthetischen Subjekts bereits expliziter und
bewulter Vollzug des poetischen Herstellungsverhéltnisses.

Die Analyse der Ironie und Poesie bei de Man bzw. Schlegel endete in dem
Hinweis auf die Kraft als Differenz von wirklich und virtuell in der Aktualitét des
gegebenen Dings. Das &sthetische Subjekt, das als paradigmatisch fiir alle sub-
jektiven Vollziige dargestellt wurde, griindet nicht in einem erkennenden Selbst-
verhéltnis, sondern ist ein Selbstverhdltnis der herstellenden Kraft. Die Ironie
bezeichnet dieses Verhiltnis eines Produktes, namlich des Textes, zu der ihn her-
vorbringenden Kraft und hilt so die Potentialitit dieser Kraft im Produkt offen,
indem sie diese in den Text einschreibt. Wahrend sich die Ironie als Differenz von
Unendlichkeit und Endlichkeit in einem Produkt auffassen 146t, 146t sich die Kraft
im Anschluf3 an Derrida als Differenz von Wirklichkeit (Gabe) und Virtualitit
(Gegen- oder Riickgabe) in einer gegebenen Aktualitit auffassen. Kraft ist dabei
nur als differentiell gegebenes Kraftfeld wirksam.

Aus der Analyse ergibt sich, daB in der Tat sich in der Asthetik — d.h. in einigen
Theorien und Schriften der dsthetischen Tradition — zur rationalistischen Metaphy-
sik der Subjektivitit alternative Subjektkonzeptionen finden lassen. Subjektivitét

1 Cf. Kapitel 2, Abschnitt II dieser Arbeit.

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 221

wird darin weder als epistemologisches Selbstverhéltnis noch als Herrschaftsver-
hiltnis zu den Dingen beschrieben. Allerdings ist mit der Verabschiedung sub-
jektivistischer und rationalistischer Metaphysik das Problem der Beschreibung
subjektiver Vollziige nicht vom Tisch. Es bleibt eine philosophische Aufgabe, Res-
sourcen alternativer Subjektbeschreibungen auszumachen und zu rekonstruieren.
Dies kann auf der Basis einer Kritik oder Dekonstruktion herrschaftlicher oder
erkenntnismaBiger Subjektivitit geschehen, wie sie sowohl die Frithromantik wie
auch die Dekonstruktion beispielhaft durchgefiihrt haben.

Die édsthetische Erfahrung scheint ihr subversives Potential vor allem so entfalten zu
konnen, daB sie die subjektive SelbstgewiBheit der rationalen Selbstbeherrschung
in Frage stellt. Dies scheint vor allem fiir zwei dsthetische Erfahrungstypen zu gel-
ten. Zum einen fiir den eines Spiels von Sinnstiftung und Sinnsubversion, Aufbau
und Zerstérung, das sich sowohl im kiinstlerischen ProduktionsprozeB wie auch in
der subjektiven Rezeption eines Kunstwerks vollzieht. Zum anderen fiir den einer
Selbstdarstellung einer schaffenden Urkraft, deren Spur das einzelne Kunstwerk
ist. Dabei trifft die aktive Kraft der Gestaltung bzw. Sinnstiftung im Medium des
Subjekts (Kiinstler wie Rezipient) auf den Horizont oder den Rahmen des dsthe-
tischen Objekts, das bestimmte Sinnstiftungen privilegiert und andere ausschlief3t.
Die &sthetische Erfahrung ist von daher weder subjektiv-willkiirlich noch objektiv
determiniert, sondern resultiert aus dem Zusammenspiel von subjektiver Sinnstif-
tung und objektivem Sinnvermogen.’

Die dsthetische Erfahrung ist reflexiv auf die rationalistische Alltagskultur be-
zogen. Dieser vernunftkritische Zug, der in der dsthetischen Erfahrung liegt, zeigt
sich explizit u.a. bei Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche.’ Demnach erfihrt
sich der Mensch in der dsthetischen Erfahrung nicht mehr als Herrn der Welt, als
autonomes Individuum und als selbstbewuftes und transparent-selbstbestimmtes
Vernunftsubjekt, sondern als Medium einer autopoietischen Kraft, deren Spur in
Kunstprodukten lesbar wird. Das Subjekt wird &sthetisch gerade, indem es seine

2 Dies lieie sich auch verstehen als Zusammenspiel von potentia activa (Subjekt) und
potentia passiva (Kunstobjekt), von Dissemination der subjektiven Sinnstiftung und
Polysemie als Sinnpotential des Kunstobjekts.

3 Cf. Christoph Menke: Wahrnehmung, Tditigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese und Dia-
lektik der Asthetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensiitze.
Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main
2002, S. 19-48). — Eine Beschreibung, nach der das dsthetisch affizierte Subjekt sei-
ne alltdgliche Individualitét transzendiert und zum Medium eines Kréftespiels wird,
findet sich allerdings schon bei Platon — also lange vor der Erfindung der Asthetik.
Platon beschreibt den vortragenden Rhapsoden als ,,enthusiastisch®, d.h. als Medium
einer gottlichen Kraft, der er sich hingibt. Cf. Platon: lon (in: ders.: Samtliche Werke
4 Bdinde, Rowohlt, Hamburg 1957-1959 und 1994, Band 1, S. 65-82). Hier S. 72-74
(533¢9-535a2).

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

alltagliche Verfugungsgewalt {iber sich und die Dinge aufgibt und sich dem é&sthe-
tischen Prozef ohne Riickhalt hingibt. Damit ist es dazu bereit, den Bestand seiner
empirischen Person in die #sthetische Erfahrung so einzubringen, dal3 jene aufs
Spiel gesetzt wird und damit die Moglichkeit ihrer Verdnderung eréffnet wird.
Es handelt sich bei der dsthetisch angelegten Verhaltensweise des Menschen von
daher um eine aktive und souverine Selbstpreisgabe der kontrollierten Alltagsin-
dividualitdt und des verfiigenden Weltverhéltnisses, um in den dsthetischen Prozef3
von Konstruktion und Destruktion von Sinn als ein Moment einzugehen.

Allerdings gibt es eine gewisse Zweideutigkeit in der Weise, wie die dsthetische
Erfahrung auf den Alltag bezogen sein soll. Dieser Bezug 14t sich entweder so ver-
stehen, daB sich die dsthetische Erfahrung kritisch auf den im Alltag implizierten
Rationalismus bezieht. Das hitte aber zur Konsequenz, daB3 dieser kritische Bezug
bei einer gelungenen historischen Revision des Rationalismus verloren ginge oder
tiberfliissig wiirde. Eine zweite Lesart des Verhiltnisses von dsthetischer Erfah-
rung und Alltag nimmt daher an, da8 Kunst bzw. die an ihr vollzogene Erfahrung
tiberhaupt kritisch auf den Alltag und das je Bestehende gerichtet ist. Damit wére
Kunst stets ein wichtiges Mittel gesellschaftlicher oder kultureller Reflexion. Aller-
dings ist diese Alternative noch zu einfach. Denn die in dieser Studie rekonstruierte
Selbstreflexion des Rationalismus vollzieht sich ja gerade iiber &sthetische Para-
digmen. Kunst — und die an ihr zu machende Erfahrung — ist also ein notwendiges
Ingredienz einer reflexiv-rationalistischen Gesellschaft, wie sie die postmoderne
vermutlich ist. Denn die Tendenz zur Metaphysik kann nicht ein fiir alle mal ausge-
schaltet werden, sondern liegt in unseren Praktiken und unserem Sprachgebrauch,
soweit sie rationalistisch sind, notwendig begriindet. Der notwendige Gebrauch
unserer rationalen Vermdogen, bedarf einer kritischen Begleitung durch die in der
Kunst vollzogene Reflexion der aus dieser rationalistischen Praktik folgenden Il-
lusionen, Irrtiimer und auch Gewalt." Diese ideologiekritische und reflexive Funk-
tion der Kunst macht diese notwendig zu jedem historischen Zeitpunkt in einer
postrationalistischen Kultur. ,Postrationalistisch® oder ,hyperrationalistisch® heif3t
dabei der reflexiv gewordene einfache Rationalismus; eine Reflexion, die niemals
abzuschliefen sein wird, da sie strukturell notwendig ist. Das bedeutet aber auch,
dal3 wir in unserem Alltag nicht einfach auf den Rationalismus verzichten kénnten.
Damit zeigt sich zugleich, dafl die Bedingung der reflexiven Funktion der &sthe-
tischen Erfahrung gerade die Differenz von Kunst und Leben (oder alltdglicher
Lebenswelt) ist.

Es sei kurz in drei Hinsichten angedeutet, wie der &sthetische Bezug zu den
Dingen sich vom alltdglichen abhebt und korrigierend oder reflexiv auf diese
bezogen ist. Erstens impliziert das Asthetische Gerechtigkeit gegeniiber dem
Singuldren, wihrend im Alltag das Besondere ,einfach® unters Allgemeine sub-
sumiert wird. Das zeigte sich z.B. in Kants Bestimmung der dsthetisch verfah-
renden Urteilskraft, die ausgehend vom Einzelnen das Allgemeine finden soll.
Zweitens gibt sich das #sthetische Subjekt an ein Kriftegeschehen hin, indem es
seine alltdgliche Individualitdt zugunsten des dsthetischen Spiels aufgibt. Diese

4 Gewalt gegentiber dem Einzelnen liegt z.B. in dessen Subsumption unter das Allge-
meine.

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 223

asthetische Hingabe negiert die alltdgliche rational(istisch)e (Selbst-)Kontrolle
des Subjekts bzw. seiner Krifte oder Vermogen. Drittens schlie8lich steht dem
asthetischen Spielgeschehen der alltégliche Ernst der Verantwortung fiir das je
Gesetzte entgegen.

Das asthetisch sich aufs Kunstwerk einlassende Subjekt 6ffnet sich einem Ex-
periment mit ungewissem Ausgang, vollzieht eine kalkulierte Offnung oder ein of-
fenes Kalkiil in der abgesicherten Okonomie des Individuums. Der Bestand oder die
Selbsterhaltung® des Subjekts werden von diesem ins &sthetische Spiel eingebracht
bzw. aufs Spiel gesetzt, im Experiment einer dsthetischen Begegnung von Subjekt
und Objekt, deren Ausgang nicht vorherzusagen ist und in der das Subjekt das Ri-
siko seiner Verdnderung erfihrt und auszuhalten lernt. Das Subjekt muB sich auf
die ritselhafte Fremdheit (die sich in der Frage: was soll das? Was meint das? etc.
duBert), in der das Kunstwerk dem Subjekt zunichst begegnet, einlassen. Die Kunst
erschafft alternative Weltentwiirfe und konkrete Materialkonstruktionen (Einzel-
nes, Individuelles), die dem Subjekt zunichst fremd erscheinen und zu denen es
sich mimetisch verhilt, wenn es eine dsthetische Erfahrung macht. Die dsthetische
Erfahrung wiére dann — ganz adornitisch — ein Einiiben in einen anschmiegenden
Umgang mit dem Nicht-Identischen, also dem Singuldren. Die dsthetische Erfah-
rung beginnt mit einer Mimesis ans Einzelne oder Nicht-Identische am Kunstwerk,

5 Cf. zur Theorie der subjektiven Selbsterhaltung Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitdt
und Selbsterhaltung. Beitrdge zur Diagnose der Moderne (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1976). Dem Begriff einer letztlich defensiv und konservativ (Dieter Henrich
spricht z.B. ganz offen von ,,conservatio sui“ (Dieter Henrich: Die Grundstruktur der
modernen Philosophie (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitit und Selbsterhaltung.
Beitréiige zur Diagnose der Moderne, l.c., S. 97-121), hier S. 99) gedachten Selbster-
haltung des Subjekts wire der Begriff der ,Autopoiesis® als aktive und andauernde
Selbsthervorbringung entgegenzuhalten. Dies hat vor Luhmann und seinen Vorgén-
gern im tibrigen bereits Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft getan, der die
produktive stetige Selbstzeugung als Merkmal des Lebendigen definiert: ,,Zweitens
erzeugt ein Baum sich auch selbst als Individuum. Diese Art von Wirkung nennen
wir zwar nur das Wachstum; aber dieses ist in solchem Sinne zu nehmen, daf3 es von
jeder andern GroBenzunahme nach mechanischen Gesetzen génzlich unterschieden,
und einer Zeugung, wiewohl unter einem andern Namen, gleich zu achten ist. Die
Materie, die er zu sich hinzusetzt, verarbeitet dieses Gewachs vorher zu spezifisch-
eigentiimlicher Qualitét, welche der Naturmechanism aufler ihr nicht liefern kann,
und bildet sich weiter aus, vermittels eines Stoffes, der, seiner Mischung nach, sein
eignes Produkt ist. Denn, ob er zwar, was die Bestandteile betrifft, die er von der Na-
tur aufler ihm erhélt, nur als Edukt angesehen werden muB: so ist doch in der Schei-
dung und neuen Zusammensetzung dieses rohen Stoffs eine solche Originalitét des
Scheidungs- und Bildungsvermogens dieser Art Naturwesen anzutreffen, daf3 alle
Kunst davon unendlich weit entfernt bleibt, wenn sie es versucht, aus den Elementen,
die sie durch Zergliederung derselben erhilt, oder auch dem Stoff, den die Natur zur
Nahrung derselben liefert, jene Produkte des Gewéchsreichs wieder herzustellen*
(Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974), § 64, S. B 287.

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

an das wahrgenommene physisch-Konkrete (die spezifische Relation der Elemente)
unter Preisgabe unserer verfiigenden Individualitit des Alltags.

Der Begriff und die Theorie der &sthetischen Subjektivitét besitzen ein kriti-
sches Potential, herkommliche Auffassungen von Subjektivitdt zu hinterfragen.
In der &sthetischen Erfahrung reflektiert das Subjekt auf die Bedingungen seines
Welt- und Selbstverhiltnisses. Subversiv ist die dsthetische Erfahrung hinsichtlich
dessen, daf} sie die Briichigkeit der Voraussetzungen unserer alltéglichen subjekti-
ven Praxis und unseres rationalistischen Weltbildes zeigt, indem sie diese reflek-
tiert und unterminiert. Kunst —und die dsthetische Debatte — konnen eine kritisch
auf die alltdgliche Welterfahrung gerichtete Perspektive vermitteln bzw. allererst
herstellen. Kunst hebt zudem das Virtuelle und Utopische gegeniiber dem All-
tiglichen und Wirklichen auf, indem sie alternative Welten entwirft. Die Pointe
ist dann weniger, dall die Kunst Kritik zur Darstellung bringt, sondern dal} sie
alternative und subversive Erfahrungen ermoglicht, die sie qua ihrer Autonomie
erst herzustellen vermag. Kunst und Asthetik rehabilitieren zudem die aus dem
rational(istisch)en Diskurs ausgeschlossene Sinnlichkeit und Korperlichkeit. Die-
se rationale Selbstrevision ist bereits in der Asthetik Baumgartens angelegt und
wird sich in ihrer weiteren Geschichte dann so entfalten, daf diese rationalistische
Selbstreflexion gerade iiber &sthetische Paradigmen vollzogen wird. So schreibt
sich in der &sthetischen Debatte eine Art Gegendiskurs zur logozentrischen und
subjektzentrischen neuzeitlichen Metaphysik fort, den es zu rekonstruieren gilt.
Damit zugleich reflektiert sie die in unseren Alltag eingeschriebenen Modelle von
Subjektivitit, die sich an der Metaphysik des subjektiven SelbstbewuBtseins orien-
tieren, die den Menschen zur unbedingten Herrschaft iiber die Dinge erméchtigt.
Die gesellschaftliche Praxis ist nicht einfach naturgegeben, sondern impliziert be-
stimmte (metaphysische) Grundannahmen iiber Subjektivitit, die in der Analyse
zu hinterfragen sind. Sowohl die gesellschaftliche Praxis wie die sie reflektieren-
den oder griindenden 6konomischen und gesellschaftlichen Theorien sind niemals
neutral, sondern enthalten immer bestimmte Konzeptionen hinsichtlich dessen,
wie Subjektivitdt und Welt jeweils bestimmt sind.

Man konnte nun gegen die hier vorgebrachte dsthetische Theorie einwenden,
daf sich die dsthetische Erfahrung, verstanden als Selbstrevision und -reflexion
des Rationalismus, nicht mit der Gesamtheit der moglichen Erfahrungen deckt,
die an dsthetischen Phdnomenen bzw. an der Kunst gemacht werden konnen. Es
gibt auch dsthetische Erfahrungen als freies und lustvolles quasi ,unschuldiges*
Spiel, ohne dafl damit ein reflexiver (Meta-)Wahrheitsanspruch verbunden sein
muB. Die dsthetische Erfahrung ist dann Affirmation und Selbstgenuf3 der im
Medium des Leibes dsthetisch mit sich spielenden Krifte. Diesem Einwand 146t
sich entgegenhalten, daB das dsthetische Spiel selbst bereits eine Uberschreitung
der kontrollierten rational(istisch)en Okonomie ist, mittels derer das Subjekt iiber
die Dinge verfiigt und sich selbst (d.h. seine Sinnlichkeit durch den Verstand)
beherrscht. Die Frei- oder Aufgabe dieser Selbstbeherrschung an das Spiel der
Krifte ist Kennzeichen einer jeden dsthetischen Erfahrung. In diesem Sinne ist
jede #sthetische Erfahrung eine Offnung in der konomischen Rationalitit un-
serer kontrollierten Alltagskultur und hat insofern schon phanomenologisch ein

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FAZIT | 225

vernunftkritisches Potential, dal} die in dieser Arbeit diskutierten dsthetischen
Theorien jedoch funktional verschieden ausdeuten und erschlieBen. Bereits in der
dialektischen Bewegung zwischen Selbstbeschreibung und Selbstreflexion, als
die sich das dsthetische Spiel vollzieht, liegt ein kritischer Bezug auf alltégliche
Subjektivitdt. Denn in der dsthetischen Erfahrung wird der affirmative Bezug des
Subjekts auf das von ihm ,schon Gefundene, d.h. auf diejenigen Selbstbeschrei-
bungen, mit denen es sich identifiziert, unterbrochen durch die in der formalen
Anordnung des Kunstwerk liegenden reflexiven Momenten.

Die metaphysische Tendenz der Neuzeit neben der Zentralstellung der Ratio
im oder durch den Rationalismus betrifft die Reduktion der Subjektivitdt auf den
Menschen bzw. die Erfindung der ideologischen Figur des Menschen.’ Alles an-
dere — mit Heidegger zu sprechen: Tier, Pflanze, Stein — verliert in der Neuzeit
seine Féhigkeit, Substanz, Subjekt oder Hypokeimenon (also Zugrundeliegendes)
zu sein. Allein der Mensch steht im Zentrum der Welt mit seinem unbedingten
Herrschaftsanspruch iiber die Dinge, die er sich zweckrational-instrumentell un-
terwirft. Hier schlieBen anthropologische Theorien und Metaphysiken an. Sowohl
Heidegger wie im Anschluf3 an ihn Derrida haben darauf hingewiesen, daf$ jeder
Humanismus metaphysisch ist.

Diese Arbeit tibt daher Kritik an einer Art menschlicher Hybris: ndmlich die
Welt vom (transzendentalen) Subjekt als Zentrum aus zu denken und als dieses ex-
klusiv das SelbstbewuBtsein des Menschen und seine Ratio einzusetzen. Sie ist ge-
richtet gegen die hybride Selbsterméchtigung des Menschen, die noch Heidegger
als Aufbruch der Neuzeit aus dem unfreien Zustand der HeilsgewiBheit affirmiert.
Demgegentiber wird hier versucht, iiber die Ideologie des Allzumenschlichen hin-
auszuschreiben hin auf das Ende des Menschen, der als ideologische Figur bzw.
metaphysische Gestalt gleichwohl nicht aufhért, das Denken heimzusuchen. Es be-
darf eines Eingedenkens der Endlichkeit alles Menschlichen, um kritisch zu wer-
den gegen die Ideologie — verstanden als falsches Bewufltsein des Menschen von
seiner metaphysischen Situation in der Welt, also als Verdrédngung seiner Endlich-
keit sowie als der Glaube, durch seine rationalen Vermdgen sich und die Dinge der
Welt (vollstandig) beherrschen zu kénnen. Ideologie ist hier also verstanden als fal-
sches BewufBtsein tiber die Stellung des Menschen in der Welt. Die grofte Illusion,
die sich die Menschheit stets wieder macht, ist die, es konnte etwas Menschliches
geben, das nicht endlich ist (z.B. auf Dauer und Allgemeinheit gestellte Theorien).
Dabei ist festzuhalten: man muf radikal ausgehend von der Menschlichkeit — und
eben nicht: Gottlichkeit — den Menschen denken. Und das impliziert, ihn als eine
Einheit des endlichen Leibes zu denken, der sich in seiner physischen Erfahrung
der Welt dem Dualismus von Geist und Koérper zu entziehen sucht bzw. diesem
vorgingig ist. Eben das meint Nietzsche, wenn er schreibt: ,,Briider, bleibt der Erde

6  Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971), beson-
ders S. 367-462; Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bcinde (Neske, Stuttgart 1961).

7 Jacques Derrida: Fines hominis (in: ders.: Randgdnge der Philosophie, Passagen,
Wien 1988, S. 133-157), hier S. 139; Martin Heidegger: Brief iiber den Humanismus
(in: ders.: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main 1976, S. 313-364), hier S. 321.

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

<8

treu™.’ Diese die Metaphysik korrigierende Leiberfahrung hat ihren privilegierten
Ort in der Kunsterfahrung.

Der Mensch schafft und erdffnet heute mehr Moglichkeiten als er noch zu
kontrollieren imstande sein wird. Die Selbstiiberschitzung des Menschen kiindigt
sich (nicht nur) in der Hybris der Gentechnik bereits an. Schon Nietzsche stellt in
seinem Text Zur Genealogie der Moral fest:

,.Hybris ist heute unsre ganze Stellung zur Natur, unsre Natur-Vergewaltigung mit Hiilfe
der Maschinen und der so unbedenklichen Techniker- und Ingenieur-Empfindsamkeit;
Hybris ist unsre Stellung zu Gott, [...] Hybris ist unsre Stellung zu uns, — denn wir experi-
mentiren mit uns, wie wir es uns mit keinem Thiere erlauben wiirden, und schlitzen uns
vergniigt und neugierig die Seele bei lebendigem Leibe auf*

Man kann wohl sagen, daB sich diese Hybris seit Nietzsches Schrift noch gestei-
gert hat und sich heutzutage u.a. in der Handhabung der Gentechnik bzw. -schrift
manifestiert. Die Hybris ist ein menschlicher Irrtum, der in die Katastrophe fiithren
wird, wenn er nicht korrigiert wird. Nichtsdestotrotz ist er aber kein Irrtum, der
einfach zu korrigieren wire, denn er ist tief in das Begegnen von Welt und Mensch
eingeschrieben. Die Kritik an der menschlichen Hybris richtet sich gegen alle For-
men von Hypostasierung und Substantialisierung des Subjekts, namentlich auch
in der gesellschaftlichen und 6konomischen Praxis, wie etwa dem Konzept des
biirgerlichen Subjekts.

Aber ob als historische Ablosung oder als strukturelle Ver-windung der Me-
taphysik: in jedem Fall bleibt die Aufgabe metaphysikkritischer Beschreibungen
subjektiver Vollziige ein Gebot unserer Zeit, allein schon deshalb, weil es gilt,
den anthropologischen Schlummer des Menschen, der sich als Hybris vollzieht,
zu beenden, um die drohende Katastrophe einer weitgehenden Ausléschung des
Lebens auf der Erde vielleicht noch zu verhindern. Denn die Katastrophe ist der
anmafende und vor dem Leben respektlose Versuch der herrschaftlichen Lenkung
der Erde durch den Ubermut der menschlichen Vernunft bzw. Rationalitit. Eine
Menschheit, die sich die Schopfung gnadenlos untertan macht und der nichts mehr
heilig ist, wird keinen Bestand haben, und zwar schon deshalb, weil sie damit ihre
eigenen Grundlagen zerstort. Denn die Grundlagen der menschlichen Subjektivi-
tit liegen auBerhalb des Subjekts.

8 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe
Band 1V, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-1977 u. 1988), hier S. 15.

9 Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral (in: ders.: Kritische Studienausgabe
Band V (Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, S. 245-412), hier S. 357. Cf. zur ,Hybris‘ auch Gianni Vattimo: Nietzsche
und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S.
36-64).

- am 14.02.2026, 14:29:31,


https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

