
6. Fazit

I

Abschließend sei noch einmal an den Gang der Argumentation dieser Studie ab 
dem zweiten Kapitel erinnert. Nachdem das erste Kapitel eine Reihe von einfüh-
renden (Hypo-)Thesen und systematischen Bemerkungen zur Metaphysik, Philoso-
phie und ästhetischen Erfahrung dargelegt hatte, begann das zweite Kapitel mit der 
Rekonstruktion neuzeitlicher Metaphysik der Subjektivität des Selbstbewußtseins 
bei Descartes bzw. durch Heidegger. In der neuzeitlichen Metaphysik ist ein isolier-
tes und ideales Erkenntnissubjekt als paradigmatisch für Subjektivität überhaupt 
vorgestellt. Das ausgezeichnete Subjekt der Neuzeit ist der Mensch mit seiner ratio-
nalistischen Zugangsweise zu den Objekten und seinem unbedingten Herrschafts-
anspruch über die Dinge. Heideggers Diagnose der Herrschaft dieser Metaphysik 
ist insofern zutreffend, als daß solche Fassung der Subjektivität in der Tat historisch 
und faktisch vielfach wirksam ist. Das heißt aber gerade nicht, daß es keine theore-
tischen und praktischen Alternativen zu ihr gäbe. Gegen diese Metaphysik wurden 
daher andere Beschreibungen von Subjektivität geltend gemacht, die weder herr-
schaftlich noch primär erkennend noch selbstgründend sind und die sich vor allem 
in ästhetischen Theorien finden lassen. Dazu wurde zunächst im zweiten Kapitel 
summarisch das Verhältnis von rationalistischer Philosophie, Ästhetik und Subjekt-
theorie im Rückgriff auf Descartes und Baumgarten rekonstruiert.

Bei Kant wurde bereits gezeigt, daß das Subjekt in einer dynamischen Dialektik 
von Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung steht. So versucht sich das 
Individuum durch die Weise seiner Selbstbeschreibung als solches zu konstituieren. 
Es gibt also Subjektivität nur vermittelt über Texte, zu denen Subjekte sich je ent-
weder affirmativ oder aber reflexiv verhalten können. Eine Weise des affirmativen 
und damit gründenden Bezugs von Subjekten auf Texte bezeichnet die Schönheit
bzw. unsere Liebe zu dem, was wir schön finden. Dieser gründende Bezug auf Texte 
wird durch reflexive Momente (z.B. durch Ironie) im Text oder Kunstobjekt selbst 
je unterbrochen, die das Subjekt in Frage stellen. Der spielerische Vollzug dieser 
Dialektik von Stiftung und Destruktion heißt ästhetisch. An diesem ästhetischen 
Spiel gewinnt das Subjekt Anteil, indem es sich ihm hingibt; und das heißt, daß es 
die sich spielerisch austragenden Kräfte auch frei spielen läßt, also darauf verzichtet, 
sie kontrollieren zu wollen. Ästhetisches Verhalten des Subjekts ist also Hingabe an 
dieses Kräftespiel von Aufbauen und Zerstören. Das zeigt sich bei Kant auch in der 
Beschreibung des genialen Künstlers, also an einem genuin ästhetisch bestimmten 
Subjekt, das als paradigmatisch für alle Subjektvollzüge gelten kann. Das Genie ist 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bei Kant selbst als Medium einer regelsetzenden Natur gedacht, die man auch als 
eine durch das Subjekt wirkende ursprüngliche Kraft verstehen kann.

In der Rekonstruktion von Kant wurde auch auf die Ursprünglichkeit des äs-
thetischen Zirkels von (subjektiver) Liebe und (objektiver) Schönheit hingewiesen, 
der dem Vernunftgebrauch auch außerästhetisch zugrundegelegt sein sollte. Pro-
blematisch blieb bei Kant aber der Ansatz, die Analyse des Schönen und des Ge-
schmacks in das transzendentale System einzubauen. Fragwürdig war vor allem 
die These, daß sich durch die lustvolle Erfahrung des Naturschönen die grund-
sätzliche Angemessenheit unserer Erkenntniskräfte zu den Dingen der Welt zei-
gen soll. Die ästhetische Erfahrung gründet so bei Kant die transzendentale Sub-
jektivität. Die ästhetischen Entwürfe von Friedrich Schlegel, Friedrich Nietzsche 
und im Anschluß an beide von Paul de Man verstehen dagegen die ästhetische 
Erfahrung nicht mehr als Gründung von Subjektivität, sondern als deren kritische 
Depotenzierung.

Bei aller Ähnlichkeit der Kritik an der Metaphysik des Subjektivismus durch de 
Man, Schlegel und Nietzsche nehmen die vorgeschlagenen Alternativen allerdings 
verschiedene Optionen wahr. In diesen Beschreibungen ist nicht mehr das mensch-
liche Subjekt , sondern – bei de Man – das tropologische System (die 
rhetorische Struktur) der Sprache, – bei Schlegel – die Kraft bzw. Poesie, und – bei 
Nietzsche – die Signifikanz bzw. Zeichenhaftigkeit. Tropologisches System und 
poetische Kraft gelangen durch eine ironische Selbstdestruktion zur Darstellung. 
Bei Nietzsche gibt es eine ähnliche Figur. Die Autodestruktion des Apollinischen 
läßt das Dionysische erscheinen. Dies solcherart zur Darstellung Gelangende ist 
bei Nietzsche weder das tropologische System der Sprache noch eine poetische 
Kraft. Die ästhetische Erfahrung des Dionysischen ist vielmehr zum einen die Er-
fahrung der Signifikanz, zum anderen eine Wahrheitserfahrung. Letztere ist eine 
Erfahrung über die Fiktionalität des apollinischen Scheins und über die Fiktion 
eines anthropomorphen Wesens des Seins. Damit ist sie tragische Einsicht in die 
Nichtigkeit der sokratischen rationalistischen Kultur und Individualität. In allen 
drei Fällen handelt es sich um eine Darstellung, die nur im negativen Modus – als 
bestimmte Negation – etwas zur Darstellung gelangen läßt.

Es scheint, daß sich alle diese sich kritisch mit der rationalistischen Subjekt-
philosophie auseinandersetzenden Theorien immer noch als Transzendentalphi-
losophie verstehen lassen. Das Transzendentale (als Bedingung der Möglichkeit) 
zeigt oder offenbart sich als Wahrheit im Ästhetischen. Darin stimmen Kant, 
Schlegel, Nietzsche, Derrida, de Man und Fietz überein – nur daß das Transzen-
dentale je verschieden gefaßt wird. Das erklärt auch den Wahrheitsanspruch des 
Ästhetischen: die ästhetische Erfahrung ist Erfahrung der Wahrheit über das, was 
verborgen auch unsere alltäglichen Selbst- und Weltverhältnisse konstituiert. Eine 
Differenz zwischen den diskutierten Autoren gibt es nur in Bezug auf das, was je 
für die alltägliche Subjektivität als transzendental angesetzt wird und sich in der 
ästhetischen Erfahrung zeigen soll: z.B. eine poetische Kraft bei Schlegel, das tro-
pologische System bei de Man oder eine tragische Wahrheit bei Nietzsche.

Sowohl bei Kant wie auch bei Schlegel und Nietzsche führte die Analyse zu 
einer Beschreibung ästhetischer Subjektivität in einer nichtteleologischen Dialek-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK218

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tik von Setzung und deren Destruktion, also von fundierender Selbstbeschreibung 
und verunsichernder Selbstreflexion, die aber je verschieden durchgeführt ist. Bei 
Nietzsche ist diese Dialektik als diejenige von apollinischer Setzung und diony-
sischer Destruktion bestimmt, in der das ästhetische Subjekt fundiert. Bei Schlegel 
ist es die über das Produkt vermittelte Ironie, die das ästhetische Subjekt rückbe-
zieht auf das hervorbringende Potential einer poetischen Kraft, der es sich hingibt. 
Das so konstituierte Subjekt ist zugleich stark und souverän (in der Selbstnegation) 
und schwach (durch die Selbstnegation). Es erlangt eine Selbstverfügung durch 
Selbstvernichtung; und nur um den Preis solcher bestimmter Negation kann es 
Freiheit für das Subjekt geben. Dabei scheint bei Nietzsche die Destruktionserfah-
rung eher vom Rezipienten her konzipiert, während bei Schlegel der Künstler aktiv 
seine Selbstaufopferung betreibt. Zudem ist das ästhetische Subjekt bei Schlegel 
dasjenige der Poesie, während Nietzsche ein musikalisch (oder lyrisch) bestimm-
tes Subjekt beschreibt. Beidesmal aber erlangt das Subjekt eine gewisse negative 
Freiheit in der Dialektik von Selbstsetzung und -destruktion.

Ästhetische Subjektivität verhält sich bei Schlegel mimetisch zu einem ur-
sprünglichen prozessualen Geschehen bzw. einer ursprünglichen Produktivität. 
Bei Nietzsche ist die Selbstdestruktion mediale Teilhabe an einer ursprünglichen 
Zeugungslust. Beide ähneln sich in der Beschreibung der Ambivalenz des ästhe-
tisch bestimmten Subjekts, die sich im übrigen schon bei Kant angelegt findet. Das 
ästhetisch bestimmte Subjekt wird paradoxerweise stets so beschrieben, daß es zu-
gleich stärker und schwächer als das alltägliche Subjekt ist. Seine Stärke scheint in 
einer ästhetisch gewonnenen Fähigkeit zur Selbstbestimmung zu liegen, die aber 
gleichzeitig – und das markiert gerade die Schwäche dieses Subjekts – nur im 
ästhetischen Modus vollzogen werden kann. Diese Ambivalenz ließe sich auch 
so beschreiben, daß das ästhetische Subjekt das ästhetische Spiel zwar (aktiv und 
bewußt) mitspielt, andererseits aber dieses Mitspielen impliziert, daß das Subjekt 
seine rationale Selbstkontrolle gerade zugunsten dieser auch als Kräftespiel zu be-
schreibenden Dialektik von Selbststiftung und Selbstdestruktion aufgibt und da-
mit seine alltägliche Gestalt in dieses Spiel einbringt. Zwar muß sich das Subjekt 
auf das ästhetische Spiel (intentional) einlassen, hat es dies aber erst einmal getan, 
so wird es zu einem Medium der ästhetisch spielenden Kraft, von der es sich je 
bestimmen läßt. Dieses (Los-)Lassen der alltäglichen Individualität erscheint ge-
radezu als konstitutiv für ästhetische Erfahrungen. Im Überschwang dieses Kräf-
tespiels scheint es dann so, als wäre das ästhetische Subjekt stärker als das alltäg-
liche. Die Pointe dieser Beschreibung ist ja aber gerade, daß das Subjekt dieses 
Kräftespiel nicht kontrollieren kann, was ja auch schon daraus folgt, daß es die 
alltägliche Selbstkontrolle überschreitet. Die aus dieser Erfahrung zu gewinnende 
subjektive Stärke liegt dann vielleicht darin, auch im Alltäglichen ein Bewußtsein 
für die Kontingenz aller Setzungen zu entwickeln und sich damit ein Moment der 
Freiheit gegenüber dem Bestehenden zu bewahren.

Der Künstler erreicht bei Nietzsche eine Freiheit durch Kunstproduktion in der 
Erfahrung eines Schaffens und Zerstörens, die analog ist zu der Destruktionser-
fahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts. Die Freiheit 
des künstlerischen wie des rezipierenden Subjekts wird in der und durch die Kunst 

FAZIT 219

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220

hergestellt. Freiheit ist hier negativ begriffen als Freiheit durch Destruktion, nicht 
als setzende Freiheit aus Gerechtigkeit wie bei Heidegger.1 Allerdings kann man 
– wie schon bei Schlegel – auch von einer Dialektik der Freiheit sprechen, nämlich 
derjenigen von Setzung und bestimmter Negation. Der künstlerische Prozeß als 
Spiel von Schaffen und Zerstören ist analog zu alltäglichen subjektiven Vollzügen. 
Die ästhetischen Vollzüge des Subjekts lassen sich auf nichtästhetische, alltägliche 
subjektive Vollzüge beziehen. Die Implantierung des Ästhetischen im Alltäglichen 
leisten sowohl die Ironie wie auch das Spiel. Vom Künstler ist die Destruktionser-
fahrung als durch die Kunst hergestellte Freiheitserfahrung und als Einsicht in die 
Kontingenz alles Menschlichen abzulernen. Die „Pointe der ästhetischen Lust ist 
die Freiheit radikaler Distanz“ (TuF 248). Die künstlerische Urerscheinung ist nicht 
das Produzieren von Kunstwerken, sondern eine „Erfahrung dionysischer Destruk-
tion“. Der Prozeß des Produzierens ist hier zweistufig begriffen: der Künstler „er-
fährt erst die dionysische Macht der Destruktion, um sodann aus dieser Erfahrung 
heraus zu schaffen“ (TuF 261).

Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer Selbst-
destruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die „äuße-
re Ironie“ bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhängiges 
Selbstunterlaufen der Fiktionalität des schönen Scheins apollinischer Darstellung 
bzw. von Texten. Die Dialektik von Apollinisch und Dionysisch als Feststellen im 
Schein und dessen Destruktion, die allererst ein Werden ermöglicht, ähnelt struk-
turell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie bei Schle-
gel. Schaffen und Zerstören sind Teil eines künstlerischen Urprozesses.

Für Schlegel ist ein Kunstwerk formal betrachtet eine endliche und bestimmte 
Darstellung der herstellenden Kraft, die Spur einer Kraft, die selbst undarstellbar 
bleibt. Solche Kraft zeigt sich auch in dem Selbstverhältnis des ästhetischen Sub-
jekts, das sich zu sich selbst als beliebig stimmbares Kunstwerk verhält. Daher 
ist die Ironie als Verhaltensweise des ästhetischen Subjekts bereits expliziter und 
bewußter Vollzug des poetischen Herstellungsverhältnisses.

Die Analyse der Ironie und Poesie bei de Man bzw. Schlegel endete in dem 
Hinweis auf die Kraft als Differenz von wirklich und virtuell in der Aktualität des 
gegebenen Dings. Das ästhetische Subjekt, das als paradigmatisch für alle sub-
jektiven Vollzüge dargestellt wurde, gründet nicht in einem erkennenden Selbst-
verhältnis, sondern ist ein Selbstverhältnis der herstellenden Kraft. Die Ironie 
bezeichnet dieses Verhältnis eines Produktes, nämlich des Textes, zu der ihn her-
vorbringenden Kraft und hält so die Potentialität dieser Kraft im Produkt offen, 
indem sie diese in den Text einschreibt. Während sich die Ironie als Differenz von 
Unendlichkeit und Endlichkeit in einem Produkt auffassen läßt, läßt sich die Kraft 
im Anschluß an Derrida als Differenz von Wirklichkeit (Gabe) und Virtualität 
(Gegen- oder Rückgabe) in einer gegebenen Aktualität auffassen. Kraft ist dabei 
nur als differentiell gegebenes Kraftfeld wirksam.

Aus der Analyse ergibt sich, daß in der Tat sich in der Ästhetik – d.h. in einigen 
Theorien und Schriften der ästhetischen Tradition – zur rationalistischen Metaphy-
sik der Subjektivität alternative Subjektkonzeptionen finden lassen. Subjektivität 

1 Cf. Kapitel 2, Abschnitt II dieser Arbeit.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


221

wird darin weder als epistemologisches Selbstverhältnis noch als Herrschaftsver-
hältnis zu den Dingen beschrieben. Allerdings ist mit der Verabschiedung sub-
jektivistischer und rationalistischer Metaphysik das Problem der Beschreibung 
subjektiver Vollzüge nicht vom Tisch. Es bleibt eine philosophische Aufgabe, Res-
sourcen alternativer Subjektbeschreibungen auszumachen und zu rekonstruieren. 
Dies kann auf der Basis einer Kritik oder Dekonstruktion herrschaftlicher oder 
erkenntnismäßiger Subjektivität geschehen, wie sie sowohl die Frühromantik wie 
auch die Dekonstruktion beispielhaft durchgeführt haben.

II

Die ästhetische Erfahrung scheint ihr subversives Potential vor allem so entfalten zu 
können, daß sie die subjektive Selbstgewißheit der rationalen Selbstbeherrschung 
in Frage stellt. Dies scheint vor allem für zwei ästhetische Erfahrungstypen zu gel-
ten. Zum einen für den eines Spiels von Sinnstiftung und Sinnsubversion, Aufbau 
und Zerstörung, das sich sowohl im künstlerischen Produktionsprozeß wie auch in 
der subjektiven Rezeption eines Kunstwerks vollzieht. Zum anderen für den einer 
Selbstdarstellung einer schaffenden Urkraft, deren Spur das einzelne Kunstwerk 
ist. Dabei trifft die aktive Kraft der Gestaltung bzw. Sinnstiftung im Medium des 
Subjekts (Künstler wie Rezipient) auf den Horizont oder den Rahmen des ästhe-
tischen Objekts, das bestimmte Sinnstiftungen privilegiert und andere ausschließt. 
Die ästhetische Erfahrung ist von daher weder subjektiv-willkürlich noch objektiv 
determiniert, sondern resultiert aus dem Zusammenspiel von subjektiver Sinnstif-
tung und objektivem Sinnvermögen.2

Die ästhetische Erfahrung ist reflexiv auf die rationalistische Alltagskultur be-
zogen. Dieser vernunftkritische Zug, der in der ästhetischen Erfahrung liegt, zeigt 
sich explizit u.a. bei Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche.3 Demnach erfährt 
sich der Mensch in der ästhetischen Erfahrung nicht mehr als Herrn der Welt, als 
autonomes Individuum und als selbstbewußtes und transparent-selbstbestimmtes 
Vernunftsubjekt, sondern als Medium einer autopoietischen Kraft, deren Spur in 
Kunstprodukten lesbar wird. Das Subjekt wird ästhetisch gerade, indem es seine 

2 Dies ließe sich auch verstehen als Zusammenspiel von potentia activa (Subjekt) und 
potentia passiva (Kunstobjekt), von Dissemination der subjektiven Sinnstiftung und 
Polysemie als Sinnpotential des Kunstobjekts.

3 Cf. Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese und Dia-

lektik der Ästhetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensätze. 

Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
2002, S. 19-48). – Eine Beschreibung, nach der das ästhetisch affizierte Subjekt sei-
ne alltägliche Individualität transzendiert und zum Medium eines Kräftespiels wird, 
findet sich allerdings schon bei Platon – also lange vor der Erfindung der Ästhetik. 
Platon beschreibt den vortragenden Rhapsoden als „enthusiastisch“, d.h. als Medium 
einer göttlichen Kraft, der er sich hingibt. Cf. Platon: Ion (in: ders.: Sämtliche Werke

4 Bände, Rowohlt, Hamburg 1957-1959 und 1994, Band 1, S. 65-82). Hier S. 72-74 
(533c9-535a2).

FAZIT

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222

alltägliche Verfügungsgewalt über sich und die Dinge aufgibt und sich dem ästhe-
tischen Prozeß ohne Rückhalt hingibt. Damit ist es dazu bereit, den Bestand seiner 
empirischen Person in die ästhetische Erfahrung so einzubringen, daß jene aufs 
Spiel gesetzt wird und damit die Möglichkeit ihrer Veränderung eröffnet wird. 
Es handelt sich bei der ästhetisch angelegten Verhaltensweise des Menschen von 
daher um eine aktive und souveräne Selbstpreisgabe der kontrollierten Alltagsin-
dividualität und des verfügenden Weltverhältnisses, um in den ästhetischen Prozeß 
von Konstruktion und Destruktion von Sinn als ein Moment einzugehen.

Allerdings gibt es eine gewisse Zweideutigkeit in der Weise, wie die ästhetische 
Erfahrung auf den Alltag bezogen sein soll. Dieser Bezug läßt sich entweder so ver-
stehen, daß sich die ästhetische Erfahrung kritisch auf den im Alltag implizierten 
Rationalismus bezieht. Das hätte aber zur Konsequenz, daß dieser kritische Bezug 
bei einer gelungenen historischen Revision des Rationalismus verloren ginge oder 
überflüssig würde. Eine zweite Lesart des Verhältnisses von ästhetischer Erfah-
rung und Alltag nimmt daher an, daß Kunst bzw. die an ihr vollzogene Erfahrung 
überhaupt kritisch auf den Alltag und das je Bestehende gerichtet ist. Damit wäre 
Kunst stets ein wichtiges Mittel gesellschaftlicher oder kultureller Reflexion. Aller-
dings ist diese Alternative noch zu einfach. Denn die in dieser Studie rekonstruierte 
Selbstreflexion des Rationalismus vollzieht sich ja gerade über ästhetische Para-
digmen. Kunst – und die an ihr zu machende Erfahrung – ist also ein notwendiges 
Ingredienz einer reflexiv-rationalistischen Gesellschaft, wie sie die postmoderne 
vermutlich ist. Denn die Tendenz zur Metaphysik kann nicht ein für alle mal ausge-
schaltet werden, sondern liegt in unseren Praktiken und unserem Sprachgebrauch, 
soweit sie rationalistisch sind, notwendig begründet. Der notwendige Gebrauch 
unserer rationalen Vermögen, bedarf einer kritischen Begleitung durch die in der 
Kunst vollzogene Reflexion der aus dieser rationalistischen Praktik folgenden Il-
lusionen, Irrtümer und auch Gewalt.4 Diese ideologiekritische und reflexive Funk-
tion der Kunst macht diese notwendig zu jedem historischen Zeitpunkt in einer 
postrationalistischen Kultur. ‚Postrationalistisch‘ oder ‚hyperrationalistisch‘ heißt 
dabei der reflexiv gewordene einfache Rationalismus; eine Reflexion, die niemals 
abzuschließen sein wird, da sie strukturell notwendig ist. Das bedeutet aber auch, 
daß wir in unserem Alltag nicht einfach auf den Rationalismus verzichten könnten. 
Damit zeigt sich zugleich, daß die Bedingung der reflexiven Funktion der ästhe-
tischen Erfahrung gerade die Differenz von Kunst und Leben (oder alltäglicher 
Lebenswelt) ist.

Es sei kurz in drei Hinsichten angedeutet, wie der ästhetische Bezug zu den 
Dingen sich vom alltäglichen abhebt und korrigierend oder reflexiv auf diese 
bezogen ist. Erstens impliziert das Ästhetische Gerechtigkeit gegenüber dem 
Singulären, während im Alltag das Besondere ‚einfach‘ unters Allgemeine sub-
sumiert wird. Das zeigte sich z.B. in Kants Bestimmung der ästhetisch verfah-
renden Urteilskraft, die ausgehend vom Einzelnen das Allgemeine finden soll. 
Zweitens gibt sich das ästhetische Subjekt an ein Kräftegeschehen hin, indem es 
seine alltägliche Individualität zugunsten des ästhetischen Spiels aufgibt. Diese 

4 Gewalt gegenüber dem Einzelnen liegt z.B. in dessen Subsumption unter das Allge-
meine.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

ästhetische Hingabe negiert die alltägliche rational(istisch)e (Selbst-)Kontrolle 
des Subjekts bzw. seiner Kräfte oder Vermögen. Drittens schließlich steht dem 
ästhetischen Spielgeschehen der alltägliche Ernst der Verantwortung für das je 
Gesetzte entgegen.

Das ästhetisch sich aufs Kunstwerk einlassende Subjekt öffnet sich einem Ex-
periment mit ungewissem Ausgang, vollzieht eine kalkulierte Öffnung oder ein of-
fenes Kalkül in der abgesicherten Ökonomie des Individuums. Der Bestand oder die 
Selbsterhaltung5 des Subjekts werden von diesem ins ästhetische Spiel eingebracht 
bzw. aufs Spiel gesetzt, im Experiment einer ästhetischen Begegnung von Subjekt 
und Objekt, deren Ausgang nicht vorherzusagen ist und in der das Subjekt das Ri-
siko seiner Veränderung erfährt und auszuhalten lernt. Das Subjekt muß sich auf 
die rätselhafte Fremdheit (die sich in der Frage: was soll das? Was meint das? etc. 
äußert), in der das Kunstwerk dem Subjekt zunächst begegnet, einlassen. Die Kunst 
erschafft alternative Weltentwürfe und konkrete Materialkonstruktionen (Einzel-
nes, Individuelles), die dem Subjekt zunächst fremd erscheinen und zu denen es 
sich mimetisch verhält, wenn es eine ästhetische Erfahrung macht. Die ästhetische 
Erfahrung wäre dann – ganz adornitisch – ein Einüben in einen anschmiegenden 
Umgang mit dem Nicht-Identischen, also dem Singulären. Die ästhetische Erfah-
rung beginnt mit einer Mimesis ans Einzelne oder Nicht-Identische am Kunstwerk, 

5 Cf. zur Theorie der subjektiven Selbsterhaltung Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität 

und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Moderne (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1976). Dem Begriff einer letztlich defensiv und konservativ (Dieter Henrich 
spricht z.B. ganz offen von „conservatio sui“ (Dieter Henrich: Die Grundstruktur der 

modernen Philosophie (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. 

Beiträge zur Diagnose der Moderne, l.c., S. 97-121), hier S. 99) gedachten Selbster-
haltung des Subjekts wäre der Begriff der ‚Autopoiesis‘ als aktive und andauernde 
Selbsthervorbringung entgegenzuhalten. Dies hat vor Luhmann und seinen Vorgän-
gern im übrigen bereits Kant im zweiten Teil der Kritik der Urteilskraft getan, der die 
produktive stetige Selbstzeugung als Merkmal des Lebendigen definiert: „Zweitens 
erzeugt ein Baum sich auch selbst als Individuum. Diese Art von Wirkung nennen 
wir zwar nur das Wachstum; aber dieses ist in solchem Sinne zu nehmen, daß es von 
jeder andern Größenzunahme nach mechanischen Gesetzen gänzlich unterschieden, 
und einer Zeugung, wiewohl unter einem andern Namen, gleich zu achten ist. Die 
Materie, die er zu sich hinzusetzt, verarbeitet dieses Gewächs vorher zu spezifisch-
eigentümlicher Qualität, welche der Naturmechanism außer ihr nicht liefern kann, 
und bildet sich weiter aus, vermittels eines Stoffes, der, seiner Mischung nach, sein 
eignes Produkt ist. Denn, ob er zwar, was die Bestandteile betrifft, die er von der Na-
tur außer ihm erhält, nur als Edukt angesehen werden muß: so ist doch in der Schei-
dung und neuen Zusammensetzung dieses rohen Stoffs eine solche Originalität des 
Scheidungs- und Bildungsvermögens dieser Art Naturwesen anzutreffen, daß alle 
Kunst davon unendlich weit entfernt bleibt, wenn sie es versucht, aus den Elementen, 
die sie durch Zergliederung derselben erhält, oder auch dem Stoff, den die Natur zur 
Nahrung derselben liefert, jene Produkte des Gewächsreichs wieder herzustellen“ 
(Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft  (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974), § 64, S. B 287.

FAZIT

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224

an das wahrgenommene physisch-Konkrete (die spezifische Relation der Elemente) 
unter Preisgabe unserer verfügenden Individualität des Alltags.

Der Begriff und die Theorie der ästhetischen Subjektivität besitzen ein kriti-
sches Potential, herkömmliche Auffassungen von Subjektivität zu hinterfragen. 
In der ästhetischen Erfahrung reflektiert das Subjekt auf die Bedingungen seines 
Welt- und Selbstverhältnisses. Subversiv ist die ästhetische Erfahrung hinsichtlich 
dessen, daß sie die Brüchigkeit der Voraussetzungen unserer alltäglichen subjekti-
ven Praxis und unseres rationalistischen Weltbildes zeigt, indem sie diese reflek-
tiert und unterminiert. Kunst – und die ästhetische Debatte – können eine kritisch 
auf die alltägliche Welterfahrung gerichtete Perspektive vermitteln bzw. allererst 
herstellen. Kunst hebt zudem das Virtuelle und Utopische gegenüber dem All-
täglichen und Wirklichen auf, indem sie alternative Welten entwirft. Die Pointe 
ist dann weniger, daß die Kunst Kritik zur Darstellung bringt, sondern daß sie 
alternative und subversive Erfahrungen ermöglicht, die sie qua ihrer Autonomie 
erst herzustellen vermag. Kunst und Ästhetik rehabilitieren zudem die aus dem 
rational(istisch)en Diskurs ausgeschlossene Sinnlichkeit und Körperlichkeit. Die-
se rationale Selbstrevision ist bereits in der Ästhetik Baumgartens angelegt und 
wird sich in ihrer weiteren Geschichte dann so entfalten, daß diese rationalistische 
Selbstreflexion gerade über ästhetische Paradigmen vollzogen wird. So schreibt 
sich in der ästhetischen Debatte eine Art Gegendiskurs zur logozentrischen und 
subjektzentrischen neuzeitlichen Metaphysik fort, den es zu rekonstruieren gilt. 
Damit zugleich reflektiert sie die in unseren Alltag eingeschriebenen Modelle von 
Subjektivität, die sich an der Metaphysik des subjektiven Selbstbewußtseins orien-
tieren, die den Menschen zur unbedingten Herrschaft über die Dinge ermächtigt. 
Die gesellschaftliche Praxis ist nicht einfach naturgegeben, sondern impliziert be-
stimmte (metaphysische) Grundannahmen über Subjektivität, die in der Analyse 
zu hinterfragen sind. Sowohl die gesellschaftliche Praxis wie die sie reflektieren-
den oder gründenden ökonomischen und gesellschaftlichen Theorien sind niemals 
neutral, sondern enthalten immer bestimmte Konzeptionen hinsichtlich dessen, 
wie Subjektivität und Welt jeweils bestimmt sind.

Man könnte nun gegen die hier vorgebrachte ästhetische Theorie einwenden, 
daß sich die ästhetische Erfahrung, verstanden als Selbstrevision und -reflexion 
des Rationalismus, nicht mit der Gesamtheit der möglichen Erfahrungen deckt, 
die an ästhetischen Phänomenen bzw. an der Kunst gemacht werden können. Es 
gibt auch ästhetische Erfahrungen als freies und lustvolles quasi ‚unschuldiges‘ 
Spiel, ohne daß damit ein reflexiver (Meta-)Wahrheitsanspruch verbunden sein 
muß. Die ästhetische Erfahrung ist dann Affirmation und Selbstgenuß der im 
Medium des Leibes ästhetisch mit sich spielenden Kräfte. Diesem Einwand läßt 
sich entgegenhalten, daß das ästhetische Spiel selbst bereits eine Überschreitung 
der kontrollierten rational(istisch)en Ökonomie ist, mittels derer das Subjekt über 
die Dinge verfügt und sich selbst (d.h. seine Sinnlichkeit durch den Verstand) 
beherrscht. Die Frei- oder Aufgabe dieser Selbstbeherrschung an das Spiel der 
Kräfte ist Kennzeichen einer jeden ästhetischen Erfahrung. In diesem Sinne ist 
jede ästhetische Erfahrung eine Öffnung in der ökonomischen Rationalität un-
serer kontrollierten Alltagskultur und hat insofern schon phänomenologisch ein 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225

vernunftkritisches Potential, daß die in dieser Arbeit diskutierten ästhetischen 
Theorien jedoch funktional verschieden ausdeuten und erschließen. Bereits in der 
dialektischen Bewegung zwischen Selbstbeschreibung und Selbstreflexion, als 
die sich das ästhetische Spiel vollzieht, liegt ein kritischer Bezug auf alltägliche 
Subjektivität. Denn in der ästhetischen Erfahrung wird der affirmative Bezug des 
Subjekts auf das von ihm ‚schön‘ Gefundene, d.h. auf diejenigen Selbstbeschrei-
bungen, mit denen es sich identifiziert, unterbrochen durch die in der formalen 
Anordnung des Kunstwerk liegenden reflexiven Momenten.

Die metaphysische Tendenz der Neuzeit neben der Zentralstellung der Ratio 
im oder durch den Rationalismus betrifft die Reduktion der Subjektivität auf den 
Menschen bzw. die Erfindung der ideologischen Figur des Menschen.6 Alles an-
dere – mit Heidegger zu sprechen: Tier, Pflanze, Stein – verliert in der Neuzeit 
seine Fähigkeit, Substanz, Subjekt oder Hypokeimenon (also Zugrundeliegendes) 
zu sein. Allein der Mensch steht im Zentrum der Welt mit seinem unbedingten 
Herrschaftsanspruch über die Dinge, die er sich zweckrational-instrumentell un-
terwirft. Hier schließen anthropologische Theorien und Metaphysiken an. Sowohl 
Heidegger wie im Anschluß an ihn Derrida haben darauf hingewiesen, daß jeder 
Humanismus metaphysisch ist.7

Diese Arbeit übt daher Kritik an einer Art menschlicher Hybris: nämlich die 
Welt vom (transzendentalen) Subjekt als Zentrum aus zu denken und als dieses ex-
klusiv das Selbstbewußtsein des Menschen und seine Ratio einzusetzen. Sie ist ge-
richtet gegen die hybride Selbstermächtigung des Menschen, die noch Heidegger 
als Aufbruch der Neuzeit aus dem unfreien Zustand der Heilsgewißheit affirmiert. 
Demgegenüber wird hier versucht, über die Ideologie des Allzumenschlichen hin-
auszuschreiben hin auf das Ende des Menschen, der als ideologische Figur bzw. 
metaphysische Gestalt gleichwohl nicht aufhört, das Denken heimzusuchen. Es be-
darf eines Eingedenkens der Endlichkeit alles Menschlichen, um kritisch zu wer-
den gegen die Ideologie – verstanden als falsches Bewußtsein des Menschen von 
seiner metaphysischen Situation in der Welt, also als Verdrängung seiner Endlich-
keit sowie als der Glaube, durch seine rationalen Vermögen sich und die Dinge der 
Welt (vollständig) beherrschen zu können. Ideologie ist hier also verstanden als fal-
sches Bewußtsein über die Stellung des Menschen in der Welt. Die größte Illusion, 
die sich die Menschheit stets wieder macht, ist die, es könnte etwas Menschliches 
geben, das nicht endlich ist (z.B. auf Dauer und Allgemeinheit gestellte Theorien). 
Dabei ist festzuhalten: man muß radikal ausgehend von der Menschlichkeit – und 
eben nicht: Göttlichkeit – den Menschen denken. Und das impliziert, ihn als eine 
Einheit des endlichen Leibes zu denken, der sich in seiner physischen Erfahrung 
der Welt dem Dualismus von Geist und Körper zu entziehen sucht bzw. diesem 
vorgängig ist. Eben das meint Nietzsche, wenn er schreibt: „Brüder, bleibt der Erde 

6 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971), beson-
ders S. 367-462; Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961).

7 Jacques Derrida: Fines hominis (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, 
Wien 1988, S. 133-157), hier S. 139; Martin Heidegger: Brief über den Humanismus 

(in: ders.: Wegmarken, Klostermann, Frankfurt/Main 1976, S. 313-364), hier S. 321.

FAZIT

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226

treu“.8 Diese die Metaphysik korrigierende Leiberfahrung hat ihren privilegierten 
Ort in der Kunsterfahrung.

Der Mensch schafft und eröffnet heute mehr Möglichkeiten als er noch zu 
kontrollieren imstande sein wird. Die Selbstüberschätzung des Menschen kündigt 
sich (nicht nur) in der Hybris der Gentechnik bereits an. Schon Nietzsche stellt in 
seinem Text Zur Genealogie der Moral fest: 

„Hybris ist heute unsre ganze Stellung zur Natur, unsre Natur-Vergewaltigung mit Hülfe 
der Maschinen und der so unbedenklichen Techniker- und Ingenieur-Empfindsamkeit; 
Hybris ist unsre Stellung zu Gott, [...] Hybris ist unsre Stellung zu uns, – denn wir experi-
mentiren mit uns, wie wir es uns mit keinem Thiere erlauben würden, und schlitzen uns 
vergnügt und neugierig die Seele bei lebendigem Leibe auf.“9

Man kann wohl sagen, daß sich diese Hybris seit Nietzsches Schrift noch gestei-
gert hat und sich heutzutage u.a. in der Handhabung der Gentechnik bzw. -schrift 
manifestiert. Die Hybris ist ein menschlicher Irrtum, der in die Katastrophe führen 
wird, wenn er nicht korrigiert wird. Nichtsdestotrotz ist er aber kein Irrtum, der 
einfach zu korrigieren wäre, denn er ist tief in das Begegnen von Welt und Mensch 
eingeschrieben. Die Kritik an der menschlichen Hybris richtet sich gegen alle For-
men von Hypostasierung und Substantialisierung des Subjekts, namentlich auch 
in der gesellschaftlichen und ökonomischen Praxis, wie etwa dem Konzept des 
bürgerlichen Subjekts.

Aber ob als historische Ablösung oder als strukturelle Ver-windung der Me-
taphysik: in jedem Fall bleibt die Aufgabe metaphysikkritischer Beschreibungen 
subjektiver Vollzüge ein Gebot unserer Zeit, allein schon deshalb, weil es gilt, 
den anthropologischen Schlummer des Menschen, der sich als Hybris vollzieht, 
zu beenden, um die drohende Katastrophe einer weitgehenden Auslöschung des 
Lebens auf der Erde vielleicht noch zu verhindern. Denn die Katastrophe ist der 
anmaßende und vor dem Leben respektlose Versuch der herrschaftlichen Lenkung 
der Erde durch den Übermut der menschlichen Vernunft bzw. Rationalität. Eine 
Menschheit, die sich die Schöpfung gnadenlos untertan macht und der nichts mehr 
heilig ist, wird keinen Bestand haben, und zwar schon deshalb, weil sie damit ihre 
eigenen Grundlagen zerstört. Denn die Grundlagen der menschlichen Subjektivi-
tät liegen außerhalb des Subjekts.

8 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe 

Band IV, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-1977 u. 1988), hier S. 15.

9 Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral (in: ders.: Kritische Studienausgabe 

Band V (Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, S. 245-412), hier S. 357. Cf. zur ‚Hybris‘ auch Gianni Vattimo: Nietzsche 

und das Jenseits vom Subjekt (in: ders.: Jenseits vom Subjekt, Passagen, Wien 1986, S. 
36-64).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007 - am 14.02.2026, 14:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

