Ghazal as World Literature 11

From a Literary Genre to a Great Tradition

The Ottoman Gazel in Context

Istanbuler Texte und Studien 4

Orient-Institut Istanbul



https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The ghazal originated as a literary genre in the Arabian Peninsula at
the end of the 7th century. It soon spread over vast regions of the Is-
lamic world to re-emerge in diverse new tanguages successively such
as Persian, Hebrew, Ottoman, Caghatay Turkic and Urdu. In Iran, In-
dia, and in the Ottoman imperial culture in patticular, it developed into
the chief medium of personal emotional experience and mystic human-
divine love alike. Serving to celebrate not only the most intimate inter-
human relation, but equally the adoration of a patron, a mystic mentor,
or even the transcendental Other, the ghazal succeeded to create a
subversive counter-wortd of effervescence, an esoteric social cosmos
govemed by aesthetic rites that allowed its practitioners to temporarily
overcome the constraints of norm-abiding Islam. Ghazal, or Ottoman
gazel, crystallized to form the literary backbone of an imperial culture,
whose aesthetic paradigm was to prove poweiful until the beginning
of modemn times. Not uncomparable to the Western Great Tradition
embodied in the tragedy, the ghazal/gazel survived into modemity,
though less so in the function of a productive literary genre than as an
inteliectual challenge, whose critical reflection forms a major part in the
project of cultural critique that intellectuals in the Near and Middle East
are presently pursuing.

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ghazal as World Literature 11

From a Literary Genre to a Great Tradition
The Ottoman Gazel in Context

for Erika Glassen

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


Zoller
weiß

https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

HERAUSGEGEBEN VOM
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL

BAND 4

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ghazal as World Literature 11

From a Literary Genre to a Great Tradition
The Ottoman Gazel in Context

edited by

Angelika Neuwirth, Michael Hess,
Judith Pfeiffer and Borte Sagaster

WURZBURG 2016

ERGON VERLAG WURZBURG
IN KOMMISSION

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian

Das Bild auf dem Umschlag zeigt eine Kalligraphie aus der Siilleymanye-Bibliothek (Titelblatt
des Diwans von Yusuf Emiri; S.K. Ayasofya 3883).

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet @iber http://dnb.d-nb.de
abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de.

ISBN 978-3-95650-178-4
ISSN 1863-9461

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung)

Das Werk einschlieB8lich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung des
Werkes auflerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts
Istanbul. Dies gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikro-
verfilmung sowie fir die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter-
stiitzung des Orient-Instituts Istanbul, gegriindet von der Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung.

Ergon-Verlag GmbH
Keesburgstr. 11, D-97074 Wiirzburg

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Table of Contents

Introductories

Vorwort der HerauSZEDET .........ccoviiiiiiiiieiiie e eie et e s sereesnreeesseeens VII
Kurt Scharf:

GICTEWOTT ..eeevieieeie ettt ettt ettt et et e et e seeestaestaestaestaesseesseesseessaeseenseensaenseens XI
Ekmeleddin [hsanoglu:

FOTEWOT ...ttt sttt s XIII
Angelika Neuwirth:

EINICTTUNG . ...veevieieeieeeete ettt ettt ettt seaeseaesaaesraesteestaesraesseesseens XIX

1 The Arab precursors / Modern Arabic Readings

Thomas Bauer:

The Arabic ghazal:

Formal and thematic aspects of a problematic genre...........cceceeveeevieecierienceenienenene 3
Tilman Seidensticker:

Die Herkunft des RUDG T........cc.coeeeeieiiniiiiiiiiiieiceeeeeeee et 15
Vahid Behmardi:

The Wajdiyyat of ‘ Ayn al-Qudat al-Hamadani:

Youthful Passions of a Sufi in the MaKing..........cccccceevvevienienienieieeeeeee e 39
Angelika Neuwirth:

Das “Lied des Séngers ohne Hoffnung”.

Zur Rezeption des ghazal in der palédstinensischen Widerstandsbewegung........... 47

1l Transformations: the late Arabic and the Persian ghazal

Johann Christoph Biirgel:

“Dies alles sind Symbole...”

Zu einem Ghasel Dschalaluddin Riimis und

zwei thematisch verwandten Gedichten Ibn al-*Arabis ..........ccoceveievienienienenne. 73
Dominic P. Brookshaw:

Sung with melodious tunes:

Performance context as described in the ghazals of Jahan-Malik Khatin............. 87
Anna Krasnowolska:

The epic roots of lyrical imagery in classical Persian poetry.........c.cccceeevvvvrennnn. 109
Franklin Lewis:

The transformation of the Persian ghazal:

From amatory mood to fixed form...........coccveviiriiniiiniiiiiieie e 121
Sunil Sharma:

Generic innovation in Sayfi Buhara’i’s Shahrashiib ghazals............ccccceeuene.e. 141

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI TABLE OF CONTENTS

1l The Great Tradition: The Ottoman and the Turkic gazel

Walter Andrews and Mehmet Kalpakii:

Gazels and the world:

some notes on the ‘occasional-ness’ of the Ottoman gazel..............cccoeeuveuennnne. 153
Selim Kuru:

Naming the beloved in Ottoman Turkish gazel:

The case of Ishak Celebi (d. 1537/8) ...vovivveeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 163
Michael Gliinz:
Betrachtungen zum “Indischen Stil” in der osmanischen Dichtung .................... 175

Tunca Kortantamer:

The function of metaphors in the relationship

between meaning and structure in the gazel pOem............cccvevvveeieerieenieenieenreennenns 185
Ali Fuat Bilkan:

Uber die “Sichtweisen” in Nabis Ghaselen und

des Dichters innovative Rolle in der Ghaselendichtung ............ccccceevverveninennenne. 197
Michael Reinhard Hess:

Interdisciplinary readings of Nasimi’s Turkic ghazals...........cccoccvevveveevevennenens 211

1V Migrations: The German Ghasel
Klaus-Detlev Wannig:

Deutsche Gaseldichtung, gattungsgeschichtlich ...........cccooevveiiiiiiiiniiniiie, 235
Judith Pfeiffer:

Goethe and Sa‘di: Christian Wurm’s interpretation

of “Selige Sehnsucht” revisited...........cooviviiiveieieriicieieceeceeeee e 259
Hartmut Bobzin:

Riickert as translator and imitator of Persian ghazal poetry .........ccceceeveeneenncnns 285
Gregor Schoeler:

August Graf von Platens Ghaselen .............ccoceviiiiinienieniecceeeeee s 295
Petra Kappert:

Die Ghaselen in August Graf von Platens orientalischer Dichtung ..................... 317
Indices

Index Of Proper NAMES ......c.cccvieciieiieiieie ettt 323
Index of Technical TEIMS......ccccevuiriririerienincceeieseeeetee e 331
SUDJECE INACK ...ttt sttt ees 335

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Der vorliegende Sammelband ist das Ergebnis eines Symposiums ,,Ghazal as
World Literature: The Ottoman gazel in Context” (,,Ghazal als Weltliteratur: Das
osmanische gazel im Kontext®), das vom 16.-18. Mai 1999, unterstiitzt mit For-
dermitteln der Deutschen Forschungsgemeinschaft, am Orient-Institut der Deut-
schen Morgenldndischen Gesellschaft in Istanbul stattfand. Es wurde angeregt
durch die in den neunziger Jahren allmdhlich wiederbelebte Erinnerung an das
Osmanische Reich, dessen siebenhundertjdhriges Griindungsjubildum im Jahre
1999 gefeiert wurde — ein Ereignis, das sich nicht nur in zahlreichen Publikationen,
sondern auch in kulturellen Veranstaltungen und nicht zuletzt in einer Bereicherung
des Musikalien-Marktes durch eine groB3e Zahl von Aufnahmen gesungener osma-
nischer gazels niederschlug. Fiir das Thema ghazal, oder tiirkisch gazel, das ja im
Zentrum der osmanischen Divan-Literatur und damit der dsthetischen Tradition als
solcher steht, war daher mit groBem Interesse seitens der tiirkischen Partner des
Orient-Instituts von vornherein zu rechnen. Voll Enthusiasmus erklarte sich der Di-
rektor des Research Centre for Islamic History, Art and Culture (Islam, Tarih, Sanat
ve Kiiltiir Arastirma Merkezi, IRCICA), Herr Professor Dr. Ekmeleddin Ihsanoglu,
selbst ein Vertreter tiirkisch-arabischer Diglossie-Kultur, zu einer Partnerschaft be-
reit. Auch der damalige Direktor des Goethe-Instituts, Kurt Scharf, beteiligte sich
spontan an der Initiative und stellte sein neu bezogenes reprasentatives Instituts-
domizil als Austragungsort fiir die Veranstaltung zur Verfiigung.

Was uns bei unserem Symposium besonders freudig iiberraschte, war die Prisenz
des ghazal allgemein und des gazel im besonderen im BewuBtsein der Teilnehmer
und Géste. Einzelne Sitzungen klangen aus in improvisierten Gedicht-Vortragen.
Das Mikrofon kreiste dabei nicht nur unter den Teilnehmern, sondern auch unter
den Horern aus dem Publikum. Ein Schatz auswendig gewulter klassischer Ge-
dichte ist bei modernen tiirkischen Literaturliebhabern offenbar noch haufiger vor-
auszusetzen als man es — angesichts der durch die einschneidende politisch-soziale
Entwicklung verschobenen Geschmacksgrenzen und die durch die Schriftreform
errichtenen technischen Barrieren, die zu einer gewaltsamen Trennung zwischen
osmanischer und tiirkischer Literatur gefiihrt hat — vermuten wiirde.

Es war gewiB} ein Gliicksfall, daf} die drei Organisatorinnen dieses Symposiums,
die in ihren Funktionen als Direktorin, Referentin bzw. Forschungsstipendiatin am
Orient-Institut Istanbul bemiiht waren, der Literatur einen angemessenen Raum zu
sichern, von ihrer fachlichen Ausrichtung her selbst Vertreter der drei wichtigsten
an der ghazal-Literatur beteiligten Sprachtraditionen waren: der arabischen, persi-
schen und osmanischen. Leicht konnte so ein Kreis von kompetenten Teilnehmern
gewonnen werden, die ein lebendiges Ensemble zur Neuinszenierung des ghazal
bildeten. Die Zusammenschau von literarischen Werken aus mehr als einer orienta-
lischen Sprachtradition war in der modernen Orientwissenschaft lange Zeit aufler

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIII VORWORT

Kurs, sie beginnt sich erst neuerdings wieder durchzusetzen; fiir das ghazal hatte
sie noch nicht stattgefunden. Immerhin konnte das 1993 an der School of Oriental
and Asian Studies (SOAS) in London abgehaltene Symposium zur gasida als An-
reiz dienen, das erstmals eine wichtige Literaturgattung iiber die Grenzen verschie-
dener Literatursprachen hinweg thematisiert hatte!. Die einzigartige Tatsache, daf3
mit dem ghazal ein nahdstliches Genre bis in die deutsche Literatur hinein gewirkt
hat, gab den Veranstaltern und Herausgebern die Moglichkeit, die Grenzen sogar
der nahostlichen Literatur hinter sich zu lassen und auch das deutsche Ghasel in
den Kreis der Betrachtung aufzunehmen.

Die Veroffentlichung des Bandes im Rahmen der Serie ,,Beiruter Texte und Stu-
dien — Tiirkische Welten® (jetzt ,,Istanbuler Texte und Studien®) wurde friith geplant,
sie lie} sich aus technischen Griinden aber erst jetzt verwirklichen. Der Direktor
des Orient-Instituts der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft, Professor Dr.
Manfred Kropp, und der Leiter des Orient-Instituts der Deutschen Morgenldndi-
schen Gesellschaft in Istanbul, Professor Dr. Claus Schonig, haben sich das Projekt
freundlicherweise zueigen gemacht und das Buch in die institutseigene Reihe auf-
genommen. Thnen sei fiir ihre Kooperation herzlich gedankt. PD Dr. Michael Hess,
ehemaliger Forschungsstipendiat am Orient-Institut Istanbul, hat {iber seinen ener-
gischen Einsatz bei der Endredaktion des Bandes hinaus eine englische Uberset-
zung zweier im Beitrag von Tunca Kortantamer diskutierter gazel/-Texte nachgelie-
fert und die Ubersetzung des Beitrags von Ali Fuat Bilkan iiberarbeitet.

Der Veranstaltung in Istanbul folgte ein zweites, thematisch weiter ausgreifen-
des, nun am Stammort des Orient-Instituts, in Beirut, abgehaltenes Symposium,
das unter dem Thema ,,Ghazal as World Literature — Transformations of a Literary
Genre™ stand. Die Beitridge zu der zweiten Veranstaltung, die bereits 2005 verof-
fentlicht wurden, beleuchten von den arabischen Anfiangen aus das gesamte Spek-
trum der literarischen Verbreitung des ghazal durch die Epochen und Kulturrdume.
Beide Bande komplementieren einander, doch mdchte der hier vorgelegte Band ein
Ereignis abbilden, das so nur in der Tiirkei stattfinden konnte, und als Tribut an die
osmanische Tradition, wo Literatur in beispielloser Weise um das gazel kreiste,
verstanden werden. Als Untertitel wurde daher ,,Von einer literarischen Gattung zu
einer Groflen Tradition. Das osmanische gazel im Kontext“ (,,From a literary genre
to a Great Tradition. The Ottoman gazel in context®) gewahlt2.

Die Beitrdge des Symposiums sind inzwischen in Druck erschienen, s. Sperl & Shackle
1996.

Leider konnten nicht alle Teilnehmer ihre Beitrdge zur Verdffentlichung bearbeiten. Die Liik-
ken wurden mit neu eingeworbenen Beitrdgen von Vahid Behmardi, Dominic Brookshaw,
Michael Hess, Anna Krasnowolska und Selim Kuru geschlossen. Der Beitrag von Tilman
Seidensticker war bereits in Asian Studies verdftentlicht. Er wird mit Genehmigung der Her-
ausgeber hier wieder abgedruckt. — Um die Eigenstandigkeit der Beitrdge zu bewahren, wur-
de auf eine Vereinheitlichung der Umschrift verzichtet.

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT IX

Ein besonderes Wort der Wiirdigung gilt an dieser Stelle zwei Kollegen unter den
Symposiumsteilnehmern: Mit Professor Dr. Tunca Kortantamer, der am 24. August
2002 einer heimtiickischen Krankheit erlag, hat die tiirkische Literaturwissenschaft
einen aullergewOhnlichen Menschen und hervorragenden Wissenschaftler verloren.
Tunca Kortantamer promovierte in Freiburg bei Hans Robert Roemer iiber den
Divan-Dichter Ahmed-i Da’1 und lehrte von 1976 bis zu seinem Tod an der Ege-
Universitit in Izmir. Zeit seines Lebens betonte er die Bedeutung der Anwendung
moderner Forschungsmethoden und komparatistischer Sichtweisen bei der Betrach-
tung der osmanischen Divan-Dichtung. Das Thema dieses Symposiums mit seiner
Betonung der universalen Aspekte eines Genres der Divan-Literatur hat ihn aus
diesem Grunde besonders angesprochen. Wir freuen uns, mit einem Beitrag aus
seiner Feder in diesem Band zur Bewahrung seines Andenken beitragen zu konnen.
Am 29.5.2004 wurde uns unsere Kollegin Petra Kappert (1945-2004) durch einen
unzeitigen Tod entrissen. Petra Kappert, Professorin fiir Turkologie an der Univer-
sitdt Hamburg, hat die osmanische und tiirkische Schone Literatur in herausragen-
der Weise gefordert. Mit ihrer Literaturen-iibergreifenden Studie, einer ihrer letzten
Arbeiten, mochten wir unseren Band beschliessen.

Der Band soll der eigentlichen Begriinderin des Orient-Instituts in Istanbul ge-
widmet sein, die von 1989-1994 mit der Leitung der damaligen ,,Ausweichstelle
des Orient-Instituts der Morgenlidndischen Gesellschaft in Istanbul“ die Basis fiir
das inzwischen — nach der uns 1997 endlich gewéhrten staatlichen Anerkennung der
Istanbuler Ausweichstelle als permanente Zweigstelle des Beiruter Instituts — so
lebendig nach auBlen strahlende Forschungsinstitut gelegt hat und die selbst eine der
in heutiger Zeit selten gewordenen intimen Kennerinnen osmanischer Literatur ist:

Erika Glassen

Ihr sei damit Dank und Anerkennung fiir Ihre Arbeit auf dem Gebiet der Vermitt-
lung nahostlicher und insbesonderer osmanisch-tiirkischer Literatur ausgedriickt.

Die Herausgeber

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783858506832-| - am 17.01.2026, 23:08:

. https:/www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =) rum—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geleitwort

Kurt Scharf

Sehr geehrter Herr Professor Thsanoglu, liebe Frau Professor Neuwirth,
meine sehr verehrten Damen und Herren,

im Namen des Goethe-Instituts bedanke ich mich fiir die Gelegenheit, gemeinsam
mit dem IRCICA und dem Orient-Institut der Deutschen Morgenlidndischen Ge-
sellschaft ein Symposium iiber ein so interessantes Thema erdffnen zu diirfen. Ich
komme — zwar nicht direkt, aber doch fast geradenwegs — von einem anderen
Symposium, das dem Thema des Eigenen und des Universellen bei Goethe ge-
widmet war, und ich freue mich, daB jetzt hier mit dem osmanischen Ghasel ein
Gegenstand behandelt wird, der sowohl etwas spezifisch Tiirkisches als auch Teil
der Weltliteratur ist. Ich benutze diesen Begriff um so lieber, als er ja bekannter-
mallen von dem Namenspatron des Instituts, das ich vertrete, gepragt worden ist.
Ich empfinde dieses Zusammentreffen als einen gliicklichen Zufall, insofern als es
den Austausch iiber den deutschen Beitrag wie denjenigen iiber die kulturellen Lei-
stungen unserer Partner aus aller Welt zu einem gemeinsamen Menschheitserbe
symbolisiert.

Auch das Ghasel ist so ein Stiick gemeinsamer Kultur aller Menschen. Aller-
dings taucht es in der deutschen Literatur verhdltnismaBig spét auf. Die Geschichte
der orientalisch-deutschen Literaturbeziehungen reicht sehr viel weiter zuriick,
namlich mindestens bis zu Wolfram von Eschenbach, also fast 800 Jahre. Das
Ghasel dagegen wird erst in den zwanziger Jahren des neunzehnten Jahrhunderts
unter dem EinfluB von Goethes west-6stlichem Divan von Riickert und Platen in
die deutsche Literatur eingefiihrt. Aber seitdem gehort es zur Poetik deutscher
Sprache, nicht nur der deutschen im engeren Sinne. Auch dem Schweizer Lyriker
Heinrich Leuthold z.B. oder dem 1881 in Wien verstorbenen Franz von Dingel-
stedt verdanken wir Ghaselen. Die Ghaselendichtung war eine Zeit lang so verbrei-
tet, dal Heine sich in seinen Reisebildern iiber diese Mode lustig macht. Er spottet
iiber die Ostlichen Poeten:

Von den Friichten, die sie aus dem Gartenhain von Schiras stehlen,
Essen sie zuviel, die Armen, und vomieren dann Ghaselen.

Dies hat indessen der Beliebtheit dieser Gedichtform wenig Abbruch getan. Noch
der westfilische Dichter und Verleger Max Bruns, der bis 1945 gelebt hat, und so-
gar der erst 1974 in Berlin verstorbene Lyriker Hanns Meinke schrieben Ghaselen.
Dall man das Ghasel indessen in der neueren deutschen Dichtung nur noch selten
findet, liegt an der allgemeinen Abkehr der deutschsprachigen Lyriker von Reim-
bindung und FuBordnung iiberhaupt. Das gilt iibrigens nicht nur fiir den deutsch-
sprachigen Kulturkreis, auch nicht nur fiir den Westen, sondern z. B. auch fiir Iran,

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XII KURT SCHARF

das mittelostliche Land, von dem wir Deutsche das Ghasel iibernommen haben.
Selbst die persischen Dichter schreiben keine Ghaselen mehr. Die grofite iranische
Dichterin der Neuzeit, Furligh Farrukhzad zum Beispiel, hat ein einziges Ghasel
verfaB3t, und selbst dafiir hat sie sich dann noch selbstironisch entschuldigt. Isma‘il
Khu’1, ein Dichter, von dem man sagt, er habe eine Briicke von Khurasan nach
Jush geschlagen oder weniger poetisch, aber dafiir allgemeinverstiandlicher ausge-
driickt, er habe eine Verbindung zwischen dem modernen freien Vers und den klas-
sischen Traditionen der persischen Lyrik gesucht, schreibt statt Ghaselen gazalvare
(Gedichte an Ghaselen statt). So ist das Ghasel vielleicht ein vergéngliches Zeug-
nis einer vergangenen Epoche der Dichtkunst. Lassen Sie mich deshalb gleichzei-
tig als Beispiel und als Nachruf ein deutsches Ghasel von August von Platen lesen,
das die Verginglichkeit zum Thema hat:

Der Strom, der neben mir verrauschte, wo ist er nun?
Der Vogel, dessen Lied ich lauschte, wo ist er nun?

Wo ist die Rose, die die Freundin am Herzen trug,

Und jener KuB, der mich berauschte, wo ist er nun?
Und jener Mensch, der ich gewesen, und den ich langst
Mit einem anderen Ich vertauschte, wo ist er nun?

Doch in allerjiingster Zeit ist eine Riickkehr zu strengen Versformen zu beobach-
ten. So habe ich etwa vor knapp zwei Wochen den Osterreichischen Lyriker
Schneidherr aus einem von ihm verfaten Sonettenkranz lesen horen. Vielleicht
steht also auch dem deutschsprachigen Ghasel eine Wiederauferstehung bevor.

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Foreword'

Ekmeleddin Thsanoglu

Honored Guests,

I would like to thank all of you for the interest you have shown in attending this
conference on the ghazal, an important poetic form in Oriental classical literature.
In addition, I would like to express my gratitude to the conference organizers for
having chosen such an interesting topic, and to the esteemed conference speakers,
who, I am confident, will convey valuable information on the subject of the ghazal.

As is known, the classical literature of the Orient is a literature brought into be-
ing by Islamic beliefs (which permeate its entire structure), Sufism, and Islamic
philosophy, as well as the customs, rituals and local components of various Is-
lamic countries. Today we cannot honestly claim to have reached the point at
which we can offer a satisfactory examination of the works of this literature and
give an overall evaluation. This is due both to the immense output of this literature
that covers a vast geographical area reflecting a variety of cultural, linguistic and
geographic differences, as well as the fact that the existing material is far more ex-
tensive than previously imagined, expressing a vast range of beliefs, customs, prac-
tices, enthusiasms and internal sensibilities of individuals of the East, interwoven
with national values. From this perspective, there are always surprises, and beyond
these surprises, newly-found beauty and horizons awaiting those who venture into
and explore Oriental classical literature. In order to understand the somewhat fatal-
istic, somewhat mystical, but always sensitive, enthusiastic and elegant expressions
of the Eastern artist, it is necessary always to keep in mind the social and political
restrictions that often influenced their broad imaginative worlds.

Among the various verse forms of this literature, such as the kasidah, mathnawi,
tarkib-band, tardji-band, kit ‘ah and rubdaf, it is the ghazal, the subject of this con-
ference, in which artists have generally shown the greatest interest and predilec-
tion. Neither in the kasidah’s descriptions, whose artistic concern is usually di-
rected toward some goal or purpose, nor in the mathnawi’s monotony, which relies
upon a single meter, nor in the particularities of any other verse form does one so
frequently and effortlessly encounter the sincerity, enthusiasm, simplicity and
charm of the ghazal. In this sense, the ghazal maintains a special place among the
types of lyrical work found in Eastern literature. Its brief compositions, which vary
between five to fifteen couplets, the possibility of writing ghazals in a great variety
of prosodic meter forms, and its rhyme scheme can be mentioned among the rea-
sons for this preference of the ghazal as a poetic form. But the real reason for the
abundant interest shown for the ghazal and for its significance is that the subjects

1 Translated from the Turkish by Paul Bessemer.

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

X1V EKMELEDDIN [HSANOGLU

depicted in this verse form are those nearest to the nature and passions of humans,
such as love, women and wine. Originally, the ghazal limited itself to these themes,
but remarkably it gradually developed and broadened to the point of also becoming
a vehicle for expressing a good number of philosophical, mystical, moral and other
subjects.

The most important factor which made it possible for the subject matter of the
ghazal to acquire great diversity over time was that it referred to the Qur’an,
Hadith, the biographies of the Prophet Muhammad and the various saints, Sufism,
eastern mythology and especially the Shahnama, or royal epics, which are the
primary sources for classical Eastern verse, along with the local elements found in
the areas where this literature spread. Through the ghazal form, artists expressing
themselves in this literature used this rich and varied material with a delicacy and
eloquence particular to the Eastern culture. Through this compact and pleasant
verse form, and through various descriptions, they brought to expression the feel-
ings that spring directly from the heart. While at first glance it might be thought
that these compositions, which draw their inspiration from the same sources and
employ the same form, tend to repeat and imitate one another, when closely exam-
ined, correctly evaluated and understood, it quickly becomes clear that each ghazal
possesses its own separate beauty and descriptive power.

It can be thought that the judgements given with regard to Eastern classical litera-
ture and the ghazal might be incomplete and misleading from a certain standpoint,
because in order to be able to carry out a satisfactory evaluation of the ghazal form
and works of Islamic literature, which were written in a number of languages, the
investigative methods must be clearly established according to the amount of mate-
rial requiring investigation as well as the character of the material itself. Merely
knowing the language or languages in which the material to be studied was written
will not be enough to solve the problem. Besides, even if we are only talking about
ghazals, the main problem is still one of determining the amount of material need-
ing to be examined. Up to now how many poets are there who have composed in
the ghazal form, and how many ghazals are there written by these poets? It is in-
deed very difficult to answer this question. Even if such assessments were made,
the study of all of the known material does not appear to be an easy task. Further-
more, this is not the purpose of this gathering. Rather, its main goal is to examine
this attractive verse form in the classic literature of the East from various perspec-
tives, and to assess the reasons why it continued to be attractive.

In the following couplets, Fuzili proclaims the importance of the ghazal:

Gazeldiir safd-bahg-1 ehl-i nazar

Gazeldiir giil-i bu-sitdn-1 hiiner

Delightful for insight and clarity, the ghazal
A fragrant rose of dexterity, the ghazal

Gazal-i gazel saydy dsan degiil
Gazel miinkiri ehl-i irfan degiil

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FOREWORD XV

‘Reciter of ghazals,” ‘tis a title hard-earned
Those who dismiss it, cannot be considered as learned

Gazel bildiiriir sdiriin kudretin

Gazel arturur ndzimun sohretin

The ghazal doth inform of the poet’s great skill
Likewise, bringeth fame to the composer’s quill

Goniil gergi es’ara ¢oh resm var

Gazel resmin it ciimleden ihtiyar

The heart is replete with images blest
But that of the ghazal, far above the rest

Ki her mahfiliin zinetidiir gazel

Hired-mendler san’atidur gazel

For it crowns all gatherings, regardless of season
This is the art of those who have wisdom and reason

Gazel di ki meshiir-i devrdn ola
Okumakda yazmakda dasan ola

Recite the ghazal, for its fame is abiding
A pleasure to read, painless in writing

Above, Fuzili describes the ghazal as “the rose in the garden of dexterity”, “the
measure of the poet’s skill”, and “the art of the intelligent”; elsewhere he depicts it
as “the very elusive gazelle”, stating that “those who would deny the ghazal cannot
possess knowledge.” As is clear from these descriptions, the ghazal is a type of
composition to which the poets of Eastern classical literature have attributed great
importance, and which they have seen as a touchstone of their ability as poets. It is
clear that the poets’ success in the ghazal form was generally taken into considera-
tion, both when giving biographical information about them and in the descriptions
found in the encyclopaedic writings about the poets (suard tezkireleri) which also
include assessments of their artistic ability. Consideration, in these assessments, of
whether or not the poet’s style was reflected in the ghazals he wrote is yet another
proof of the importance attributed to the ghazal.

I believe that the fact that the ghazal form even drew the interest of the great
German writer and poet Johann Wolfgang von Goethe, and that he published a
work in 1819 entitled Der West-éstliche Divan (Divan of West and East), in which
he takes up the ghazals of the famous 14"-century Iranian poet Hafiz-i Shirazi,
more for their content than for their structure and rhyme, and cites Eastern exoti-
cism among the sources of his lyrical inspiration, clearly indicates the importance
of the ghazal.

Furthermore, the fact that the ghazal is not only a verse form praised by the po-
ets of classical literature, but Turkish folk poets also write compositions in the
ghazal style, giving them such names as divdn, semai, kalenderi, and selis, which
they write in a variety of models, can be accepted as yet another proof of just how
influential and well loved a form of poetry the ghazal is.

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XVI EKMELEDDIN [HSANOGLU

Condensation of a complex unit of meaning in just one couplet is one of the
most important particularities of the ghazal. This characteristic forces the poet to
be very attentive and meticulous in composing the couplets that introduce the
ghazal, in basing it on a sound grammatical construction throughout the couplets,
and giving it a profound understanding and an artistic richness. This, too, can be
admitted as another reason for the ghazal being more popular than other verse
forms.

The esteemed scholars who are present here will no doubt explain at length that
the word ghazal is an Arabic word meaning “a passionate conversation with
women”. The poems in Arabic literature that match this description, even if not
called by this name, are found in the first sections of kasidahs, which are called
nasib and tashbib. These constructions, which passed from Arabic into Persian lit-
erature, gradually matured and broke off from the kasidah, thereby becoming
autonomous verse compositions in their own right and taking on the name ghazal.
They then spread to other lands, including Anatolia, where they were enriched and
beautified through the rich imagination and crisp and clever minds of the Turkish
poets. Once again, | believe that our speakers and discussants will provide fine as-
sessments of the ghazal, on the formal characteristics that differentiate it from
other verse forms, on the verse forms related to the ghazal, such as the tarbi,
tahmis, and tasdis, which all emerged from the ghazal, on the tradition of imitation
between ghazal composers, and other themes on which they worked.

Before concluding, I would like to add a few words about another aspect of the
ghazal: Its being used as lyrics in musical compositions. The following couplet is
by the 18th century poet Urfali Nabi, who established a school [of poetry] on the
basis of the hikemi (sagacious or philosophical) form:

Gazeli savt u makdmdt ile teshir etmek
Cengiler sekline koymak gibidir tdzeleri

To present a ghazal with musical swirls

Is like using fair maidens ’stead of dancing girls

The poet likens the musical accompaniment of ghazals with young and innocent
youth being forced to perform as dancers. Although he finds the setting of ghazals
to music wrong, we know that in the hands of able composers, a good number of
beautiful ghazals have been transformed into very enjoyable musical pieces. Of
course these ghazals were not originally penned with lyrical intent. The poets who
write ghazals are simply not like today’s lyricists who put words to music. Rather,
in this type of song, the musician is moved by a ghazal he encounters, and he then
clothes this piece of verse with a garment from the beautiful wardrobe of music.
This then proves once again that another aspect of the ghazal is that it possesses
enough lyricism and enthusiasm to inspire songwriters.

As for the ghazal that features in Turkish music and has long been heard and is
still heard in Turkish folk music, it is a feature that falls outside the framework of
the topics to be discussed here.

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FOREWORD XVII

The fact that a small but important part of Eastern classical literature is being
taken up and examined at a scholarly gathering of this kind can be seen as a start-
ing point for the comprehensive academic labors and research that need to be car-
ried out on this literature. For this reason, on behalf of IRCICA, I would like to ex-
press my joy that such a conference has been organized by our colleagues at the
German Orient Institute and Goethe Institute of Istanbul. Additionally, I would like
to extend my greetings to you all, and my most sincere thanks go once again to
those who are contributing their valuable knowledge to this gathering, and to you,
dear guests, who have honoured us with your attendance.

(Translated by Paul Bessemer)

https://dol.org/10.5771/6783856506932-| - am 17.01.2026, 28:08:05. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783858506832-| - am 17.01.2026, 23:08:

. https:/www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =) rum—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-I
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

