2. Von der Phanomenotechnik
zur Poetik des Raumes:
Gaston Bachelards Suche nach einer
rekurrenten Philosophie

2.1 Eine Immanenzphilosophie im Vollzug

Bachelards Biographie ist so ungewdhnlich, dass mir zum Einstieg einige Be-
merkungen zu seinem Lebenslauf unerlésslich erscheinen. So arbeitete er zu-
néchst als Postbeamter, absolvierte nebenberuflich und unterbrochen durch sei-
nen Militdrdienst im Ersten Weltkrieg ein Studium der Mathematik, Physik und
Chemie, war anschlieend als Lehrer titig und studierte parallel dazu Philoso-
phie. Im Jahr 1930 erhielt er einen Ruf an die Universitit von Dijon und wurde
schlieBlich im Jahr 1940, im Alter von 56 Jahren, auf den renommierten Lehr-
stuhl fiir Geschichte und Philosophie der Wissenschaften an die Pariser Sor-
bonne berufen.' Bachelard legt eine beachtliche Anzahl von zwei Dutzend Mo-
nographien vor, von denen sich ungefihr eine Hélfte mit epistemologischen Fra-
gestellungen, die andere Hilfte mit Studien zur Einbildungskraft befasst.”
Bachelards Art zu schreiben kann dabei als Philosophieren im Vollzug cha-
rakterisiert werden (vgl. dazu auch Kopper 1980: 175f.). So widmet er sich kon-
kreten Problemen der Physik und der Chemie, untersucht ausgewéhlte wissen-
schaftshistorische Zusammenhinge und spiirt bestimmten poetischen Bildern
nach. Obwohl seine Uberlegungen sehr wohl mit dem philosophischen Anspruch
auftreten, in der Arbeit an einem wirklichen Material eine Alternative zu dogma-

Diese biographischen Daten tibernehme ich weitgehend von Rheinberger 2007: 37.
2 Die Schriften Bachelards sind nur teilweise ins Deutsche iibertragen worden. Sofern
Ubersetzungen vorliegen, werde ich im Folgenden in wértlichen Zitaten auf diese zu-

riickgreifen und andernfalls das franzosische Original zitieren.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

tischem — mithin transzendentem — Philosophieren darzustellen, und obwohl er
permanent philosophische Fragestellungen aufgreift, expliziert und systema-
tisiert er seine eigene philosophische Position kaum. Angesichts dessen schligt
jiingst Sandra Pravica mit Blick auf den epistemologischen Strang seiner Uberle-
gungen vor, von einer ,tentativen Wissenschaftsphilosophie® (Pravica 2015) zu
sprechen. Gerade weil Bachelard wenig Auskunft {iber seine eigene philo-
sophische Position gibt, sondern vielmehr der Leserin seine Suche nach einer al-
ternativen Reflexionsperspektive vorfiihrt, positioniert er sich insbesondere
kaum dazu, wie sich seine epistemologischen und seine poetologischen Uberle-
gungen zueinander verhalten. Ich werde im Folgenden, iiber Pravicas Vorschlag
hinausgehend, herausarbeiten, dass beide Seiten des Werkes von Bachelard von
einer grundlegend immanenzphilosophischen Motivation geleitet sind. So nimmt
er mit den Wissenschaften und der Poetik keineswegs zufillig zwei Tatigkeits-
formen philosophisch in den Blick, an denen sich einschldgige immanente Refle-
xionsweisen aufzeigen lassen. Auch wenn dies in seinen Studien eher implizit
geschieht, so setzt er damit im Unterschied zu Rouse an einer dem wissenschaft-
lichen und poetischen Tun immanenten Reflexivitit an. Indem ich dies aufzeige,
schlage ich vor, Bachelards Projekt als Suche nach einer Philosophie, die ihren
Ausgang an praxisimmanenten, nicht genuin philosophischen Reflexionen
nimmt, zu begreifen. Da Bachelard seine eigene philosophische Position weder
als solche benennt noch sie explizit hoherstufig reflektiert, 14sst sie sich als eine
Immanenzphilosophie im Vollzug beschreiben.

Bachelards Suche nach einer immanenzphilosophischen Perspektive hebt mit
der Reflexion der Herausbildung der nachklassischen Physik an, deren revolutio-
nédre Entwicklung er im Verlauf seines naturwissenschaftlichen Studiums mitver-
folgen konnte. So erfolgte in dieser — durch seinen Kriegsdienst unterbrochenen
— Zeitspanne insbesondere Einsteins Formulierung der allgemeinen Relativitéts-
theorie im Jahr 1916 wie auch die rasante Entwicklung der Quantenphysik. Vor
dem Hintergrund dieser theoretischen Umwailzungen sucht Bachelard zundchst
nach einer Reflexionsweise, die dem wirklichen naturwissenschaftlichen Fort-
schritt gerecht wird. Sein Ansatz ist dabei insofern reizvoll, als er trotz eines
Fortschrittsoptimismus nicht in einen Wissenschaftspositivismus verfallt und er,
obwohl er die Historizitdt der Wissenschaften betont, keinen Relativismus pro-
klamiert. In der Reflexion auf das Neuartige an der nachklassischen Physik er-
weist sich auch fiir ihn ein essenzialistisches Verstindnis wissenschaftlichen
Wissens als obsolet. Im Unterschied zu Rouse sieht er aber vor dem Hintergrund
der Anschaulichkeitsproblematik in einem Unmittelbarkeitsdenken keine gang-
bare Alternative. Denn was die moderne von der klassischen Physik grundlegend
unterscheidet, ist, dass sie in ihrer spezifischen Form der begrifflichen und expe-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 177

rimentaltechnischen Vermittlung Erfahrungen jenseits der Anschaulichkeit ver-
wirklicht. Im Unterschied zu Hahn, der, wie wir in Kapitel 1.3 gesehen haben,
die Uberwindung der Anschaulichkeit im mathematischen Denken verortet,
identifiziert Bachelard also zunidchst die ,,mit Instrumenten arbeitende Wissen-
schaft als ein Transzendieren der auf der natiirlichen Beobachtung beruhenden
Wissenschaft (Bachelard PhN: 24). Sie bricht mit dem Modus der Anschaulich-
keit (vgl. Bachelard RA: 102f.), der sowohl die klassische Physik als auch die
Alltagserfahrung prigt (vgl. Bachelard E: 19f.). Diesen Kerngedanken des epis-
temologischen Bruchs sucht Bachelard sodann fiir eine allgemeine Formbestim-
mung von Wissenschaftlichkeit fruchtbar zu machen. So folgert er rekonstrukti-
onstheoretisch in der Reflexion auf die historische Herausbildung wissen-
schaftlicher Erkenntnisse, dass

»-wissenschaftliche Objektivitét allererst moglich [wird], wenn man mit dem unmittelbaren
Gegenstand gebrochen, wenn man der Verfiihrung der ersten Wahl widerstanden, wenn
man die Gedanken, die aus der ersten Beobachtung entstehen, aufgehalten und ihnen wi-
dersprochen hat* (Bachelard E: 134).

Damit ist der epistemologische Bruch gerade nicht als ein einmaliger Akt zu ver-
stehen, der eine Praxis endgiiltig als eine wissenschaftliche konstituiert. Viel-
mehr zeichnet sich die Form der Wissenschaftlichkeit durch permanentes episte-
mologisches Brechen aus. So entstehe ,,[jJede neue Wahrheit [...] trotz gegenldu-
figer Evidenz, jede neue Erfahrung trotz des unmittelbar Gegebenen* (Bachelard
NWG: 12). Eine Praxis als wissenschaftliche zu bestimmen, heifit dann, an ihr
eine Reflexion bisheriger Gegenstandsvermittlungen aufzuzeigen. Jede neue wis-
senschaftliche Erkenntnis ldsst sich dann also rekurrent als ein epistemologischer
Bruch mit dem vormals Evidenten bestimmen. Eine solche reflexive Formbe-
stimmung kann Rouse im Rahmen seines faktiven Praktikenverstindnisses und
des damit einhergehenden Unmittelbarkeitsdenkens freilich nicht treffen.

In Bachelards Konzeption des epistemologischen Bruchs kommt auch der
immanenzphilosophische Leitgedanke der (relativen) Autonomie der wissen-
schaftlichen Erkenntnisproduktion zum Ausdruck: Gerade weil die Wissenschaf-
ten in der Reflexion auf ihre Erkenntnismittel permanent die Grenzen des bisher
Erkennbaren transzendieren, lassen sich diese nicht apriorisch festschreiben. Ge-
gen ein essenzialistisches Verstdndnis wendet Bachelard dementsprechend ein,
dass sich bisherige Erkenntnisgrenzen ohnehin ausschlielich rekurrent, nach-
dem sie bereits mit wissenschaftlichen Mitteln iiberschritten wurden, sinnvoll
bestimmen lassen (vgl. Bachelard CFE: 71f.).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Damit bahnt Bachelard den Weg zu einer Reflexion auf die Mittel wissen-
schaftlicher Forschung. Denn wenn er die moderne Physik und Chemie rekon-
struiert als ,,Wissenschaften [...], in denen das Instrument die notwendige Ver-
mittlung bildet, um ein wahrhaft instrumentiertes Phédnomen zu erforschen, das
als Gegenstand einer Phinomenotechnik bezeichnet ist* (Bachelard E: 123),
dann folgert er daraus keineswegs, dass die klassischen Wissenschaften, wenn
sie im Modus der Anschaulichkeit arbeiteten, einen unmittelbaren Zugang zur
natiirlichen Welt gehabt hitten.” Vielmehr sei es ihnen im Modus der Anschau-
lichkeit nicht gelungen, hoherstufig auch auf die begrifflichen Mittel, die ihnen
ihre Gegenstidnde vermittelten, zu reflektieren. Solche impliziten begrifflichen
Vermittlungsmomente werden nunmehr rekurrent explizit, nachdem sie inner-
wissenschaftlich iiberwunden wurden: Die Annahme der dinglichen Gliederung
der Welt, die Annahme der Bestindigkeit von Dingen, ein absolutes Raumver-
stindnis, eine abbildtheoretische Auffassung wissenschaftlicher Erfahrung etc.
Gerade weil Bachelard wissenschaftliches Tun stets als doppelt reflexiven Akt
begreift, erscheinen

»im Erkenntnisakt selbst, in seinem Innersten, [...] — aufgrund einer Art funktioneller
Notwendigkeit — Trigheit und Verwirrung. Dort werden wir [rekurrent; K.T.] Ursachen
fiir Stagnation oder sogar Regression aufzeigen, dort die Tragheitsursachen aufdecken, die

wir Erkenntnishindernisse nennen werden.” (Bachelard BWG: 46)

Rekurrent 1dsst sich dann ,,ein wissenschaftlicher Gedanke [als] eine bewaltigte
Schwierigkeit, ein liberwundenes Hindernis* (Bachelard BWG: 52) bestimmen,
in anderen Worten: als ein epistemologischer Bruch. Die Form, in der insbeson-
dere die nachklassische Physik vormalige Erkenntnishindernisse {iberwunden
habe, sucht Bachelard dann mit dem Terminus der Phdnomenotechnik zu erfas-
sen.

Im Unterschied zur anschaulichen Erfahrung, die nicht zureichend auf ihre
begrifflichen Mittel zu reflektieren vermag, sucht ndmlich die Phinomenotech-
nik danach, die forschungsleitenden Begriffe zu realisieren. So (re-)produziert
sie, erstens, in theoriegestiitzter Weise ihre Forschungsmittel, welche Bachelard
deshalb auch als ,reifizierte Theoreme* (Bachelard E: 20) bezeichnet. Zweitens

3 Insofern ist die Diagnose, die klassische Physik hitte im Modus der Anschaulichkeit
operiert, nicht als historische Aussage dahingehend misszuverstehen, diese hétte keine
experimentaltechnischen Mittel gebraucht. Dies wére faktisch schlichtweg falsch.
Vielmehr soll dies heiflen, dass die klassische Physik ein anderes Verhéltnis zu ihren

Forschungsmitteln eingenommen hat.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 179

realisiert sie mithilfe dieser Forschungsmittel begrifflich bestimmte Forschungs-
gegenstinde als experimentelle Phidnomene. Wenn also insbesondere die moder-
ne Physik an Gegenstéinden arbeitet, die sich wie bspw. ein Elektron allererst
mithilfe komplexer experimentaltechnischer Apparate darstellen lassen, dann
muss sie in eminenter Weise erstens auf ihre Forschungsmittel reflektieren und
zweitens auf die Form der Gegenstindlichkeit ihrer Gegenstinde. Sie transzen-
diert damit reflexiv den Modus der Anschaulichkeit (Bachelard PhN: 24), in
welchem Gegenstinde ausschlieBlich in Form gegebener Dinge erscheinen. In
anderen Worten, sie reflektiert in spezifischer Weise auf ihr wissenschaftliches
Tun als experimentelles Erzeugen von Phidnomenen und eben jene immanente
Reflexion ihres Tuns zeichnet ihre Produkte als Erkenntnisse aus.

Und so sucht Bachelard in der Bestimmung des wissenschaftlichen Erkennt-
nisprozesses als Phidnomenotechnik nach einer Vermittlungsperspektive zwi-
schen Subjektivismus und Objektivismus, zwischen klassischem Rationalismus
und Empirismus. In anderen Worten, es ist sein Ziel, den erkenntnistheoretischen
Dualismus aufzubrechen, indem er eine Reflexionsperspektive im Ausgang des
Prozesses der Produktion von wissenschaftlichen Gegensténden als Phdnomenen
einnimmt (vgl. Bachelard E: 137f.). Objektivitdt kann dann nicht als substanziel-
le Eigenschaft einer Erkenntnis begriffen werden, sondern bezeichnet den Modus
eines Objektivationsprozesses (vgl. Bachelard E: 37), d.h. eine Formbestimmung
an wissenschaftlichen Praxen der Gegenstandskonstitution. Ebenso wie auch der
Gegenstand wissenschaftlicher Forschung nicht gegeben ist, sondern produziert
wird, so verdndern sich mit jedem neuen epistemologischen Bruch dann auch die
begrifflichen Bedingungen kiinftiger Forschung. Und so bedeute ,,[e]ine Entde-
ckung auf der objektiven Seite [...] unmittelbar eine Korrektur auf der subjekti-
ven. Wenn das Objekt mich lehrt, verdndert es mich* (Bachelard BWG: 357).

Waihrend Bachelard zunéchst in der phdnomenotechnischen Realisierung die
Uberwindung von Erkenntnishindernissen sucht, welche er auf einen unreflek-
tierten Eingriff der Einbildungskraft zuriickfiihrt, verschiebt sich sein Interesse
zunehmend hin zu einer Analyse aufler- und vorwissenschaftlicher Vorstellun-
gen. Wie ich spéter in diesem Kapitel aufzeigen werde, bildet dies den Aus-
gangspunkt seiner poetologischen Uberlegungen, die ich als Fortfilhrung seiner
Suche nach einem Formunterschied zwischen auBlerwissenschaftlicher und wis-
senschaftlicher Erfahrung begreife. Dass es Bachelard nicht zureichend gelingt,
diesen Unterschied rekonstruktionstheoretisch zu bestimmen, fuf3t, wie ich eben-
falls zeigen werde, auf seiner spezifischen und mitunter durchaus problemati-
schen Formbestimmung der Phdnomenotechnik. Um diese Formbestimmung als
systematischen Fallstrick einer immanenzphilosophisch ambitionierten Argu-
mentation zu identifizieren, rekonstruiere ich in einem ersten Schritt die Uberle-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

gungen, aus denen heraus er angesichts der Anschaulichkeitsproblematik wissen-
schaftliche Gegensténde als hergestellte Phdnomene statt als Dinge zu begreifen
vorschldgt. Im Anschluss daran zeige ich auf, dass sein vermittlungstheoretisch
ambitionierter Versuch der Umbestimmung des Phdnomenbegriffs bereits pro-
blematische konstitutionstheoretische Ziige tragt. Diese werde ich sodann mit
seinen immanenzphilosophischen Uberlegungen zu epistemischen Regionen
konfrontieren. Systematisch problematisiere ich dann, dass seine Konzeption der
Phénomenotechnik auf einem konstitutiven Primat des Denkmdglichen beruht,
dessen paradigmatische Form er in der modernen Mathematik findet. Struktur-
analog zu Rouse finden wir damit bei Bachelard eine konstitutionstheoretische
Auffassung von Mdglichkeiten als Kipppunkt einer immanenzphilosophisch mo-
tivierten Argumentation vor. Dass Bachelard ahnt, dass dieser Vorschlag in ei-
nem erkenntnistheoretischen Idealismus miindet, den er ja liberhaupt nicht anvi-
sierte, leitet meine anschlieBende Rekonstruktion seiner poetologischen Uberle-
gungen an. Denn im Unterschied zu seiner letztlich — und entgegen seiner ver-
mittlungstheoretischen Ambition — auf einen Primat des Denkmdglichen zuriick-
fallenden Bestimmung der Phdnomenotechnik sucht er in der Poetologie, den
Rezeptionsprozess eines dichterischen Bildes im Ausgang des wirklich gelebten
Aktes der Subjekt-Objekt-Vermittlung zu begreifen.

2.2 Technisch vermittelte Phanomene statt Dinge:
Die Form naturwissenschaftlicher
Gegenstandsverhiltnisse

Mit dem Begriff der Phdnomenotechnik sucht Bachelard also zundchst die spezi-
fische Form naturwissenschaftlicher Gegenstandsverhéltnisse in der Reflexion
der ,,wissenschaftliche[n] Wirklichkeit* (Bachelard NWG: 11),4 des wirklichen
wissenschaftlichen Tuns zu bestimmen. So markiert seine Thematisierung von
wissenschaftlichen Gegenstéinden als experimentaltechnisch realisierten Phéno-
menen auch terminologisch eine Unterscheidung von einem dinghaften Gegen-
standsbegriff. Methodisch dient ihm dies insbesondere dazu, die impliziten be-
grifflichen Voraussetzungen alltagsweltlicher und klassisch wissenschaftlicher
Gegenstandsbeziige im Modus der Anschaulichkeit zu explizieren. Werden diese
nidmlich unreflektiert auf moderne wissenschaftliche Gegenstandsbereiche iiber-

4 Rheinberger schligt vor, den in der Ubersetzung mit ,,die wissenschaftliche Wirklich-
keit“ wiedergegebenen franzosischen Ausdruck ,,le réel scientifique™ treffender mit

,.das Wissenschaftswirkliche* ins Deutsche zu {ibertragen (vgl. Rheinberger 1992: 9).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 181

tragen, dann laufen sie Gefahr, wissenschaftliche Erkenntnisse zu behindern.
Oder wie Rouse dies ausdriickt, sie wiirden die Fortschreibung wissenschaftli-
cher Praxen in arbitrdrer Weise beschranken (vgl. Rouse 2002: 3f.).

Die Pointe Bachelards ist, dass die modernen Naturwissenschaften als Phé-
nomenotechniken immanent sowohl die alltagsweltlichen als auch die klassisch
wissenschaftlichen Gegenstandsverhiltnisse transzendiert haben. Dies bezeich-
net Bachelard als epistemologischen Bruch mit dem Reismus, der Auffassung,
die Welt bestehe aus individuierten, zu einem bestimmten Zeitpunkt eindeutig
lokalisierbaren, bestidndigen Dingen (vgl. Bachelard E: 62f.). Wie wir eindriick-
lich im Kontext der Anschaulichkeitsproblematik gesehen haben, werden bei-
spielsweise die Elektronen als Gegenstinde der Mikrophysik, je nach Aufbau
des Experiments als Phdnomene gegensténdlich, die sowohl auf Wellen- als auch
auf Teilcheneigenschaften schlieBen lassen. Wenn nun also in den Experimental-
praxen der Quantenphysik die Forschungsgegenstinde nicht als Dinge, aber
dennoch in einer anderen Form, némlich als Spuren experimentaltechnischer Ef-
fekte gegensténdlich werden, dann bedeutet dies, dass Gegenstindlichkeit nicht
prinzipiell auf die Ding-Form reduzierbar ist. Die Gegenstandlichkeit als Ding
ist damit nur eine spezifische Form von Gegenstiandlichkeit, die mitunter fiir die
Gegenstédnde unserer alltagsweltlichen, auBerwissenschaftlichen Erfahrung zu-
treffen mag, keineswegs aber zur Form jeder moglichen Erfahrung erhoben wer-
den kann. Und dennoch haben die klassischen Naturwissenschaften, die klassi-
sche Logik und Erkenntnistheorie in weiten Teilen die Reduktion von Gegen-
stindlichkeit auf die Dingform reproduziert:

,,Nun scheint es aber zuzutreffen, dafl die Physik des beliebigen Objektes, die sowohl die
Grundlage der aristotelischen Logik wie auch die Basis der transzendentalen Logik stellt,
die Physik eines Objektes ist, welches eine spezifische Eigenschaft bewahrt hat. [...] Grob
gesagt, liegt sie darin, da3 das Objekt jeder iiblichen Erkenntnis das Spezifische der Loka-
lisierung der euklidischen Geometrie bewahrt; soweit fiir die &ulere Empfindung; es be-
wahrt auch die spezifische Eigenschaft der Substanz. Es steht im vollen Ubereinklang mit
der Feststellung ,Das Schema der Substanz ist die Beharrlichkeit des Realen in der Zeit*,
soweit fiir die innere Empfindung.“ (Bachelard PhN: 125; Herv. 1.0.; Bachelard zitiert
hier Kant KrV B 183, 1974: 191)

Auch wenn sich Logik und transzendentale Erkenntnistheorie apriorisch wahnen,
dann verallgemeinerten sie doch in unreflektierter Weise alltagsweltliche Gegen-
standsverhdltnisse. Der Bruch mit diesen sei erst den modernen Naturwissen-
schaften und nicht der reinen Philosophie gelungen. Uber Plessner hinausge-
hend, der ebenfalls an dem nunmehr in die Krise geratenen klassischen Naturbild

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

die transzendente Voraussetzung der dinglichen Gliederung der Welt nachweist,
rekonstruiert Bachelard das dingbezogene Denken zudem als Grundlage fiir die
Substanzialisierung von Erkenntnisgegenstinden. Substanzialisierung bedeutet
hier in erster Linie, Dinge als rdumlich lokalisierbare und in zeitlicher Hinsicht
bestdndige Triger von Eigenschaften zu verstehen (vgl. Bachelard PhN: 126,
EE: 3). Nun ist aber ein quantenphysikalisches Teilchen nicht in diesem Sinne
als ein substanzielles Ding begreifbar. Denn wenn im Sinne der Heisen-
berg’schen Unbestimmtheitsrelation gilt, dass zwei kanonisch konjugierte Gro-
Ben eines Teilchens wie etwa sein Ort und sein Impuls zu einem gegebenen Zeit-
punkt nicht mit beliebiger Genauigkeit bestimmt werden koénnen, die Exaktheit
der Lokalisierung also auf Kosten der Genauigkeit der Impulsbestimmung geht,
dann kann die Gewissheit einer Aussage iiber den Impuls eines Teilchens nicht
darauf beruhen, dass der Impuls einem vorgédngigen, lokalisierbaren und indivi-
duierbaren Teilchen-Ding als Eigenschaft zugeschrieben wird, wie dies ein ding-
bezogenes Denken von Gegenstandlichkeit erfordere (vgl. Bachelard EE: 5). Mit
den Quantenphénomenen zeichneten sich stattdessen gegeniiber dem klassischen
dingbezogenen Denken ,,andere Objekte ab, die, was sie betrifft, nicht stabili-
sierbar sind, die in Ruhestellung keine Eigenschaft und keine begriffliche Be-
stimmung hétten” (Bachelard PhN: 129). Wenn es nun insbesondere der Quan-
tenphysik gelingt, solche Gegenstinde jenseits der Ding-Form zu bestimmen und
theoretisch und experimentell zueinander in Bezug zu setzen, dann

,verhilt es sich so, daf die zeitgendssische Wissenschaft die Phdnomene und nicht die
Dinge erkennen will. Sie ist nicht im geringsten dingbezogen. Das Ding ist lediglich ein
bestimmtes Phdnomen. Daraus ergibt sich eine Umkehrung der Komplexitit: die Objekte
miissen als wesentlich in Bewegung aufgefafit werden und es ist nach den Bedingungen zu
forschen, unter denen sie als in Ruhestellung betrachtet werden kdnnen, d.h. gleichsam als
Objekte, die im Raum der Anschauung erstarrt sind. Die Objekte sind nicht mehr wie frii-
her als von Natur aus in Ruhestellung zu konzipieren — wie es fiir die Dinge zutraf — und
es ist nicht mehr danach zu fragen, unter welchen Bedingungen sie sich bewegen konnen.*
(Bachelard PhN: 128)

Und so erfordert das Verstdndnis der Quantenphdnomene, ebenso die sprachli-
chen Mittel, mit denen wir sie beschreiben, zu liberdenken. Denn auch die Gram-
matik unserer Alltagssprache verleitet uns dazu, Bewegung stets als akzidenziel-
les Attribut eines Dinges zu denken. Indem ihre Syntax eine Einteilung in gram-
matikalisches Subjekt und Pridikat erfordert, suggeriert sie, das grammatikali-
sche Subjekt finde in einem substanziellen Ding in der Welt eine Entsprechung
und sei loslosbar von seinem Wirken, welches im grammatikalischen Pradikat

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 183

ausgedriickt wird. Im substanzialistischen Denken wird also das Ding von sei-
nem Wirken getrennt. Auf der Ebene der Quantenphédnomene hingegen miisse
von einer ,,Verschmelzung zwischen Akt und Sein, zwischen Welle und Teil-
chen (Bachelard E: 17) ausgegangen werden, die in der Grammatik der Alltags-
sprache kaum formuliert werden kann. Stattdessen sei in der Syntax der Quan-
tenphysik

,.das Substantiv von nun an zu schlecht definiert, um weiterhin den Satz zu regieren. Es ist
also nicht mehr das Ding, das uns direkt unterrichten konnen wird, wie es der empiris-
tische Glaube verkiindet hatte. Die Kenntnis eines ultramikroskopischen Gegenstandes
wird nicht mehr dadurch erweitert werden konnen, dal3 er isoliert ist.“ (Bachelard E: 17;
Herv. 1.0.)

Um dieser Verschrankung von Gegenstand und seiner Wirkung gerecht zu wer-
den, zieht Bachelard den Begriff des Phdnomens heran.

2.3 Der Phanomenbegriff der Phanomenotechnik

Wenn Bachelard Naturwissenschaften als Phanomenotechniken bestimmt, dann
rekurriert er nicht zuféllig auf den Terminus des Phénomens, der sowohl im
Kantianismus als auch in der Phdnomenologie philosophisch wirkméchtige be-
griffliche Priagungen erfahren hat. So greift Bachelard den Terminus des Phédno-
mens auf, verdndert allerdings dessen Bedeutung. Denn der klassische Phéno-
menbegriff, sowohl bei Kant als auch bei Husserl, bezieht sich auf die Weise, in
der dem Bewusstsein Gegensténde erscheinen. Phinomene sind dann also nicht
als Tatsachen in der Welt, sondern als Gegenstéinde des Bewusstseins zu begrei-
fen.’ Im Sinne des deutschsprachigen Ausdrucks ,,Erscheinen vereint der Phi-

5 Vgl. insbesondere Husserl zur phdnomenologischen Reduktion: ,,Hat der natiirliche
Mensch (darin das Ich, das letztlich zwar transzendental ist, aber davon nicht weif3)
eine in naiver Absolutheit seiende Welt und Weltwissenschaft, so hat der seiner als
transzendentales Ich bewufit gewordene transzendentale Zuschauer die Welt nur als
Phianomen, das sagt als cogitatum der jeweiligen cogitatio, als Erscheinendes der
jeweiligen Erscheinung, als bloBes Korrelat. Wenn die Phdnomenologie Bewul3tseins-
gegenstande thematisch hat, und welcher Art immer, ob reale oder ideale, so hat sie
diese nur als Gegenstdnde der jeweiligen Bewultseinsweisen; die Beschreibung, die
die konkret-vollen Phanomene der cogitationes erfassen will, muf3 bestédndig von der

gegenstiandlichen Seite auf die BewuBtseinsseite zuriickblicken und die hier durchgén-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

nomenbegriff damit die Konnotationen von ,,sich zeigen* und ,,erscheinen®, von
Sein und Schein® (vgl. Husserl 1963: 7f.) und verweist auf die dreistellige Rela-
tion, dass jemandem (bzw. einem Bewusstsein, der Sinnlichkeit etc.) [Subjekt]
etwas [Objekt] als etwas [Phédnomen] erscheint. In diesem klassischen Sinn des
Phinomens tritt also die Objektseite, indem sie sich einem Subjekt als Erschei-
nung zeigt, aktivisch auf. Das Subjekt empfangt das Phdnomen rezeptiv, welches
als Erscheinung zwar die Prigemale subjektiver (als transzendental gesetzter)
Bedingungen trdgt. Das Subjekt tritt allerdings in dieser Relation zundichst nicht
als aktives auf und die Vermittlung zwischen aktivischen und passivischen Mo-
menten am Erkenntnisakt kann dann kaum bestimmt werden. In Auftakt I zur
Krise der Anschaulichkeit habe ich dies als Grundproblem des kantischen Dua-
lismus aufgezeigt.

Wenn Bachelard demgegeniiber von Phdnomenotechnik spricht, bestimmt er
das Phinomen im Unterschied zur klassischen Ausdeutung gerade nicht als blof3
rezeptiv empfangenes, sondern als Resultat eines bestimmten Tuns. Insofern
Bachelard also das Phdnomen im Ausgang des Prozesses seiner technischen In-
struktion bestimmt, legt er eine vermittlungstheoretische Uberwindung des Sub-
jekt-Objekt-Dualismus frei. Mit der Reflexion des wirklichen experimentaltech-
nischen Vermittlungsprozesses richtet er sich in erster Linie gegen ein — zugege-
benermafen polemisches — Bild der Husserl’schen Phinomenologie.’

gig bestehenden Zusammengehdrigkeiten verfolgen.” (Husserl, Pariser Vortrige 1963
[1929]: 16; Herv. 1.0.)

6 Ein wesentlicher methodischer Ausgangspunkt der Phdanomenologie Husserls ist es
dann, sich einer Beurteilung hinsichtlich ,,Sein“ oder ,,Schein® zu enthalten (Husserl
1963: 8).

7  So wird aus seinen polemischen Abgrenzungsversuchen zur Phinomenologie vor dem
Jahr 1957 deutlich, dass Bachelard sich, im Unterschied zu insbesondere Jean Ca-
vaillés und Alexandre Koyré, allenfalls oberfldchlich mit den Schriften Husserls be-
fasst hat. Zu vermuten ist, dass sich in Bachelards Bild der Phinomenologie in erster
Linie eine aus zweiter Hand vermittelte Lesart der Pariser Vortrdge (Husserl 1963)
niederschldgt. So setzt eine umfénglichere Husserl-Rezeption in Frankreich erst mit
dem Erscheinen franzdsischsprachiger Ubersetzungen ab den 1950er Jahren ein. Dass
Gaston Bachelard im Unterschied zu seinen vorherigen — im polemischen Duktus ver-
bleibenden — Abgrenzungen in der 1957 erscheinenden Poetik des Raumes (PE) erst-
mals affirmativ auf die Phdnomenologie Bezug nimmt, hingt vermutlich nicht zuletzt
damit zusammen, dass die Epistemologin und Tochter von Gaston Bachelard, Su-

zanne Bachelard, im gleichen Jahr ihre franzosische Ubersetzung von Husserls Trans-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 185

So ist es das Ziel des friihen Husserls, die philosophische Phdnomenologie
als strenge Wissenschaft (Husserl 2009 [1911]) zu betreiben, um ein transzen-
dentalphilosophisches Begriindungsprojekt vorzulegen. Wissenschaftliche Stren-
ge erreiche die Phanomenologie ,,durch Riickgang auf die Sachen oder die Sach-
verhalte selbst in urspriinglicher Erfahrung und Einsicht* (Husserl 1963: 6). Die
Sachen selbst im Sinne Husserls meinen dann keineswegs das Ding an sich im
Sinne Kants, sondern vielmehr eine Gegensténdlichkeit fiir uns. Die Phinomeno-
logie Husserls nimmt also methodisch ihren Ausgang von der Wirklichkeit gege-
bener Phdnomene,

,von dem, was vor allen Standpunkten liegt: von dem Gesamtbereich des anschaulich
und noch vor allem theoretisierenden Denken selbst Gegebenen, von alledem, was man
unmittelbar sehen und erfassen kann [...]. Wir lassen uns in der Tat durch k eine Autori-
tat das Recht verkiimmern, alle Anschauungsarten als gleichwertige Rechtsquellen der Er-
kenntnis anzuerkennen — auch nicht durch die Autoritit der ,modernen Naturwissen-
schaft®.* (Husserl 1950 [1913]: 46; Herv. i.0.)

Wenn Bachelard demgegeniiber die Produktion experimenteller Phdnomene be-
reits als ein reflexives Tun rekonstruiert, welches der Form nach mit der ge-
wohnlichen Erfahrung® bricht und wenn Bachelard nach einer Reflexionsper-
spektive sucht, die der Wirklichkeit der wissenschaftlichen Erkenntnisprodukti-

zendentaler und formaler Logik verdffentlicht und zugleich die Anschlussfahigkeit
von Phinomenologie und Epistémologie aufzeigt (vgl. Waldenfels 2010: 3891f.).
Angesichts dessen geht es mir im Folgenden nicht darum, Bachelards Bild der Phéno-
menologie auf seine Angemessenheit hin zu liberpriifen, sondern vielmehr die charak-
teristischen Ziige seiner epistemologischen Uberlegungen aus seinen Abgrenzungsbe-
mithungen heraus nachvollziehbar zu machen. Zu diesem Zweck tibernehme ich weit-
gehend das Bild, das Bachelard von der Phinomenologie zeichnet und beziehe es auf
einschldgige Passagen, vorrangig aus den Pariser Vortrigen, verweise aber ausdriick-
lich darauf, dass dieses durchaus Verzerrungen aufweist (siche dazu ausfiihrlicher:
Waldenfels 2010: insb. 363ff., 380ff.).

8 Bachelard spricht von ,,connaissance vulgaire®, ,,connaissance commune” oder ,,expé-
rience commune” (Bachelard RA: 102). Die gewdhnliche Erfahrung stiitzt sich auf die
Sinnlichkeit, die sie als unmittelbar wihnt (vgl. Bachelard RA: 113). Als Erkenntnis-
hindernis bestimmt, spricht Bachelard sie auch als erste Erfahrung, als ,,die sogenann-
te konkrete und reale, natiirliche und unmittelbare Erfahrung™ (Bachelard BWG: 39)

an. Erste, unmittelbare und gewdhnliche Erfahrung gehen fiir ihn also ineinander iiber.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

on gerecht wird, dann nimmt es nicht wunder, dass er diesen programmatischen
Ausgangspunkt der Phanomenologie Husserls fundamental kritisiert:

,,Unabldssig behauptet der phanomenologische Philosoph, es sei die Riickkehr zum Ding
selbst von Noten. An welches Ding, an welchen Gegenstand der Wissenschaft konnte man
sich aber halten, wenn die szientifische Kultur gerade eine Loslosung von den ersten Ge-
genstinden verwirklicht? (Bachelard E: 78f.)°

Gerade weil die wirklichen Praxen der zeitgendssischen Wissenschaften ihre Ge-
genstidnde nicht in blo rezeptiv gegebenen Erscheinungen finden, sondern sie
ihre Gegensténde allererst experimentaltechnisch produzieren; gerade weil diese
doppelt reflexive experimentaltechnische Vermittlung die Form der wissen-
schaftlichen Erkenntnisproduktion ausmacht, kdnne eine so gelesene Phdnome-
nologie Husserl’scher Pragung der ,,wissenschaftliche[n] Wirklichkeit* (Bache-
lard NWG: 11) nicht Rechnung tragen. So produzieren moderne empirische Wis-
senschaften freilich nicht irgendwelche beliebigen Effekte, sondern ihnen geht es
im Experimentieren um die Bestimmung der Bedingungen dieser Effekte. Sie
suchen also mit dem Gelingen der experimentellen Darstellung ihre theo-
retischen Erkldrungsstrategien zu begriinden (vgl. Bachelard E: 75) und damit
bestimmt sich das Experimentieren als doppelt reflexives Tun. Es sucht Erklé-
rungen, die besser sind als die vorherigen, ,,[d]enn schlieBlich bedeutet die Tiefe
an Objektivitdt, wie die zeitgendssische Wissenschaft sie erforscht, bei jeder
Entdeckung eine Ausweitung der Rationalitdt (Bachelard E: 79). Wenn sich nun
die Husserl’sche Programmatik methodisch einer epistemischen Bewertung ent-
zieht, dann blende sie die spezifische Form der doppelten Reflexivitit der wis-
senschaftlichen Erfahrung aus, welche sie von anderen Formen der Erfahrung
unterscheidet. Denn die epistemischen Aspekte, die Bachelard hier als ,,zuneh-
mende“ Rationalitdt und als ,, Tiefe* der Objektivitdt anspricht, welche in der

9 Auch der Umstand, dass Bachelard hier unspezifisch ,,den phdnomenologischen Phi-
losophen® kritisiert, ohne dabei den Namen Husserls oder jemandes anderen zu nen-
nen, ldsst sich als Hinweis auf sein polemisches Bild der Phinomenologie lesen. Ein
solches Vorgehen, gegen eine philosophische Position zu argumentieren, ohne dieser
VertreterInnen zuzuordnen, findet sich — nebenbei bemerkt — bei Bachelard haufig.

An einer anderen Stelle, an der er ebenso gegen die Phdnomenologie polemisiert,
spricht er, statt von ersten Gegenstianden, von ,,les phénoménes de premiére phénomé-
nologie” (Bachelard RA: 127). Im polemischen Duktus Bachelards ist damit wohl
nichts anderes als der Gegenstand der gewohnlichen (ersten, unmittelbaren) Erfahrung

gemeint.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 187

Fortschreibung wissenschaftlicher Praxen erlangt werden, beruhen auf der Refle-
xion des experimentellen Phdnomens als phdnomenotechnisch produziertem Ge-
genstand und damit auf der Reflexion der Erfahrungsbedingungen, die sich ins-
besondere in der theoriegeleiteten Konstruktion, Modifikation und Validierung
der Forschungsinstrumente zeigt. Eben diese immanente Reflexion bestimmt die
Form der Wissenschaft als wissenschaftlich. Dies ist das Kernargument der
Konzeption des epistemologischen Bruchs.

Gegeniiber einem apriorischen Rationalismus entscheidend ist, dass Bache-
lard diese wissenschaftliche Rationalitét zundchst nicht als dem Tun vorgéngige
Instanz begreift. Diese rekonstruktionstheoeretische Bestimmung wissenschaftli-
cher Rationalitdt driickt Bachelard — durchaus kryptisch — folgendermafien aus:

,,Man sieht also, eine Technik der Tiefenmaterialitit'® bildet [...] ein gutes Paar mit einem
Denken, das sich seiner Rationalitit bewulit wird, was unserer Ansicht nach eine Erneue-
rung des BewufBitwerdens bedeutet. Das BewuBtsein von der Rationalitit eines Wissens ist
ein neuer Ausgangspunkt fiir eine Phdnomenologie. Ein solches Rationalwerden kiindigt
riickwirkend die empiristische Intentionalitit des ersten BewuBtseins bei seinem Erwachen
auf. Das Bewulitsein von Rationalitdt verbindet das denkende Wesen mit sich selbst, eben

in der Ausiibung seines Denkens.* (Bachelard E: 79)

Die Form von unmittelbarem, préreflexivem ,,Bewusstsein* des phdnomenal Ge-
gebenen, von der die Phdnomenologie Husserls ihren methodischen Ausgang
nimmt, wird also in der wissenschaftsimmanenten Reflexion des wissenschaftli-
chen Tuns aufgehoben. Und so finden wir bei Bachelard im Unterschied zum
Ansatz von Rouse die Figur der Reflexion des Vollzugs vor, die an der vollzugs-
immanenten Reflexion ansetzt und diese zugleich iiberschreitet. Gerade weil die
wissenschaftliche Erfahrung technisch instruiert ist, ,,erwacht* das Bewusstsein
zu einer Reflexion des phidnomenotechnischen Vollzugs und iiberschreitet den
vollzugsimmanenten Empirismus der ersten Anschauung hin zu einer Reflexion
der Bedingungen des experimentellen Tuns. Wenn Bachelard hier dieses mittels
seiner technisch vermittelten Erfahrung zum Bewusstsein seiner Rationalitit ge-
langende Denken als neuen Ausgangspunkt einer Phdnomenologie bestimmt,
dann markiert dies seinen immanenzphilosophischen Anspruch, eine zwischen

10 Bachelard bezieht sich an dieser Stelle auf Techniken der nuklearen Transmutation.
Entscheidend fiir das Verstdndnis dieses Zitates ist, dass es sich dabei um avancierte,
theoriegestiitzte Techniken handelt. Als Techniken der Tiefenmaterialitdt bezeichnet
Bachelard sie an dieser Stelle, weil sie auf nuklearer Ebene die Umwandlung von be-

stimmten chemischen Elementen in bestimmte andere Elemente erwirken.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Empirismus und Rationalismus vermittelnde Epistemologie zu entwickeln, wel-
che an der der Phinomenotechnik, d.h. der der experimentaltechnischen Produk-
tion von Phdnomenen immanenten Reflexion ansetzt.

Um das Verhéltnis empirischer und rationaler Momente an Phdnomenotech-
niken zu bestimmen, greift Bachelard auf die kantische Gegeniiberstellung von
Phianomenon und Noumenon zuriick, verschiebt allerdings sodann die Bedeutun-
gen beider Termini tiefgreifend. In Bachelards Ausfithrungen zeichnet sich dabei
allerdings zunehmend die noumenale Seite als bestimmendes Moment ab:

,Die epistemologische Revolution, die von der Mikrophysik eingeleitet wird, fithrt im
iibrigen dazu, die Phanomenologie durch eine Noumenologie zu ersetzen, das heift: durch
eine Organisation von Gedankengegenstinden. Die Gedankengegenstinde werden an-
schlieBend zu Gegenstinden technisch experimenteller Evfahrung, in einer reinen Kiinst-
lichkeit der Erfahrung. Wie viele direkte Phdnomene miissen beiseite geschoben werden,
versperrt, abgeschnitten werden, um in der Elektronenphysik zu arbeiten! Wie viele Ge-
danken angesammelt, koordiniert und diskutiert werden, um die Techniken des Elektrons
zu sichern.” (Bachelard E: 62; Herv. i.0.)

Wie ich im Folgenden aufzeigen werde, wendet sich Bachelard damit von der
anvisierten rekonstruktionstheoretischen Bestimmung der Rationalitit und damit
von der vermittlungstheoretischen Perspektive jenseits des klassischen erkennt-
nistheoretischen Dualismus ab. Denn entgegen seinem Anspruch und seiner tref-
fenden Problemdiagnose, gelingt es ihm nicht, die Form der Phdnomenotechnik
konsequent vollzugstheoretisch zu bestimmen. Wenn Bachelard hier nun die
»Gedankengegenstinde* der Wissenschaften als den Erfahrungsgegenstinden
des experimentaltechnischen Tuns vorgéngig ankiindigt, dréngt sich ndmlich der
Verdacht auf, dass er in eine konstitutionstheoretische Argumentationsfigur zu-
riickfallt, die das rational Denkmdgliche als konstitutiv fiir die Wirklichkeit wis-
senschaftlicher Erfahrung bestimmt und mithin dem klassischen Dualismus ver-
haftet bleibt. In anderen Worten, die Reflexivitit des Vollzugs droht dann auf ei-
ne vorgingige Konstitutionsinstanz zuriickgefiihrt zu werden. Um herauszuar-
beiten, inwiefern Bachelards Rekurs auf die Phdnomenon-Noumenon-Termino-
logie Kants tiber den Kantianismus hinausgehend eine vermittlungstheoretische
Umdeutung erféhrt oder ob sich Residuen eines konstitutionstheoretischen Rati-
onalismus zeigen, ist es erforderlich, sich die Argumentation Kants zu verge-
genwirtigen.

So unterscheidet Kant auf der Objektseite des Erkenntnisprozesses das Pha-
nomenon und das Noumenon. Das Phdnomenon bezeichnet das Erkenntnisobjekt
in der Form, in der es einem erkennenden Subjekt qua der transzendentalen Be-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 189

dingungen seiner Sinnlichkeit erscheint. Als Noumenon benennt Kant hingegen
die denkende Bezugnahme auf einen Gegenstand in einer Form, die nicht durch
die Sinneserfahrung geprégt ist, entweder als das Ding an sich, dessen Erschei-
nung fiir uns das Phanomenon darstellt, oder auf einen solchen Gegenstand, der
prinzipiell kein Gegenstand moglicher sinnlicher Erfahrung sein kann (vgl. Kant:
KrV B 306f., 1974: 276). Wihrend das Phdnomenon also Gegenstand der sinnli-
chen Erfahrung ist, ist das Noumenon ein Gegenstand des Denkens. Der unver-
mittelte Dualismus zwischen Sinnlichkeit und Verstand, welcher den Kern der
Anschaulichkeitsproblematik ausmacht, spiegelt sich also in der kantischen Un-
terscheidung von Phidnomenon und Noumenon auf der Objektseite. Wenn
Bachelard nun den Terminus des Noumenons aufgreift, dann wendet er zunéchst
den kantischen Gebrauch, der sich auf die denkende Bezugnahme auf Gegen-
stinde jenseits der transzendental bestimmten Erfahrungsmoglichkeit bezieht, in
eine vermittlungstheoretische Argumentation: ,,Le noumenes de la pensée scien-
tifique sont des outils de pensée pour la transformation de phénomeénes.* (Bache-
lard ARPC: 14) So dient in der Umbestimmung Bachelards das Noumenon also
als begriffliches Mittel der experimentellen Produktion von Phdnomenen und de-
ren Bestimmung. In anderen Worten: Es stellt ein Mittel der doppelten Reflexion
wissenschaftlicher Praxen dar. Und damit fungiert es nicht blo als Mittel, son-
dern ebenso als Gegenstand der wissenschaftsimmanenten Reflexion. Denn im
Experimentieren kann die bisherige begriffliche Bestimmung des wissenschaftli-
chen Gegenstandes prinzipiell scheitern, um sodann eine Modifikation zu erfor-
dern (vgl. Bachelard BWG: 346). Diese stets auf das wissenschaftliche Tun be-
zogenen begrifflich-theoretischen Bestimmungen wissenschaftlicher Gegenstén-
de sind es, die Bachelard hier als Noumena benennt. In dieser Hinsicht handelt
es sich bei Bachelards Umdeutung des Noumenonbegriffs um eine gezielte Pole-
mik gegen eine transzendentale Erkenntnistheorie kantischer Pragung: So formu-
liert er in der Umdeutung eine Vermittlungsperspektive zwischen Sinnlichkeit
und Verstand, die mit dem Ansetzen am phinomenotechnischen Vollzug die
kantische Trennung von Empirischem und Transzendentalem aufhebt. Aus ge-
nau diesem Grund bezeichnet Dominique Lecourt die Bachelard’sche Entleh-
nung des kantischen Wortes ,,Noumenon® als ,,radicalement antikantienne (Le-
court 1974: 89).

So ruft Lecourt in Erinnerung, dass der Abschnitt ,,Von dem Grunde der Un-
terscheidung aller Gegenstinde iiberhaupt in Phaenomena und Noumena® der
Transzendentalen Analytik in der Kritik der reinen Vernunft, in dem Kant eben
jene einfiihrt, mit der Unterscheidung jedes moglichen Begriffsgebrauches in ei-
nen transzendentalen und einen empirischen beginnt:

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

,Der transzendentale Gebrauch eines Begriffs in irgend einem Grundsatze ist dieser: daf3
erauf Dingetiberhaupt undan sich selbst, der empirische aber, wenn er blof3
auf Erscheinungen, d.i. Gegenstinde einer moglichen Erfahrung, bezogen
wird.” (Kant KrV: B 297f., 1974: 269; Herv. 1.0.)

Jeder Begriff umfasse aber, so Kant, seine logische Form, also seine Intension,
und die Moglichkeit, ihn auf einen Gegenstand zu bezichen. Die einzige Form
jedoch, in der einem Begriff ein Gegenstand zugeordnet werden kann, sei die
Anschauung. Anschauung ist zwar auch in der reinen Form, d.h. a priori mog-
lich, allerdings findet diese reine Anschauung den Gegenstand ihres Begriffs,
auch wenn sie vor einer aktualisierten empirischen Erfahrung vollzogen wird,
erst in der empirischen Erfahrung, ansonsten handelte es sich um einen leeren
Begriff ohne (moglichen) Gegenstandsbezug:

,»Also beziehen sich alle Begriffe und mit ihnen alle Grundsétze, so sehr sie auch a priori
moglich sein mogen, dennoch auf empirische Anschauungen, d.i. auf Data zur moglichen
Erfahrung.” (Kant KrV: B 298, 1974: 270)

Deshalb konne es auch keinen erfahrungsunabhingigen Gebrauch der Katego-
rien, der reinen Verstandesbegriffe geben. Und dennoch kdnnen wir, so Kant, in
Form eines transzendentalen Begriffsgebrauchs die Kategorien und die reinen
Anschauungsformen Raum und Zeit unabhéngig von jeglicher Erfahrung reflek-
tieren. Wir kdnnen ebenso auf die transzendentalen Kategorien — die reinen Ver-
standesbegriffe — gedanklich Bezug nehmen, indem wir von ihrem empirischen
Gebrauch abstrahieren und sie als Denkgegenstinde thematisieren. Davon aus-
gehend konnen wir dann transzendental thematisieren, welche Gegenstinde wir
denken konnen, ohne dass sie Gegenstdnde mdglicher Erfahrung sein konnen.
Und genau dafiir gebraucht, wie Lecourt hervorhebt, Kant das Konzept des Nou-
menons. Jenseits des kategorialen Begriffsgebrauchs setzt Kant das Noumenon
an die Leerstelle der hypothetischen gedanklichen Bezugnahme auf Gegenstén-
de, die eben keine Gegenstinde mdglicher Erfahrung werden konnen (vgl. Le-
court 1974: 90). Da jede Erfahrung notwendig unter Kategoriengebrauch steht,
ist das kantische Noumenon somit ,,I’objet hypothétique du non-usage des caté-
gories* (Lecourt 1974: 91). Dies ist eine der beiden Bestimmungsrichtungen des
Noumenons durch Kant. Die andere Bestimmungsrichtung lduft iiber das Kon-
zept des Phanomenons: Wenn die Gegensténde in der Form, wie sie uns erschei-
nen, durch transzendentale Bedingungen gepréigt sind, dann kdnnen wir danach
fragen, von was diese Phdnomene denn Erscheinungen sind. Und diesen blof3

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 191

gedachten Ursprung der Erscheinung, das Ding an sich, bezeichnet Kant eben-
falls als Noumenon.

In beiden Bestimmungsrichtungen ist das Noumenon Kants also kein empiri-
sches Erkenntnisobjekt im Sinne der Einzelwissenschaften, da es iiberhaupt kein
Gegenstand moglicher empirischer Erfahrung ist. Lecourt betont aber, dass das
Kant’sche Noumenon in seiner Funktion als Grenzbegriff die Thematisierung
von etwas als etwas ermoglicht, das nicht durch sinnliche Bezugnahme, also
vermittelst der Anschauung, adressiert werden kann (vgl. Lecourt 1974: 92). Das
Noumenon im Sinne Kants ist also genau deshalb kein Gegenstand moglicher
empirischer Erfahrung, weil diese durch die transzendentalen Anschauungs- und
Verstandesbedingungen begrenzt ist, auf deren Jenseitiges das Noumenon bezo-
gen ist. Nun war es eine Pointe der Diagnosen der Krise der Anschaulichkeit, zu
kritisieren, dass es Kant nicht gelinge, eine Vermittlung zwischen den ,,Erkennt-
nisstimmen* Sinnlichkeit — der die Phdnomena erscheinen — und Verstand — der
die Noumena denkt — zu bestimmen. Als wesentlicher Grund dafiir wurde ange-
fiihrt, dass in der Kant’schen Konzeption die Anschauungsformen als unhinter-
gehbar und absolut hypostasiert werden. Und genau an dieser Problemlage setzt
Bachelards vermittlungstheoretische Umdeutung des Noumenonkonzepts an,
nach der das noumenal Denkmogliche bereits den ersten Schritt zur phdnomeno-
technischen Realisierung, mithin zur Erfahrbarkeit darstellt."" In dieser Hinsicht
markiert Bachelards Rede vom Noumenon in der Tat eine vollig gegen jegliche
transzendentale Erkenntnistheorie gerichtete Wendung (vgl. dazu auch Briih-
mann 1980: 101f.) zugunsten einer Vermittlungsperspektive:

,Elle est précisément employée pour signifier que la physique contemporaine transgresse
I’interdit kantien en produisant [...] des objets qui échappent a I’intuition sensible. [...]
[C’est] une notion absolument positive qui a pour fonction de lever toute /imite a la con-

naissance scientifique.” (Lecourt 1974: 92; Herv. i.0.)

11 Pravica spricht dahingehend von einer Spaltung des Bachelard’schen Noumenalen,
welches sich zugleich der gewohnlichen Erfahrung widersetze und dennoch experi-
mentell herstellbar sei (vgl. Pravica 2015: 49). Wenn sie daraus ableitet, dass ,,sich
das Forschungsobjekt in der experimentell hergestellten Phanomenalitit notwendig in
einer Ambiguitat® (Pravica 2015: 49) prisentiere, dann verlagert sie meines Erachtens
ein inhdrentes Problem der Bachelard’schen Konzeption der Phdnomenotechnik auf
die Gegenstandsseite. Diese inhdrente philosophisch-systematische Schwierigkeit

werde ich im Folgenden als konstitutionstheoretischen Kipppunkt aufzeigen.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Insofern in diesem Sinne die empirischen Einzelwissenschaften ,,Noumena“ ex-
perimentaltechnisch als Phanomene darzustellen suchen, mithin zuvor nicht Er-
fahrbares erfahrbar machen, werden in der wissenschaftlichen Praxis bisherige
Grenzen des Erkennbaren stets tiberschritten.'” Somit ist dann das Feld des prin-
zipiell Erfahrbaren nicht transzendentalphilosophisch bestimmbar, denn es unter-
liegt den historisch wandelbaren Erfahrungsmitteln der Einzelwissenschaften.
Obgleich in dieser Hinsicht Bachelards Epistemologie tatséchlich ,,radicale-
ment antikantienne* (Lecourt 1974: 89) ausgerichtet ist, so habe ich bereits an-
gedeutet, dass Bachelard dennoch dazu tendiert, das Noumenon als konstitutive
Moglichkeit fiir die Verwirklichung experimenteller Phdnomene zu begreifen.
Und so mogen in seiner Umbestimmung des Noumenonbegriffs womdglich
mehr kantische Residuen stecken, als Lecourts Einschitzung suggeriert. Daher
nimmt es auch nicht wunder, dass Bachelard selbst {iberhaupt nicht von Antikan-
tianismus spricht, sondern vielmehr von einem Nicht-Kantianismus, einer ,,Phi-

12 Bachelards Kritik an einer transzendentalen Erkenntnistheorie, die beansprucht, aprio-
risch Grenzen des Erkenn- und Erfahrbaren zu identifizieren und damit das Feld mog-
licher wissenschaftlicher Erfahrungen zu begrenzen, kommt besonders deutlich in sei-
nem 1934 auf dem internationalen Philosophiekongress gehaltenen Vortrag Critique
préliminaire du concept de frontiere épistémologique zum Ausdruck. Dort insistiert
Bachelard darauf, dass ein wissenschaftlich unlosbares Problem vielmehr auf einer in-
addquaten Problemformulierung beruhe als auf der prinzipiellen Unmoglichkeit einer
Problemlosung (vgl. Bachelard CFE: 70). Eine solche unangemessene Problemformu-
lierung kann, wie er am Beispiel der Quadratur des Kreises verdeutlicht, insbesondere
auf der fehlgeleiteten Suggestion einer Realisierungsmdglichkeit eines wissenschaftli-
chen Konzepts beruhen. So suggeriere die Bezeichnung ,,Quadratur bereits eine Lo-
sungsmethode, in anderen Worten, die Verfligbarkeit geeigneter Darstellungsmittel.
Mit den Konstruktionsmitteln der klassischen Geometrie ist eine Konstruktion eines
Quadrats, das den gleichen Flacheninhalt wie ein gegebener Kreis aufweist, tatséch-
lich unmoglich, was aber nur bedeute, dass in der Problemformulierung das Konzept
der Quadratur falsch verwendet werde. Mit Methoden der Analysis statt der euklidi-
schen Geometrie ist eine Losung hingegen sehr wohl moglich. Es oblag der Mathema-
tik, nicht der Philosophie, das Problem der Quadratur des Kreises in eine 1dsbare
Form, und das heifit zundchst, in eine bearbeitbare Problemformulierung zu tiberfiih-
ren. Generell gelte deshalb: ,,La science seule est habilitée a tracer ses propres fron-
tieres.” (Bachelard CFE: 71) Den Wissenschaften obliege es also, in der (Re-)
Produktion von Darstellungs- und Erkenntnismitteln vormalige Grenzen des Erfahr-
baren zu transzendieren (siche auch die in Deutsche iibertragenen Ausziige von
Bachelard CFE in Bachelard E: 23-26).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 193

losophie Kantscher Inspiration, die jedoch {iber die klassische Lehre hinausgeht*
(Bachelard PhN: 28f.). So ist es in der Konzeption Bachelards ein vorgdngiges
Noumenon, welches mittels experimentaltechnischer Vermittlung im (Tech-
no-)Phénomen seine Realisierung findet."” In just jenem konstitutionstheoreti-
schen Sinne schreibt Bachelard sogar explizit, dass sich die im Vollzug des ex-
perimentaltechnisch gestiitzten Tuns erfolgenden Ausweitungen der Rationalitét

alle urspriinglich als Noumena dar(stellen; K.T.], die auf der Suche nach ihrer Erschei-
nungsform sind. Die Vernunft stellt also ganz deutlich eine autonome Aktivitit dar, die
darauf abzielt, sich selbst zu vervollstindigen.” (Bachelard PhN: 46)

Entgegen der rekonstruktionstheoretischen Bestimmung, dass das Denken sich
erst mittels der im Tun gemachten Erfahrungen seiner Rationalitdt bewusst wird
(Bachelard E: 79), die ich zuvor betont habe, ist also hier die Rede von der Auto-
nomie des Denkens, welches, um ,,sich zu vervollstdndigen®, nach einer phéno-
menotechnischen Realisierung seiner Denkgegenstinde strebt. Bestimmt Bache-
lard also an anderer Stelle die Formierung des rationalen Denkens rekonstruk-
tionstheoretisch, zeichnet sich mit der Rede von dessen Autonomie ein Kipp-
punkt hin zu einem konstitutionstheoretischen Rationalismus ab.'* Wenn also

13 Siehe zu einer besonders einschlégigen Stelle, an der Bachelard das Primat des Denk-
moglichen vor der phanomenotechnischen Realisierung hervorhebt: ,,Dieser Vorrang
des umfassenden Gedankens vor der feingegliederten Erfahrung tritt besonders deut-
lich zutage, wenn man sich wieder der urspriinglichen Erfahrung zuwendet. So wird
man sich anléBlich des Zeemann-Effekts, wonach die Spektrallinien sich unter dem
Einfluf eines Magnetfeldes aufspalten, folgende Frage stellen: ,Konnte eine solche
Aufspaltung nicht auch bei Abwesenheit eines Magnetfeldes im latenten Zustand vor-
liegen?* Und das lduft letztlich darauf hinaus, Probleme der realen Struktur auf der
Basis von Mdglichkeitserwédgungen zu l6sen, im Vertrauen darauf, daf die Mdoglich-
keit bereits die erste und eminent rationale Spur einer Realitét ist. So gelangt man zum
Gedanken einer vorgéngigen Struktur, einer projektformigen Konstruktion, einer ge-
planten Realitdt, eines rationalen Rasters fiir die Technik des Experimentierens.”
(Bachelard NWG: 157)

14 Dieses Changieren zwischen rekonstruktionstheoretischem Anspruch und konstituti-
onstheoretischem Riickfallen diagnostiziert auch Horst Briihmann der Argumentation
Bachelards, wenn er hinsichtlich jener Rede von der Autonomie des Denkens fest-
stellt, dass Bachelard die Ordnung, welche die rekurrente Historiographie nachtraglich

an die wissenschaftlichen Verldufe anlegt, verwechsele mit der ,,autonomen Entwick-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Bachelard von einem dialektischen Verhéltnis zwischen Noumenon und Phéno-
menon spricht, dann bestimmt er dieses im Ausgang des Denkens und nicht des
Tuns, obgleich er dem Tun dabei sehr wohl eine Vermittlungsrolle zugesteht:

,,Das Verhiltnis zwischen dem wissenschaftlichen Phdnomen und dem wissenschaftlichen
Noumenon ist also nicht mehr durch eine ferne, untétige Dialektik gekennzeichnet, son-
dern durch eine wechselseitige Bewegung, die nach einigen Korrekturen der Projekte stets
zu einer effektiven Realisierung des Noumenons tendiert. Die wahre wissenschaftliche
Phinomenologie ist daher ihrem Wesen nach eine Phdnomenotechnik.” (Bachelard NWG:
18)"8

Wenn Bachelard also naturwissenschaftlich-experimentelles Tun als Phdnome-
notechnik bestimmt, dann beansprucht er zwar, iiber das sich gegenstindlicher
Experimentaltechnik — in Form von materialisierten Theoremen — bedienenden
Tuns eine Vermittlungsperspektive zwischen Subjekt- und Objektstelle zu entwi-
ckeln. Allerdings konstatiert er im Zuge seiner Uberlegungen schlieBlich erneut
— der Vermittlungsperspektive entgegen — ein Primat der Subjektseite. Und dies
erweist sich als Hindernis, die Phanomenotechnik vollzugstheoretisch zu bestim-
men. So zeigte sein Rekurs auf die Noumenon-Phdnomenon-Terminologie, dass
er damit strenggenommen die Objektseite im Ausgang vom denkenden Subjekt
bestimmen muss: Das im experimentellen Tun gegensténdlich werdende Phéno-
men ist dann gleichsam als (unvollstindig) realisiertes Abbild eines zuvor ge-
dachten Noumenons bestimmbar. Zwar gesteht Bachelard zu, dass solche Reali-
sierungen von Noumena auch scheitern konnen, ja ihr mogliches Scheitern gar
eine Voraussetzung fiir ihre Wissenschaftlichkeit ist (vgl. Bachelard BWG: 346),
allerdings wird derartiges Scheitern dann konstitutionstheoretisch nach Maf3gabe
eines vorgingigen Noumenons gedacht, welches nicht erst in der Erfahrung des
Scheitern rekurrent bestimmt wird, sondern bereits zuvor als préizise bestimmter
»Gedankengegenstand® vorliegt. Durch die Erfahrung des bestimmten Scheiterns
einer phdnomenotechnischen Realisierung von noumenal Gedachtem (vgl.

lung eines objektiven Geistes, dessen Entfaltung die Wissenschaftsgeschichte — als
Gedéchtnis der Vernunft — zu protokollieren hat* (Brithmann 1980: 186).

15 Brithmann bemerkt, dass Bachelards Begriff des Noumenons einer Wandlung unter-
liegt. Zunéchst als Instrument des Denkens bestimmt, welches die Transformation von
Phinomenen anleiten kann (vgl. Bachelard ARPC: 14), gehe Bachelard nunmehr von
seiner phanomenotechnischen Realisierbarkeit aus (vgl. Brithmann 1980: 181). In an-
deren Worten, vom Mittel einer begrifflichen Bestimmung wird es zur Konstitutions-

instanz eines Technophénomens.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 195

Bachelard BWG: 362, E: 142), die darauffolgende begriffliche Umbestimmung
und die Variation der Realisierungsversuche niherten sich Noumenon und Phi-
nomenon in Form von ,wohlgeordneten schrittweisen Approximationen®
(Bachelard BWG: 111) aneinander an.

2.4 Epistemische Regionen

Auch wenn Bachelard damit letztlich die noumenal-begriffliche Seite als bestim-
mendes Moment der Phdnomenotechnik voraussetzen muss, so war sein Rekurs
auf die kantische Phé&nomenon-Noumenon-Terminologie doch wesentlich von
einer vermittlungstheoretischen Ambition geleitet. Als Phinomenotechnik be-
griffen, sind wissenschaftliche ebenso wie alle anderen praktischen Vollziige
von der Verfiigbarkeit konkreter materieller und begrifflicher Mittel abhéngig.
Was wissenschaftliche Praxen dabei von auBlerwissenschaftlichen Praxen unter-
scheidet, ist allerdings, dass ihnen die Reflexion der Bedingungen, unter denen
sie vollzogen werden, in anderer Weise immanent ist (Bachelard RA: 122). Fiir
den Bestand an validiertem Vorwissen in Form von experimentaltechnischen
und begrifflichen Mitteln, der die Gegenstandskonstitution eines bestimmten
wissenschaftlichen Forschungszweigs strukturiert, fithrt Bachelard den Terminus
der Problematik ein (vgl. Bachelard E: 135, 140f.). So stellt die Problematik als
»immense champ de travail“ (Bachelard MR: 71), ,.ein [...] selektives Raster
[...], das die Probleme biindelt und andere ausgrenzt“ (Brithmann 1980: 97) dar,
sie bahnt die Wege fiir kiinftige Entdeckungen (vgl. Brithmann 1980: 99). Die
Problematik bezeichnet also nicht eine isolierte Forschungsfrage, sondern die be-
grifflichen und experimentaltechnischen Modalitdten, unter denen innerhalb ei-
nes bestimmten Forschungszweigs wissenschaftliche Fragen formuliert und be-
arbeitet werden konnen (vgl. Turchetto 1994: 47), unter denen also wissenschaft-
liche Gegenstinde phanomenotechnisch in einer Weise realisiert werden kdnnen,
dass die begriffliche Bestimmung prinzipiell scheitern kann. Auf der Grundlage
einer Problematik formieren sich epistemische Regionen (Bachelard RA: 119),
die ein jeweils spezifisches Feld der Produktion und Validierung wissenschaftli-
cher Erkenntnisse abstecken.'® Eine neue Erkenntnis transformiert dann die Be-
dingungen kiinftiger wissenschaftlicher Praxis und fiihrt damit zu einer Reorga-
nisation der Problematik (vgl. Bachelard MR: 165). Insofern markiert die Rede

16 Da eine Problematik nicht von dem Methoden- und Begriffsapparat zu trennen ist, der
das Stellen und Beantworten von praktikablen Forschungsfragen erlaubt, setzt Mary
Tiles die Begriffe Problematik und epistemische Region gleich (vgl. Tiles 1984: 183).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

von epistemischen Regionen und ihren jeweiligen Problematiken Bachelards
Gegenprojekt zu einem Rationalismus der allgemeinen Vernunft einerseits (vgl.
Bachelard RA: 119) und zum Empirismus des sinnlich Gegebenen andererseits.
So lassen sich wissenschaftliche Gegenstinde allererst vor dem Hintergrund
einer Problematik bestimmen, die die Mittel ihrer phanomenotechnischen Reali-
sierung bereitstellt. Gerade weil wissenschaftliche Gegenstdnde nicht als Dinge,
sondern als relationale Phdnomene in der Verschrinkung von Gegenstand und
seiner Wirkung zu begreifen sind, bestimmt sich etwa das Elektron als Teilchen
nicht durch ihm vermeintlich inhédrente Eigenschaften, sondern durch seine Be-
ziechungen zu Protonen und Neutronen, die ihrerseits in der Teilchenphysik tiber
weiter ausdifferenzierte Konzepte der verschiedenen Elementarteilchen be-
stimmt werden. So bekommen die wissenschaftlichen Gegensténde allererst als
relational strukturierte Bedeutung (vgl. Bachelard NM: 22) und diese Strukturie-
rung leistet die Problematik. Ein wesentliches Mittel dieser Strukturierung auf
der noumenalen Seite ist dabei die mathematische Darstellung (vgl. Bachelard
NWG: 97). Weil die Natur ,,nicht von sich aus in Gegensténde und Erscheinun-
gen aufgeteilt (Canguilhem 1979: 29) ist, bestimmen sich wissenschaftliche
Problematiken nicht durch einen vorgingig gegeben Gegenstandsbereich. Epis-
temische Rdume miissen damit ebenfalls nicht mit der institutionellen Aufteilung
der wissenschaftlichen Disziplinen einhergehen (vgl. Rheinberger 2006b: 47ff.).
Und so ist die Einfiihrung des Terminus der Problematik als Suche zu ver-
stehen, den spezifischen Unterschied zwischen wissenschaftlicher und aulerwis-
senschaftlicher Erfahrung, zwischen Erkenntnis und Erkenntnishindernis zu kon-
kretisieren. Der Status der Problematik, welchen ich im Anschluss an Althusser
spater als Reflexionsbegriff auf die wissenschaftsimmanent reproduzierten be-
grifflichen und technischen Bedingungen wissenschaftlicher Praxis reformulie-
ren werde, bleibt dabei allerdings in den Ausfiihrungen Bachelards eigentiimlich
unterbestimmt. Er setzt sie schlicht als bereits konstituiert voraus.'” In dieser Un-

17 Vgl.: ,,Alles wird sich erhellen, wenn wir den Erkenntnisgegenstand in eine Problema-
tik einordnen. [...] Fiir den Augenblick mufiten wir nur dem Leser die notwendige Idee
einer Problematik nahebringen, die jedem Versuch vorangehen muB, der instruktiv
sein will, einer Problematik, die, bevor sie sich prézisiert, sich in einem spezifischen
Zweifel begriindet, in einem durch den Gegenstand spezifizierten Zweifel.“ (Bache-
lard E: 140f.; Herv. i.0.) Siehe dazu auch: ,,[Die wissenschaftliche Forschung; K.T.]
erfordert vielmehr, anstelle des Aufmarsches eines universalen Zweifels, die Konstitu-
tion einer Problematik. Sie nimmt ihren realen Ausgangspunkt in einem Problem, und
sei dies [sic!] Problem vielleicht auch falsch gestellt. Das szientifische Ich ist nun Ver-

suchsprogramm, wihrend das Nicht-ich bereits konstituierte Problematik ist. In der

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 197

terbestimmtheit spiegelt sich anscheinend sein konstitutionstheoretisches Ver-
standnis der Phinomenotechnik. Und dennoch versammelt er unter dem Termi-
nus der Problematik die Bedingungen, die die Form wissenschaftlicher Praxis
von derjenigen der alltagsweltlichen Praxis unterscheiden. Dies dient ihm insbe-
sondere dazu, die Form wissenschaftlicher Erfahrung von einem naiv empiristi-
schen Verstindnis abzugrenzen, welches von der Mdglichkeit unmittelbarer Er-
fahrung ausgeht. Als von einem solchen naiven Empirismus geprigt rekonstru-
iert er ndmlich die gewohnliche Erfahrung. So vermeinen wir in der gew6hnli-
chen Erfahrung Gegenstande vorzufinden, die wir als uns Gegeniibertretende mit
einem Begriff bezeichnen (vgl. Bachelard E: 139):

,,Es geniigt uns, von einem Objekt zu sprechen, um zu glauben, wir seien objektiv. Doch
durch unsere erste Auswahl bezeichnet eher das Objekt uns, als dafl wir es bezeichnen
wiirden, und was wir fiir unsere grundlegenden Gedanken iiber die Welt halten, sind oft
vertrauliche Mitteilungen iiber die Jugendlichkeit unseres Geistes.“ (Bachelard E: 134,

abweichende Ubersetzung von Bachelard PsF: 9)

Die Eigenschaften, die wir dem Gegenstand zuschreiben und von denen wir
meinen, sie kimen ihm unmittelbar zu, sind dann vielmehr Projektionen von uns,
die Auskunft iiber unsere praktischen Zwecksetzungen, liber unsere Wiinsche,
unsere Empfindungen, unsere psychische Verfassung, unsere Traditionen, unsere
Gewohnheiten, unsere sprachlichen Konventionen etc. und gerade keine Aus-
kunft iiber eine gegenstidndliche Welt erlauben. Vor dem Hintergrund dieser Ar-
gumentation fiihrt Bachelard die Erkenntnishindernisse'® auf die Verwechslung

modernen Physik arbeitet man niemals an einem total Unbekannten. 4 fortiori, entge-
gen allen Thesen, die ein grundlegendes Irrationales behaupten, arbeitet man auch
nicht an einem Unerkennbaren.“ (Bachelard E: 135; ; Herv. i.0.)

Insofern ist Bachelards Hinweis darauf, dass wissenschaftliche Praxen immer schon
im Rahmen einer bereits konstituierten Problematik erfolgen, grundlegend gegen die
Idee absoluter Neuanfiange und Geniestreiche in den Wissenschaften gerichtet. Unter-
bestimmt verbleibt dabei allerdings, was die Form der wissenschaftlichen Problematik
ausmacht.

18 In Die Bildung des Wissenschaftlichen Geistes (BWG) legt Bachelard einen Systema-
tisierungsversuch der Erkenntnishindernisse vor, welche er anhand der Analyse histo-
rischer Forschungsbemiihungen, besonders des17., 18. und 19. Jahrhunderts, identifi-
ziert:

e Das Hindernis der ersten Erfahrung verleitet dazu, sich der Mannigfaltigkeit der

Sinnesreize der Beobachtung hinzugeben und sich damit in Detailbeschreibungen

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

zu verlieren. Der Gegenstand wird dann ausschlieBlich in seiner Besonderheit und
Individualitit betrachtet (vgl. Bachelard BWG: 64). Die erste Erfahrung verfiigt al-
so nicht iiber Kriterien, die bestimmen, welche Aspekte am Phdnomen wissen-
schaftlich relevant sind und welche nicht.

e Das Streben nach allgemeiner Erkenntnis sucht danach, alle Erscheinungen einem
zugrundeliegenden Prinzip zu subsumieren und verlduft damit spiegelbildlich zur
ersten Erfahrung. Es verhindert damit neue Erfahrungen (vgl. Bachelard BWG:
103).

o Unreflektierte sprachliche Gewohnheiten konnen dann zum Erkenntnishindernis
werden, wenn ein wissenschaftlich zu erkldrendes Phanomen mittels eines sprach-
lichen Bildes, einer Metapher oder einer Analogie durch ein aulerwissenschaftlich
bekanntes Phidnomen erklédrt wird. Das Bild suggeriert dann, das Phdnomen ent-
spraiche dem gewohnten Erfahrungszusammenhang. Im schlimmsten Fall ersetzt
das Bild dann eine wissenschaftliche Erklarung und blockiert die experimentaltech-
nische Untersuchung am Gegenstand (vgl. Bachelard BWG: 127f.).

o FEinheitliche Erkenntnisbemiihungen griinden auf der metaphysischen Annahme der
Einheit der Natur und postulieren deshalb einheitliche Naturgesetze fiir unter-
schiedliche Phdnomenbereiche (vgl. Bachelard BWG: 147ff.). Sie verlieren damit
die Spezifik der verschiedenen Gegenstandsbereiche aus dem Blick.

e Unter Substanzialismus versteht Bachelard die Annahme, Phidnomene seien stets
auf die Wirkeigenschaften einer zugrundeliegenden Substanz zuriickzufiihren. Er
unterscheidet dabei zwei Auspragungen des Substanzialismus, die faktisch mitein-
ander einher gehen konnen. In der einen Form werden Effekte als von verborgenen,
stofflich vorgestellten Substanzen ausgelost gedacht (vgl. Bachelard BWG: 158ff.).
In der anderen Form werden vorfindlichen Stoffen wie bspw. Heilkrdutern mannig-
fache Wirkungen zugeschrieben (vgl. Bachelard BWG: 177ff.). Der vorfindliche
Stoft wird dabei als unzergliederbare Wirkeinheit aufgefasst. Wir hatten in Ab-
schnitt 2.2 gesehen, dass das substanzialistische Erkenntnishindernis der Ding-
Ontologie zugrunde liegt.

o Animistische Erkenntnishindernisse kommen dann zum Tragen, wenn anorgani-
sche Prozesse nach dem Vorbild von Lebensphidnomenen erklart werden, ohne dass
die Bedingungen dieser Analogiebildung eigens begriindet werden. Das Lebendige
erscheint dann als einfacher strukturiert und leichter versténdlich als das Anorgani-
sche (vgl. Bachelard BWG: 225). Insbesondere an der Erklarung physischer und
chemischer Prozesse nach dem Vorbild des Verdauungsvorgangs zeigt Bachelard
auf, wie die Erfahrung eines vertrauten Vorgangs des eigenen menschlichen Kor-

pers auf physikalische und chemische Prozesse projiziert wird (vgl. Bachelard

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 199

subjektiver Projektionen mit dem wissenschaftlichen Gegenstand, der allererst

im Rahmen einer Problematik bestimmbar ist, zuriick. Und so gibt sich die ge-

wohnliche Erfahrung mit der phiinomenalen Seite zufrieden,”” und gelangt damit

19

BWG: 2511f.). Auch libidindse Motive zeigt Bachelard wiederholt an historischen
Erklérungsversuchen auf.

o Quantitative Erkenntnisbemiihungen, die sich keiner Messtheorien bedienen und
nicht auf die Bedingungen der Quantifizierbarkeit der Erfahrungen reflektieren,
verwechseln die Tatsache, dass quantitative Aussagen getroffen werden, mit der
Objektivitdt einer Erkenntnis (vgl. Bachelard BWG: 3006ff.).

Diese zundchst an Forschungsbemithungen des 18. und 19. Jahrhunderts rekurrenz-

historiographisch bestimmten Erkenntnishindernisse erhebt Bachelard allerdings so-

gleich zu Invarianten eines unwissenschaftlichen Geistes, der sich auch in zeitgenossi-
schen Vorstellungen zeige. Fiir solche zeitgendssischen aulerwissenschaftlichen Vor-
stellungen fiihrt er insbesondere literarische Schilderungen an. Daneben berichtet er
immer von Erlebnissen aus seiner Tétigkeit als Gymnasiallehrer fiir Physik und Che-
mie. So spiegelten sich die Erkenntnishindernisse in den Erkldrungsmustern, die die

Schiiler an die physikalischen und chemischen Unterrichtsgegenstéinde anlegten (vgl.

Bachelard BWG: 287).

Brithmann schldgt vor, die mitunter als vage, gleichsam beliebige Aufzihlung kriti-

sierte Liste von Erkenntnishindernissen (vgl. Oudeis 1970: 4) als Mechanismus eines

auflerwissenschaftlichen ,,Diskurstyps® zu verstehen, dessen verbindendes Moment
das Verwechseln eines unter einer Problematik konstruierten wissenschaftlichen Ge-
genstandes mit dem Gegenstand unmittelbarer Erfahrung darstellt (vgl. Brithmann

1980: 143). Mit dieser Gegeniiberstellung von wissenschaftlichem und aulerwissen-

schaftlichem Diskurstyp erldutert Brithmann, warum, wie Bachelard seinerseits kund-

tut, aber kaum erklért, ,,[der] Zusammenhang zwischen vorwissenschaftlicher und vul-
girer Erkenntnis [...] eng und stark” (Bachelard BWG: 118) sei (siehe ausfiihrlicher
dazu Brithmann 1980: 140-155). In dhnlicher Stofrichtung verweist Chimisso darauf,
dass Bachelard Vorwissenschaftliches, Primitives und Vulgéires mit dem Unbewussten
synonym gebraucht (vgl. Chimisso 2001: 174) und den Mechanismen des Unbewuss-

ten dabei eine gleichsam ahistorische Stabilitdt unterstellt (vgl. Chimisso 2001: 172).

Vgl. zur Bestimmung des Gegenstandes der gewohnlichen Erfahrung als bloBes Pha-

nomen: ,,On peut alors décrire I’objet deux fois: une fois comme on le pergoit, une

fois comme on le pense. L’objet est ici phénomeéne et noumene. Et en tant que nou-
mene, il est ouvert a un avenir de perfectionnement que 1’objet de la connaissance
commune ne possede pas. Le noumene scientifique n’est pas une simple essence, il est
un progres de pensée. Il se désigne, dans ses premiers traits, comme un progres de

pensée, et il appelle d’autres progrés. Pour caractériser pleinement un objet qui réalise

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

nicht zur Reflexion deren noumenaler Seite. Erst die Erfahrung des Scheiterns
ermdglicht die Reflexion der Bedingungen jener Uberzeugungen, die wir als aus
der unmittelbaren Erfahrung gewonnene wahnen. Das Scheitern ermdglicht da-
mit ein Transzendieren der gewdhnlichen Erfahrung: ,,Weil es einen Mif3erfolg
gibt, gibt es erst eine Ziigelung des Reizes.” (Bachelard BWG: 346) Weil die ge-
wohnliche Erfahrung — so muss Bachelard an dieser Stelle gelesen werden — mit
der phédnomenalen Gegenstandsseite vorliebnimmt, dabei allerdings allenfalls
akzidenziell scheitern kann, ist

wissenschaftliche Objektivitdt allererst moglich, wenn man mit dem unmittelbaren Ge-
genstand gebrochen, wenn man der Verfiihrung der ersten Wahl widerstanden, wenn man
die Gedanken, die aus der ersten Beobachtung entstehen, aufgehalten und ihnen wider-
sprochen hat. Jede Objektivitdt, angemessen verifiziert, dementiert den ersten Kontakt mit
dem Gegenstand. Zuerst muf} sie alles kritisieren: die Empfindung, den gesunden Men-
schenverstand, selbst die dauerhafteste Praxis, und schlie8lich die Etymologie, denn das
Wort, das gemacht ist, zu singen und zu verfiihren, begegnet selten dem [rationalen; K.T.]
Gedanken.“ (Bachelard E: 134f., abweichende Ubersetzung von Bachelard PsF: 9)

Das zugrundeliegende Argument ldsst sich wie folgt zusammenfassen: Es ist
kein unmittelbarer Gegenstandsbezug mdglich. Gegenstandsbeziige sind also
stets vermittelt. Weil die modern-wissenschaftlichen Gegenstdnde phdnomeno-
technisch instruiert werden, diese Instruktion aber durch noumenale Planung
konstituiert wird, mithin auf der Subjektseite ihren Ausgang nimmt, besteht fiir
Bachelard der wesentliche Schritt wissenschaftlicher Objektivierung in der Re-
flexion und Rationalisierung der Gegenstindlichkeitsbedingungen auf der Sub-
Jektseite (vgl. Bachelard E: 139).

Wihrend wir beim bezeichneten Gegenstand der ersten Erfahrung niemals
sicher sein konnen, ob wir den Gegenstand oder vielmehr eine Projektion unse-
rer selbst bezeichnen, erfordert die explizit gemachte Instruktion des wissen-
schaftlichen Gegenstandes demgegeniiber, seine Konstitutionsbedingungen of-
fenzulegen, und das heifit, ihn in eine Problematik einzuordnen. Gerade weil
Bachelard das noumenale Denken als der phinomenotechnischen Realisierung
vorgédngig bestimmt, muss er dann allerdings die Realisierungsbedingungen auf
der noumenalen Seite — mithin auf der Seite des Subjekts — verorten:

une conquéte théorétique de la science, il faudrait donc parler d’un nouméne nougo-
nal, d’une essence de pensée qui engendre des pensées.* (Bachelard RA: 109f.; Herv.
i.0.)

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 201

,»Will man zu neuen experimentellen Beweisen kommen, so ist es erforderlich, die ur-
spriinglichen Konzepte erst einmal zu deformieren, die Anwendungsbedingungen dieser
Konzepte zu untersuchen, vor allem aber, die Anwendungsbedingungen eines Konzeptes in
den Bedeutungsumfang eines Konzeptes selbst hineinzubringen. “ (Bachelard BWG: 110f.;
Herv. 1.0.)

Spiegelbildlich zu Rouse, welcher die Praktikenumgebung — mithin die Objekt-
seite — der Praktikenkonzeption einverleibte, inkorporiert Bachelard also die
Realisierungsbedingungen der noumenalen Seite. Was er damit einzuholen
sucht, ist eine operative Begriffsdefinition des Noumenons, die sich zwischen In-
tension und Extension befdande (vgl. Bachelard BWG: 110). Der Begriff eines
wissenschaftlichen Gegenstands muss dann gerade so stark festgelegt sein, dass
er Experimentalpraxen anleiten kann, aber unbestimmt genug, um unerwartete
Erfahrungen zu ermdglichen. Eben diese operative Offenheit zeichnet die phéno-
menotechnischen Begriffe aus. Sie soll es ermdglichen, ,,dal die Wissenschaft
ihre Objekte verwirklicht, ohne sie jemals ganz fertig vorzufinden“ (Bachelard
BWG: 111).

Der in diesem Sinne einer préizisen wissenschaftlichen Problematik unterlie-
gende phdnomenotechnisch instruierte wissenschaftliche Gegenstand ist dann
abstrakt-konkret (vgl. Bachelard E: 122), insofern er eine konkrete Realisierung
eines noumenalen Abstraktums darstellt. Abstraktion meint dabei, von denjeni-
gen Aspekten abzusehen, die nach Mal3gabe einer Problemstellung vernachlés-
sigbar sind (vgl. Bachelard BWG: 321). So muss, um ein physikalisches Phino-
men experimentell darzustellen, eingegrenzt werden, welche Variablen relevant
sind, wie diese zur Darstellung gebracht werden kénnen und vor welchen mogli-
chen Storgrofen die Versuchsanordnung abgeschirmt werden muss. Diese Iden-
tifikation von relevanten Parametern leitet dann die Auswahl, Konstruktion und
Eichung — mithin die Reproduktion — der Experimentierapparate an. Insofern
liele sich dann ein

,»Apparat [...], wenn man es so ausdriicken darf, ebenso gut positiv wie negativ beschrei-
ben. Man definiert ihn durch die Stérungen, die er von sich fernhilt, durch seine Technik
der Isolierung, durch die Sicherheit, die er dafiir gibt, dal man wohl definierte Einfliisse
vernachldssigen kann, kurz durch die Tatsache dal3 er ein geschlossenes System umfafit.
Ein Komplex von Schirmen, Hiillen, Immobilisatoren hdlt das Phdnomen unter Ver-
schlu.” (Bachelard BWG: 322; Herv. i.0.)

Von vernachlissigbaren Eigenschaften zu abstrahieren meint auch, beispielswei-
se vor dem Hintergrund einer chemischen Fragestellung, in der die Reaktions-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

eigenschaften relevant sind, bei einem Klumpen Gold von seiner individuellen
Gestalt abzusehen, und selbstverstdndlich von jeglichen symbolischen Aufladun-
gen wie Wert, Vollkommenheit, Geiz, Gier etc. — wie sie die alchemistischen
Praxen préagten (vgl. Bachelard BWG: 345). Das chemische Element ,,Gold* ist
dann keine Bezeichnung fiir einen unmittelbar vorfindlichen Erzklumpen, son-
dern bezeichnet eine noumenale Stelle im Periodensystem der Elemente, die
Auskunft iiber die Reaktionseigenschaften eines moglichen Stoffes gibt, den es
allererst zu realisieren gilt (vgl. Bachelard MR: 16). Ein materialer Stoff, dem
diese noumenal zugedachten Reaktionseigenschaften des Goldes, des Wasser-
stoffs, des Phosphors etc. anndhernd zukommen, muss dann aus einem Rohstoff
erst hergestellt werden. Er muss dafiir chemisch analysiert — also aufgespalten —
und seine Analyseprodukte miissen gereinigt, das heifit von Riickstdnden anderer
Substanzen weitgehend befreit werden. Dafiir bedarf es normierter Reinigungs-
verfahren, in denen bestimmte andere chemisch reproduzierte Stoffe, die Rea-
genzien, als Mittel dienen.*

20 Das Attibut ,rein“, das die Einfachheit, die Nicht-Zusammengesetztheit einer Sub-
stanz zum Ausdruck bringt, wird damit, strukturanalog zum Attribut ,,objektiv, zum
Adverb eines Reinigungsprozesses, so dass eine chemische Substanz nunmehr ,,ge-
dacht [wird; K.T.] als das Gesamt der Regeln, die das Herstellen ihrer Reinform be-
stimmen* (Bachelard PhN: 78). Der Substanzbegriff der modernen Chemie wird mit-
hin prozeduralisiert und damit entsubstanzialisiert (vgl. Bachelard PhN: 86). Am Bei-
spiel der Reagenzien nimmt Bachelard in diesem Zusammenhang die arbeitsteilige
(Re-)Produktion von Forschungsmitteln eindriicklich in den Blick. So miissen die Re-
agenzien, die zur Reinigung oder zum Nachweis eines Stoffes eingesetzt werden, ih-
rerseits nach chemisch standardisierten Verfahren hergestellt werden. Um einen Stoff
zu reinigen, miissen also Reagenzien verwendet werden, die ihrerseits bereits als
»rein“ gelten (vgl. Bachelard MR: 77f.). Einen Ausweg aus einem infiniten Reinheits-
regress bietet dabei die Standardisierung: In der Regel werden die Reagenzien indus-
triell produziert und an die Labore geliefert. Ein wesentlicher Faktor dabei, die —
wohlgemerkt relative — Homogenitit und Reinheit der Reagenzien zu gewéhrleisten
und sicherzustellen, dass sie, wenn sie in verschiedenen Laboren eingesetzt werden,
vergleichbare Wirkungen zeitigen, ist, wie Bachelard betont, der industrielle Charak-
ter ihrer Produktion: Gerade dass sie in Fabriken nach den fiir die fordistische Produk-
tionsweise typischen vollstindig getakteten und normierten Fertigungsverfahren pro-
duziert werden, stellt die Gleichférmigkeit der Produkte sicher. Kontingenzen, gleich-
sam individuelle Eigenschaften der Reagenzien, lassen sich dann in der Regel auf Pro-

duktionsfehler, d.h. Abweichungen vom geplanten Produktionsablauf zuriickfiihren

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 203

Prinzipiell kann ein Gegenstand von verschiedenen Problematiken aus in den
Blick genommen werden, die verschiedene seiner Aspekte akzentuieren. So sind
aus einer chemischen Problematik andere Aspekte an einem Molekiil relevant als
aus einer spektrographischen (vgl. Bachelard E: 138).

Wenn Bachelard von Abstraktion spricht, dann geht es ihm also in erster Li-
nie um die Abstraktion von Sinneseindriicken (vgl. Bachelard BWG: 346) und
subjektiven Wertungen (vgl. Bachelard BWG: 217). Auf der vorgéngigen nou-
menalen Seite sind dabei die mathematische Formalisierung und damit die
Quantifizierung der relevanten Parameter sowie das Explizit-Machen und damit
die diskursive Offnung der noumenalen Annahmen die entscheidenden Abstrak-
tionsmittel. Dariiber hinaus werden, wie gesagt, die gegenstdndlichen Mittel wie
Apparate, Messinstrumente und Reagenzien, der sich die phdnomenotechnische
Realisierung bedient, innerwissenschaftlich validiert. Thre Reproduktion bedient
sich bereits des gegenwiértigen Standes der entsprechenden wissenschaftlichen
Theorien, sie erfolgt arbeitsteilig, hdufig industriell und ihre Validitit mag von
wissenschaftlichen Institutionen zertifiziert werden. Mit Riickgriff auf solche
(re-)produzierten Forschungsmittel ist die modern wissenschaftliche phdnome-
notechnische Realisierung also immer schon sozialisierte Wissenschaft (Bache-
lard BWG: 348, ARPC: 16, MR: 79) und nicht bloB Projekt eines partikularen
Forscherindividuums oder -teams. Um diesen Komplex von Bedingungen, unter
denen mittels Phdnomenotechniken im Rahmen einer gemeinsam geteilten Pro-
blematik wissenschaftliche Erkenntnisse produziert, aufeinander bezogen, modi-
fiziert und revidiert werden, zu thematisieren, fiihrt Bachelard die Rede von epis-
temischen Regionen ein (vgl. Bachelard 119ff.).

So sehr Bachelard auch darum bemiiht ist, die Rolle gegenstindlicher Mittel
fiir die naturwissenschaftliche Forschung zu bestimmen,”' verbleiben seine The-
matisierungen allerdings weitgehend exemplarisch. Zwar setzt er wiederholt an,
die spezifischen Mittel wissenschaftlicher Praxen in den Blick zu nehmen und
geht damit weit iiber die Uberlegungen von Rouse hinaus. Thm gelingt es aller-
dings im Rahmen seiner philosophischen Problematik nicht, diese Mittel im
Ausgang der Reflexion des getitigten Vollzugs wissenschaftlicher Praxen zu be-
stimmen. Denn Bachelards Epistemologie der Phinomenotechnik bleibt der Fra-
ge nach dem ,,Denken auf der Suche nach dem Objekt™ (Bachelard BWG: 159)

(vgl. Bachelard MR: 77-79). Wissenschaftlichen Standards geniigt die chemische Sub-
stanz gerade dann, wenn sie keine Akzidenzien aufweist (vgl. Bachelard MR: 80f.).

21 So finden sich bereits in seiner Dissertation Essai sur la connaissance approchée
(ECA) Analysen zur Herausbildung von wissenschaftlichen Messinstrumenten (vgl.
Bachelard ECA, insb.: 47-68).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

verhaftet. Und so kann er innerhalb seiner Bestimmung der Phdnomenotechnik,
welche er eigentlich zur Uberwindung des erkenntnistheoretischen Dualismus
einfiihrte, die Forschungsmittel ausschlieBlich als ,,verdinglichte Theoreme*
(Bachelard PhN: 38), mithin ausgehend vom konstitutiven Primat der theoreti-
schen Moglichkeit in den Blick nehmen. So muss dann ,,die Theorie dem Instru-
ment voraus[gehen], dergestalt, dal das physische Instrument eine in die Wirk-
lichkeit umgesetzte, konkretisierte Theorie von rationalem Wesen ist* (Bache-
lard PhN: 38). Zu welchen problematischen Konsequenzen dies fiihrt, soll im
Folgenden herausgearbeitet werden.

2.5 Von der rekonstruktionstheoretischen
Vermittlungsperspektive zum
konstitutionstheoretischen Rationalismus

Weil Bachelard Gegensténdlichkeit stets einseitig im Ausgang der Subjektseite
in den Blick nimmt, fallen in seinen Uberlegungen Entsubjektivierung und Ob-
jektivierung gleichsam ineinander. Das Attribut ,,objektiv* gilt ihm dann zwar
als Adverb eines Herstellungs- oder Darstellungsvorgangs (vgl. Bachelard RA:
53) und nicht als unhintergehbares Adjektiv einer Aussage, die es reprisentati-
onslogisch an einer vorpraktischen Wirklichkeit zu iiberpriifen gelte. Allerdings
setzt er stets die Subjektseite an den Anfang dieser Objektivierungsprozesse. Als
drei ineinander verschrankte Momente der Objektivierung arbeitet er die noume-
nale, insbesondere die mathematische Formalisierung, die technisch vermittelte
Realisierung sowie die (soziale) Diskursivierung der Erfahrung heraus (vgl.
Bachelard ARPC: 17). Da Bachelard allerdings die rational noumenale Planung
als konstitutiven Anfang der phanomenotechnischen Realisierung bestimmt, ge-
raten gegenstindlich-technische Vermittlung und soziale Diskursivitét in seinen
Ausfithrungen mitunter zu bloBen Hilfsmitteln noumenaler Rationalisierungs-
bemiihungen. Einerseits ,,wird [ein Konzept; K.T.] in dem MafBle wissenschaft-
lich, wie es technisch wird, wie mit ihm eine Technik der Verwirklichung ein-
hergeht (Bachelard BWG: 111). Dies ldsst sich freilich nur sinnvoll als rekon-
struktionstheoretische Bestimmung lesen, so dass sich die Wissenschaftlichkeit
eines Konzeptes nach Mafigabe seiner gelungenen phédnomenotechnischen Dar-
stellung bestimmen lésst, mithin von Objektivitdt rekonstruktiv im Ausgang vom
Resultat einer Phdnomenotechnik, vom erzeugten experimentellen Effekt, die
Rede sein miisste. Andererseits aber bleibt Bachelard einem konstitutionstheore-
tischen Rationalismus verhaftet, wenn er vorschligt, ,,nicht von der Objektiva-
tion eines Realen zu sprechen, sondern eher von der Objektivation eines Gedan-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 205

kens, auf der Suche nach dem Realen (Bachelard E: 37), und so die Objektivitit
konstitutiv auf der Seite des rationalen Denkens verortet.

In einem Konstitutionsdenken, das insofern geradezu hinter den Kantianis-
mus zurlickfdllt, welcher sich bekanntlich mit dem ErschlieBen der Bedingungen
moglicher Erfahrungen begniigt, damit aber keineswegs kiinftig wirklich wer-
dende Erfahrungen zu prognostizieren wagt, finden sich bei Bachelard durchaus
Passagen, welche die phdnomenotechnische Verwirklichung eines noumenal
konzipierbaren Effekts gleichsam mit Notwendigkeit vorhersagen:

,von dem Augenblick an, wo er rational moglich ist, mufl unbedingt der Effekt hervorge-
bracht werden. Wihrend der Kehr-Effekt noch einfach zu verwirklichen ist, erfordert der
Zeemann-Effekt schon michtigere Mittel. Der Stark-Effekt verlangt sehr starke elektri-
sche Felder. Aber die Mittel werden immer gefunden, denn das Ziel ist rational bezeich-
net.“ (Bachelard E: 75; Herv. 1.0.)

Freilich konstatiert Bachelard dies im Jahr 1929 und damit nachdem es Johannes
Stark im Jahr 1913 gelungen ist, die Spektrallinien von Atomen und Molekiilen
in elektrischen Feldern experimentell darzustellen, der Effekt sich also bereits
durch die erfolgte Darstellung als ,rational” erwiesen hat. In seiner Formulie-
rung hypostasiert Bachelard also schlichtweg das Ergebnis seiner rekurrenzhisto-
rischen Beschreibung, die schlielich einer methodischen Alternative zu einer te-
leologischen Geschichtsschreibung folgen sollte, zu einer konstitutionstheoreti-
schen Setzung und wendet diese damit zu einer teleologischen Argumentation.
Darlegungen wie diese, in denen Bachelard offenkundig sein eigenes rekurrenz-
historisches Narrativ gleichsam umstiilpt und zu einer autonomen Entfaltung des
wissenschaftlichen Geistes stilisiert (vgl. Brithmann 1980: 186), finden sich bei
Bachelard gehiuft.”> So verkiindet Bachelard — ausgerechnet in einem Kapitel

22 Ein weiteres Beispiel dafiir wire Bachelards am Fall des Experiments von Hippolyte
Fizeau zur Relativitat der Lichtgeschwindigkeit zur Bewegung des Mediums entwi-
ckelte und gegen Pierre Duhem (1998: 250f.) gerichtete Einschitzung, ein experimen-
tum crucis sei prinzipiell moglich (Bachelard ARPC: 65f.). Was Bachelard selbst
nicht sieht, ist, dass in seinen eigenen Ausfithrungen das Experiment Fizeaus iiber-
haupt nicht in dem Sinne fungiert, in dem Duhem die Idee des experimentum crucis
als unmoglich bestimmt. So richtet sich die Argumentation Duhems dagegen, dass ein
isoliertes Experiment als konstitutive Entscheidungsinstanz zwischen einer Hypothese
und ihrer Gegenthese fungieren konne. Bachelard hingegen bestimmt das Experiment
Fizeaus ausschlieBlich in rekurrenter Hinsicht als experimentum crucis, ndmlich weil

sich dessen Befund spéter in die spezielle Relativitétstheorie fligt. Mithin betrachtet er

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

zur Rekurrenzmethode: ,,L’histoire des sciences est menée par une sorte de né-
cessité autonome.* (Bachelard ARPC: 67)

Strukturanalog zu Rouse identifiziert also auch Bachelard in immanenzphilo-
sophischer Ambition ein systematisches Problem transzendentalphilosophischer
Erkenntnistheorie, fiihrt dieses Problem aber nicht konsequent auf deren konsti-
tutionstheoretischen Anspruch zuriick. Wahrend Bachelard im Rahmen der re-
kurrenzhistorischen Methode zwar eine konstitutionstheoretische Geschichtsauf-
fassung als Problem identifiziert, gelingt ihm dies jedoch bezogen auf die Form-
bestimmung wissenschaftlicher Praxis nicht zureichend. Und so verdichten sich
die Verdachtsmomente, dass konstitutionstheoretische Argumentationsfiguren
wie die angefiihrten nicht als blo3 missverstdndliche Formulierungen {ibergan-
gen werden konnen, sondern sich konsequent in den Argumentationsgang
Bachelards einfiigen. Ich werde deshalb im Folgenden sein Beharren auf der
Vorgéngigkeit des Denkmoglichen vor dem wirklichen wissenschaftlichen phé-
nomenotechnischen Tun als konstitutionstheoretischen Kipppunkt herausarbei-
ten.”

Als Prototyp des rationalen Denkens jenseits der von subjektiven Wertungen
und ersten Eindriicken geprégten ersten Anschaulichkeit gilt ihm die nachklassi-
sche Mathematik. Diese interessiert ihn dabei weniger als eigenstidndige Struk-
turwissenschaft, sondern ausschlieSlich unter dem — freilich rekurrent bestimm-
ten — Gesichtspunkt, dass sie Darstellungsmittel hervorgebracht hat, die sich als
grundlegend fiir die nachklassische Physik erwiesen haben. So beschrianken sich
seine Ausfithrungen auf Tensorrechnung (Bachelard PhN: 57ff.) und nichteukli-

nicht das isolierte Experiment, sondern den wissenschaftsgeschichtlichen Verlauf als
Entscheidungsinstanz.

23 Im Unterschied zu den durchaus kritischen &lteren Studien, insb. von Brithmann
(1980: 117-123) und Vadée (1979: 55-64), wird in jlingeren Untersuchungen zu
Bachelard (insb. Pravica 2015: 119-123 und Wulz 2010: 48-55) Bachelards Priorisie-
rung des Mdglichen in der epistemologischen Rolle, die er der Mathematik zuschreibt,
zwar zur Kenntnis genommen, aber nicht weiter problematisiert. Unter den jlingeren
Monographien zu Bachelard legt Cristina Chimisso (2001) die wohl kritischste, wenn
auch Bachelard durchweg wohlwollend interpretierende Studie vor. Thre Kritik ver-
dankt sie auch ihrer Auseinandersetzung mit der franzosischen Bachelard-Rezeption.
So kritisiert Chimisso insbesondere Bachelards wiederholtes Riickfallen in philoso-
phische Dualismen. Die konstitutionstheoretische Moglichkeitskonzeption arbeitet sie
allerdings nicht als Problem heraus. Das Ignorieren der konstitutionstheoretischen
Momente in der jiingeren Bachelard-Rezeption stellt aber ein entscheidendes Hinder-

nis fiir eine zielfithrende Perspektive der Reflexion wissenschaftlicher Praxen dar.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 207

dische Geometrien (Bachelard PhN: 37ff.) in ihrer Bedeutsamkeit fiir die Relati-
vititstheorie sowie ebenso nichteuklidische Geometrien bzw. Topologie (Bache-
lard EE) und mehrwertige Logiken (Bachelard PhN: 123-153) bezogen auf die
Quantenphysik. Der Mathematik schreibt er dabei eine induktive Rolle fiir die
Physik zu (vgl. Bachelard PhN: 45),** so dass sie ,.einen operationalen Raum des
Maoglichen, jenseits der unmittelbaren Sinnlichkeit (Wulz 2010: 17) darstellt.
Die Mathematik gilt ihm also nicht als bloB nachtréglich an die Phinomene an-
legbare Beschreibungssprache, in deren Variablen bereits bekannte physikali-
sche Parameter eingesetzt werden kénnen. Vielmehr ermdglicht sie als abstrak-
tes Denken von Bezichungen es allererst, physikalische Zusammenhénge jenseits
der Anschaulichkeit zu bestimmen. Vor dem Hintergrund dieser Problemstellung
spricht Bachelard auch dann unspezifisch von Mathematik, wenn er eigentlich
die mathematische Physik meint,” die sich mit der mathematischen Formulier-
barkeit theoretisch-physikalischer Konzepte beschiftigt und damit im Unter-
schied zu den genuin mathematischen Teildisziplinen schon qua Aufgabenstel-
lung einen Bezug zur theoretischen und experimentellen Physik hat.”® SchlieB-
lich kann allenfalls — unter der Voraussetzung, dass man Bachelards Priorisie-
rung der rationalen Seite folgt — fiir die als mathematische Physik bestimmte
Mathematik gelten, dass sie ,,den Ehrgeiz hat, das Experimentieren direkt zu ge-
stalten” (Bachelard E: 121), wéhrend die Experimentalphysik iiber die Apparate

24 Bachelards eigentiimlichen Gebrauch des Terminus der Induktion arbeitet Pravica
(2015: 83-136) heraus. Sie hebt dabei hervor, dass Bachelards Induktionsbegriff sich
grundlegend gegen ein wissenschaftstheoretisches Fundierungsprogramm wendet und
stattdessen auf ein Transzendieren einer alten Problematik von innen heraus, mithin
auf ein immanentes Transzendieren abzielt (vgl. Pravica 2015: 116). Dass Bachelard
der Mathematik im Zusammenhang der empirischen Naturwissenschaften die Rolle,
Neuartiges zu denken, zuschreibt, hebt einschlagig auch Hyppolite (1954) hervor.
Wenn Bachelard an dieser Stelle der Mathematik einen induktiven Charakter zu-
schreibt, dann grenzt er sich insbesondere von einer Reduktion der Mathematik auf
analytische Aussagen ab, wie sie beispielsweise Hahn vornimmt. Siehe ausfiihrlich
zum Verhdltnis dem Mathematikverstidndnis Bachelards und den diversen Positionen
im logischen Empirismus: Pravica 2015: 66-82.

25 Im Unterschied zu vielen Bachelard-Interpretlnnen sieht Vadée sehr deutlich, dass
Bachelard, wenn er von Mathematik spricht, zumeist die mathematische Physik meint
(vgl. Vadée 1979: 57).

26 In diesem Sinne spricht er von der Physik als ,,wirkliches gedankliches Feld, das sich
in Mathematiken und Experimenten spezifiziert und maximal von der Vereinigung der
Mathematiken mit den Experimenten belebt wird“ (Bachelard E: 122; Herv. i.0.).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

und Methoden zur Realsierung der mathematisch bestimmten Noumena in Form
von experimentellen Phanomenen verfiigt. Nur fiir die auf physikalische Prob-
lemstellungen konkretisierte Mathematik kann dann gelten, dass sie in ihren
Konkretisierungen prinzipiell an experimentellen Befunden scheitern kann, dass

»[wlenn durch ein Experiment die erste Nachricht von einem neuen Phidnomen beige-
bracht wird, [...] der Mathematiker keinen Augenblick [zogert; K.T.], die herrschende
Theorie zu modifizieren, so daff sie das neue Faktum assimilieren kann“ (Bachelard E:
122).

Auf diese Weise sucht Bachelard im experimentellen Scheitern wie auch in der
gelingenden phidnomenotechnischen Realisierung eine Vermittlungsstelle zwi-
schen (mathematisierter) Theorie und Erfahrung, zwischen dem Denken und
dem Experimentieren, zwischen Rationalismus und Realismus zu bestimmen.
Gleichwohl priorisiert er dabei die ,,metaphysische Richtung®, ,,die vom Ratio-
nalismus zur Erfahrung hin verlduft“ (Bachelard PhN: 21). Diesen Rationalis-
mus, ,,der die von der Wirklichkeit gelieferten Lehren aufnimmt und sie in Reali-
sierungsprogramme umsetzt” (Bachelard PhN: 21), benennt er hinsichtlich des
Anleitens des Experimentierens als angewandten Rationalismus, mit Blick auf
die Interpretation und Systematisierung experimenteller Resultate als prospekti-
ven Rationalismus (vgl. Bachelard PhN: 21). Dieser prospektiven Rollenzuwei-
sung gemil gesteht Bachelard der ,,Mathematik® — sprich: der mathematischen
Physik — ein Scheitern angesichts des Auftretens eines unerwarteten experimen-
tellen Resultats ausschlieBlich insofern zu, dass sie, indem sie die Theorie so-
dann modifiziert, gleichsam nachtréglich und kontrafaktisch bekundet, ,,da8 die
Theorie, ein wenig geschmeidiger gemacht, die Neuigkeit hdtte vorhersehen
miissen® (Bachelard E: 122) — obwohl sie diese ,,Neuigkeit™ faktisch nicht vor-
hergesagt gehabt hat. Damit lieBe sich dann sagen,

,,das Problem [Bachelard meint hier das von der Theorie nunmehr ,,assimilierte®, unerwar-
tet aufgetretene experimentelle Phanomen; K.T.] sei gut gesehen, einzig deswegen, weil es
hdtte vorhergesehen werden kénnen. Die theoretische Perspektive setzt das experimentelle
Faktum an den Ort, wo es sein mufl. Wenn das Faktum von der Theorie gut assimiliert ist,
ist man sich iiber den Ort nicht mehr im unklaren, den es im Denken einnehmen muB. [...]

Es hat einen rationalistischen Status.” (Bachelard E: 123; Herv. 1.0.)

Diese schlicht absurde Aussage, dass ,,die” mathematische Physik in der nach-
traglichen Modifikation der Theorie angesichts des unvorhersehbaren Resultates
bezeugt, sie hitte dieses eigentlich bereits vorab vorhersehen miissen, erinnert

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 209

der Form nach frappierend an Rouse’ These, ,,what the practice is at present to
some extent depends on how its future develops* (Rouse 1996: 137). Ich hatte in
Kapitel 1.4 gezeigt, dass die Absurditdt der Rouse’schen Formulierung seinen
dilemmatischen philosophischen Voraussetzungen geschuldet ist, ndmlich einer-
seits immanenzphilosophisch eine radikale Unbestimmtheit des kiinftigen Ver-
laufes (wissenschaftlicher) Praktiken hervorheben zu wollen und andererseits ei-
ner konstitutionstheoretischen Konzeption der Identitét einer Praktik verhaftet zu
bleiben. Eine strukturgleich dilemmatisch verfasste Argumentation sehen wir
hier bei Bachelard: Einerseits muss er aufgrund seines immanenzphilosophi-
schen Anspruches die Erfahrung neuartiger experimenteller Verldufe ermogli-
chen. Das realisierte Phinomen muss also prinzipiell vom theoretisch bestimm-
ten Noumenon verschieden sein konnen, schlieBlich visiert Bachelard eine epis-
temologische Alternative zu einem Idealismus — wie auch zu einem Empirismus
— an. Der von ihm anvisierte Rationalismus soll schlieBlich nicht nur fiir neue
Erfahrungen, sondern auch fiir das ErschlieBen neuer Erfahrungsbedingungen of-
fen sein. Er soll nicht auf unrevidierbaren transzendentalen Prinzipien aufbauen,
sondern seine provisorischen Aprioris stets mit der phdnomenotechnischen Er-
fahrung konfrontieren (vgl. Bachelard PhN: 20). Andererseits muss Bachelard
im Rahmen seiner Argumentation dem vorgéingigen noumenalen Denken eine
erfahrungskonstitutive Rolle zuschreiben, schlieBlich verortet er in diesem die
einzige Moglichkeit wissenschaftlicher Erfahrung, die mit den Illusionen der ge-
wohnlichen Erfahrung bricht (vgl. Bachelard E: 18f.). Damit erhebt Bachelard
das insbesondere im Zusammenhang der Analyse von Erkenntnishindernissen
und des innerwissenschaftlichen Theoriewandels als rekonstruktionstheoreti-
sches Analyseinstrument fungierende Konzept des epistemologischen Bruchs
zum Konstitutionsprinzip wissenschaftlicher Erfahrung. Spiegelbildlich zu
Rouse, der ein solches Konstitutionsprinzip in objektivistisch verstandenen Prak-
tikensituationen und damit auf der Objektseite sucht, verortet Bachelard dieses
also auf der Seite des Denkens und damit auf der Subjektseite. Obwohl Bache-
lard also im Unterschied zu Hahn die Vermittlungsfrage als Grundproblem des
Subjekt-Objekt-Dualismus identifiziert, miindet er mit der Priorisierung des ma-
thematischen Denkens dann in eine ebenso problematische, da dualistische Kon-
zeption, wie wir sie in Auftakt I bei Hahn kennen gelernt haben.

Bachelard steht dann vor dem Problem, erkldren zu miissen, wie sich nun
dieses noumenale Denken wissenschaftlich auf einen Gegenstand auflerhalb des
Denkens beziehen kann. Wir hatten gesehen, dass Bachelard diese Vermittlung
der wissenschaftlichen Gegenstinde zunichst in den sich gegenstindlicher For-
schungsmittel (Messinstrumente, Experimentierapparate, Reagenzien etc.) bedie-
nenden Phinomenotechniken zu bestimmen sucht. Nun spricht Bachelard aller-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

dings nicht von der Vermittlung von wissenschaftlichen Gegenstinden im Tun,
sondern von instrumentierten Phdnomenen (Bachelard RA: 2), von Produkten
einer Technik (Bachelard PhN: 68), von der Produktion von Phdnomenen
(Bachelard E: 75) oder von der Konstruktion des Realen (Bachelard E: 38). Ent-
gegen dem Ausdruck Vermittlung, der darauf abhebt, aktive und passive Mo-
mente als Verhéltnisbestimmungen am Tun zu denken, die sich erst im Ausgang
des Vollzugs reflektieren lassen und keine vorgéngigen Subjekt- und Objektstel-
len als Tréger postuliert, liegt all den Formulierungen Bachelards eine vorgéngi-
ge Bestimmung der Objektseite als passiv zu Grunde: Das (Techno-)Phénomen
benennt er als instrumentiert, produziert, konstruiert etc. Das vermittelte Phéno-
men gilt ihm als ,,Gegenstand einer Phdnomenotechnik* (Bachelard E: 123) und
als Produkt der Instrumente (NWG: 133). Vermittelt wird die Gegenstandsseite
also durch Instrumente, die er allerdings ihrerseits als ,reifizierte Theoreme*
(Bachelard E: 20) oder ,,materialisierte Theorien* (Bachelard NWG: 18) be-
stimmt. Aktivitdt bleibt dann der Subjektseite vorbehalten. Gleichsam magisch
transzendiert das Subjekt also die Grenzen des Denkens hin zur Welt, indem es
im Instrument Theorien materialisiert (vgl. Brithmann 1980: 125). Die instru-
mentell induzierten Phdnomene im Experiment zeigen dann ,allenthalben die
Pragemale der Theorie* (Bachelard NWG: 18).

Die Naturseite ist also ausschlieBlich in Form von experimentaltechnisch er-
zeugten Effekten erfahrbar — dagegen ist prinzipiell nichts einzuwenden. Aller-
dings kann Bachelard diese Effekte ausschlieBlich als Phdnomene in den Blick
nehmen und das muss fiir ihn heiflen: als Phdnomene fiir Subjekte nach Mal3gabe
ihrer theoretischen Konzepte vermittelt {iber ihrerseits gleichsam ins Materiale
transzendierte Theorien in Form von Instrumenten. Das heifit dann aber auch als
Phédnomene von Noumena, die er im Unterschied zu Kant nicht als die blof3
denkbaren, als solche prinzipiell nicht erfahrbaren Dinge an sich in der Welt als
Ursache der Erscheinung bestimmt, sondern als theoretische Setzungen auf der
Suche nach Erfahrungsgegenstinden. Indem Bachelard die erfahrbare Naturseite
damit ausschlieflich im Ausgang von theoretischen Setzungen in den Blick
nehmen kann, kommt er in grole Schwierigkeiten, das Verhéltnis zwischen kon-
zeptuellem Denken, gegenstéindlichen Forschungsmitteln und einer Naturseite
auflerhalb des Denkens zu bestimmen. So ist dann ,,[d]as wissenschaftliche Phé-
nomen [...] in Wirklichkeit vorgestellt, es vereinigt in sich einen Komplex von
Beobachtungen, die sich in der Natur in dieser Weise nicht antreffen lassen*
(Bachelard PhN: 91). Deshalb sei es ,,die Aufgabe des Physikers [...], das Phéno-
men so weit zu reinigen, daBl er das organische Noumenon darin wiederfindet™
(Bachelard NWG: 11), um auf diese Weise ,,eine Welt nach dem Bilde der Ver-
nunft zu konstruieren* (Bachelard NWG: 18f.).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 211

Bachelard folgert daraus, dass das, ,,was der Mensch in einer wissenschaftli-
chen Technik macht [... ; Auslassung im Orig. der Ausgabe; K.T.] in der Natur
nicht existiert und noch nicht einmal eine natiirliche Folge natiirlicher Phéno-
mene ist“ (Bachelard E: 20). In der philosophischen Reflexion auf diesen phéno-
menotechnischen Charakter des wissenschaftlichen Tuns werde deshalb ,,die Na-
tur unter das Zeichen des aktiven Menschen gestellt, des Menschen, der seine
Technik in die Natur einschreibt (Bachelard E: 154). Weil die Naturwissen-
schaftlerin mithilfe ihrer experimentaltechnischen Apparate die zuvor noumenal
bestimmte Ordnung in ,,die Natur* einschreibt, solle gelten: ,,Die Welt der wis-
senschaftlichen Phédnomene ist gleichbedeutend mit unserer intellektualisierten
Vorstellung.* (Bachelard PhN: 129)

Bachelard bestimmt also das phdanomenotechnische Tun idealistisch als Ab-
bildrelation,”’ so dass die experimentellen Resultate in ihrer Konstruiertheit und
Produziertheit als bloBe (mitunter defizitdre) Abbilder des noumenalen Denkens
erscheinen. ,,Die Natur* gerdt dann zum Unerkennbaren jenseits des Denkens,
der Gegenstandsbereich der Naturwissenschaft wird sogar zur voluntaristischen
Konstruktion, so dass man ,,ohne Bedenken von einer Schopfung der Erschei-
nungen durch den Menschen sprechen (Bachelard BWG: 358) koénne. Wenn
Bachelard also in dieser Weise dasjenige, was sich im Experiment zeigt, ein-
seitig als vom Subjekt konstituiertes Phdnomen bestimmt, dann kann er am ex-
perimentellen Resultat keine Unterscheidung von technischer Instruktion und
,nattirlichen* Effekten, von technischen Bedingungen und ausgeldsten kausalen
Wirkungen als in der Reflexion auf den Vollzug gewonnene Bestimmungen tref-
fen. So bringt Brithmann auf den Punkt, dass Bachelard, indem er diese Unter-
scheidung nicht treffen kann, der Illusion unterliege, ,,,die menschliche Praxis*
[schaffe; K.T.] mit ihren technischen Anordnungen nicht nur die Bedingungen
fiir die Erkennbarkeit kausaler Beziechungen, sondern diese selbst™ (Briihmann
1980: 206). Wie wir gesehen haben, setzt Bachelard an den Ausgang dieser
»Schopfung™ der experimentaltechnischen Phidnomene die mathematisch geleite-
te noumenale Planung, in seinen Worten, einen

,,poetischen, den schopferischen, [...] realitdtsschaffenden Impuls der Mathematiker: Ganz
plotzlich, in einer offenbarungsgleichen Wendung, formen die verkniipften Silben ein
Wort, ein wirkliches Wort, das zur Vernunft spricht und auf etwas in der Realitéit ver-
weist.” (Bachelard NWG: 35)

27 In dieser Richtung formuliert Vadée (1979) einen Idealismusvorwurf an Bachelard.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Auch wenn Bachelard die phdanomenotechnische Wirklichkeit als technische
Einschreibung in die Natur oder als Konstruktion versteht, so muss er doch vo-
raussetzen, dass sich ein solcher mathematisch-noumenaler ,,Schépfungsplan®
experimentaltechnisch realisieren ldsst, dass er technisch konstruierbar ist, dass
also die materialen Bedingungen des Konstruktionsmaterials seine Verwirkli-
chung ermdglichen. Diese Naturseite der Indisponibilitdt materialer Bedingun-
gen, die die Uberlegungen zur Phinomenotechnik einstmals anvisieren mussten,
blendet Bachelard schlussendlich zugunsten einer Idee freier Schopfung aus. Die
»wissenschaftliche Wirklichkeit* (Bachelard NWG: 11) als material-gegenstind-
liche, soziale und theoretische Verhiltnisse des wirklichen Tuns von Wissen-
schaftlerInnen, von der die Uberlegungen Bachelards ihren motivatorischen
Ausgang nahmen, stilisiert er nunmehr zum Abbild einer theoretischen Moglich-
keit. Geradezu platonistisch muss er dazu eine Strukturgleichheit von mathema-
tisch Denkmdglichem und naturwissenschaftlich-experimentaltechnisch Hervor-
gebrachtem voraussetzen, wobei ersteres ihm als Urbild des letzteren gilt: ,,Was
nach dem Urteil des Mathematikers sein konnte, kann stets auch vom Physiker
realisiert werden. Das Mogliche und das Seiende sind homogen.*“ (Bachelard
NWG: 60)*

Im Unterschied zum klassischen Rationalismus cartesianischer Pragung kann
Bachelard freilich angesichts der Herausbildung der nachklassischen Mathema-
tik und damit der Verfiigbarkeit zahlreicher mathematischer Kalkiile nicht von
einer eineindeutigen Relation von mathematischer Moglichkeit und physikali-
scher Wirklichkeit ausgehen. Da auf mathematischer Seite nunmehr verschiede-
ne alternative Kalkiile vorliegen, gehort die Auswahl und Spezifizierung einer
geeigneten Mathematik — beispielsweise der Riemann’schen Geometrie in der
Formulierung der allgemeinen Relativititstheorie — zweifelsohne zur Aufgabe
der mathematischen Physik. Statt allerdings sich hier aufdréngende Reflexionen
iiber den Mittelcharakter mathematischer Darstellungsmittel anzustellen, brechen
Bachelards Uberlegungen zur Rolle der Mathematik fiir die Physik mit der Pro-
klamation eines mathematischen Voluntarismus ab: ,,Das gesamte Projekt der
wissenschaftlichen Erkenntnis der Wirklichkeit wird durch die Entscheidung fiir
eine Mathematik als Ausgangspunkt bestimmt.“ (Bachelard NWG: 44)

Dass Bachelard hier die voluntaristische Entscheidung fiir eine Mathematik
als konstitutiven Ausgangspunkt des wissenschaftlichen Erkenntnisprozesses

28 Damit reproduziert Bachelard freilich die Passgenauigkeitsvoraussetzung der klassi-
schen Erkenntnistheorie von Natur (Wirklichkeit) und Denken (Mdglichkeit), die
Plessner angesichts der Anschaulichkeitsproblematik als metaphysisch identifizierte
(Plessner 1985: 58).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 213

setzt, ergibt sich freilich als logische Konsequenz aus dem Bild der freien Schop-
fung der wissenschaftlichen Wirklichkeit einerseits, die als Schopfungsakt eine
Wahlentscheidung voraussetzt, und seiner realitétsstiftend verstandenen Urbild-
theorie der Mathematik andererseits.”” Nimmt man diese Argumentation ernst,
dann wiirde, entgegen seinen insbesondere auch auf die experimentaltechnischen
Mittel des phinomenotechnischen Realisierens abzielenden Uberlegungen zur
regionalen Problematik, eine epistemische Region nunmehr einzig und allein
durch die Wahl fiir ein mathematisches Kalkiil bestimmt. Wéhrend Rouse also
im Rahmen seiner Praktikenbestimmung epistemische Rdume auf ein objektivis-
tisches Konstitutionsprinzip zuriickfiihrt, erfordert Bachelards Formbestimmung
der Phanomenotechnik letztlich, diese auf ein subjektivistisches Konstitutions-
prinzip zuriickzufiihren.

Diesem Schopfungsmythos des Gegenstandsbereichs der Naturwissenschaf-
ten entsprechend, kann Bachelard Kausalitdt nurmehr als Moment eines wohl-
begriindeten intentionalen (ph&nomenotechnischen Schopfungs-)Aktes in den
Blick nehmen. Die Objektivitit einer kausalen Beziehung wird dann durch die
intersubjektive Uberzeugungskraft der intentionalen Griinde bestimmit:

,,Ein Phidnomen verstehen bedeutet schon, es einer Art von Potentialitit meines verur-
sachenden Ichs zu unterwerfen, meines auslosenden Ichs, meines Ichs, das (des Sieges si-
cher) mit jedem anderem Subjekt diskutiert, welches sich weigert, die Kausalitdt des Pha-

nomens zu verstehen, die mein Ich bereits erkannt hat. (Bachelard E: 167; Herv. 1.0.)

Vor diesem Hintergrund wundert es kaum noch, dass Bachelard nun nicht etwa
(auch) gegenstiandliche Forschungsmittel, sondern Vorstellungen als ,,das natiir-
lichste Zwischenstiick zur Bestimmung der Beziehung zwischen Noumenon und
Phidnomen* (Bachelard PhN: 91) ansieht. Entgegen der eigentlichen Ambition,
eine Vermittlungsperspektive zwischen Subjektivismus und Objektivismus zu
entwickeln und entgegen der rekurrenten Bestimmung der Erkenntnishindernisse
sowie epistemologischer Briiche muss er nunmehr den epistemologischen Bruch
zum Konstitutionsprinzip des wissenschaftlichen Subjekts stilisieren. Erkennt-
nishemmende Formationen von Vorstellungen — thematisiert als Erkenntnishin-
dernisse — und die Herausbildung mathematisch rationalisierter Begriindungen
wissenschaftlicher Theoriezusammenhinge — angesprochen als Bildung eines

29 Dieser konstitutionstheoretische Duktus durchzieht insbesondere die kleine Schrift
L’expérience de 'espace dans la physique contemporaine (EE), in der er mathema-
tische Raumkonzepte als Ausgangspunkt physikalischer Erfahrung in den Blick

nimmt.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

neuen wissenschaftlichen Geistes — sind dann die beiden unhintergehbaren, sich
wechselseitig ausschlieBenden Seiten am Subjekt (vgl. Bachelard PhN: 65), die
iiber die (Nicht-)Wissenschaftlichkeit eines Erkenntnisprozesses entscheiden.
»|D]ie Tragheitsursachen [...], die wir Erkenntnishindernisse nennen‘ erscheinen
dann zwar ,,im Erkenntnisakt selbst, in seinem Innersten (Bachelard BWG: 46),
sie treten also erst im Vollzug zu Tage. Die Quelle ihres Erscheinens sucht
Bachelard allerdings im an den Anfang des Erkenntnisaktes gesetzten Subjekt
und verortet sie im Unbewussten: Folglich gilt ihm dann ,,wissenschaftliche Ab-
straktion [...] [als] die Heilung des Unbewuflten* (Bachelard PsF: 104). Bereits
in Der Neue wissenschaftliche Geist treten mit der Bestimmung der Rolle der
Mathematik als Verdringung der Anschauung und Sublimierung von Erfahrung
(Bachelard NWG: 36) in diesem Sinne erstmals psychoanalytische Termini in
den epistemologischen Texten Bachelards auf,”’ und zwar um ,,das Andere* der
Wissenschaften zu bestimmen. Konsequenterweise kulminiert dies dann in sei-
nen Bemiihungen, Erkenntnishindernisse als psychisch bedingt und als ,,psycho-
analytisch® erschlieBbar darzustellen (vgl. insb. Bachelard BWG: 54).%!

30 Diesen Befund setzt Brithmann systematisch in Bezug zum Bild des schopferischen
wissenschaftlichen Subjekts (vgl. Brithmann 1980: 120f.).

31 In diesem Sinne einschldgig lautet der Untertitel von Die Bildung des wissenschafili-
chen Geistes (BWG) ,,Beitrag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis®.
Wenn Bachelard auf ,,eine” Psychoanalyse rekurriert, dann ordnet er sich nicht ein-
deutig der Freud’schen oder der Jung’schen Stromung zu, vielmehr eignet er sich von
beiden Begriffe an, verdndert allerdings deren Bedeutungen durchaus. Betrachtet man
lediglich die Textreferenzen in Bachelards Schriften, so scheint er sich intensiver mit
dem Ansatz von Carl Gustav Jung als demjenigen von Sigmund Freud auseinanderge-
setzt zu haben (siehe ausfiihrlich zu Bachelards Rezeption und Konzeption der Psy-
choanalyse: Chimisso 2001: 181-190, 201-217). Jenseits jedweder Schulenbildungen
deutet Mary Tiles Bachelards psychoanalytischen Ansatz als Analyse der verschiede-
nen Bestandteile der Bedeutung eines Wortes (vgl. Tiles 1984: 160).

Nicht zuletzt wegen seines Riickgriffes auf psychoanalytische Terminologie wurde
gegen Bachelards Epistemologie vielfach ein Psychologismusvorwurf erhoben (vgl.
einschligig Lecourt 1975a). Dieser Vorwurf lduft darauf hinaus, dass Bachelard ,,nur
deshalb die Notwendigkeit der ,epistemologischen Hindernisse® denken [konne], weil
er sich von der menschlichen Secle eine ganz bestimmte Vorstellung macht, denn in
ihr ist die eingebildete Beziehung verwurzelt, und zwar im eingebildeten der Bilder,
die der Phantasie entspringen (Lecourt 1975a: 29). Lecourt beméngelt insbesondere,
dass Bachelard aufgrund des mit dem Psychologismus erfolgenden dogmatischen Ab-

bruchs die gesellschaftlichen Formationsbedingungen der Erkenntnishindernisse aus-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phdnomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 215

Bachelards forschungsethische Forderung an die WissenschaftlerInnen, sich
einer psychoanalytischen Katharsis zu unterziehen (vgl. Bachelard BWG: 53),
um die unbewussten Vorstellungsbestinde ,,auszumerzen“,32 wurzelt dann eben-
so in diesem Subjektivismus wie sein padagogischer Appell an den naturwissen-
schaftlichen Schulunterricht, in gleichsam heilender Absicht an den — als psy-
chisch bedingt gesetzten — Erkenntnishindernissen der SchiilerInnen anzusetzen
(vgl. Bachelard BWG: 338ff.). Die psychischen Mechanismen des Unbewussten
stilisiert er sodann gleichsam zur ,,Natur in uns“.? Offensichtlich steht diese An-
nahme einer unverdnderlichen inneren Natur im Widerspruch zur mit dem
Schopfungsmythos einhergehenden Konstruktion jeglicher (duleren) Natur.

Freilich visierten Bachelards Uberlegungen eingangs einen solchen Subjekti-
vismus nicht an, sondern suchten jedweder transzendenten Bestimmung der Sub-
jektseite eine praxis-immanente Perspektive entgegenzusetzen, der gemill die
Stelle des Erkenntnissubjekts sich im Erkenntnisvollzug (re-)formiert: ,,Eine
Entdeckung auf der objektiven Seite bedeutet unmittelbar eine Korrektur auf der
subjektiven. Wenn das Objekt mich lehrt, verindert es mich.* (Bachelard BWG:
357) Gegen eine transzendentalphilosophische Erkenntnistheorie bedeutet dies,

dass Bachelard aufgrund des mit dem Psychologismus erfolgenden dogmatischen Ab-
bruchs die gesellschaftlichen Formationsbedingungen der Erkenntnishindernisse aus-
blenden miisse, ja konzeptuell nicht begreifen konne (vgl. Lecourt 1975a: 25). Diese
Leerstelle zu bearbeiten, stellt einen der Ausgangspunkte von Althusser dar.

32 Vgl. zur Interpretation des epistemologischen Bruchs als forschungsethische Forde-
rung auch folgende drastische Textstelle: ,,Der wissenschaftliche Geist kann sich nur
konstituieren, wenn er den nicht wissenschaftlichen Geist ausrottet. Der Wissenschaft-
ler vertraut hier allzu oft auf eine Pddagogik der einzelnen Schritte, wiahrend der wis-
senschaftliche Geist doch eigentlich auf eine totale Reform des Subjekts zielen sollte.
Jeder wirkliche Fortschritt im wissenschaftlichen Denken verlangt eine Konversion.
Die Fortschritte des zeitgendssischen wissenschaftlichen Denkens haben Wandlungen
direkt in den Prinzipien der Erkenntnis bedingt.” (Bachelard PhN: 22f.) Vgl. auch die
programmatische Kapiteliiberschrift ,,La surveillance intellectuelle de soi* (Bachelard
RA: 65-81) und seine dortigen Ausfiihrungen.

In konstruktiver Weise kniipft Wulz an die ethische Dimension der Epistemologie
Bachelards an (vgl. Wulz 2010: 10f., 86f., 177-195. Siehe zu kritischen Auseinander-
setzungen hingegen: Briihmann 1980: 190ff.; Serres 1974: 73ff.

33 Vgl.: ,[D]er wissenschaftliche Geist muss sich gegen die Natur bilden, gegen das, was
in uns und auferhalb unserer selbst Anstofl und Weisung der Natur ist, gegen die Ver-
einnahmung durch die Natur, gegen die bunten und vielgestaltigen Tatsachen.*
(Bachelard BWG: 58)

14.02.2026, 13:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

des Subjektivismus preisgegebene Immanenzperspektive hitte es erfordert, in
der Reflexion auf Erkenntnisvollziige an der Objektseite eine Wirkméchtigkeit
zu bestimmen, die sie nicht auf das blo3e Resultat subjektiver Konstitutionsleis-
tungen reduziert. Und so ist sich Bachelard des absoluten Subjektivismus seiner
Noumenologie keineswegs sicher, wenn er die Phdnomenotechnik dann doch
wieder als Verstirkung desjenigen, ,,was hinter dem Erscheinenden durch-
scheint” (Bachelard NWG: 18) bestimmt.

2.6 Zur Poetik des Raumes

Bachelard widmet sich ab den 1940er Jahren neben epistemologischen Studien
zunehmend Untersuchungen zur Einbildungskraft (franz. imagination), Trdume-
rei und Poetik. Wenn Bachelard Vorstellungen als ,,das natiirlichste Zwischen-
stiick zur Bestimmung der Beziehung zwischen Noumenon und Phénomen®
(Bachelard PhN: 91) identifizierte, dann ist es freilich nur konsequent, sich der
Einbildungskraft als demjenigen Vermdgen, dem Vorstellungen entspringen, zu-
zuwenden. So setzt seine Hinwendung zu den Erzeugnissen poetischer Tatigkei-
ten zundchst an dem anderen der wissenschaftlichen Erkenntnis, ndmlich den
Erkenntnishindernissen an, bildet sich aber sehr bald zu einem eigenstidndigen
philosophischen Forschungsinteresse Bachelards heraus, welches schlielich das
Sujet beinahe der Hilfte seiner Monographien darstellt. In diesem Sinne durch-
aus im Einklang mit der klassischen Erkenntnistheorie suchte er also in seinen
epistemologischen Studien zunichst, Wissen nach Maligabe wissenschaftlichen
Wissens zu bestimmen. In der Durchfiihrung dieses Projekts bemerkt Bachelard
allerdings insbesondere in seiner Beschiftigung mit historisch iiberkommenen
wissenschaftlichen Wissensanspriichen, dass Wissen (im Sinne von connais-
sance) nicht in wissenschaftlichem Wissen aufgeht, sondern sich in bestimmter
Hinsicht auch in alltagsweltlichen Kontexten reproduziert. Bestimmte er alltags-
weltliche Vorstellungen zunichst lediglich negativ als Hindernis wissenschaftli-
cher Erkenntnis, verlagert sich alsbald sein Interesse dahin, eine Logik dieses
Alltagsweltlichen zu erschlieBen, welche er in der Tétigkeit der Einbildungskraft
zu finden sucht.”* In Fortfithrung seines Projektes, die Erkenntnishindernisse als

34 So spricht Bachelard bereits in der 1943 erschienenen Schrift L Air et le songes (AS)
von der Vorgingigkeit poetischen Wissens vor der wissenschaftlichen Erkenntnis.
Wohlgemerkt ist dabei explizit die Rede von poetischem Wissen (connaissance poé-

tique): ,, La connaissance poétique du monde précede, comme il convient, la connais-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 217

Archetypen des Unbewussten zu bestimmen, erwégt Bachelard zunéchst, die
Einbildungskraft mithilfe psychoanalytischer methodologischer Anleihen zu er-
griinden. Durchaus erniichtert gesteht er allerdings am Ende seiner Studie zur
Psychoanalyse des Feuers (PsF) ein, ,,da die Einbildungskraft den Bestimmun-
gen der Psychologie — mit Einschlul der Psychoanalyse — entgeht und ein au-
tochthones Reich konstituiert* (Bachelard PsF: 168).

Im Anschluss an dieses — durchaus auch auf das Scheitern der konstitutions-
theoretischen Tendenzen seiner Theorie der Erkenntnishindernisse beziehbare —
Eingesténdnis sucht Bachelard in den spdteren Schriften eine poetologische Re-
flexionsmethode zu entwickeln, die er ,,phdnomenologisch* nennt. Diese ,,Phé-
nomenologie der Einbildungskraft™ (Bachelard PE: 9) folgt nun gerade nicht der
Programmatik einer Philosophie als strenger Wissenschaft des frithen Husserls
(2009 [1911]), gegen welche Bachelard in den epistemologischen Schriften an-
dauernd polemisierte. Wahrend die Husser]l’sche Phdanomenologie — vor der Ein-
fiihrung der Lebensweltkonzeption in der Krisisschrift (1996 [1936]) — metho-
disch und begrifflich eine Reduktion von Wissen auf wissenschaftliches Wissen
vollzieht, sucht die Phdnomenologie des spiteren Bachelards demgegeniiber, ei-
ne dem Wissenschaftlichen jenseitige Wissensform im kiinstlerischen Tun zu er-
schlieBen. So bekundet Bachelard, Jan Hendrik van den Berg zitierend:

,,,Die Dichter und Maler sind geborene Phédnomenologen.® Und wenn er [van den Berg;
K.T.] die Bemerkung macht, da3 die Dinge zu uns ,sprechen‘ und wir infolgedessen,
wenn wir dieser Sprache vollen Wert beimessen, einen Kontakt mit den Dingen haben,
fligt Van den Berg hinzu: ,Wir leben bestindig eine Losung der Probleme, die fiir das
Denken hoffnungslos unldsbar sind.** (Bachelard PE: 18f.; Herv. 1.0.)

Offenbar ahnt Bachelard also, dass die Frage nach der Subjekt-Objekt-Vermitt-
lung gerade nicht einseitig von der Subjektseite ausgehend zu 16sen ist, dass sie
also nicht zureichend als (reines) ,,Denken auf der Suche nach dem Objekt*
(Bachelard BWG: 159) oder als ,,Objektivation eines Gedankens, auf der Suche
nach dem Realen* (Bachelard E: 37) in Angriff genommen werden kann. Denn
insbesondere im kiinstlerischen Tun erfolgen immer schon Subjekt-Objekt-Ver-

sance raisonnable des objets. Le monde est beau avant d’étre vrai. Le monde est admi-
ré avant d’étre vérifié. Toute primitivité est onirisme pur.* (Bachelard AS: 193)

Vgl. ganz dhnlich dazu auch: ,,Man kann nur erforschen, was man vorher getrdumt
hat. Die Wissenschaft entwickelt sich viel eher auf einer Trdumerei als auf einer Er-
fahrung, und es bedarf sehr vieler Erfahrungen, um die Nebel eines Traumes zu zer-
streuen.” (vgl. Bachelard PsF: 41f.)

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

mittlungen. In der gestaltenden Tatigkeit am kiinstlerischen Gegenstand erfolgt
notwendig bereits eine Gegenstandserfahrung, welche jegliche transzendenzphi-
losophischen Bestimmungen, die vom vermittelnden Tun absehen, nicht erfassen
konnen. Der das kiinstlerische Tun auszeichnende gestalterische Aspekt schlieft
also (immanent) eine Reflexion der Gegenstandserfahrung ein. Genau deshalb
gelten Bachelard — mit van den Berg — die KiinstlerInnen als ,,geborene Phéno-
menologen®. Und so zeichnet sich in Bachelards Hinwendung zur Poetik ein er-
neuter Versuch ab, eine Reflexionsperspektive im Ausgang der vollzugsimma-
nenten Reflexion einzunehmen. Gleichwohl kiindigen sich diese Uberlegungen
cher als Ahnung denn als systematischer philosophischer Ausgangspunkt an,
denn Bachelard bestimmt wohlgemerkt die Vermittlungsleistung nicht als ein
»lun®, sondern gleichsam naturalisierend als ,,.Leben®. Insofern ziehe ich diese
poetologische Uberlegungen Bachelards als Schritt auf dem Weg zu einer philo-
sophischen Perspektive heran, die ihren Ausgang in der immanenten Reflexion
von Vollziigen nimmt. Meine kritische Auseinandersetzung mit der Argumen-
tation, die Bachelard ausgehend von jenem vermittlungstheoretischen Leit-
gedanken entwickelt, dient dann dazu, Kipppunkte einer Perspektive zu identifi-
zieren, die den Vermittlungsakt nicht konsequent als 7Tdtigkeitsvollzug begreift.

Dieser Ahnung folgend, liest sich seine im Jahr 1957 erschienene Schrift Po-
etik des Raumes (PEfr; deutschsprachige Ubersetzung: PE) eher wie eine Doku-
mentation einer Lektiirepraxis (vgl. Wulz 2010: 76), ndmlich des Vollzugs der
Aneignung dichterischer Erzeugnisse, denn als geleitet von einer ausgearbeiteten
literaturkritischen Methode. Bachelard kann dabei das immanenzphilosophisch
motivierte Projekt zugeschrieben werden, in der Schilderung seiner Rezeptions-
erlebnisse eine transsubjektiv kommunizierbare Form &sthetischer Erfahrung zu
suchen und damit die vollzugsimmanente Reflexion der Lektiire dichterischer
Bilder zu einer hoherstufigen Reflexion des Vollzugsmodus der poetischen Er-
fahrung zu transzendieren. Fiihrte er epistemische Regionen letztlich idealistisch
auf die Auswahl eines mathematischen Kalkiils zuriick, so ist die Poetik des
Raumes demgegeniiber um eine Reflexionsperspektive auf Vollziige einer ge-
meinsam geteilten Rdumlichkeitserfahrung bemiiht. Dies ist auch als Versuch zu
verstehen, die poetische Erfahrung als spezifische Wissensform — als Gegen-
standsaneignung — zu bestimmen. Im Rahmen seiner phdnomenologischen
Herangehensweise nehmen Bachelards Ausfiihrungen allerdings — und das ist
durchaus methodisch konsequent — bisweilen ihrerseits poetische, mitunter kaum
mehr luzide Formen an. Umso schwieriger gestaltet es sich deshalb, einen syste-
matischen Zugang zu seinen poetologischen Uberlegungen zu finden und sie in
Bezug zu seinem epistemologischen Ansatz zu setzen.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 219

So wurde der Kontrast zwischen seinem Beharren auf der asketisch katharti-
schen Rationalitdt der Wissenschaften und seiner trdumerischen Aneignung
dichterischer Imagination in der Rezeption des Ofteren hervorgehoben und hiu-
fig als Bruch innerhalb des Gesamtwerkes Bachelards ausgedeutet (vgl. exem-
plarisch fiir viele Kopper 1980; Lepenies 1987: 21f.; Lefebvre 1987: 634; Rotzer
1988: 123f.). Zumeist wird die These eines solchen thematisch bedingten Bruchs
dann mit einer objektstufigen Verschiedenheit der Reflexionsgegenstinde Poetik
und Wissenschaft begriindet.”” Dies setzt aber ein faktives Verstindnis der Ver-
schiedenheit von wissenschaftlichem und poetischem Tun voraus, aus dem her-
aus die Frage nach dem Verhiltnis beider Uberlegungsrichtungen kaum mehr
gestellt werden kann. Demgegeniiber arbeite ich im Folgenden Bachelards Hin-
wendung zur Poetologie als Fortfithrung der Suche nach einer formtheoretischen
Bestimmung der Unterschiede zwischen Wissenschaftlichem und Poetischem in
der Reflexion auf Tatigkeitsvollziige heraus. Obgleich nicht als notwendige
Konsequenz, so suggeriert die Annahme eines thematischen Bruchs iiberdies ei-
ne interne Stimmigkeit der epistemologischen einerseits und der poetologischen
Schriften andererseits. Dementgegen hat sich in den vorangehenden Abschnitten
gezeigt, dass Bachelards epistemologische Schriften keineswegs intern homogen
sind: Der immanenzphilosophisch motivierten rekurrenten Wissenschaftshisto-
riographie steht eine noumenal konstitutionstheoretische Konzeption der Phéno-
menotechnik gegeniiber. Zudem gelingt es Bachelard nicht, die entscheidende
Rolle des experimentellen Scheiterns am Untersuchungsmaterial, welche er wie-
derholt betont, in seine Konzeption der Phdnomenotechnik zu integrieren. Ange-
sichts dessen fiihrt Brithmann die Polaritit zwischen der Rekurrenzperspektive
und der konstitutionstheoretischen Noumenologie auf ein Ineinandergreifen
zweier Diskurse innerhalb der Bachelard’schen Uberlegungen zuriick: Einer re-
kurrenzepistemologischen Theorie der Geschichte der Wissenschaften und einer
konstitutionstheoretischen Erkenntnisanthropologie (vgl. Brithmann 1980, insb.
169-208). Letzerer Diskurs beruhe auf einer idealistischen Philosophie des krea-
tiv-schopferischen Subjekts (vgl. Brithmann 1980: 211), welche auch die poeto-
logischen Schriften Bachelards durchziehe.*® Mit seiner Rekonstruktion der bei-

35 Auf die Annahme eines Bruchs lassen sich mithin so verschiedene Einschétzungen zu-
riickfithren wie, die epistemologischen und die poetologischen Schriften verhielten
sich komplementdr zueinander einerseits (vgl. Rotzer 1988: 123f)) oder aber sie
driickten andererseits eine in sich gedoppelte Lehre aus, der kein gemeinsames Prinzip
zugrunde lage (vgl. Kopper 1980: 1969).

36 Mit der Unterscheidung zweier Diskurse innerhalb der Schriften Bachelards wendet

sich Brithmann sowohl gegen die These des thematischen Bruchs wie auch gegen die

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

den Diskursstringe schlieft sich allerdings auch Brithmann der These eines
Bruchs innerhalb der Philosophie Bachelards an. Auch wenn er die Bruchlinie
nicht thematisch, sondern systematisch bestimmt, so erlaubt die Annahme eines
solchen Bruches es letztlich nicht, Beziige zwischen den divergierenden Uberle-
gungen Bachelards herzustellen.

Demgegeniiber ist meine im Folgenden exemplarisch an der Poetik des
Raumes (PE) entwickelte Rekonstruktion der Poetologie Bachelards von der
These geleitet, dass er dort das bereits in den epistemologischen Schriften for-
mulierte Problem der Subjekt-Objekt-Vermittlung erneut aufgreift und an einem
von der wissenschaftlichen Erkenntnis verschiedenen Gegenstandsbezug, ndm-
lich der Produktion und Rezeption sprachlicher Bilder, einem neuen Ldsungs-
versuch unterzieht. So ist es ihm im Rahmen seiner noumenal-konstitutionstheo-
retischen Konzeption der Phdnomenotechnik nicht gelungen, die Wirkméchtig-
keit der Gegenstandsseite zu integrieren, welche er allerdings wiederkehrend an-
deutet. Meine These lautet deshalb, dass Bachelard, wenn er in der Poetik des
Raumes phianomenologisch die &sthetischen Wirkungen dichterischer Raum-
bilder untersucht, er just jenes Problem der Wirkméchtigkeit der Gegenstands-
seite aufgreift.”’ Dies dient ihm dann zugleich als Kontrastfolie zur Bestimmung
der spezifischen Form wissenschaftlicher Gegenstandserfahrung.

Unterstellung eines (einzigen) dem gesamten Korpus der Bachelard’schen Schriften
zugrunde liegenden identitétsstiftenden Prinzips (vgl. Brithmann 1980: 211f.). Letzte-
re Position vertritt insbesondere Vadée (1979), seinerseits Verfechter eines leninis-
tischen Widerspiegelungsmaterialismus (vgl. Vadée 1979: 132), der von der Vorgén-
gigkeit der Objektseite vor dem Erkenntnisprozess ausgeht (vgl. Vadée 1979: 174). So
filhrt Vadée das Gesamtwerk Bachelards fundamentalkritisch auf eine idealistische
Metaphysik des schopferischen Subjekts zuriick. Er kniipft damit an die Diagnose
Jean Hyppolites an, in einer ,,philosophie de la créativité humaine“ (Hyppolite 1954:
86) den gemeinsamen Kern der poetologischen und epistemologischen Schriften
Bachelards zu sehen. Hyppolite verbindet mit dieser Diagnose allerdings nicht den
Idealismusvorwurf Vadées. Obwohl der Position, von der ausgehend Vadée argumen-
tiert, als objektivistischer Vereinseitigung durchaus skeptisch zu begegnen ist, so ar-
beitet er vor der Folie des Idealismusvorwurfs durchaus konzise Kontinuitdten zwi-
schen Bachelards noumenal-schopferischer Konzeption der Phdnomenotechnik und
seiner Hinwendung zu Erzeugnissen dichterischer Tétigkeit heraus. Allerdings verliert
er dabei die Briichigkeiten innerhalb der Uberlegungen Bachelards aus dem Blick, die
Brithmann mit der Riickfithrung auf zwei Diskursstringe aufzeigt.

37 Wenn Brithmann feststellt, ,,[d]ie phdnomenologischen Entwiirfe sind ein letzter Ver-

such, jenem ,Objekt der literarischen Imagination® einen epistemologischen Raum zu

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 221

Sollte, wie wir gesehen haben, das wissenschaftliche Subjekt sich einer psy-

choanalytischen Katharsis (vgl. Bachelard BWG: 53) unterziehen, um jegliche

unbewussten Einfliisse auf die noumenale Gegenstandskonstitution zu blockie-
ren, soll spiegelbildlich dazu das poetisch trdumende Subjekt jedwede wissen-
schaftlichen Wissensbestinde ausklammern (vgl. Bachelard PE: 22), um sich
dem dichterischen Bild hingeben zu kénnen. Die Trdumerei, die Bachelard vom
Traumen im Schlaf unterschieden wissen m(jchte,38 versteht er dabei als Modus
der Aktivitdt der Seele, der sich durch die Hingabe an dichterische Bilder be-
stimmt. Anders als der Nachttraum verbleibt die Traumerei der gegenstandlichen
Welt zugewandt und hebt somit mit Gegenstandserfahrungen an.” Bereits hier

38

39

reservieren, der vor dem Zugriff einer Philosophie des Subjekts geschiitzt ist“ (Briih-
mann 1980: 219), dann geht seine Beurteilung durchaus in eine dhnliche Richtung. So
betont Brithmann ebenso, dass Bachelards Hinwendung zu einer Phdnomenologie der
poetischen Einbildungskraft einer Einsicht in die Unzuldnglichkeit seiner vorherigen
subjektivistischen Uberlegungen geschuldet zu sein scheint. Wihrend Brithmann diese
Einsicht jedoch lediglich auf dessen Philosophie der Einbildungskraft bezieht, geht
meine These einen Schritt weiter. So soll hier Bachelards Versuch einer ,,Phdnomeno-
logie* der Einbildungskraft grundlegender als Bemiihung, die Wirkméchtigkeit der
Objektseite im Subjekt-Objekt-Verhdltnis aufzuspiiren, gelesen werden. Wiahrend
Briithmann das phdanomenologische Projekt Bachelards als einen Versuch sieht, ,,einen
Diskurs nach dem Vorbild einer Wissenschaft [zu] konstruieren* (Brithmann 1980:
218), lduft meine These vielmehr darauf hinaus, dass Bachelard hier eine Philosophie
des Wissens anvisiert, die die Prototypisierung des wissenschaftlichen Wissens iiber-
windet und stattdessen eine vollzugstheoretische Verhéltnisbestimmung von Wissens-
formen andenkt.

Vgl. dazu vor allem die folgende Textstelle, die die Abgrenzung der Trdumerei vom
Nachttraum negativ markiert: ,,Schon die Triumerei iiberhaupt ist eine seelische Au-
Berungsform, die allzu oft mit dem Traum verwechselt wird. Wenn es sich aber um
eine dichterische Traumerei handelt, um eine Traumerei also, die sich nicht nur selbst
genielt, sondern fiir andere Seelen dichterische Geniisse vorbereitet, dann weifs man
genau, dafl man sich nicht mehr auf dem Abhang der Schléfrigkeit befindet. Der Geist
kann dabei eine Spannung entladen, aber in der dichterischen Trdumerei bleibt die
Seele wach, entspannt, ausgeruht, aktiv.” (Bachelard PE: 12)

Vgl.: ,,.Der Dichter lebt seine Traumerei im vollen Wachzustand, und vor allem bleibt
seine Traumerei innerhalb der Welt, den Dingen der Welt gegeniiber. Rings um ein
Ding und in ein Ding hinein zieht sie das All zusammen.* (Bachelard PE: 99) In die-
sem Sinne spricht Bachelard von ,,Trdumereien [...], die durch das Detail der Dinge

geweckt werden, durch Wesensziige, die auf den ersten Blick unbedeutend erschei-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

zeichnet sich ab, dass Bachelard dem dichterischen Bild eine origindre Wirk-
méchtigkeit zuschreibt und genau dies ist ihm fiir wissenschaftliche Gegenstinde
nicht gelungen. Dieser Fokus auf die Wirkmachtigkeit der Gegenstandsseite in
der Poetik des Raumes léasst sich damit, so mein Interpretationsvorschlag, als In-
diz dafiir ausdeuten, dass Bachelard die Unzulénglichkeit seiner konstitutions-
theoretischen Bestimmung der Subjekt-Objekt-Vermittlung im Rahmen seiner
Konzeption der Phdanomenotechnik durchaus ahnt und in der Reflexion ,,poeti-
scher Gegenstandsverhiltnisse nach einem neuen Losungsansatz sucht.

In der Poetik des Raumes untersucht Bachelard ,,Bilder des gliicklichen
Raumes®, Besitzriume, angeeignete Rdume, Raume, die vor feindlichen Kréften
schiitzen und Riume, die gegen solche verteidigt werden, Rdume der Intimitét,
»gepriesene Rdume® (Bachelard PE: 25). Im Rahmen seines Ansatzes, den er
selbst auch ,,Topophilie® (Bachelard PE: 25) nennt, widmet er sich Orten als in
Bildern gefassten Rdumen. Er untersucht unter anderem Bilder von Héusern, die
stets auf die Bedeutung des eigenen Elternhauses anspielen und damit eine Sehn-
sucht zur Riickkehr in die heimelige Geborgenheit der Kindheit ausdriicken
wiirden, sowie Bilder von Vogelnestern, von Muschelschalen und Schnecken-
hdusern, die die Sehnsucht nach einem gleichsam natiirlichen Schutzraum und
urspriinglichen Riickzugsort zum Ausdruck briachten. In der Studie interessiert
ihn, wie in der Vergegenstindlichung dieser Rdume in Form dichterischer Bilder
sich derartige Bedeutungen dem traumenden Subjekt zeigen. Auch wenn Bache-
lard solche Wertbesetzungen von Raumbildern durchaus in problematischer
Weise als urspriingliche begreift, so ist sein phdnomenologisches Nachspiiren
durchaus als Versuch, die Reflexion der Raumerfahrung im Vollzug explizit zu
machen und damit zu einer hoherstufigen Reflexion von poetologischen Raum-
verhdltnissen zu transzendieren, zu begreifen.

Die Traumerei operiert im Medium der Sprache und die Eigentiimlichkeit
dieser Sprache ist es, im allgemeinen Gebrauch zwar (syntaktische, semantische
und pragmatische) Regeln aufzuweisen, zugleich aber (besonders im Modus der
Poetik) neuartige Sprachkonstrukte jenseits tiblicher Kombinations- und Bedeu-
tungszuweisungen zu ermdglichen, die keineswegs sinnlos sind, sondern seeli-
schen Erfahrungen zum Ausdruck verhelfen konnen. An genau diesen Uber-

nen” (Bachelard PE: 151). Vgl. auch: ,,Nach unserer Ansicht ist diese Trdumerei au-
Berordentlich verschieden vom Traum, weil sie immer mehr oder weniger auf ein Ob-
jekt gerichtet ist. (Bachelard PsF: 30) Insofern betont Pravica, dass die Trdumerei im
Unterschied zum Nachttraum Intentionalitét einschlieft: Im Modus der Trdumerei in-
terveniert ein auf Gegensténde gerichtetes Bewusstsein, wahrend im Modus des nécht-

lichen Traums das Bewusstsein passiv bleibt (vgl. Pravica 2015: 223).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 223

schreitungen der RegelméaBigkeiten des iiblichen Sprachgebrauchs interessiert
Bachelard das dichterische Bild als Phdnomen, welches Neues hervorbringt,
welches ,,im BewulBtsein auftaucht als direktes Erzeugnis des Herzens, der Seele,
des Menschen in seiner unmittelbaren Gegenwartigkeit* (Bachelard PE: 9). Das
Bild wird damit zum Brennpunkt seiner tentativ verbleibenden sprachphilosophi-
schen Uberlegungen, welche von einer ,,dialektischen” Verfasstheit der Sprache
zwischen sachlicher Bedeutung und dichterischem Ausdruck (Bachelard PE:
220) ausgehen und sich damit grundlegend gegen jegliches représentationslogi-
sche Sprachverstindnis richten. Eine Strukturanalogie zu seinen Bemiihungen,
wissenschaftliches Wissen nicht repriasentationslogisch zu begreifen, tritt damit
offensichtlich zu Tage.

Jenen beiden Seiten des ,,dialektischen* Verhéltnisses entsprechend schreibt
er der — sprachlich vermittelt agierenden — Seele zwei ,,Funktionen zu, welche
er als Funktion des Realen, die an sachlicher Bedeutung orientiert ist, und als
Funktion des Irrealen,” die sich in der dichterischen Gestaltung aktualisiert, be-
zeichnet (vgl. Bachelard PE: 24). Mit dieser Unterscheidung von der — im Den-
ken wie im Trdumen — verorteten Ausdrucksseite der sprachlichen Gestaltung
und der gegenstandsbezogenen Seite der sachlichen Bedeutung greift er die Fra-
ge nach der Vermittlung von Denken und Welt, von Subjekt und Objekt erneut
auf, ndmlich nun sprachtheoretisch. Als (eine) Vermittlungsstelle bestimmt er
dabei das dichterische Bild, in dem sich beide Funktionsmomente der Seele ge-
genseitig durchdringen (vgl. Bachelard PE: 76f.). War es in der Epistemologie
das mathematisch-rational bestimmte Noumenon, welches unter anderem am Pol
der sachlichen Bedeutung sprachliche Bezeichnungsgewohnheiten aufbricht und
diese damit als Medium der Erfahrung der Reflexion zugédnglich macht, nimmt
Bachelard anhand des Bildes die Medialitit der Sprache hinsichtlich ihrer Offen-
heit, neue Ausdriicke zu ermdglichen, in den Blick (vgl. Bachelard PE: 17, 21).
Ein solches dichterisches Bild besteht zunéchst in einer von der gebrduchlichen
Alltagssprache abweichenden Kombination von Ausdriicken, etwa indem einem

40 Tn der deutschsprachigen Ubersetzung werden in missverstindlicher Weise die franzo-
sischen Ausdriicke ,,réel* und ,,irréel” (Bachelard PEfr: 17) mit Wirklichem und Un-
wirklichen wiedergegeben (vgl. Bachelard PE: 24). Das ist insofern ungeschickt, als
Bachelard sehr wohl von der Wirklichkeit — ndmlich dem Wirken — dichterischer Bil-
der ausgeht (vgl. z.B. Bachelard PE: 10, 181), welche er in ihrer Eigentiimlichkeit
schlieBlich phdnomenologisch zu untersuchen anvisiert. Im Unterschied zum ,,Wirkli-
chen” verweist ,,Reales auf Dinge und Sachverhalte in der Welt. Darauf spielt Bache-
lard an, wenn er fiir die aufs Reale ausgerichtete Funktion der Seele in der auf sachli-

che Bedeutung zielenden Seite der Sprache eine Entsprechung findet.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Substantiv unerwartete Adjektive attribuiert werden, so dass der Ausdruck eines
ersten Eindruckes iiberschritten wird. Ein einfaches Beispiel dafiir wire die
warme Kurve (vgl. Bachelard PE: 153). Wie bereits erwidhnt interessieren
Bachelard allerdings, iiber solche einfachen Bildformen hinausgehend, stéirker
solche Bilder, die anhand bestimmter rdumlicher Gebilde Erfahrungen des
Riickzugs, des Schutzes und der Geborgenheit zugleich ausdriicken und auslésen
(Bachelard PE: 14), welche er beispielsweise in dichterischen Darstellungen von
Vogelnestern findet. Im Bild wird somit das Vogelnest nicht hinsichtlich seiner
biologischen Bedeutung zum Gegenstand, sondern ist als Anlass von Imaginati-
onsprozessen Gegenstand der Einbildungskraft.*' Seine Gegenstindlichkeit er-
weist sich dadurch, dass es zum Zentrum einer Trdumerei wird (Bachelard PE:
99). Gleichwohl hebt die dichterische Gestaltung im Bild insofern am Pol sachli-
cher Bedeutung an, als es Ding-Erfahrungen voraussetzt, sie allerdings sogleich
iiberschreitet, indem sie zum Ankerpunkt einer triumerischen Selbsterfahrung
des lesenden Subjekts wird. Das Bild weist also einen ,,Uberschuss“ auf. So
muss die sachliche Bedeutung des Vogelnests als Brutstitte bereits bekannt sein,
um Geborgenheitstraumereien zu erwecken. Ebenso bediirfen die Trdumereien
der Gegenstandserfahrung, die zum Material der Imagination wird. In diesem
Wechselspiel von sachlicher Bedeutung und dichterischer Gestaltung zeigt sich
die Dynamik der Sprache, indem

»[d]ie Poesie [...] die Einbildungskraft in jenen Randbereich [versetzt], wo die Funktion
des Unwirklichen [besser: des Irrealen; K. T] das in seinen Automatismen eingeschlafene
Sein anreizt oder beunruhigt — in jedem Falle aufweckt. Der hinterlistigste aller Automa-
tismen, der Automatismus der Sprache, funktioniert nicht mehr, wenn man in die Doméne

der reinen Sublimierung eingetreten ist.“ (Bachelard PE: 24)*

41 Vgl.: ,Die Aufgabe dieser Phinomenologie liegt nicht darin, reale, in der Natur ange-
troffene Nester zu beschreiben, eine vollig positivistische Aufgabe, die dem Ornitho-
logen vorbehalten bleibt. Die philosophische Phdnomenologie des Nestes beginnt
dort, wo wir das Interesse, das wir beim Durchblittern eines Albums mit Nestern
empfinden, zum Gegenstand der Erkenntnis machen, oder noch besser, dort wo wir
die naive Verwunderung wiederfinden, mit der wir einst ein Nest entdeckten.*
(Bachelard PE: 107)

42 Jenseits des klassisch psychoanalytischen Sublimierungsbegriffs begreift Bachelard
Sublimierung als die ,,Losreilung von Bedeutung, Wahrnehmung, Gefiihlsstimmung™
(Bachelard PE: 19) und mithin als die absolute Hingabe an die produktive Einbil-
dungskraft. Hyppolite hebt hervor, dass die Sublimierung in diesem Sinne unseren

Horizont erweitere (vgl. Hyppolite 1954: 93).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 225

Durch das Uberschreiten des sachlichen Bezugs auf einen dinglichen Gegen-
stand vermittelt, wird im Bild eine Gemiitserfahrung gegenstdndlich. Das Bild
besteht also nicht in einer bloBen sprachlichen Spielerei auf der Ausdrucksseite,
sondern erweist sich als Bild dadurch, dass es die Bezeichnungsmdoglichkeit fiir
Erfahrungen bietet, welche es selbst auslost. In diesem Sinne verdoppele sich das
Bild: ,,es ist es selbst und zugleich etwas anderes als es selbst™ (Bachelard PE:
111). Das Bild bringt also seinen Gegenstand gleichsam aus sich selbst heraus
hervor. In der Produktion und Rezeption eines Bildes auf der Ausdrucksseite
entsteht also eine spezifische Gegensténdlichkeit jenseits der Dinglichkeit und
deshalb verlange

,,man von einem Gedichtleser [...], ein Bild nicht wie ein Objekt [besser: wie ein Ding;
K.T.] anzusehen, noch weniger als Stellvertretung eines Objekts [eines Dinges; K.T.],

sondern als spezifische Realitét zu erfassen [...]* (Bachelard PE: 10).

Dass das Bild iiber eine solche ,,spezifische Realitdt™ verfiigt, unterscheide es
von der (bloen) Metapher (vgl. Bachelard PE: 138), die — so gebraucht Bache-
lard den Metaphernbegriff — lediglich als rudimentires Mittel diene, indem ein
Begriff aus einem bekannten Kontext in erkldrender Absicht als Stellvertreter
dient, um einen anderen Zusammenhang verstindlich zu machen:

,,Die Metapher gibt einem schwierig auszudriickenden Eindruck eine konkrete Korperlich-
keit. Die Metapher bezieht sich auf ein von ihr verschiedenes psychisches Sein. Das Bild,
Werk der absoluten Einbildungskraft, bekommt im Gegenteil sein ganzes Wesen von der
Einbildungskraft. [...] Im Gegensatz zur Metapher kann man einem Bild als Leser sein
ganzes Sein anvertrauen; es stiftet Sein. Das Bild, reines Werk der absoluten Einbildungs-
kraft, ist ein Seinsphdnomen, eines der spezifischen Phinomene des redenden Seins.*
(Bachelard PE: 90f.)

Als prototypisch fiir eine solche vom Bild verschiedene Metapher gilt ihm die in
der Philosophie Henri Bergsons verbreitete Rede vom Schubladendenken, die
v.a. zur polemischen Kritik an transzendentaler Erkenntnistheorie eingesetzt
wird. Eine solche Metapher sei aber im Gegensatz zum eigentlichen dichteri-
schen Bild ,,ein falsches Bild, weil sie nicht die unmittelbare Kraft eines aus-
druckschaffenden Wortbildes hat, das sich in der gesprochenen Trdumerei bil-
det” (Bachelard PE: 92). Fiir wie auch immer verkiirzt man den Metaphern-
begriff Bachelards an dieser Stelle halten mag, so ist sein Leitgedanke, dass die
Metapher ihm als ,,Werkzeug™ oder als ,,Instrument® (Bachelard PE: 220) gilt,
an dem keine eigenstindige Medialitéit erscheint, d.h. sie bringt keine ,,Uber-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

schiisse* hervor. Sie driickt etwas aus, was von ihrem Ausdruck verschieden ist,
um einen Gegenstand zu vermitteln. Im Modus der Unmittelbarkeit dagegen er-
folge ,,im Bilde [...] [die] Vereinigung einer reinen, aber unbestindigen Subjekti-
vitdt und einer Wirklichkeit [besser: Realitit;? K.T.] (Bachelard PE: 10). Die
Metapher, die er in dieser instrumentellen Gebrauchsweise stets nur als tote, als
in den allgemeinen Sprachgebrauch eingegangene Metapher denken kann, repro-
duziert damit eine festgelegte Bezeichnungsrelation. Sie fungiert als vorfindli-
ches Mittel im Modus der Reflexion im Vollzug. Auf ihre Medialitit kann aber
in diesem Modus dann nicht reflektiert werden. Und so wird sie als tote Meta-
pher selbst nicht gegenstindlich, sie vermittelt allenfalls andere Gegenstéinde.
Von ihrem bildhaften, die Einbildungskraft anregenden Moment wird dann ab-
strahiert und so tragt sie kaum zur fiir die Poetik wesentlichen Dynamisierung
der Ausdrucksseite bei:

,»Sobald man die Dichtung als freies Ausdrucksfeld fiir die Aktivitdt der Sprache ansieht,
wird man gendtigt, die Anwendung erstarrter Metaphern, fossiliengewordener Bilder, zu
kontrollieren. [...] Man muf} jeder Metapher die lebendige Oberflachlichkeit ihres gegen-
standlichen Daseins wiedergeben, man muf} sie aus der Ausdrucksgewohnheit zuriickho-
len und wieder zur Ausdrucksunmittelbarkeit bringen. [...] Aus der dichterischen Sprache
laufen Wellen von Neuheit {iber die Oberfliche des Seins. Und die Sprache trdgt in sich
die Dialektik des Geschlossenen und des Offenen. Durch die sachliche Bedeutung schlief3t
sie sich, durch den dichterischen Ausdruck 6ffnet sie sich.” (Bachelard PE: 220)

Das Bild hingegen ist also zu verstehen als ein ,,Aufflammen des Seins in der
Einbildungskraft (Bachelard PE: 8), ein Sein, dass nicht einem duflerem Objekt
zukommt, sondern sich auf eine durch die Aneignung bedingte Seinserfahrung
des lesenden Subjekts bezieht. Genau deshalb spricht Bachelard, wie oben be-
reits erwéhnt, von einer ,,im Bilde vollzogene[n] Vereinigung einer reinen, aber
unbestdndigen Subjektivitit und einer Wirklichkeit [besser: Realitit; K.T.], die
nicht notwendigerweise vollstindig auftreten muf3“ (Bachelard PE: 10). Bache-
lards hier veranschlagte Rede von Vereinigung ldsst vermuten, dass er die Frage
nach der Vermittlung der Subjekt- und Objektseite im dichterischen Bild in einer
Konzeption unmittelbarer Gegenstandlichkeit aufldst. Und so sucht Bachelard
mithilfe der Unmittelbarkeitsterminologie in der zunichst unmittelbar erschei-
nenden Rezeptionserfahrung nach einem Ausgangspunkt im Vollzug. Gleich-
wohl deuten seine Einschriankungen (,,unbestindige Subjektivitdt™; ,,die nicht
notwendigerweise auftreten muss®) auf sein Erahnen der Unzuldnglichkeit der

43 Auch hier steht im Franzosischen ,,réalité” (Bachelard PEft: 4).

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 227

Unmittelbarkeitslosung fiir die Vermittlungsfrage hin. Seinen Losungsvorschlag
gilt es dahingehend im Folgenden zu priifen.

Wenn Bachelard in der Poetik des Raumes anhand dichterischer Bilder eine
phénomenologische Untersuchung der emotionalen Wertbesetzungen von Orten
unternimmt, dann beansprucht dieses Projekt, eine Phdnomenologie der Seele
(Bachelard PE: 10), des Gemiits zu entwickeln. Sie muss dann von einer irgend-
wie gearteten Transsubjektivitit der Wirkung dichterischer Bilder ausgehen,
mdochte sie sich nicht in der Darlegung individueller Leseerfahrung erschopfen.
Wie Bachelard folgerichtig feststellt, steht sie dann vor den Fragen:

L[ W]ie kann ein manchmal sehr abseitiges Bild als Konzentration eines ganzen seelischen
Geschehens in Erscheinung treten? Wie kann dieses abseitige und fliichtige Ereignis, die
Erscheinung eines singulédren dichterischen Bildes, ohne irgendeine Vorbereitung auf an-
dere Seelen zuriickwirken, in andere Herzen, trotz aller Absperrung des gesunden Men-
schenverstandes, trotz aller weisen Gedanken, deren Gliick in ihrer Unbeweglichkeit be-
steht?* (Bachelard PE: 9)

Insofern beansprucht seine phdnomenologische Methode, dass sie,

,— weil sie beriicksichtigt, dafl der Ausgangspunkt des Bildes in einem individuellen Be-
wultsein liegt — [...] uns dazu verhelfen [kann], die Subjektivitit der Bilder wieder herzu-
stellen, und die Weite, die Kraft, den Sinn der transsubjektiven Geltung des Bildes zu er-
messen” (Bachelard PE: 10).

Wie kann nun ein dichterisches Bild iiber transsubjektive Geltung verfiigen?
Zwar kiindigt Bachelard eine Theorie des Bildes an (vgl. Bachelard PE: 14), die
seine spezifische Form der Gegenstdndlichkeit jenseits einer Dinglichkeit und
sein Verhiltnis zum rezipierenden Subjekt zu erfassen sucht (Bachelard PE: 10),
seine Bestimmungsversuche verbleiben aber eher kryptische und mitunter wider-
spriichliche Reformulierungen des Problems. Bilder zeitigen also Effekte auf das
rezipierende Subjekt, sie zeitigen Effekte auf seinen Gemiitszustand. In der Re-
zeptionserfahrung verdndern sich also die Lesenden. Zu kléren bleibt dann aller-
dings, in welcher Weise diese Form von Effekt transsubjektiv sein soll. Das (see-
lische) Vermdgen der Formulierung und Rezeption dichterischer Bilder sei die
(produktive) Einbildungskraft und andersherum: ,,Die Einbildungskraft ist die
Fahigkeit, Bilder hervorzubringen.* (Bachelard PE: 24) Dass diese beiden Be-
stimmungen tautologisch sind, sieht er sogleich ein. Die tautologische Bestim-
mung dient ihm allerdings dezidiert dazu, die Einbildungskraft gerade nicht als
ein nach allgemeinen Prinzipien geleitetes transzendentales Vermdgen verstan-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

den zu wissen. Vielmehr lésst sie sich nur rekonstruktionstheoretisch in der Re-
flexion auf eine bestimmte Form von ,,Aktivitat”, auf die Arbeit an und mit kon-
kreten dichterischen Bildern bestimmen (vgl. Bachelard PE: 9). Denn Bilder
iiben ,,Wirkungen aus — nachtréglich —, doch sie sind nicht Erzeugnisse einer
Auswirkung® (Bachelard PE: 8), d.h. die Formierung des Bildes lésst sich nicht
durch Rekurs auf vorgingige Konstitutionsprinzipien erfassen.

Wenn die Einbildungskraft als rekonstruktionstheoretisch bestimmbare Fa-
higkeit der Produktion und Rezeption dichterischer Bilder und gerade nicht als
vorgéngiges Vermogen gilt, dann kommt der Subjektseite sowohl ein aktivisches
(Produktion) als auch ein passivisches (Rezeption) Verhéltnis zum Bild zu, und
umgekehrt ebenso dem Bild. Diesen aktivischen und passivischen Momenten auf
jeweils der Subjekt- wie auch der Objektseite des Vermittlungsverhéltnisses, de-
ren Bestimmung ihm in seiner Konzeption der Phdnomenotechnik nicht gelun-
gen ist, versucht Bachelard anhand einer Spiegelungsmetaphorik Rechnung zu
tragen:

»Auf der Ebene des dichterischen Bildes wird die Dualitdt von Subjekt und Objekt in
schillernden Spiegelungen gebrochen und unaufhérlich in ihren Umkehrungen wirksam.*
(Bachelard PE: 10)

Offensichtlich sind es laut dieser Formulierung also nicht im Sinne eines voraus-
gesetzten Subjekt-Objekt-Dualismus die Subjekt- und Objektseite, welche sich —
in Brechungen — wechselseitig spiegeln, stattdessen spricht Bachelard von der
Brechung der Dualitdt des Subjekt-Objekt-Verhdltnisses in ,schillernden Spie-
gelungen®. Auch wenn Bachelard an dieser Stelle in seiner passivischen Formu-
lierung (,,wird...gebrochen®) den Rezeptionsprozess, der mit diesen Spiegelun-
gen beschrieben werden soll, iiberhaupt nicht als Tétigkeit thematisiert, so 1duft
diese Spiegelmetaphorik darauf hinaus, dass im Vollzug der Rezeption Subjekt-
und Objektstelle ,,unaufhorlich® aufs Neue bestimmt werden, weil die vorheri-
gen Bestimmungen sodann irritiert werden.

Dadurch, dass sich die Leserin ein Bild aneignet, indem sie es auf sich be-
zieht, indem sie gleichsam ihren Gemiitszustand auf das im Bild ausgedriickte
Objekt projiziert, modifiziert sie es. Dabei erféhrt sie sogleich, dass der Gegen-
stand ihrer Erfahrung nicht mehr ein von ihr trennbares Ding ist, sondern Ziige
der Vergegenstindlichung ihrer seelischen Aktivitdt trigt, die durch ihre Bildre-
zeption allererst einsetzte. Zugleich erfahrt sie also sich selbst als durch die Bild-
erfahrung verdndert (vgl. Bachelard PE: 14), denn das Bild driickt nicht bloB ein
der Rezeptionserfahrung vorgingiges seelisches Geschehen aus, sondern zeitigt
sogleich Wirkungen auf der Subjektseite. Dass das Bild dabei zundchst auf Din-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 229

ge verweist, indem es sich Wortern bedient, denen im allgemeinen Sprachge-
brauch sachliche Bedeutungen zukommen, obgleich es diese Bedeutungszuwei-
sungen sogleich authebt, ist insofern fiir seine Wirkweise notwendig, als es mit
diesen ,,Uberschiissen* der Einbildungskraft gleichsam das begriffliche Material
verschafft, innerhalb dessen sie ihre traumende Aktivitit entfalten und auf das
eigene seelische Geschehen beziehen kann. In diesem Sinne schreibt Bachelard
in einem Kapitel zur Rolle von Bildern von Schubladen und Aufbewahrungs-
mobeln diesen die Funktion zu, als Modelle fiir seelische Erfahrungen zu stehen:

,,Der Schrank und seine Ficher, der Schreibtisch und seine Schubladen, die Truhe mit dem
doppelten Boden sind wirkliche Organe des geheimen psychologischen Lebens. Ohne die-
se ,Objekte‘, neben einigen anderen ebenso wertvollen, wiirden unserem inneren Leben
die duBeren Modelle der Innerlichkeit fehlen. Gleich uns, durch uns, fiir uns haben sie eine
Innerlichkeit.” (Bachelard PE: 94)

Im Zusammenhang seiner Studie zur Bildwirkung von Miniaturwelten bezeich-
net Bachelard diese Form des Objektbezuges als echte Objektivitdt von gleich-
sam falschen Objekten:

,,Dennoch muf} diesen Bildern eine gewisse Objektivitit zugestanden werden, schon allein
deshalb, weil sie die Zustimmung und sogar das lebhafte Interesse zahlreicher Traumer
finden. Man kann sagen, diese Miniaturhduser sind falsche Objekte, die aber eine echte
psychologische Objektivitit besitzen.” (Bachelard PE: 155)

Bachelard sucht also mittels einer dunkel verbleibenden Spiegelungsmetaphorik
auszudriicken, dass das Bild, obgleich Produkt der Einbildungskraft, prinzipiell
gegenstindliche Wirkungen zeitigen kann, und zwar genau dann, wenn es vom
lesenden Subjekt angeeignet wird. Nicht viel deutlicher wird seine Bestimmung
des Vermittlungsverhéltnisses, wenn er in eine Schallmetaphorik iibergeht und
am Rezeptionsprozess die Phasen ,,Anklang® und ,,Widerhall* unterscheidet:

,,Im Anklang vernehmen wir das Gedicht, im Widerhall sprechen wir es, eignen wir es uns
an. Der Widerhall bewirkt eine Wendung im Sein. Es scheint als wére das Sein des Dich-
ters unser Sein. Die Vielheit der Anklénge tritt dann heraus aus der Seins-Einheit des Wi-
derhalls. Einfacher gesagt [...]: das Gedicht nimmt uns ganz und gar gefangen.“ (Bache-
lard PE: 13)

Wihrend in Bachelards auf ein zweistelliges Verhéltnis reduzierter Spiegelungs-
metaphorik Objekt- und Subjektseite im Rezeptionsprozess als gleichrangig ge-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

brochen werdende Momente bestimmt werden,* bestimmt er in der Anklang-
Wiederhall-Metaphorik die sich in der Rezeptionstitigkeit — in der wir das Ge-
dicht sprechen und es uns aneignen — als widerstindig erweisende Gegenstands-
seite als das den Prozess bestimmende Moment. Auch hier gelingt es ihm nicht,
so sehr er auch nach einer konzeptuellen Alternative zum dualistischem Denken
sucht, den Dualismus konsequent aufzubrechen. So ist es nun das anklingende
Bild — mithin die Aktivitdt der Gegenstandsseite —, welche er an den Anfang der
Rezeptionstitigkeit stellt. Kann also diese Klangmetaphorik noch als Versuch
verstanden werden, den Rezeptionsprozess als Téatigkeit, als Prozess der aneig-
nenden (Re-)Produktion eines Bildes zu bestimmen, verstirkt die weitere Meta-
phorik Bachelards die bereits hier angelegte Tendenz, letztlich vom Tun der Le-
senden mit dem und an dem Bild zu abstrahieren und die Wirkungsweise des
Bildes damit zu verdinglichen. Bachelards Bestimmung des Rezeptionsprozesses
nimmt damit objektivistische Ziige an. Dem Bild wird ein Leben (Bachelard PE:
22) sowie eine eigene ,,unmittelbare Dynamik® (Bachelard PE: 9) zugesprochen,
die, gleichwie metaphorisch dies gemeint sein mag, wie eine Schallwelle {iber
die geradezu materialen Kraftwirkungen Anklang und Widerhall verfiige. In die-
sem Sinne wird dann das Bild zwar als Produkt eines poetischen Aktes verstan-
den, gleichwohl tritt es sodann akteursgleich auf. Plotzlich sind es dann nicht
mehr die Dichtenden und Lesenden, welche tradumen, sondern das Bild selbst:

»Begegnet man einem Bilde, das trdumt, muf3 man es annehmen wie eine Einladung, die

Traumerei fortzusetzen, die es geschaffen hat.“ (Bachelard PE: 159)

44 Dunkel verbleibt die Spiegelungsmetaphorik bei Bachelard deshalb, weil er in ihr
zwar ein Autbrechen des Subjekt-Objekt-Dualismus auszudriicken sucht, gleichwohl
in seinen Formulierungen keine Alternative zu einer dualistischen Terminologie fin-
det. Entgegen einer solchen reduktionistischen, da auf zwei Relata (Subjekt-Objekt
bzw. Ding und Spiegel als alleinigen Konstituenten) verkiirzten Auffassung des Spie-
gelungsverhéltnisses verweist Josef Konig darauf, dass die Situation der Spiegelung
grundsitzlich dreistellig gedacht werden muss, ndmlich als Verhiltnis zwischen
Sehenden, Ding und Spiegel. Siehe dazu Ko6nig 1937: 67-71, insb.: ,,[...] Vorhanden-
sein und Vorhandenseiendes sind in dem urspriinglichen Sein und Seienden in einer
gewissen Weise d arin; ndmlich so, dal wir jene und zwar jene selber in dem
Sein und Seienden gewahren kdnnen; so wie das Ding in dem Spiegel, der es spiegelt,
in der Weise und in dem Sinn darin ist, da3 wir im Spiegel des Dinges selber an-
sichtig werden konnen. Denn wir sehen im Spiegel nicht so etwas wie das Bild des

Dinges, sondern in ihm dasDing selber.“ (Kénig 1937: 67; Herv. i.0.)

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 231

Die Tendenzen zur Verdinglichung sind ein Moment, die Transsubjektivitdt der
Bilder zu erkldren. Wird in seiner Thematisierung davon abstrahiert, dass es Ge-
genstand der Rezeptionserfahrungen bestimmter LeserInnen ist, dann kdnnen
prinzipiell beliebige an deren Stelle gesetzt werden. Mit einer solchen Verdingli-
chung des Bildes systematisch einher gehen Unmittelbarkeitsmomente, die
Bachelard nur deshalb dem Bild zuschreiben kann, weil er von der Vermittlungs-
tatigkeit abstrahiert. Solche Momente der Unmittelbarkeit, die sich bereits in den
Redeweisen von der Ausdrucksunmittelbarkeit (Bachelard PE: 220), von der
LHunmittelbare[n] Kraft eines ausdruckschaffenden Wortbildes* (Bachelard PE:
92) oder der ,,unmittelbaren Gegenwirtigkeit” (Bachelard PE: 9) des Bildes in
den obigen Zitaten angedeutet haben, scheinen wesentlich mit der Form des
Raumbezugs, den Bachelard in der Poetik des Raumes zu erschlielen sucht, zu-
sammenzuhingen. SchlieBlich untersucht Bachelard dort ausschlieBlich Bilder
von solchen Rédumen, in denen das triumende Subjekt, von jedweden Widrig-
keiten abgeschirmt, sich seiner wohligen Trdumerei hingeben kann. Im poeti-
schen Reich der Freiheit sucht das triumende Subjekt nach urspriinglich ge-
wihnten Raumerfahrungen, nach imaginierten Orten, an denen es gleichsam zu
sich selbst kommen kann, denen es in den Wohn- und Lebensformen des moder-
nen Grofstadtlebens scheinbar verlustig gegangen sei (vgl. Bachelard PE: 51).*
Es ist das zuriickgezogen trdumende Subjekt, welches in jenen vermeintlich Ur-
spriinglichkeitserfahrungen zum Ausdruck bringenden Raumbildern einen Zu-
gang zum eigenen Unbewussten findet. Das Unbewusste begreift Bachelard in
diesem Sinne als in Raumbildern ,,untergebracht (vgl. Bachelard PE: 37).%

45 Dabei handelt es sich iibrigens um ein konservatives entfremdungstheoretisches Mo-
tiv, ich werde weiter unten darauf zuriickkommen.

46 Vgl. dazu: ,,Um unser Sein in der Rangordnung einer Ontologie zu analysieren, um
unser UnbewuBtes, das in primitiven Erdhiitten untergebracht ist, zu psychoanalysie-
ren, miissen wir, am Rande der normalen Psychoanalyse, unsere grolen Erinnerungen
entgesellschaften und uns auf die Ebene der Trdumereien erheben, denen wir in den
Réumen unserer Einsamkeit folgten.“ (Bachelard PE: 35) Sowie: ,,Und wenn alle
Réume unserer Einsamkeit hinter uns zuriickgeblieben sind, bleiben doch die Rédume,
wo wir Einsamkeit erlitten, genossen, herbeigesehnt oder verraten haben, in uns un-
ausloschlich. Und genaugenommen will das Sein sie gar nicht ausloschen. Es weil3
instinktiv, da3 diese Rdume der Einsamkeit zu seinen Grundlagen gehdren. Selbst
wenn diese Rdume fiir immer aus der Gegenwart getilgt sind, fremd geworden allen
Zukunftsverheilungen, selbst wenn man keinen Speicher mehr besitzt, selbst wenn

man die Dachstube verloren hat, immer wird es wahr bleiben, da3 man einen Speicher

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Zwar hat Giinzel recht, wenn er darauf hinweist, dass Bachelard — im Unter-
schied zu Heidegger — diese Urspriinglichkeit nicht konkreten substanziellen
Ortlichkeiten des Daseins zuweist (vgl. Giinzel 2006: 123), sondern als Form
denkt, die sich in Bildern aktualisiere. Gleichwohl rekurriert Bachelard auf
gleichsam urspriingliche, imaginierte Raumbeziige, die als ,,wiederhergestellte
[...] Urspriinglichkeit* (Bachelard PE: 57) vermeintlich den ,,Geschmack der Ur-
spriinglichkeit* (Bachelard PE: 57) vernehmen lassen. Das Bild beruht dann auf
einem ,,in der Tiefe des Unbewuflten schlummernden Archetyp [...]* (Bachelard
PE: 8), den es aktualisiert. Wenn sich in dichterischen Bildern Vogelnester,
Schneckenhduser oder Muschelschalen als ,,der natiirliche Ort der Wohnfunkti-
on“ (Bachelard PE: 11, vgl. auch PE: 14) zeigen, dann kann Bachelard dies folg-
lich nur mit Rekurs auf seelische Archetypen (Bachelard PE: 72) erkléren, die er
als gegeben voraussetzen muss und deren Formation er nicht begriinden kann.
Anders als anvisiert, setzt er damit letztlich doch eine konstitutionstheoretische,
da psychologistisch begriindete Konzeption der Einbildungskraft voraus.

Der Versuch, der Wirkméchtigkeit der Gegenstandsseite auf der Ebene des
dichterischen Bildes gerecht zu werden, miindet damit erneut in einem Konstitu-
tionsdenken. Das Bild ist dann nur mehr Abbild eines transzendenten seelischen
Archetyps und stellt eben keine origindre Realitét dar. Statt dies zu problemati-
sieren, kehrt Bachelard allerdings unbefriedigend zum methodischen Ausgangs-
punkt des Versuchs der Erkldarung der Transsubjektivitit der Bilder zuriick:
»Phidnomenologisch kdnnen wir aber nur iibertragbare Bilder betrachten, Bilder,
die wir in einer gelungenen Ubertragung empfangen.“ (Bachelard PE: 178)

Diese objektivistische Argumentationslinie, die mit der Verdinglichung des
Bildes anhebt und es schlielich zum Abbild seelischer Archetypen stilisiert, be-
ruht wesentlich darauf, dass Bachelard von den Tatigkeitsverhéltnissen absieht,
in die die Produktion und Rezeption der Bilder eingebunden sind.*” Die (Re-)
Produktion einer gemeinsam geteilten gesellschaftlichen Wirklichkeit wird dabei
ebenso ausgeklammert wie die Praktiken der &dsthetischen Bildung. SchlieBlich

geliebt hat, in einer Dachstube gelebt hat. In den Trdumen der Nacht kehrt man dahin
zuriick.“ (Bachelard PE: 36)

47 Diesen Aspekt hebt in dhnlicher StoBrichtung Chimisso hervor. So weist sie darauf
hin, dass, sobald Bachelards Auffassung, poetische Bilder seien unmittelbar, zuriick-
gewiesen wird und die Bilder stattdessen als sozial produziert begriffen werden, sich
ebenso sein Ansatz, die Bilder wiirden zerstort, sobald sie der Reflexion unterzogen
werden, als unhaltbar erweist (vgl. Chimisso 2001: 44f.). Chimisso ebnet damit einer
Kritik der poetischen Rezeptionserfahrung im Ausgang der Reflexion der ihr zugrun-

deliegenden Tétigkeitsverhiltnisse den Weg.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 233

konnte eine Transsubjektivitdt von Rezeptionserfahrungen neuer dichterischer
Bilder auch darauf beruhen, dass die Lesenden in einem Bildungssystem an ei-
nem Grundbestand klassischer Bilder eine gemeinsame &sthetische Rezeptions-
praxis herausgebildet haben. Ebenso konnte der Umstand, dass neue Bilder in
dhnlicher Weise erfahren werden, durchaus auch damit zusammenhéngen, dass
sie von verschiedenen LeserInnen auf eine gemeinsam geteilte gesellschaftliche
Wirklichkeit bezogen werden.

Statt allerdings solche Tétigkeitsverhdltnisse zu reflektieren, naturalisiert
Bachelard die Wohnform im vormodern biirgerlichen Provinzhaushalt, auf die
sich letztlich alle seine Bilder des Wohnens zuriickfiihren lassen. Dies verun-
moglicht ihm dann eine Reflexion gesellschaftlicher Raumverhéltnisse. So
kommt in den wohligen Raumbildern auch die Verlusterfahrung einer vormoder-
nen Wohn- und mithin Sozial- sowie Produktionsform zum Ausdruck, welche
romantizistisch als natiirliche verklart wird, zu der sich das triumende Subjekt
gleichsam zuriicksehnt. Augenscheinlich wird diese Abstraktion von der ge-
sellschaftlichen Bedingtheit solcher Verhéltnisse, wenn Bachelard geradezu
selbstverstindlich von der Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern schreibt
und zugleich traditionell die innerhdusliche Sphéire den Frauen vorbehdlt:

,,Das vor Gepflegtheit schimmernde Haus scheint von seinem Innern her nochmals erbaut
worden zu sein, neu vom Innenraum aus. Im intimen Gleichgewicht der Wande und Mo6-
bel wird man sich gewissermaBen bewufit, daB es ein von den Frauen erbautes Haus gibt.
Die Ménner kdnnen die Hauser nur von auflen bauen. Sie wissen fast nichts von der Kul-
tur des Wachses.* (Bachelard PE: 85)*

Eine solche Essenzialisierung traditioneller Geschlechterrollen,” und das ist der
Konnex zu einem romantizistischen Arbeitsbegriff, geht einher mit einer Ro-

48 Nebenbei bemerkt polemisiert Bachelard mit dem Wachs, indem er es hier als Pflege-
mittel fiir Mobiliar und Boden in den Blick nimmt, gezielt gegen einen cartesianischen
Substanzialismus. Vgl. spiegelbildlich zum Motiv der innerhduslichen ,,weiblichen*
Sphére das Motiv der nach auflen gerichteten ,,ménnlichen” Expansion: ,,Durch das
Fenster des Dichters hat das Haus einen unermeflichen Austausch von Beziehungen
mit der Welt aufgenommen. Auch das Haus, das expansive, das Haus der Méanner 6ff-
net sich zur Welt — wie der Metaphysiker so gern sagt. (Bachelard PE: 86)

49 Durchaus lassen sich aus differenzfeministischer Perspektive Anschliisse an Bache-
lards poetologische Uberlegungen finden. Dahingehend wurde hervorgehoben, dass
Bachelard mit der Traumerei einen weiblich konnotierten Modus des Weltbezugs auf-
wertet (siche insb. Genette 1996: 467; zitiert nach Pravica 2015: 231). Gleichwohl re-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

mantisierung der haduslichen Arbeit, insbesondere der Pflege der innerhduslichen
Dinge, die von Trdumereien begleitet werde (vgl. Bachelard PE: 84). Statt das
Bohnern, Putzen oder Staubwischen als miihevolle Biirde zu beschreiben, wer-
den sie als gleichsam besinnliche Tatigkeiten geschildert, in der die einsam Tati-
ge sich ihren Tradumereien hingeben kann (vgl. insb. Bachelard PE: 85ff.), so
dass sogar von einem Heimweh nach derartiger Arbeit die Rede ist (vgl. Bache-
lard PE: 87). Die ,,den Frauen* vorbehaltene Arbeit der Reproduktion der héiusli-
chen Sphire kann Bachelard deshalb derart beschonigen, weil er davon ausgeht,
dass sie den handwerklichen Herstellungsprozess der innerhduslichen Dinge
gleichsam verlidngere. Ebenso wie die trdumende Putzfrau fiihre der Dichter, der
iiber das Innenleben der Schatztruhe schreibt, das Werk des Kunsttischlers fort:
,»Die schonen Dinge, die eine gliickliche Hand verwirklicht hat, werden auf ganz
natiirliche Weise von der Traumerei des Dichters ,weiterverarbeitet®. (Bache-
lard PE: 101). Allein die Einschidtzung, dass ein Gegenstand wie eine Schatztru-
he — genauso wie ein abzustaubendes Regal — einem kreativ-schopferischen Her-
stellungsprozess entwachsen ist, soll also beim Dichter in gleichsam natiirlicher
Folge eine ebenso kreative dichterische Tétigkeit anregen.

Dabei ist es kein Zufall, dass hier ausgerechnet die Figur des gestaltenden
Kunsttischlers angefiihrt wird, ist es doch ein landldufiges romantizistisch-
entfremdungstheoretisches Motiv, die Produktionsverhiltnisse einer vermeint-
lich nicht arbeitsteilig organisierten vorindustriellen Gemeinschaft (zuriick) zu
ersehnen, in der dem einzelnen Tétigen sowohl Souverdnitit {iber die Zweck-
setzung seiner Arbeit als auch iiber die dafiir nétigen Produktionsmittel zu-
gekommen sei. Dem Einzelnen sei es so moglich, so die Suggestion, sich in sei-
nem Arbeitsprodukt gestaltend selbst zu verwirklichen und damit eine Gliicks-
erfahrung zu erlangen. Wir finden hier also erneut den Mythos vom freien,
schopferischen Subjekt vor, der bereits Bachelards noumenal-konstitutionstheo-
retischer Konzeption der Phidnomenotechnik zugrunde lag. In einem erneuten
Anlauf sucht Bachelard damit, die Transsubjektivitit des Bildes in dieser Sub-

produziert Bachelard damit den Ménnlichkeis-Weiblichkeits-Dualismus. Auf dieser
Grundlage kann wohl kaum zu einer Reflexion gesellschaftlicher Geschlechterver-
hiiltnisse beigetragen werden. So bringt Chimisso auf den Punkt, dass Bachelard viel-
mehr einer Illusion tiber Weiblichkeit als einer Weiblichkeit der Trdumerei zum Aus-
druck verhelfe: ,,In Bachelard’s view, the modality of reverie is feminine, being
peaceful und completely at rest. However, what is really feminine in the reverie as de-
scribed by Bachelard is actually its content: it is reverie about women.“ (Chimisso
2001: 30) Siehe ausfiihrlicher zu kontroversen Positionen mit Blick auf Geschlechter-
rollen in Bachelards Poetologie: Pravica 2015: 2301f.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 235

jektphilosophie zu begriinden. So hypostasiert er das romantizistische Motiv der
Gliickserfahrung an dem Produkt der eigenen kreativ-schopferischen Tétigkeit
nun zur Voraussetzung fiir die Rezeptionserfahrung des dichterischen Bildes.
Denn die Wirkung der ,,Bilder des gliicklichen Raumes* (Bachelard PE: 25), so
die Voraussetzung Bachelards, erschopft sich nicht in einer beliebigen Gemiits-
affektion der Lesenden, sondern wird konstitutiv von dem Eindruck begleitet,

,.wir hitten es erschaffen konnen, erschaffen sollen. Es wird ein neues Sein in unserer
Sprache, es driickt uns aus, indem es uns zu dem macht, was es ausdriickt, anders gesagt;
es ist zugleich das Werden eines Ausdrucks und das Werden eines Seins. Hier schafft der
Ausdruck ein Sein.” (Bachelard PE: 14)

Symptomatischer Weise begegnet uns an dieser Stelle ein drittes Mal — wenn
auch hier nicht in logisch derart problematischer Formulierung — die Argumenta-
tionsfigur, dass ein Produkt geradezu retroaktiv (vgl. dazu auch Brithmann 1980:
163) eine Modifikation der Vergangenheit bewirke. Rouse sprach in diesem Sin-
ne davon, dass, was eine Praktik zum gegenwértigen Zeitpunkt sei, davon abhén-
ge, wie sich ihre Zukunft entwickle (Rouse 1996: 137). In #hnlicher Weise
sprach Bachelard davon, dass nachdem eine Theorie aufgrund eines unerwarte-
ten experimentellen Resultats modifiziert wurde, sich dieses Ereignis nachtrig-
lich als vorhersehbar erweise (Bachelard E: 123). Ich hatte gezeigt, dass diese
Figur Ausdruck einer Verwicklung von immanenzphilosophischem Anspruch
und konstitutionstheoretischer Verhaftetheit ist. In diesem Sinne einem konstitu-
tionstheoretischen Mythos vom schopferischen Subjekt verhaftet, stellt nun
Bachelard die Rezeptionserfahrung, dass in der neuartigen Ausdrucksweise im
Bild ein treffender Ausdruck fiir eine Gemiitslage, fiir einen Eindruck gefunden
wurde, auf der Seite der Rezipierenden als ,,ein[en] Stolz im stillen Kémmerlein*
(Bachelard PE: 16) dar:

»Niemand weil} es, dal wir beim Lesen unsere Versuchungen, Dichter zu sein, neu erle-
ben. Jeder etwas passionierte Leser nihrt und verdréngt in der Lektiire den Wunschtraum,
Schriftsteller zu sein.* (Bachelard PE: 16)

Diese rezeptionsisthetisch durchaus sehr gewagte Verallgemeinerung beruht auf
einem Anthropologismus, in dem die ,,Einbildungskraft als ein erstrangiges Ver-
mogen der menschlichen Natur* (Bachelard PE: 24) gilt, mithin auf einer Ro-
mantisierung vermeintlich unentfremdeter dichterischer Tatigkeit. Bachelard
muss dann davon ausgehen, dass das lesende Subjekt in der Aktivierung seiner
produktiven Einbildungskraft gleichsam zu sich selbst findet, seine natiirliche

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Bestimmung auslebt und sich somit selbst verwirklicht. In der Nachempfindung
des Schopfungsaktes erfahrt das Subjekt sein eigenes schopferisches Vermogen:

,,die wesenhafte Neuheit des dichterischen Bildes enthélt als Problem das schopferische
Vermdgen des redenden Seins. Dieses schopferische Vermdgen zeigt dem imaginierenden

Bewultsein, daB es, sehr einfach, aber sehr rein — ein Ursprung ist.” (Bachelard PE: 15)

Und da das Subjekt, im Sinne dieser Schopfungsromantik, zu sich selbst und
damit zu seinem eigenen Gliick findet, steht ,,[...] das dichterische Bild unter
dem Zeichen eines neuen Seins [...]. Dieses neue Sein ist der gliickliche
Mensch.” (Bachelard PE: 19) Der Produktionsromantizismus in der Poetik des
Raumes, die Romantisierung poetischen Schaffens, geht somit auch mit dem
Motiv vom Dichter als Genie einher, der es, da mit Genius gesegnet, vermag, als
vereinzelter Einzelner rein aus sich selbst heraus, frei von &uBleren Zwéngen,
Verpflichtungen oder Anregungen, ein begnadetes Werk zu kreieren.> Die Ti-
tigkeiten der Produktion und Rezeption dichterischer Bilder fiihrt Bachelard so-
mit in seinem zweiten Anlauf auf ein konstitutionstheoretisches Schopfungsver-
mogen zuriick. Wir finden hier also eine Strukturanalogie zu seiner Reduktion
der Phdanomenotechnik auf die rational-noumenale Seite. Im entfremdungstheo-
retischen Argumentationsstrang miindet der phdnomenologische Versuch einer
Poetik des Raumes hier also erneut in einem Subjektivismus — genauer: in einem
Mythos des schopferischen Subjekts. Sowohl in der Epistemologie als auch in
der Poetik miinden Bachelards immanenzphilosophisch motivierte Bestim-
mungsversuche des (wissenschaftlichen und kiinstlerischen) Tuns also in einem
konstitutionstheoretischen Praxisbegriff.

Ebenso wie bei Rouse finden wir in Bachelards Entwurf einer Poetik des
Raumes sowohl einen subjektivistischen als auch einen objektivistischen Argu-
mentationszweig. Der Versuch, der eigentiimlichen Gegenstandlichkeit des Bil-
des gerecht zu werden, miindet letztlich in einer Verdinglichung des Bildes. Die

50 Vgl. dazu auch Bachelards Kommentar zu einer Stelle aus dem Briefwechsel zwi-
schen Rainer Maria Rilke und Magda von Hattingberg, von Rilke Benvenuta genannt,
an der zunichst ein Loblied auf die Hausarbeit formuliert wird, um sodann von der
romantisierten Vereinzelung bei der Hausarbeit auf die Einsamkeit als Bedingung ge-
nialer Schopfungsakte iiberzuleiten: ,,Und dann das groe Wort, das den Bericht ein-
leitet: ,Ich war herrlich allein!* Allein wie am Beginn jeder echten Handlung, einer
Handlung, zu der man keineswegs ,angehalten® wird. Und es ist das Wunder der leich-
ten Handlungen, daBl sie uns dennoch an den Ursprung aller Tatigkeit versetzen.*
(Bachelard PE: 87)

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 237

Bemiihungen, die Neuartigkeit eines Bildes zu bestimmen, enden in einem Sub-
jektivismus. Die spiegelbildlichen Unzulénglichkeiten beider Argumentations-
richtungen scheint er dabei zu ahnen, ansonsten hétte er sich mit einem Zweig
begniigen konnen. Und so ist das die gesamte Schrift durchzichende Alternieren
vom objektivistischen zum subjektivistischen Ansetzen durchaus als Suche nach
einer Vermittlungsposition zu deuten, welche er eingangs als gelebte Gegen-
standsvermittlung im kiinstlerischen Tun erahnte (Bachelard PE: 18f.) und be-
reits dort nicht als Tatigkeit, sondern als gelebten Akt bestimmte.

Aufgrund dieses konstitutionstheoretischen Tétigkeitsverstindnisses kann
Bachelard diese ,,gelebte” Vermittlung nicht konsequent im Ausgang vom Pri-
mat des Vollzugs bestimmen. Wenn er also — im Rahmen seines begrifflichen In-
strumentariums — die Vermittlung von Subjekt und Objekt nicht im Vollzug der
Produktion und Rezeption bestimmen kann, dann ist er gezwungen, stets ent-
weder auf der Seite des Objekts oder auf der des Subjekts anzusetzen. Metho-
disch-begrifflich bedingt miinden dann seine Versuche, die Vermittlung zu be-
stimmen, in Subjektivismen und Objektivismen. Bachelard scheint diese Leer-
stelle durchaus zu ahnen, denn er erwégt wiederkehrend neue vollzugstranszen-
dente Vermittlungsinstanzen: Mal rekurriert er auf seelische Archetypen, mal auf
eine Anthropologie des schopferischen Subjekts, mal auf einen Mythos unmittel-
barer dichterischer Erfahrungen, mal auf eine Verdinglichung des Bildes. Struk-
turanalog zur Auseinandersetzung mit den Uberlegungen von Rouse zeigen sich
Verdinglichungen, Anthropologisierungen und Unmittelbarkeitsdenken also
auch bei Bachelard als symptomatische Behelfslosungen fiir ein gestelltes Ver-
mittlungsproblem, welche genau deshalb, weil nicht konsequent vom Primat des
wirklichen Tatigkeitsvollzugs ausgehend argumentiert wird, in konstitutionsthe-
oretische Konstruktionen umschlagen.

Wenn Bachelard in der Poetologie romantische Motive wie die Sehnsucht
nach der Riickkehr in eine verloren vermeinte und als urspriinglich gewéhnte
Vergangenheit, die Heroisierung kiinstlerischen Schaffens und die Idealisierung
der Traumerei im Alleinsein aufnimmt, dann prisentiert er bestimmte Aspekte
seiner Argumentation allerdings nicht zuféllig als Fortfiihrung der traditionellen
Romantik. So bildete sich die traditionelle Romantik dezidiert als Reaktion ge-
gen die Aufkldrung heraus, welche im wissenschaftlich-rationalen Denken den
Motor jeglichen Fortschritts sah. Indes hoben die Denkerlnnen der Romantik ge-
geniiber dem aufklérerischen Denken und dessen Priorisierung des wissenschaft-
lichen Wissens das poetische Schaffen als eminente Form des Welt- und Selbst-
bezugs hervor. In den romantischen Motiven findet Bachelard damit einen Wi-
derstand gegen die Verkiirzung des Wissensbegriffs vor, dem er sich anschlief3t.
Sein Aufnehmen romantischer Motive ist damit grundlegend als Ausdruck seines

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Projektes, einen umfassenderen Wissensbegriff zu begriinden, zu verstehen.’'
Der entfremdungstheoretische Einschlag seiner poetologischen Argumentation
beruht dann konsequenterweise auf den romantischen Anleihen. So setzte das
romantische Denken dem aufklérerischen Fortschrittsgedanken eine Verlust-
erfahrung in der Gegenwart entgegen. Einer idealisierten und verloren geglaub-
ten Vergangenheit suchte es sich mit kiinstlerischen Mitteln anzunahern. ™

Im romantizistischen Duktus ist dann das trdumende Subjekt, welches in
Bachelards Poetik des Raumes auftritt, gerade nicht das moderne Individuum im
industrialisierten Frankreich des Jahres 1957 — des Erscheinungsjahres der
Schrift. Vielmehr ist es der von den alltdglichen Verpflichtungen wie Lohnar-
beit, Familienarbeit und sozialen Erwartungen befreite Einzelne, der sich der
freien Trdumerei hingeben kann und sich dabei in einen vermeintlich urspriingli-
chen, vormodernen Gemeinschaftszustand (zuriick) sehnt (vgl. dazu auch Chi-
misso 2001: 41). In dieser Verkldarung werden die repressiven Momente vormo-
derner Vergemeinschaftungsformen — dies wurde an den Geschlechterrollen be-
sonders deutlich — véllig ausgeklammert.”® Gerade weil Bachelard nicht konse-
quent im Ausgang des doppelt reflexiven Vollzugs argumentiert, kann er die Re-
produktion von Tétigkeitsverhdltnissen und mithin von Sozialformen nicht in
den Blick nehmen. Und so stehen seine Proklamation einer fortschrittsorientier-

“>** und sein romantizistisch-riickwértsgewandtes Loblied

ten ,,Wissenschaftsstadt
auf das vormoderne Landleben einander kontrdr gegeniiber. Ihm gelingt es nicht,
diese hin zu einer Reflexion gesellschaftlicher Raumverhéltnisse zu transzendie-
ren. In seinem Romantizismus kann Bachelard schlieBlich die Logik des ,,ande-

ren“ Wissens nicht anders als Logik eines vergangenen, gleichsam urspriingli-

51 In anerkennender Absicht schreibt Jean Hyppolite aus diesem Grund Bachelards Phi-
losophie — sowohl hinsichtlich der Epistemologie wie auch der Poetologie — einen
,,Romantismus® zu (vgl. Hyppolite 1954). Siehe ausfiihrlicher zu Bachelards Ankniip-
fen an Motive der traditionellen Romantik in der Poetologie: Hyppolite 1954: 91f.

52 Vgl. ausfiihrlich zur Rolle entfremdungstheoretischer Argumentationen in der Roman-
tik: Arndt 2003: 71-92.

53 Die Regressivitdt von Bachelards Romantizismus hebt insbesondere Vadée (1979:
145, 201-205) hervor.

54 So spricht Bachelard in den spiteren epistemologischen Schriften von der cité scienti-
fique (vgl. z.B. Bachelard RA: 59, MR: 2), also der Wissenschaftsstadt oder dem wis-
senschaftlichen Gemeinwesen. Wulz (2010: 150-195) entwickelt daran ankniipfend
ein utopisches Gesellschaftsmodell nach dem Vorbild der Wissenschaften. In einer
solchen Perspektive werden gleichwohl die regressiven Tendenzen in Bachelards Poe-

tologie ausgeblendet.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Von der Phanomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 239

chen Wissens thematisieren, welches poetisch wiederbelebt werde. Das ,,andere*
Wissen reduziert sich dann auf eine Wiederaneignung vergangener Erfahrungen
und schliet methodisch aus, spezifisch moderne, aulerwissenschaftliche Wis-
sensformen als Logik des Alltdglichen zu erfassen, geschweige denn in Form ei-
ner vollzugstranszendierenden Reflexion zu kritisieren.

An dieses bei Bachelard unvollendete Projekt kniipft Lefebvres Programm
einer Kritik des Alltagslebens (1987) an. Auch Lefebvres Uberlegungen zur Pro-
duktion sozialer Rdume filigen sich in diese Argumentationslinie. Wir hatten al-
lerdings in Kapitel II.2 gesehen, dass Lefebvre von einem Einschnitt zwischen
den poetologischen und epistemologischen Schriften Bachelards ausgeht (vgl.
Lefebvre 1987: 634). Konsequenterweise bezieht er sich in La Production de
I’Espace in raumtheoretischer Hinsicht ausschlieBlich auf Bachelards poetologi-
schen Zugang (vgl. Lefebvre 1991: 121). Auch wenn die Frage nach der gesell-
schaftlichen Reproduktion von Titigkeitsverhiltnissen die Uberlegungen Le-
febvres leitet, so scheinen sich allerdings romantizistisch-entfremdungstheoreti-
sche Momente auf seinen Ansatz zu vererben. Wenn Lefebvre auf der Ebene der
Réume der Reprdsentation ein Reich der kreativ-schopferischen Freiheit ver-
spricht (vgl. Lefebvre 1991: 137f.) und er im Anschluss an Bachelard den Re-
produktionsmodus dieser Raume als Leben (espace vécu, vgl. Lefebvre 1991:
40) bestimmt, dann wird dies offenkundig.

Auch wenn sich in der Poetik des Raumes die theoretische Problematik
Bachelards von der Frage nach dem ,,Denken auf der Suche nach dem Objekt*
(Bachelard BWG: 159), welche sich in seiner Kkonstitutionstheoretisch-
noumenalen Bestimmung der Phdnomenotechnik ausdriickt, hin zu einer Refle-
xion von Vollziigen der Subjekt-Objekt-Vermittlung verlagert, die jene ebenfalls
einstmals einzuholen suchte, so bestimmt er den Vermittlungsakt nicht zurei-
chend als ein gesellschaftliches Tun, als kooperative, reflexive, sich gegenstidnd-
licher Mittel bedienende Arbeit an Gegenstinden. Und gerade weil Bachelard
das vermittelnde Tun nicht als ein gesellschaftliches bestimmt, sieht er sich ge-
zwungen, auf transzendente Konstitutionsinstanzen zu rekurrieren: Auf eine An-
thropologie des schopferischen Subjekts mit psychischen Archetypen auf der ei-
nen Seite und auf ein realitdtsstiftendes mathematisches Denken auf der anderen
Seite. Was Bachelard ebenso wie Rouse damit nicht gelingt, ist die eigene philo-
sophische Reflexionstitigkeit im Hinblick auf ihre Bedingungen zu reflektieren.
So verbleibt sie bei beiden Autoren im Modus der Reflexion im Vollzug auf der
Ebene eines impliziten immanenzphilosophischen Anspruchs, der dann aller-
dings nicht reflexiv expliziert wird. Demgegeniiber sucht Althusser eine imma-
nenzphilosophische Perspektive freizulegen, in der ,,sich die Philosophie durch
ein doppeltes Verhiltnis — zu den Wissenschaften einerseits und zu den prakti-

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

schen Ideologien andererseits* (Althusser PSPW: 32) — bestimmt und damit ex-
plizit das eigene Philosophieren als Praxis begreift. Althusser kniipft dazu grund-
legend an die rekonstruktionstheoretische Problemstellung an, die Bachelard
freilegt, aber dennoch nicht konsequent weiterverfolgt. Deshalb werde ich im
folgenden Kapitel Althussers Ansatz als Schritt auf dem Weg zu einer rekon-
struktionstheoretischen Immanenzphilosophie wissenschaftlicher Praxen heraus-
arbeiten.

14.02.2026, 13:47:00. R [C—


https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

