
 

 

2. Von der Phänomenotechnik

 zur Poetik des Raumes:  

Gaston Bachelards Suche nach einer 

rekurrenten Philosophie 

 

 

2.1 Eine Immanenzphilosophie im Vollzug 

  

Bachelards Biographie ist so ungewöhnlich, dass mir zum Einstieg einige Be-

merkungen zu seinem Lebenslauf unerlässlich erscheinen. So arbeitete er zu-

nächst als Postbeamter, absolvierte nebenberuflich und unterbrochen durch sei-

nen Militärdienst im Ersten Weltkrieg ein Studium der Mathematik, Physik und 

Chemie, war anschließend als Lehrer tätig und studierte parallel dazu Philoso-

phie. Im Jahr 1930 erhielt er einen Ruf an die Universität von Dijon und wurde 

schließlich im Jahr 1940, im Alter von 56 Jahren, auf den renommierten Lehr-

stuhl für Geschichte und Philosophie der Wissenschaften an die Pariser Sor-

bonne berufen.
1
 Bachelard legt eine beachtliche Anzahl von zwei Dutzend Mo-

nographien vor, von denen sich ungefähr eine Hälfte mit epistemologischen Fra-

gestellungen, die andere Hälfte mit Studien zur Einbildungskraft befasst.
2
 

Bachelards Art zu schreiben kann dabei als Philosophieren im Vollzug cha-

rakterisiert werden (vgl. dazu auch Kopper 1980: 175f.). So widmet er sich kon-

kreten Problemen der Physik und der Chemie, untersucht ausgewählte wissen-

schaftshistorische Zusammenhänge und spürt bestimmten poetischen Bildern 

nach. Obwohl seine Überlegungen sehr wohl mit dem philosophischen Anspruch 

auftreten, in der Arbeit an einem wirklichen Material eine Alternative zu dogma-

                                                           

1  Diese biographischen Daten übernehme ich weitgehend von Rheinberger 2007: 37. 

2  Die Schriften Bachelards sind nur teilweise ins Deutsche übertragen worden. Sofern 

Übersetzungen vorliegen, werde ich im Folgenden in wörtlichen Zitaten auf diese zu-

rückgreifen und andernfalls das französische Original zitieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

tischem – mithin transzendentem – Philosophieren darzustellen, und obwohl er 

permanent philosophische Fragestellungen aufgreift, expliziert und systema-

tisiert er seine eigene philosophische Position kaum. Angesichts dessen schlägt 

jüngst Sandra Pravica mit Blick auf den epistemologischen Strang seiner Überle-

gungen vor, von einer „tentativen Wissenschaftsphilosophie“ (Pravica 2015) zu 

sprechen. Gerade weil Bachelard wenig Auskunft über seine eigene philo-

sophische Position gibt, sondern vielmehr der Leserin seine Suche nach einer al-

ternativen Reflexionsperspektive vorführt, positioniert er sich insbesondere 

kaum dazu, wie sich seine epistemologischen und seine poetologischen Überle-

gungen zueinander verhalten. Ich werde im Folgenden, über Pravicas Vorschlag 

hinausgehend, herausarbeiten, dass beide Seiten des Werkes von Bachelard von 

einer grundlegend immanenzphilosophischen Motivation geleitet sind. So nimmt 

er mit den Wissenschaften und der Poetik keineswegs zufällig zwei Tätigkeits-

formen philosophisch in den Blick, an denen sich einschlägige immanente Refle-

xionsweisen aufzeigen lassen. Auch wenn dies in seinen Studien eher implizit 

geschieht, so setzt er damit im Unterschied zu Rouse an einer dem wissenschaft-

lichen und poetischen Tun immanenten Reflexivität an. Indem ich dies aufzeige, 

schlage ich vor, Bachelards Projekt als Suche nach einer Philosophie, die ihren 

Ausgang an praxisimmanenten, nicht genuin philosophischen Reflexionen 

nimmt, zu begreifen. Da Bachelard seine eigene philosophische Position weder 

als solche benennt noch sie explizit höherstufig reflektiert, lässt sie sich als eine 

Immanenzphilosophie im Vollzug beschreiben. 

Bachelards Suche nach einer immanenzphilosophischen Perspektive hebt mit 

der Reflexion der Herausbildung der nachklassischen Physik an, deren revolutio-

näre Entwicklung er im Verlauf seines naturwissenschaftlichen Studiums mitver-

folgen konnte. So erfolgte in dieser – durch seinen Kriegsdienst unterbrochenen 

– Zeitspanne insbesondere Einsteins Formulierung der allgemeinen Relativitäts-

theorie im Jahr 1916 wie auch die rasante Entwicklung der Quantenphysik. Vor 

dem Hintergrund dieser theoretischen Umwälzungen sucht Bachelard zunächst 

nach einer Reflexionsweise, die dem wirklichen naturwissenschaftlichen Fort-

schritt gerecht wird. Sein Ansatz ist dabei insofern reizvoll, als er trotz eines 

Fortschrittsoptimismus nicht in einen Wissenschaftspositivismus verfällt und er, 

obwohl er die Historizität der Wissenschaften betont, keinen Relativismus pro-

klamiert. In der Reflexion auf das Neuartige an der nachklassischen Physik er-

weist sich auch für ihn ein essenzialistisches Verständnis wissenschaftlichen 

Wissens als obsolet. Im Unterschied zu Rouse sieht er aber vor dem Hintergrund 

der Anschaulichkeitsproblematik in einem Unmittelbarkeitsdenken keine gang-

bare Alternative. Denn was die moderne von der klassischen Physik grundlegend 

unterscheidet, ist, dass sie in ihrer spezifischen Form der begrifflichen und expe-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 177 

 

 

rimentaltechnischen Vermittlung Erfahrungen jenseits der Anschaulichkeit ver-

wirklicht. Im Unterschied zu Hahn, der, wie wir in Kapitel I.3 gesehen haben, 

die Überwindung der Anschaulichkeit im mathematischen Denken verortet, 

identifiziert Bachelard also zunächst die „mit Instrumenten arbeitende Wissen-

schaft als ein Transzendieren der auf der natürlichen Beobachtung beruhenden 

Wissenschaft“ (Bachelard PhN: 24). Sie bricht mit dem Modus der Anschaulich-

keit (vgl. Bachelard RA: 102f.), der sowohl die klassische Physik als auch die 

Alltagserfahrung prägt (vgl. Bachelard E: 19f.). Diesen Kerngedanken des epis-

temologischen Bruchs sucht Bachelard sodann für eine allgemeine Formbestim-

mung von Wissenschaftlichkeit fruchtbar zu machen. So folgert er rekonstrukti-

onstheoretisch in der Reflexion auf die historische Herausbildung wissen-

schaftlicher Erkenntnisse, dass 

 

„wissenschaftliche Objektivität allererst möglich [wird], wenn man mit dem unmittelbaren 

Gegenstand gebrochen, wenn man der Verführung der ersten Wahl widerstanden, wenn 

man die Gedanken, die aus der ersten Beobachtung entstehen, aufgehalten und ihnen wi-

dersprochen hat“ (Bachelard E: 134). 

 

Damit ist der epistemologische Bruch gerade nicht als ein einmaliger Akt zu ver-

stehen, der eine Praxis endgültig als eine wissenschaftliche konstituiert. Viel-

mehr zeichnet sich die Form der Wissenschaftlichkeit durch permanentes episte-

mologisches Brechen aus. So entstehe „[j]ede neue Wahrheit [...] trotz gegenläu-

figer Evidenz, jede neue Erfahrung trotz des unmittelbar Gegebenen“ (Bachelard 

NWG: 12). Eine Praxis als wissenschaftliche zu bestimmen, heißt dann, an ihr 

eine Reflexion bisheriger Gegenstandsvermittlungen aufzuzeigen. Jede neue wis-

senschaftliche Erkenntnis lässt sich dann also rekurrent als ein epistemologischer 

Bruch mit dem vormals Evidenten bestimmen. Eine solche reflexive Formbe-

stimmung kann Rouse im Rahmen seines faktiven Praktikenverständnisses und 

des damit einhergehenden Unmittelbarkeitsdenkens freilich nicht treffen. 

In Bachelards Konzeption des epistemologischen Bruchs kommt auch der 

immanenzphilosophische Leitgedanke der (relativen) Autonomie der wissen-

schaftlichen Erkenntnisproduktion zum Ausdruck: Gerade weil die Wissenschaf-

ten in der Reflexion auf ihre Erkenntnismittel permanent die Grenzen des bisher 

Erkennbaren transzendieren, lassen sich diese nicht apriorisch festschreiben. Ge-

gen ein essenzialistisches Verständnis wendet Bachelard dementsprechend ein, 

dass sich bisherige Erkenntnisgrenzen ohnehin ausschließlich rekurrent, nach-

dem sie bereits mit wissenschaftlichen Mitteln überschritten wurden, sinnvoll 

bestimmen lassen (vgl. Bachelard CFE: 71f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Damit bahnt Bachelard den Weg zu einer Reflexion auf die Mittel wissen-

schaftlicher Forschung. Denn wenn er die moderne Physik und Chemie rekon-

struiert als „Wissenschaften [...], in denen das Instrument die notwendige Ver-

mittlung bildet, um ein wahrhaft instrumentiertes Phänomen zu erforschen, das 

als Gegenstand einer Phänomenotechnik bezeichnet ist“ (Bachelard E: 123), 

dann folgert er daraus keineswegs, dass die klassischen Wissenschaften, wenn 

sie im Modus der Anschaulichkeit arbeiteten, einen unmittelbaren Zugang zur 

natürlichen Welt gehabt hätten.
3
 Vielmehr sei es ihnen im Modus der Anschau-

lichkeit nicht gelungen, höherstufig auch auf die begrifflichen Mittel, die ihnen 

ihre Gegenstände vermittelten, zu reflektieren. Solche impliziten begrifflichen 

Vermittlungsmomente werden nunmehr rekurrent explizit, nachdem sie inner-

wissenschaftlich überwunden wurden: Die Annahme der dinglichen Gliederung 

der Welt, die Annahme der Beständigkeit von Dingen, ein absolutes Raumver-

ständnis, eine abbildtheoretische Auffassung wissenschaftlicher Erfahrung etc. 

Gerade weil Bachelard wissenschaftliches Tun stets als doppelt reflexiven Akt 

begreift, erscheinen  

 

„im Erkenntnisakt selbst, in seinem Innersten, [...] – aufgrund einer Art funktioneller 

Notwendigkeit – Trägheit und Verwirrung. Dort werden wir [rekurrent; K.T.] Ursachen 

für Stagnation oder sogar Regression aufzeigen, dort die Trägheitsursachen aufdecken, die 

wir Erkenntnishindernisse nennen werden.“ (Bachelard BWG: 46) 

 

Rekurrent lässt sich dann „ein wissenschaftlicher Gedanke [als] eine bewältigte 

Schwierigkeit, ein überwundenes Hindernis“ (Bachelard BWG: 52) bestimmen, 

in anderen Worten: als ein epistemologischer Bruch. Die Form, in der insbeson-

dere die nachklassische Physik vormalige Erkenntnishindernisse überwunden 

habe, sucht Bachelard dann mit dem Terminus der Phänomenotechnik zu erfas-

sen.  

Im Unterschied zur anschaulichen Erfahrung, die nicht zureichend auf ihre 

begrifflichen Mittel zu reflektieren vermag, sucht nämlich die Phänomenotech-

nik danach, die forschungsleitenden Begriffe zu realisieren. So (re-)produziert 

sie, erstens, in theoriegestützter Weise ihre Forschungsmittel, welche Bachelard 

deshalb auch als „reifizierte Theoreme“ (Bachelard E: 20) bezeichnet. Zweitens 

                                                           

3  Insofern ist die Diagnose, die klassische Physik hätte im Modus der Anschaulichkeit 

operiert, nicht als historische Aussage dahingehend misszuverstehen, diese hätte keine 

experimentaltechnischen Mittel gebraucht. Dies wäre faktisch schlichtweg falsch. 

Vielmehr soll dies heißen, dass die klassische Physik ein anderes Verhältnis zu ihren 

Forschungsmitteln eingenommen hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 179 

 

 

realisiert sie mithilfe dieser Forschungsmittel begrifflich bestimmte Forschungs-

gegenstände als experimentelle Phänomene. Wenn also insbesondere die moder-

ne Physik an Gegenständen arbeitet, die sich wie bspw. ein Elektron allererst 

mithilfe komplexer experimentaltechnischer Apparate darstellen lassen, dann 

muss sie in eminenter Weise erstens auf ihre Forschungsmittel reflektieren und 

zweitens auf die Form der Gegenständlichkeit ihrer Gegenstände. Sie transzen-

diert damit reflexiv den Modus der Anschaulichkeit (Bachelard PhN: 24), in 

welchem Gegenstände ausschließlich in Form gegebener Dinge erscheinen. In 

anderen Worten, sie reflektiert in spezifischer Weise auf ihr wissenschaftliches 

Tun als experimentelles Erzeugen von Phänomenen und eben jene immanente 

Reflexion ihres Tuns zeichnet ihre Produkte als Erkenntnisse aus. 

Und so sucht Bachelard in der Bestimmung des wissenschaftlichen Erkennt-

nisprozesses als Phänomenotechnik nach einer Vermittlungsperspektive zwi-

schen Subjektivismus und Objektivismus, zwischen klassischem Rationalismus 

und Empirismus. In anderen Worten, es ist sein Ziel, den erkenntnistheoretischen 

Dualismus aufzubrechen, indem er eine Reflexionsperspektive im Ausgang des 

Prozesses der Produktion von wissenschaftlichen Gegenständen als Phänomenen 

einnimmt (vgl. Bachelard E: 137f.). Objektivität kann dann nicht als substanziel-

le Eigenschaft einer Erkenntnis begriffen werden, sondern bezeichnet den Modus 

eines Objektivationsprozesses (vgl. Bachelard E: 37), d.h. eine Formbestimmung 

an wissenschaftlichen Praxen der Gegenstandskonstitution. Ebenso wie auch der 

Gegenstand wissenschaftlicher Forschung nicht gegeben ist, sondern produziert 

wird, so verändern sich mit jedem neuen epistemologischen Bruch dann auch die 

begrifflichen Bedingungen künftiger Forschung. Und so bedeute „[e]ine Entde-

ckung auf der objektiven Seite [...] unmittelbar eine Korrektur auf der subjekti-

ven. Wenn das Objekt mich lehrt, verändert es mich“ (Bachelard BWG: 357).  

Während Bachelard zunächst in der phänomenotechnischen Realisierung die 

Überwindung von Erkenntnishindernissen sucht, welche er auf einen unreflek-

tierten Eingriff der Einbildungskraft zurückführt, verschiebt sich sein Interesse 

zunehmend hin zu einer Analyse außer- und vorwissenschaftlicher Vorstellun-

gen. Wie ich später in diesem Kapitel aufzeigen werde, bildet dies den Aus-

gangspunkt seiner poetologischen Überlegungen, die ich als Fortführung seiner 

Suche nach einem Formunterschied zwischen außerwissenschaftlicher und wis-

senschaftlicher Erfahrung begreife. Dass es Bachelard nicht zureichend gelingt, 

diesen Unterschied rekonstruktionstheoretisch zu bestimmen, fußt, wie ich eben-

falls zeigen werde, auf seiner spezifischen und mitunter durchaus problemati-

schen Formbestimmung der Phänomenotechnik. Um diese Formbestimmung als 

systematischen Fallstrick einer immanenzphilosophisch ambitionierten Argu-

mentation zu identifizieren, rekonstruiere ich in einem ersten Schritt die Überle-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

gungen, aus denen heraus er angesichts der Anschaulichkeitsproblematik wissen-

schaftliche Gegenstände als hergestellte Phänomene statt als Dinge zu begreifen 

vorschlägt. Im Anschluss daran zeige ich auf, dass sein vermittlungstheoretisch 

ambitionierter Versuch der Umbestimmung des Phänomenbegriffs bereits pro-

blematische konstitutionstheoretische Züge trägt. Diese werde ich sodann mit 

seinen immanenzphilosophischen Überlegungen zu epistemischen Regionen 

konfrontieren. Systematisch problematisiere ich dann, dass seine Konzeption der 

Phänomenotechnik auf einem konstitutiven Primat des Denkmöglichen beruht, 

dessen paradigmatische Form er in der modernen Mathematik findet. Struktur-

analog zu Rouse finden wir damit bei Bachelard eine konstitutionstheoretische 

Auffassung von Möglichkeiten als Kipppunkt einer immanenzphilosophisch mo-

tivierten Argumentation vor. Dass Bachelard ahnt, dass dieser Vorschlag in ei-

nem erkenntnistheoretischen Idealismus mündet, den er ja überhaupt nicht anvi-

sierte, leitet meine anschließende Rekonstruktion seiner poetologischen Überle-

gungen an. Denn im Unterschied zu seiner letztlich – und entgegen seiner ver-

mittlungstheoretischen Ambition – auf einen Primat des Denkmöglichen zurück-

fallenden Bestimmung der Phänomenotechnik sucht er in der Poetologie, den 

Rezeptionsprozess eines dichterischen Bildes im Ausgang des wirklich gelebten 

Aktes der Subjekt-Objekt-Vermittlung zu begreifen. 

 

 

2.2 Technisch vermittelte Phänomene statt Dinge: 

 Die Form naturwissenschaftlicher 

Gegenstandsverhältnisse 

 

Mit dem Begriff der Phänomenotechnik sucht Bachelard also zunächst die spezi-

fische Form naturwissenschaftlicher Gegenstandsverhältnisse in der Reflexion 

der „wissenschaftliche[n] Wirklichkeit“ (Bachelard NWG: 11),
4
 des wirklichen 

wissenschaftlichen Tuns zu bestimmen. So markiert seine Thematisierung von 

wissenschaftlichen Gegenständen als experimentaltechnisch realisierten Phäno-

menen auch terminologisch eine Unterscheidung von einem dinghaften Gegen-

standsbegriff. Methodisch dient ihm dies insbesondere dazu, die impliziten be-

grifflichen Voraussetzungen alltagsweltlicher und klassisch wissenschaftlicher 

Gegenstandsbezüge im Modus der Anschaulichkeit zu explizieren. Werden diese 

nämlich unreflektiert auf moderne wissenschaftliche Gegenstandsbereiche über-

                                                           

4  Rheinberger schlägt vor, den in der Übersetzung mit „die wissenschaftliche Wirklich-

keit“ wiedergegebenen französischen Ausdruck „le réel scientifique“ treffender mit 

„das Wissenschaftswirkliche“ ins Deutsche zu übertragen (vgl. Rheinberger 1992: 9).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 181 

 

 

tragen, dann laufen sie Gefahr, wissenschaftliche Erkenntnisse zu behindern. 

Oder wie Rouse dies ausdrückt, sie würden die Fortschreibung wissenschaftli-

cher Praxen in arbiträrer Weise beschränken (vgl. Rouse 2002: 3f.).  

Die Pointe Bachelards ist, dass die modernen Naturwissenschaften als Phä-

nomenotechniken immanent sowohl die alltagsweltlichen als auch die klassisch 

wissenschaftlichen Gegenstandsverhältnisse transzendiert haben. Dies bezeich-

net Bachelard als epistemologischen Bruch mit dem Reismus, der Auffassung, 

die Welt bestehe aus individuierten, zu einem bestimmten Zeitpunkt eindeutig 

lokalisierbaren, beständigen Dingen (vgl. Bachelard E: 62f.). Wie wir eindrück-

lich im Kontext der Anschaulichkeitsproblematik gesehen haben, werden bei-

spielsweise die Elektronen als Gegenstände der Mikrophysik, je nach Aufbau 

des Experiments als Phänomene gegenständlich, die sowohl auf Wellen- als auch 

auf Teilcheneigenschaften schließen lassen. Wenn nun also in den Experimental-

praxen der Quantenphysik die Forschungsgegenstände nicht als Dinge, aber 

dennoch in einer anderen Form, nämlich als Spuren experimentaltechnischer Ef-

fekte gegenständlich werden, dann bedeutet dies, dass Gegenständlichkeit nicht 

prinzipiell auf die Ding-Form reduzierbar ist. Die Gegenständlichkeit als Ding 

ist damit nur eine spezifische Form von Gegenständlichkeit, die mitunter für die 

Gegenstände unserer alltagsweltlichen, außerwissenschaftlichen Erfahrung zu-

treffen mag, keineswegs aber zur Form jeder möglichen Erfahrung erhoben wer-

den kann. Und dennoch haben die klassischen Naturwissenschaften, die klassi-

sche Logik und Erkenntnistheorie in weiten Teilen die Reduktion von Gegen-

ständlichkeit auf die Dingform reproduziert:  

 

„Nun scheint es aber zuzutreffen, daß die Physik des beliebigen Objektes, die sowohl die 

Grundlage der aristotelischen Logik wie auch die Basis der transzendentalen Logik stellt, 

die Physik eines Objektes ist, welches eine spezifische Eigenschaft bewahrt hat. [...] Grob 

gesagt, liegt sie darin, daß das Objekt jeder üblichen Erkenntnis das Spezifische der Loka-

lisierung der euklidischen Geometrie bewahrt; soweit für die äußere Empfindung; es be-

wahrt auch die spezifische Eigenschaft der Substanz. Es steht im vollen Übereinklang mit 

der Feststellung ‚Das Schema der Substanz ist die Beharrlichkeit des Realen in der Zeit‘, 

soweit für die innere Empfindung.“ (Bachelard PhN: 125; Herv. i.O.; Bachelard zitiert 

hier Kant KrV B 183, 1974: 191) 

 

Auch wenn sich Logik und transzendentale Erkenntnistheorie apriorisch wähnen, 

dann verallgemeinerten sie doch in unreflektierter Weise alltagsweltliche Gegen-

standsverhältnisse. Der Bruch mit diesen sei erst den modernen Naturwissen-

schaften und nicht der reinen Philosophie gelungen. Über Plessner hinausge-

hend, der ebenfalls an dem nunmehr in die Krise geratenen klassischen Naturbild 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

die transzendente Voraussetzung der dinglichen Gliederung der Welt nachweist, 

rekonstruiert Bachelard das dingbezogene Denken zudem als Grundlage für die 

Substanzialisierung von Erkenntnisgegenständen. Substanzialisierung bedeutet 

hier in erster Linie, Dinge als räumlich lokalisierbare und in zeitlicher Hinsicht 

beständige Träger von Eigenschaften zu verstehen (vgl. Bachelard PhN: 126, 

EE: 3). Nun ist aber ein quantenphysikalisches Teilchen nicht in diesem Sinne 

als ein substanzielles Ding begreifbar. Denn wenn im Sinne der Heisen-

berg’schen Unbestimmtheitsrelation gilt, dass zwei kanonisch konjugierte Grö-

ßen eines Teilchens wie etwa sein Ort und sein Impuls zu einem gegebenen Zeit-

punkt nicht mit beliebiger Genauigkeit bestimmt werden können, die Exaktheit 

der Lokalisierung also auf Kosten der Genauigkeit der Impulsbestimmung geht, 

dann kann die Gewissheit einer Aussage über den Impuls eines Teilchens nicht 

darauf beruhen, dass der Impuls einem vorgängigen, lokalisierbaren und indivi-

duierbaren Teilchen-Ding als Eigenschaft zugeschrieben wird, wie dies ein ding-

bezogenes Denken von Gegenständlichkeit erfordere (vgl. Bachelard EE: 5). Mit 

den Quantenphänomenen zeichneten sich stattdessen gegenüber dem klassischen 

dingbezogenen Denken „andere Objekte ab, die, was sie betrifft, nicht stabili-

sierbar sind, die in Ruhestellung keine Eigenschaft und keine begriffliche Be-

stimmung hätten“ (Bachelard PhN: 129). Wenn es nun insbesondere der Quan-

tenphysik gelingt, solche Gegenstände jenseits der Ding-Form zu bestimmen und 

theoretisch und experimentell zueinander in Bezug zu setzen, dann  

 

„verhält es sich so, daß die zeitgenössische Wissenschaft die Phänomene und nicht die 

Dinge erkennen will. Sie ist nicht im geringsten dingbezogen. Das Ding ist lediglich ein 

bestimmtes Phänomen. Daraus ergibt sich eine Umkehrung der Komplexität: die Objekte 

müssen als wesentlich in Bewegung aufgefaßt werden und es ist nach den Bedingungen zu 

forschen, unter denen sie als in Ruhestellung betrachtet werden können, d.h. gleichsam als 

Objekte, die im Raum der Anschauung erstarrt sind. Die Objekte sind nicht mehr wie frü-

her als von Natur aus in Ruhestellung zu konzipieren – wie es für die Dinge zutraf – und 

es ist nicht mehr danach zu fragen, unter welchen Bedingungen sie sich bewegen können.“ 

(Bachelard PhN: 128) 

 

Und so erfordert das Verständnis der Quantenphänomene, ebenso die sprachli-

chen Mittel, mit denen wir sie beschreiben, zu überdenken. Denn auch die Gram-

matik unserer Alltagssprache verleitet uns dazu, Bewegung stets als akzidenziel-

les Attribut eines Dinges zu denken. Indem ihre Syntax eine Einteilung in gram-

matikalisches Subjekt und Prädikat erfordert, suggeriert sie, das grammatikali-

sche Subjekt finde in einem substanziellen Ding in der Welt eine Entsprechung 

und sei loslösbar von seinem Wirken, welches im grammatikalischen Prädikat 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 183 

 

 

ausgedrückt wird. Im substanzialistischen Denken wird also das Ding von sei-

nem Wirken getrennt. Auf der Ebene der Quantenphänomene hingegen müsse 

von einer „Verschmelzung zwischen Akt und Sein, zwischen Welle und Teil-

chen“ (Bachelard E: 17) ausgegangen werden, die in der Grammatik der Alltags-

sprache kaum formuliert werden kann. Stattdessen sei in der Syntax der Quan-

tenphysik  

 

„das Substantiv von nun an zu schlecht definiert, um weiterhin den Satz zu regieren. Es ist 

also nicht mehr das Ding, das uns direkt unterrichten können wird, wie es der empiris-

tische Glaube verkündet hatte. Die Kenntnis eines ultramikroskopischen Gegenstandes 

wird nicht mehr dadurch erweitert werden können, daß er isoliert ist.“ (Bachelard E: 17; 

Herv. i.O.)  

 

Um dieser Verschränkung von Gegenstand und seiner Wirkung gerecht zu wer-

den, zieht Bachelard den Begriff des Phänomens heran. 

 

 

2.3 Der Phänomenbegriff der Phänomenotechnik 

 

Wenn Bachelard Naturwissenschaften als Phänomenotechniken bestimmt, dann 

rekurriert er nicht zufällig auf den Terminus des Phänomens, der sowohl im 

Kantianismus als auch in der Phänomenologie philosophisch wirkmächtige be-

griffliche Prägungen erfahren hat. So greift Bachelard den Terminus des Phäno-

mens auf, verändert allerdings dessen Bedeutung. Denn der klassische Phäno-

menbegriff, sowohl bei Kant als auch bei Husserl, bezieht sich auf die Weise, in 

der dem Bewusstsein Gegenstände erscheinen. Phänomene sind dann also nicht 

als Tatsachen in der Welt, sondern als Gegenstände des Bewusstseins zu begrei-

fen.
5
 Im Sinne des deutschsprachigen Ausdrucks „Erscheinen“ vereint der Phä-

                                                           

5  Vgl. insbesondere Husserl zur phänomenologischen Reduktion: „Hat der natürliche 

Mensch (darin das Ich, das letztlich zwar transzendental ist, aber davon nicht weiß) 

eine in naiver Absolutheit seiende Welt und Weltwissenschaft, so hat der seiner als 

transzendentales Ich bewußt gewordene transzendentale Zuschauer die Welt nur als 

P h ä n o m e n , das sagt als cogitatum der jeweiligen cogitatio, als Erscheinendes der 

jeweiligen Erscheinung, als bloßes Korrelat. Wenn die Phänomenologie Bewußtseins-

gegenstände thematisch hat, und welcher Art immer, ob reale oder ideale, so hat sie 

diese nur als Gegenstände der jeweiligen Bewußtseinsweisen; die Beschreibung, die 

die konkret-vollen Phänomene der cogitationes erfassen will, muß beständig von der 

gegenständlichen Seite auf die Bewußtseinsseite zurückblicken und die hier durchgän-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

nomenbegriff damit die Konnotationen von „sich zeigen“ und „erscheinen“, von 

Sein und Schein
6
 (vgl. Husserl 1963: 7f.) und verweist auf die dreistellige Rela-

tion, dass jemandem (bzw. einem Bewusstsein, der Sinnlichkeit etc.) [Subjekt] 

etwas [Objekt] als etwas [Phänomen] erscheint. In diesem klassischen Sinn des 

Phänomens tritt also die Objektseite, indem sie sich einem Subjekt als Erschei-

nung zeigt, aktivisch auf. Das Subjekt empfängt das Phänomen rezeptiv, welches 

als Erscheinung zwar die Prägemale subjektiver (als transzendental gesetzter) 

Bedingungen trägt. Das Subjekt tritt allerdings in dieser Relation zunächst nicht 

als aktives auf und die Vermittlung zwischen aktivischen und passivischen Mo-

menten am Erkenntnisakt kann dann kaum bestimmt werden. In Auftakt I zur 

Krise der Anschaulichkeit habe ich dies als Grundproblem des kantischen Dua-

lismus aufgezeigt.  

Wenn Bachelard demgegenüber von Phänomenotechnik spricht, bestimmt er 

das Phänomen im Unterschied zur klassischen Ausdeutung gerade nicht als bloß 

rezeptiv empfangenes, sondern als Resultat eines bestimmten Tuns. Insofern  

Bachelard also das Phänomen im Ausgang des Prozesses seiner technischen In-

struktion bestimmt, legt er eine vermittlungstheoretische Überwindung des Sub-

jekt-Objekt-Dualismus frei. Mit der Reflexion des wirklichen experimentaltech-

nischen Vermittlungsprozesses richtet er sich in erster Linie gegen ein – zugege-

benermaßen polemisches – Bild der Husserl’schen Phänomenologie.
7
 

                                                           

gig bestehenden Zusammengehörigkeiten verfolgen.“ (Husserl, Pariser Vorträge 1963 

[1929]: 16; Herv. i.O.) 

6  Ein wesentlicher methodischer Ausgangspunkt der Phänomenologie Husserls ist es 

dann, sich einer Beurteilung hinsichtlich „Sein“ oder „Schein“ zu enthalten (Husserl 

1963: 8). 

7  So wird aus seinen polemischen Abgrenzungsversuchen zur Phänomenologie vor dem 

Jahr 1957 deutlich, dass Bachelard sich, im Unterschied zu insbesondere Jean Ca-

vaillès und Alexandre Koyré, allenfalls oberflächlich mit den Schriften Husserls be-

fasst hat. Zu vermuten ist, dass sich in Bachelards Bild der Phänomenologie in erster 

Linie eine aus zweiter Hand vermittelte Lesart der Pariser Vorträge (Husserl 1963) 

niederschlägt. So setzt eine umfänglichere Husserl-Rezeption in Frankreich erst mit 

dem Erscheinen französischsprachiger Übersetzungen ab den 1950er Jahren ein. Dass 

Gaston Bachelard im Unterschied zu seinen vorherigen – im polemischen Duktus ver-

bleibenden – Abgrenzungen in der 1957 erscheinenden Poetik des Raumes (PE) erst-

mals affirmativ auf die Phänomenologie Bezug nimmt, hängt vermutlich nicht zuletzt 

damit zusammen, dass die Epistemologin und Tochter von Gaston Bachelard, Su-

zanne Bachelard, im gleichen Jahr ihre französische Übersetzung von Husserls Trans-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 185 

 

 

So ist es das Ziel des frühen Husserls, die philosophische Phänomenologie 

als strenge Wissenschaft (Husserl 2009 [1911]) zu betreiben, um ein transzen-

dentalphilosophisches Begründungsprojekt vorzulegen. Wissenschaftliche Stren-

ge erreiche die Phänomenologie „durch Rückgang auf die Sachen oder die Sach-

verhalte selbst in ursprünglicher Erfahrung und Einsicht“ (Husserl 1963: 6). Die 

Sachen selbst im Sinne Husserls meinen dann keineswegs das Ding an sich im 

Sinne Kants, sondern vielmehr eine Gegenständlichkeit für uns. Die Phänomeno-

logie Husserls nimmt also methodisch ihren Ausgang von der Wirklichkeit gege-

bener Phänomene,  

 

„von dem, was v o r  allen Standpunkten liegt: von dem Gesamtbereich des anschaulich 

und noch vor allem theoretisierenden Denken selbst Gegebenen, von alledem, was man 

unmittelbar sehen und erfassen kann [...]. Wir lassen uns in der Tat durch k e i n e  Autori-

tät das Recht verkümmern, alle Anschauungsarten als gleichwertige Rechtsquellen der Er-

kenntnis anzuerkennen – auch nicht durch die Autorität der ‚modernen Naturwissen-

schaft‘.“ (Husserl 1950 [1913]: 46; Herv. i.O.) 

 

Wenn Bachelard demgegenüber die Produktion experimenteller Phänomene be-

reits als ein reflexives Tun rekonstruiert, welches der Form nach mit der ge-

wöhnlichen Erfahrung
8
 bricht und wenn Bachelard nach einer Reflexionsper-

spektive sucht, die der Wirklichkeit der wissenschaftlichen Erkenntnisprodukti-

                                                           

zendentaler und formaler Logik veröffentlicht und zugleich die Anschlussfähigkeit 

von Phänomenologie und Épistémologie aufzeigt (vgl. Waldenfels 2010: 389ff.). 

 Angesichts dessen geht es mir im Folgenden nicht darum, Bachelards Bild der Phäno-

menologie auf seine Angemessenheit hin zu überprüfen, sondern vielmehr die charak-

teristischen Züge seiner epistemologischen Überlegungen aus seinen Abgrenzungsbe-

mühungen heraus nachvollziehbar zu machen. Zu diesem Zweck übernehme ich weit-

gehend das Bild, das Bachelard von der Phänomenologie zeichnet und beziehe es auf 

einschlägige Passagen, vorrangig aus den Pariser Vorträgen, verweise aber ausdrück-

lich darauf, dass dieses durchaus Verzerrungen aufweist (siehe dazu ausführlicher: 

Waldenfels 2010: insb. 363ff., 380ff.). 

8  Bachelard spricht von „connaissance vulgaire“, „connaissance commune” oder „expé-

rience commune” (Bachelard RA: 102). Die gewöhnliche Erfahrung stützt sich auf die 

Sinnlichkeit, die sie als unmittelbar wähnt (vgl. Bachelard RA: 113). Als Erkenntnis-

hindernis bestimmt, spricht Bachelard sie auch als erste Erfahrung, als „die sogenann-

te konkrete und reale, natürliche und unmittelbare Erfahrung“ (Bachelard BWG: 39) 

an. Erste, unmittelbare und gewöhnliche Erfahrung gehen für ihn also ineinander über.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

on gerecht wird, dann nimmt es nicht wunder, dass er diesen programmatischen 

Ausgangspunkt der Phänomenologie Husserls fundamental kritisiert:  

 

„Unablässig behauptet der phänomenologische Philosoph, es sei die Rückkehr zum Ding 

selbst von Nöten. An welches Ding, an welchen Gegenstand der Wissenschaft könnte man 

sich aber halten, wenn die szientifische Kultur gerade eine Loslösung von den ersten Ge-

genständen verwirklicht?“ (Bachelard E: 78f.)
9
 

 

Gerade weil die wirklichen Praxen der zeitgenössischen Wissenschaften ihre Ge-

genstände nicht in bloß rezeptiv gegebenen Erscheinungen finden, sondern sie 

ihre Gegenstände allererst experimentaltechnisch produzieren; gerade weil diese 

doppelt reflexive experimentaltechnische Vermittlung die Form der wissen-

schaftlichen Erkenntnisproduktion ausmacht, könne eine so gelesene Phänome-

nologie Husserl’scher Prägung der „wissenschaftliche[n] Wirklichkeit“ (Bache-

lard NWG: 11) nicht Rechnung tragen. So produzieren moderne empirische Wis-

senschaften freilich nicht irgendwelche beliebigen Effekte, sondern ihnen geht es 

im Experimentieren um die Bestimmung der Bedingungen dieser Effekte. Sie 

suchen also mit dem Gelingen der experimentellen Darstellung ihre theo-

retischen Erklärungsstrategien zu begründen (vgl. Bachelard E: 75) und damit 

bestimmt sich das Experimentieren als doppelt reflexives Tun. Es sucht Erklä-

rungen, die besser sind als die vorherigen, „[d]enn schließlich bedeutet die Tiefe 

an Objektivität, wie die zeitgenössische Wissenschaft sie erforscht, bei jeder 

Entdeckung eine Ausweitung der Rationalität“ (Bachelard E: 79). Wenn sich nun 

die Husserl’sche Programmatik methodisch einer epistemischen Bewertung ent-

zieht, dann blende sie die spezifische Form der doppelten Reflexivität der wis-

senschaftlichen Erfahrung aus, welche sie von anderen Formen der Erfahrung 

unterscheidet. Denn die epistemischen Aspekte, die Bachelard hier als „zuneh-

mende“ Rationalität und als „Tiefe“ der Objektivität anspricht, welche in der 

                                                           

9  Auch der Umstand, dass Bachelard hier unspezifisch „den phänomenologischen Phi-

losophen“ kritisiert, ohne dabei den Namen Husserls oder jemandes anderen zu nen-

nen, lässt sich als Hinweis auf sein polemisches Bild der Phänomenologie lesen. Ein 

solches Vorgehen, gegen eine philosophische Position zu argumentieren, ohne dieser 

VertreterInnen zuzuordnen, findet sich – nebenbei bemerkt – bei Bachelard häufig.  

 An einer anderen Stelle, an der er ebenso gegen die Phänomenologie polemisiert, 

spricht er, statt von ersten Gegenständen, von „les phénomènes de première phénomé-

nologie“ (Bachelard RA: 127). Im polemischen Duktus Bachelards ist damit wohl 

nichts anderes als der Gegenstand der gewöhnlichen (ersten, unmittelbaren) Erfahrung 

gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 187 

 

 

Fortschreibung wissenschaftlicher Praxen erlangt werden, beruhen auf der Refle-

xion des experimentellen Phänomens als phänomenotechnisch produziertem Ge-

genstand und damit auf der Reflexion der Erfahrungsbedingungen, die sich ins-

besondere in der theoriegeleiteten Konstruktion, Modifikation und Validierung 

der Forschungsinstrumente zeigt. Eben diese immanente Reflexion bestimmt die 

Form der Wissenschaft als wissenschaftlich. Dies ist das Kernargument der 

Konzeption des epistemologischen Bruchs.  

Gegenüber einem apriorischen Rationalismus entscheidend ist, dass Bache-

lard diese wissenschaftliche Rationalität zunächst nicht als dem Tun vorgängige 

Instanz begreift. Diese rekonstruktionstheoeretische Bestimmung wissenschaftli-

cher Rationalität drückt Bachelard – durchaus kryptisch – folgendermaßen aus: 

 

„Man sieht also, eine Technik der Tiefenmaterialität
10

 bildet [...] ein gutes Paar mit einem 

Denken, das sich seiner Rationalität bewußt wird, was unserer Ansicht nach eine Erneue-

rung des Bewußtwerdens bedeutet. Das Bewußtsein von der Rationalität eines Wissens ist 

ein neuer Ausgangspunkt für eine Phänomenologie. Ein solches Rationalwerden kündigt 

rückwirkend die empiristische Intentionalität des ersten Bewußtseins bei seinem Erwachen 

auf. Das Bewußtsein von Rationalität verbindet das denkende Wesen mit sich selbst, eben 

in der Ausübung seines Denkens.“ (Bachelard E: 79) 

 

Die Form von unmittelbarem, präreflexivem „Bewusstsein“ des phänomenal Ge-

gebenen, von der die Phänomenologie Husserls ihren methodischen Ausgang 

nimmt, wird also in der wissenschaftsimmanenten Reflexion des wissenschaftli-

chen Tuns aufgehoben. Und so finden wir bei Bachelard im Unterschied zum 

Ansatz von Rouse die Figur der Reflexion des Vollzugs vor, die an der vollzugs-

immanenten Reflexion ansetzt und diese zugleich überschreitet. Gerade weil die 

wissenschaftliche Erfahrung technisch instruiert ist, „erwacht“ das Bewusstsein 

zu einer Reflexion des phänomenotechnischen Vollzugs und überschreitet den 

vollzugsimmanenten Empirismus der ersten Anschauung hin zu einer Reflexion 

der Bedingungen des experimentellen Tuns. Wenn Bachelard hier dieses mittels 

seiner technisch vermittelten Erfahrung zum Bewusstsein seiner Rationalität ge-

langende Denken als neuen Ausgangspunkt einer Phänomenologie bestimmt, 

dann markiert dies seinen immanenzphilosophischen Anspruch, eine zwischen 

                                                           

10  Bachelard bezieht sich an dieser Stelle auf Techniken der nuklearen Transmutation. 

Entscheidend für das Verständnis dieses Zitates ist, dass es sich dabei um avancierte, 

theoriegestützte Techniken handelt. Als Techniken der Tiefenmaterialität bezeichnet 

Bachelard sie an dieser Stelle, weil sie auf nuklearer Ebene die Umwandlung von be-

stimmten chemischen Elementen in bestimmte andere Elemente erwirken. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Empirismus und Rationalismus vermittelnde Epistemologie zu entwickeln, wel-

che an der der Phänomenotechnik, d.h. der der experimentaltechnischen Produk-

tion von Phänomenen immanenten Reflexion ansetzt.  

Um das Verhältnis empirischer und rationaler Momente an Phänomenotech-

niken zu bestimmen, greift Bachelard auf die kantische Gegenüberstellung von 

Phänomenon und Noumenon zurück, verschiebt allerdings sodann die Bedeutun-

gen beider Termini tiefgreifend. In Bachelards Ausführungen zeichnet sich dabei 

allerdings zunehmend die noumenale Seite als bestimmendes Moment ab:  

 

„Die epistemologische Revolution, die von der Mikrophysik eingeleitet wird, führt im  

übrigen dazu, die Phänomenologie durch eine Noumenologie zu ersetzen, das heißt: durch 

eine Organisation von Gedankengegenständen. Die Gedankengegenstände werden an-

schließend zu Gegenständen technisch experimenteller Erfahrung, in einer reinen Künst-

lichkeit der Erfahrung. Wie viele direkte Phänomene müssen beiseite geschoben werden, 

versperrt, abgeschnitten werden, um in der Elektronenphysik zu arbeiten! Wie viele Ge-

danken angesammelt, koordiniert und diskutiert werden, um die Techniken des Elektrons 

zu sichern.“ (Bachelard E: 62; Herv. i.O.) 

 

Wie ich im Folgenden aufzeigen werde, wendet sich Bachelard damit von der 

anvisierten rekonstruktionstheoretischen Bestimmung der Rationalität und damit 

von der vermittlungstheoretischen Perspektive jenseits des klassischen erkennt-

nistheoretischen Dualismus ab. Denn entgegen seinem Anspruch und seiner tref-

fenden Problemdiagnose, gelingt es ihm nicht, die Form der Phänomenotechnik 

konsequent vollzugstheoretisch zu bestimmen. Wenn Bachelard hier nun die 

„Gedankengegenstände“ der Wissenschaften als den Erfahrungsgegenständen 

des experimentaltechnischen Tuns vorgängig ankündigt, drängt sich nämlich der 

Verdacht auf, dass er in eine konstitutionstheoretische Argumentationsfigur zu-

rückfällt, die das rational Denkmögliche als konstitutiv für die Wirklichkeit wis-

senschaftlicher Erfahrung bestimmt und mithin dem klassischen Dualismus ver-

haftet bleibt. In anderen Worten, die Reflexivität des Vollzugs droht dann auf ei-

ne vorgängige Konstitutionsinstanz zurückgeführt zu werden. Um herauszuar-

beiten, inwiefern Bachelards Rekurs auf die Phänomenon-Noumenon-Termino-

logie Kants über den Kantianismus hinausgehend eine vermittlungstheoretische 

Umdeutung erfährt oder ob sich Residuen eines konstitutionstheoretischen Rati-

onalismus zeigen, ist es erforderlich, sich die Argumentation Kants zu verge-

genwärtigen.  

So unterscheidet Kant auf der Objektseite des Erkenntnisprozesses das Phä-

nomenon und das Noumenon. Das Phänomenon bezeichnet das Erkenntnisobjekt 

in der Form, in der es einem erkennenden Subjekt qua der transzendentalen Be-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 189 

 

 

dingungen seiner Sinnlichkeit erscheint. Als Noumenon benennt Kant hingegen 

die denkende Bezugnahme auf einen Gegenstand in einer Form, die nicht durch 

die Sinneserfahrung geprägt ist, entweder als das Ding an sich, dessen Erschei-

nung für uns das Phänomenon darstellt, oder auf einen solchen Gegenstand, der 

prinzipiell kein Gegenstand möglicher sinnlicher Erfahrung sein kann (vgl. Kant: 

KrV B 306f., 1974: 276). Während das Phänomenon also Gegenstand der sinnli-

chen Erfahrung ist, ist das Noumenon ein Gegenstand des Denkens. Der unver-

mittelte Dualismus zwischen Sinnlichkeit und Verstand, welcher den Kern der 

Anschaulichkeitsproblematik ausmacht, spiegelt sich also in der kantischen Un-

terscheidung von Phänomenon und Noumenon auf der Objektseite. Wenn  

Bachelard nun den Terminus des Noumenons aufgreift, dann wendet er zunächst 

den kantischen Gebrauch, der sich auf die denkende Bezugnahme auf Gegen-

stände jenseits der transzendental bestimmten Erfahrungsmöglichkeit bezieht, in 

eine vermittlungstheoretische Argumentation: „Le noumènes de la pensée scien-

tifique sont des outils de pensée pour la transformation de phénomènes.“ (Bache-

lard ARPC: 14) So dient in der Umbestimmung Bachelards das Noumenon also 

als begriffliches Mittel der experimentellen Produktion von Phänomenen und de-

ren Bestimmung. In anderen Worten: Es stellt ein Mittel der doppelten Reflexion 

wissenschaftlicher Praxen dar. Und damit fungiert es nicht bloß als Mittel, son-

dern ebenso als Gegenstand der wissenschaftsimmanenten Reflexion. Denn im 

Experimentieren kann die bisherige begriffliche Bestimmung des wissenschaftli-

chen Gegenstandes prinzipiell scheitern, um sodann eine Modifikation zu erfor-

dern (vgl. Bachelard BWG: 346). Diese stets auf das wissenschaftliche Tun be-

zogenen begrifflich-theoretischen Bestimmungen wissenschaftlicher Gegenstän-

de sind es, die Bachelard hier als Noumena benennt. In dieser Hinsicht handelt 

es sich bei Bachelards Umdeutung des Noumenonbegriffs um eine gezielte Pole-

mik gegen eine transzendentale Erkenntnistheorie kantischer Prägung: So formu-

liert er in der Umdeutung eine Vermittlungsperspektive zwischen Sinnlichkeit 

und Verstand, die mit dem Ansetzen am phänomenotechnischen Vollzug die 

kantische Trennung von Empirischem und Transzendentalem aufhebt. Aus ge-

nau diesem Grund bezeichnet Dominique Lecourt die Bachelard’sche Entleh-

nung des kantischen Wortes „Noumenon“ als „radicalement antikantienne“ (Le-

court 1974: 89). 

So ruft Lecourt in Erinnerung, dass der Abschnitt „Von dem Grunde der Un-

terscheidung aller Gegenstände überhaupt in Phaenomena und Noumena“ der 

Transzendentalen Analytik in der Kritik der reinen Vernunft, in dem Kant eben 

jene einführt, mit der Unterscheidung jedes möglichen Begriffsgebrauches in ei-

nen transzendentalen und einen empirischen beginnt:  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

„Der transzendentale Gebrauch eines Begriffs in irgend einem Grundsatze ist dieser: daß 

er auf Dinge ü b e r h a u p t  und a n  s i c h  s e l b s t , der empirische aber, wenn er bloß 

auf E r s c h e i n u n g e n ,  d.i. Gegenstände einer möglichen E r f a h r u n g , bezogen 

wird.“ (Kant KrV: B 297f., 1974: 269; Herv. i.O.)  

 

Jeder Begriff umfasse aber, so Kant, seine logische Form, also seine Intension, 

und die Möglichkeit, ihn auf einen Gegenstand zu beziehen. Die einzige Form 

jedoch, in der einem Begriff ein Gegenstand zugeordnet werden kann, sei die 

Anschauung. Anschauung ist zwar auch in der reinen Form, d.h. a priori mög-

lich, allerdings findet diese reine Anschauung den Gegenstand ihres Begriffs, 

auch wenn sie vor einer aktualisierten empirischen Erfahrung vollzogen wird, 

erst in der empirischen Erfahrung, ansonsten handelte es sich um einen leeren 

Begriff ohne (möglichen) Gegenstandsbezug:  

 

„Also beziehen sich alle Begriffe und mit ihnen alle Grundsätze, so sehr sie auch a priori 

möglich sein mögen, dennoch auf empirische Anschauungen, d.i. auf Data zur möglichen 

Erfahrung.“ (Kant KrV: B 298, 1974: 270) 

 

Deshalb könne es auch keinen erfahrungsunabhängigen Gebrauch der Katego-

rien, der reinen Verstandesbegriffe geben. Und dennoch können wir, so Kant, in 

Form eines transzendentalen Begriffsgebrauchs die Kategorien und die reinen 

Anschauungsformen Raum und Zeit unabhängig von jeglicher Erfahrung reflek-

tieren. Wir können ebenso auf die transzendentalen Kategorien – die reinen Ver-

standesbegriffe – gedanklich Bezug nehmen, indem wir von ihrem empirischen 

Gebrauch abstrahieren und sie als Denkgegenstände thematisieren. Davon aus-

gehend können wir dann transzendental thematisieren, welche Gegenstände wir 

denken können, ohne dass sie Gegenstände möglicher Erfahrung sein können. 

Und genau dafür gebraucht, wie Lecourt hervorhebt, Kant das Konzept des Nou-

menons. Jenseits des kategorialen Begriffsgebrauchs setzt Kant das Noumenon 

an die Leerstelle der hypothetischen gedanklichen Bezugnahme auf Gegenstän-

de, die eben keine Gegenstände möglicher Erfahrung werden können (vgl. Le-

court 1974: 90). Da jede Erfahrung notwendig unter Kategoriengebrauch steht, 

ist das kantische Noumenon somit „l’objet hypothétique du non-usage des caté-

gories“ (Lecourt 1974: 91). Dies ist eine der beiden Bestimmungsrichtungen des 

Noumenons durch Kant. Die andere Bestimmungsrichtung läuft über das Kon-

zept des Phänomenons: Wenn die Gegenstände in der Form, wie sie uns erschei-

nen, durch transzendentale Bedingungen geprägt sind, dann können wir danach 

fragen, von was diese Phänomene denn Erscheinungen sind. Und diesen bloß 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 191 

 

 

gedachten Ursprung der Erscheinung, das Ding an sich, bezeichnet Kant eben-

falls als Noumenon.  

In beiden Bestimmungsrichtungen ist das Noumenon Kants also kein empiri-

sches Erkenntnisobjekt im Sinne der Einzelwissenschaften, da es überhaupt kein 

Gegenstand möglicher empirischer Erfahrung ist. Lecourt betont aber, dass das 

Kant’sche Noumenon in seiner Funktion als Grenzbegriff die Thematisierung 

von etwas als etwas ermöglicht, das nicht durch sinnliche Bezugnahme, also 

vermittelst der Anschauung, adressiert werden kann (vgl. Lecourt 1974: 92). Das 

Noumenon im Sinne Kants ist also genau deshalb kein Gegenstand möglicher 

empirischer Erfahrung, weil diese durch die transzendentalen Anschauungs- und 

Verstandesbedingungen begrenzt ist, auf deren Jenseitiges das Noumenon bezo-

gen ist. Nun war es eine Pointe der Diagnosen der Krise der Anschaulichkeit, zu 

kritisieren, dass es Kant nicht gelinge, eine Vermittlung zwischen den „Erkennt-

nisstämmen“ Sinnlichkeit – der die Phänomena erscheinen – und Verstand – der 

die Noumena denkt – zu bestimmen. Als wesentlicher Grund dafür wurde ange-

führt, dass in der Kant’schen Konzeption die Anschauungsformen als unhinter-

gehbar und absolut hypostasiert werden. Und genau an dieser Problemlage setzt 

Bachelards vermittlungstheoretische Umdeutung des Noumenonkonzepts an, 

nach der das noumenal Denkmögliche bereits den ersten Schritt zur phänomeno-

technischen Realisierung, mithin zur Erfahrbarkeit darstellt.
11

 In dieser Hinsicht 

markiert Bachelards Rede vom Noumenon in der Tat eine völlig gegen jegliche 

transzendentale Erkenntnistheorie gerichtete Wendung (vgl. dazu auch Brüh-

mann 1980: 101f.) zugunsten einer Vermittlungsperspektive:  

 

„Elle est précisément employée pour signifier que la physique contemporaine transgresse 

l’interdit kantien en produisant […] des objets qui échappent à l’intuition sensible. […] 

[C’est] une notion absolument positive qui a pour fonction de lever toute limite à la con-

naissance scientifique.“ (Lecourt 1974: 92; Herv. i.O.) 

 

                                                           

11  Pravica spricht dahingehend von einer Spaltung des Bachelard’schen Noumenalen, 

welches sich zugleich der gewöhnlichen Erfahrung widersetze und dennoch experi-

mentell herstellbar sei (vgl. Pravica 2015: 49). Wenn sie daraus ableitet, dass „sich 

das Forschungsobjekt in der experimentell hergestellten Phänomenalität notwendig in 

einer Ambiguität“ (Pravica 2015: 49) präsentiere, dann verlagert sie meines Erachtens 

ein inhärentes Problem der Bachelard’schen Konzeption der Phänomenotechnik auf 

die Gegenstandsseite. Diese inhärente philosophisch-systematische Schwierigkeit 

werde ich im Folgenden als konstitutionstheoretischen Kipppunkt aufzeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Insofern in diesem Sinne die empirischen Einzelwissenschaften „Noumena“ ex-

perimentaltechnisch als Phänomene darzustellen suchen, mithin zuvor nicht Er-

fahrbares erfahrbar machen, werden in der wissenschaftlichen Praxis bisherige 

Grenzen des Erkennbaren stets überschritten.
12

 Somit ist dann das Feld des prin-

zipiell Erfahrbaren nicht transzendentalphilosophisch bestimmbar, denn es unter-

liegt den historisch wandelbaren Erfahrungsmitteln der Einzelwissenschaften.  

Obgleich in dieser Hinsicht Bachelards Epistemologie tatsächlich „radicale-

ment antikantienne“ (Lecourt 1974: 89) ausgerichtet ist, so habe ich bereits an-

gedeutet, dass Bachelard dennoch dazu tendiert, das Noumenon als konstitutive 

Möglichkeit für die Verwirklichung experimenteller Phänomene zu begreifen. 

Und so mögen in seiner Umbestimmung des Noumenonbegriffs womöglich 

mehr kantische Residuen stecken, als Lecourts Einschätzung suggeriert. Daher 

nimmt es auch nicht wunder, dass Bachelard selbst überhaupt nicht von Antikan-

tianismus spricht, sondern vielmehr von einem Nicht-Kantianismus, einer „Phi-

                                                           

12  Bachelards Kritik an einer transzendentalen Erkenntnistheorie, die beansprucht, aprio-

risch Grenzen des Erkenn- und Erfahrbaren zu identifizieren und damit das Feld mög-

licher wissenschaftlicher Erfahrungen zu begrenzen, kommt besonders deutlich in sei-

nem 1934 auf dem internationalen Philosophiekongress gehaltenen Vortrag Critique 

préliminaire du concept de frontière épistémologique zum Ausdruck. Dort insistiert 

Bachelard darauf, dass ein wissenschaftlich unlösbares Problem vielmehr auf einer in-

adäquaten Problemformulierung beruhe als auf der prinzipiellen Unmöglichkeit einer 

Problemlösung (vgl. Bachelard CFE: 70). Eine solche unangemessene Problemformu-

lierung kann, wie er am Beispiel der Quadratur des Kreises verdeutlicht, insbesondere 

auf der fehlgeleiteten Suggestion einer Realisierungsmöglichkeit eines wissenschaftli-

chen Konzepts beruhen. So suggeriere die Bezeichnung „Quadratur“ bereits eine Lö-

sungsmethode, in anderen Worten, die Verfügbarkeit geeigneter Darstellungsmittel. 

Mit den Konstruktionsmitteln der klassischen Geometrie ist eine Konstruktion eines 

Quadrats, das den gleichen Flächeninhalt wie ein gegebener Kreis aufweist, tatsäch-

lich unmöglich, was aber nur bedeute, dass in der Problemformulierung das Konzept 

der Quadratur falsch verwendet werde. Mit Methoden der Analysis statt der euklidi-

schen Geometrie ist eine Lösung hingegen sehr wohl möglich. Es oblag der Mathema-

tik, nicht der Philosophie, das Problem der Quadratur des Kreises in eine lösbare 

Form, und das heißt zunächst, in eine bearbeitbare Problemformulierung zu überfüh-

ren. Generell gelte deshalb: „La science seule est habilitée à tracer ses propres fron-

tières.“ (Bachelard CFE: 71) Den Wissenschaften obliege es also, in der (Re-) 

Produktion von Darstellungs- und Erkenntnismitteln vormalige Grenzen des Erfahr-

baren zu transzendieren (siehe auch die in Deutsche übertragenen Auszüge von  

Bachelard CFE in Bachelard E: 23-26).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 193 

 

 

losophie Kantscher Inspiration, die jedoch über die klassische Lehre hinausgeht“ 

(Bachelard PhN: 28f.). So ist es in der Konzeption Bachelards ein vorgängiges 

Noumenon, welches mittels experimentaltechnischer Vermittlung im (Tech-

no-)Phänomen seine Realisierung findet.
13

 In just jenem konstitutionstheoreti-

schen Sinne schreibt Bachelard sogar explizit, dass sich die im Vollzug des ex-

perimentaltechnisch gestützten Tuns erfolgenden Ausweitungen der Rationalität  

 

„alle ursprünglich als Noumena dar[stellen; K.T.], die auf der Suche nach ihrer Erschei-

nungsform sind. Die Vernunft stellt also ganz deutlich eine autonome Aktivität dar, die 

darauf abzielt, sich selbst zu vervollständigen.“ (Bachelard PhN: 46) 

 

Entgegen der rekonstruktionstheoretischen Bestimmung, dass das Denken sich 

erst mittels der im Tun gemachten Erfahrungen seiner Rationalität bewusst wird 

(Bachelard E: 79), die ich zuvor betont habe, ist also hier die Rede von der Auto-

nomie des Denkens, welches, um „sich zu vervollständigen“, nach einer phäno-

menotechnischen Realisierung seiner Denkgegenstände strebt. Bestimmt Bache-

lard also an anderer Stelle die Formierung des rationalen Denkens rekonstruk-

tionstheoretisch, zeichnet sich mit der Rede von dessen Autonomie ein Kipp-

punkt hin zu einem konstitutionstheoretischen Rationalismus ab.
14 

Wenn also 

                                                           

13  Siehe zu einer besonders einschlägigen Stelle, an der Bachelard das Primat des Denk-

möglichen vor der phänomenotechnischen Realisierung hervorhebt: „Dieser Vorrang 

des umfassenden Gedankens vor der feingegliederten Erfahrung tritt besonders deut-

lich zutage, wenn man sich wieder der ursprünglichen Erfahrung zuwendet. So wird 

man sich anläßlich des Zeemann-Effekts, wonach die Spektrallinien sich unter dem 

Einfluß eines Magnetfeldes aufspalten, folgende Frage stellen: ‚Könnte eine solche 

Aufspaltung nicht auch bei Abwesenheit eines Magnetfeldes im latenten Zustand vor-

liegen?‘ Und das läuft letztlich darauf hinaus, Probleme der realen Struktur auf der 

Basis von Möglichkeitserwägungen zu lösen, im Vertrauen darauf, daß die Möglich-

keit bereits die erste und eminent rationale Spur einer Realität ist. So gelangt man zum 

Gedanken einer vorgängigen Struktur, einer projektförmigen Konstruktion, einer ge-

planten Realität, eines rationalen Rasters für die Technik des Experimentierens.“  

(Bachelard NWG: 157) 

14  Dieses Changieren zwischen rekonstruktionstheoretischem Anspruch und konstituti-

onstheoretischem Rückfallen diagnostiziert auch Horst Brühmann der Argumentation 

Bachelards, wenn er hinsichtlich jener Rede von der Autonomie des Denkens fest-

stellt, dass Bachelard die Ordnung, welche die rekurrente Historiographie nachträglich 

an die wissenschaftlichen Verläufe anlegt, verwechsele mit der „autonomen Entwick-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Bachelard von einem dialektischen Verhältnis zwischen Noumenon und Phäno-

menon spricht, dann bestimmt er dieses im Ausgang des Denkens und nicht des 

Tuns, obgleich er dem Tun dabei sehr wohl eine Vermittlungsrolle zugesteht:  

 

„Das Verhältnis zwischen dem wissenschaftlichen Phänomen und dem wissenschaftlichen 

Noumenon ist also nicht mehr durch eine ferne, untätige Dialektik gekennzeichnet, son-

dern durch eine wechselseitige Bewegung, die nach einigen Korrekturen der Projekte stets 

zu einer effektiven Realisierung des Noumenons tendiert. Die wahre wissenschaftliche 

Phänomenologie ist daher ihrem Wesen nach eine Phänomenotechnik.“ (Bachelard NWG: 

18)
15

  

 

Wenn Bachelard also naturwissenschaftlich-experimentelles Tun als Phänome-

notechnik bestimmt, dann beansprucht er zwar, über das sich gegenständlicher 

Experimentaltechnik – in Form von materialisierten Theoremen – bedienenden 

Tuns eine Vermittlungsperspektive zwischen Subjekt- und Objektstelle zu entwi-

ckeln. Allerdings konstatiert er im Zuge seiner Überlegungen schließlich erneut 

– der Vermittlungsperspektive entgegen – ein Primat der Subjektseite. Und dies 

erweist sich als Hindernis, die Phänomenotechnik vollzugstheoretisch zu bestim-

men. So zeigte sein Rekurs auf die Noumenon-Phänomenon-Terminologie, dass 

er damit strenggenommen die Objektseite im Ausgang vom denkenden Subjekt 

bestimmen muss: Das im experimentellen Tun gegenständlich werdende Phäno-

men ist dann gleichsam als (unvollständig) realisiertes Abbild eines zuvor ge-

dachten Noumenons bestimmbar. Zwar gesteht Bachelard zu, dass solche Reali-

sierungen von Noumena auch scheitern können, ja ihr mögliches Scheitern gar 

eine Voraussetzung für ihre Wissenschaftlichkeit ist (vgl. Bachelard BWG: 346), 

allerdings wird derartiges Scheitern dann konstitutionstheoretisch nach Maßgabe 

eines vorgängigen Noumenons gedacht, welches nicht erst in der Erfahrung des 

Scheitern rekurrent bestimmt wird, sondern bereits zuvor als präzise bestimmter 

„Gedankengegenstand“ vorliegt. Durch die Erfahrung des bestimmten Scheiterns 

einer phänomenotechnischen Realisierung von noumenal Gedachtem (vgl.  

                                                           

lung eines objektiven Geistes, dessen Entfaltung die Wissenschaftsgeschichte – als 

Gedächtnis der Vernunft – zu protokollieren hat“ (Brühmann 1980: 186). 

15  Brühmann bemerkt, dass Bachelards Begriff des Noumenons einer Wandlung unter-

liegt. Zunächst als Instrument des Denkens bestimmt, welches die Transformation von 

Phänomenen anleiten kann (vgl. Bachelard ARPC: 14), gehe Bachelard nunmehr von 

seiner phänomenotechnischen Realisierbarkeit aus (vgl. Brühmann 1980: 181). In an-

deren Worten, vom Mittel einer begrifflichen Bestimmung wird es zur Konstitutions-

instanz eines Technophänomens. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 195 

 

 

Bachelard BWG: 362, E: 142), die darauffolgende begriffliche Umbestimmung 

und die Variation der Realisierungsversuche näherten sich Noumenon und Phä-

nomenon in Form von „wohlgeordneten schrittweisen Approximationen“  

(Bachelard BWG: 111) aneinander an.  

 

 

2.4 Epistemische Regionen 

 

Auch wenn Bachelard damit letztlich die noumenal-begriffliche Seite als bestim-

mendes Moment der Phänomenotechnik voraussetzen muss, so war sein Rekurs 

auf die kantische Phänomenon-Noumenon-Terminologie doch wesentlich von 

einer vermittlungstheoretischen Ambition geleitet. Als Phänomenotechnik be-

griffen, sind wissenschaftliche ebenso wie alle anderen praktischen Vollzüge 

von der Verfügbarkeit konkreter materieller und begrifflicher Mittel abhängig. 

Was wissenschaftliche Praxen dabei von außerwissenschaftlichen Praxen unter-

scheidet, ist allerdings, dass ihnen die Reflexion der Bedingungen, unter denen 

sie vollzogen werden, in anderer Weise immanent ist (Bachelard RA: 122). Für 

den Bestand an validiertem Vorwissen in Form von experimentaltechnischen 

und begrifflichen Mitteln, der die Gegenstandskonstitution eines bestimmten 

wissenschaftlichen Forschungszweigs strukturiert, führt Bachelard den Terminus 

der Problematik ein (vgl. Bachelard E: 135, 140f.). So stellt die Problematik als 

„immense champ de travail“ (Bachelard MR: 71), „ein […] selektives Raster 

[…], das die Probleme bündelt und andere ausgrenzt“ (Brühmann 1980: 97) dar, 

sie bahnt die Wege für künftige Entdeckungen (vgl. Brühmann 1980: 99). Die 

Problematik bezeichnet also nicht eine isolierte Forschungsfrage, sondern die be-

grifflichen und experimentaltechnischen Modalitäten, unter denen innerhalb ei-

nes bestimmten Forschungszweigs wissenschaftliche Fragen formuliert und be-

arbeitet werden können (vgl. Turchetto 1994: 47), unter denen also wissenschaft-

liche Gegenstände phänomenotechnisch in einer Weise realisiert werden können, 

dass die begriffliche Bestimmung prinzipiell scheitern kann. Auf der Grundlage 

einer Problematik formieren sich epistemische Regionen (Bachelard RA: 119), 

die ein jeweils spezifisches Feld der Produktion und Validierung wissenschaftli-

cher Erkenntnisse abstecken.
16

 Eine neue Erkenntnis transformiert dann die Be-

dingungen künftiger wissenschaftlicher Praxis und führt damit zu einer Reorga-

nisation der Problematik (vgl. Bachelard MR: 165). Insofern markiert die Rede 

                                                           

16  Da eine Problematik nicht von dem Methoden- und Begriffsapparat zu trennen ist, der 

das Stellen und Beantworten von praktikablen Forschungsfragen erlaubt, setzt Mary 

Tiles die Begriffe Problematik und epistemische Region gleich (vgl. Tiles 1984: 183).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

von epistemischen Regionen und ihren jeweiligen Problematiken Bachelards 

Gegenprojekt zu einem Rationalismus der allgemeinen Vernunft einerseits (vgl. 

Bachelard RA: 119) und zum Empirismus des sinnlich Gegebenen andererseits.  

So lassen sich wissenschaftliche Gegenstände allererst vor dem Hintergrund 

einer Problematik bestimmen, die die Mittel ihrer phänomenotechnischen Reali-

sierung bereitstellt. Gerade weil wissenschaftliche Gegenstände nicht als Dinge, 

sondern als relationale Phänomene in der Verschränkung von Gegenstand und 

seiner Wirkung zu begreifen sind, bestimmt sich etwa das Elektron als Teilchen 

nicht durch ihm vermeintlich inhärente Eigenschaften, sondern durch seine Be-

ziehungen zu Protonen und Neutronen, die ihrerseits in der Teilchenphysik über 

weiter ausdifferenzierte Konzepte der verschiedenen Elementarteilchen be-

stimmt werden. So bekommen die wissenschaftlichen Gegenstände allererst als 

relational strukturierte Bedeutung (vgl. Bachelard NM: 22) und diese Strukturie-

rung leistet die Problematik. Ein wesentliches Mittel dieser Strukturierung auf 

der noumenalen Seite ist dabei die mathematische Darstellung (vgl. Bachelard 

NWG: 97). Weil die Natur „nicht von sich aus in Gegenstände und Erscheinun-

gen aufgeteilt“ (Canguilhem 1979: 29) ist, bestimmen sich wissenschaftliche 

Problematiken nicht durch einen vorgängig gegeben Gegenstandsbereich. Epis-

temische Räume müssen damit ebenfalls nicht mit der institutionellen Aufteilung 

der wissenschaftlichen Disziplinen einhergehen (vgl. Rheinberger 2006b: 47ff.). 

Und so ist die Einführung des Terminus der Problematik als Suche zu ver-

stehen, den spezifischen Unterschied zwischen wissenschaftlicher und außerwis-

senschaftlicher Erfahrung, zwischen Erkenntnis und Erkenntnishindernis zu kon-

kretisieren. Der Status der Problematik, welchen ich im Anschluss an Althusser 

später als Reflexionsbegriff auf die wissenschaftsimmanent reproduzierten be-

grifflichen und technischen Bedingungen wissenschaftlicher Praxis reformulie-

ren werde, bleibt dabei allerdings in den Ausführungen Bachelards eigentümlich 

unterbestimmt. Er setzt sie schlicht als bereits konstituiert voraus.
17

 In dieser Un-

                                                           

17 Vgl.: „Alles wird sich erhellen, wenn wir den Erkenntnisgegenstand in eine Problema-

tik einordnen. [...] Für den Augenblick mußten wir nur dem Leser die notwendige Idee 

einer Problematik nahebringen, die jedem Versuch vorangehen muß, der instruktiv 

sein will, einer Problematik, die, bevor sie sich präzisiert, sich in einem spezifischen 

Zweifel begründet, in einem durch den Gegenstand spezifizierten Zweifel.“ (Bache-

lard E: 140f.; Herv. i.O.) Siehe dazu auch: „[Die wissenschaftliche Forschung; K.T.] 

erfordert vielmehr, anstelle des Aufmarsches eines universalen Zweifels, die Konstitu-

tion einer Problematik. Sie nimmt ihren realen Ausgangspunkt in einem Problem, und 

sei dies [sic!] Problem vielleicht auch falsch gestellt. Das szientifische Ich ist nun Ver-

suchsprogramm, während das Nicht-ich bereits konstituierte Problematik ist. In der 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 197 

 

 

terbestimmtheit spiegelt sich anscheinend sein konstitutionstheoretisches Ver-

ständnis der Phänomenotechnik. Und dennoch versammelt er unter dem Termi-

nus der Problematik die Bedingungen, die die Form wissenschaftlicher Praxis 

von derjenigen der alltagsweltlichen Praxis unterscheiden. Dies dient ihm insbe-

sondere dazu, die Form wissenschaftlicher Erfahrung von einem naiv empiristi-

schen Verständnis abzugrenzen, welches von der Möglichkeit unmittelbarer Er-

fahrung ausgeht. Als von einem solchen naiven Empirismus geprägt rekonstru-

iert er nämlich die gewöhnliche Erfahrung. So vermeinen wir in der gewöhnli-

chen Erfahrung Gegenstände vorzufinden, die wir als uns Gegenübertretende mit 

einem Begriff bezeichnen (vgl. Bachelard E: 139):  

 

„Es genügt uns, von einem Objekt zu sprechen, um zu glauben, wir seien objektiv. Doch 

durch unsere erste Auswahl bezeichnet eher das Objekt uns, als daß wir es bezeichnen 

würden, und was wir für unsere grundlegenden Gedanken über die Welt halten, sind oft 

vertrauliche Mitteilungen über die Jugendlichkeit unseres Geistes.“ (Bachelard E: 134, 

abweichende Übersetzung von Bachelard PsF: 9)  

 

Die Eigenschaften, die wir dem Gegenstand zuschreiben und von denen wir 

meinen, sie kämen ihm unmittelbar zu, sind dann vielmehr Projektionen von uns, 

die Auskunft über unsere praktischen Zwecksetzungen, über unsere Wünsche, 

unsere Empfindungen, unsere psychische Verfassung, unsere Traditionen, unsere 

Gewohnheiten, unsere sprachlichen Konventionen etc. und gerade keine Aus-

kunft über eine gegenständliche Welt erlauben. Vor dem Hintergrund dieser Ar-

gumentation führt Bachelard die Erkenntnishindernisse
18

 auf die Verwechslung 

                                                           

modernen Physik arbeitet man niemals an einem total Unbekannten. A fortiori, entge-

gen allen Thesen, die ein grundlegendes Irrationales behaupten, arbeitet man auch 

nicht an einem Unerkennbaren.“ (Bachelard E: 135; ; Herv. i.O.) 

 Insofern ist Bachelards Hinweis darauf, dass wissenschaftliche Praxen immer schon 

im Rahmen einer bereits konstituierten Problematik erfolgen, grundlegend gegen die 

Idee absoluter Neuanfänge und Geniestreiche in den Wissenschaften gerichtet. Unter-

bestimmt verbleibt dabei allerdings, was die Form der wissenschaftlichen Problematik 

ausmacht. 

18  In Die Bildung des Wissenschaftlichen Geistes (BWG) legt Bachelard einen Systema-

tisierungsversuch der Erkenntnishindernisse vor, welche er anhand der Analyse histo-

rischer Forschungsbemühungen, besonders des17., 18. und 19. Jahrhunderts, identifi-

ziert: 

 Das Hindernis der ersten Erfahrung verleitet dazu, sich der Mannigfaltigkeit der 

Sinnesreize der Beobachtung hinzugeben und sich damit in Detailbeschreibungen 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

                                                           

zu verlieren. Der Gegenstand wird dann ausschließlich in seiner Besonderheit und 

Individualität betrachtet (vgl. Bachelard BWG: 64). Die erste Erfahrung verfügt al-

so nicht über Kriterien, die bestimmen, welche Aspekte am Phänomen wissen-

schaftlich relevant sind und welche nicht.  

 Das Streben nach allgemeiner Erkenntnis sucht danach, alle Erscheinungen einem 

zugrundeliegenden Prinzip zu subsumieren und verläuft damit spiegelbildlich zur 

ersten Erfahrung. Es verhindert damit neue Erfahrungen (vgl. Bachelard BWG: 

103).  

 Unreflektierte sprachliche Gewohnheiten können dann zum Erkenntnishindernis 

werden, wenn ein wissenschaftlich zu erklärendes Phänomen mittels eines sprach-

lichen Bildes, einer Metapher oder einer Analogie durch ein außerwissenschaftlich 

bekanntes Phänomen erklärt wird. Das Bild suggeriert dann, das Phänomen ent-

spräche dem gewohnten Erfahrungszusammenhang. Im schlimmsten Fall ersetzt 

das Bild dann eine wissenschaftliche Erklärung und blockiert die experimentaltech-

nische Untersuchung am Gegenstand (vgl. Bachelard BWG: 127f.). 

 Einheitliche Erkenntnisbemühungen gründen auf der metaphysischen Annahme der 

Einheit der Natur und postulieren deshalb einheitliche Naturgesetze für unter-

schiedliche Phänomenbereiche (vgl. Bachelard BWG: 147ff.). Sie verlieren damit 

die Spezifik der verschiedenen Gegenstandsbereiche aus dem Blick. 

 Unter Substanzialismus versteht Bachelard die Annahme, Phänomene seien stets 

auf die Wirkeigenschaften einer zugrundeliegenden Substanz zurückzuführen. Er 

unterscheidet dabei zwei Ausprägungen des Substanzialismus, die faktisch mitein-

ander einher gehen können. In der einen Form werden Effekte als von verborgenen, 

stofflich vorgestellten Substanzen ausgelöst gedacht (vgl. Bachelard BWG: 158ff.). 

In der anderen Form werden vorfindlichen Stoffen wie bspw. Heilkräutern mannig-

fache Wirkungen zugeschrieben (vgl. Bachelard BWG: 177ff.). Der vorfindliche 

Stoff wird dabei als unzergliederbare Wirkeinheit aufgefasst. Wir hatten in Ab-

schnitt 2.2 gesehen, dass das substanzialistische Erkenntnishindernis der Ding-

Ontologie zugrunde liegt. 

 Animistische Erkenntnishindernisse kommen dann zum Tragen, wenn anorgani-

sche Prozesse nach dem Vorbild von Lebensphänomenen erklärt werden, ohne dass 

die Bedingungen dieser Analogiebildung eigens begründet werden. Das Lebendige 

erscheint dann als einfacher strukturiert und leichter verständlich als das Anorgani-

sche (vgl. Bachelard BWG: 225). Insbesondere an der Erklärung physischer und 

chemischer Prozesse nach dem Vorbild des Verdauungsvorgangs zeigt Bachelard 

auf, wie die Erfahrung eines vertrauten Vorgangs des eigenen menschlichen Kör-

pers auf physikalische und chemische Prozesse projiziert wird (vgl. Bachelard 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 199 

 

 

subjektiver Projektionen mit dem wissenschaftlichen Gegenstand, der allererst 

im Rahmen einer Problematik bestimmbar ist, zurück. Und so gibt sich die ge-

wöhnliche Erfahrung mit der phänomenalen Seite zufrieden,
19

 und gelangt damit 

                                                           

BWG: 251ff.). Auch libidinöse Motive zeigt Bachelard wiederholt an historischen 

Erklärungsversuchen auf. 

 Quantitative Erkenntnisbemühungen, die sich keiner Messtheorien bedienen und 

nicht auf die Bedingungen der Quantifizierbarkeit der Erfahrungen reflektieren, 

verwechseln die Tatsache, dass quantitative Aussagen getroffen werden, mit der 

Objektivität einer Erkenntnis (vgl. Bachelard BWG: 306ff.). 

 Diese zunächst an Forschungsbemühungen des 18. und 19. Jahrhunderts rekurrenz-

historiographisch bestimmten Erkenntnishindernisse erhebt Bachelard allerdings so-

gleich zu Invarianten eines unwissenschaftlichen Geistes, der sich auch in zeitgenössi-

schen Vorstellungen zeige. Für solche zeitgenössischen außerwissenschaftlichen Vor-

stellungen führt er insbesondere literarische Schilderungen an. Daneben berichtet er 

immer von Erlebnissen aus seiner Tätigkeit als Gymnasiallehrer für Physik und Che-

mie. So spiegelten sich die Erkenntnishindernisse in den Erklärungsmustern, die die 

Schüler an die physikalischen und chemischen Unterrichtsgegenstände anlegten (vgl. 

Bachelard BWG: 287). 

 Brühmann schlägt vor, die mitunter als vage, gleichsam beliebige Aufzählung kriti-

sierte Liste von Erkenntnishindernissen (vgl. Oudeis 1970: 4) als Mechanismus eines 

außerwissenschaftlichen „Diskurstyps“ zu verstehen, dessen verbindendes Moment 

das Verwechseln eines unter einer Problematik konstruierten wissenschaftlichen Ge-

genstandes mit dem Gegenstand unmittelbarer Erfahrung darstellt (vgl. Brühmann 

1980: 143). Mit dieser Gegenüberstellung von wissenschaftlichem und außerwissen-

schaftlichem Diskurstyp erläutert Brühmann, warum, wie Bachelard seinerseits kund-

tut, aber kaum erklärt, „[der] Zusammenhang zwischen vorwissenschaftlicher und vul-

gärer Erkenntnis [...] eng und stark“ (Bachelard BWG: 118) sei (siehe ausführlicher 

dazu Brühmann 1980: 140-155). In ähnlicher Stoßrichtung verweist Chimisso darauf, 

dass Bachelard Vorwissenschaftliches, Primitives und Vulgäres mit dem Unbewussten 

synonym gebraucht (vgl. Chimisso 2001: 174) und den Mechanismen des Unbewuss-

ten dabei eine gleichsam ahistorische Stabilität unterstellt (vgl. Chimisso 2001: 172). 

19  Vgl. zur Bestimmung des Gegenstandes der gewöhnlichen Erfahrung als bloßes Phä-

nomen: „On peut alors décrire l’objet deux fois: une fois comme on le perçoit, une 

fois comme on le pense. L’objet est ici phénomène et noumène. Et en tant que nou-

mène, il est ouvert à un avenir de perfectionnement que l’objet de la connaissance 

commune ne possède pas. Le noumène scientifique n’est pas une simple essence, il est 

un progrès de pensée. Il se désigne, dans ses premiers traits, comme un progrès de 

pensée, et il appelle d’autres progrès. Pour caractériser pleinement un objet qui réalise 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

nicht zur Reflexion deren noumenaler Seite. Erst die Erfahrung des Scheiterns 

ermöglicht die Reflexion der Bedingungen jener Überzeugungen, die wir als aus 

der unmittelbaren Erfahrung gewonnene wähnen. Das Scheitern ermöglicht da-

mit ein Transzendieren der gewöhnlichen Erfahrung: „Weil es einen Mißerfolg 

gibt, gibt es erst eine Zügelung des Reizes.“ (Bachelard BWG: 346) Weil die ge-

wöhnliche Erfahrung – so muss Bachelard an dieser Stelle gelesen werden – mit 

der phänomenalen Gegenstandsseite vorliebnimmt, dabei allerdings allenfalls 

akzidenziell scheitern kann, ist  

 

„wissenschaftliche Objektivität allererst möglich, wenn man mit dem unmittelbaren Ge-

genstand gebrochen, wenn man der Verführung der ersten Wahl widerstanden, wenn man 

die Gedanken, die aus der ersten Beobachtung entstehen, aufgehalten und ihnen wider-

sprochen hat. Jede Objektivität, angemessen verifiziert, dementiert den ersten Kontakt mit 

dem Gegenstand. Zuerst muß sie alles kritisieren: die Empfindung, den gesunden Men-

schenverstand, selbst die dauerhafteste Praxis, und schließlich die Etymologie, denn das 

Wort, das gemacht ist, zu singen und zu verführen, begegnet selten dem [rationalen; K.T.] 

Gedanken.“ (Bachelard E: 134f., abweichende Übersetzung von Bachelard PsF: 9) 

 

Das zugrundeliegende Argument lässt sich wie folgt zusammenfassen: Es ist 

kein unmittelbarer Gegenstandsbezug möglich. Gegenstandsbezüge sind also 

stets vermittelt. Weil die modern-wissenschaftlichen Gegenstände phänomeno-

technisch instruiert werden, diese Instruktion aber durch noumenale Planung 

konstituiert wird, mithin auf der Subjektseite ihren Ausgang nimmt, besteht für 

Bachelard der wesentliche Schritt wissenschaftlicher Objektivierung in der Re-

flexion und Rationalisierung der Gegenständlichkeitsbedingungen auf der Sub-

jektseite (vgl. Bachelard E: 139). 

Während wir beim bezeichneten Gegenstand der ersten Erfahrung niemals 

sicher sein können, ob wir den Gegenstand oder vielmehr eine Projektion unse-

rer selbst bezeichnen, erfordert die explizit gemachte Instruktion des wissen-

schaftlichen Gegenstandes demgegenüber, seine Konstitutionsbedingungen of-

fenzulegen, und das heißt, ihn in eine Problematik einzuordnen. Gerade weil  

Bachelard das noumenale Denken als der phänomenotechnischen Realisierung 

vorgängig bestimmt, muss er dann allerdings die Realisierungsbedingungen auf 

der noumenalen Seite – mithin auf der Seite des Subjekts – verorten:  

 

                                                           

une conquête théorétique de la science, il faudrait donc parler d’un noumène nougo-

nal, d’une essence de pensée qui engendre des pensées.“ (Bachelard RA: 109f.; Herv. 

i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 201 

 

 

„Will man zu neuen experimentellen Beweisen kommen, so ist es erforderlich, die ur-

sprünglichen Konzepte erst einmal zu deformieren, die Anwendungsbedingungen dieser 

Konzepte zu untersuchen, vor allem aber, die Anwendungsbedingungen eines Konzeptes in 

den Bedeutungsumfang eines Konzeptes selbst hineinzubringen.“ (Bachelard BWG: 110f.; 

Herv. i.O.) 

 

Spiegelbildlich zu Rouse, welcher die Praktikenumgebung – mithin die Objekt-

seite – der Praktikenkonzeption einverleibte, inkorporiert Bachelard also die 

Realisierungsbedingungen der noumenalen Seite. Was er damit einzuholen 

sucht, ist eine operative Begriffsdefinition des Noumenons, die sich zwischen In-

tension und Extension befände (vgl. Bachelard BWG: 110). Der Begriff eines 

wissenschaftlichen Gegenstands muss dann gerade so stark festgelegt sein, dass 

er Experimentalpraxen anleiten kann, aber unbestimmt genug, um unerwartete 

Erfahrungen zu ermöglichen. Eben diese operative Offenheit zeichnet die phäno-

menotechnischen Begriffe aus. Sie soll es ermöglichen, „daß die Wissenschaft 

ihre Objekte verwirklicht, ohne sie jemals ganz fertig vorzufinden“ (Bachelard 

BWG: 111).  

Der in diesem Sinne einer präzisen wissenschaftlichen Problematik unterlie-

gende phänomenotechnisch instruierte wissenschaftliche Gegenstand ist dann 

abstrakt-konkret (vgl. Bachelard E: 122), insofern er eine konkrete Realisierung 

eines noumenalen Abstraktums darstellt. Abstraktion meint dabei, von denjeni-

gen Aspekten abzusehen, die nach Maßgabe einer Problemstellung vernachläs-

sigbar sind (vgl. Bachelard BWG: 321). So muss, um ein physikalisches Phäno-

men experimentell darzustellen, eingegrenzt werden, welche Variablen relevant 

sind, wie diese zur Darstellung gebracht werden können und vor welchen mögli-

chen Störgrößen die Versuchsanordnung abgeschirmt werden muss. Diese Iden-

tifikation von relevanten Parametern leitet dann die Auswahl, Konstruktion und 

Eichung – mithin die Reproduktion – der Experimentierapparate an. Insofern 

ließe sich dann ein  

 

„Apparat [...], wenn man es so ausdrücken darf, ebenso gut positiv wie negativ beschrei-

ben. Man definiert ihn durch die Störungen, die er von sich fernhält, durch seine Technik 

der Isolierung, durch die Sicherheit, die er dafür gibt, daß man wohl definierte Einflüsse 

vernachlässigen kann, kurz durch die Tatsache daß er ein geschlossenes System umfaßt. 

Ein Komplex von Schirmen, Hüllen, Immobilisatoren hält das Phänomen unter Ver-

schluß.“ (Bachelard BWG: 322; Herv. i.O.) 

 

Von vernachlässigbaren Eigenschaften zu abstrahieren meint auch, beispielswei-

se vor dem Hintergrund einer chemischen Fragestellung, in der die Reaktions-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

eigenschaften relevant sind, bei einem Klumpen Gold von seiner individuellen 

Gestalt abzusehen, und selbstverständlich von jeglichen symbolischen Aufladun-

gen wie Wert, Vollkommenheit, Geiz, Gier etc. – wie sie die alchemistischen 

Praxen prägten (vgl. Bachelard BWG: 345). Das chemische Element „Gold“ ist 

dann keine Bezeichnung für einen unmittelbar vorfindlichen Erzklumpen, son-

dern bezeichnet eine noumenale Stelle im Periodensystem der Elemente, die 

Auskunft über die Reaktionseigenschaften eines möglichen Stoffes gibt, den es 

allererst zu realisieren gilt (vgl. Bachelard MR: 16). Ein materialer Stoff, dem 

diese noumenal zugedachten Reaktionseigenschaften des Goldes, des Wasser-

stoffs, des Phosphors etc. annähernd zukommen, muss dann aus einem Rohstoff 

erst hergestellt werden. Er muss dafür chemisch analysiert – also aufgespalten – 

und seine Analyseprodukte müssen gereinigt, das heißt von Rückständen anderer 

Substanzen weitgehend befreit werden. Dafür bedarf es normierter Reinigungs-

verfahren, in denen bestimmte andere chemisch reproduzierte Stoffe, die Rea-

genzien, als Mittel dienen.
20

  

                                                           

20  Das Attibut „rein“, das die Einfachheit, die Nicht-Zusammengesetztheit einer Sub-

stanz zum Ausdruck bringt, wird damit, strukturanalog zum Attribut „objektiv“, zum 

Adverb eines Reinigungsprozesses, so dass eine chemische Substanz nunmehr „ge-

dacht [wird; K.T.] als das Gesamt der Regeln, die das Herstellen ihrer Reinform be-

stimmen“ (Bachelard PhN: 78). Der Substanzbegriff der modernen Chemie wird mit-

hin prozeduralisiert und damit entsubstanzialisiert (vgl. Bachelard PhN: 86). Am Bei-

spiel der Reagenzien nimmt Bachelard in diesem Zusammenhang die arbeitsteilige 

(Re-)Produktion von Forschungsmitteln eindrücklich in den Blick. So müssen die Re-

agenzien, die zur Reinigung oder zum Nachweis eines Stoffes eingesetzt werden, ih-

rerseits nach chemisch standardisierten Verfahren hergestellt werden. Um einen Stoff 

zu reinigen, müssen also Reagenzien verwendet werden, die ihrerseits bereits als 

„rein“ gelten (vgl. Bachelard MR: 77f.). Einen Ausweg aus einem infiniten Reinheits-

regress bietet dabei die Standardisierung: In der Regel werden die Reagenzien indus-

triell produziert und an die Labore geliefert. Ein wesentlicher Faktor dabei, die – 

wohlgemerkt relative – Homogenität und Reinheit der Reagenzien zu gewährleisten 

und sicherzustellen, dass sie, wenn sie in verschiedenen Laboren eingesetzt werden, 

vergleichbare Wirkungen zeitigen, ist, wie Bachelard betont, der industrielle Charak-

ter ihrer Produktion: Gerade dass sie in Fabriken nach den für die fordistische Produk-

tionsweise typischen vollständig getakteten und normierten Fertigungsverfahren pro-

duziert werden, stellt die Gleichförmigkeit der Produkte sicher. Kontingenzen, gleich-

sam individuelle Eigenschaften der Reagenzien, lassen sich dann in der Regel auf Pro-

duktionsfehler, d.h. Abweichungen vom geplanten Produktionsablauf zurückführen 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 203 

 

 

Prinzipiell kann ein Gegenstand von verschiedenen Problematiken aus in den 

Blick genommen werden, die verschiedene seiner Aspekte akzentuieren. So sind 

aus einer chemischen Problematik andere Aspekte an einem Molekül relevant als 

aus einer spektrographischen (vgl. Bachelard E: 138).  

Wenn Bachelard von Abstraktion spricht, dann geht es ihm also in erster Li-

nie um die Abstraktion von Sinneseindrücken (vgl. Bachelard BWG: 346) und 

subjektiven Wertungen (vgl. Bachelard BWG: 217). Auf der vorgängigen nou-

menalen Seite sind dabei die mathematische Formalisierung und damit die 

Quantifizierung der relevanten Parameter sowie das Explizit-Machen und damit 

die diskursive Öffnung der noumenalen Annahmen die entscheidenden Abstrak-

tionsmittel. Darüber hinaus werden, wie gesagt, die gegenständlichen Mittel wie 

Apparate, Messinstrumente und Reagenzien, der sich die phänomenotechnische 

Realisierung bedient, innerwissenschaftlich validiert. Ihre Reproduktion bedient 

sich bereits des gegenwärtigen Standes der entsprechenden wissenschaftlichen 

Theorien, sie erfolgt arbeitsteilig, häufig industriell und ihre Validität mag von 

wissenschaftlichen Institutionen zertifiziert werden. Mit Rückgriff auf solche 

(re-)produzierten Forschungsmittel ist die modern wissenschaftliche phänome-

notechnische Realisierung also immer schon sozialisierte Wissenschaft (Bache-

lard BWG: 348, ARPC: 16, MR: 79) und nicht bloß Projekt eines partikularen 

Forscherindividuums oder -teams. Um diesen Komplex von Bedingungen, unter 

denen mittels Phänomenotechniken im Rahmen einer gemeinsam geteilten Pro-

blematik wissenschaftliche Erkenntnisse produziert, aufeinander bezogen, modi-

fiziert und revidiert werden, zu thematisieren, führt Bachelard die Rede von epis-

temischen Regionen ein (vgl. Bachelard 119ff.).  

So sehr Bachelard auch darum bemüht ist, die Rolle gegenständlicher Mittel 

für die naturwissenschaftliche Forschung zu bestimmen,
21

 verbleiben seine The-

matisierungen allerdings weitgehend exemplarisch. Zwar setzt er wiederholt an, 

die spezifischen Mittel wissenschaftlicher Praxen in den Blick zu nehmen und 

geht damit weit über die Überlegungen von Rouse hinaus. Ihm gelingt es aller-

dings im Rahmen seiner philosophischen Problematik nicht, diese Mittel im 

Ausgang der Reflexion des getätigten Vollzugs wissenschaftlicher Praxen zu be-

stimmen. Denn Bachelards Epistemologie der Phänomenotechnik bleibt der Fra-

ge nach dem „Denken auf der Suche nach dem Objekt“ (Bachelard BWG: 159) 

                                                           

(vgl. Bachelard MR: 77-79). Wissenschaftlichen Standards genügt die chemische Sub-

stanz gerade dann, wenn sie keine Akzidenzien aufweist (vgl. Bachelard MR: 80f.). 

21  So finden sich bereits in seiner Dissertation Essai sur la connaissance approchée 

(ECA) Analysen zur Herausbildung von wissenschaftlichen Messinstrumenten (vgl. 

Bachelard ECA, insb.: 47-68). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

verhaftet. Und so kann er innerhalb seiner Bestimmung der Phänomenotechnik, 

welche er eigentlich zur Überwindung des erkenntnistheoretischen Dualismus 

einführte, die Forschungsmittel ausschließlich als „verdinglichte Theoreme“ 

(Bachelard PhN: 38), mithin ausgehend vom konstitutiven Primat der theoreti-

schen Möglichkeit in den Blick nehmen. So muss dann „die Theorie dem Instru-

ment voraus[gehen], dergestalt, daß das physische Instrument eine in die Wirk-

lichkeit umgesetzte, konkretisierte Theorie von rationalem Wesen ist“ (Bache-

lard PhN: 38). Zu welchen problematischen Konsequenzen dies führt, soll im 

Folgenden herausgearbeitet werden. 

 

 

2.5 Von der rekonstruktionstheoretischen 

Vermittlungsperspektive zum 

konstitutionstheoretischen Rationalismus 

 

Weil Bachelard Gegenständlichkeit stets einseitig im Ausgang der Subjektseite 

in den Blick nimmt, fallen in seinen Überlegungen Entsubjektivierung und Ob-

jektivierung gleichsam ineinander. Das Attribut „objektiv“ gilt ihm dann zwar 

als Adverb eines Herstellungs- oder Darstellungsvorgangs (vgl. Bachelard RA: 

53) und nicht als unhintergehbares Adjektiv einer Aussage, die es repräsentati-

onslogisch an einer vorpraktischen Wirklichkeit zu überprüfen gelte. Allerdings 

setzt er stets die Subjektseite an den Anfang dieser Objektivierungsprozesse. Als 

drei ineinander verschränkte Momente der Objektivierung arbeitet er die noume-

nale, insbesondere die mathematische Formalisierung, die technisch vermittelte 

Realisierung sowie die (soziale) Diskursivierung der Erfahrung heraus (vgl.  

Bachelard ARPC: 17). Da Bachelard allerdings die rational noumenale Planung 

als konstitutiven Anfang der phänomenotechnischen Realisierung bestimmt, ge-

raten gegenständlich-technische Vermittlung und soziale Diskursivität in seinen 

Ausführungen mitunter zu bloßen Hilfsmitteln noumenaler Rationalisierungs-

bemühungen. Einerseits „wird [ein Konzept; K.T.] in dem Maße wissenschaft-

lich, wie es technisch wird, wie mit ihm eine Technik der Verwirklichung ein-

hergeht“ (Bachelard BWG: 111). Dies lässt sich freilich nur sinnvoll als rekon-

struktionstheoretische Bestimmung lesen, so dass sich die Wissenschaftlichkeit 

eines Konzeptes nach Maßgabe seiner gelungenen phänomenotechnischen Dar-

stellung bestimmen lässt, mithin von Objektivität rekonstruktiv im Ausgang vom 

Resultat einer Phänomenotechnik, vom erzeugten experimentellen Effekt, die 

Rede sein müsste. Andererseits aber bleibt Bachelard einem konstitutionstheore-

tischen Rationalismus verhaftet, wenn er vorschlägt, „nicht von der Objektiva-

tion eines Realen zu sprechen, sondern eher von der Objektivation eines Gedan-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 205 

 

 

kens, auf der Suche nach dem Realen“ (Bachelard E: 37), und so die Objektivität 

konstitutiv auf der Seite des rationalen Denkens verortet. 

In einem Konstitutionsdenken, das insofern geradezu hinter den Kantianis-

mus zurückfällt, welcher sich bekanntlich mit dem Erschließen der Bedingungen 

möglicher Erfahrungen begnügt, damit aber keineswegs künftig wirklich wer-

dende Erfahrungen zu prognostizieren wagt, finden sich bei Bachelard durchaus 

Passagen, welche die phänomenotechnische Verwirklichung eines noumenal 

konzipierbaren Effekts gleichsam mit Notwendigkeit vorhersagen:  

 

„von dem Augenblick an, wo er rational möglich ist, muß unbedingt der Effekt hervorge-

bracht werden. Während der Kehr-Effekt noch einfach zu verwirklichen ist, erfordert der 

Zeemann-Effekt schon mächtigere Mittel. Der Stark-Effekt verlangt sehr starke elektri-

sche Felder. Aber die Mittel werden immer gefunden, denn das Ziel ist rational bezeich-

net.“ (Bachelard E: 75; Herv. i.O.) 

 

Freilich konstatiert Bachelard dies im Jahr 1929 und damit nachdem es Johannes 

Stark im Jahr 1913 gelungen ist, die Spektrallinien von Atomen und Molekülen 

in elektrischen Feldern experimentell darzustellen, der Effekt sich also bereits 

durch die erfolgte Darstellung als „rational“ erwiesen hat. In seiner Formulie-

rung hypostasiert Bachelard also schlichtweg das Ergebnis seiner rekurrenzhisto-

rischen Beschreibung, die schließlich einer methodischen Alternative zu einer te-

leologischen Geschichtsschreibung folgen sollte, zu einer konstitutionstheoreti-

schen Setzung und wendet diese damit zu einer teleologischen Argumentation. 

Darlegungen wie diese, in denen Bachelard offenkundig sein eigenes rekurrenz-

historisches Narrativ gleichsam umstülpt und zu einer autonomen Entfaltung des 

wissenschaftlichen Geistes stilisiert (vgl. Brühmann 1980: 186), finden sich bei 

Bachelard gehäuft.
22

 So verkündet Bachelard – ausgerechnet in einem Kapitel 

                                                           

22  Ein weiteres Beispiel dafür wäre Bachelards am Fall des Experiments von Hippolyte 

Fizeau zur Relativität der Lichtgeschwindigkeit zur Bewegung des Mediums entwi-

ckelte und gegen Pierre Duhem (1998: 250f.) gerichtete Einschätzung, ein experimen-

tum crucis sei prinzipiell möglich (Bachelard ARPC: 65f.). Was Bachelard selbst 

nicht sieht, ist, dass in seinen eigenen Ausführungen das Experiment Fizeaus über-

haupt nicht in dem Sinne fungiert, in dem Duhem die Idee des experimentum crucis 

als unmöglich bestimmt. So richtet sich die Argumentation Duhems dagegen, dass ein 

isoliertes Experiment als konstitutive Entscheidungsinstanz zwischen einer Hypothese 

und ihrer Gegenthese fungieren könne. Bachelard hingegen bestimmt das Experiment 

Fizeaus ausschließlich in rekurrenter Hinsicht als experimentum crucis, nämlich weil 

sich dessen Befund später in die spezielle Relativitätstheorie fügt. Mithin betrachtet er 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

zur Rekurrenzmethode: „L’histoire des sciences est menée par une sorte de né-

cessité autonome.“ (Bachelard ARPC: 67) 

Strukturanalog zu Rouse identifiziert also auch Bachelard in immanenzphilo-

sophischer Ambition ein systematisches Problem transzendentalphilosophischer 

Erkenntnistheorie, führt dieses Problem aber nicht konsequent auf deren konsti-

tutionstheoretischen Anspruch zurück. Während Bachelard im Rahmen der re-

kurrenzhistorischen Methode zwar eine konstitutionstheoretische Geschichtsauf-

fassung als Problem identifiziert, gelingt ihm dies jedoch bezogen auf die Form-

bestimmung wissenschaftlicher Praxis nicht zureichend. Und so verdichten sich 

die Verdachtsmomente, dass konstitutionstheoretische Argumentationsfiguren 

wie die angeführten nicht als bloß missverständliche Formulierungen übergan-

gen werden können, sondern sich konsequent in den Argumentationsgang  

Bachelards einfügen. Ich werde deshalb im Folgenden sein Beharren auf der 

Vorgängigkeit des Denkmöglichen vor dem wirklichen wissenschaftlichen phä-

nomenotechnischen Tun als konstitutionstheoretischen Kipppunkt herausarbei-

ten.
23

  

Als Prototyp des rationalen Denkens jenseits der von subjektiven Wertungen 

und ersten Eindrücken geprägten ersten Anschaulichkeit gilt ihm die nachklassi-

sche Mathematik. Diese interessiert ihn dabei weniger als eigenständige Struk-

turwissenschaft, sondern ausschließlich unter dem – freilich rekurrent bestimm-

ten – Gesichtspunkt, dass sie Darstellungsmittel hervorgebracht hat, die sich als 

grundlegend für die nachklassische Physik erwiesen haben. So beschränken sich 

seine Ausführungen auf Tensorrechnung (Bachelard PhN: 57ff.) und nichteukli-

                                                           

nicht das isolierte Experiment, sondern den wissenschaftsgeschichtlichen Verlauf als 

Entscheidungsinstanz. 

23  Im Unterschied zu den durchaus kritischen älteren Studien, insb. von Brühmann 

(1980: 117-123) und Vadée (1979: 55-64), wird in jüngeren Untersuchungen zu  

Bachelard (insb. Pravica 2015: 119-123 und Wulz 2010: 48-55) Bachelards Priorisie-

rung des Möglichen in der epistemologischen Rolle, die er der Mathematik zuschreibt, 

zwar zur Kenntnis genommen, aber nicht weiter problematisiert. Unter den jüngeren 

Monographien zu Bachelard legt Cristina Chimisso (2001) die wohl kritischste, wenn 

auch Bachelard durchweg wohlwollend interpretierende Studie vor. Ihre Kritik ver-

dankt sie auch ihrer Auseinandersetzung mit der französischen Bachelard-Rezeption. 

So kritisiert Chimisso insbesondere Bachelards wiederholtes Rückfallen in philoso-

phische Dualismen. Die konstitutionstheoretische Möglichkeitskonzeption arbeitet sie 

allerdings nicht als Problem heraus. Das Ignorieren der konstitutionstheoretischen 

Momente in der jüngeren Bachelard-Rezeption stellt aber ein entscheidendes Hinder-

nis für eine zielführende Perspektive der Reflexion wissenschaftlicher Praxen dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 207 

 

 

dische Geometrien (Bachelard PhN: 37ff.) in ihrer Bedeutsamkeit für die Relati-

vitätstheorie sowie ebenso nichteuklidische Geometrien bzw. Topologie (Bache-

lard EE) und mehrwertige Logiken (Bachelard PhN: 123-153) bezogen auf die 

Quantenphysik. Der Mathematik schreibt er dabei eine induktive Rolle für die 

Physik zu (vgl. Bachelard PhN: 45),
24

 so dass sie „einen operationalen Raum des 

Möglichen, jenseits der unmittelbaren Sinnlichkeit“ (Wulz 2010: 17) darstellt. 

Die Mathematik gilt ihm also nicht als bloß nachträglich an die Phänomene an-

legbare Beschreibungssprache, in deren Variablen bereits bekannte physikali-

sche Parameter eingesetzt werden können. Vielmehr ermöglicht sie als abstrak-

tes Denken von Beziehungen es allererst, physikalische Zusammenhänge jenseits 

der Anschaulichkeit zu bestimmen. Vor dem Hintergrund dieser Problemstellung 

spricht Bachelard auch dann unspezifisch von Mathematik, wenn er eigentlich 

die mathematische Physik meint,
25

 die sich mit der mathematischen Formulier-

barkeit theoretisch-physikalischer Konzepte beschäftigt und damit im Unter-

schied zu den genuin mathematischen Teildisziplinen schon qua Aufgabenstel-

lung einen Bezug zur theoretischen und experimentellen Physik hat.
26

 Schließ-

lich kann allenfalls – unter der Voraussetzung, dass man Bachelards Priorisie-

rung der rationalen Seite folgt – für die als mathematische Physik bestimmte 

Mathematik gelten, dass sie „den Ehrgeiz hat, das Experimentieren direkt zu ge-

stalten“ (Bachelard E: 121), während die Experimentalphysik über die Apparate 

                                                           

24  Bachelards eigentümlichen Gebrauch des Terminus der Induktion arbeitet Pravica 

(2015: 83-136) heraus. Sie hebt dabei hervor, dass Bachelards Induktionsbegriff sich 

grundlegend gegen ein wissenschaftstheoretisches Fundierungsprogramm wendet und 

stattdessen auf ein Transzendieren einer alten Problematik von innen heraus, mithin 

auf ein immanentes Transzendieren abzielt (vgl. Pravica 2015: 116). Dass Bachelard 

der Mathematik im Zusammenhang der empirischen Naturwissenschaften die Rolle, 

Neuartiges zu denken, zuschreibt, hebt einschlägig auch Hyppolite (1954) hervor. 

 Wenn Bachelard an dieser Stelle der Mathematik einen induktiven Charakter zu-

schreibt, dann grenzt er sich insbesondere von einer Reduktion der Mathematik auf 

analytische Aussagen ab, wie sie beispielsweise Hahn vornimmt. Siehe ausführlich 

zum Verhältnis dem Mathematikverständnis Bachelards und den diversen Positionen 

im logischen Empirismus: Pravica 2015: 66-82. 

25  Im Unterschied zu vielen Bachelard-InterpretInnen sieht Vadée sehr deutlich, dass 

Bachelard, wenn er von Mathematik spricht, zumeist die mathematische Physik meint 

(vgl. Vadée 1979: 57). 

26  In diesem Sinne spricht er von der Physik als „wirkliches gedankliches Feld, das sich 

in Mathematiken und Experimenten spezifiziert und maximal von der Vereinigung der 

Mathematiken mit den Experimenten belebt wird“ (Bachelard E: 122; Herv. i.O.).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

und Methoden zur Realsierung der mathematisch bestimmten Noumena in Form 

von experimentellen Phänomenen verfügt. Nur für die auf physikalische Prob-

lemstellungen konkretisierte Mathematik kann dann gelten, dass sie in ihren 

Konkretisierungen prinzipiell an experimentellen Befunden scheitern kann, dass  

 

„[w]enn durch ein Experiment die erste Nachricht von einem neuen Phänomen beige-

bracht wird, [...] der Mathematiker keinen Augenblick [zögert; K.T.], die herrschende 

Theorie zu modifizieren, so daß sie das neue Faktum assimilieren kann“ (Bachelard E: 

122). 

 

Auf diese Weise sucht Bachelard im experimentellen Scheitern wie auch in der 

gelingenden phänomenotechnischen Realisierung eine Vermittlungsstelle zwi-

schen (mathematisierter) Theorie und Erfahrung, zwischen dem Denken und 

dem Experimentieren, zwischen Rationalismus und Realismus zu bestimmen. 

Gleichwohl priorisiert er dabei die „metaphysische Richtung“, „die vom Ratio-

nalismus zur Erfahrung hin verläuft“ (Bachelard PhN: 21). Diesen Rationalis-

mus, „der die von der Wirklichkeit gelieferten Lehren aufnimmt und sie in Reali-

sierungsprogramme umsetzt“ (Bachelard PhN: 21), benennt er hinsichtlich des 

Anleitens des Experimentierens als angewandten Rationalismus, mit Blick auf 

die Interpretation und Systematisierung experimenteller Resultate als prospekti-

ven Rationalismus (vgl. Bachelard PhN: 21). Dieser prospektiven Rollenzuwei-

sung gemäß gesteht Bachelard der „Mathematik“ – sprich: der mathematischen 

Physik – ein Scheitern angesichts des Auftretens eines unerwarteten experimen-

tellen Resultats ausschließlich insofern zu, dass sie, indem sie die Theorie so-

dann modifiziert, gleichsam nachträglich und kontrafaktisch bekundet, „daß die 

Theorie, ein wenig geschmeidiger gemacht, die Neuigkeit hätte vorhersehen 

müssen“ (Bachelard E: 122) – obwohl sie diese „Neuigkeit“ faktisch nicht vor-

hergesagt gehabt hat. Damit ließe sich dann sagen,  

 

„das Problem [Bachelard meint hier das von der Theorie nunmehr „assimilierte“, unerwar-

tet aufgetretene experimentelle Phänomen; K.T.] sei gut gesehen, einzig deswegen, weil es 

hätte vorhergesehen werden können. Die theoretische Perspektive setzt das experimentelle 

Faktum an den Ort, wo es sein muß. Wenn das Faktum von der Theorie gut assimiliert ist, 

ist man sich über den Ort nicht mehr im unklaren, den es im Denken einnehmen muß. [...] 

Es hat einen rationalistischen Status.“ (Bachelard E: 123; Herv. i.O.) 

 

Diese schlicht absurde Aussage, dass „die“ mathematische Physik in der nach-

träglichen Modifikation der Theorie angesichts des unvorhersehbaren Resultates 

bezeugt, sie hätte dieses eigentlich bereits vorab vorhersehen müssen, erinnert 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 209 

 

 

der Form nach frappierend an Rouse’ These, „what the practice is at present to 

some extent depends on how its future develops“ (Rouse 1996: 137). Ich hatte in 

Kapitel 1.4 gezeigt, dass die Absurdität der Rouse’schen Formulierung seinen 

dilemmatischen philosophischen Voraussetzungen geschuldet ist, nämlich einer-

seits immanenzphilosophisch eine radikale Unbestimmtheit des künftigen Ver-

laufes (wissenschaftlicher) Praktiken hervorheben zu wollen und andererseits ei-

ner konstitutionstheoretischen Konzeption der Identität einer Praktik verhaftet zu 

bleiben. Eine strukturgleich dilemmatisch verfasste Argumentation sehen wir 

hier bei Bachelard: Einerseits muss er aufgrund seines immanenzphilosophi-

schen Anspruches die Erfahrung neuartiger experimenteller Verläufe ermögli-

chen. Das realisierte Phänomen muss also prinzipiell vom theoretisch bestimm-

ten Noumenon verschieden sein können, schließlich visiert Bachelard eine epis-

temologische Alternative zu einem Idealismus – wie auch zu einem Empirismus 

– an. Der von ihm anvisierte Rationalismus soll schließlich nicht nur für neue 

Erfahrungen, sondern auch für das Erschließen neuer Erfahrungsbedingungen of-

fen sein. Er soll nicht auf unrevidierbaren transzendentalen Prinzipien aufbauen, 

sondern seine provisorischen Aprioris stets mit der phänomenotechnischen Er-

fahrung konfrontieren (vgl. Bachelard PhN: 20). Andererseits muss Bachelard 

im Rahmen seiner Argumentation dem vorgängigen noumenalen Denken eine 

erfahrungskonstitutive Rolle zuschreiben, schließlich verortet er in diesem die 

einzige Möglichkeit wissenschaftlicher Erfahrung, die mit den Illusionen der ge-

wöhnlichen Erfahrung bricht (vgl. Bachelard E: 18f.). Damit erhebt Bachelard 

das insbesondere im Zusammenhang der Analyse von Erkenntnishindernissen 

und des innerwissenschaftlichen Theoriewandels als rekonstruktionstheoreti-

sches Analyseinstrument fungierende Konzept des epistemologischen Bruchs 

zum Konstitutionsprinzip wissenschaftlicher Erfahrung. Spiegelbildlich zu  

Rouse, der ein solches Konstitutionsprinzip in objektivistisch verstandenen Prak-

tikensituationen und damit auf der Objektseite sucht, verortet Bachelard dieses 

also auf der Seite des Denkens und damit auf der Subjektseite. Obwohl Bache-

lard also im Unterschied zu Hahn die Vermittlungsfrage als Grundproblem des 

Subjekt-Objekt-Dualismus identifiziert, mündet er mit der Priorisierung des ma-

thematischen Denkens dann in eine ebenso problematische, da dualistische Kon-

zeption, wie wir sie in Auftakt I bei Hahn kennen gelernt haben.  

Bachelard steht dann vor dem Problem, erklären zu müssen, wie sich nun 

dieses noumenale Denken wissenschaftlich auf einen Gegenstand außerhalb des 

Denkens beziehen kann. Wir hatten gesehen, dass Bachelard diese Vermittlung 

der wissenschaftlichen Gegenstände zunächst in den sich gegenständlicher For-

schungsmittel (Messinstrumente, Experimentierapparate, Reagenzien etc.) bedie-

nenden Phänomenotechniken zu bestimmen sucht. Nun spricht Bachelard aller-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

dings nicht von der Vermittlung von wissenschaftlichen Gegenständen im Tun, 

sondern von instrumentierten Phänomenen (Bachelard RA: 2), von Produkten 

einer Technik (Bachelard PhN: 68), von der Produktion von Phänomenen  

(Bachelard E: 75) oder von der Konstruktion des Realen (Bachelard E: 38). Ent-

gegen dem Ausdruck Vermittlung, der darauf abhebt, aktive und passive Mo-

mente als Verhältnisbestimmungen am Tun zu denken, die sich erst im Ausgang 

des Vollzugs reflektieren lassen und keine vorgängigen Subjekt- und Objektstel-

len als Träger postuliert, liegt all den Formulierungen Bachelards eine vorgängi-

ge Bestimmung der Objektseite als passiv zu Grunde: Das (Techno-)Phänomen 

benennt er als instrumentiert, produziert, konstruiert etc. Das vermittelte Phäno-

men gilt ihm als „Gegenstand einer Phänomenotechnik“ (Bachelard E: 123) und 

als Produkt der Instrumente (NWG: 133). Vermittelt wird die Gegenstandsseite 

also durch Instrumente, die er allerdings ihrerseits als „reifizierte Theoreme“ 

(Bachelard E: 20) oder „materialisierte Theorien“ (Bachelard NWG: 18) be-

stimmt. Aktivität bleibt dann der Subjektseite vorbehalten. Gleichsam magisch 

transzendiert das Subjekt also die Grenzen des Denkens hin zur Welt, indem es 

im Instrument Theorien materialisiert (vgl. Brühmann 1980: 125). Die instru-

mentell induzierten Phänomene im Experiment zeigen dann „allenthalben die 

Prägemale der Theorie“ (Bachelard NWG: 18).  

Die Naturseite ist also ausschließlich in Form von experimentaltechnisch er-

zeugten Effekten erfahrbar – dagegen ist prinzipiell nichts einzuwenden. Aller-

dings kann Bachelard diese Effekte ausschließlich als Phänomene in den Blick 

nehmen und das muss für ihn heißen: als Phänomene für Subjekte nach Maßgabe 

ihrer theoretischen Konzepte vermittelt über ihrerseits gleichsam ins Materiale 

transzendierte Theorien in Form von Instrumenten. Das heißt dann aber auch als 

Phänomene von Noumena, die er im Unterschied zu Kant nicht als die bloß 

denkbaren, als solche prinzipiell nicht erfahrbaren Dinge an sich in der Welt als 

Ursache der Erscheinung bestimmt, sondern als theoretische Setzungen auf der 

Suche nach Erfahrungsgegenständen. Indem Bachelard die erfahrbare Naturseite 

damit ausschließlich im Ausgang von theoretischen Setzungen in den Blick 

nehmen kann, kommt er in große Schwierigkeiten, das Verhältnis zwischen kon-

zeptuellem Denken, gegenständlichen Forschungsmitteln und einer Naturseite 

außerhalb des Denkens zu bestimmen. So ist dann „[d]as wissenschaftliche Phä-

nomen [...] in Wirklichkeit vorgestellt, es vereinigt in sich einen Komplex von 

Beobachtungen, die sich in der Natur in dieser Weise nicht antreffen lassen“ 

(Bachelard PhN: 91). Deshalb sei es „die Aufgabe des Physikers [...], das Phäno-

men so weit zu reinigen, daß er das organische Noumenon darin wiederfindet“ 

(Bachelard NWG: 11), um auf diese Weise „eine Welt nach dem Bilde der Ver-

nunft zu konstruieren“ (Bachelard NWG: 18f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 211 

 

 

Bachelard folgert daraus, dass das, „was der Mensch in einer wissenschaftli-

chen Technik macht [... ; Auslassung im Orig. der Ausgabe; K.T.] in der Natur 

nicht existiert und noch nicht einmal eine natürliche Folge natürlicher Phäno-

mene ist“ (Bachelard E: 20). In der philosophischen Reflexion auf diesen phäno-

menotechnischen Charakter des wissenschaftlichen Tuns werde deshalb „die Na-

tur unter das Zeichen des aktiven Menschen gestellt, des Menschen, der seine 

Technik in die Natur einschreibt“ (Bachelard E: 154). Weil die Naturwissen-

schaftlerin mithilfe ihrer experimentaltechnischen Apparate die zuvor noumenal 

bestimmte Ordnung in „die Natur“ einschreibt, solle gelten: „Die Welt der wis-

senschaftlichen Phänomene ist gleichbedeutend mit unserer intellektualisierten 

Vorstellung.“ (Bachelard PhN: 129) 

Bachelard bestimmt also das phänomenotechnische Tun idealistisch als Ab-

bildrelation,
27

 so dass die experimentellen Resultate in ihrer Konstruiertheit und 

Produziertheit als bloße (mitunter defizitäre) Abbilder des noumenalen Denkens 

erscheinen. „Die Natur“ gerät dann zum Unerkennbaren jenseits des Denkens, 

der Gegenstandsbereich der Naturwissenschaft wird sogar zur voluntaristischen 

Konstruktion, so dass man „ohne Bedenken von einer Schöpfung der Erschei-

nungen durch den Menschen sprechen“ (Bachelard BWG: 358) könne. Wenn 

Bachelard also in dieser Weise dasjenige, was sich im Experiment zeigt, ein-

seitig als vom Subjekt konstituiertes Phänomen bestimmt, dann kann er am ex-

perimentellen Resultat keine Unterscheidung von technischer Instruktion und 

„natürlichen“ Effekten, von technischen Bedingungen und ausgelösten kausalen 

Wirkungen als in der Reflexion auf den Vollzug gewonnene Bestimmungen tref-

fen. So bringt Brühmann auf den Punkt, dass Bachelard, indem er diese Unter-

scheidung nicht treffen kann, der Illusion unterliege, „‚die menschliche Praxis‘ 

[schaffe; K.T.] mit ihren technischen Anordnungen nicht nur die Bedingungen 

für die Erkennbarkeit kausaler Beziehungen, sondern diese selbst“ (Brühmann 

1980: 206). Wie wir gesehen haben, setzt Bachelard an den Ausgang dieser 

„Schöpfung“ der experimentaltechnischen Phänomene die mathematisch geleite-

te noumenale Planung, in seinen Worten, einen  

 

„poetischen, den schöpferischen, [...] realitätsschaffenden Impuls der Mathematiker: Ganz 

plötzlich, in einer offenbarungsgleichen Wendung, formen die verknüpften Silben ein 

Wort, ein wirkliches Wort, das zur Vernunft spricht und auf etwas in der Realität ver-

weist.“ (Bachelard NWG: 35) 

 

                                                           

27  In dieser Richtung formuliert Vadée (1979) einen Idealismusvorwurf an Bachelard.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Auch wenn Bachelard die phänomenotechnische Wirklichkeit als technische 

Einschreibung in die Natur oder als Konstruktion versteht, so muss er doch vo-

raussetzen, dass sich ein solcher mathematisch-noumenaler „Schöpfungsplan“ 

experimentaltechnisch realisieren lässt, dass er technisch konstruierbar ist, dass 

also die materialen Bedingungen des Konstruktionsmaterials seine Verwirkli-

chung ermöglichen. Diese Naturseite der Indisponibilität materialer Bedingun-

gen, die die Überlegungen zur Phänomenotechnik einstmals anvisieren mussten, 

blendet Bachelard schlussendlich zugunsten einer Idee freier Schöpfung aus. Die 

„wissenschaftliche Wirklichkeit“ (Bachelard NWG: 11) als material-gegenständ-

liche, soziale und theoretische Verhältnisse des wirklichen Tuns von Wissen-

schaftlerInnen, von der die Überlegungen Bachelards ihren motivatorischen 

Ausgang nahmen, stilisiert er nunmehr zum Abbild einer theoretischen Möglich-

keit. Geradezu platonistisch muss er dazu eine Strukturgleichheit von mathema-

tisch Denkmöglichem und naturwissenschaftlich-experimentaltechnisch Hervor-

gebrachtem voraussetzen, wobei ersteres ihm als Urbild des letzteren gilt: „Was 

nach dem Urteil des Mathematikers sein könnte, kann stets auch vom Physiker 

realisiert werden. Das Mögliche und das Seiende sind homogen.“ (Bachelard 

NWG: 60)
28

 

Im Unterschied zum klassischen Rationalismus cartesianischer Prägung kann 

Bachelard freilich angesichts der Herausbildung der nachklassischen Mathema-

tik und damit der Verfügbarkeit zahlreicher mathematischer Kalküle nicht von 

einer eineindeutigen Relation von mathematischer Möglichkeit und physikali-

scher Wirklichkeit ausgehen. Da auf mathematischer Seite nunmehr verschiede-

ne alternative Kalküle vorliegen, gehört die Auswahl und Spezifizierung einer 

geeigneten Mathematik – beispielsweise der Riemann’schen Geometrie in der 

Formulierung der allgemeinen Relativitätstheorie – zweifelsohne zur Aufgabe 

der mathematischen Physik. Statt allerdings sich hier aufdrängende Reflexionen 

über den Mittelcharakter mathematischer Darstellungsmittel anzustellen, brechen 

Bachelards Überlegungen zur Rolle der Mathematik für die Physik mit der Pro-

klamation eines mathematischen Voluntarismus ab: „Das gesamte Projekt der 

wissenschaftlichen Erkenntnis der Wirklichkeit wird durch die Entscheidung für 

eine Mathematik als Ausgangspunkt bestimmt.“ (Bachelard NWG: 44)  

Dass Bachelard hier die voluntaristische Entscheidung für eine Mathematik 

als konstitutiven Ausgangspunkt des wissenschaftlichen Erkenntnisprozesses 

                                                           

28  Damit reproduziert Bachelard freilich die Passgenauigkeitsvoraussetzung der klassi-

schen Erkenntnistheorie von Natur (Wirklichkeit) und Denken (Möglichkeit), die 

Plessner angesichts der Anschaulichkeitsproblematik als metaphysisch identifizierte 

(Plessner 1985: 58). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 213 

 

 

setzt, ergibt sich freilich als logische Konsequenz aus dem Bild der freien Schöp-

fung der wissenschaftlichen Wirklichkeit einerseits, die als Schöpfungsakt eine 

Wahlentscheidung voraussetzt, und seiner realitätsstiftend verstandenen Urbild-

theorie der Mathematik andererseits.
29

 Nimmt man diese Argumentation ernst, 

dann würde, entgegen seinen insbesondere auch auf die experimentaltechnischen 

Mittel des phänomenotechnischen Realisierens abzielenden Überlegungen zur 

regionalen Problematik, eine epistemische Region nunmehr einzig und allein 

durch die Wahl für ein mathematisches Kalkül bestimmt. Während Rouse also 

im Rahmen seiner Praktikenbestimmung epistemische Räume auf ein objektivis-

tisches Konstitutionsprinzip zurückführt, erfordert Bachelards Formbestimmung 

der Phänomenotechnik letztlich, diese auf ein subjektivistisches Konstitutions-

prinzip zurückzuführen.  

Diesem Schöpfungsmythos des Gegenstandsbereichs der Naturwissenschaf-

ten entsprechend, kann Bachelard Kausalität nurmehr als Moment eines wohl-

begründeten intentionalen (phänomenotechnischen Schöpfungs-)Aktes in den 

Blick nehmen. Die Objektivität einer kausalen Beziehung wird dann durch die 

intersubjektive Überzeugungskraft der intentionalen Gründe bestimmt:  

 

„Ein Phänomen verstehen bedeutet schon, es einer Art von Potentialität meines verur-

sachenden Ichs zu unterwerfen, meines auslösenden Ichs, meines Ichs, das (des Sieges si-

cher) mit jedem anderem Subjekt diskutiert, welches sich weigert, die Kausalität des Phä-

nomens zu verstehen, die mein Ich bereits erkannt hat.“ (Bachelard E: 167; Herv. i.O.) 

 

Vor diesem Hintergrund wundert es kaum noch, dass Bachelard nun nicht etwa 

(auch) gegenständliche Forschungsmittel, sondern Vorstellungen als „das natür-

lichste Zwischenstück zur Bestimmung der Beziehung zwischen Noumenon und 

Phänomen“ (Bachelard PhN: 91) ansieht. Entgegen der eigentlichen Ambition, 

eine Vermittlungsperspektive zwischen Subjektivismus und Objektivismus zu 

entwickeln und entgegen der rekurrenten Bestimmung der Erkenntnishindernisse 

sowie epistemologischer Brüche muss er nunmehr den epistemologischen Bruch 

zum Konstitutionsprinzip des wissenschaftlichen Subjekts stilisieren. Erkennt-

nishemmende Formationen von Vorstellungen – thematisiert als Erkenntnishin-

dernisse – und die Herausbildung mathematisch rationalisierter Begründungen 

wissenschaftlicher Theoriezusammenhänge – angesprochen als Bildung eines 

                                                           

29  Dieser konstitutionstheoretische Duktus durchzieht insbesondere die kleine Schrift 

L’expérience de l’espace dans la physique contemporaine (EE), in der er mathema-

tische Raumkonzepte als Ausgangspunkt physikalischer Erfahrung in den Blick 

nimmt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

neuen wissenschaftlichen Geistes – sind dann die beiden unhintergehbaren, sich 

wechselseitig ausschließenden Seiten am Subjekt (vgl. Bachelard PhN: 65), die 

über die (Nicht-)Wissenschaftlichkeit eines Erkenntnisprozesses entscheiden. 

„[D]ie Trägheitsursachen [...], die wir Erkenntnishindernisse nennen“ erscheinen 

dann zwar „im Erkenntnisakt selbst, in seinem Innersten“ (Bachelard BWG: 46), 

sie treten also erst im Vollzug zu Tage. Die Quelle ihres Erscheinens sucht  

Bachelard allerdings im an den Anfang des Erkenntnisaktes gesetzten Subjekt 

und verortet sie im Unbewussten: Folglich gilt ihm dann „wissenschaftliche Ab-

straktion [...] [als] die Heilung des Unbewußten“ (Bachelard PsF: 104). Bereits 

in Der Neue wissenschaftliche Geist treten mit der Bestimmung der Rolle der 

Mathematik als Verdrängung der Anschauung und Sublimierung von Erfahrung 

(Bachelard NWG: 36) in diesem Sinne erstmals psychoanalytische Termini in 

den epistemologischen Texten Bachelards auf,
30

 und zwar um „das Andere“ der 

Wissenschaften zu bestimmen. Konsequenterweise kulminiert dies dann in sei-

nen Bemühungen, Erkenntnishindernisse als psychisch bedingt und als „psycho-

analytisch“ erschließbar darzustellen (vgl. insb. Bachelard BWG: 54).
31

 

                                                           

30  Diesen Befund setzt Brühmann systematisch in Bezug zum Bild des schöpferischen 

wissenschaftlichen Subjekts (vgl. Brühmann 1980: 120f.).  

31  In diesem Sinne einschlägig lautet der Untertitel von Die Bildung des wissenschaftli-

chen Geistes (BWG) „Beitrag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis“.  

 Wenn Bachelard auf „eine“ Psychoanalyse rekurriert, dann ordnet er sich nicht ein-

deutig der Freud’schen oder der Jung’schen Strömung zu, vielmehr eignet er sich von 

beiden Begriffe an, verändert allerdings deren Bedeutungen durchaus. Betrachtet man 

lediglich die Textreferenzen in Bachelards Schriften, so scheint er sich intensiver mit 

dem Ansatz von Carl Gustav Jung als demjenigen von Sigmund Freud auseinanderge-

setzt zu haben (siehe ausführlich zu Bachelards Rezeption und Konzeption der Psy-

choanalyse: Chimisso 2001: 181-190, 201-217). Jenseits jedweder Schulenbildungen 

deutet Mary Tiles Bachelards psychoanalytischen Ansatz als Analyse der verschiede-

nen Bestandteile der Bedeutung eines Wortes (vgl. Tiles 1984: 160).  

 Nicht zuletzt wegen seines Rückgriffes auf psychoanalytische Terminologie wurde 

gegen Bachelards Epistemologie vielfach ein Psychologismusvorwurf erhoben (vgl. 

einschlägig Lecourt 1975a). Dieser Vorwurf läuft darauf hinaus, dass Bachelard „nur 

deshalb die Notwendigkeit der ‚epistemologischen Hindernisse‘ denken [könne], weil 

er sich von der menschlichen Seele eine ganz bestimmte Vorstellung macht, denn in 

ihr ist die eingebildete Beziehung verwurzelt, und zwar im eingebildeten der Bilder, 

die der Phantasie entspringen“ (Lecourt 1975a: 29). Lecourt bemängelt insbesondere, 

dass Bachelard aufgrund des mit dem Psychologismus erfolgenden dogmatischen Ab-

bruchs die gesellschaftlichen Formationsbedingungen der Erkenntnishindernisse aus-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 215 

 

 

Bachelards forschungsethische Forderung an die WissenschaftlerInnen, sich 

einer psychoanalytischen Katharsis zu unterziehen (vgl. Bachelard BWG: 53), 

um die unbewussten Vorstellungsbestände „auszumerzen“,32 wurzelt dann eben-

so in diesem Subjektivismus wie sein pädagogischer Appell an den naturwissen-

schaftlichen Schulunterricht, in gleichsam heilender Absicht an den – als psy-

chisch bedingt gesetzten – Erkenntnishindernissen der SchülerInnen anzusetzen 

(vgl. Bachelard BWG: 338ff.). Die psychischen Mechanismen des Unbewussten 

stilisiert er sodann gleichsam zur „Natur in uns“.33 Offensichtlich steht diese An-

nahme einer unveränderlichen inneren Natur im Widerspruch zur mit dem 

Schöpfungsmythos einhergehenden Konstruktion jeglicher (äußeren) Natur. 

Freilich visierten Bachelards Überlegungen eingangs einen solchen Subjekti-

vismus nicht an, sondern suchten jedweder transzendenten Bestimmung der Sub-

jektseite eine praxis-immanente Perspektive entgegenzusetzen, der gemäß die 

Stelle des Erkenntnissubjekts sich im Erkenntnisvollzug (re-)formiert: „Eine 

Entdeckung auf der objektiven Seite bedeutet unmittelbar eine Korrektur auf der 

subjektiven. Wenn das Objekt mich lehrt, verändert es mich.“ (Bachelard BWG: 

357) Gegen eine transzendentalphilosophische Erkenntnistheorie bedeutet dies, 

                                                           

dass Bachelard aufgrund des mit dem Psychologismus erfolgenden dogmatischen Ab-

bruchs die gesellschaftlichen Formationsbedingungen der Erkenntnishindernisse aus-

blenden müsse, ja konzeptuell nicht begreifen könne (vgl. Lecourt 1975a: 25). Diese 

Leerstelle zu bearbeiten, stellt einen der Ausgangspunkte von Althusser dar. 

32  Vgl. zur Interpretation des epistemologischen Bruchs als forschungsethische Forde-

rung auch folgende drastische Textstelle: „Der wissenschaftliche Geist kann sich nur 

konstituieren, wenn er den nicht wissenschaftlichen Geist ausrottet. Der Wissenschaft-

ler vertraut hier allzu oft auf eine Pädagogik der einzelnen Schritte, während der wis-

senschaftliche Geist doch eigentlich auf eine totale Reform des Subjekts zielen sollte. 

Jeder wirkliche Fortschritt im wissenschaftlichen Denken verlangt eine Konversion. 

Die Fortschritte des zeitgenössischen wissenschaftlichen Denkens haben Wandlungen 

direkt in den Prinzipien der Erkenntnis bedingt.“ (Bachelard PhN: 22f.) Vgl. auch die 

programmatische Kapitelüberschrift „La surveillance intellectuelle de soi“ (Bachelard 

RA: 65-81) und seine dortigen Ausführungen. 

 In konstruktiver Weise knüpft Wulz an die ethische Dimension der Epistemologie  

Bachelards an (vgl. Wulz 2010: 10f., 86f., 177-195. Siehe zu kritischen Auseinander-

setzungen hingegen: Brühmann 1980: 190ff.; Serres 1974: 73ff. 

33  Vgl.: „[D]er wissenschaftliche Geist muss sich gegen die Natur bilden, gegen das, was 

in uns und außerhalb unserer selbst Anstoß und Weisung der Natur ist, gegen die Ver-

einnahmung durch die Natur, gegen die bunten und vielgestaltigen Tatsachen.“  

(Bachelard BWG: 58) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

des Subjektivismus preisgegebene Immanenzperspektive hätte es erfordert, in 

der Reflexion auf Erkenntnisvollzüge an der Objektseite eine Wirkmächtigkeit 

zu bestimmen, die sie nicht auf das bloße Resultat subjektiver Konstitutionsleis-

tungen reduziert. Und so ist sich Bachelard des absoluten Subjektivismus seiner 

Noumenologie keineswegs sicher, wenn er die Phänomenotechnik dann doch 

wieder als Verstärkung desjenigen, „was hinter dem Erscheinenden durch-

scheint“ (Bachelard NWG: 18) bestimmt. 

 

 

2.6 Zur Poetik des Raumes 

 

Bachelard widmet sich ab den 1940er Jahren neben epistemologischen Studien 

zunehmend Untersuchungen zur Einbildungskraft (franz. imagination), Träume-

rei und Poetik. Wenn Bachelard Vorstellungen als „das natürlichste Zwischen-

stück zur Bestimmung der Beziehung zwischen Noumenon und Phänomen“  

(Bachelard PhN: 91) identifizierte, dann ist es freilich nur konsequent, sich der 

Einbildungskraft als demjenigen Vermögen, dem Vorstellungen entspringen, zu-

zuwenden. So setzt seine Hinwendung zu den Erzeugnissen poetischer Tätigkei-

ten zunächst an dem anderen der wissenschaftlichen Erkenntnis, nämlich den 

Erkenntnishindernissen an, bildet sich aber sehr bald zu einem eigenständigen 

philosophischen Forschungsinteresse Bachelards heraus, welches schließlich das 

Sujet beinahe der Hälfte seiner Monographien darstellt. In diesem Sinne durch-

aus im Einklang mit der klassischen Erkenntnistheorie suchte er also in seinen 

epistemologischen Studien zunächst, Wissen nach Maßgabe wissenschaftlichen 

Wissens zu bestimmen. In der Durchführung dieses Projekts bemerkt Bachelard 

allerdings insbesondere in seiner Beschäftigung mit historisch überkommenen 

wissenschaftlichen Wissensansprüchen, dass Wissen (im Sinne von connais-

sance) nicht in wissenschaftlichem Wissen aufgeht, sondern sich in bestimmter 

Hinsicht auch in alltagsweltlichen Kontexten reproduziert. Bestimmte er alltags-

weltliche Vorstellungen zunächst lediglich negativ als Hindernis wissenschaftli-

cher Erkenntnis, verlagert sich alsbald sein Interesse dahin, eine Logik dieses 

Alltagsweltlichen zu erschließen, welche er in der Tätigkeit der Einbildungskraft 

zu finden sucht.
34

 In Fortführung seines Projektes, die Erkenntnishindernisse als 

                                                           

34  So spricht Bachelard bereits in der 1943 erschienenen Schrift L’Air et le songes (AS) 

von der Vorgängigkeit poetischen Wissens vor der wissenschaftlichen Erkenntnis. 

Wohlgemerkt ist dabei explizit die Rede von poetischem Wissen (connaissance poé-

tique): „ La connaissance poétique du monde précède, comme il convient, la connais-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 217 

 

 

Archetypen des Unbewussten zu bestimmen, erwägt Bachelard zunächst, die 

Einbildungskraft mithilfe psychoanalytischer methodologischer Anleihen zu er-

gründen. Durchaus ernüchtert gesteht er allerdings am Ende seiner Studie zur 

Psychoanalyse des Feuers (PsF) ein, „daß die Einbildungskraft den Bestimmun-

gen der Psychologie – mit Einschluß der Psychoanalyse – entgeht und ein au-

tochthones Reich konstituiert“ (Bachelard PsF: 168).  

Im Anschluss an dieses – durchaus auch auf das Scheitern der konstitutions-

theoretischen Tendenzen seiner Theorie der Erkenntnishindernisse beziehbare – 

Eingeständnis sucht Bachelard in den späteren Schriften eine poetologische Re-

flexionsmethode zu entwickeln, die er „phänomenologisch“ nennt. Diese „Phä-

nomenologie der Einbildungskraft“ (Bachelard PE: 9) folgt nun gerade nicht der 

Programmatik einer Philosophie als strenger Wissenschaft des frühen Husserls 

(2009 [1911]), gegen welche Bachelard in den epistemologischen Schriften an-

dauernd polemisierte. Während die Husserl’sche Phänomenologie – vor der Ein-

führung der Lebensweltkonzeption in der Krisisschrift (1996 [1936]) – metho-

disch und begrifflich eine Reduktion von Wissen auf wissenschaftliches Wissen 

vollzieht, sucht die Phänomenologie des späteren Bachelards demgegenüber, ei-

ne dem Wissenschaftlichen jenseitige Wissensform im künstlerischen Tun zu er-

schließen. So bekundet Bachelard, Jan Hendrik van den Berg zitierend:  

 

„‚Die Dichter und Maler sind geborene Phänomenologen.‘ Und wenn er [van den Berg; 

K.T.] die Bemerkung macht, daß die Dinge zu uns ‚sprechen‘ und wir infolgedessen, 

wenn wir dieser Sprache vollen Wert beimessen, einen Kontakt mit den Dingen haben, 

fügt Van den Berg hinzu: ‚Wir leben beständig eine Lösung der Probleme, die für das 

Denken hoffnungslos unlösbar sind.‘“ (Bachelard PE: 18f.; Herv. i.O.) 

 

Offenbar ahnt Bachelard also, dass die Frage nach der Subjekt-Objekt-Vermitt-

lung gerade nicht einseitig von der Subjektseite ausgehend zu lösen ist, dass sie 

also nicht zureichend als (reines) „Denken auf der Suche nach dem Objekt“  

(Bachelard BWG: 159) oder als „Objektivation eines Gedankens, auf der Suche 

nach dem Realen“ (Bachelard E: 37) in Angriff genommen werden kann. Denn 

insbesondere im künstlerischen Tun erfolgen immer schon Subjekt-Objekt-Ver-

                                                           

sance raisonnable des objets. Le monde est beau avant d’être vrai. Le monde est admi-

ré avant d’être vérifié. Toute primitivité est onirisme pur.“ (Bachelard AS: 193)  

 Vgl. ganz ähnlich dazu auch: „Man kann nur erforschen, was man vorher geträumt 

hat. Die Wissenschaft entwickelt sich viel eher auf einer Träumerei als auf einer Er-

fahrung, und es bedarf sehr vieler Erfahrungen, um die Nebel eines Traumes zu zer-

streuen.“ (vgl. Bachelard PsF: 41f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

mittlungen. In der gestaltenden Tätigkeit am künstlerischen Gegenstand erfolgt 

notwendig bereits eine Gegenstandserfahrung, welche jegliche transzendenzphi-

losophischen Bestimmungen, die vom vermittelnden Tun absehen, nicht erfassen 

können. Der das künstlerische Tun auszeichnende gestalterische Aspekt schließt 

also (immanent) eine Reflexion der Gegenstandserfahrung ein. Genau deshalb 

gelten Bachelard – mit van den Berg – die KünstlerInnen als „geborene Phäno-

menologen“. Und so zeichnet sich in Bachelards Hinwendung zur Poetik ein er-

neuter Versuch ab, eine Reflexionsperspektive im Ausgang der vollzugsimma-

nenten Reflexion einzunehmen. Gleichwohl kündigen sich diese Überlegungen 

eher als Ahnung denn als systematischer philosophischer Ausgangspunkt an, 

denn Bachelard bestimmt wohlgemerkt die Vermittlungsleistung nicht als ein 

„Tun“, sondern gleichsam naturalisierend als „Leben“. Insofern ziehe ich diese 

poetologische Überlegungen Bachelards als Schritt auf dem Weg zu einer philo-

sophischen Perspektive heran, die ihren Ausgang in der immanenten Reflexion 

von Vollzügen nimmt. Meine kritische Auseinandersetzung mit der Argumen-

tation, die Bachelard ausgehend von jenem vermittlungstheoretischen Leit-

gedanken entwickelt, dient dann dazu, Kipppunkte einer Perspektive zu identifi-

zieren, die den Vermittlungsakt nicht konsequent als Tätigkeitsvollzug begreift. 

Dieser Ahnung folgend, liest sich seine im Jahr 1957 erschienene Schrift Po-

etik des Raumes (PEfr; deutschsprachige Übersetzung: PE) eher wie eine Doku-

mentation einer Lektürepraxis (vgl. Wulz 2010: 76), nämlich des Vollzugs der 

Aneignung dichterischer Erzeugnisse, denn als geleitet von einer ausgearbeiteten 

literaturkritischen Methode. Bachelard kann dabei das immanenzphilosophisch 

motivierte Projekt zugeschrieben werden, in der Schilderung seiner Rezeptions-

erlebnisse eine transsubjektiv kommunizierbare Form ästhetischer Erfahrung zu 

suchen und damit die vollzugsimmanente Reflexion der Lektüre dichterischer 

Bilder zu einer höherstufigen Reflexion des Vollzugsmodus der poetischen Er-

fahrung zu transzendieren. Führte er epistemische Regionen letztlich idealistisch 

auf die Auswahl eines mathematischen Kalküls zurück, so ist die Poetik des 

Raumes demgegenüber um eine Reflexionsperspektive auf Vollzüge einer ge-

meinsam geteilten Räumlichkeitserfahrung bemüht. Dies ist auch als Versuch zu 

verstehen, die poetische Erfahrung als spezifische Wissensform – als Gegen-

standsaneignung – zu bestimmen. Im Rahmen seiner phänomenologischen 

Herangehensweise nehmen Bachelards Ausführungen allerdings – und das ist 

durchaus methodisch konsequent – bisweilen ihrerseits poetische, mitunter kaum 

mehr luzide Formen an. Umso schwieriger gestaltet es sich deshalb, einen syste-

matischen Zugang zu seinen poetologischen Überlegungen zu finden und sie in 

Bezug zu seinem epistemologischen Ansatz zu setzen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 219 

 

 

So wurde der Kontrast zwischen seinem Beharren auf der asketisch katharti-

schen Rationalität der Wissenschaften und seiner träumerischen Aneignung 

dichterischer Imagination in der Rezeption des Öfteren hervorgehoben und häu-

fig als Bruch innerhalb des Gesamtwerkes Bachelards ausgedeutet (vgl. exem-

plarisch für viele Kopper 1980; Lepenies 1987: 21f.; Lefebvre 1987: 634; Rötzer 

1988: 123f.). Zumeist wird die These eines solchen thematisch bedingten Bruchs 

dann mit einer objektstufigen Verschiedenheit der Reflexionsgegenstände Poetik 

und Wissenschaft begründet.
35

 Dies setzt aber ein faktives Verständnis der Ver-

schiedenheit von wissenschaftlichem und poetischem Tun voraus, aus dem her-

aus die Frage nach dem Verhältnis beider Überlegungsrichtungen kaum mehr 

gestellt werden kann. Demgegenüber arbeite ich im Folgenden Bachelards Hin-

wendung zur Poetologie als Fortführung der Suche nach einer formtheoretischen 

Bestimmung der Unterschiede zwischen Wissenschaftlichem und Poetischem in 

der Reflexion auf Tätigkeitsvollzüge heraus. Obgleich nicht als notwendige 

Konsequenz, so suggeriert die Annahme eines thematischen Bruchs überdies ei-

ne interne Stimmigkeit der epistemologischen einerseits und der poetologischen 

Schriften andererseits. Dementgegen hat sich in den vorangehenden Abschnitten 

gezeigt, dass Bachelards epistemologische Schriften keineswegs intern homogen 

sind: Der immanenzphilosophisch motivierten rekurrenten Wissenschaftshisto-

riographie steht eine noumenal konstitutionstheoretische Konzeption der Phäno-

menotechnik gegenüber. Zudem gelingt es Bachelard nicht, die entscheidende 

Rolle des experimentellen Scheiterns am Untersuchungsmaterial, welche er wie-

derholt betont, in seine Konzeption der Phänomenotechnik zu integrieren. Ange-

sichts dessen führt Brühmann die Polarität zwischen der Rekurrenzperspektive 

und der konstitutionstheoretischen Noumenologie auf ein Ineinandergreifen 

zweier Diskurse innerhalb der Bachelard’schen Überlegungen zurück: Einer re-

kurrenzepistemologischen Theorie der Geschichte der Wissenschaften und einer 

konstitutionstheoretischen Erkenntnisanthropologie (vgl. Brühmann 1980, insb. 

169-208). Letzerer Diskurs beruhe auf einer idealistischen Philosophie des krea-

tiv-schöpferischen Subjekts (vgl. Brühmann 1980: 211), welche auch die poeto-

logischen Schriften Bachelards durchziehe.
36

 Mit seiner Rekonstruktion der bei-

                                                           

35  Auf die Annahme eines Bruchs lassen sich mithin so verschiedene Einschätzungen zu-

rückführen wie, die epistemologischen und die poetologischen Schriften verhielten 

sich komplementär zueinander einerseits (vgl. Rötzer 1988: 123f.) oder aber sie 

drückten andererseits eine in sich gedoppelte Lehre aus, der kein gemeinsames Prinzip 

zugrunde läge (vgl. Kopper 1980: 1969).  

36  Mit der Unterscheidung zweier Diskurse innerhalb der Schriften Bachelards wendet 

sich Brühmann sowohl gegen die These des thematischen Bruchs wie auch gegen die 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

den Diskursstränge schließt sich allerdings auch Brühmann der These eines 

Bruchs innerhalb der Philosophie Bachelards an. Auch wenn er die Bruchlinie 

nicht thematisch, sondern systematisch bestimmt, so erlaubt die Annahme eines 

solchen Bruches es letztlich nicht, Bezüge zwischen den divergierenden Überle-

gungen Bachelards herzustellen.  

Demgegenüber ist meine im Folgenden exemplarisch an der Poetik des 

Raumes (PE) entwickelte Rekonstruktion der Poetologie Bachelards von der 

These geleitet, dass er dort das bereits in den epistemologischen Schriften for-

mulierte Problem der Subjekt-Objekt-Vermittlung erneut aufgreift und an einem 

von der wissenschaftlichen Erkenntnis verschiedenen Gegenstandsbezug, näm-

lich der Produktion und Rezeption sprachlicher Bilder, einem neuen Lösungs-

versuch unterzieht. So ist es ihm im Rahmen seiner noumenal-konstitutionstheo-

retischen Konzeption der Phänomenotechnik nicht gelungen, die Wirkmächtig-

keit der Gegenstandsseite zu integrieren, welche er allerdings wiederkehrend an-

deutet. Meine These lautet deshalb, dass Bachelard, wenn er in der Poetik des 

Raumes phänomenologisch die ästhetischen Wirkungen dichterischer Raum-

bilder untersucht, er just jenes Problem der Wirkmächtigkeit der Gegenstands-

seite aufgreift.
37

 Dies dient ihm dann zugleich als Kontrastfolie zur Bestimmung 

der spezifischen Form wissenschaftlicher Gegenstandserfahrung.  

                                                           

Unterstellung eines (einzigen) dem gesamten Korpus der Bachelard’schen Schriften 

zugrunde liegenden identitätsstiftenden Prinzips (vgl. Brühmann 1980: 211f.). Letzte-

re Position vertritt insbesondere Vadée (1979), seinerseits Verfechter eines leninis-

tischen Widerspiegelungsmaterialismus (vgl. Vadée 1979: 132), der von der Vorgän-

gigkeit der Objektseite vor dem Erkenntnisprozess ausgeht (vgl. Vadée 1979: 174). So 

führt Vadée das Gesamtwerk Bachelards fundamentalkritisch auf eine idealistische 

Metaphysik des schöpferischen Subjekts zurück. Er knüpft damit an die Diagnose 

Jean Hyppolites an, in einer „philosophie de la créativité humaine“ (Hyppolite 1954: 

86) den gemeinsamen Kern der poetologischen und epistemologischen Schriften  

Bachelards zu sehen. Hyppolite verbindet mit dieser Diagnose allerdings nicht den 

Idealismusvorwurf Vadées. Obwohl der Position, von der ausgehend Vadée argumen-

tiert, als objektivistischer Vereinseitigung durchaus skeptisch zu begegnen ist, so ar-

beitet er vor der Folie des Idealismusvorwurfs durchaus konzise Kontinuitäten zwi-

schen Bachelards noumenal-schöpferischer Konzeption der Phänomenotechnik und 

seiner Hinwendung zu Erzeugnissen dichterischer Tätigkeit heraus. Allerdings verliert 

er dabei die Brüchigkeiten innerhalb der Überlegungen Bachelards aus dem Blick, die 

Brühmann mit der Rückführung auf zwei Diskursstränge aufzeigt.  

37  Wenn Brühmann feststellt, „[d]ie phänomenologischen Entwürfe sind ein letzter Ver-

such, jenem ‚Objekt der literarischen Imagination‘ einen epistemologischen Raum zu 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 221 

 

 

Sollte, wie wir gesehen haben, das wissenschaftliche Subjekt sich einer psy-

choanalytischen Katharsis (vgl. Bachelard BWG: 53) unterziehen, um jegliche 

unbewussten Einflüsse auf die noumenale Gegenstandskonstitution zu blockie-

ren, soll spiegelbildlich dazu das poetisch träumende Subjekt jedwede wissen-

schaftlichen Wissensbestände ausklammern (vgl. Bachelard PE: 22), um sich 

dem dichterischen Bild hingeben zu können. Die Träumerei, die Bachelard vom 

Träumen im Schlaf unterschieden wissen möchte,
38

 versteht er dabei als Modus 

der Aktivität der Seele, der sich durch die Hingabe an dichterische Bilder be-

stimmt. Anders als der Nachttraum verbleibt die Träumerei der gegenständlichen 

Welt zugewandt und hebt somit mit Gegenstandserfahrungen an.
39

 Bereits hier 

                                                           

reservieren, der vor dem Zugriff einer Philosophie des Subjekts geschützt ist“ (Brüh-

mann 1980: 219), dann geht seine Beurteilung durchaus in eine ähnliche Richtung. So 

betont Brühmann ebenso, dass Bachelards Hinwendung zu einer Phänomenologie der 

poetischen Einbildungskraft einer Einsicht in die Unzulänglichkeit seiner vorherigen 

subjektivistischen Überlegungen geschuldet zu sein scheint. Während Brühmann diese 

Einsicht jedoch lediglich auf dessen Philosophie der Einbildungskraft bezieht, geht 

meine These einen Schritt weiter. So soll hier Bachelards Versuch einer „Phänomeno-

logie“ der Einbildungskraft grundlegender als Bemühung, die Wirkmächtigkeit der 

Objektseite im Subjekt-Objekt-Verhältnis aufzuspüren, gelesen werden. Während 

Brühmann das phänomenologische Projekt Bachelards als einen Versuch sieht, „einen 

Diskurs nach dem Vorbild einer Wissenschaft [zu] konstruieren“ (Brühmann 1980: 

218), läuft meine These vielmehr darauf hinaus, dass Bachelard hier eine Philosophie 

des Wissens anvisiert, die die Prototypisierung des wissenschaftlichen Wissens über-

windet und stattdessen eine vollzugstheoretische Verhältnisbestimmung von Wissens-

formen andenkt. 

38  Vgl. dazu vor allem die folgende Textstelle, die die Abgrenzung der Träumerei vom 

Nachttraum negativ markiert: „Schon die Träumerei überhaupt ist eine seelische Äu-

ßerungsform, die allzu oft mit dem Traum verwechselt wird. Wenn es sich aber um 

eine dichterische Träumerei handelt, um eine Träumerei also, die sich nicht nur selbst 

genießt, sondern für andere Seelen dichterische Genüsse vorbereitet, dann weiß man 

genau, daß man sich nicht mehr auf dem Abhang der Schläfrigkeit befindet. Der Geist 

kann dabei eine Spannung entladen, aber in der dichterischen Träumerei bleibt die 

Seele wach, entspannt, ausgeruht, aktiv.“ (Bachelard PE: 12) 

39  Vgl.: „Der Dichter lebt seine Träumerei im vollen Wachzustand, und vor allem bleibt 

seine Träumerei innerhalb der Welt, den Dingen der Welt gegenüber. Rings um ein 

Ding und in ein Ding hinein zieht sie das All zusammen.“ (Bachelard PE: 99) In die-

sem Sinne spricht Bachelard von „Träumereien [...], die durch das Detail der Dinge 

geweckt werden, durch Wesenszüge, die auf den ersten Blick unbedeutend erschei-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

zeichnet sich ab, dass Bachelard dem dichterischen Bild eine originäre Wirk-

mächtigkeit zuschreibt und genau dies ist ihm für wissenschaftliche Gegenstände 

nicht gelungen. Dieser Fokus auf die Wirkmächtigkeit der Gegenstandsseite in 

der Poetik des Raumes lässt sich damit, so mein Interpretationsvorschlag, als In-

diz dafür ausdeuten, dass Bachelard die Unzulänglichkeit seiner konstitutions-

theoretischen Bestimmung der Subjekt-Objekt-Vermittlung im Rahmen seiner 

Konzeption der Phänomenotechnik durchaus ahnt und in der Reflexion „poeti-

scher“ Gegenstandsverhältnisse nach einem neuen Lösungsansatz sucht.  

In der Poetik des Raumes untersucht Bachelard „Bilder des glücklichen 

Raumes“, Besitzräume, angeeignete Räume, Räume, die vor feindlichen Kräften 

schützen und Räume, die gegen solche verteidigt werden, Räume der Intimität, 

„gepriesene Räume“ (Bachelard PE: 25). Im Rahmen seines Ansatzes, den er 

selbst auch „Topophilie“ (Bachelard PE: 25) nennt, widmet er sich Orten als in 

Bildern gefassten Räumen. Er untersucht unter anderem Bilder von Häusern, die 

stets auf die Bedeutung des eigenen Elternhauses anspielen und damit eine Sehn-

sucht zur Rückkehr in die heimelige Geborgenheit der Kindheit ausdrücken 

würden, sowie Bilder von Vogelnestern, von Muschelschalen und Schnecken-

häusern, die die Sehnsucht nach einem gleichsam natürlichen Schutzraum und 

ursprünglichen Rückzugsort zum Ausdruck brächten. In der Studie interessiert 

ihn, wie in der Vergegenständlichung dieser Räume in Form dichterischer Bilder 

sich derartige Bedeutungen dem träumenden Subjekt zeigen. Auch wenn Bache-

lard solche Wertbesetzungen von Raumbildern durchaus in problematischer 

Weise als ursprüngliche begreift, so ist sein phänomenologisches Nachspüren 

durchaus als Versuch, die Reflexion der Raumerfahrung im Vollzug explizit zu 

machen und damit zu einer höherstufigen Reflexion von poetologischen Raum-

verhältnissen zu transzendieren, zu begreifen.  

Die Träumerei operiert im Medium der Sprache und die Eigentümlichkeit 

dieser Sprache ist es, im allgemeinen Gebrauch zwar (syntaktische, semantische 

und pragmatische) Regeln aufzuweisen, zugleich aber (besonders im Modus der 

Poetik) neuartige Sprachkonstrukte jenseits üblicher Kombinations- und Bedeu-

tungszuweisungen zu ermöglichen, die keineswegs sinnlos sind, sondern seeli-

schen Erfahrungen zum Ausdruck verhelfen können. An genau diesen Über-

                                                           

nen“ (Bachelard PE: 151). Vgl. auch: „Nach unserer Ansicht ist diese Träumerei au-

ßerordentlich verschieden vom Traum, weil sie immer mehr oder weniger auf ein Ob-

jekt gerichtet ist.“ (Bachelard PsF: 30) Insofern betont Pravica, dass die Träumerei im 

Unterschied zum Nachttraum Intentionalität einschließt: Im Modus der Träumerei in-

terveniert ein auf Gegenstände gerichtetes Bewusstsein, während im Modus des nächt-

lichen Traums das Bewusstsein passiv bleibt (vgl. Pravica 2015: 223).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 223 

 

 

schreitungen der Regelmäßigkeiten des üblichen Sprachgebrauchs interessiert 

Bachelard das dichterische Bild als Phänomen, welches Neues hervorbringt, 

welches „im Bewußtsein auftaucht als direktes Erzeugnis des Herzens, der Seele, 

des Menschen in seiner unmittelbaren Gegenwärtigkeit“ (Bachelard PE: 9). Das 

Bild wird damit zum Brennpunkt seiner tentativ verbleibenden sprachphilosophi-

schen Überlegungen, welche von einer „dialektischen“ Verfasstheit der Sprache 

zwischen sachlicher Bedeutung und dichterischem Ausdruck (Bachelard PE: 

220) ausgehen und sich damit grundlegend gegen jegliches repräsentationslogi-

sche Sprachverständnis richten. Eine Strukturanalogie zu seinen Bemühungen, 

wissenschaftliches Wissen nicht repräsentationslogisch zu begreifen, tritt damit 

offensichtlich zu Tage.  

Jenen beiden Seiten des „dialektischen“ Verhältnisses entsprechend schreibt 

er der – sprachlich vermittelt agierenden – Seele zwei „Funktionen“ zu, welche 

er als Funktion des Realen, die an sachlicher Bedeutung orientiert ist, und als 

Funktion des Irrealen,
40

 die sich in der dichterischen Gestaltung aktualisiert, be-

zeichnet (vgl. Bachelard PE: 24). Mit dieser Unterscheidung von der – im Den-

ken wie im Träumen – verorteten Ausdrucksseite der sprachlichen Gestaltung 

und der gegenstandsbezogenen Seite der sachlichen Bedeutung greift er die Fra-

ge nach der Vermittlung von Denken und Welt, von Subjekt und Objekt erneut 

auf, nämlich nun sprachtheoretisch. Als (eine) Vermittlungsstelle bestimmt er 

dabei das dichterische Bild, in dem sich beide Funktionsmomente der Seele ge-

genseitig durchdringen (vgl. Bachelard PE: 76f.). War es in der Epistemologie 

das mathematisch-rational bestimmte Noumenon, welches unter anderem am Pol 

der sachlichen Bedeutung sprachliche Bezeichnungsgewohnheiten aufbricht und 

diese damit als Medium der Erfahrung der Reflexion zugänglich macht, nimmt 

Bachelard anhand des Bildes die Medialität der Sprache hinsichtlich ihrer Offen-

heit, neue Ausdrücke zu ermöglichen, in den Blick (vgl. Bachelard PE: 17, 21). 

Ein solches dichterisches Bild besteht zunächst in einer von der gebräuchlichen 

Alltagssprache abweichenden Kombination von Ausdrücken, etwa indem einem 

                                                           

40  In der deutschsprachigen Übersetzung werden in missverständlicher Weise die franzö-

sischen Ausdrücke „réel“ und „irréel“ (Bachelard PEfr: 17) mit Wirklichem und Un-

wirklichen wiedergegeben (vgl. Bachelard PE: 24). Das ist insofern ungeschickt, als 

Bachelard sehr wohl von der Wirklichkeit – nämlich dem Wirken – dichterischer Bil-

der ausgeht (vgl. z.B. Bachelard PE: 10, 181), welche er in ihrer Eigentümlichkeit 

schließlich phänomenologisch zu untersuchen anvisiert. Im Unterschied zum „Wirkli-

chen“ verweist „Reales“ auf Dinge und Sachverhalte in der Welt. Darauf spielt Bache-

lard an, wenn er für die aufs Reale ausgerichtete Funktion der Seele in der auf sachli-

che Bedeutung zielenden Seite der Sprache eine Entsprechung findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Substantiv unerwartete Adjektive attribuiert werden, so dass der Ausdruck eines 

ersten Eindruckes überschritten wird. Ein einfaches Beispiel dafür wäre die 

warme Kurve (vgl. Bachelard PE: 153). Wie bereits erwähnt interessieren  

Bachelard allerdings, über solche einfachen Bildformen hinausgehend, stärker 

solche Bilder, die anhand bestimmter räumlicher Gebilde Erfahrungen des 

Rückzugs, des Schutzes und der Geborgenheit zugleich ausdrücken und auslösen 

(Bachelard PE: 14), welche er beispielsweise in dichterischen Darstellungen von 

Vogelnestern findet. Im Bild wird somit das Vogelnest nicht hinsichtlich seiner 

biologischen Bedeutung zum Gegenstand, sondern ist als Anlass von Imaginati-

onsprozessen Gegenstand der Einbildungskraft.
41

 Seine Gegenständlichkeit er-

weist sich dadurch, dass es zum Zentrum einer Träumerei wird (Bachelard PE: 

99). Gleichwohl hebt die dichterische Gestaltung im Bild insofern am Pol sachli-

cher Bedeutung an, als es Ding-Erfahrungen voraussetzt, sie allerdings sogleich 

überschreitet, indem sie zum Ankerpunkt einer träumerischen Selbsterfahrung 

des lesenden Subjekts wird. Das Bild weist also einen „Überschuss“ auf. So 

muss die sachliche Bedeutung des Vogelnests als Brutstätte bereits bekannt sein, 

um Geborgenheitsträumereien zu erwecken. Ebenso bedürfen die Träumereien 

der Gegenstandserfahrung, die zum Material der Imagination wird. In diesem 

Wechselspiel von sachlicher Bedeutung und dichterischer Gestaltung zeigt sich 

die Dynamik der Sprache, indem  

 

„[d]ie Poesie [...] die Einbildungskraft in jenen Randbereich [versetzt], wo die Funktion 

des Unwirklichen [besser: des Irrealen; K. T] das in seinen Automatismen eingeschlafene 

Sein anreizt oder beunruhigt – in jedem Falle aufweckt. Der hinterlistigste aller Automa-

tismen, der Automatismus der Sprache, funktioniert nicht mehr, wenn man in die Domäne 

der reinen Sublimierung eingetreten ist.“ (Bachelard PE: 24)
42 

 

                                                           

41  Vgl.: „Die Aufgabe dieser Phänomenologie liegt nicht darin, reale, in der Natur ange-

troffene Nester zu beschreiben, eine völlig positivistische Aufgabe, die dem Ornitho-

logen vorbehalten bleibt. Die philosophische Phänomenologie des Nestes beginnt 

dort, wo wir das Interesse, das wir beim Durchblättern eines Albums mit Nestern 

empfinden, zum Gegenstand der Erkenntnis machen, oder noch besser, dort wo wir 

die naive Verwunderung wiederfinden, mit der wir einst ein Nest entdeckten.“  

(Bachelard PE: 107) 

42  Jenseits des klassisch psychoanalytischen Sublimierungsbegriffs begreift Bachelard 

Sublimierung als die „Losreißung von Bedeutung, Wahrnehmung, Gefühlsstimmung“ 

(Bachelard PE: 19) und mithin als die absolute Hingabe an die produktive Einbil-

dungskraft. Hyppolite hebt hervor, dass die Sublimierung in diesem Sinne unseren 

Horizont erweitere (vgl. Hyppolite 1954: 93).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 225 

 

 

Durch das Überschreiten des sachlichen Bezugs auf einen dinglichen Gegen-

stand vermittelt, wird im Bild eine Gemütserfahrung gegenständlich. Das Bild 

besteht also nicht in einer bloßen sprachlichen Spielerei auf der Ausdrucksseite, 

sondern erweist sich als Bild dadurch, dass es die Bezeichnungsmöglichkeit für 

Erfahrungen bietet, welche es selbst auslöst. In diesem Sinne verdoppele sich das 

Bild: „es ist es selbst und zugleich etwas anderes als es selbst“ (Bachelard PE: 

111). Das Bild bringt also seinen Gegenstand gleichsam aus sich selbst heraus 

hervor. In der Produktion und Rezeption eines Bildes auf der Ausdrucksseite 

entsteht also eine spezifische Gegenständlichkeit jenseits der Dinglichkeit und 

deshalb verlange  

 

„man von einem Gedichtleser [...], ein Bild nicht wie ein Objekt [besser: wie ein Ding; 

K.T.] anzusehen, noch weniger als Stellvertretung eines Objekts [eines Dinges; K.T.], 

sondern als spezifische Realität zu erfassen […]“ (Bachelard PE: 10).  

 

Dass das Bild über eine solche „spezifische Realität“ verfügt, unterscheide es 

von der (bloßen) Metapher (vgl. Bachelard PE: 138), die – so gebraucht Bache-

lard den Metaphernbegriff – lediglich als rudimentäres Mittel diene, indem ein 

Begriff aus einem bekannten Kontext in erklärender Absicht als Stellvertreter 

dient, um einen anderen Zusammenhang verständlich zu machen:  

 

„Die Metapher gibt einem schwierig auszudrückenden Eindruck eine konkrete Körperlich-

keit. Die Metapher bezieht sich auf ein von ihr verschiedenes psychisches Sein. Das Bild, 

Werk der absoluten Einbildungskraft, bekommt im Gegenteil sein ganzes Wesen von der 

Einbildungskraft. [...] Im Gegensatz zur Metapher kann man einem Bild als Leser sein 

ganzes Sein anvertrauen; es stiftet Sein. Das Bild, reines Werk der absoluten Einbildungs-

kraft, ist ein Seinsphänomen, eines der spezifischen Phänomene des redenden Seins.“  

(Bachelard PE: 90f.) 

 

Als prototypisch für eine solche vom Bild verschiedene Metapher gilt ihm die in 

der Philosophie Henri Bergsons verbreitete Rede vom Schubladendenken, die 

u.a. zur polemischen Kritik an transzendentaler Erkenntnistheorie eingesetzt 

wird. Eine solche Metapher sei aber im Gegensatz zum eigentlichen dichteri-

schen Bild „ein falsches Bild, weil sie nicht die unmittelbare Kraft eines aus-

druckschaffenden Wortbildes hat, das sich in der gesprochenen Träumerei bil-

det“ (Bachelard PE: 92). Für wie auch immer verkürzt man den Metaphern-

begriff Bachelards an dieser Stelle halten mag, so ist sein Leitgedanke, dass die 

Metapher ihm als „Werkzeug“ oder als „Instrument“ (Bachelard PE: 220) gilt, 

an dem keine eigenständige Medialität erscheint, d.h. sie bringt keine „Über-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

schüsse“ hervor. Sie drückt etwas aus, was von ihrem Ausdruck verschieden ist, 

um einen Gegenstand zu vermitteln. Im Modus der Unmittelbarkeit dagegen er-

folge „im Bilde [...] [die] Vereinigung einer reinen, aber unbeständigen Subjekti-

vität und einer Wirklichkeit [besser: Realität;
43

 K.T.]“ (Bachelard PE: 10). Die 

Metapher, die er in dieser instrumentellen Gebrauchsweise stets nur als tote, als 

in den allgemeinen Sprachgebrauch eingegangene Metapher denken kann, repro-

duziert damit eine festgelegte Bezeichnungsrelation. Sie fungiert als vorfindli-

ches Mittel im Modus der Reflexion im Vollzug. Auf ihre Medialität kann aber 

in diesem Modus dann nicht reflektiert werden. Und so wird sie als tote Meta-

pher selbst nicht gegenständlich, sie vermittelt allenfalls andere Gegenstände. 

Von ihrem bildhaften, die Einbildungskraft anregenden Moment wird dann ab-

strahiert und so trägt sie kaum zur für die Poetik wesentlichen Dynamisierung 

der Ausdrucksseite bei:  

 

„Sobald man die Dichtung als freies Ausdrucksfeld für die Aktivität der Sprache ansieht, 

wird man genötigt, die Anwendung erstarrter Metaphern, fossiliengewordener Bilder, zu 

kontrollieren. [...] Man muß jeder Metapher die lebendige Oberflächlichkeit ihres gegen-

ständlichen Daseins wiedergeben, man muß sie aus der Ausdrucksgewohnheit zurückho-

len und wieder zur Ausdrucksunmittelbarkeit bringen. [...] Aus der dichterischen Sprache 

laufen Wellen von Neuheit über die Oberfläche des Seins. Und die Sprache trägt in sich 

die Dialektik des Geschlossenen und des Offenen. Durch die sachliche Bedeutung schließt 

sie sich, durch den dichterischen Ausdruck öffnet sie sich.“ (Bachelard PE: 220) 

 

Das Bild hingegen ist also zu verstehen als ein „Aufflammen des Seins in der 

Einbildungskraft“ (Bachelard PE: 8), ein Sein, dass nicht einem äußerem Objekt 

zukommt, sondern sich auf eine durch die Aneignung bedingte Seinserfahrung 

des lesenden Subjekts bezieht. Genau deshalb spricht Bachelard, wie oben be-

reits erwähnt, von einer „im Bilde vollzogene[n] Vereinigung einer reinen, aber 

unbeständigen Subjektivität und einer Wirklichkeit [besser: Realität; K.T.], die 

nicht notwendigerweise vollständig auftreten muß“ (Bachelard PE: 10). Bache-

lards hier veranschlagte Rede von Vereinigung lässt vermuten, dass er die Frage 

nach der Vermittlung der Subjekt- und Objektseite im dichterischen Bild in einer 

Konzeption unmittelbarer Gegenständlichkeit auflöst. Und so sucht Bachelard 

mithilfe der Unmittelbarkeitsterminologie in der zunächst unmittelbar erschei-

nenden Rezeptionserfahrung nach einem Ausgangspunkt im Vollzug. Gleich-

wohl deuten seine Einschränkungen („unbeständige Subjektivität“; „die nicht 

notwendigerweise auftreten muss“) auf sein Erahnen der Unzulänglichkeit der 

                                                           

43  Auch hier steht im Französischen „réalité“ (Bachelard PEfr: 4). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 227 

 

 

Unmittelbarkeitslösung für die Vermittlungsfrage hin. Seinen Lösungsvorschlag 

gilt es dahingehend im Folgenden zu prüfen.  

Wenn Bachelard in der Poetik des Raumes anhand dichterischer Bilder eine 

phänomenologische Untersuchung der emotionalen Wertbesetzungen von Orten 

unternimmt, dann beansprucht dieses Projekt, eine Phänomenologie der Seele 

(Bachelard PE: 10), des Gemüts zu entwickeln. Sie muss dann von einer irgend-

wie gearteten Transsubjektivität der Wirkung dichterischer Bilder ausgehen, 

möchte sie sich nicht in der Darlegung individueller Leseerfahrung erschöpfen. 

Wie Bachelard folgerichtig feststellt, steht sie dann vor den Fragen:  

 

„[W]ie kann ein manchmal sehr abseitiges Bild als Konzentration eines ganzen seelischen 

Geschehens in Erscheinung treten? Wie kann dieses abseitige und flüchtige Ereignis, die 

Erscheinung eines singulären dichterischen Bildes, ohne irgendeine Vorbereitung auf an-

dere Seelen zurückwirken, in andere Herzen, trotz aller Absperrung des gesunden Men-

schenverstandes, trotz aller weisen Gedanken, deren Glück in ihrer Unbeweglichkeit be-

steht?“ (Bachelard PE: 9)  

 

Insofern beansprucht seine phänomenologische Methode, dass sie,  

 

„– weil sie berücksichtigt, daß der Ausgangspunkt des Bildes in einem individuellen Be-

wußtsein liegt – [...] uns dazu verhelfen [kann], die Subjektivität der Bilder wieder herzu-

stellen, und die Weite, die Kraft, den Sinn der transsubjektiven Geltung des Bildes zu er-

messen“ (Bachelard PE: 10).  

 

Wie kann nun ein dichterisches Bild über transsubjektive Geltung verfügen? 

Zwar kündigt Bachelard eine Theorie des Bildes an (vgl. Bachelard PE: 14), die 

seine spezifische Form der Gegenständlichkeit jenseits einer Dinglichkeit und 

sein Verhältnis zum rezipierenden Subjekt zu erfassen sucht (Bachelard PE: 10), 

seine Bestimmungsversuche verbleiben aber eher kryptische und mitunter wider-

sprüchliche Reformulierungen des Problems. Bilder zeitigen also Effekte auf das 

rezipierende Subjekt, sie zeitigen Effekte auf seinen Gemütszustand. In der Re-

zeptionserfahrung verändern sich also die Lesenden. Zu klären bleibt dann aller-

dings, in welcher Weise diese Form von Effekt transsubjektiv sein soll. Das (see-

lische) Vermögen der Formulierung und Rezeption dichterischer Bilder sei die 

(produktive) Einbildungskraft und andersherum: „Die Einbildungskraft ist die 

Fähigkeit, Bilder hervorzubringen.“ (Bachelard PE: 24) Dass diese beiden Be-

stimmungen tautologisch sind, sieht er sogleich ein. Die tautologische Bestim-

mung dient ihm allerdings dezidiert dazu, die Einbildungskraft gerade nicht als 

ein nach allgemeinen Prinzipien geleitetes transzendentales Vermögen verstan-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

den zu wissen. Vielmehr lässt sie sich nur rekonstruktionstheoretisch in der Re-

flexion auf eine bestimmte Form von „Aktivität“, auf die Arbeit an und mit kon-

kreten dichterischen Bildern bestimmen (vgl. Bachelard PE: 9). Denn Bilder 

üben „Wirkungen aus – nachträglich –, doch sie sind nicht Erzeugnisse einer 

Auswirkung“ (Bachelard PE: 8), d.h. die Formierung des Bildes lässt sich nicht 

durch Rekurs auf vorgängige Konstitutionsprinzipien erfassen.  

Wenn die Einbildungskraft als rekonstruktionstheoretisch bestimmbare Fä-

higkeit der Produktion und Rezeption dichterischer Bilder und gerade nicht als 

vorgängiges Vermögen gilt, dann kommt der Subjektseite sowohl ein aktivisches 

(Produktion) als auch ein passivisches (Rezeption) Verhältnis zum Bild zu, und 

umgekehrt ebenso dem Bild. Diesen aktivischen und passivischen Momenten auf 

jeweils der Subjekt- wie auch der Objektseite des Vermittlungsverhältnisses, de-

ren Bestimmung ihm in seiner Konzeption der Phänomenotechnik nicht gelun-

gen ist, versucht Bachelard anhand einer Spiegelungsmetaphorik Rechnung zu 

tragen:  

 

„Auf der Ebene des dichterischen Bildes wird die Dualität von Subjekt und Objekt in 

schillernden Spiegelungen gebrochen und unaufhörlich in ihren Umkehrungen wirksam.“ 

(Bachelard PE: 10) 

 

Offensichtlich sind es laut dieser Formulierung also nicht im Sinne eines voraus-

gesetzten Subjekt-Objekt-Dualismus die Subjekt- und Objektseite, welche sich – 

in Brechungen – wechselseitig spiegeln, stattdessen spricht Bachelard von der 

Brechung der Dualität des Subjekt-Objekt-Verhältnisses in „schillernden Spie-

gelungen“. Auch wenn Bachelard an dieser Stelle in seiner passivischen Formu-

lierung („wird...gebrochen“) den Rezeptionsprozess, der mit diesen Spiegelun-

gen beschrieben werden soll, überhaupt nicht als Tätigkeit thematisiert, so läuft 

diese Spiegelmetaphorik darauf hinaus, dass im Vollzug der Rezeption Subjekt- 

und Objektstelle „unaufhörlich“ aufs Neue bestimmt werden, weil die vorheri-

gen Bestimmungen sodann irritiert werden. 

Dadurch, dass sich die Leserin ein Bild aneignet, indem sie es auf sich be-

zieht, indem sie gleichsam ihren Gemütszustand auf das im Bild ausgedrückte 

Objekt projiziert, modifiziert sie es. Dabei erfährt sie sogleich, dass der Gegen-

stand ihrer Erfahrung nicht mehr ein von ihr trennbares Ding ist, sondern Züge 

der Vergegenständlichung ihrer seelischen Aktivität trägt, die durch ihre Bildre-

zeption allererst einsetzte. Zugleich erfährt sie also sich selbst als durch die Bild-

erfahrung verändert (vgl. Bachelard PE: 14), denn das Bild drückt nicht bloß ein 

der Rezeptionserfahrung vorgängiges seelisches Geschehen aus, sondern zeitigt 

sogleich Wirkungen auf der Subjektseite. Dass das Bild dabei zunächst auf Din-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 229 

 

 

ge verweist, indem es sich Wörtern bedient, denen im allgemeinen Sprachge-

brauch sachliche Bedeutungen zukommen, obgleich es diese Bedeutungszuwei-

sungen sogleich aufhebt, ist insofern für seine Wirkweise notwendig, als es mit 

diesen „Überschüssen“ der Einbildungskraft gleichsam das begriffliche Material 

verschafft, innerhalb dessen sie ihre träumende Aktivität entfalten und auf das 

eigene seelische Geschehen beziehen kann. In diesem Sinne schreibt Bachelard 

in einem Kapitel zur Rolle von Bildern von Schubladen und Aufbewahrungs-

möbeln diesen die Funktion zu, als Modelle für seelische Erfahrungen zu stehen:  

 

„Der Schrank und seine Fächer, der Schreibtisch und seine Schubladen, die Truhe mit dem 

doppelten Boden sind wirkliche Organe des geheimen psychologischen Lebens. Ohne die-

se ‚Objekte‘, neben einigen anderen ebenso wertvollen, würden unserem inneren Leben 

die äußeren Modelle der Innerlichkeit fehlen. Gleich uns, durch uns, für uns haben sie eine 

Innerlichkeit.“ (Bachelard PE: 94) 

 

Im Zusammenhang seiner Studie zur Bildwirkung von Miniaturwelten bezeich-

net Bachelard diese Form des Objektbezuges als echte Objektivität von gleich-

sam falschen Objekten:  

 

„Dennoch muß diesen Bildern eine gewisse Objektivität zugestanden werden, schon allein 

deshalb, weil sie die Zustimmung und sogar das lebhafte Interesse zahlreicher Träumer 

finden. Man kann sagen, diese Miniaturhäuser sind falsche Objekte, die aber eine echte 

psychologische Objektivität besitzen.“ (Bachelard PE: 155) 

 

Bachelard sucht also mittels einer dunkel verbleibenden Spiegelungsmetaphorik 

auszudrücken, dass das Bild, obgleich Produkt der Einbildungskraft, prinzipiell 

gegenständliche Wirkungen zeitigen kann, und zwar genau dann, wenn es vom 

lesenden Subjekt angeeignet wird. Nicht viel deutlicher wird seine Bestimmung 

des Vermittlungsverhältnisses, wenn er in eine Schallmetaphorik übergeht und 

am Rezeptionsprozess die Phasen „Anklang“ und „Widerhall“ unterscheidet: 

 

„Im Anklang vernehmen wir das Gedicht, im Widerhall sprechen wir es, eignen wir es uns 

an. Der Widerhall bewirkt eine Wendung im Sein. Es scheint als wäre das Sein des Dich-

ters unser Sein. Die Vielheit der Anklänge tritt dann heraus aus der Seins-Einheit des Wi-

derhalls. Einfacher gesagt [...]: das Gedicht nimmt uns ganz und gar gefangen.“ (Bache-

lard PE: 13)  

 

Während in Bachelards auf ein zweistelliges Verhältnis reduzierter Spiegelungs-

metaphorik Objekt- und Subjektseite im Rezeptionsprozess als gleichrangig ge-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

brochen werdende Momente bestimmt werden,
44

 bestimmt er in der Anklang-

Wiederhall-Metaphorik die sich in der Rezeptionstätigkeit – in der wir das Ge-

dicht sprechen und es uns aneignen – als widerständig erweisende Gegenstands-

seite als das den Prozess bestimmende Moment. Auch hier gelingt es ihm nicht, 

so sehr er auch nach einer konzeptuellen Alternative zum dualistischem Denken 

sucht, den Dualismus konsequent aufzubrechen. So ist es nun das anklingende 

Bild – mithin die Aktivität der Gegenstandsseite –, welche er an den Anfang der 

Rezeptionstätigkeit stellt. Kann also diese Klangmetaphorik noch als Versuch 

verstanden werden, den Rezeptionsprozess als Tätigkeit, als Prozess der aneig-

nenden (Re-)Produktion eines Bildes zu bestimmen, verstärkt die weitere Meta-

phorik Bachelards die bereits hier angelegte Tendenz, letztlich vom Tun der Le-

senden mit dem und an dem Bild zu abstrahieren und die Wirkungsweise des 

Bildes damit zu verdinglichen. Bachelards Bestimmung des Rezeptionsprozesses 

nimmt damit objektivistische Züge an. Dem Bild wird ein Leben (Bachelard PE: 

22) sowie eine eigene „unmittelbare Dynamik“ (Bachelard PE: 9) zugesprochen, 

die, gleichwie metaphorisch dies gemeint sein mag, wie eine Schallwelle über 

die geradezu materialen Kraftwirkungen Anklang und Widerhall verfüge. In die-

sem Sinne wird dann das Bild zwar als Produkt eines poetischen Aktes verstan-

den, gleichwohl tritt es sodann akteursgleich auf. Plötzlich sind es dann nicht 

mehr die Dichtenden und Lesenden, welche träumen, sondern das Bild selbst:  

 

„Begegnet man einem Bilde, das träumt, muß man es annehmen wie eine Einladung, die 

Träumerei fortzusetzen, die es geschaffen hat.“ (Bachelard PE: 159) 

 

                                                           

44  Dunkel verbleibt die Spiegelungsmetaphorik bei Bachelard deshalb, weil er in ihr 

zwar ein Aufbrechen des Subjekt-Objekt-Dualismus auszudrücken sucht, gleichwohl 

in seinen Formulierungen keine Alternative zu einer dualistischen Terminologie fin-

det. Entgegen einer solchen reduktionistischen, da auf zwei Relata (Subjekt-Objekt 

bzw. Ding und Spiegel als alleinigen Konstituenten) verkürzten Auffassung des Spie-

gelungsverhältnisses verweist Josef König darauf, dass die Situation der Spiegelung 

grundsätzlich dreistellig gedacht werden muss, nämlich als Verhältnis zwischen  

Sehenden, Ding und Spiegel. Siehe dazu König 1937: 67-71, insb.: „[...] Vorhanden-

sein und Vorhandenseiendes sind in dem ursprünglichen Sein und Seienden in einer 

gewissen Weise d a r i n ; nämlich so, daß wir jene und zwar jene s e l b e r  in dem 

Sein und Seienden gewahren können; so wie das Ding in dem Spiegel, der es spiegelt, 

in der Weise und in dem Sinn darin ist, daß wir im Spiegel des Dinges s e l b e r  an-

sichtig werden können. Denn wir sehen im Spiegel nicht so etwas wie das Bild des 

Dinges, sondern i n  i h m  das D i n g  s e l b e r . “ (König 1937: 67; Herv. i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 231 

 

 

Die Tendenzen zur Verdinglichung sind ein Moment, die Transsubjektivität der 

Bilder zu erklären. Wird in seiner Thematisierung davon abstrahiert, dass es Ge-

genstand der Rezeptionserfahrungen bestimmter LeserInnen ist, dann können 

prinzipiell beliebige an deren Stelle gesetzt werden. Mit einer solchen Verdingli-

chung des Bildes systematisch einher gehen Unmittelbarkeitsmomente, die  

Bachelard nur deshalb dem Bild zuschreiben kann, weil er von der Vermittlungs-

tätigkeit abstrahiert. Solche Momente der Unmittelbarkeit, die sich bereits in den 

Redeweisen von der Ausdrucksunmittelbarkeit (Bachelard PE: 220), von der 

„unmittelbare[n] Kraft eines ausdruckschaffenden Wortbildes“ (Bachelard PE: 

92) oder der „unmittelbaren Gegenwärtigkeit“ (Bachelard PE: 9) des Bildes in 

den obigen Zitaten angedeutet haben, scheinen wesentlich mit der Form des 

Raumbezugs, den Bachelard in der Poetik des Raumes zu erschließen sucht, zu-

sammenzuhängen. Schließlich untersucht Bachelard dort ausschließlich Bilder 

von solchen Räumen, in denen das träumende Subjekt, von jedweden Widrig-

keiten abgeschirmt, sich seiner wohligen Träumerei hingeben kann. Im poeti-

schen Reich der Freiheit sucht das träumende Subjekt nach ursprünglich ge-

wähnten Raumerfahrungen, nach imaginierten Orten, an denen es gleichsam zu 

sich selbst kommen kann, denen es in den Wohn- und Lebensformen des moder-

nen Großstadtlebens scheinbar verlustig gegangen sei (vgl. Bachelard PE: 51).
45

 

Es ist das zurückgezogen träumende Subjekt, welches in jenen vermeintlich Ur-

sprünglichkeitserfahrungen zum Ausdruck bringenden Raumbildern einen Zu-

gang zum eigenen Unbewussten findet. Das Unbewusste begreift Bachelard in 

diesem Sinne als in Raumbildern „untergebracht“ (vgl. Bachelard PE: 37).
46

 

                                                           

45  Dabei handelt es sich übrigens um ein konservatives entfremdungstheoretisches Mo-

tiv, ich werde weiter unten darauf zurückkommen. 

46  Vgl. dazu: „Um unser Sein in der Rangordnung einer Ontologie zu analysieren, um 

unser Unbewußtes, das in primitiven Erdhütten untergebracht ist, zu psychoanalysie-

ren, müssen wir, am Rande der normalen Psychoanalyse, unsere großen Erinnerungen 

entgesellschaften und uns auf die Ebene der Träumereien erheben, denen wir in den 

Räumen unserer Einsamkeit folgten.“ (Bachelard PE: 35) Sowie: „Und wenn alle 

Räume unserer Einsamkeit hinter uns zurückgeblieben sind, bleiben doch die Räume, 

wo wir Einsamkeit erlitten, genossen, herbeigesehnt oder verraten haben, in uns un-

auslöschlich. Und genaugenommen will das Sein sie gar nicht auslöschen. Es weiß 

instinktiv, daß diese Räume der Einsamkeit zu seinen Grundlagen gehören. Selbst 

wenn diese Räume für immer aus der Gegenwart getilgt sind, fremd geworden allen 

Zukunftsverheißungen, selbst wenn man keinen Speicher mehr besitzt, selbst wenn 

man die Dachstube verloren hat, immer wird es wahr bleiben, daß man einen Speicher 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Zwar hat Günzel recht, wenn er darauf hinweist, dass Bachelard – im Unter-

schied zu Heidegger – diese Ursprünglichkeit nicht konkreten substanziellen 

Örtlichkeiten des Daseins zuweist (vgl. Günzel 2006: 123), sondern als Form 

denkt, die sich in Bildern aktualisiere. Gleichwohl rekurriert Bachelard auf 

gleichsam ursprüngliche, imaginierte Raumbezüge, die als „wiederhergestellte 

[...] Ursprünglichkeit“ (Bachelard PE: 57) vermeintlich den „Geschmack der Ur-

sprünglichkeit“ (Bachelard PE: 57) vernehmen lassen. Das Bild beruht dann auf 

einem „in der Tiefe des Unbewußten schlummernden Archetyp [...]“ (Bachelard 

PE: 8), den es aktualisiert. Wenn sich in dichterischen Bildern Vogelnester, 

Schneckenhäuser oder Muschelschalen als „der natürliche Ort der Wohnfunkti-

on“ (Bachelard PE: 11, vgl. auch PE: 14) zeigen, dann kann Bachelard dies folg-

lich nur mit Rekurs auf seelische Archetypen (Bachelard PE: 72) erklären, die er 

als gegeben voraussetzen muss und deren Formation er nicht begründen kann. 

Anders als anvisiert, setzt er damit letztlich doch eine konstitutionstheoretische, 

da psychologistisch begründete Konzeption der Einbildungskraft voraus.  

Der Versuch, der Wirkmächtigkeit der Gegenstandsseite auf der Ebene des 

dichterischen Bildes gerecht zu werden, mündet damit erneut in einem Konstitu-

tionsdenken. Das Bild ist dann nur mehr Abbild eines transzendenten seelischen 

Archetyps und stellt eben keine originäre Realität dar. Statt dies zu problemati-

sieren, kehrt Bachelard allerdings unbefriedigend zum methodischen Ausgangs-

punkt des Versuchs der Erklärung der Transsubjektivität der Bilder zurück: 

„Phänomenologisch können wir aber nur übertragbare Bilder betrachten, Bilder, 

die wir in einer gelungenen Übertragung empfangen.“ (Bachelard PE: 178) 

Diese objektivistische Argumentationslinie, die mit der Verdinglichung des 

Bildes anhebt und es schließlich zum Abbild seelischer Archetypen stilisiert, be-

ruht wesentlich darauf, dass Bachelard von den Tätigkeitsverhältnissen absieht, 

in die die Produktion und Rezeption der Bilder eingebunden sind.  Die (Re-)
47

Produktion einer gemeinsam geteilten gesellschaftlichen Wirklichkeit wird dabei 

ebenso ausgeklammert wie die Praktiken der ästhetischen Bildung. Schließlich 

                                                           

geliebt hat, in einer Dachstube gelebt hat. In den Träumen der Nacht kehrt man dahin 

zurück.“ (Bachelard PE: 36) 

47  Diesen Aspekt hebt in ähnlicher Stoßrichtung Chimisso hervor. So weist sie darauf 

hin, dass, sobald Bachelards Auffassung, poetische Bilder seien unmittelbar, zurück-

gewiesen wird und die Bilder stattdessen als sozial produziert begriffen werden, sich 

ebenso sein Ansatz, die Bilder würden zerstört, sobald sie der Reflexion unterzogen 

werden, als unhaltbar erweist (vgl. Chimisso 2001: 44f.). Chimisso ebnet damit einer 

Kritik der poetischen Rezeptionserfahrung im Ausgang der Reflexion der ihr zugrun-

deliegenden Tätigkeitsverhältnisse den Weg. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 233 

 

 

könnte eine Transsubjektivität von Rezeptionserfahrungen neuer dichterischer 

Bilder auch darauf beruhen, dass die Lesenden in einem Bildungssystem an ei-

nem Grundbestand klassischer Bilder eine gemeinsame ästhetische Rezeptions-

praxis herausgebildet haben. Ebenso könnte der Umstand, dass neue Bilder in 

ähnlicher Weise erfahren werden, durchaus auch damit zusammenhängen, dass 

sie von verschiedenen LeserInnen auf eine gemeinsam geteilte gesellschaftliche 

Wirklichkeit bezogen werden.  

Statt allerdings solche Tätigkeitsverhältnisse zu reflektieren, naturalisiert 

Bachelard die Wohnform im vormodern bürgerlichen Provinzhaushalt, auf die 

sich letztlich alle seine Bilder des Wohnens zurückführen lassen. Dies verun-

möglicht ihm dann eine Reflexion gesellschaftlicher Raumverhältnisse. So 

kommt in den wohligen Raumbildern auch die Verlusterfahrung einer vormoder-

nen Wohn- und mithin Sozial- sowie Produktionsform zum Ausdruck, welche 

romantizistisch als natürliche verklärt wird, zu der sich das träumende Subjekt 

gleichsam zurücksehnt. Augenscheinlich wird diese Abstraktion von der ge-

sellschaftlichen Bedingtheit solcher Verhältnisse, wenn Bachelard geradezu 

selbstverständlich von der Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern schreibt 

und zugleich traditionell die innerhäusliche Sphäre den Frauen vorbehält:  

 

„Das vor Gepflegtheit schimmernde Haus scheint von seinem Innern her nochmals erbaut 

worden zu sein, neu vom Innenraum aus. Im intimen Gleichgewicht der Wände und Mö-

bel wird man sich gewissermaßen bewußt, daß es ein von den Frauen erbautes Haus gibt. 

Die Männer können die Häuser nur von außen bauen. Sie wissen fast nichts von der Kul-

tur des Wachses.“ (Bachelard PE: 85)
48

  

 

Eine solche Essenzialisierung traditioneller Geschlechterrollen,
49

 und das ist der 

Konnex zu einem romantizistischen Arbeitsbegriff, geht einher mit einer Ro-

                                                           

48  Nebenbei bemerkt polemisiert Bachelard mit dem Wachs, indem er es hier als Pflege-

mittel für Mobiliar und Böden in den Blick nimmt, gezielt gegen einen cartesianischen 

Substanzialismus. Vgl. spiegelbildlich zum Motiv der innerhäuslichen „weiblichen“ 

Sphäre das Motiv der nach außen gerichteten „männlichen“ Expansion: „Durch das 

Fenster des Dichters hat das Haus einen unermeßlichen Austausch von Beziehungen 

mit der Welt aufgenommen. Auch das Haus, das expansive, das Haus der Männer öff-

net sich zur Welt – wie der Metaphysiker so gern sagt.“ (Bachelard PE: 86) 

49  Durchaus lassen sich aus differenzfeministischer Perspektive Anschlüsse an Bache-

lards poetologische Überlegungen finden. Dahingehend wurde hervorgehoben, dass 

Bachelard mit der Träumerei einen weiblich konnotierten Modus des Weltbezugs auf-

wertet (siehe insb. Genette 1996: 467; zitiert nach Pravica 2015: 231). Gleichwohl re-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

mantisierung der häuslichen Arbeit, insbesondere der Pflege der innerhäuslichen 

Dinge, die von Träumereien begleitet werde (vgl. Bachelard PE: 84). Statt das 

Bohnern, Putzen oder Staubwischen als mühevolle Bürde zu beschreiben, wer-

den sie als gleichsam besinnliche Tätigkeiten geschildert, in der die einsam Täti-

ge sich ihren Träumereien hingeben kann (vgl. insb. Bachelard PE: 85ff.), so 

dass sogar von einem Heimweh nach derartiger Arbeit die Rede ist (vgl. Bache-

lard PE: 87). Die „den Frauen“ vorbehaltene Arbeit der Reproduktion der häusli-

chen Sphäre kann Bachelard deshalb derart beschönigen, weil er davon ausgeht, 

dass sie den handwerklichen Herstellungsprozess der innerhäuslichen Dinge 

gleichsam verlängere. Ebenso wie die träumende Putzfrau führe der Dichter, der 

über das Innenleben der Schatztruhe schreibt, das Werk des Kunsttischlers fort: 

„Die schönen Dinge, die eine glückliche Hand verwirklicht hat, werden auf ganz 

natürliche Weise von der Träumerei des Dichters ‚weiterverarbeitet‘.“ (Bache-

lard PE: 101). Allein die Einschätzung, dass ein Gegenstand wie eine Schatztru-

he – genauso wie ein abzustaubendes Regal – einem kreativ-schöpferischen Her-

stellungsprozess entwachsen ist, soll also beim Dichter in gleichsam natürlicher 

Folge eine ebenso kreative dichterische Tätigkeit anregen.  

Dabei ist es kein Zufall, dass hier ausgerechnet die Figur des gestaltenden 

Kunsttischlers angeführt wird, ist es doch ein landläufiges romantizistisch-

entfremdungstheoretisches Motiv, die Produktionsverhältnisse einer vermeint-

lich nicht arbeitsteilig organisierten vorindustriellen Gemeinschaft (zurück) zu 

ersehnen, in der dem einzelnen Tätigen sowohl Souveränität über die Zweck-

setzung seiner Arbeit als auch über die dafür nötigen Produktionsmittel zu-

gekommen sei. Dem Einzelnen sei es so möglich, so die Suggestion, sich in sei-

nem Arbeitsprodukt gestaltend selbst zu verwirklichen und damit eine Glücks-

erfahrung zu erlangen. Wir finden hier also erneut den Mythos vom freien, 

schöpferischen Subjekt vor, der bereits Bachelards noumenal-konstitutionstheo-

retischer Konzeption der Phänomenotechnik zugrunde lag. In einem erneuten 

Anlauf sucht Bachelard damit, die Transsubjektivität des Bildes in dieser Sub-

                                                           

produziert Bachelard damit den Männlichkeis-Weiblichkeits-Dualismus. Auf dieser 

Grundlage kann wohl kaum zu einer Reflexion gesellschaftlicher Geschlechterver-

hältnisse beigetragen werden. So bringt Chimisso auf den Punkt, dass Bachelard viel-

mehr einer Illusion über Weiblichkeit als einer Weiblichkeit der Träumerei zum Aus-

druck verhelfe: „In Bachelard’s view, the modality of reverie is feminine, being 

peaceful und completely at rest. However, what is really feminine in the reverie as de-

scribed by Bachelard is actually its content: it is reverie about women.“ (Chimisso 

2001: 30) Siehe ausführlicher zu kontroversen Positionen mit Blick auf Geschlechter-

rollen in Bachelards Poetologie: Pravica 2015: 230ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 235 

 

 

jektphilosophie zu begründen. So hypostasiert er das romantizistische Motiv der 

Glückserfahrung an dem Produkt der eigenen kreativ-schöpferischen Tätigkeit 

nun zur Voraussetzung für die Rezeptionserfahrung des dichterischen Bildes. 

Denn die Wirkung der „Bilder des glücklichen Raumes“ (Bachelard PE: 25), so 

die Voraussetzung Bachelards, erschöpft sich nicht in einer beliebigen Gemüts-

affektion der Lesenden, sondern wird konstitutiv von dem Eindruck begleitet,  

 

„wir hätten es erschaffen können, erschaffen sollen. Es wird ein neues Sein in unserer 

Sprache, es drückt uns aus, indem es uns zu dem macht, was es ausdrückt, anders gesagt; 

es ist zugleich das Werden eines Ausdrucks und das Werden eines Seins. Hier schafft der 

Ausdruck ein Sein.“ (Bachelard PE: 14) 

 

Symptomatischer Weise begegnet uns an dieser Stelle ein drittes Mal – wenn 

auch hier nicht in logisch derart problematischer Formulierung – die Argumenta-

tionsfigur, dass ein Produkt geradezu retroaktiv (vgl. dazu auch Brühmann 1980: 

163) eine Modifikation der Vergangenheit bewirke. Rouse sprach in diesem Sin-

ne davon, dass, was eine Praktik zum gegenwärtigen Zeitpunkt sei, davon abhän-

ge, wie sich ihre Zukunft entwickle (Rouse 1996: 137). In ähnlicher Weise 

sprach Bachelard davon, dass nachdem eine Theorie aufgrund eines unerwarte-

ten experimentellen Resultats modifiziert wurde, sich dieses Ereignis nachträg-

lich als vorhersehbar erweise (Bachelard E: 123). Ich hatte gezeigt, dass diese 

Figur Ausdruck einer Verwicklung von immanenzphilosophischem Anspruch 

und konstitutionstheoretischer Verhaftetheit ist. In diesem Sinne einem konstitu-

tionstheoretischen Mythos vom schöpferischen Subjekt verhaftet, stellt nun  

Bachelard die Rezeptionserfahrung, dass in der neuartigen Ausdrucksweise im 

Bild ein treffender Ausdruck für eine Gemütslage, für einen Eindruck gefunden 

wurde, auf der Seite der Rezipierenden als „ein[en] Stolz im stillen Kämmerlein“ 

(Bachelard PE: 16) dar:  

 

„Niemand weiß es, daß wir beim Lesen unsere Versuchungen, Dichter zu sein, neu erle-

ben. Jeder etwas passionierte Leser nährt und verdrängt in der Lektüre den Wunschtraum, 

Schriftsteller zu sein.“ (Bachelard PE: 16) 

 

Diese rezeptionsästhetisch durchaus sehr gewagte Verallgemeinerung beruht auf 

einem Anthropologismus, in dem die „Einbildungskraft als ein erstrangiges Ver-

mögen der menschlichen Natur“ (Bachelard PE: 24) gilt, mithin auf einer Ro-

mantisierung vermeintlich unentfremdeter dichterischer Tätigkeit. Bachelard 

muss dann davon ausgehen, dass das lesende Subjekt in der Aktivierung seiner 

produktiven Einbildungskraft gleichsam zu sich selbst findet, seine natürliche 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Bestimmung auslebt und sich somit selbst verwirklicht. In der Nachempfindung 

des Schöpfungsaktes erfährt das Subjekt sein eigenes schöpferisches Vermögen:  

 

„die wesenhafte Neuheit des dichterischen Bildes enthält als Problem das schöpferische 

Vermögen des redenden Seins. Dieses schöpferische Vermögen zeigt dem imaginierenden 

Bewußtsein, daß es, sehr einfach, aber sehr rein – ein Ursprung ist.“ (Bachelard PE: 15) 

 

Und da das Subjekt, im Sinne dieser Schöpfungsromantik, zu sich selbst und 

damit zu seinem eigenen Glück findet, steht „[...] das dichterische Bild unter 

dem Zeichen eines neuen Seins [...]. Dieses neue Sein ist der glückliche 

Mensch.“ (Bachelard PE: 19) Der Produktionsromantizismus in der Poetik des 

Raumes, die Romantisierung poetischen Schaffens, geht somit auch mit dem 

Motiv vom Dichter als Genie einher, der es, da mit Genius gesegnet, vermag, als 

vereinzelter Einzelner rein aus sich selbst heraus, frei von äußeren Zwängen, 

Verpflichtungen oder Anregungen, ein begnadetes Werk zu kreieren.
50

 Die Tä-

tigkeiten der Produktion und Rezeption dichterischer Bilder führt Bachelard so-

mit in seinem zweiten Anlauf auf ein konstitutionstheoretisches Schöpfungsver-

mögen zurück. Wir finden hier also eine Strukturanalogie zu seiner Reduktion 

der Phänomenotechnik auf die rational-noumenale Seite. Im entfremdungstheo-

retischen Argumentationsstrang mündet der phänomenologische Versuch einer 

Poetik des Raumes hier also erneut in einem Subjektivismus – genauer: in einem 

Mythos des schöpferischen Subjekts. Sowohl in der Epistemologie als auch in 

der Poetik münden Bachelards immanenzphilosophisch motivierte Bestim-

mungsversuche des (wissenschaftlichen und künstlerischen) Tuns also in einem 

konstitutionstheoretischen Praxisbegriff.  

Ebenso wie bei Rouse finden wir in Bachelards Entwurf einer Poetik des 

Raumes sowohl einen subjektivistischen als auch einen objektivistischen Argu-

mentationszweig. Der Versuch, der eigentümlichen Gegenständlichkeit des Bil-

des gerecht zu werden, mündet letztlich in einer Verdinglichung des Bildes. Die 

                                                           

50  Vgl. dazu auch Bachelards Kommentar zu einer Stelle aus dem Briefwechsel zwi-

schen Rainer Maria Rilke und Magda von Hattingberg, von Rilke Benvenuta genannt, 

an der zunächst ein Loblied auf die Hausarbeit formuliert wird, um sodann von der 

romantisierten Vereinzelung bei der Hausarbeit auf die Einsamkeit als Bedingung ge-

nialer Schöpfungsakte überzuleiten: „Und dann das große Wort, das den Bericht ein-

leitet: ‚Ich war herrlich allein!‘ Allein wie am Beginn jeder echten Handlung, einer 

Handlung, zu der man keineswegs ‚angehalten‘ wird. Und es ist das Wunder der leich-

ten Handlungen, daß sie uns dennoch an den Ursprung aller Tätigkeit versetzen.“  

(Bachelard PE: 87) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 237 

 

 

Bemühungen, die Neuartigkeit eines Bildes zu bestimmen, enden in einem Sub-

jektivismus. Die spiegelbildlichen Unzulänglichkeiten beider Argumentations-

richtungen scheint er dabei zu ahnen, ansonsten hätte er sich mit einem Zweig 

begnügen können. Und so ist das die gesamte Schrift durchziehende Alternieren 

vom objektivistischen zum subjektivistischen Ansetzen durchaus als Suche nach 

einer Vermittlungsposition zu deuten, welche er eingangs als gelebte Gegen-

standsvermittlung im künstlerischen Tun erahnte (Bachelard PE: 18f.) und be-

reits dort nicht als Tätigkeit, sondern als gelebten Akt bestimmte.  

Aufgrund dieses konstitutionstheoretischen Tätigkeitsverständnisses kann 

Bachelard diese „gelebte“ Vermittlung nicht konsequent im Ausgang vom Pri-

mat des Vollzugs bestimmen. Wenn er also – im Rahmen seines begrifflichen In-

strumentariums – die Vermittlung von Subjekt und Objekt nicht im Vollzug der 

Produktion und Rezeption bestimmen kann, dann ist er gezwungen, stets ent-

weder auf der Seite des Objekts oder auf der des Subjekts anzusetzen. Metho-

disch-begrifflich bedingt münden dann seine Versuche, die Vermittlung zu be-

stimmen, in Subjektivismen und Objektivismen. Bachelard scheint diese Leer-

stelle durchaus zu ahnen, denn er erwägt wiederkehrend neue vollzugstranszen-

dente Vermittlungsinstanzen: Mal rekurriert er auf seelische Archetypen, mal auf 

eine Anthropologie des schöpferischen Subjekts, mal auf einen Mythos unmittel-

barer dichterischer Erfahrungen, mal auf eine Verdinglichung des Bildes. Struk-

turanalog zur Auseinandersetzung mit den Überlegungen von Rouse zeigen sich 

Verdinglichungen, Anthropologisierungen und Unmittelbarkeitsdenken also 

auch bei Bachelard als symptomatische Behelfslösungen für ein gestelltes Ver-

mittlungsproblem, welche genau deshalb, weil nicht konsequent vom Primat des 

wirklichen Tätigkeitsvollzugs ausgehend argumentiert wird, in konstitutionsthe-

oretische Konstruktionen umschlagen. 

Wenn Bachelard in der Poetologie romantische Motive wie die Sehnsucht 

nach der Rückkehr in eine verloren vermeinte und als ursprünglich gewähnte 

Vergangenheit, die Heroisierung künstlerischen Schaffens und die Idealisierung 

der Träumerei im Alleinsein aufnimmt, dann präsentiert er bestimmte Aspekte 

seiner Argumentation allerdings nicht zufällig als Fortführung der traditionellen 

Romantik. So bildete sich die traditionelle Romantik dezidiert als Reaktion ge-

gen die Aufklärung heraus, welche im wissenschaftlich-rationalen Denken den 

Motor jeglichen Fortschritts sah. Indes hoben die DenkerInnen der Romantik ge-

genüber dem aufklärerischen Denken und dessen Priorisierung des wissenschaft-

lichen Wissens das poetische Schaffen als eminente Form des Welt- und Selbst-

bezugs hervor. In den romantischen Motiven findet Bachelard damit einen Wi-

derstand gegen die Verkürzung des Wissensbegriffs vor, dem er sich anschließt. 

Sein Aufnehmen romantischer Motive ist damit grundlegend als Ausdruck seines 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Projektes, einen umfassenderen Wissensbegriff zu begründen, zu verstehen.
51

 

Der entfremdungstheoretische Einschlag seiner poetologischen Argumentation 

beruht dann konsequenterweise auf den romantischen Anleihen. So setzte das 

romantische Denken dem aufklärerischen Fortschrittsgedanken eine Verlust-

erfahrung in der Gegenwart entgegen. Einer idealisierten und verloren geglaub-

ten Vergangenheit suchte es sich mit künstlerischen Mitteln anzunähern.
52

  

Im romantizistischen Duktus ist dann das träumende Subjekt, welches in  

Bachelards Poetik des Raumes auftritt, gerade nicht das moderne Individuum im 

industrialisierten Frankreich des Jahres 1957 – des Erscheinungsjahres der 

Schrift. Vielmehr ist es der von den alltäglichen Verpflichtungen wie Lohnar-

beit, Familienarbeit und sozialen Erwartungen befreite Einzelne, der sich der 

freien Träumerei hingeben kann und sich dabei in einen vermeintlich ursprüngli-

chen, vormodernen Gemeinschaftszustand (zurück) sehnt (vgl. dazu auch Chi-

misso 2001: 41). In dieser Verklärung werden die repressiven Momente vormo-

derner Vergemeinschaftungsformen – dies wurde an den Geschlechterrollen be-

sonders deutlich – völlig ausgeklammert.
53

 Gerade weil Bachelard nicht konse-

quent im Ausgang des doppelt reflexiven Vollzugs argumentiert, kann er die Re-

produktion von Tätigkeitsverhältnissen und mithin von Sozialformen nicht in 

den Blick nehmen. Und so stehen seine Proklamation einer fortschrittsorientier-

ten „Wissenschaftsstadt“
54

 und sein romantizistisch-rückwärtsgewandtes Loblied 

auf das vormoderne Landleben einander konträr gegenüber. Ihm gelingt es nicht, 

diese hin zu einer Reflexion gesellschaftlicher Raumverhältnisse zu transzendie-

ren. In seinem Romantizismus kann Bachelard schließlich die Logik des „ande-

ren“ Wissens nicht anders als Logik eines vergangenen, gleichsam ursprüngli-

                                                           

51  In anerkennender Absicht schreibt Jean Hyppolite aus diesem Grund Bachelards Phi-

losophie – sowohl hinsichtlich der Epistemologie wie auch der Poetologie – einen 

„Romantismus“ zu (vgl. Hyppolite 1954). Siehe ausführlicher zu Bachelards Anknüp-

fen an Motive der traditionellen Romantik in der Poetologie: Hyppolite 1954: 91f. 

52  Vgl. ausführlich zur Rolle entfremdungstheoretischer Argumentationen in der Roman-

tik: Arndt 2003: 71-92. 

53  Die Regressivität von Bachelards Romantizismus hebt insbesondere Vadée (1979: 

145, 201-205) hervor.  

54  So spricht Bachelard in den späteren epistemologischen Schriften von der cité scienti-

fique (vgl. z.B. Bachelard RA: 59, MR: 2), also der Wissenschaftsstadt oder dem wis-

senschaftlichen Gemeinwesen. Wulz (2010: 150-195) entwickelt daran anknüpfend 

ein utopisches Gesellschaftsmodell nach dem Vorbild der Wissenschaften. In einer 

solchen Perspektive werden gleichwohl die regressiven Tendenzen in Bachelards Poe-

tologie ausgeblendet.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Von der Phänomenotechnik zur Poetik des Raumes: Bachelard | 239 

 

 

chen Wissens thematisieren, welches poetisch wiederbelebt werde. Das „andere“ 

Wissen reduziert sich dann auf eine Wiederaneignung vergangener Erfahrungen 

und schließt methodisch aus, spezifisch moderne, außerwissenschaftliche Wis-

sensformen als Logik des Alltäglichen zu erfassen, geschweige denn in Form ei-

ner vollzugstranszendierenden Reflexion zu kritisieren. 

An dieses bei Bachelard unvollendete Projekt knüpft Lefebvres Programm 

einer Kritik des Alltagslebens (1987) an. Auch Lefebvres Überlegungen zur Pro-

duktion sozialer Räume fügen sich in diese Argumentationslinie. Wir hatten al-

lerdings in Kapitel II.2 gesehen, dass Lefebvre von einem Einschnitt zwischen 

den poetologischen und epistemologischen Schriften Bachelards ausgeht (vgl. 

Lefebvre 1987: 634). Konsequenterweise bezieht er sich in La Production de 

l’Espace in raumtheoretischer Hinsicht ausschließlich auf Bachelards poetologi-

schen Zugang (vgl. Lefebvre 1991: 121). Auch wenn die Frage nach der gesell-

schaftlichen Reproduktion von Tätigkeitsverhältnissen die Überlegungen Le-

febvres leitet, so scheinen sich allerdings romantizistisch-entfremdungstheoreti-

sche Momente auf seinen Ansatz zu vererben. Wenn Lefebvre auf der Ebene der 

Räume der Repräsentation ein Reich der kreativ-schöpferischen Freiheit ver-

spricht (vgl. Lefebvre 1991: 137f.) und er im Anschluss an Bachelard den Re-

produktionsmodus dieser Räume als Leben (espace vécu, vgl. Lefebvre 1991: 

40) bestimmt, dann wird dies offenkundig.  

Auch wenn sich in der Poetik des Raumes die theoretische Problematik  

Bachelards von der Frage nach dem „Denken auf der Suche nach dem Objekt“ 

(Bachelard BWG: 159), welche sich in seiner konstitutionstheoretisch-

noumenalen Bestimmung der Phänomenotechnik ausdrückt, hin zu einer Refle-

xion von Vollzügen der Subjekt-Objekt-Vermittlung verlagert, die jene ebenfalls 

einstmals einzuholen suchte, so bestimmt er den Vermittlungsakt nicht zurei-

chend als ein gesellschaftliches Tun, als kooperative, reflexive, sich gegenständ-

licher Mittel bedienende Arbeit an Gegenständen. Und gerade weil Bachelard 

das vermittelnde Tun nicht als ein gesellschaftliches bestimmt, sieht er sich ge-

zwungen, auf transzendente Konstitutionsinstanzen zu rekurrieren: Auf eine An-

thropologie des schöpferischen Subjekts mit psychischen Archetypen auf der ei-

nen Seite und auf ein realitätsstiftendes mathematisches Denken auf der anderen 

Seite. Was Bachelard ebenso wie Rouse damit nicht gelingt, ist die eigene philo-

sophische Reflexionstätigkeit im Hinblick auf ihre Bedingungen zu reflektieren. 

So verbleibt sie bei beiden Autoren im Modus der Reflexion im Vollzug auf der 

Ebene eines impliziten immanenzphilosophischen Anspruchs, der dann aller-

dings nicht reflexiv expliziert wird. Demgegenüber sucht Althusser eine imma-

nenzphilosophische Perspektive freizulegen, in der „sich die Philosophie durch 

ein doppeltes Verhältnis – zu den Wissenschaften einerseits und zu den prakti-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

schen Ideologien andererseits“ (Althusser PSPW: 32) – bestimmt und damit ex-

plizit das eigene Philosophieren als Praxis begreift. Althusser knüpft dazu grund-

legend an die rekonstruktionstheoretische Problemstellung an, die Bachelard 

freilegt, aber dennoch nicht konsequent weiterverfolgt. Deshalb werde ich im 

folgenden Kapitel Althussers Ansatz als Schritt auf dem Weg zu einer rekon-

struktionstheoretischen Immanenzphilosophie wissenschaftlicher Praxen heraus-

arbeiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006 - am 14.02.2026, 13:47:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

