
Passion und Institutionalisierung

Zur Vorgeschichte der Liebesehe (Heloisa und Abälard)

Joachim Harst

1. Einleitung

Der vorliegende Sammelband thematisiert denDruck, unter demdie heterosexuel-

le Ehe als hegemoniales Sozialmodell Anfang des 20. Jahrhunderts steht. Einerseits

wird ihr zugemutet, Freundschaft, Liebe und Sexualität zu harmonisieren und so-

ziale Kohäsion zu schaffen.1 So ist sie nicht nur eine institutionalisierte Form zwi-

schenmenschlicher Beziehung, sondern wirkt – »mit außergewöhnlicher Strahl-

kraft« – auch auf juristischer, wirtschaftlicher und sozialer Ebene, und schließt

dabei neben den Ehepartnern:innen auch deren Nachkommen und Verwandten

ein. Andererseits steht sie aber gerade wegen des Anspruchs, die liebende Zweier-

beziehung zu institutionalisieren, in der Kritik. Neben anderen Einwänden wird

dabei auch die (in der Literatur topische) Frage aufgegriffen, ob sich Liebe über-

haupt der rechtlichen Form füge, ob Liebe und Ehe nicht vielmehr als Gegensätze

aufzufassen seien. Aus diesem Blickwinkel kann die Liebesehe von vorneherein als

›brüchig‹ erscheinen.

Wenn ich in meinem Beitrag schlaglichtartig das Verhältnis von Liebe und Ehe

im Briefwechsel zwischen Heloisa und Abälard (12. Jahrhundert) sowie in seiner

Rezeption im 18. Jahrhundert untersuche, erhelle ich an einem prominenten Bei-

spiel einige Etappen der diskursiven Vorgeschichte moderner Liebesehe. Sie kreist

um die Frage, ob und inwiefern es möglich sei, gesellschaftliche Verbindlichkeit

auf Liebe zu gründen. Dabei wird sich zeigen, dass die Ehe gerade dort, wo sie

zur Begründung sozialer Institutionen eingesetzt wird, regelmäßig als ›brüchig‹

erscheint. Dies gilt für den mittelalterlichen Briefwechsel auf ganz konkrete Wei-

se: Die passionale Liebe zwischen Heloisa und Abälard führt zu einem mehrfa-

chen Ehebruch, der jedoch in der nachträglichenDarstellung des Briefwechsels zur

Gründungsfigur einer geistlichen Gemeinschaft umgedeutet wird. Als der Brief-

wechsel im 18. Jahrhundert populär wird, wird diese Institutionalisierung aller-

1 Vgl. z.B. Luhmann, Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1994, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Joachim Harst

dings nicht beachtet und vielmehr der krasse Gegensatz zwischen Liebe und Ehe

herausgearbeitet. Erst Rousseau konfrontiert die Geschichte einer leidenschaftli-

chen Liebe wieder mit der Frage, unter welchen Bedingungen sie in ein Modell

sozialer Gemeinschaft überführt werden kann. Zwar verneint auch Rousseau zu

guter Letzt diese Frage und lässt damit die gründende Ehe erneut als ›brüchig‹ er-

scheinen. Gleichwohl sind die verschieden akzentuierten Gegenüberstellungen von

Liebe und Ehe als Schritte einer Ausdifferenzierung zu betrachten, die die Entwick-

lung von Liebe als eines ›Intimcodes‹ überhaupt erst ermöglicht und damit letztlich

zum Postulat einer Vereinbarkeit von Liebe und Ehe geführt hat.

2. ›Brüchige‹ Ehen

Lange bevor die Ehe zum allgemeinen ›Sozialmodell‹ avancierte, kam ihr in

politischer Hinsicht eine repräsentative Funktion zu. So stiftet die Eheschlie-

ßung zwischen Herrschenden eine dynastische Verbindung und begründet einen

Herrschaftsanspruch. Zugleich kann sie aber auch die Beziehung zwischen Herr-

schenden und Untertanen symbolisieren. In diesem Sinn kann sie zu einem Bild

der Korporation, also eines institutionalisierten Gemeinschaftskörpers, entwickelt

werden. Das führt z.B. Paulus aus, wenn er in einem komplexen Gleichnis Jesus

als Bräutigam schildert, der seiner Gemeinde ebenso verbunden sei wie Ehemann

und Ehefrau unter einander, weswegen umgekehrt die eheliche Verbindung –

»und werden die zwei ein Fleisch sein« – ein Abbild der geistlichen sei: »Denn wir

sind Glieder seines [Jesu] Leibes«.2

Zugleich ist dieser Ehe-Metaphorik jedoch ein Bruch eingeschrieben, der deut-

lich wird, wenn man das Verhältnis zwischen dem Alten und Neuen Testament aus

der Perspektive der christlichen Selbstlegitimation beachtet. Denn bereits im Al-

ten Testament wird das Verhältnis zwischen Gott und seinem Volk mehrfach als

eifersüchtiges Liebesverhältnis und als (›brüchige‹) Ehe beschrieben, wie auch die

Propheten den Messias als Bräutigam verkünden.3 Jesus als Bräutigam erhebt also

den Anspruch, dass er der im Alten Testament verheißene Messias ist und doch

predigt er als solcher die Liebe als Erfüllung und Aufhebung des jüdischen Geset-

zes.Man kann diese Problematik als Beispiel für das Gründungsparadox verstehen,

2 Die Bibel. Einheitsübersetzung. Freiburg/Basel/Wien: Herder 1980, Epheser 5, 23-33, hier

30f.; vgl. 1 Korinther 12, 12-26. Vgl. dazu Koschorke, Albrecht: Die Heilige Familie und ihre

Folgen, Frankfurt a.M.: Fischer 2000, S. 51-56; Koschorke, Albrecht: Der fiktive Staat, Frank-

furt a.M.: Fischer 2007, S. 69-77. Zu den hier vorgetragenen systematischen Überlegungen

insgesamt Harst, Joachim: »Universalgeschichte des Ehebruchs.« Verbindlichkeit zwischen

Literatur, Recht und Religion, Göttingen: Wallstein 2021. Dort gehe ich auch ausführlicher

auf die im Folgenden angesprochenen Beispiele ein.

3 Vgl. J. Harst: »Universalgeschichte«, S. 43-46.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 29

das jede Rechtsetzung begleitet: Kann sich doch ein neues Recht nur als Bruch mit

dem ›alten‹ legitimieren, das als solches aber als gültig anerkannt werden muss.

Dort, wo die Ehe als Gründungsfigur inszeniert wird, weist ihre etwaige ›Brüchig-

keit‹ auf dieses Gründungsparadox hin.

Die Literatur hat dabei seit jeher die möglichen Konflikte zwischen der indivi-

duellen Emotion und der übergreifenden Institution reflektiert. Bereits die Aeneis –

das Gründungsepos des römischen Reichs – macht das deutlich: Bevor Aeneas die

Ehe mit Lavinia eingeht und seine Herrschaft über Latium ausübt, erlebt er die

leidenschaftliche Liebe zu Dido, der verwitweten Herrscherin Karthagos.4 Nach

einem kurzen Aufenthalt kommt es zu einer heimlichen Hochzeit, doch verlässt

Aeneas die Geliebte kurz darauf auf göttliches Geheiß wieder. Während sich Dido

aus Scham und Schmerz selbst tötet, zeigt Aeneas in der landläufigen Interpreta-

tion mit seiner Entscheidung, dass er sich von der Liebe nicht aus der Bahn wer-

fen lässt und gerade deshalb Gründungsfigur des römischen Reichs werden kann.5

Daher muss man fragen, ob Aeneas’ zweite, gründende Ehe mit Lavinia nicht von

Anfang an ›brüchig‹ ist, eben weil ihr die erste ›brüchige‹ Ehemit Dido vorausging.

Zumindest wenn man annimmt, dass Vergil die Dido-Episode nicht willkürlich er-

funden hat, liegt es doch nahe, dass dieser Ehebruch die Problematik der Ehe als

Gründungsfigur narrativ ausgestaltet. Noch deutlicher wird dies bei Ovid, der in

seinen Heroides die verlassene Dido zu Wort kommen lässt, erscheint hier doch

der göttliche Auftrag als bloßer Vorwand für den Ehebruch.6 So entwirft Ovid ei-

ne Gegengeschichte der römischen Reichsgründung, die sich nicht zufällig einer

passionalen Sprache bedient bzw. eine solche modellhaft prägt: Auch Ovid hält an

dem Gegensatz zwischen Passion und Institution fest.

Während die Aeneis die Liebe als göttlich eingegebene, mithin weitgehend äu-

ßerliche Leidenschaft begreift, stellt der christliche Liebesbegriff eine erste Verin-

nerlichung dar. Diese beiden Seiten werden in dem nun anzusprechenden Brief-

wechsel zwischenHeloisa undAbälardmiteinander verbunden.Denn in demBrief-

wechsel geht es einerseits um die fleischliche Passion, die nach antikem rhetori-

schen Vorbild geschildert wird, und andererseits umderen geistlicheÜberwindung

mit dem Ziel, eine neue christliche Gemeinschaft zu bilden. Dabei wird sowohl auf

Dido als Inbegriff der leidenschaftlichen Liebe als auch auf den christlichen Ehe-

begriff angespielt. In der genaueren Betrachtung wird sich zeigen, dass die Ehe

4 Vergil: Aeneis. Hg. und übers. von Edith und Gerhard Binder, Stuttgart: Reclam 2008.

5 Spiegelbildlich zur Dido-Episode kann Aeneas Lavinia erst heiraten, nachdem er deren Ver-

lobten Turnus überwunden und damit eine bereits versprochene Ehe verhindert hat.

6 Vgl. Ovid: Heroides. Hg. und übers. vonDetlevHoffmann, Christoph Schliebitz undHermann

Stocker, Stuttgart: Reclam 2000 und zu dieser Lektüre Harst, Joachim: »Verbriefte Ehe. He-

loisa, Abaelard und OvidsHeroiden im 18. Jahrhundert«, in: Daphnis 50.2-3 (2022), S. 521-547,

hier S. 522-528.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Joachim Harst

zwischen Heloisa und Abälard von Anfang an ›brüchig‹ war und gerade deshalb zur

Gründungsfigur einer geistlichen Gemeinschaft taugte.

3. Ehe als geistliche Gemeinschaft

Die bekannte Geschichte von Heloisa und Abälard geht auf einen Briefwechsel zu-

rück, der um 1133 entstanden ist.7 Er besteht in seinemHauptteil aus einem langen,

autobiografischen Brief Abälards, in dem er die Geschichte seines Unglücks (Histo-

ria calamitatum) – nämlich seine illegitime Liebesbeziehung zu Heloisa und deren

schmerzhaftes Ende – aus der Perspektive späterer Bekehrung schildert. Schon

wenn man nur die Eckdaten anschaut, wird klar, warum hier von einer ›brüchigen

Ehe‹ zu sprechen ist: Abälard knüpft mit seiner Schülerin Heloisa eine erotische

Beziehung, die sie nur kurze Zeit verheimlichen können. Um deren Vormund zu

besänftigen, wird gegen ihren Willen eine Ehe geschlossen, die Abälard jedoch ge-

heim halten will, um seinen Ruf als Theologe nicht zu schädigen. Als die Heirat

trotzdem bekannt wird, veranlasst er Heloisa, den Schleier zu nehmen: Ihre geistli-

che Eheschließungmit dem himmlischen Bräutigam soll Beweis sein, dass Abälard

sie nicht geheiratet hat. Der Klostereintritt bedeutet also faktisch einen Bruch der

bestehenden weltlichen Ehe, während Heloisa im Kloster an ihrer Liebe zu Abälard

festhält und damit die geistliche Ehe bricht. Die Ehe ist also sowohl wörtlich wie

bildlich ›brüchig‹. Das manifestiert sich nicht zuletzt in Abälards heimlichen Be-

suchen im Kloster, bei denen es zur Entweihung sakraler Räume kommt (5,14). Die

Beziehung zwischen den beiden endet erst mit der Rache von Heloisas Vormund

für Abälards Wort- und Ehebruch: Er lässt den sündigen Theologen kastrieren. In

seinem Schreiben stellt Abälard dies nun als schmerzhafte, aber gerechte Strafe

Gottes für sein Fehlverhalten dar.

Dieser biografische Zusammenhang wird Gegenstand des eigentlichen Brief-

wechsels, der mit einem Schreiben Heloisas beginnt: Ihr sei nach langer Trennung

von ihrem Geliebten »zufällig« (2,1) die Historia calamitatum in die Hände gefallen,

die Abälard ursprünglich an einen Dritten adressiert hatte. Indem sie nun Abä-

lard ihre nach wie vor leidenschaftliche Liebe vor Augen stellt, bittet sie ihn um

eine Wiederaufnahme der Beziehung – und sei es nur in Briefform. Doch Abälard

geht auf Heloisas Liebessprache nicht ein, sondern fordert von ihr vielmehr eine

Transformation der Leidenschaft im geistlichen Sinne. Mittlerweile ist Heloisa ja

7 Für Text und Kontext vgl. Krautz, Hans-Wolfgang (Hg.), Abaelard. Der Briefwechsel mit He-

loisa, übers. von Hans-Wolfgang Krautz, Stuttgart: Reclam 2001 (im Folgenden im Fließtext

unter Angabe von Brief und Absatz zitiert) und Newman, Barbara (Hg.), Making Love in the

Twelfth Century. Letters of Two Lovers in Context, übers. von Barbara Newman, Philadelphia:

Pennsylvania UP 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 31

Äbtissin eines Klosters, ist also mehr denn je dem himmlischen Bräutigam und ih-

renMitschwestern verpflichtet. In ihremAntwortbrief, der eine vielfach diskutierte

Bekehrung inszeniert (6,1), verspricht Heloisa, von ihrer Liebe fürderhin zu schwei-

gen, und schließt die konkretere Bitte an, Abälardmöge das Klostermit einer an die

weibliche Gemeinschaft angepassten Regel versehen. Dieser Bitte kommt Abälard

ausführlich nach, so dass der Briefwechsel als Ganzes zu einem Gründungsdoku-

ment für das Kloster werden konnte, das im Zeichen der transformierten Liebe

steht. Es liegt daher der Gedanke nahe, der Briefwechsel könnte von Anfang an

als ein solches Gründungsdokument konzipiert (oder zumindest nachträglich in

diesem Sinne redigiert) worden sein.8

In jedem Fall ist die Geschichte von Abälard und Heloisa eng mit der Grün-

dung des Klosters vom Paraklet verbunden. Dessen Grundstück war ursprünglich

in Abälards Besitz, bevor er es Heloisa und ihren Schwestern stiftete. Wichtiger

ist noch, dass die Liebenden, die fortan getrennt leben mussten, dort nebeneinan-

der bestattet wurden. Darin zeigt sich, dass ihre Geschichte als Gründungsmythos

wirkte, der von der nachlebenden Klostergemeinschaft weiter kultiviert wurde.9

Umso interessanter ist es, dass in dem Briefwechsel die ›brüchige‹ Ehe eine wich-

tige Rolle spielt. Und dies, wie ich nun zeigen möchte, sowohl auf einer biografi-

schen wie auf einer theologischen Ebene.

3.1 Ehemetaphorik

Der Verdacht, dass es sich bei dem Briefwechsel um ein nachträglich redigiertes

Dokument handelt, stützt sich u.a. auf die kunstvolle Komposition der Briefe zu ei-

nem anspielungsreichen, vielfach verwobenen Ganzen. Ein verbindender Faden ist

dabei die Auseinandersetzung mit dem Bildfeld der Ehe, die zugleich eine Relek-

türe der eigenen Liebesgeschichte einschließt. In einer gemeinsamen, wechselsei-

tigen Interpretationsarbeit finden die Schreibenden zu einem neuen Verständnis

8 Vgl. für eine Diskussion dieser These von Moos, Peter: »Abaelard, Heloise und ihr Paraklet,

ein Kloster nach Maß: zugleich eine Streitschrift gegen die ewige Wiederkehr hermeneuti-

scher Naivität«, in: Abaelard und Heloise. Gesammelte Studien zumMittelalter, hg. von Gert

Melville, Berlin [u.a.]: de Gruyter 2005, S. 233-301.

9 Vgl. zur Bestattung der Liebenden (und der Geschichte ihrer ›Übersetzungen‹) Feilla, Ce-

cilia A.: »Translating Communities: The Institutional Epilogue to the Letters of Abelard and

Heloise«, in: The Yale Journal of Criticism 16, Nr. 2 (2003), S. 363-379, zur Bedeutung des

Briefwechsels für die Klostergemeinschaft Powell, Morgan: »Listening to Heloise at the Par-

aclete: Of Scholarly Diversion and a Woman’s Conversion«, in: Bonnie Wheeler (Hg.), Listen-

ing to Heloise: The Voice of a Twelfth-CenturyWoman, New York: Palgrave Macmillan 2000,

S. 255-286.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Joachim Harst

der Ehe, das ihr persönliches Unglück zum Anlass einer Bekehrung nimmt und in

einen Gründungsakt münden lässt.10

Wie erwähnt, hat sichHeloisa zunächst gegen dieHeiratmit Abälard gesträubt.

So erinnert sie ihn daran, dass sie allezeit »die Liebe der Ehe, die Freiheit dem

Zwang« vorgezogen habe (2,7). »Wollte mich heute der Kaiser […] der Ehre seines

Ehebetts würdigen […]; für süßer und würdiger achtete ich’s, deine Buhlerin zu

heißen, als seine Kaiserin« (2,7). Zugleich gesteht Heloisa zu, dass mit der Ehe-

schließung ein ›unrechtes‹ Verhältnis legalisiert worden sei. Umso ungerechter sei

es, dass Abälard ausgerechnet nach der Eheschließung mit der Kastration gestraft

worden sei: »Was andere wegen Ehebruchs verdienen, das hast du infolge deiner

rechtmäßigen Ehe erlitten« (4,5). Für Heloisa ist die Ehe daher eine »Teufelei«, mit

der der Versucher Abälard zu Fall gebracht hat, während sie sich selbst mit der

biblischen Eva vergleicht (4,6).

Diese Darstellung ihrer Ehe wird von Abälardmit einer Auslegung des Hohelie-

des revidiert, auf das ja die Rede vom himmlischen Bräutigam zurückgeht (5,4-9).

Mit ihrem Klostereintritt habe ein »glücklicher Tausch des Ehebundes« (5,4) statt-

gefunden, insofern sie nunmit demHerrn Jesus verbunden sei. Als Braut desHerrn

habe sie, wie Abälard unter Rückgriff auf das Hohelied schreibt, das Recht erwor-

ben, »vom König geliebt und in seine Kammer geführt« zu werden – und zwar

bis ins Ehebett, das Abälard als Ort der kontemplativen Vereinigung auslegt (5,8).

Doch löst dieser Tausch nicht die Verbindung auf, die zwischen Abälard und Heloi-

sa gestiftet wurde. Für Abälard ist die heimliche Ehe vielmehr Vorbedingung der

geistlichen Brautschaft, denn er interpretiert sie als ein Mittel Gottes, »uns beide

zu sich zu bekehren« und als ein Zeichen, »daß er uns noch zu großen Dingen be-

stimmt« (5,18). In diesem Sinne sei die weltliche Ehe weiterhin gültig. Als Äbtissin

aber werde Heloisa zur geistlichen Mutter und verwandele so »Evas Fluch in den

Segen Marias« (5,19).

Abälard wiederholt also eine bekannte christliche Interpretationsstrategie, in-

dem er Eva als figura Marias auslegt und damit das Alte Testament auf das neue

Heilsversprechen bezieht.11 Zugleich macht er deutlich, dass diese christliche Er-

füllung inHeloisa verkörpert werde, die in ihrem Leben denWandel von Eva zuMa-

ria erlebt habe.Dieser wird imBriefwechsel als Bekehrung dargestellt, wobei dieser

Begriff seinerseits einer Transformation unterliegt. Denn die von mir geschilderte

10 Vgl. Vinken, Barbara: »Die Autorität der Form in Abaelard und Heloise«, in: DVjs 76, Nr. 2

(2002), S. 181-194.

11 Zur figuralen Interpretationspraxis vgl. Goppelt, Leonhard: Typos. Die typologische Deutung

des Alten Testaments im Neuen, Darmstadt: Wiss. Buchges. 1966 und Auerbach, Erich: »Fi-

gura«, in: Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie (1939; ND Bern: Francke 1967),

S. 55-93.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 33

Diskussion der Ehe geht mit einer Bedeutungsverschiebung der ›Bekehrung‹ ein-

her.12 So thematisieren beide Briefpartner ihre Trennung, Abälards Kastration und

Heloisas Klostereintritt als »unsere Bekehrung«, meinen damit aber – gleichsam

alttestamentarisch – eine verdiente Strafe, die sie ihren Lebenswandel zu ändern

zwang. Das wird bereits daran deutlich, dass Heloisa von der »traurigen Geschich-

te unserer Bekehrung« sprechen kann (Heloisa: 2,2, Herv. JH; Abälard: 5,12). Erst

durch die Relektüre dieser biografischen Wendung durch die Schreibenden wird

sie als Bekehrung im christlichen Sinn verstanden. So liest Abälard seine Kastra-

tion sodann nicht mehr als Strafe, sondern als »Gnade«, durch die »zwei Seelen

geheilt« würden (5,15). Und er beeilt sich, hinzuzufügen, dass man deswegen na-

türlich nicht (wie Origines) »nach dem Buchstaben« handeln und die Gnade durch

Selbstverstümmelung erzwingen könne (5,17). Die Kastration ist für Abälard viel-

mehr eine Gnade, weil sie als gerechte Strafe für seinen Ehebruch den Anspruch

des Gesetzes befriedigt und ihn zugleich von der Lust des Fleisches befreit.

Diese Konversion findet nicht nur auf inhaltlicher, sondern auch auf sprachli-

cher Ebene statt. Wenn Heloisa in den ersten Briefen ihre Liebe schildert, bedient

sie sich nämlich einer Sprache, die an Ovid und insbesondere an dessen Heroides –

den Liebesbriefen mythischer Heldinnen – geschult ist.13 Ähnlich wie Ovids Frau-

enfiguren schreibt Heloisa in einer Position äußerster Verlassenheit,14 die dadurch

noch gesteigert wird, dass ihre Liebe zu Abälard ihr zugleich den Zugang zu Gott

versperrt. Wie Dido betont sie den »Wahnsinn« (2,7) ihrer Liebe, in dem sie sich

bis zum vollständigen Selbstverlust demGeliebten unterordnet, ja ihn über Gott er-

hebt: Nicht aus Liebe zu Gott, sondern nur, um Abälards Wunsch zu entsprechen,

habe sie den Schleier genommen (2,9; 4,11). Und wie Dido ist ihr das Verlorene

immer noch präsent, Vergangenheit und Gegenwart vermischen sich: Jahre nach

ihrer letzten Begegnung stünden ihr immer noch die Bilder der Lust vor Augen,

die sie mit Abälard erlebt habe. Noch im Schlaf, ja selbst beim Hochamt kämen ihr

die früheren Vereinigungen in den Sinn:

Mitten im feierlichen Hochamt, wo das Gebet reiner sein soll als sonst, haben

mein armesHerz so ganz jenewollüstigen Phantasiebilde eingenommen, daß ich

12 Vgl. B. Vinken: »Autorität der Form«, S. 187.

13 Vgl. Kauffman, Linda S.: Discourses of Desire: Gender, Genre, and Epistolary Fictions, Ithaca:

Cornell UP 1988, S. 73, 77, 82f. in Bezug auf die Struktur des »discourse of desire«; Calabrese,

Michael: »Ovid and the Female Voice in the ›De Amore‹ and the ›Letters‹ of Abelard and

Heloise«, in: Modern Philology 95.1 (1997), S. 1-26, 17-19 und Brown Phyllis R./Pfeiffer, John

C.: »Heloise, Dialectic, and theHeroides«, in: BonnieWheeler (Hg.), Listening to Heloise: The

Voice of a Twelfth-Century Woman, New York: Palgrave Macmillan 2000, S. 143-160 stellen

Parallelen zu Ovidischen Figuren, v.a. zu Dido her.

14 Vgl. Arenberg, Nacy M.: Textual Transvestism: (Re)Visions of Heloise (17th-18th-Centuries),

Amsterdam/New York: Rodopi 2014, S. 76 unter Verweis auf 4,4.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Joachim Harst

nur für ihre Lüsternheiten offen bin, nicht für das Gebet. Die ich aufstöhnenmüss-

te über das Begangene, seufze lieber nach dem Vergangenen. […] O ich wahrhaft

Elende, die ich jenen Seufzer einer jammernden Seele [nämlich Paulus] verdiene:

»Ich unglückseliger Mensch, wer wird mich erlösen von dem Leibe dieses Todes?«

(4,9; vgl. Röm 7,24)

Doch löst sich Heloisa im Lauf des Briefdialogs von der antiken Sprache der Passi-

on, die – gerade bei Ovid – keine Konversion, sondern nur die Katastrophe, näm-

lich den Selbstmord der Verlassenen kennt. Ihm entspricht bei Heloisa der Klos-

tereintritt, mit dem sie in der Nachfolge Jesu der Welt gestorben ist. Doch in der

Rückschau wird diese Katastrophe in eine Bekehrung transformiert. Dabei kann

man auch von einer Konversion des Liebesdiskurses sprechen, weil Heloisa und

Abälard an der Liebe selbst festhalten: Anders als Augustinus, der in seinen Con-

fessiones als Konsequenz seiner Bekehrung der Liebe komplett entsagt, kreist der

mittelalterliche Briefwechsel um die Frage, wie Liebe als Fundament einer geistli-

chen Gemeinschaft dienen kann.

3.2 Geistliche Gemeinschaft

Auf diesen Punkt kommtHeloisa zurück, wenn sie Abälard um eine Regel für weib-

liche Klostergemeinschaften bittet. Sie begründet ihre Bitte mit dem paulinischen

Gesetzesverständnis und insbesonderemit Paulus’ Aussagen über Ehe undKeusch-

heit.15 So habe dieser zwar Keuschheit gefordert, aber nicht jeden Christen zur

Ehelosigkeit angehalten – vielmehr solle ihm zufolge jeder nach seinen Fähigkeiten

mit oder ohne Ehe keusch leben (6,8f.; 12). Auch generell gelte, dass sich die Gna-

de nicht durch Erfüllen irdischer, buchstäblicher Gesetze erreichen lasse (6,18f.) –

nicht die Werke, der Glaube zählten und entsprechend sei Keuschheit »nicht eine

Tugend des Leibes, sondern der Seele« (6,20). Vor diesem Hintergrund bittet He-

loisa Abälard, eine Klosterregel zu entwerfen, die sich nicht an dem starren Buch-

staben des Gesetzes orientiert, sondern im paulinischen Sinn flexibel ist. Das heißt

konkret, dass Nonnen nicht derselben klösterlichen Strenge unterworfen werden

wie Mönche und dass sie Hilfe von männlichen Glaubensbrüdern und Laien bei

der Verrichtung ihrer Tätigkeiten in Anspruch nehmen dürfen.

Abälard antwortet, indem er einen geistlichen Bund zwischen den Geschlech-

tern entwirft, der den alten, fleischlichen ersetzen soll: In Doppelklöstern sollen

»beide Geschlechter in dem wahren Mönchtum seiner [Jesu] Gemeinschaft« verei-

nigt werden (7,2). Das Bild der Ehe legt dabei nahe, dass der Mann – wie 1 Kor 11,3

vorgegeben – das »Haupt« der ehelichen Gemeinschaft ist (8,51). Zugleich erkennt

Abälard aber an, dass die Nonne als Braut des Herrn über demMann stehe, der nur

15 Vgl. dazu v.a. 1 Kor 7 und dazu J. Harst: »Universalgeschichte«, S. 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 35

mehr als »Kämmerer im königlichen Palaste zu betrachten« sei (8,56). Die geistli-

che Gemeinschaft wird also als doppelte Ehe veranschaulicht, wie Paulus es im

Epheserbrief vorgeführt hat: Zum einen ist das Verhältnis zwischen Jesus und der

Gemeinde als Ehe zu deuten, was sich zum anderen in der Ehe zwischen Mann

und Frau widerspiegelt (Eph 5).

Unterstreichen möchte ich mit dieser kurzen Darstellung, dass die ›brüchige

Ehe‹ zwischen Abälard undHeloisa imBriefwechsel eine geistlicheDeutung erfährt

und damit zu einer Gründungsfigur des Klosters vom Paraklet wird. Die Liebes-

und Ehebruchsgeschichte von Heloisa und Abälard erscheint als Passionsgeschich-

te im doppelten Sinn, deren katastrophales Ende dank der erfolgten Bekehrung in

ein fundierendes Heilsversprechen umschlägt. An dieses erinnern sich die Nonnen

vom Paraklet, wenn sie den Briefwechsel in ritueller Lektüre verlesen.16 Wenn sie

ihre Gemeinschaft im Bild der Ehe begreifen, steht dabei nicht nur die geistliche

Brautschaft der Nonne im Vordergrund, sondern auch die wechselseitige Hilfestel-

lung zwischen Mönchen und Nonnen im Doppelkloster. Dass Heloisa und Abälard

in Wirklichkeit nicht als Ehepaar zusammenlebten, ist in dieser Darstellung kein

Mangel ihrer Ehe. Denn die Ehe ist hier nicht auf die Paarbeziehung beschränkt,

sondern als Form einer geistlichen Gemeinschaft gedacht, die sich im Klosterle-

ben realisiert. Daher schließt sie neben der Paarbeziehung auch das Bildfeld der

Familie ein: Heloisa und Abälard sind nicht nur Liebende, sie sind auch Bruder und

Schwester im Glauben, Vater und Mutter der geistlichen Gemeinschaft.17

4. Heroische Passion

Ich habe die Rolle der ›brüchigen‹ Ehe für die Institutionalisierung der Kloster-

gemeinschaft unterstrichen, weil dies ein Punkt ist, der in der Rezeption der Lie-

besgeschichte lange Zeit übersehen wurde. Stattdessen wurde die leidenschaftli-

che Liebe betont, die sich v.a. in den ersten Briefen Heloisas äußert. Dabei wird

die eingangs bereits zitierte Weigerung Heloisas, Abälard zu heiraten, zu einem

16 Vgl. M. Powell: »Listening to Heloise at the Paraclete«, S. 258f.

17 Diese Überblendung von Ehe und Familie wird bereits an der ersten Anrede deutlich, die

Heloisa an Abälard richtet und in der sie ihn zugleich als Herrn, Vater, Gatten und Bruder

anspricht (2,1); Abälard betont dagegen die geistlicheMutterschaft Heloisas: »Welch unheil-

voller Verlust […] wenn du dich den schmutzigen Lüsten des Fleisches hingegeben und mit

Scherzen wenige Kinder zur Welt gebracht hättest, die du jetzt mit Freuden eine zahlrei-

che Schar für das Himmelreich gebierst« (5,19). Vgl. dazu Montoya, Alicia C.: »The Function

of the Medieval in Jean-Jacques Rousseau’s Nouvelle Héloïse: A Rereading of the Abélard and

HéloïseMotif«, in: Neophilologus 94, Nr. 4 (2010): S. 569-584, hier S. 580f.Wie Koschorke her-

ausarbeitet, ist die Zirkulation der verwandtschaftlichen Positionen charakteristisch für die

›heilige Familie‹ (A. Koschorke: Die Heilige Familie und ihre Folgen).

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Joachim Harst

grundsätzlichen Gegensatz von Liebe und Ehe ausgebaut. So kommt es zu einer

fundamentalen Umschreibung des Briefwechsels: Unter Streichung der institutio-

nellen Dimension wird der Briefwechsel zu einer Geschichte unerfüllter Liebe um-

geschrieben. So werden Heloisa und Abälard zum Inbegriff einer Liebe modelliert,

die sich (angeblich) nicht institutionalisieren lässt.

Ich möchte nun einen recht spezifischen Abschnitt zu Beginn dieser Transfor-

mation genauer diskutieren. Ende des 17. Jahrhunderts wird der Briefwechsel von

Bussy-Rabutin recht frei auf Französisch ›übersetzt‹ und zirkuliert in den Pariser

Salons. Sein Text regt in englischer Übertragung Alexander Pope zu seinem ein-

flussreichen Briefgedicht Eloisa to Abelard (1717) an, in dem er auf die antike Form

der ›Heroide‹ zurückgreift. Dieses Gedicht löst wiederum in Frankreich eine regel-

rechte Mode aus: Zahlreiche heute vergessene Dichter – Colardeau, Dorat, Feutry

und andere – bauen Popes Gedicht zu einem regelrechten Briefwechsel aus.18 Die

verschiedenen Variationen des Themas werden sodann in Sammelausgaben veröf-

fentlicht, die sich einen philologischen Anstrich geben, indem sie die angeblichen

Übersetzungen mit einer historischen Einleitung versehen. Das Spiel mit der his-

torischen Authentizität wird so weit getrieben, dass verschiedene Ausgaben das

Kloster vom Paraklet als Erscheinungsort angeben. Doch anders als in demmittel-

alterlichen Briefwechsel dient der Verweis auf die Institution nur der Kontrastie-

rung mit der passionalen Liebe.

4.1 Kastration und Entkörperlichung

Bussy Rabutin hat seine Adaption, mit der die Popularisierung der Geschichte von

Heloisa und Abälard beginnt, einem Privatbrief an seine Cousine Madame de Sé-

vigné von 1687 beigefügt.19 Sie ist, wie schon die Adressatin bemerkte, weniger

als treue Übersetzung denn als gewitzte Stilübung zu verstehen, die den mittel-

alterlichen Briefwechsel in die galante Sprache der Salons übersetzt. Zugleich ist

seiner Bearbeitung die vorherige Auseinandersetzung mit Ovids Heroides (Bussy

übersetzte den Briefwechsel zwischen Paris und Helena) anzumerken.

Im Sinne dieser Transposition in die Sprache der Galanterie wird das Verhält-

nis von Liebe, Begehren und Ehe neu konfiguriert. Die historischen Briefe Heloisas

18 Zu dieser ›heroischen‹ Adaption der Geschichte vgl. überblickshaft Dörrie, Heinrich: Der he-

roische Brief: Bestandsaufnahme, Geschichte, Kritik einer humanistisch-barocken Literatur-

gattung, Berlin/Boston: de Gruyter 1968, S. 36-40, 223-241; eingehender N. Arenberg: Textual

Transvestism, Kap. 7; Anderson, David J.: »Abélard and Héloïse: Eighteenth-Century Motif«,

in: Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 146 (1971), S. 7-51; Bray, Bernard: »Héloïse

et Abélard au XVIIIe siecle en France: une imagerie epistolaire«, in: Studies on Voltaire and

the Eighteenth Century 151 (1976): S. 384-404.

19 Vgl. de Bussy-Rabutin, Roger: Les lettres de messire Roger de Rabutin, Bd. 2, Paris: Delaulne

1697, S. 107-139; dazu N. Arenberg: Textual Transvestism, Kap. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 37

sind auch deshalb bemerkenswert, weil sich in ihnen ein betont körperliches Be-

gehren äußert, das konventionelle Grenzen sprengt. So gesteht Heloisa – wie be-

reits zitiert – dass ihr selbst während des Hochamts die Erinnerung an die Zusam-

menkünfte mit Abälard als »wollüstige Phantasiegebilde« vor Augen stehen (4,9).

An die Stelle dieses körperlichen Begehrens setzt Bussy eine dezidiert entkörper-

lichte Liebe, die zudem in Gegensatz zur Ehe gestellt wird. So wiederholt seine

Héloïse ihre Ablehnung der Ehe – sie wolle lieber Abeilards Mätresse heißen als

des Augustus Ehefrau –, begründet sie jedoch ausgerechnet damit, dass ihr Be-

gehren nie auf Abeilards Körper gezielt habe.20 Die Ehe wird hier also abgelehnt,

weil sie im Zeichen der kanonischen Ehezwecke eine Sexualität einschließt, mit

der Héloïses Liebe nicht verwechselt werden soll. An die Stelle des ehelich gere-

gelten Verkehrs stellt Héloïse eine freie ›sympathie‹, die gerade nicht der ehelichen

Form bedürfe: »s’il y a une félicité là-bas, ce n’est que par l’union de deux cœurs que

la sympathie a joints.«21 Diese Gegenüberstellung von Liebe und Ehe wird in spä-

teren Adaptionen weiter ausgebaut. So heißt es in einer Adaption von Colardeau,

die Ehe sei eigentlich nur für untreue Liebende da, denn die wahre Liebe benöti-

ge keine rechtliche Institutionalisierung. Allein die ungebundene, nicht institutio-

nalisierte Liebe verheiße Glück: »Abeilard, qu’il est doux de s’aimer, de se plaire!

C’est la première loi, le reste est arbitraire!«22 Diese Gegenüberstellung der bei-

den Beziehungsformen entspricht natürlich dem galanten Liebesdiskurs, für den

der rechtliche Rahmen der Ehe das reizvolle Spiel der Liebe tötete. »Das Eingehen

einer Ehe sei eine ehrenvolle Art, mit der Geliebten zu brechen,« zitiert Luhmann

Bussy-Rabutin, um den galanten Gegensatz zu belegen.23

Die Entkörperlichung der Liebe bei Bussy lässt sich an einer weiteren Modifi-

kation ablesen. Während der historische Abälard auf Heloises Liebessprache nicht

eingeht, vielmehr von ihr fordert, der Liebe zu entsagen, erfindet Bussy einen ga-

lanten Liebhaber, der ein schriftliches Liebesspiel mit seiner Adressatin beginnt.

Voraussetzung dafür ist die Fiktion, dass Abeilard trotz seiner Kastration weder

Liebe noch Begehren verloren habe. In einem feurigen Antwortbrief schreibt er

bei Bussy: »Mais me désirs, qui ne peuvent être satisfaits, n’en sont que plus vio-

lents.«24 Diese Formel erweist sich als grundlegend für alle weiteren heroischen

Adaptionen der Geschichte. Zwei Punkte sind dabei wichtig: Zum einen beschreibt

20 Vgl. R. Bussy-Rabutin: Lettres, S. 118.

21 R. Bussy-Rabutin: Lettres, S. 119.

22 Anonym (Hg.), Lettres et Épitres amoureuses d’Héloïse et d’Abeilard, Brüssel: Flon 1796, S. 116

(Colardeau).

23 N. Luhmann: Liebe als Passion, S. 96. Zur Inkompatibilität von Ehe und Galanterie vgl. Pe-

lous, Jean-Michel: Amour précieux, amour galant (1654-1675): Essai sur la représentation de

l’amour dans la littérature et la société, Paris: Klincksieck 1980, S. 257-274.

24 R. Bussy-Rabutin: Lettres, S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Joachim Harst

die Formel eine Art intensivierende Rückkopplung.Die grundsätzliche Unmöglich-

keit einer Erfüllung steigert das Begehren, anstatt es zu frustrieren. Das gilt auch

für die erdichteten Briefwechsel im Ganzen: Die Partner:innen schreiben sich un-

ermüdlich, dass ihre Sehnsucht nicht befriedigt werden kann; von daher liest sich

der Briefwechsel wie ein fortgesetztes Echo, das den anfangs festgestellten Affekt

immer wieder verstärkt. Zum anderen korrespondiert diese Umdeutung der Kas-

tration mit dem fiktiven Medium der Geschichte: Solange sich die Partner:innen

Briefe schreiben, ist eine körperliche Zusammenkunft bereits aus medialen Grün-

den ausgeschlossen.Doch auch diese Trennung steigert nur die Leidenschaft, denn

das Schreiben selbst steigert noch die Lust. So vergleicht Héloïse die Requisiten

aller Liebenden, das Porträt und den Brief : »En attendant [vos lettres], je goûte

[le plaisir] de regarder souvent votre portrait ; […] mais, si la peinture donne tant

de plaisir, qu’elle joye n’inspirent point les lettres ; qlle qui parlent, qui allument

& qui nourissent le feu de nos passions!«25 Indem die Schrift an die Stelle der

Körper tritt, steht die briefliche Kommunikation des Paares grundsätzlich im Zei-

chen der Kastration. Wie Héloïse und Abeilard bei Bussy werden später unzählige

empfindsame Liebende ihre Briefe mit Tränen und Küssen bedecken – und somit

als Fetische einsetzen, die die diskursive Kastration zugleich manifestieren und

leugnen.26 Dieser symbolischen Kastration verdankt sich der »Übergang von der

Passion […] zur sprachlich ausdifferenzierten Empfindung«, wie er in Romanen und

Briefen des 18. Jahrhunderts vollzogen wird.27

4.2 Heroisierung

Mit Popes Briefgedicht Eloisa to Abelard, das auf einer englischen Übersetzung von

Bussy aufbaut, kommt eine weitere Modifikation des Briefwechsels ins Spiel, die

ebenfalls in die Richtung der empfindsamen Liebe weist. Dabei greift Pope noch

deutlicher als Bussy auf die Liebessprache Ovids und die Form der Heroide zurück.

Diese Abhängigkeit von Ovid ist, wie gesagt, einerseits in Heloisas Liebessprache

begründet. Ovids Liebesdichtungen, insbesondere die Liebesbriefe der Heroides,

geben dieser das Vokabular einer passionalen, selbstvergessenen Leidenschaft an

die Hand. Allerdings meine ich, dass diese Liebessprache im Briefwechsel bewusst

als Zitat eingesetzt wird, weil es letztlich um eine Überwindung dieser Liebe im

Sinne der geistlichenGemeinschaft geht. Pope führt in seinerNachdichtung jedoch

25 R. Bussy-Rabutin: Lettres, S. 114.

26 Zum Zusammenhang von Brief, Schrift und Fetisch in der Heloisa-Rezeption des 18. Jahr-

hunderts vgl. B. Bray: »Héloïse et Abélard«, S. 404; in der Empfindsamkeit vgl. Koschorke,

Albrecht: Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts, München: Fink

1999, bes. S. 154-161.

27 A. Koschorke: Die Heilige Familie und ihre Folgen, S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 39

Ovid wieder als positive Referenz ein, wobei er sich auf dessen Bedeutung für die

zeitgenössische Briefkultur stützen kann. So gibt er als erster seiner Dichtung die

Form der Heroide, also des in elegischem Versmaß verfassten Briefgedichts, und

parallelisiert zudem seine Eloisa mit der verlassenen Dido, indem er ihr Verse der

heidnischen Heldin in den Mund legt.

Aus dieser formalen und inhaltlichen Orientierung an Ovid folgen wichtige

Konsequenzen. Die Ovidische Heroide ist monologisch strukturiert und schließt

eine wirkliche Kommunikation mit dem Adressaten aus. Bestes Beispiel dafür ist

der Brief Didos, der mit der Ankündigung ihres Selbstmords endet. Eine wechsel-

seitige Lektüre, wie sie der mittelalterliche Briefwechsel von Heloisa und Abälard

darstellt, kann so natürlich nicht mehr stattfinden. Allerdings interessiert sich Po-

pe auch nicht für die Dynamik zwischen den Briefpartnern, sondern lässt seine

Eloisa den Brief mit einer Todesvision enden, die deutlich genug an Didos Brief

erinnert. Schon zuvor hat Eloisas Leidenschaft manische Züge gezeigt, die Ovid

abgeschaut sind, und das Kloster erscheint als trostloser, gottverlassener Ort:

Black Melancholy sits, and round her throws

A death-like silence, and a dread repose:

Her gloomy presence saddens all the scene28

Dieser »gothic gloom«29 wird noch verstärkt, wenn Eloisa sich am Ende ihres Brie-

fes wie Dido in der Nähe eines Grabes befindet. Bei Ovid wird Dido von ihrem

verstorbenen Ehemann, der sie zu sich ruft (»Elissa, veni!«30), in den Selbstmord

geführt. Bei Pope hört Eloissa die Stimme einer verstorbenen Nonne und antwor-

tet mit Dido: »I come, I come«.31 Anders als Dido darf die Christin natürlich keinen

Selbstmord begehen, doch fühlt sie den nahenden Tod, der ihr Gottes Vergebung,

die himmlische Gemeinschaft mit den Nonnen und später ein gemeinsames Grab

mit Abälard verspricht. Ihre in der wahnhaften Todeserwartung an Abaelard ge-

richteten Verse sind dennoch ein Dido-Zitat:

See my lips tremble, and my eyeballs roll,

suck my last breath, and catch my flying soul!32

28 Pope, Alexander: »Eloisa to Abelard« (1717), in: The Rape of the Lock and Other Poems (= The

Twickenham Edition of the Poems of Alexander Pope, Bd. 2), hg. von Geoffrey Tillotson, 2.

Aufl., London: Methuen 1954, S. 165-167.

29 Tillotson, Geoffrey: »Introduction [to Eloisa to Abelard]«, in: The Rape of the Lock and Other

Poems, S. 275-294, hier S. 286f.

30 Ovid: Heroides, 7,102.

31 Pope: »Eloisa to Abelard«, S. 316; vgl. dazu auch Tillotson: »Introduction«, S. 284.

32 A. Pope: »Eloisa to Abelard«, S. 323f. Die wahnsinnig rollenden Augen finden in Dido ein Vor-

bild (»sanguineam volviens aciem«, Vergil: Aeneis 4,643), der zweite Vers verweist auf die

Worte Annas angesichts der Sterbenden: »wenn noch ein letzter flüchtiger Atemzug in ihr

ist, will ich ihn mit meinem Kuss auffangen« (Aeneis 4,684f.).

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Joachim Harst

Popes Briefdichtung endet daher – in Gegensatz zum ursprünglichen Briefwech-

sel – mit einer deutlichen Absage an eine diesseitige Gemeinschaft. An die Stelle

einer geistlichen Transformation der Ehe setzt er die Vision eines Grabsteins, über

dem unglückliche Liebende Tränen vergießen und somit Gemeinschaft nur ex ne-

gativo erfahren werden.

Popes Parallelisierung Eloisas mit Dido wird in den französischen Adaptionen

nicht explizit aufgenommen, wohl aber die Form des elegischen Briefgedichts. Der

Gedanke einer Transformation der Ehe im geistlichen Sinn wird dabei kategorisch

ausgeschlossen. Vielmehr wird auf der Suche nach neuen Pointen die Ehemeta-

phorik wörtlich genommen: Bei Colardeau etwa verdunkelt sich im Augenblick von

Héloïses Schleiernahme die Sonne, um das Unrecht dieses Ehebruchs zu markie-

ren.33 Andere Dichter lassen umgekehrt Abeilard als Rivalen eines alttestamenta-

risch eifersüchtigen Gottes erscheinen. So wird bei Dorat Gott als ein Liebhaber

charakterisiert, der grundsätzlich nicht zu teilen bereit ist – jede Liebe, die nicht

ihm gelte, sei verboten.34 Derartige epigonale Auswüchse sind sicherlich zum Teil

gattungsbedingt: Schließlich fordert die Form der Heroide einen möglichst un-

lösbaren Konflikt, um widerstreitende Emotionen rhetorisch in Szene setzen und

steigern zu können. Der Unterschied zum christlichen Ehebegriff, der den Got-

tesbezug gerade in der zwischenmenschlichen Beziehung erfahrbar werden lässt,

könnte jedoch nicht deutlicher sein.

Demwiderspricht nicht, dass die auf Pope folgenden französischen Adaptionen

Antworten Abeilards auf Héloïses Briefgedicht erfinden, also oberflächlich wieder

einen dialogischen Charakter einführen. Denn Abeilard – der nach Bussys Vorla-

ge beim Lesen von Héloïses Brief seine Liebe wiederentdeckt – ist durchweg nicht

imstande, auf seine Geliebte einzugehen. Das zeigt sich schon daran, dass er die

Todesahnungen Héloïses übergeht und stattdessen den eigenen Liebestod prophe-

zeit – nun soll Héloïse ihn begraben. Und auch in der Bekundung der eigenen

Liebe kann Abeilard nur die Formeln wiederholen, die bereits Héloïse verwendet

hat – da auch er seit Bussy als Liebender vorgestellt wird, ist sein Konflikt schließ-

lich auch derselbe, und das Genre lässt auch ihm keine andere Wahl, als zwischen

den Extremen Liebe und Entsagung zu schwanken. Daher sprechen alle französi-

schen Adaptionen von demGrab, das die Liebenden zu teilen hoffen. Anders als die

mittelalterliche Grabstätte wird es jedoch nicht eine geistliche Gemeinschaft mit-

begründen, sondern zu einem Mahnmal der unerfüllten Liebe werden. Wer seine

Inschrift – bei Saurin sind es nur noch die Namen der Liebenden – lese, werde

mitleidige Tränen vergießen und selbst auf ein besseres Schicksal hoffen.35 Die

33 Anonym: Lettres et Épitres amoureuses, Bd. 2, S. 93; vgl. S. 89.

34 »C’est un crime à ses yeux que le moindre partage« (Anonym: Lettres et Épitres amoureuses,

Bd. 2, S. 199).

35 Anonym: Lettres et Épitres amoureuses, Bd. 2, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 41

heroische Epistel versagt somit dem Paar jede Form der Gemeinschaft außer der

jenseitigen, die es zur Allegorie verflüchtigt.36

5. Ehe als säkulare Gemeinschaft

Die zitierten heroischen Adaptionen der Geschichte von Heloisa und Abälard kom-

men darin überein, dass sie ein ambivalentes Bild von Liebe und Ehe zeichnen.

Zum einen lassen die Briefgedichte keinen Zweifel daran, dass die passionale Lie-

be sich nicht in die Form der Ehe zwängen lässt.37 Zum anderen lassen sie jedoch

auch eine gedämpftere Liebe zwischen den Briefpartner:innen anklingen, wenn

sie sich darauf besinnen, dass sie ja bereits verheiratet sind; dann ist nicht mehr

die Rede von exaltiertem Gefühl, sondern von Einvernehmen zwischen den Ehe-

leuten. Die Briefgedichte stellen also nicht nur einen Gegensatz von Liebe und Ehe

auf, sondern machen beide Seiten an den Figuren deutlich. In diesem Sinne kann

man an ihnen erkennen, was Luhmann über die Ausdifferenzierung der Liebe als

Intimcode im 18. Jahrhundert schreibt: »Die Kontrastierung von Liebe und Ehe

wird so pointiert vorgetragen, daß man nicht fehlgehen wird mit der Vermutung,

daß dieseDifferenz der Passion zur gesellschaftlich verfaßten, familiengebundenen

Ehe mehr als alles andere die Ausdifferenzierung von Liebesbeziehungen bewußt

gemacht hat.«38 Demgegenüber setzt mit Rousseaus romanhafter Adaption der

Geschichte in Julie, ou La nouvelle Héloïse (1761) ein neuer Vermittlungsversuch zwi-

schen Liebe und Ehe ein.39 Denn zwar kennt Rousseau die heroischen Dichtungen

und gestaltet die Liebesgeschichte zwischen dem Hauslehrer Saint-Preux und sei-

ner Schülerin Julie zunächst im Sinn der passionalen, unerfüllten Liebe: Ähnlich

wie die angesprochenen Briefdichtungen schreiben sich auch Julie und Saint-Preux

unablässig Briefe, mit denen sie ihre Passion steigern und deren Nichterfüllung

supplementieren.40 Anders als die Briefelegien führt Rousseau jedoch sodann die

Frage der Institutionalisierung wieder ins Feld, die immittelalterlichen Briefwech-

sel im Vordergrund stand.41 Anstatt Saint-Preux zu ehelichen, heiratet Julie – zu-

36 Vgl. C. Feilla: »Translating Communities«, S. 373-375.

37 Vgl. Anonym: Lettres et Épitres amoureuses, Bd. 2, S. 91: »L’amour n’est point un crime, il

est une vertu/Pourquoi donc l’asservir à des lois tyranniques?/Pourquoi les captiver par des

nœuds politiques?/[…] Crois-moi, l’hymen est fait pour les âme communes« (Colardeau).

38 N. Luhmann: Liebe als Passion, S. 96.

39 Zu Rousseaus Adaption der Geschichte vgl. N. Arenberg: Textual Transvestism, Kap. 8; A.

Montoya: »The Medieval«.

40 Zu Rousseaus Kenntnis der Briefgedichte vgl. Anderson: »Abélard and Héloïse«, S. 23f.

41 Rousseau könnte sich dabei an der Biografie Abälards und Heloisas von Gervaise (1720) ori-

entiert haben, die aus monastischer Perspektive geschrieben ist. Vgl. A. Montoya: »The Me-

dieval«, S. 571; Gervaise, F. A.: La vie de Pierre Abeillard, abbé de S. Gildas de Ruis, Ordre de

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Joachim Harst

nächst unwillig – die Vaterfigur Wolmar. Anlässlich der kirchlichen Eheschließung

erfährt sie eine geistliche Bekehrung, die sie die eheliche Treue als erste Pflicht,

welche die Familie und die ganze Gesellschaft zusammenhält, erkennen lässt.42

In der Folge wird ihre Ehe über weite Strecken als modellhaft für eine neue

Form der Gesellschaft dargestellt, die umgekehrt bereits in der Eheschließungmit-

gedacht ist: »Chacque fois que deux époux s’unissent par un nœud solemnel, il

intervient un engagement tacite de tout le genre humain de respecter ce lien sa-

cré, d’honorer en eux l’union conjugale […].«43 Um dieses Modell unter Beweis zu

stellen, reicht es nicht aus, dass Julie ihre (gemäßigte) Liebe zu Wolmar entdeckt,

die beiden laden auch Saint-Preux in ihren Haushalt ein: Dort soll Saint-Preux

seinerseits eine Bekehrung erfahren, durch die seine leidenschaftliche Liebe in ei-

ne sozialverträgliche Freundschaft verwandelt wird und nicht mehr mit der Ehe

konkurriert. Die Integration des Dritten in den Ehebund symbolisiert somit die

gesellschaftliche Verbindlichkeit der Ehe. Dies geht so weit, dass man die Ehege-

schichte als konkrete Veranschaulichung (und Problematisierung) von Rousseaus

Überlegungen zum Gesellschaftsvertrag verstehen kann.44

Rousseaus Roman kann daher als ein frühes Beispiel für die neue Vorstellung

einer Liebesehe gelten, die zugleich eine Vernunftehe ist.45 Sie setzt zwar ein Kon-

versionserlebnis voraus, ist dann jedoch markant säkular, diesseitig angelegt. Das

zeigt sich generell darin, dass derménage à trois als Modell des Regierens undWirt-

schaftens geschildert wird. Im Einzelnen zeigt es sich darin, dass die »neue Héloï-

se« nicht mehr als geistliche, sondern als körperliche Mutter auftritt,46 wie auch

der gesamteHaushalt (inklusive Freunden undDienern) als um die Eltern zentrier-

ter Gemeinschaftskörper, als Familie dargestellt wird. Nicht die leidenschaftliche,

sondern die verwandtschaftliche Liebe ist das verbindende Element dieser Gesell-

schaft.

Doch ist diese Harmonisierung nicht ohne Verluste zu haben. Ein erster Man-

gel lässt sich in Analogie zur Geschichte von Heloisa und Abälard ausmachen. Zwar

S. Benoist, et celle d’Heloïse son epouse, premiere abbesse du Paraclet (2 Bd.), Paris: Jean

Musier, François Barois 1720.

42 »Je veux aimer l’époux que tu [dieu]m’as donné. Je veux être fidèle, parce que c’est le premier

devoir qui lie la famille et toute la sociètè.« (Rousseau, Jean-Jacques: Julie, ou La nouvelle

Héloïse (1761), in: Œuvres complètes, hg. von Bernard Gagnebin undMarcel Raymond, Bd. 2,

Paris: Gallimard 1961, S. 1-793, hier 357).

43 Vgl. J.-J. Rousseau: La nouvelle Héloïse, S. 359.

44 Vgl. Stöferle, Dagmar: »Zwischen Contrat social und ›contrat civil‹. Gesellschaftsvertrag und

Ehe bei Rousseau«, in: Gregor Albers/Joachim Harst/Katharina Kaesling (Hg.), Wortgebun-

den. Verbindlichkeit von Versprechen in Recht und Literatur, Frankfurt a.M.: Klostermann

2021, S. 237-260; J. Harst: »Universalgeschichte«, S. 410-412.

45 Vgl. A. Koschorke: Die Heilige Familie und ihre Folgen, S. 175-178, 184-186; N. Luhmann: Liebe

als Passion, S. 100-102, 163f.

46 Vgl. A. Montoya: »The Medieval«, S. 580f.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 43

findet Julie nach einem vorehelichen Sündenfall mit Saint-Preux in den Ehestand

der Unschuld zurück – ähnlich wie Heloisa ihre sündhafte Liebe durch den (von

Abälard betriebenen) Eintritt ins Kloster hinter sich lässt. Doch bleibt die männli-

che Position in der Beziehung gespalten oder – in Analogie zu Abälard – symbolisch

kastriert:

Julie zieht sich statt ins Kloster in die Tugendbastion des Ehestandes zurück. Ihr

Bräutigam ist auch nicht Christus, sondern ein älterer, väterlicherMann. Die Stelle

Gottes wird vom legitimen, durch den Vater bestimmten Gatten besetzt, während

die Position des entmannten Liebhabers sich in diejenige des fernen Seelenfreun-

des verwandelt.47

Darüber hinaus bleibt zweitens auch das neue Modell der Ehe, wie v.a. das Ende

des Romans deutlich macht, ›brüchig‹.48 Denn die Beteiligten können sich nur

kurzzeitig über die Zerbrechlichkeit dieser Dreierkonstellation täuschen. Als Julie

durch einen Unfall zu Tode kommt, fliegt die Illusion auf: Nie habe sie ihre Liebe

zu Saint-Preux überwunden, gesteht sie ihm (brieflich) im Sterben.

Wenn Julie auf dem Sterbebett die Hoffnung auf eine Vereinigung mit dem

Geliebten im Jenseits artikuliert, kehrt sie zu den Spuren der ›heroischen‹ Heloisa

zurück, für die eine Liebesgemeinschaft ja auf dem Grabstein gründete. Von sei-

nen Leser:innen fordert Rousseau jedoch mehr: Sie sollen sich nicht als Liebespaa-

re in der (erfundenen) Liebesgeschichte spiegeln, sondern als Eheleute die (wah-

re) Moral der Briefsammlung erkennen, dass nämlich die eheliche Gemeinschaft

auch ohne Liebe voller Zauber ist.49 Mit diesen zwei widersprüchlichen Aussagen

ist das charakteristische Schwanken Rousseaus zwischen leidenschaftlicher Liebe

und gezähmter Freundschaft bezeichnet, das seine Position an der Schwelle zur

›romantischen‹ Liebesehe markiert.50

Bibliografie

Anderson, David J.: » Abélard and Héloïse: Eighteenth-Century Motif«, in: Studies

on Voltaire and the Eighteenth Century 146 (1971), S. 7-51.

Anonym (Hg.), Lettres et Épitres amoureuses d’Héloïse et d’Abeilard. Brüssel: Flon

1796.

Arenberg, Nancy M.: Textual Transvestism: (Re)Visions of Heloise (17th-18th-

Centuries). Amsterdam/New York 2014.

47 A. Koschorke: Die Heilige Familie und ihre Folgen, S. 182.

48 Vgl. J. Harst: »Universalgeschichte«, S. 414f.

49 Vgl. J.-J. Rousseau: La nouvelle Héloïse, S. 20.

50 Vgl. N. Luhmann: Liebe als Passion, S. 147, 170f.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Joachim Harst

Auerbach, Erich: »Figura« (1939), in: Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philo-

logie, Bern: Francke 1967, S. 55-93.

laire«, in: Studies on Voltaire and the Eighteenth Century 151 (1976), S. 384-404.

Brown, Phyllis R./Pfeiffer, John C.: »Heloise, Dialectic, and theHeroides«, in: Bonnie

Wheeler (Hg.), Listening to Heloise: The Voice of a Twelfth-Century Woman,

New York: Palgrave Macmillan S. 143-160.

Bussy-Rabutin, Roger de: Les lettres de messire Roger de Rabutin, Bd. 2, Paris:

Delaulne 1697.

Calabrese, Michael: »Ovid and the Female Voice in the ›De Amore‹ and the ›Letters‹

of Abelard and Heloise«, in: Modern Philology 95.1 (1997), S. 1-26.

Dörrie, Heinrich: Der heroische Brief: Bestandsaufnahme, Geschichte, Kritik einer

humanistisch-barocken Literaturgattung. Berlin, Boston: De Gruyter 1968.

Feilla, Cecilia A.: »Translating Communities: The Institutional Epilogue to the Let-

ters of Abelard andHeloise«, in:The Yale Journal of Criticism 16.2 (2003), S. 363-

379.

Gervaise, F. A.: La vie de Pierre Abeillard, abbé de S. Gildas de Ruis, Ordre de S.

Benoist, et celle d’Heloïse son epouse, premiere abbesse du Paraclet. 2 Bde.

Paris: Jean Musier, François Barois 1720.

Goppelt, Leonhard: Typos.Die typologischeDeutung des Alten Testaments imNeu-

en. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1966.

Harst, Joachim: »Universalgeschichte des Ehebruchs.« Verbindlichkeit zwischen

Literatur, Recht und Religion. Göttingen: Wallstein 2021.

Harst, Joachim: »Verbriefte Ehe. Heloisa, Abaelard und Ovids Heroiden im 18. Jahr-

hundert«, in: Daphnis 50.2-3 (2022), S. 522-547.

Kauffman, Linda S.: Discourses of Desire: Gender, Genre, and Epistolary Fictions.

Ithaca: Cornell UP 1988.

Koschorke, Albrecht: Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahr-

hunderts. München: Fink 1999.

—: Die Heilige Familie und ihre Folgen. Frankfurt a.M.: Fischer, 2000.

Koschorke, Albrecht u.a. (Hg.), Der fiktive Staat. Frankfurt a.M.: Fischer 2007.

Krautz, Hans-Wolfgang (Hg.), Abaelard. Der Briefwechsel mit Heloisa. Stuttgart:

Reclam 2001.

Luhmann, Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2001.

Montoya, Alicia C.: »The Function of the Medieval in Jean-Jacques Rousseau’s Nou-

velle Héloïse: A Rereading of the Abélard and Héloïse Motif«, in: Neophilologus

94.4 (2010), S. 569-584.

Moos, Peter von: »Abaelard, Heloise und ihr Paraklet, ein Kloster nach Maß: Zu-

gleich eine Streitschrift gegen die ewige Wiederkehr hermeneutischer Naivi-

Bray, Bernard: »Héloïse et Abélard au XVIIIe siecle en France: une imagerie episto-

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passion und Institutionalisierung 45

tät«, in: Ders.: Abaelard und Heloise. Gesammelte Studien zumMittelalter, hg.

von Gert Melville, Berlin [u.a.]: de Gruyter 2005, S. 233-301.

Newman, Barbara (Hg.),Making Love in the Twelfth Century. Letters of Two Lovers

in Context. Philadelphia: Pennsylvania UP, 2016.

Ovid: Heroides. Hg. und übers. von Detlev Hoffmann, Christoph Schliebitz und

Hermann Stocker, Stuttgart: Reclam 2000.

Pelous, Jean-Michel: Amour précieux, amour galant (1654-1675): Essai sur la repré-

sentation de l’amour dans la littérature et la société. Paris: Klincksieck 1980.

Pope, Alexander: »Eloisa to Abelard« (1717), in: The Rape of the Lock and Other Po-

ems, hg. von Geoffrey Tillotson, London: Methuen 1954, S. 298-327.

Powell,Morgan: »Listening to Heloise at the Paraclete: Of Scholarly Diversion and a

Woman’s Conversion«, in: BonnieWheeler (Hg.), Listening toHeloise:TheVoice

of a Twelfth-Century Woman, New York: Palgrave Macmillan 2000, S. 255-286.

Rousseau, Jean-Jacques: Julie, ou La nouvelle Héloïse (1761), in: Œuvres complètes,

hg. von Bernard Gagnebin und Marcel Raymond, Paris: Gallimard 1961, Bd. 2,

S. 1-793.

Stöferle, Dagmar: »Zwischen Contrat social und ›contrat civil‹. Gesellschaftsvertrag

und Ehe bei Rousseau«, in: Gregor Albers/Joachim Harst/Katharina Kaesling

(Hg.), Wortgebunden. Verbindlichkeit von Versprechen in Recht und Literatur,

Frankfurt a.M.: Klostermann, 2021, S. 237-260.

Tillotson, Geoffrey: »Introduction [to Eloisa to Abelard].«, in: Alexander Pope:

The Rape of the Lock and Other Poems, hg. von Geoffrey Tillotson, London:

Methuen 1954, S. 275-294.

Vinken, Barbara: »Die Autorität der Form in Abaelard und Heloise«, in: DVjs 76.2

(2002), S. 181-194.

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463536-002 - am 14.02.2026, 06:29:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463536-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

