Rezensionen

licher Priasenz im menschlichen Korper” nochmals vor
allem Passagen aus ihrer bereits in 2006 verdffentlich-
ten Habilitationsschrift “Wo Gotter durch Menschen spre-
chen. Besessenheit in Indien” wortgetreu zusammen. Sie
diskutiert mit einigen stilistischen Veridnderungen divina-
torische Besessenheit durch Gottheiten als religiose Er-
fahrung von Personen, die zeitweise direkt mit der Gott-
heit in korperlichem Kontakt sind. Besessenheit wird als
Prozess betrachtet, bei dem die Sakralitit des Korpers und
der gesprochenen Worte das Ergebnis einer Inszenierung
ist. Sie argumentiert, dass kulturelle Konzepte, die sich
grundsitzlich von denjenigen unterscheiden, mit denen
Besessenheit aus westlicher Perspektive betrachtet wird,
ernst zu nehmen sind. Daher weist sie zuerst auf “Missi-
onarische Berichte iiber die ‘Teufelstéinze’ in Siidindien”
(160-167) als geschichtliche Beitridge zur Problematik
der Interpretation medialer Besessenheit und zugleich
auf religiose westliche Konzepte gegeniiber einem indi-
genen Verstidndnis. Thre Feststellung: “Es fillt den Mis-
sionaren schwer, den sakralen Charakter der Besessen-
heitsrituale zu erkennen” (162), wird heute niemand in
Zweifel ziehen. Unverstindlich ist jedoch, dass Schom-
bucher die Aufzeichnungen von Emil Ludwig Schmidt
(1837-1906) als eines Kronzeugen frither missionari-
scher Beschreibungen und groben Unversténdnisses zi-
tiert (162f.). Schmidt war ein weltweit gereister Arzt und
Professor fiir Anthropologie und Ethnologie in Deutsch-
land, kein Missionar! Selbst Traugott K. Oesterreich, aus
dessen Werk Schmidts Text von 1897 — einmal auch mit
falscher Seitenangabe — zitiert wird, kennt ihn nicht als
Missionar. Schmidt beschreibt prizise das Beobachtbare
ohne Wertung, wie Schombucher es anerkennend beim
Missionar “H. [sic] Frolich” (i.e. Richard Frolich) ver-
merkt. Die Feststellung, dass Missionare — iibrigens wie
manche Ethnologen — zeitgebunden urteilen, ist berech-
tigt, wenn auch nicht neu. Erfreulich ist, dass die von
G.D. Sontheimer betonte Sicht der Volksreligiositit in
diesem Artikel ernst genommen wird und daher die Lek-
tiire tiber “Indigene kulturelle Konzepte” (167-180) auch
nach Jahren empfohlen werden kann.

Zu verdnderten Bewusstseinszustinden nimmt auch
Sebastian Stinzing in “Heiliger Rausch, berauschte Hei-
lige” unter besonderer Beriicksichtigung des Rgveda
10.136 Stellung und kommt zum Schluss: “Verdnder-
te Bewusstseinszustinde sind in der Funktionsweise des
menschlichen Gehirns begriindet und waren eine Kons-
tante iiber die gesamte Dauer der menschlichen Entwick-
lung hinweg” (193).

Aditya Malik berichtet — gestiitzt auf die einschldgi-
ge Literatur und vor allem durch seine Erfahrungen vor
Ort — von Goludeyv, der als Gott der Gerechtigkeit in der
gebirgigen Gegend von Kumaon im nordindischen Utta-
rakhand an der Grenze zu Nepal und Tibet verehrt wird.
Malik hebt durch biografische Hinweise Goludevs Bedeu-
tung fiir das tigliche Wohlergehen der Menschen aus fast
allen Kasten hervor und wie er als der bevorzugte Gott
(istadevta) in verschiedenen Schreinen und Tempeln ver-
ehrt wird. Heil(ung), Briauche und Riten gehoren in Ku-
maon zur Volkreligiositit, die der Autor, ohne auf sakrale
Perspektiven hinzuweisen, sinnvoll beschreibt.

Anthropos 110.2015

661

“The sacred topography of the capital city of Vijayana-
gara” (14.—16. Jh.) von Anila Verghese rundet das breite
Spektrum von ““Sakralitdt und Sakralisierung” ab. Es ist
eine faszinierende und kritische Analyse tiber die religio-
se Bedeutung von Landschaft im damaligen Verstindnis
und wie Konige und deren Hof diese Gegend “sakrali-
sierten”. Von besonderer Bedeutung nennt Verghese den
historisierenden Griindungsmythos der Stadt, die frithen
Kulte, Rama und den Einfluss der Ramayana-Tradition,
die verschiedenen Gottheiten und Kulte, die aus dem gro-
Ben Reich kommend in Vijayanagara Fuf} fassten. Die sa-
kralen Stadtteile der Jainas und Muslime, die einer Min-
derheit angehorten, bezeugen seit dem 15. Jh. einerseits
das wirtschaftliche und politische Interesse der Herrscher
an den tiichtigen Jainas und Muslimen und andererseits
die grof3e Toleranz gegeniiber einer andersdenkenden und
religios orientierten Bevolkerung. Meisterhafte architek-
tonische Leistungen gelten als Zeitzeugen dieser “sakra-
len Landschaft”, in der auch alle von auBen kommenden
Kulte sich unter koniglicher Protektion in Hampi etablier-
ten, jedoch mit dem Niedergang der koniglichen Haupt-
stadt verschwanden. Schwester Vergheses sachkundi-
ge und objektive Studie, die sich von Berichten einiger
Christen des 15.—17. Jh.s unmissverstidndlich unterschei-
det, weist erfreulicherweise auf einen geschichtlichen
Wandel in der religiosen Einstellung von Christen gegen-
tiber anderen Religionen hin.

Bedauerlicherweise wurde gerade bei der Veroffentli-
chung einer von der DFG finanziell geforderten Studie zu
wenig Wert auf die Illustrationen und das Layout gelegt.
Die inhaltlich gut durchdachten und strukturierten Bei-
trige von Verghese sind davon besonders betroffen. Die
Karten, oft von grafisch schlechter Qualitit, sagen zu we-
nig zum Text aus und hitten neu gezeichnet werden kon-
nen. Die wichtige Karte von Vijayanagara City (216) ist
uniibersichtlich und im Kleinformat mit der Lupe zu le-
sen. Wer am Ende des Inhaltsverzeichnisses unter Anhang
den Hinweis “Abbildungen” tibersehen hat, wundert sich
beim Lesen der Beitrige, wo die nach den im Text inte-
grierten Fig. 1 bzw. 8, die Figs. 2-7 und 9-20 zu finden
sind. Es fehlt bei Verghese, wie im Artikel von Briickner,
ein leserfreundlicher Hinweis in einer FuBnote auf die
Bilder im Anhang. Anscheinend werden bei Harrassowitz
auch keine Korrekturen gelesen, so dass Tippfehler wie
“Offenbahrungen” sogar im Titel (1, 159) vorkommen.

Nichtsdestotrotz: “Wege zum Heil(igen)?” themati-
siert vorziiglich — wenn auch historisch etwas selektiv —
Sakralitit und Sakralisierung. Es ist ein bedeutender Bei-
trag zur Kldarung der Problematik, wie weit heute eine
vermeintliche “Hindu-Identitét” sich auf Tradition(en) be-
rufen kann. Othmar Gichter

Stenzel, Kristina: A Reference Grammar of Kotiria
(Wanano). Lincoln: University of Nebraska Press, 2013.
506 pp. ISBN 978-0-8032-2822-1. Price: € 57.00

The book “A Reference Grammar of Kotiria (Wana-
no)” presents a grammatical description, texts, and a vo-
cabulary of the Kotiria language. It is an Eastern Tukano-
an language spoken in the Vaupés region on the border

218.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:20, © Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661

662

between Colombia and Brazil. This grammar is meant to
be a comprehensive but non-exhaustive overview for re-
searchers of Tukanoan and other Amazonian languages,
typologists, and theoretical linguists (xvi). This descrip-
tion is based on rich materials collected during over ten
years of research. The grammar shows that the author col-
laborated extensively with the Kotiria community and de-
cisions made by the community, such as the use of the lo-
cally accepted name Kotiria instead of the previous name
Wanano, and the use of the symbol # instead of the IPA
symbol #, can be found throughout the book.

This book comprises 11 chapters and it starts with the
(socio)linguistic background of Kotiria and Tukanoan lan-
guages in chapter 1. The Kotiria are part of the Vaupés
linguistic exogamy system. They marry someone from a
different linguistic group creating multilingual communi-
ties. Chapter 2 provides an analysis of the phonological
system of Kotiria and the practical orthographies used.
The language contains six vowels /i e # u o a/ and 14 con-
sonants /b d g p t k p" " k" s tf w j h/. Additionally, this
chapter describes phonological processes such as nasal-
ization, tone and tonal spread, glottalization, preaspira-
tion, vowel devoicing.

Chapter 3 introduces the Kotiria morphosyntax; it dis-
cusses the role of different types of morphemes (roots,
nonroot stem morphemes, clitics, and suffixes) in the
composition of words. There are two major word class-
es: nouns and verbs. Particles form a nominal subclass.
The difference between regular nouns and particles is that
nouns can head a noun phrase independently, whereas
particles need additional morphology. The template for
multimorphemic words is discussed with the first root as
its phonological head. Phonological words can be deter-
mined mainly on the basis of tonal spread.

Chapters 4, 5, and 6 examine the morphology and
morphological processes in the nominal domain. Chap-
ter 4 describes the noun class dependent morphology,
such as number suffixes and nominal classifiers. Chapter 5
discusses suffixes independent of the noun class, such as
the diminutive and augmentative, case suffixes and suf-
fixes with discourse functions. Chapter 6 addresses nom-
inal modifiers, such as determiners, numbers and other
quantifiers, possession and descriptive nominalizations.
Modifiers generally precede the head in the noun phrase.

Chapters 7, 8, and 9 explore the verbal domain. Chap-
ter 7 discusses the split between stative and activity verbs
reflected in their morphosyntactic behavior. Verb serial-
ization is highly productive and is the source of grammati-
calization of aspectual and modal meanings. In chapter 8,
the template for verbal morphology is discussed. Further-
more, the more grammatical functions, expressed by suf-
fixes in the middle slots, such as negation, modality, and
aspectual meanings are addressed. Chapter 9 concerns the
clause modal morphology, including the five-term eviden-
tial system in the realis, irrealis suffixes such as predic-
tion, intention, negative irrealis, and interrogative and di-
rective morphology.

Chapters 10 and 11 discuss topics in Kotiria syntax.
Chapter 10 discusses how semantic roles are mapped onto
syntactic functions. The language shows nominative-ac-

Rezensionen

cusative alignment. Subjects of intransitive and transitive
verbs are unmarked. The case marker -re marks direct,
indirect, and some types of oblique objects. Chapter 11
deals with different types of complex sentences. It covers
different types of adverbials, periphrastic constructions,
reported speech constructions, and verbal sequences with
only the final verb marked with finite verb morphology.

This grammar meets its objectives: it presents an over-
view of Kotiria grammar with insightful and thought-pro-
voking ideas. For instance, the suprasegmental analyses
of nasality and tone provide a better account than previ-
ous analyses. Another feature that is analyzed as supra-
segmental is glottalization. A glottal stop is not a segment
in this view, but it is a feature (constricted glottis) that is
assigned to a root. The argument for this analysis is that
the distribution of the glottal stop is different than that of
other consonantal segments. It is certainly thought-pro-
voking, since a suprasegmental analysis works well for
nasality and tone.

Glottalization is related to tone; some Tukanoan lan-
guages have a low tone, whereas others show glottaliza-
tion. However, it is not clear to me what other benefits this
analysis has. In the case of nasality and tone, the features
spread. Glottalization is a local feature that does not influ-
ence other syllables. It could just be a phonemic segment
with a different distribution.

Another interesting topic in the grammar is the dis-
cussion on differential object marking (DOM). When
non-referential and unspecific direct objects immediate-
ly precede the verb they are regularly unmarked. Stenzel
shows the importance of referentiality and specificity for
DOM in Kotiria. However, these concepts cannot provide
an explanation for every unmarked or marked direct ob-
ject. The fuzzy area in which it is unclear why an object
is marked or unmarked will be an interesting topic for fu-
ture research.

The discussion on grammaticalization within Kotiria
is another intriguing topic. Grammaticalization is the pro-
cess during which erstwhile lexical elements obtain gram-
matical functions. The process often involves phonologi-
cal reduction as well. Stenzel shows many insightful cases
such as the grammaticalization of the verb duku “to stand”
into a marker of continuous aspect -ruku, which is some-
times realized as [r'k] (204, 229f.). However, in some
cases the author seems to use the term grammaticalization
when there are only indications of phonological chang-
es and not of semantic changes. For instance, the reduc-
tion of the initial consonant of a nominalizer and a plural
marker on p. 107 is described as a case of grammatical-
ization. However, the function of the suffix does not seem
to have changed. In these cases it may be better to adopt a
phonological explanation for these changes.

The discussion on the evidential system is also impor-
tant to comment on. The described evidential categories
are similar to those in other Eastern Tukanoan languages
in the Vaupés area. However, in contrast to evidentials in
the other languages, the Kotiria evidentials do not seem
to form one system, at least from a morphological point
of view. The visual, assertion, and reportative are marked
as verbal suffixes in final position. The non-visual and in-

Anthropos 110.2015

218.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:20, © Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661

Rezensionen

ferential are periphrastic constructions that need a visual
or assertion marker. It seems that there are two systems. A
contrastive comparison of the visual, which is actually a
more general direct evidential, and the assertion may lead
to a better understanding of the semantics of the system.
As mentioned in the introduction, the book is a non-
exhaustive overview, and some topics can be elaborated
on and some topics can be added. An interesting comment
is that the nominal and verbal template are only tenden-
cies. It would be instructive to discuss if different orders
lead to different scope interpretations. Furthermore, dis-
cussions on topics such as the different types of nomi-
nalizations and negations and their functions would also
provide a deeper understanding of the language. Overall,
this reference grammar comprises many important issues
within Tukanoan linguistics, there are many ideas that are

food for thought and many areas to explore further.
Martine Bruil

Stenzel, Werner: Grundlagen der mesoamerikani-
schen Religion. Frankfurt: Peter Lang, 2014. 366 pp.
ISBN 978-3-631-64091-3. Preis: € 59.95

Das Buch ist mit 366 Seiten, auf denen der Text in
kleiner Drucktype gesetzt wurde, sehr umfangreich und
eine anstrengende Lektiire. Das Fehlen von Illustrationen,
Tabellen und Grafiken erschwert zusitzlich eine schnel-
le Ubersicht iiber seinen reichen Inhalt, zumal auch kein
Register hilft, Schliisselbegriffe und -themen aufzufinden.
Diese Defizite wiren hinnehmbar, wenn der Text durch
Zwischeniiberschriften gegliedert wire, was ebenso we-
nig der Fall ist.

Der Titel des Buches verspricht “Grundlagen” darzu-
stellen, die man sich zunéchst in der Form interkulturell
und wissenschaftlich verstindlicher Grundbegriffe der
Religionsforschung erhofft. Das geschieht aber nur im-
plizit. Kennzeichnend ist in dieser Hinsicht, dass Stenzel
keines der niitzlichen mehrbindigen Handbiicher zur Re-
ligionswissenschaft, wie z. B. “Die Religion in Geschichte
und Gegenwart” (RGG), das “Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe” (HBRWGB) oder auch nur
ein bescheidener formatiertes einbdndiges Lexikon, wie
z.B. das “Worterbuch der Religionen” von Auffahrt, Kip-
penberg und Michaels (2006) zu Rate zieht. Es ist offen-
sichtlich nicht Stenzels Anliegen, religionswissenschaftli-
che Begriffe herauszuarbeiten und mit ihnen konsistent zu
argumentieren, obwohl er sich in kritischen Nebenbemer-
kungen durchaus Gedanken zu wichtigen Begriffen ge-
macht hat. Seine (Grund-)Begriffe bleiben wegen fehlen-
der Explikationen und terminologischer Uneinheitlichkeit
opak. Stenzel folgt nicht immer der etablierten Religi-
onswissenschaft, sondern benutzt viele umgangssprachli-
che Termini aus dem Deutschen und Spanischen (“Selbst-
opfer” und das entsprechende spanische autosacrificio),
und Worter der aztekischen Sprache (papa fiir “Priester”,
ixiptlatli fiir “Abbild”, “Repridsentanz” oder “Stellvertre-
tung”’) und schlieBlich steuert er auch eigene ideosynkra-
tische Termini bei (“Morgenriten”, S. 258; “Primizopfer”,
S. 243f., “dogmatisieren”, womit er wahrscheinlich “mis-
sionieren” meint, und als eher spalige Entgleisung in die

Anthropos 110.2015

663

Gegenwartskultur “Drogenparty”, S. 152). Das, was in
allen religionswissenschaftlichen Nachschlagewerken
“Omen” genannt wird, nennt er “Vorzeichen”; und den
religionswissenschaftlichen Begriff “Medizinbiindel” be-
zeichnet er als “Heiliges Biindel”. Diese Abweichungen
von etablierten Wissenschaftsnormen sollte man beim Le-
sen im Kopf behalten, um dennoch eine begriffliche Zu-
ordnung von Stenzels Aussagen vornehmen zu konnen.

Stenzel nimmt sich das Buch “Ceremonial Patterns
in the Greater Southwest” aus dem Jahr 1948 zur Vorla-
ge, das die US-amerikanische Ethnologin Ruth Underhill
geschrieben hat. Ihr widmet er auSerdem sein Buch (7).
Daher scheint mir, als habe Stenzel manche auf Meso-
amerika bezogenen Themen nach dem fiir eine ganz
andere Region und Zeit konzipierten Buch Underhills
ausgewihlt, so dass er immer wieder Vergleiche mit nord-
amerikanischen Verhiltnisse anstellen kann (13, 86f.,
118, 135f1., 142-144, 161, 174-176, 184, 200, 217, 232,
233,253, 304). Dass er dabei moniert, Underhill habe nur
“Unergiebiges” zu den von ihm selbst dargestellten meso-
amerikanischen Religionsphinomenen zu sagen (135f.),
ist eine Kritik, die ins Leere geht und keinerlei Erkennt-
nisgewinn erbringt.

Die Hauptthemen, die Stenzel abhandelt, sind “Die
theologischen Vorstellungen”, worunter er das indiani-
sche Weltbild versteht (Kap. II). Hier ist seine Darstellung
hochproblematisch, da er den fiktiven Dialog zwischen
christlichen Missionaren und “heidnischen” Priestern, die
sogenannten “Coloquios” (nicht wie Stenzel schreibt “Pri-
meros Colloquios”), die sein Verfasser, der Franziskaner-
Missionar Bernardino de Sahagtn in das Jahr 1524 riick-
projiziert hat, als er sie um das Jahr 1550 in aztekischer
Sprache zu Papier brachte, fiir die “einzige vertrauens-
wiirdige Eigenaussage aus der Tradition Mesoamerikas”
(19) hilt. Kapitel III ist den Mythen, und dabei vor allem
den “Schopfungsmythen” um die aztekischen Numina Ce
Acatl / Quetzalcoatl und Huitzilopochtli gewidmet, mit
anschlieBenden kurzen Hinweisen auf “Mythologien” an-
derer mesoamerikanischer Volker (Nicarao, “Molanco”,
Mixteken, Totonaken, aber nicht Maya, die erst in dem
spateren Abschnitt “Zusammenfassung der Mythologie”
abgehandelt werden). Kapitel IV behandelt “die Ritualis-
tik”. Dort geht es um Visionssuche, Fiirstenweihe, Jagd-
riten, Kriegsrituale, Heilrituale, landwirtschaftliche Ritu-
ale, “Rites de passage”, Neufeuerzeremonien, Mantik und
Rituale zur Schicksalsbeeinflussung. Auch die in Ritualen
wichtigen Paraphernalia des heiligen Biindel und des hei-
ligen GefidBles werden thematisiert. Fiir sie greift Stenzel
auf seine Dissertation von 1970 zuriick, die er unter der
Anleitung des Wiener Amerikanisten Karl Anton Nowot-
ny geschrieben hat, und stellt manchen auch heute noch
nicht ausreichend ausgearbeiteten Aspekt erneut dar.

Zwar beabsichtigt Stenzel, historische Quellenkritik
anzuwenden, denn seinem Ansatz liegen fast zur Ginze
die buchstabenschriftlichen Quellen der Kolonialzeit zu-
grunde, wihrend Bilddarstellungen und arché@ologischer
Befund weitgehend unberiicksichtigt bleiben, aber eine
rigorose und sachlich explizite Quellenkritik findet nicht
statt. Er erschopft sich bei der Quellenauswertung in nicht
genau nachgewiesenen Vermutungen iiber christliche und

218.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:20, © Inhatt.
Inhalts Im fr oder

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661

