
Rezensionen

Anthropos  110.2015

661

licher Präsenz im menschlichen Körper” nochmals vor 
allem Passagen aus ihrer bereits in 2006 veröffentlich-
ten Habilitationsschrift “Wo Götter durch Menschen spre-
chen. Besessenheit in Indien” wortgetreu zusammen. Sie 
diskutiert mit einigen stilistischen Veränderungen divina-
torische Besessenheit durch Gottheiten als religiöse Er-
fahrung von Personen, die zeitweise direkt mit der Gott-
heit in körperlichem Kontakt sind. Besessenheit wird als 
Prozess betrachtet, bei dem die Sakralität des Körpers und 
der gesprochenen Worte das Ergebnis einer Inszenierung 
ist. Sie argumentiert, dass kulturelle Konzepte, die sich 
grundsätzlich von denjenigen unterscheiden, mit denen 
Besessenheit aus westlicher Perspektive betrachtet wird, 
ernst zu nehmen sind. Daher weist sie zuerst auf “Missi-
onarische Berichte über die ‘Teufelstänze’ in Südindien” 
(160–167) als geschichtliche Beiträge zur Problematik 
der Interpretation medialer Besessenheit und zugleich 
auf religiöse westliche Konzepte gegenüber einem indi-
genen Verständnis. Ihre Feststellung: “Es fällt den Mis-
sionaren schwer, den sakralen Charakter der Besessen-
heitsrituale zu erkennen” (162), wird heute niemand in 
Zweifel ziehen. Unverständlich ist jedoch, dass Schöm-
bucher die Aufzeichnungen von Emil Ludwig Schmidt 
(1837–1906) als eines Kronzeugen früher missionari-
scher Beschreibungen und groben Unverständnisses zi-
tiert (162 f.). Schmidt war ein weltweit gereister Arzt und 
Professor für Anthropologie und Ethnologie in Deutsch-
land, kein Missionar! Selbst Traugott K. Oesterreich, aus 
dessen Werk Schmidts Text von 1897 – einmal auch mit 
falscher Seitenangabe – zitiert wird, kennt ihn nicht als 
Missionar. Schmidt beschreibt präzise das Beobachtbare 
ohne Wertung, wie Schömbucher es anerkennend beim 
Missionar “H. [sic] Frölich” (i.e. Richard Frölich) ver-
merkt. Die Feststellung, dass Missionare – übrigens wie 
manche Ethnologen – zeitgebunden urteilen, ist berech-
tigt, wenn auch nicht neu. Erfreulich ist, dass die von 
G. D. Sontheimer betonte Sicht der Volksreligiosität in 
diesem Artikel ernst genommen wird und daher die Lek-
türe über “Indigene kulturelle Konzepte” (167–180) auch 
nach Jahren empfohlen werden kann.

Zu veränderten Bewusstseinszuständen nimmt auch 
Sebastian Stinzing in “Heiliger Rausch, berauschte Hei-
lige” unter besonderer Berücksichtigung des Ṛgveda 
10.136 Stellung und kommt zum Schluss: “Veränder-
te Bewusstseinszustände sind in der Funktionsweise des 
menschlichen Gehirns begründet und waren eine Kons-
tante über die gesamte Dauer der menschlichen Entwick-
lung hinweg” (193).

Aditya Malik berichtet – gestützt auf die einschlägi-
ge Literatur und vor allem durch seine Erfahrungen vor 
Ort – von Goludev, der als Gott der Gerechtigkeit in der 
gebirgigen Gegend von Kumaon im nordindischen Utta-
rakhand an der Grenze zu Nepal und Tibet verehrt wird. 
Malik hebt durch biografische Hinweise Goludevs Bedeu-
tung für das tägliche Wohlergehen der Menschen aus fast 
allen Kasten hervor und wie er als der bevorzugte Gott 
(iṣṭadevtā) in verschiedenen Schreinen und Tempeln ver-
ehrt wird. Heil(ung), Bräuche und Riten gehören in Ku-
maon zur Volkreligiosität, die der Autor, ohne auf sakrale 
Perspektiven hinzuweisen, sinnvoll beschreibt.

“The sacred topography of the capital city of Vijayana-
gara” (14.–16. Jh.) von Anila Verghese rundet das breite 
Spektrum von “Sakralität und Sakralisierung” ab. Es ist 
eine faszinierende und kritische Analyse über die religiö-
se Bedeutung von Landschaft im damaligen Verständnis 
und wie Könige und deren Hof diese Gegend “sakrali-
sierten”. Von besonderer Bedeutung nennt Verghese den 
historisierenden Gründungsmythos der Stadt, die frühen 
Kulte, Rāma und den Einfluss der Rāmāyaṇa-Tradition, 
die verschiedenen Gottheiten und Kulte, die aus dem gro-
ßen Reich kommend in Vijayanagara Fuß fassten. Die sa-
kralen Stadtteile der Jainas und Muslime, die einer Min-
derheit angehörten, bezeugen seit dem 15. Jh. einerseits 
das wirtschaftliche und politische Interesse der Herrscher 
an den tüchtigen Jainas und Muslimen und andererseits 
die große Toleranz gegenüber einer andersdenkenden und 
religiös orientierten Bevölkerung. Meisterhafte architek-
tonische Leistungen gelten als Zeitzeugen dieser “sakra-
len Landschaft”, in der auch alle von außen kommenden 
Kulte sich unter königlicher Protektion in Hampi etablier-
ten, jedoch mit dem Niedergang der königlichen Haupt-
stadt verschwanden. Schwester Vergheses sachkundi-
ge und objektive Studie, die sich von Berichten einiger 
Christen des 15.–17. Jh.s unmissverständlich unterschei-
det, weist erfreulicherweise auf einen geschichtlichen 
Wandel in der religiösen Einstellung von Christen gegen-
über anderen Religionen hin.

Bedauerlicherweise wurde gerade bei der Veröffentli-
chung einer von der DFG finanziell geförderten Studie zu 
wenig Wert auf die Illustrationen und das Layout gelegt. 
Die inhaltlich gut durchdachten und strukturierten Bei-
träge von Verghese sind davon besonders betroffen. Die 
Karten, oft von grafisch schlechter Qualität, sagen zu we-
nig zum Text aus und hätten neu gezeichnet werden kön-
nen. Die wichtige Karte von Vijayanagara City (216) ist 
unübersichtlich und im Kleinformat mit der Lupe zu le-
sen. Wer am Ende des Inhaltsverzeichnisses unter Anhang 
den Hinweis “Abbildungen” übersehen hat, wundert sich 
beim Lesen der Beiträge, wo die nach den im Text inte-
grierten Fig. 1 bzw. 8, die Figs. 2–7 und 9–20 zu finden 
sind. Es fehlt bei Verghese, wie im Artikel von Brückner, 
ein leserfreundlicher Hinweis in einer Fußnote auf die 
Bilder im Anhang. Anscheinend werden bei Harrassowitz 
auch keine Korrekturen gelesen, so dass Tippfehler wie 
“Offenbahrungen” sogar im Titel (1, 159) vorkommen. 

Nichtsdestotrotz: “Wege zum Heil(igen)?” themati-
siert vorzüglich – wenn auch historisch etwas selektiv – 
Sakralität und Sakralisierung. Es ist ein bedeutender Bei-
trag zur Klärung der Problematik, wie weit heute eine 
vermeintliche “Hindu-Identität” sich auf Tradition(en) be-
rufen kann.  Othmar Gächter 

Stenzel, Kristina: A Reference Grammar of Kotiria 
(Wanano). Lincoln: University of Nebraska Press, 2013. 
506 pp. ISBN 978-0-8032-2822-1. Price: € 57.00 

The book “A Reference Grammar of Kotiria (Wana-
no)” presents a grammatical description, texts, and a vo-
cabulary of the Kotiria language. It is an Eastern Tukano-
an language spoken in the Vaupés region on the border 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661


662 Rezensionen

Anthropos  110.2015

between Colombia and Brazil. This grammar is meant to 
be a comprehensive but non-exhaustive overview for re-
searchers of Tukanoan and other Amazonian languages, 
typologists, and theoretical linguists (xvi). This descrip-
tion is based on rich materials collected during over ten 
years of research. The grammar shows that the author col-
laborated extensively with the Kotiria community and de-
cisions made by the community, such as the use of the lo-
cally accepted name Kotiria instead of the previous name 
Wanano, and the use of the symbol ʉ instead of the IPA 
symbol ɨ, can be found throughout the book.

This book comprises 11 chapters and it starts with the 
(socio)linguistic background of Kotiria and Tukanoan lan-
guages in chapter 1. The Kotiria are part of the Vaupés 
linguistic exogamy system. They marry someone from a 
different linguistic group creating multilingual communi-
ties. Chapter 2 provides an analysis of the phonological 
system of Kotiria and the practical orthographies used. 
The language contains six vowels /i e ʉ u o a/ and 14 con-
sonants /b d g p t k pʰ tʰ kʰ s tʃ w j h/. Additionally, this 
chapter describes phonological processes such as nasal-
ization, tone and tonal spread, glottalization, preaspira-
tion, vowel devoicing.

Chapter 3 introduces the Kotiria morphosyntax; it dis-
cusses the role of different types of morphemes (roots, 
nonroot stem morphemes, clitics, and suffixes) in the 
composition of words. There are two major word class-
es: nouns and verbs. Particles form a nominal subclass. 
The difference between regular nouns and particles is that 
nouns can head a noun phrase independently, whereas 
particles need additional morphology. The template for 
multimorphemic words is discussed with the first root as 
its phonological head. Phonological words can be deter-
mined mainly on the basis of tonal spread.

Chapters 4, 5, and  6 examine the morphology and 
morphological processes in the nominal domain. Chap-
ter  4 describes the noun class dependent morphology, 
such as number suffixes and nominal classifiers. Chapter 5 
discusses suffixes independent of the noun class, such as 
the diminutive and augmentative, case suffixes and suf-
fixes with discourse functions. Chapter 6 addresses nom-
inal modifiers, such as determiners, numbers and other 
quantifiers, possession and descriptive nominalizations. 
Modifiers generally precede the head in the noun phrase. 

Chapters 7, 8, and 9 explore the verbal domain. Chap-
ter 7 discusses the split between stative and activity verbs 
reflected in their morphosyntactic behavior. Verb serial-
ization is highly productive and is the source of grammati-
calization of aspectual and modal meanings. In chapter 8, 
the template for verbal morphology is discussed. Further-
more, the more grammatical functions, expressed by suf-
fixes in the middle slots, such as negation, modality, and 
aspectual meanings are addressed. Chapter 9 concerns the 
clause modal morphology, including the five-term eviden-
tial system in the realis, irrealis suffixes such as predic-
tion, intention, negative irrealis, and interrogative and di-
rective morphology.

Chapters 10 and 11 discuss topics in Kotiria syntax. 
Chapter 10 discusses how semantic roles are mapped onto 
syntactic functions. The language shows nominative-ac-

cusative alignment. Subjects of intransitive and transitive 
verbs are unmarked. The case marker -re marks direct, 
indirect, and some types of oblique objects. Chapter 11 
deals with different types of complex sentences. It covers 
different types of adverbials, periphrastic constructions, 
reported speech constructions, and verbal sequences with 
only the final verb marked with finite verb morphology.

This grammar meets its objectives: it presents an over-
view of Kotiria grammar with insightful and thought-pro-
voking ideas. For instance, the suprasegmental analyses 
of nasality and tone provide a better account than previ-
ous analyses. Another feature that is analyzed as supra-
segmental is glottalization. A glottal stop is not a segment 
in this view, but it is a feature (constricted glottis) that is 
assigned to a root. The argument for this analysis is that 
the distribution of the glottal stop is different than that of 
other consonantal segments. It is certainly thought-pro-
voking, since a suprasegmental analysis works well for 
nasality and tone.

Glottalization is related to tone; some Tukanoan lan-
guages have a low tone, whereas others show glottaliza-
tion. However, it is not clear to me what other benefits this 
analysis has. In the case of nasality and tone, the features 
spread. Glottalization is a local feature that does not influ-
ence other syllables. It could just be a phonemic segment 
with a different distribution.

Another interesting topic in the grammar is the dis-
cussion on differential object marking (DOM). When 
non-referential and unspecific direct objects immediate-
ly precede the verb they are regularly unmarked. Stenzel 
shows the importance of referentiality and specificity for 
DOM in Kotiria. However, these concepts cannot provide 
an explanation for every unmarked or marked direct ob-
ject. The fuzzy area in which it is unclear why an object 
is marked or unmarked will be an interesting topic for fu-
ture research.

The discussion on grammaticalization within Kotiria 
is another intriguing topic. Grammaticalization is the pro-
cess during which erstwhile lexical elements obtain gram-
matical functions. The process often involves phonologi-
cal reduction as well. Stenzel shows many insightful cases 
such as the grammaticalization of the verb duku “to stand” 
into a marker of continuous aspect -ruku, which is some-
times realized as [rʰk] (204, 229 f.). However, in some 
cases the author seems to use the term grammaticalization 
when there are only indications of phonological chang-
es and not of semantic changes. For instance, the reduc-
tion of the initial consonant of a nominalizer and a plural 
marker on p. 107 is described as a case of grammatical-
ization. However, the function of the suffix does not seem 
to have changed. In these cases it may be better to adopt a 
phonological explanation for these changes.

The discussion on the evidential system is also impor-
tant to comment on. The described evidential categories 
are similar to those in other Eastern Tukanoan languages 
in the Vaupés area. However, in contrast to evidentials in 
the other languages, the Kotiria evidentials do not seem 
to form one system, at least from a morphological point 
of view. The visual, assertion, and reportative are marked 
as verbal suffixes in final position. The non-visual and in-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661


Rezensionen

Anthropos  110.2015

663

ferential are periphrastic constructions that need a visual 
or assertion marker. It seems that there are two systems. A 
contrastive comparison of the visual, which is actually a 
more general direct evidential, and the assertion may lead 
to a better understanding of the semantics of the system. 

As mentioned in the introduction, the book is a non-
exhaustive overview, and some topics can be elaborated 
on and some topics can be added. An interesting comment 
is that the nominal and verbal template are only tenden-
cies. It would be instructive to discuss if different orders 
lead to different scope interpretations. Furthermore, dis-
cussions on topics such as the different types of nomi-
nalizations and negations and their functions would also 
provide a deeper understanding of the language. Overall, 
this reference grammar comprises many important issues 
within Tukanoan linguistics, there are many ideas that are 
food for thought and many areas to explore further.

Martine Bruil

Stenzel, Werner: Grundlagen der mesoamerikani-
schen Religion. Frankfurt: Peter Lang, 2014. 366 pp. 
ISBN 978-3-631-64091-3. Preis: € 59.95

Das Buch ist mit 366 Seiten, auf denen der Text in 
kleiner Drucktype gesetzt wurde, sehr umfangreich und 
eine anstrengende Lektüre. Das Fehlen von Illustrationen, 
Tabellen und Grafiken erschwert zusätzlich eine schnel-
le Übersicht über seinen reichen Inhalt, zumal auch kein 
Register hilft, Schlüsselbegriffe und -themen aufzufinden. 
Diese Defizite wären hinnehmbar, wenn der Text durch 
Zwischenüberschriften gegliedert wäre, was ebenso we-
nig der Fall ist.

Der Titel des Buches verspricht “Grundlagen” darzu-
stellen, die man sich zunächst in der Form interkulturell 
und wissenschaftlich verständlicher Grundbegriffe der 
Religionsforschung erhofft. Das geschieht aber nur im-
plizit. Kennzeichnend ist in dieser Hinsicht, dass Stenzel 
keines der nützlichen mehrbändigen Handbücher zur Re-
ligionswissenschaft, wie z. B. “Die Religion in Geschichte 
und Gegenwart” (RGG), das “Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe” (HBRWGB) oder auch nur 
ein bescheidener formatiertes einbändiges Lexikon, wie 
z. B. das “Wörterbuch der Religionen” von Auffahrt, Kip-
penberg und Michaels (2006) zu Rate zieht. Es ist offen-
sichtlich nicht Stenzels Anliegen, religionswissenschaftli-
che Begriffe herauszuarbeiten und mit ihnen konsistent zu 
argumentieren, obwohl er sich in kritischen Nebenbemer-
kungen durchaus Gedanken zu wichtigen Begriffen ge-
macht hat. Seine (Grund-)Begriffe bleiben wegen fehlen-
der Explikationen und terminologischer Uneinheitlichkeit 
opak. Stenzel folgt nicht immer der etablierten Religi-
onswissenschaft, sondern benutzt viele umgangssprachli-
che Termini aus dem Deutschen und Spanischen (“Selbst
opfer” und das entsprechende spanische autosacrificio), 
und Wörter der aztekischen Sprache (papa für “Priester”, 
ixiptlatli für “Abbild”, “Repräsentanz” oder “Stellvertre-
tung”) und schließlich steuert er auch eigene ideosynkra-
tische Termini bei (“Morgenriten”, S. 258; “Primizopfer”, 
S. 243 f., “dogmatisieren”, womit er wahrscheinlich “mis
sionieren” meint, und als eher spaßige Entgleisung in die 

Gegenwartskultur “Drogenparty”, S. 152). Das, was in 
allen religionswissenschaftlichen Nachschlagewerken 
“Omen” genannt wird, nennt er “Vorzeichen”; und den 
religionswissenschaftlichen Begriff “Medizinbündel” be-
zeichnet er als “Heiliges Bündel”. Diese Abweichungen 
von etablierten Wissenschaftsnormen sollte man beim Le-
sen im Kopf behalten, um dennoch eine begriffliche Zu-
ordnung von Stenzels Aussagen vornehmen zu können.

Stenzel nimmt sich das Buch “Ceremonial Patterns 
in the Greater Southwest” aus dem Jahr 1948 zur Vorla-
ge, das die US-amerikanische Ethnologin Ruth Underhill 
geschrieben hat. Ihr widmet er außerdem sein Buch (7). 
Daher scheint mir, als habe Stenzel manche auf Meso-
amerika bezogenen Themen nach dem für eine ganz 
andere Region und Zeit konzipierten Buch Underhills 
ausgewählt, so dass er immer wieder Vergleiche mit nord-
amerikanischen Verhältnisse anstellen kann (13, 86 f., 
118, 135 f., 142–144, 161, 174–176, 184, 200, 217, 232, 
233, 253, 304). Dass er dabei moniert, Underhill habe nur 
“Unergiebiges” zu den von ihm selbst dargestellten meso-
amerikanischen Religionsphänomenen zu sagen (135 f.), 
ist eine Kritik, die ins Leere geht und keinerlei Erkennt-
nisgewinn erbringt.

Die Hauptthemen, die Stenzel abhandelt, sind “Die 
theologischen Vorstellungen”, worunter er das indiani-
sche Weltbild versteht (Kap. II). Hier ist seine Darstellung 
hochproblematisch, da er den fiktiven Dialog zwischen 
christlichen Missionaren und “heidnischen” Priestern, die 
sogenannten “Coloquios” (nicht wie Stenzel schreibt “Pri-
meros Colloquios”), die sein Verfasser, der Franziskaner-
Missionar Bernardino de Sahagún in das Jahr 1524 rück-
projiziert hat, als er sie um das Jahr 1550 in aztekischer 
Sprache zu Papier brachte, für die “einzige vertrauens-
würdige Eigenaussage aus der Tradition Mesoamerikas” 
(19) hält. Kapitel III ist den Mythen, und dabei vor allem 
den “Schöpfungsmythen” um die aztekischen Numina Ce 
Acatl / Quetzalcoatl und Huitzilopochtli gewidmet, mit 
anschließenden kurzen Hinweisen auf “Mythologien” an-
derer mesoamerikanischer Völker (Nicarao, “Molanco”, 
Mixteken, Totonaken, aber nicht Maya, die erst in dem 
späteren Abschnitt “Zusammenfassung der Mythologie” 
abgehandelt werden). Kapitel IV behandelt “die Ritualis-
tik”. Dort geht es um Visionssuche, Fürstenweihe, Jagd-
riten, Kriegsrituale, Heilrituale, landwirtschaftliche Ritu-
ale, “Rites de passage”, Neufeuerzeremonien, Mantik und 
Rituale zur Schicksalsbeeinflussung. Auch die in Ritualen 
wichtigen Paraphernalia des heiligen Bündel und des hei-
ligen Gefäßes werden thematisiert. Für sie greift Stenzel 
auf seine Dissertation von 1970 zurück, die er unter der 
Anleitung des Wiener Amerikanisten Karl Anton Nowot-
ny geschrieben hat, und stellt manchen auch heute noch 
nicht ausreichend ausgearbeiteten Aspekt erneut dar.

Zwar beabsichtigt Stenzel, historische Quellenkritik 
anzuwenden, denn seinem Ansatz liegen fast zur Gänze 
die buchstabenschriftlichen Quellen der Kolonialzeit zu-
grunde, während Bilddarstellungen und archäologischer 
Befund weitgehend unberücksichtigt bleiben, aber eine 
rigorose und sachlich explizite Quellenkritik findet nicht 
statt. Er erschöpft sich bei der Quellenauswertung in nicht 
genau nachgewiesenen Vermutungen über christliche und 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-661

