Das islamische Kopftuch, -Bayern Miinchen«
und die Gerechtigkeit

BERND LADWIG

Umkéampfte Kleidungsstiicke

Stellen Sie sich vor, ein Lehrer' betrite eine staatliche Grundschule in Dort-
mund in einem Trikot der FuBballmannschaft sBayern Miinchen«. Die Ir-
ritation unter den Schulpflichtigen wére wohl grof. Thre natiirliche Parteinah-
me fiir den ruhmreichen Heimatverein >sBorussia Dortmund« diirfte einen ge-
ordneten Unterricht fiirs erste vereiteln. Tdte das Schulamt recht daran, dem
Lehrer das Tragen des polarisierenden Kleidungsstiicks zu untersagen?

Sicherlich. Wer an einer staatlichen Schule unterrichtet, tut dies freiwillig,
und er weil} vorher, worauf er sich einlédsst: Er tibernimmt Verantwortung fiir
Minderjihrige, die seinem Anblick nicht ausweichen konnen. Kinder mdgen
im Unterricht weghoren oder andere Techniken der GroBen Verweigerung®
gebrauchen, und gewiss wird es dem Lehrer nicht gelingen, seine Schutzbe-
fohlenen zum Miinchner Verein zu bekehren — wir sind schlieBlich in Dort-
mund. Aber sie haben doch ein Recht darauf, dass der Lehrer ein Erschei-
nungsbild bietet, welches der Vermittlung des Unterrichtsstoffes forderlich
ist. Und auflerhalb einer Ethikstunde iiber die Zumutungen der Toleranz diirf-
te das fiir das Trikottragen nicht gelten.

1 Auf ausdriicklichen Wunsch des Autors werden in diesem Beitrag allgemein nur
die mannlichen Formen verwendet, beziehen sich aber auf Ménner wie Frauen.

2 Das ist eine augenzwinkernde Anspielung auf einen fast vergessenen Text: Her-
bert Marcuse spricht am Ende seines Essays »Triebstruktur und Gesellschaft«
von der >Groflen Verweigerung, mit der eine Philosophie, die nicht Handlange-
rin der Unterdriickung sein wolle, auf die Tatsache des Todes reagiere; siche
Marcuse 1973: 233.

315

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

Ohne Zweifel gibt es also Umsténde, unter denen sich Lehrkrifte an staat-
lichen Schulen Einschrinkungen gefallen lassen miissen, die ihr Erschei-
nungsbild betreffen. Ist die Lehrkraft zudem verbeamtet, so steht sie als Ver-
treterin des Staats vor ihrer Klasse. Sie verkorpert den Staat, dem zu dienen
sie sich entschieden hat. Ihre Entscheidung hat Konsequenzen fiir die Frei-
heiten, die sie sich im Dienst herausnehmen darf. Ohnehin sind Freiheits-
rechte dem klassisch-liberalen Verstindnis zufolge vor allem dazu da, die
Biirger vor dem Staat zu schiitzen. Das Verhiltnis zwischen Freiheitsansprii-
chen der Biirger und Freiheitsanspriichen der Staatsbediensteten ist asym-
metrisch zulasten der Letzteren.

Allerdings, rechtlos macht es sie nicht. Da auch Beamte als Biirger ein
Recht auf freie Entfaltung ihrer Personlichkeit haben, bediirfen dienstbedingte
Einschrinkungen beliebiger Freiheiten der Rechtfertigung: Sie miissen sach-
lich erforderlich und verhiltnisméBig sein. Und je zentraler die betroffene
Freiheit und/oder je tiefer der Eingriff ist, umso schwerer miissen die recht-
fertigenden Griinde wiegen. AuBerdem haben Beamte ein Recht darauf, nicht
diskriminiert zu werden. In unserem Beispiel: EntschlieBt sich das Schulamt
gegen Trikot tragende Lehrer vorzugehen, muss es dies ohne Riicksicht auf
die Vereinsfarben tun, die Anstof erregen konnten. Das miisste selbst fiir ein
Trikot von >Borussia Dortmund« gelten.

Wie ein Vereinstrikot, so kann auch ein Kopftuch AnstoB erregen. Es ist
als Symbol einer Religionsgemeinschaft und auch einer politischen Haltung
deutbar: Kopftiicher, die weibliches Haupthaar bedecken, werden heute vor
allem mit dem Islam oder sogar mit dessen fundamentalistischen Auspriagun-
gen identifiziert. Viele meinen, ein Kopftuch verrate missionarische Absich-
ten oder jedenfalls die Weigerung, hier ganz heimisch zu werden. Es sei ein
aggressives Symbol, oder zumindest driicke es Abgrenzung von der Mehr-
heitsgesellschaft aus. Die Moglichkeit solcher Deutungen hat die Urteile in
einigen >Kopftuchfillen< bestimmt, deren wichtigster und juristisch folgen-
reichster der Fall >Ludinc« ist.

Der Fall >Ludin< und seine Folgen:
Grundsatzliche Fragen

Fereshta Ludin, eine deutsche Staatsangehdrige muslimischen Glaubens,
wollte in den Schuldienst des Landes Baden-Wiirttemberg eintreten. Jedoch
war sie nicht bereit, im Unterricht das Kopftuch abzulegen; das Kleidungs-
stiick gehore zu ihrer islamischen Identitdt. Das Oberschulamt Stuttgart
sprach ihr daraufhin die Eignung fiir den Dienst an Grund- und Hauptschulen
des Landes Baden-Wiirttemberg ab. Es schrieb dem Kopftuch eine objektive
Wirkung kultureller Desintegration zu, die mit dem Gebot staatlicher Neu-
tralitdt nicht zu vereinbaren sei. Eine Lehrkraft mit islamischem Kopftuch

316

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, sBAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

wiirde die negative und positive Religionsfreiheit der Schiiler und ihrer Eltern
verletzen.?

Vor den Fachgerichten — vom Oberverwaltungsgericht (OVG) Stuttgart
bis hinauf zum Bundesverwaltungsgericht (BVerwG) — bekam das Land ge-
gen die Beschwerdefiihrerin Ludin recht. Tenor der Urteile: Das Kopftuch sei
ein auffilliges Symbol, das Schiiler auch dann religids verunsichern konnte,
wenn es nicht in missionarischer Absicht getragen werde. Kein Gericht hat
Frau Ludin eine solche Absicht unterstellt. Jedes hat sich auf die >objektive
Wirkung« des Kopftuchs berufen. Ein fiir religiose und auch politische Ausle-
gungen offenes Kleidungsstiick, getragen von einer Autoritéitsperson, der
Schiiler nicht ausweichen konnen, sei nach aller Lebenserfahrung geeignet,
Konflikte in die Klassenzimmer und in das Verhiltnis zwischen Lehrerin und
Eltern zu tragen.

Frau Ludin wandte sich daraufhin an das Bundesverfassungsgericht
(BVerfG). Dessen zweiter Senat befand mit fiinf gegen drei Stimmen, das
Land Baden-Wiirttemberg diirfe Frau Ludin nicht ohne gesetzliche Grundlage
vom Schuldienst ausschlieBen.* Eine solche Grundlage bestand zum Zeitpunkt
des hochstrichterlichen Urteils nicht. Daher hétte nur eine konkrete Gefahr,
etwa fiir den Schulfrieden, einen Ausschluss der Bewerberin durch das Ober-
schulamt rechtfertigen konnen. Die >objektive Wirkung« des Kopftuchs hin-
gegen stelle eine nur abstrakte Gefahr dar. Sie rechtfertige keinen Ausschluss,
der nicht explizit gesetzlich vorgesehen sei. Schlielich sei mit der Glaubens-
freiheit der Bewerberin ein vorbehaltlos gewihrleistetes Grundrecht beriihrt.
Das Gericht gab damit auch dem Argument der Klédgerin recht, seine eigene
frithere >Kruzifix-Entscheidung < sei auf ihren Fall nicht anwendbar: Wihrend
damals eine staatliche Einrichtung verfiigt habe, religiose Symbole anzu-
bringen, bringe jetzt eine Grundrechtstriigerin ihre personliche religiose Uber-
zeugung zum Ausdruck.

Das BVerfG stiitzte sein Urteil auf den Grundsatz der >offenen Neutra-
litit<: Die Bundesrepublik, heifit das, ist ein sidkularer, aber kein laizistischer
Staat. Sie respektiert die Glaubensfreiheit nicht nur, sie fordert sie auch. Der
Staat darf sich nicht mit einer Glaubensgemeinschaft oder religitsen Uber-
zeugung gemein machen, aber er muss religiosem Leben Raum geben, auch
wenn es Offentlich in Erscheinung treten will. Das BVerfG urteilte darum,
dass Bekleidungsvorschriften im 6ffentlichen Dienst, die religiose Ausdrucks-

3 Die »negative< Religionsfreiheit ist die Freiheit von staatlicher Einmischung und
Zwang in Religionsfragen; die >positive< Religionsfreiheit ist die Freiheit zur
Lebensfiihrung in Einklang mit religiosen Uberzeugungen. In >Kopftuchfillen<
betrifft das vor allem die Freiheit der Eltern, ihre Kinder religios zu erziehen.

4 BVerfG v. 24.09.2003, Az. 2 BvR 1436/021, BVerfGE 108, 282 ff.

5 BVerfGv. 16.05.1995, Az. 1 BvR 1087/91, BVertGE 93, 1, 23.

317

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

moglichkeiten beschneiden, einer Rechtfertigung bediirften, die dem grund-
rechtlichen Gewicht der Glaubensfreiheit gerecht wiirde.

Die Richter rdumten auch ein, dass verdnderte Rahmenbedingungen fiir
eine Neufassung des >Neutralititsgebots< sprechen konnten. Da mit zuneh-
mender Pluralitit auch die Gefahr religioser Konflikte wachse, diirfe der Staat
seine Neutralitdtspflicht grundsitzlich auch strikter als zuvor auslegen. Er
diirfe etwa religiose Symbole ausschlieBen, wo sie bislang erlaubt waren.
Aber er brauche dazu eine hinreichend bestimmte gesetzliche Grundlage. Die
Landesgesetzgeber konnten unterschiedlich entscheiden, miissten aber jeden-
falls »das Gebot strikter Gleichbehandlung der verschiedenen Glaubensrich-
tungen sowohl in der Begriindung als auch in der Praxis« eventueller Ein-
schrinkungen beachten. Soweit die Mehrheit im Zweiten Senat des BVerfG.°

In der Folge des Urteils haben mehrere Bundesldnder >Kopftuchgesetze«
erlassen. Konservative Linder wie Baden-Wiirttemberg betonen die staatliche
Neutralitdtspflicht, unterscheiden aber zwischen religidsen Symbolen und sol-
chen, die Ausdruck christlich-abendlindischer Bildungs- und Kulturwerte
seien. Das Christentum tritt bei ihnen sozusagen in zwei Rollen auf, einer reli-
giosen und einer kulturellen, und die zweite Rolle soll Ausnahmen zu seinen
Gunsten begriinden. Fiir die Praxis bedeutet das: Ein Kopftuch konnte als
religios geprigtes Kleidungsstiick ausgeschlossen, ein Kruzifix oder vielleicht
sogar ein Nonnenhabit aber hingenommen werden. So jedenfalls hat es sich
der Landesgesetzgeber wohl vorgestellt. Am anderen Ende des Spektrums
steht das Gesetz zu Art. 29 der Verfassung von Berlin. Es erlaubt keinerlei
sichtbare religiose Symbole und auffallende religios gepréigte Kleidungs-
stiicke an offentlichen Schulen, sofern dort nicht gerade Religionsunterricht
erteilt wird. Berlin gibt damit eine fast schon laizistische Antwort auf das
Faktum religioser Vielfalt.

Das Urteil des BVerfG und die daraufhin erlassenen Landesgesetze wer-
fen mehrere grundsitzliche Fragen auf. Warum muss der Staat iiberhaupt re-
ligios neutral sein? Konnen Landesgesetzgeber Kopftuch tragende Frauen
vom Unterricht fernhalten, aber Nonnen im Habit unterrichten lassen, ohne
das vom BVerfG bekriftigte Gebot strikter Gleichbehandlung zu missachten?
Falls nicht, sollte der Staat dann alle religios geprigten Kleidungsstiicke von
den Schulen fernhalten? Oder sollte er grundsitzlich alle erlauben? Zur
Beantwortung dieser letzten Frage gehort auch eine Kldarung, was eigentlich

6 Die Minderheit schloss sich im Ergebnis der Sichtweise des Landes Baden-
Wiirttemberg und der Fachgerichte an. Sie argumentierte vor allem, dass sich
Beamte nicht ebenso auf die freiheitssichernde Wirkung der Grundrechte beru-
fen konnten wie gewohnliche Biirger. Das Innenverhiltnis des offentlichen
Diensts sei kein Aktionsraum fiir personliche Bekenntnisse. Ein Land diirfe da-
her auch ohne gesetzliche Grundlage Kopftuch tragende Frauen vom Dienst an
staatlichen Schulen ausschlieen.

318

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

religios bedeutsame Kleidungsstiicke so besonders macht. Was unterscheidet
sie von Modeaccessoires — oder vom Vereinstrikot, das doch auch Leiden-
schaften weckt?

Wie ich zeigen will, hitte das BVerfG zumindest klarmachen miissen,
dass Landesgesetze, die das Christentum unter dem Vorwand der Kultur- und
Traditionspflege zu bevorzugen gestatten, gegen die Verfassung eines siku-
laren Staats verstoBen. Es hitte in dieser Hinsicht den Landesgesetzgebern
klarere Vorgaben machen miissen. Von konkreten Gefahren einmal abgese-
hen, ist ein Kopftuchverbot bei gleichzeitiger Zulassung von Kippas, Kreuzen
oder gar dem Nonnenhabit eindeutig diskriminierend. Es ist unvereinbar mit
dem Gebot strikter Gleichbehandlung aller Glaubensrichtungen.

Unter den verbleibenden Losungen — der eher >laizistischen< eines gene-
rellen Verbots religios besetzter Kleidungsstiicke und der >moderat multikul-
turalistischen« ihrer generellen Zulassung — scheint mir die zweite den Vorzug
zu verdienen. Eine prinzipielle Zulassung von Kopftiichern auch im 6ffent-
lichen Dienst wire die beste, weil gerechteste Antwort, die der sikulare Staat
auf das Faktum religioser Vielfalt geben konnte. Aulerdem sprechen fiir sie
pragmatische Zusatzerwiagungen. Das Tragen des Trikots von >Bayern Miin-
chen< — oder von sonst einem Verein — diirfte der Staat seinen Lehrern trotz-
dem untersagen. Die Intuition, an die mein Eingangsbeispiel appellieren soll-
te, bleibt intakt.

Ich wende mich damit nicht allein gegen Konservative, die meinen,
Privilegien fiir das Christentum mit dessen allgemeiner Kulturbedeutung
begriinden zu diirfen. Ebenso widerspreche ich solchen Liberalen, die gar
keinen Unterschied machen wollen zwischen Ausdrucksformen religioser
Uberzeugung und bloBen Modeaccessoires oder Fanartikeln. Der Liberalis-
mus, den ich fiir plausibel halte, ist ein ethischer, der um die besondere Be-
deutung identitédtsbestimmender Wertungen wei3. Thr hohes Gewicht spricht
fiir einen moderat multikulturalistischen Umgang mit religiosen Ausdrucks-
bediirfnissen.

Normative Grundlagen
Gleiche Riicksicht und Achtung

Ein religios neutraler Staat behandelt beliebige Glaubensrichtungen insofern
gleich, als er fiir keine von ihnen inhaltlich Partei nimmt. Das heif3t aber nicht,
dass er nie und nirgends Partei nehmen darf. Das Neutralitidtsgebot ist nicht
zuletzt moralisch begriindet. Es folgt aus dem Prinzip, dass der Staat alle sei-
ne Biirger mit gleicher Riicksicht und Achtung behandeln muss (Huster
2002). Er hat Leben, Wohlbefinden und Selbstbestimmung eines jeden gleich

319

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

wichtig zu nehmen. SchlieBlich gelten seine Gesetze fiir alle gleichermafen,
und jeder Biirger muss sie wenigstens auch aus Achtung, also nicht allein aus
Furcht oder Klugheit, befolgen konnen. Gesetzgeber, Regierungen, Verwal-
tungen und Gerichte und auch wir alle als Biirger tragen deshalb Verantwor-
tung dafiir, niemanden auszugrenzen oder zu diskriminieren. Ein halbwegs
gerechter Staat kennt weder Rechtlose noch Biirger minderen Rangs. In den
Worten des amerikanischen Rechtsphilosophen Ronald Dworkin:

»A political community that exercises dominion over its own citizens, and demands
from them allegiance and obedience to its laws, must take up an impartial objective
attitude towards them all, and each of its citizens must vote, and its officials must
enact laws and form governmental policies, with that responsibility in mind. Equal
concern, as I said, is the special and indispensable virtue of sovereigns« (Dworkin
2002: 6).

Die Gleichheit der Achtung und Riicksicht ist eine konkretisierungsbediirftige
Grundnorm. Sie kann strikte Gleichbehandlung gebieten, muss es aber nicht.
Grundlegend ist nicht die Gleichbehandlung, sondern dass alle als Gleiche
gelten (Dworkin 1990a: 370).” Daraus folgen in jedem Fall gleiche Grund-
rechte. Wer keine gleichen Rechte hitte, wiirde automatisch diskriminiert.
Aber bereits zur Auslegung und Anwendung der Rechte gehort eine Riick-
sicht auf moralisch relevante Unterschiede. SchlieBlich sind manche Men-
schen besonders bediirftig oder verwundbar. Abstrakte menschenrechtliche
Gebote wie das der »>Achtung korperlicher und seelischer Integritit< oder der
>Forderung von Autonomie« lassen sich allgemein und gleichmiBig nur er-
fullen, wo solche Unterschiede Beachtung finden. Man achtet chronisch
Kranke nicht als Gleiche, solange man ihren speziellen Bedarf an teuren Me-
dikamenten iibergeht oder die ndmlichen Leistungsnormen an sie herantragt
wie an Gesunde. Man beriicksichtigt Kinder nicht als Gleiche, solange man
ihre besondere Angewiesenheit auf Zuwendung, Fiirsorge und Schutz igno-
riert.

Wenn wir wahrhaft unparteiisch urteilen, also nach Griinden suchen, die
alle teilen konnen, werden wir einsehen, dass manche Abweichungen von
Gleichbehandlung nicht etwa ungerechte Privilegien schaffen, sondern nur ei-
nen — wie immer unzulidnglichen — Ausgleich fiir besondere Hirten oder un-
verschuldet schlechtere Startbedingungen bieten (siehe ausfiihrlicher Ladwig
2006: 255 ff; Lohmann 2001: 434 ff). Unparteiische Griinde fiir eine Ab-
weichung von Gleichbehandlung kénnen sein: ungleiche Bediirfnisse, unglei-

7 Dworkin betont auch, dass das Recht, als ein Gleicher behandelt zu werden,
grundlegend und das Recht auf gleiche Behandlung abgeleitet ist; siehe Dwor-
kin 1990a: 370.

320

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, sBAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

che Fihigkeiten, ungleiche Beitréige, eine vergangene, aber noch nachwir-
kende Diskriminierung, einmal legitim erworbene Anspriiche, etwa aus Ver-
triagen.

Die Liste wird jedenfalls nicht allzu lang sein konnen, wo alle als Gleiche
gelten. Sprechen in einer moralisch erheblichen Hinsicht keine allgemein
teilbaren Griinde fiir eine ungleiche Behandlung, so folgt die Gleichbehand-
lung direkt aus dem Gebot, alle als Gleiche zu beachten. Sie ist nicht mehr,
aber auch nicht weniger als eine moralisch zwingende Riickzugsposition fiir
den Fall, dass sich allgemein teilbare Griinde fiir ungleiche Behandlung nicht
finden lassen.®

Eine Gleichbehandlung ist prima facie auch geboten bei Weltanschau-
ungen und religidsen Sichtweisen, die unter gewissenhaft und moralisch ver-
antwortlich urteilenden Biirgern zu Recht umstritten sind. Gesetze diirfen
nicht auf gedanklichen Grundlagen stehen, die Anders- oder Nichtgldubigen
aus guten Griinden haltlos vorkommen. Wer gar systematisch durch eine re-
ligios gefarbte Gesetzgebung benachteiligt wiirde, diirfte sich zu Recht als
Biirger minderen Rangs fiihlen.

An eine Grenze stofit das Gebot der Gleichbehandlung hingegen, wo seine
eigenen moralischen Grundlagen auf dem Spiel stehen. Glaubensrichtungen,
die anderen gleiche Rechte absprechen oder (andere) grundlegende Rechts-
giiter verletzen, miissen mit wohl begriindeten Einschrinkungen bis hin zu
strafrechtlichen Sanktionen rechnen. Keine Glaubensgemeinschaft hat etwa
das Recht, Mitglieder am Austritt zu hindern. Ebenso wenig darf sie die Stelle
des Souverins zu besetzen versuchen. Die biirgerschaftliche Gleichheit aller
bleibt Grundlage auch des gleichen Rechts auf negative und positive Re-
ligionsfreiheit.

Ethischer Liberalismus

Schwieriger zu beantworten ist die Frage, ob der liberale Staat bestimmte
Weisen der Lebensfithrung begiinstigen darf. Manche Liberale meinen, der
sikulare Staat miisse in allen Fragen des guten und sinnerfiillten Lebens strikt
neutral bleiben; er diirfe allenfalls zu Gunsten von Grundgiitern wie >Lebenc«
und >korperliche Unversehrtheit< Partei ergreifen. Das kommt mir sowohl
weltfremd als auch normativ falsch vor. Auch der liberale Staat nimmt Partei,
wo immer er aktiv die Bedingungen verniinftiger Selbstbestimmung von
Personen fordert. Das ist etwa in Offentlichen Schulen der Fall, die eine
Erziehung zur Miindigkeit praktizieren, indem sie das Urteilsvermdgen der
Kinder, ob minnlich oder weiblich, zu heben versuchen. Auch traditiona-

8 Ich unterstelle damit eine Prasumption der Gleichheit, siehe dazu ausfiihrlich
Gosepath 2004: 200 ff.

321

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

listisch denkende Eltern miissen damit leben, dass ihre Kinder in staatlichen
Schulen Gedanken kennen lernen, die sie gegen alle mdglichen >Ublichkeiten<
kehren konnten.

Mir scheint klar, dass darin eine Parteinahme steckt; nicht fiir besondere
Inhalte und Ziele, jedoch fiir eine bestimmte Weise der Lebensfiihrung:
wohlinformiert, von eigenen Uberlegungen geleitet und mit der Moglichkeit,
einen einmal gewihlten Lebensweg auch wieder zu verlassen.” Dahinter steht
nicht die — irrige — Ansicht, wir konnten uns im Supermarkt der Lebensfor-
men jederzeit ein neues Selbstverstindnis besorgen. Im Gegenteil: Wer etwas
ernsthaft vertritt, sollte auch an den rechtfertigenden Griinden interessiert
sein, die dafiir sprechen, es zu vertreten — oder doch dafiir, es sein zu lassen.
Die Offenheit fiir Kritik ist kein Zeichen fiir den Verlust starker, das Selbst-
verstindnis prigender Bindungen, sondern die einzig verniinftige Weise, sie
zu pflegen.

Diese Uberzeugung zeichnet einen ethischen Liberalismus aus. Er nimmt
an, dass ein gutes immer auch ein selbstbestimmt gefiihrtes Leben ist. Und er
hat keine Scheu, den Staat auf das Ziel der Forderung personaler Autonomie
zu verpflichten. Dieser ethische Liberalismus, so meine ich, ist einem Li-
beralismus vorzuziehen, der auch da noch neutral bliebe, wo Gemeinschaften
ihre minderjahrigen Angehorigen in Heteronomie festhalten wollten, indem
sie sie etwa von der siindhaften Welt da draulen oder von verunsichernden
Sichtweisen wie der Evolutionslehre abzuschirmen suchten.

Man konnte meinen, ein ethischer Liberaler miisste darum konsequenter-
weise fiir eine areligiose Lebensfithrung Partei ergreifen. SchlieBlich gibt ein
Glaubiger sein Leben in die Hiande Gottes. Er meint, nicht er selbst, sondern
Gott solle in allen lebensbestimmenden Fragen das letzte Wort haben. Anstatt
das fiir ihn Gute selbst zu wihlen, glaubt er sich an Gottes Ratschluss
gebunden. Aber es wire ein konkretistischer Fehlschluss, deshalb zu vermu-
ten, jeder religiose Mensch miisse gegen die Autonomie der Person votieren.
Wer selbstbestimmt lebt, ldsst sich von genau den Griinden leiten, die ihm
selbst als die Besten gelten, unter Urteilsbedingungen, die ein verniinftiges
Nachdenken begiinstigen (Ladwig 2007: 877 ff). Zu einer autonomen Lebens-
fiihrung gehoren Selbstachtung und Selbstvertrauen, die Féahigkeit zu eigen-
staindigem Urteilen und Handeln, ein Mindestmall an materieller Sicherheit,

9 In der Parteinahme fiir die Autonomie der Person treffen sich der politische Li-
beralismus des spiteren John Rawls und der ethische Liberalismus des spéteren
Dworkin; siehe Rawls 2006: 44; Dworkin 1990b. Ahnlich wie Dworkin argu-
mentiert Will Kymlicka 1996: 81ff. Eine perfektionistische, allerdings auf die
besonderen Bedingungen moderner Gesellschaften eingeschriankte Recht-
fertigung fiir das Autonomieprinzip gibt Joseph Raz 1986. Ich selbst habe den
zentralen Stellenwert der Autonomie fiir den Liberalismus verteidigt in Ladwig
2000.

322

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

Bildung und das Wissen um relevante Alternativen — in einer sozialen Welt,
die hinreichend reich ist an wertvollen Optionen. Wer unter solchen Vor-
zeichen ein religioses Leben fiihrt, darf bis zum Beweis des Gegenteils als
selbstbestimmt gelten.

Wer aus eigenen Uberzeugungen heraus handelt, meint ohnehin nicht, er
konne sein Selbstverstindnis im strikten Sinn wihlen. Uberzeugungen haben
wir nicht so, dass wir sie nach Belieben fallen lassen oder auswechseln
konnten. Solange wir sie haben, finden wir uns, durch Argumente oder
Evidenzen, auf sie festgelegt (siehe ausfiihrlich Brandom 1994: Part One, Ch.
3). Das gilt fiir religiose und areligivse Uberzeugungen gleichermafen. Die
Freiheit eines autonomen Menschen besteht darin, dass er disponiert ist, zu
seinen Uberzeugungen priifend Stellung zu nehmen, wann immer ihm gute
Griinde dafiir gegeben werden. Auch ein gldubiger Mensch kann erkennen,
dass er fiir seinen Glauben Verantwortung trigt und sich darum offen halten
sollte fiir die Moglichkeit neuer Gesichtspunkte, Erfahrungen und Argumente.

Ein ethischer Liberaler wird folglich unterscheiden zwischen verniinftigen
und unverniinftigen Formen des Glaubens. Aber das ist fiir ihn nur ein Son-
derfall der Unterscheidung zwischen verniinftigen und unverniinftigen For-
men der Bindung iiberhaupt. Der ethische Liberale nimmt Partei fiir weltof-
fene und gegen dogmatische Weisen des Festhaltens an Uberzeugungen. Und
wenn das Bildungssystem eines sidkularen Staates die weltoffenen begiinstigt
und dazu beitrigt, dass Dogmatismus in gleich welcher inhaltlichen Spielart
an Boden verliert, so wird er das begriifen und nicht bedauern.

Damit werden im Ergebnis einige Glaubensrichtungen grofere Probleme
haben als andere. Aber Gleichheit der Ergebnisse kann ohnehin von einem
liberalen Staat nicht verlangt werden. Ein Gemeinwesen ohne ergebnisoffen
gefiihrten Streit der Weltanschauungen konnte kein liberales mehr sein. Der
Staat muss darauf achten, dass der Streit von jener Achtung getragen bleibt,
die alle Biirger einander als Gleiche schulden. Auflerdem muss er dafiir
sorgen, dass die formal gleichen Rechte fiir alle auch einen hinreichenden Ge-
brauchswert haben. Er muss, mit anderen Worten, fiir die Fairness der
Randbedingungen biirgergesellschaftlicher Konflikte biirgen. Gemeinschaften
oder Glaubensrichtungen unter Artenschutz stellen, muss er darum nicht (sie-
he hierzu auch Habermas 1993). Sie konnen in einem liberalen Gemeinwesen
nur iiberleben, solange ihnen geniigend Menschen aus freien Stiicken die
Treue halten.

Funktioniert der Staat im Sinne des ethischen Liberalismus, so wird er
unter anderem fiir ein Bildungssystem eintreten, aus dem moglichst urteils-
und kritikfdhige junge Biirger hervorgehen. Das setzt jede Gemeinschaft und
jedes Glaubenssystem unter zusitzlichen Druck: Sie miissen beweisen, dass
sie auch Menschen fiir sich einnehmen konnen, die rechtfertigende Griinde

323

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

verlangen. Sie miissen vor Menschen bestehen konnen, die jene Selbstachtung
an den Tag legen, die selbstbewusste Subjekte gleicher Rechte auszeichnet
(siche dazu Hahn 2008). Konnen sie das nicht, so miissen wir iiber den Riick-
gang ihres Einflusses nicht traurig sein.'’

Gerechtfertigte Ungleichheit? Fiinf Versuche

Was folgt aus all dem fiir den Fall >Ludin< und verwandte >Kopftuchfille<?
Ich will mogliche Argumente dafiir betrachten, das Tragen des islamischen
Kopftuchs zu verbieten, ohne ebenso restriktiv gegen Trédger anderer reli-
gioser Kleidungsstiicke vorzugehen. Dabei setze ich voraus, dass das Argu-
ment, die einen Symbole seien solche der Mehrheit, die anderen solche von
Minderheiten, keinen Grund fiir eine Ungleichbehandlung hergibt. Soll diese
legitim sein, so miissen allgemein, unter allen Biirgern, teilbare Griinde fiir sie
sprechen. Ein gerechtes Gemeinwesen muss dabei offen sein fiir Verinde-
rungen in der Zusammensetzung des Demos. Auch wer spiter dazu gestoen
ist, hat ein Recht darauf, mit gleicher Riicksicht und Achtung behandelt zu
werden. Traditionen, die unter Bedingungen bisheriger relativer Homogenitét
die Gesetzgebung prigen durften, diirfen dies womdoglich nicht mehr, wo die
relative Homogenitéit dahin ist. Minderheiten miissen keineswegs tolerieren,
dass Mehrheiten sich gegen Regelungen stemmen, die ein Gebot der Ge-
rechtigkeit im Angesicht ethnisch-kultureller Vielfalt sind.

Sind andere Argumente fiir eine Privilegierung christlicher Symbole und
christlich geprégter Kleidungsstiicke verfiigbar? Ich will fiinf Versuche be-
trachten, solche Privilegien zu begriinden, ohne gegen das Diskriminierungs-
verbot zu verstoen, von dessen Beachtung die Legitimitét einer liberalen
Grundordnung abhingt. Schon die Formulierung des Problems deutet an, wie

10 Ein moglicher — und tragischer — Sonderfall sind indigene Gemeinschaften, de-
ren konstitutive Normen und Werte zu den Eigenarten des Lebens in einem mo-
dernen, funktional differenzierten und sozial mobilen Gemeinwesen beim besten
Willen nicht passen wollen. Sie konnen grundsitzlich Anspriiche auf besonderen
Schutz und besondere Forderung geltend machen, die allerdings nicht das Recht
einschliefen, die Menschenrechte von Gemeinschaftsangehorigen zu missachten.
Wahrhaft tragisch ist die Situation, wo menschenrechtliche Freiheiten der auto-
nomen Stellungnahme und des Austritts beinahe gewiss zur Folge haben, dass die
Lebensformen absterben werden. Einen Grund, dies zu bedauern, haben wir nicht
nur deshalb, weil solche Gemeinschaften in der Vergangenheit schweres Unrecht
erlitten haben, sondern vor allem, weil ihr Niedergang in der Gegenwart regel-
mifBig anomische Zustidnde schafft: Apathie, Fehlerndhrung, Alkoholismus,
Gewalt und andere Merkmale moralischer Selbstpreisgabe sind in allen indi-
genen Populationen, von den australischen Aborigines iiber die neuseeldn-
dischen Maoris bis zu den Indianern Nord-, Mittel- und Siidamerikas, unver-
hiltnismiBig oft anzutreffen; siehe den Uberblick der Gesellschaft fiir bedrohte
Volker 2006.

324

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

schwer die Begriindungslast wiegt. Keine Rolle diirfen inhaltliche Uberzeu-
gungen spielen, die unter gewissenhaft und moralisch verantwortlich urtei-
lenden Biirgern zu Recht umstritten sind. Was dann nur bleibt, sind erstens
unparteiisch gerechtfertigte, etwa menschenrechtliche Normen, zweitens ver-
allgemeinerbare Wertungen, wie sie der ethische Liberalismus zu Gunsten des
Grundwerts personaler Autonomie vorbringt, drittens pragmatische Notwen-
digkeiten, die aus dem Organisationszweck staatlicher Schulen folgen.

AnstoBigkeit

Eine erste Gruppe von Argumenten besagt, manche religids bedeutsamen
Kleidungsstiicke konnten besonders anstoBig wirken. Das konnte daran lie-
gen, dass sie besonders auffillig sind, dass sie einen fiir die Mehrheit unge-
wohnten Anblick bieten, dass die Mehrheit sie ablehnt und/oder dass sie in
missionarischer Absicht getragen werden. Schon diese Liste macht deutlich,
dass ein Kleidungsstiick aus unterschiedlichen Griinden Anstof} erregen kann,
die jeweils gesondert zu priifen sind.

Wabhr ist zunéchst, dass manche Kleidungstiicke eher ins Auge fallen als
andere, weil sie zum Beispiel besonders grof sind oder an prominenter Stelle
des Korpers getragen werden. Zu Konflikten in Schulen konnen ohnehin nur
Kleidungsstiicke Anlass geben, die Schiiler zu Gesicht bekommen. Ein um
den Hals getragenes kleines Kreuz wird vielleicht nur auffallen, wenn der
Lehrer sich einmal vor Schiilern herunterbeugen muss. Ein Kopftuch wie
auch eine jiidische Kippa sind dagegen permanent zu sehen. Nur erwihnt sei
die Moglichkeit, dass sie Schiilern aus eben diesem Grund irgendwann gar
nicht mehr auffallen konnten; wie jeder GroBstadtpunk erfahren muss, wirkt
die Macht der Gewohnheit subversiv gegen die AnstoBigkeit selbst solcher
Symbole, die andere verunsichern sollen. Davon abgesehen, ist die Art eines
Symbols oder religios geprigten Kleidungsstiicks abhingig vom Inhalt der
jeweiligen Lehre; das gilt teilweise auch dafiir, an welcher Korperstelle es zu
tragen ist und wie grof} es zu sein hat. Wer einer Lehre ernsthaft anhéngt, hat
daher in beiden Hinsichten nur teilweise die Wahl. Eine Kippa oder ein
Kopftuch sind nun einmal Kleidungsstiicke, mit denen Gldubige, etwa aus
Demut vor Gott, ihr Haar bedecken. Wire das allein schon ein Grund fiir
ungleiche Behandlung gegeniiber Christen, die ihr Kreuz um den Hals hingen
diirfen, so lige darin eine Benachteiligung auf Grund eines Umstands, den
Glaubige nicht kontrollieren kénnen, und das wire unfair.

Was man sicher von Lehrkriften verlangen kann, ist die Wahl einer
maoglichst dezenten Bekleidungsweise. Was aber moglich ist, hidngt auch
davon ab, worum es dem Lehrer inhaltlich geht. Als Argument fiir einen
Ausschluss bleibt dann nur, dass manche Kleidungstiicke objektiv ungeeignet

325

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

sind fiir die Wahrnehmung mancher Aufgaben. Vielleicht ist ein Kleidungs-
stiick so bildbestimmend und absonderlich, dass einige Schiiler nach mensch-
lichem Ermessen dem Unterricht nicht konzentriert folgen konnen; das mag
etwa gegen eine Ganzkorperverhiillung wie die afghanische Burka sprechen.
Aber wie wir sehen werden, liegt in diesem Fall ein anderer Einwand viel
niher. Unplausibel erscheint jedenfalls, dass man normalen Schiilern schon
darum nicht zumuten konne, dem Unterricht zu folgen, weil eine Lehrerin im
Kopftuch ihn gibt. Das wire selbst im grofen Arsenal der Schiilerausreden
ein stumpfes Schwert.

Wirkt das Kopftuch ungewohnt? Das kann sein, solange nur wenige
Frauen im Kopftuch unterrichten — wollen oder diirfen. Das legt sogleich den
Einwand nahe, der Staat diirfe nicht selbst nach der Art einer sich selbst er-
fiillenden Prophezeiung fiir eben die Ungewdhnlichkeit eines Kleidungsstiicks
sorgen, die dann das Verbot begriindete. Ein rechtfertigender Grund fiir ein
Verbot kann nicht sein, dass das Verbot genau die Wirkung hitte, die ihm
Rechtfertigung verschaffte. Davon abgesehen, ist die groflere oder geringere
Vertrautheit mit Kleidungsstiicken eine Funktion der Mehrheitsverhéltnisse in
einer Gesellschaft. Mehrheiten kann grundsitzlich zugemutet werden, Fremd-
heitsschocks infolge von Verinderungen in der Bevolkerungszusammenset-
zung zu ertragen. Je besser sie in dieser fiir die Moderne ohnehin unabding-
baren Kunst geiibt sind, umso weniger wird sie das Ungewohnte aus dem Tritt
bringen und umso schneller wird es zum Teil des Vertrauten (moderne Men-
schen sind unter anderem mit der jederzeitigen Moglichkeit des Auftretens
von Unvertrautem vertraut).'!

Was aber, wenn Mehrheiten oder jedenfalls nennenswerte Minderheiten
das Kopftuch ernsthaft ablehnen? Was, wenn sie es drgerlich oder sogar em-
porend finden, dass Frauen solche Kleidungstiicke tragen? Dazu ist zu sagen,
dass Arger und erst recht Emporung gerechtfertigt oder ungerechtfertigt sein
konnen. Niemand kann von einer Lehrerin verlangen, dass sie auf blofe
Idiosynkrasien in Teilen der Schiilerschaft mit dem Verzicht auf Ausdrucks-
formen reagiert, die ihr sehr viel bedeuten. Das blole Faktum der Ablehnung
gibt jedenfalls keinen prinzipiellen Grund fiir Eingriffe in Freiheitsrechte her.

Aber selbst eine gerechtfertigte Ablehnung reicht dafiir nicht hin. Die
Rechtfertigung kann auf weltanschaulichen Grundlagen stehen, die wiederum
die Kopftuchtrigerin nicht teilen muss. Das ist der klassische Anwendungsfall
fiir die Tugend der Toleranz: eine ernsthafte und nicht unbegriindete Ab-
lehnung, deren Rechtfertigung aber nicht geniigt, um gegen das Abgelehnte
die Staatsgewalt in Stellung zu bringen. Solche Toleranz kann geschuldet

11 Kiritisch zu den Argumenten, bestimmte Kleidungsstiicke seien auffillig und
ungewohnt und diirften darum ausgeschlossen werden, mit Blick auf Konflikte
in Frankreich, Galeotti 2000: 231 ff.

326

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

sein, weil Biirger einander reziprok und allgemein als Subjekte gleicher Rech-
te anerkennen miissen. Der geschuldete Respekt vor der Person des anderen
gebietet dann, seine Uberzeugungen und Praktiken, wenn auch zihneknir-
schend, hinzunehmen (siehe umfassend Forst 2003; auferdem Heyd 1996;
Forst 2000). Und wie der zivilisierte Umgang mit Unvertrautem, so ist auch
Toleranz eine Fertigkeit, die Schiiler besser frither als spéter lernen sollten.
Das spricht eher fiir als gegen die Zulassung des Tragens von Kopftiichern in
staatlichen Schulen. SchlieBlich sollen diese die Schiiler auf das Leben in
einer religios und weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft vorbereiten.

Wenn aber das Kopftuch missionarische Absichten zu erkennen gibt? So
werden diese sich nicht darin erschopfen, dass die Lehrerin eben dieses
Kleidungsstiick trédgt. Sie werden in Praktiken zu Tage treten, die dann Sank-
tionen rechtfertigen mogen. Aber nicht das Kopftuch als solches triige die
Rechtfertigung. Es spielte allenfalls die Rolle eines Indikators, der eine kon-
krete Gefahr anzeigte. Und es wire schwerlich das einzige oder auch nur das
wichtigste Anzeichen fiir sie. Um rechtliche Sanktionen zu begriinden, ist
jedenfalls der Bezug auf ein tatsdchliches oder akut zu befiirchtendes Ver-
halten notig. Das Tragen des Kopftuchs allein ist kein solches Verhalten.

Wie wir es auch drehen und wenden, die mogliche AnstoBigkeit des
Kopftuchs ergibt keine hinreichend starken Griinde fiir ein Verbot, es in
staatlichen Schulen zu tragen. Glaubige konnen nur teilweise kontrollieren, ob
sie mit den Kleidungsstiicken, die ihnen wichtig sind, Ansto} erregen oder
nicht. Menschen konnen grundlos oder auch aus moralisch falschen Griinden
an etwas Anstofl nehmen, und dann liegt das Problem auf ihrer Seite und nicht
auf der des Gegenstands ihrer Abneigung. Sie konnen zur Toleranz ange-
halten sein. Oder sie mdgen negative Prognosen geben, die dann aber anderen
Verhaltensweisen gelten werden als dem Tragen von Kopftiichern. Sind sol-
che Verhaltensweisen sanktionswiirdig, so jedenfalls nicht darum, weil das
Kopftuchtragen ein Teil von ihnen ist.

Die Flagge des Fundamentalismus

Ein weiteres Argument lautet, das islamische Kopftuch konne als Ausdruck
frauenverachtender und daher moralisch verwerflicher Uberzeugungen gedeu-
tet werden. Es sei, wie Alice Schwarzer unnachahmlich formulierte, »die
Flagge des Islamismus« (Schwarzer 2006). Wabhr ist natiirlich, dass viele Isla-
mistinnen Kopftiicher tragen. Wahr ist ebenso, dass andere Islamisten Frauen
zum Tragen von Kopftiichern zwingen und barhduptige Frauen bedrohen.
Wabhr scheint mir auch zu sein, dass ein Zusammenhang besteht zwischen
dem Vordringen konservativer oder gar reaktiondrer Religionsauslegungen

327

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

unter Muslimen auf der einen Seite, der zunehmenden Zahl Kopftuch tragen-
der Frauen auf der anderen.

In Léandern, in denen Islamisten herrschen, haben die Frauen keine Wahl
mehr, mit oder ohne Kopfbedeckung aus dem Haus zu gehen — wenn sie es
tiberhaupt verlassen diirfen und wenn es beim Kopftuch bleibt und sie nicht
vielmehr hinter einer Ganzkorperverhiillung mit gitterartigen Sehschlitzen zu
verschwinden haben. Der Islamismus hebt damit eine archaische Praxis in den
Rang eines Gesetzes. Er schreibt vor, dass Frauen vor allem dazu da seien,
Sohne zu gebiren. Als mogliche oder tatsdchliche Miitter seien sie Medien
der Ehre von Familie oder Sippe, nichts weiter. Ein eigenstdndiger Freiheits-
und Gliicksanspruch weiblicher Menschen ist im islamistischen Weltbild
nicht vorgesehen. Das alles ist moralisch emporend: Es ist eine veritable
Apartheid, die weltweit Millionen von Frauen trifft und eine nicht weniger
scharfe Verurteilung verdient als seinerzeit die >Rassentrennung< in Siid-
afrika. Dass viele Kulturrelativisten Unterdriickung anscheinend nicht so
schlimm finden, wenn sie religios verbramt wird und vor allem Frauen trifft,
ist eine Schande,'? gegen die Autorinnen wie Schwarzer, Necla Kelek, Tas-
lima Nasreen oder Ayaan Hirsi Ali zu recht anschreiben.

Aber ldngst nicht alle Frauen, die ein islamisches Kopftuch tragen,
bekennen sich damit zum Islamismus. Léngst nicht alle wiinschen sich Ver-
hiltnisse wie in Saudi-Arabien, Iran oder weiten Teilen Pakistans auch in
Deutschland. Eine wenn auch nicht reprisentative Studie der >Konrad-Ade-
nauer-Stiftung< hat deutliche Hinweise darauf ergeben, dass muslimische
Frauen in Deutschland aus recht unterschiedlichen Griinden ihr Haupthaar
bedecken (Jessen/Wilamowitz-Mollendorff 2006). Bei allen methodischen
Schwierigkeiten der Erfassung wahrer Motive scheint klar, dass das isla-
mistische nur eines unter ihnen ist — und wohl nicht das vorherrschende. Auch
machen nicht wenige Méddchen und Frauen glaubhaft geltend, sich frei von
Zwang fiirs Kopftuch entschieden zu haben. Wiederum sei zugestanden, dass
Familien subtilere Methoden kennen mogen, weibliche Menschen im Sinne
einer reaktiondren Rollenzuschreibung gefiigig zu machen. Das mindeste
aber, was Kopftuchgegnerinnen — wie alle Ideologiekritiker — auf sich
nehmen sollten, ist die Beweislast: Ein falsches Bewusstsein diirfte auch unter
muslimischen Frauen nicht die Regel sein.

Generell begriindet ist die Vermutung islamistischer Motive hinter dem
Tragen eines Kopftuchs sicher nicht. Sie mag in vielen Einzelféllen berechtigt
sein, aber das wire jeweils gesondert zu zeigen. Eine solche Einzelfallpriifung
hat das Oberschulamt Stuttgart im Fall Ludin gar nicht fiir notig befunden.
Das neue Schulgesetz des Landes Baden-Wiirttemberg schlieBlich erklirt in
§ 38 Abs. 2 »insbesondere« fiir unzuléssig ein

12 So beispielsweise Susan Moller Okin 1998: 310 ff.

328

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

»duBeres Verhalten, welches bei Schiilern oder Eltern den Eindruck hervorrufen kann,
dass eine Lehrkraft gegen die Menschenwiirde, die Gleichberechtigung der Menschen
nach Artikel 3 des Grundgesetzes, die Freiheitsgrundrechte oder die freiheitlich-
demokratische Grundordnung auftritt«.

Bemerkenswert daran ist, dass das Gesetz nichts dariiber sagt, ob tiberhaupt
etwas fiir den Eindruck sprechen muss. Konnte er nicht auch im jeweiligen
Einzelfall ganz unbegriindet sein? Und geniigte selbst dann der — irrige — Ein-
druck, die Lehrerin fithre doch Menschenwiirdewidriges im Schilde?

Einem Eindruck, der unbegriindet ist, sollte der Staat nicht auch noch
Nachdruck geben, indem er Verbote auf ihn griindet. Gegen Irrtiimer ist Auf-
kldarung geboten. Den Schiilern und auch manchen Eltern tite es gut zu
erfahren, dass nicht jeder Kopf unter einem islamischen Tuch triibe Gedanken
und bose Absichten birgt. Der Wortlaut des neuen SchulG BW hingegen 1adsst
die Deutung zu, bloBe Vorurteile von Eltern oder Schiilern geniigten, um
Grundfreiheiten von Lehrerinnen zu bescheiden oder sie sogar an der Aus-
ibung ihres Berufs zu hindern.

Ein politisches Symbol?

Grundsitzlich das Gleiche ist zu dem Argument zu sagen, das islamische
Kopftuch sei zumindest nicht allein ein religioses Symbol; es verrate auch
eine politische Gesinnung. Wer wollte leugnen, dass sich Lehrkriéfte im staat-
lichen Schuldienst Einschriankungen der Freiheit gefallen lassen miissen,
Schiiler politisch zu beeinflussen? Nun argumentieren manche Kopftuch-
gegner, im Falle des Islams seien religiose von politischen Ausdrucksformen
gar nicht klar zu trennen. Schlielich lasse der Islam seit seinen Anfdngen
keine von der Religion unabhiingigen weltlichen Gewalten gelten.

Hier mag offen bleiben, was Geschichtsschreibung und Islamwissenschaft
dazu zu sagen haben (dazu umfassend Ende/Steinbach 2006). Ist gemeint,
dass das Kopftuch Ausdruck des Strebens nach einem >Gottesstaat< oder
jedenfalls nach einer von der Scharia gepriagten (Sonder-)Gesetzgebung sei,
so gilt das gleiche, was oben iiber den Fundamentalismusverdacht zu sagen
war: Das wire am Einzelfall zu belegen. Als genereller Verdacht wire es mit
Sicherheit unhaltbar. Im Einzelfall mag das, was die Trigerin mit dem Kopf-
tuch politisch verbindet, allenfalls @uflerst diffus sein. Sozialdemokratische
Kopftuchtrigerinnen sind ebenso beobachtbar wie politisch konservative.
Eine eindeutige politische Botschaft geht von dem Kleidungsstiick als sol-
chem nicht aus. Wie und wozu also sollte es Schiiler politisch verfiihren?

329

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

Vorpolitische Grundlagen

Ein viertes Argument stiitzt sich auf die weltanschaulichen Grundlagen der
liberalen Demokratie. Zu ihnen habe das Christentum, wie auch das Juden-
tum, Entscheidendes beigetragen, der Islam aber nicht (Isensee 2004). Im Ge-
genteil, dieser enthalte viele problematische Bestimmungen, die zur Grundle-
gung eines sidkularen Staats bestenfalls ungeeignet seien; auf die Schwie-
rigkeit der Trennung von weltlicher und religioser Gewalt habe ich hingewie-
sen. Nun sei es ein Gebot der Selbsterhaltung einer liberalen Demokratie, dass
sie fiir ihre >vorpolitischen< Voraussetzungen Sorge trage, soweit sie dies mit
den Mitteln der Gesetzgebung iiberhaupt vermag. Am ehesten konne sie es
noch auf dem Gebiet der Bestimmungen fiir die staatlichen Schulen.

Das Argument enthilt zwei Teile: ein (Selbst-)Lob des Christentums — aus
Griinden der politischen Korrektheit auch des Judentums — und ein Urteil iiber
die (Un-)Vereinbarkeit von Islam und sidkularem Staat. Beide Argumente
verdienten ohne Zweifel eine ausfiihrliche Erwiderung, die ich hier nicht
geben kann. Ich will mich daher auf wenige Bemerkungen beschréinken.

Auffillig ist zunichst, wie nonchalant die meisten Vertreter der These, die
liberale Demokratie wére ohne christliche Wurzeln nicht moglich gewesen,
iiber die Realgeschichte dieser religiosen Richtung(en) hinweggehen."* So gut
wie alle menschenrechtlichen und demokratischen Errungenschaften mussten
jedenfalls im alten Europa gegen die Vertreter des offiziellen Christentums
mithsam erkdmpft werden. Die katholische Kirche lieB sich mit der Aner-
kennung der Menschenrechte Zeit bis in die sechziger Jahre des zwanzigsten
Jahrhunderts. Und noch heute weist ihr Menschenrechtsverstindnis einige
Merkwiirdigkeiten auf, die in deutlicher Spannung zum Gleichheitsgebot des
demokratischen Verfassungsstaats stehen: Abtreibende Frauen werden als
Morderinnen diffamiert — vorausgesetzt, die katholischen Bischdfe nehmen
ihre eigene Rhetorik ernst — und Homosexuelle einer widernatiirlichen Nei-
gung bezichtigt, die rechtliche Benachteiligung gebiete.

Wichtiger noch ist, dass die Versuche, im Christentum die Wurzeln des
Verfassungsstaats zu finden, allesamt ex-post-facto-Erklarungen der folgen-
den Art sind: Eine normative Errungenschaft wie die Trennung von Kirche
und Staat oder die menschenrechtliche Gleichheit wird, dem offiziellen Chris-
tentum einmal abgerungen und gegen dessen Widerstinde zu breiter Aner-
kennung gebracht, von diesem auf Merkmale der christlichen Lehre zuriick-
gefiihrt, die urspriinglich ganz anders gemeint waren. Ein Beispiel ist der Ge-
danke der >Gottesebenbildlichkeit<. Er mag Christen heute dazu motivieren,

13 Das gilt, bei aller Differenziertheit im Einzelnen, auch fiir die Studie von Tine
Stein »Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiose Voraussetzungen des
freiheitlichen Verfassungsstaates« (2006).

330

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

Menschenrechte anzuerkennen; diese zu begriinden vermochte er jedenfalls in
seiner urspriinglichen Bedeutung aber nicht (Menke/Pollmann 2007: 154 ff).

Kennzeichnend fiir die anfingliche Idee der >Gottesebenbildlichkeit< war
eine rollenspezifisch begrenzte Gleichheit der Achtung aller Menschen. Sie
beschrinkte sich, paulinischer Interpretation zufolge, auf die allgemeine Bru-
derschaft in christo. Abgesehen von seiner Rolle in der religiosen Gemein-
schaft musste der Mensch sich mit ausdriicklicher Billigung der Kirche radi-
kale Ungleichheit bis hin zur Knechtschaft gefallen lassen. Auf protes-
tantischer Seite trennte spiter Martin Luther die individuelle >Freiheit des
Christenmenschen< sowie die Gleichheit des »allgemeinen Priestertums aller
Gldubigen« strikt von Fragen der politisch-rechtlichen Emanzipation (Biele-
feldt 1998: 122 f). Auch galt der Mensch im traditionell-christlichen Ver-
stindnis nicht als Subjekt von Rechten, die Pflichten anderer erst begriinden.
Was er normativ erwarten durfte, war Funktion einer objektiven, >natur-
rechtlichen< Ordnung der Dinge.

In beiden Hinsichten hat die menschenrechtliche Deutung der Menschen-
wiirde das Bild vollig veridndert. Die Menschen gelten nicht linger als gleich
in nur einer, wenn auch weltanschaulich zentralen, Hinsicht. Sie haben als
Gleiche giiltige Anspriiche, die auf alle Rollen und auf simtliche Bereiche
ihrer Entfaltung normativ durchschlagen. Weder im Wirtschaftsleben noch in
der Wissenschaft und nicht einmal im Sport miissen sie sich Martern und
Knechtschaft gefallen lassen. Und der Grund dafiir ist, dass ihnen Achtung
und Riicksicht moralisch geschuldet sind: Jeder Mensch ist eine selbstbe-
glaubigende Quelle giiltiger Anspriiche (Rawls 2006: 50). Weder das eine
noch das andere ist dem Christentum in die Wiege gelegt worden, des Ge-
dankens der >Gottesebenbildlichkeit< ungeachtet. Beides zusammen bildete
die Voraussetzung dafiir, dass das Christentum diesem Gedanken eine neue
Deutung geben konnte, in der es heute sein spezifisches Menschenrechts-
verstidndnis verankern mag. Aber es wire eine falsche Riickprojektion, in ihm
darum die Wurzel jedes solchen Verstiandnisses zu vermuten.

Der zweite Teil des Arguments lautet, der Islam konne keine eigen-
stindige Begriindung fiir einen sidkularen, demokratischen Verfassungsstaat
geben, wenn er mit diesem nicht ohnehin konzeptionell auf Kriegsfuf3 stehe.
Das Teilargument verliert viel von seiner Suggestivitit, wenn meine eben
gegebene Erwiderung auf den ersten Teil triftig ist: Auch das Christentum hat
demnach keinen unverzichtbaren Beitrag zur Begriindung des demokratischen
Verfassungsstaats geleistet; allenfalls hat es seine eigene Lehre nachtriglich
mit ihm in Einklang gebracht — und auch das, wie die Beispiele >Abtreibung«
und >Homosexualitét< andeuten sollten, nicht vollstindig.

Seitdem muss etwa ein strenger Katholik das Kunststiick fertig bringen,
abtreibende Frauen fiir Morderinnen zu halten, ohne ihnen darum den glei-

331

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

chen Respekt zu versagen, der ihnen als Biirgerinnen gebiihrt. Er muss einem
Staat Steuern zahlen, der Homosexuelle zu seinen fithrenden Repridsentanten
zdhlt. Er darf jedenfalls nicht gewaltsam gegen Gesetze vorgehen, die Men-
schen Freiheiten geben, die sie in die ewige Verdammnis fiihren konnten. Ich
will nicht behaupten, dass dies leichte Ubungen sind. Aber wenn wir Katho-
liken zutrauen, sie zu meistern, warum dann nicht auch Muslimen? Wie alle
anderen Biirger auch, miissen sie unterscheiden zwischen Ambitionen, die sie
aus ihrer Weltanschauung heraus fiir geboten halten, und Anspriichen, fiir die
sie im offentlichen Vernunftgebrauch auch Biirger gewinnen konnten, die auf
anderen weltanschaulichen Grundlagen stehen (Rawls 2006: § 9). Nur allge-
mein teilbare Anspriiche diirfen die Grundordnung des Gemeinwesens pro-
grammieren.

Was wiren die Alternativen zum Versuch, Muslime fiir eine solche
Deutung ihrer Biirgerrolle als Gleiche unter Gleichen zu gewinnen? Man
konnte erstens auf einen Modus vivendi hoffen: Menschen finden von un-
vereinbaren weltanschaulichen Standpunkten aus zu Regelungen, die bis auf
weiteres jedem zum Vorteil gereichen. Diese Regelungen wiren fiir jeden
Menschen und jede Gruppe gerechtfertigt, aber nicht fiir alle gemeinsam,
nicht aus allgemein teilbaren Griinden (ebd.: 293). Der Pferdefufl dieser Lo-
sung liegt darin, dass sie {iber einen virtuellen Kriegszustand nicht hinaus-
fiihren kann: Sowie eine Gruppe glaubt, die Krifteverhiltnisse erlaubten eine
Verbesserung der eigenen Stellung, wird sie rational motiviert sein, die
Ubereinkunft aufzukiindigen. Kein Wunder daher, dass Konservative, die im
Umgang mit Muslimen nur einen Modus vivendi fiir moglich halten, mit Sor-
ge auf die Geburtenstatistiken blicken.

Die zweite und die dritte Losung seien nur der Vollstindigkeit halber
erwihnt; sie explizieren heif3t, ihre Unhaltbarkeit zu erkennen. Denkbar wire
erstens, dass alle Menschen muslimischen Glaubens aus den westlichen
Gesellschaften auswandern werden. Denkbar wire zweitens, dass sdmtliche
hier lebenden Muslime ihren Glauben aufgeben werden. Ende des Gedan-
kenexperiments.

Wir stehen also vor dem Faktum, dass Muslime in wachsender Zahl
Biirger westlicher Demokratien sind und sein werden. Wollen wir sie nicht in
einen virtuellen Kriegszustand hineintreiben, miissen wir ihnen Angebote
machen, wie sie sich als gliubige Menschen und zugleich als Biirger ver-
stehen konnen. Ich sehe keine vertretbare Alternative zu dem Versuch, mog-
lichst viele von ihnen fiir die Sache der liberalen Demokratie zu gewinnen.
Welchen Sinn hitte es, von vornherein zu leugnen, dass sie auch ihre Sache
sein konnte?

So bewundernswert der unter grofen personlichen Gefahren gefiihrte
menschenrechtliche Kampf von Frauen wie Hirsi Ali oder Kelek ist: Wo sie

332

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

suggerieren, das einzig angemessene Verstindnis des Islam sei das funda-
mentalistische, erweisen sie der Demokratie, die sie doch stirken wollen,
einen Birendienst. Wenn der Islam, recht verstanden, keine Spielrdume ldsst
fiir eine nicht nur taktisch motivierte Mitwirkung an der politischen Offent-
lichkeit westlicher Gesellschaften, dann werden nicht wenige Muslime ihren
Glauben ihrer Biirgerrolle vorziehen. Diese Rolle bedarf darum einer Begriin-
dung, die Muslimen nicht schon an der Wurzel wesensfremd vorkommen
muss. Das aber wire der Fall, wenn diese Wurzel eine exklusiv christlich-
abendlindische wire und auch bleiben miisste.

Die Kulturbedeutung des Christentums

Das leitet direkt iiber zum fiinften und letzten Argument fiir eine Privile-
gierung des Christentums. Es findet Ausdruck in all jenen >Kopftuchge-
setzen¢, die Ausnahmen fiir das Christentum mit dessen Kulturbedeutung
begriinden. Anders als das zuletzt betrachtete Argument, setzt es jedoch nicht
voraus, dass der liberale Rechtsstaat eine ganz bestimmte weltanschauliche
Wurzel habe. Vielmehr wird behauptet, christlich geprigte Symbole und Aus-
drucksformen seien, anders als ein Kopftuch, von ihrer religiosen Bedeutung
ablosbar und dann allgemein akzeptabel. Sie symbolisierten einfach den
geschichtlich geformten Raum, in dem ein beliebiger Biirger dieses Lands
lebe. Kruzifixe in der Amtsstube und an der Schulwand, Kreuze an Halsketten
von Lehrkriften, vielleicht sogar Nonnen im Habit gehorten ebenso zu einer
abendlindischen Gesellschaft wie der Feiertagskalender, der ja auch christlich
gepragt sei.

Das Argument provoziert zwei Erwiderungen. Erstens, es nimmt nicht
ernst, was christlich gepridgte Kleidungsstiicke und Symbole fiir viele ihrer
Trdger bedeuten. Es nimmt eine Art kulturwissenschaftlicher Aufenpers-
pektive zu ihnen ein. Nur aus dieser Perspektive kann ihr religioser Gehalt so
in den Hintergrund treten, wie fiir das Argument erforderlich. Aber eine
Nonne verbindet mit ihrem Habit ebenso eine religiose Uberzeugung wie eine
Muslimin mit ihrem Kopftuch. Beiden bedeuten die Kleidungstiicke, die sie
tragen, jeweils mehr und anderes, als dass sie fiir wenig trennscharfe kul-
turelle Herkiinfte (Ich Abendlinderin, Du Morgenlinderin) stiinden. Und ihre
je spezifische Bedeutung macht sie gleichermaBen exklusiv: Das Kreuz wird
einer Muslimin zu recht so christlich vorkommen wie einer Nonne das
Kopftuch muslimisch. So ist es schlieflich von der jeweils anderen auch
gemeint.

Entweder also, man beraubt die fraglichen Symbole oder Ausdrucks-
formen ihres ganzen religiosen Gehalts. Dann ist nicht erfindlich, wozu wir
sie tiberhaupt noch brauchen. Warum das Kreuz und nicht die deutsche Fah-

333

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

ne? Ganz gewiss werden religiose Menschen sich in einer solchen Deutung
der ihnen wichtigen Zeichen nicht wiederfinden. Oder aber, wir nehmen den
religiosen Gehalt ernst, dann miissen wir einrdumen, dass er andere aus-
schliefft. Man kann nicht beides haben: spezifische Aussagen unter Verwen-
dung religios geprigter Ausdrucksmittel und Einbeziehung aller Biirger iiber
alle religios-weltanschaulichen Grenzen hinweg. Der Preis fiir Bestimmtheit
ist Ausgrenzung; der Preis fiir Inklusion ist Unbestimmtheit.

Die zweite Erwiderung lautet, dass Symbole, die Ausdruck einer
hegemonialen Kultur sind, nicht auch noch der gesetzlichen Bevorzugung im
offentlichen Raum bediirfen. Einer hier lebenden Muslimin werden ohnehin
auf Schritt und Tritt Zeugnisse des christlichen Abendlands begegnen. Das
typische Ortsbild wird von Kirchtiirmen geprigt, nicht von Minaretten, zu
festgelegten Stunden ldrmen Glocken, nicht der Muezzin. Weil jedes Gemein-
wesen von seiner besonderen Geschichte geprigt ist, die zugleich die einer
Mehrheitsbevolkerung ist, ist vollige kulturelle Neutralitidt eine Illusion. Um
die christliche Priagung dieses Landes brauchen wir uns also bis auf weiteres
keine Sorgen zu machen. Sie steht und fillt nicht mit der Bereitschaft, ihr
auch noch in Raumen Nachdruck zu verschaffen, die solche fiir alle Biirger,
gleich welcher Herkunft und Uberzeugung, sein miissen.

Wenn daher jemand unparteiisch akzeptable Griinde fiir Ausnahme-
regelungen vorbringen kann, dann die Muslimin, nicht die Christin. Die Mus-
limin kann geltend machen, dass ein Verzicht auf das Kopftuch fiir sie
besonders hart wire, weil sie ohnehin in einer von fremden Uberzeugungen
und Praktiken geprigten kulturellen Welt leben muss. Ein fiir Differenzen
sensibles Verstdndnis von gleicher Riicksicht und Achtung wird darum >mo-
derat multikulturalistisch«< sein. Es wird vorsehen, dass auch Angehorige von
Minderheiten ihre Symbole in den offentlichen Raum tragen konnen (siche
ausfiihrlich Kymlicka 1995). Dessen vollige kulturelle Neutralisierung, selbst
wenn sie erreichbar wire, wiirde nur die kulturelle Ungleichheit im vor-
politischen Bereich umso deutlicher hervortreten lassen.

Daraus ergibt sich ein prinzipieller Einwand gegen eine >quasilaizistische«
Losung, wie sie das Land Berlin gefunden hat. IThr Charme augenscheinlicher
Neutralitit verdeckt ihren entscheidenden Nachteil. Sie mutet Menschen, die
ohnehin starke Fremdheitsgefiihle iiberwinden miissen, den Verzicht auf
Symbole zu, die ihnen das Gefiihl gidben, auch im offentlichen Raum sie
selbst zu sein. Sie bedeutet Gleichbehandlung — aber um den Preis, dass
Minderheiten sich weniger als zuvor als Gleiche geachtet wissen.

Diesem prinzipiellen Einwand gegen eine quasi-laizistische Losung steht
ein pragmatischer zur Seite. Er lautet, dass sie muslimische Frauen in ver-
meidbare Loyalitétskonflikte stiirzt: Sie miissen sich zwischen ihrem Glauben
und ihrem Berufswunsch entscheiden. Gerade wer fiirchtet, Fundamentalisten

334

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

konnten unter Muslimen in unseren Stddten Einfluss gewinnen, sollte sich
prima facie iiber jede Muslimin freuen, die einen anspruchsvollen und mit 6f-
fentlicher Sichtbarkeit verbundenen Beruf ergreift. Schlielich fiirchten Fun-
damentalisten kaum etwas so sehr wie selbstbewusste und beruflich eigen-
stindige Frauen. Die >Berliner Losung« diirfte aber dazu fiithren, dass manche
Frauen, die gern Lehrerinnen geworden wiren, dies mit Riicksicht auf ihren
Glauben bleiben lassen. Aulerdem gibt sie anderen Arbeitgebern das Signal,
Frauen mit Kopftuch sei nicht zu trauen. Das konnte die vom Gesetzgeber
sicher nicht intendierte Folge haben, Musliminnen auch in der Privatwirt-
schaft um Beschiftigungsgelegenheiten zu bringen, die ihre Eigensténdigkeit
gestdrkt hitten.

Beide Argumente, das prinzipielle und das pragmatische, sprechen dafiir,
Frauen in der Regel auch mit Kopftuch zum Schuldienst zuzulassen. Fiir
Ausnahmen bediirfte es des Nachweises konkreter Gefahren, die indes nicht
darin bestehen konnen, dass Schiiler oder Eltern aus Mangel an Aufkldrung
oder aus Ressentiment gegen eine Lehrkraft mobil machen, deren Erschei-
nungsbild ihnen wenig vertraut ist. In solchen Fillen wiren Aufkldrung und
das Eintreten fiir die Grundnorm gleicher Achtung und Riicksicht geboten,
nicht das Zuriickweichen des Staates durch Ausschluss der Lehrerin.

Starke und schwache Wertungen

Das bringt mich zuriick zu meinem Ausgangsszenario: dem Dortmunder
Lehrer im FufBballtrikot von >Bayern Miinchen«: Die Intuition, das Schulamt
diirfe ihm das Tragen des Trikots untersagen, findet, so meine ich, eine zu-
reichende Grundlage in der konkreten Gefahr fiir den Schulfrieden, die es
darstellt. Das konnte nun so aussehen, als bestehe zwischen Trikot und
Kopftuch kein wesentlicher Unterschied. Auch Kopftiicher diirfte der Staat
seinen Lehrerinnen untersagen, wenn anders ein geordneter Unterricht wohl
nicht moglich wire und die Storungen nicht von Ignoranz oder moralisch
falschen Motiven herriihrten.

Manche Liberale argumentieren denn auch, wir sollten zwischen religios
bedeutsamen und sonstigen Kleidungsstiicken gar keinen Unterschied ma-
chen. Wir sollten sie allesamt so behandeln, als stiinden sie fiir Geschmacks-
priferenzen, die den Staat nichts angehen. Ob Ohrringe, T-Shirts, Trikots,
Jeans, lange oder kurze, gefirbte oder gar keine Haare, Baskenmiitzen, Kip-
pas, Kreuze oder Kopftiicher: Der Staat solle sich jeder Hermeneutik von
Erscheinungsbildern enthalten, die seine Bediensteten bieten mogen. Und er
miisse bedenken, dass diese ein Recht auf freie Entfaltung ihrer Personlichkeit
haben, das jeden Eingriff rechtfertigungspflichtig macht (siehe auch Ekardt in
diesem Band). Dafiir kénne es nicht geniigen, wenn einem Schulamt eine

335

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

religiose Botschaft missfillt. Es miisste dann konsequenterweise auch
>Prada<-Hemden verbieten diirfen, wenn es sie etwa protzig finde. Also: von
Notlagen abgesehen, Finger weg von Bekleidungsvorschriften im 6ffentlichen
Dienst!

Der ethische Liberalismus, den ich fiir angemessen halte, kann es sich so
einfach nicht machen. Auch aus seiner Sicht sprechen, wie ich zeigen wollte,
gute Griinde dafiir, Frauen das Tragen islamischer Kopftiicher an staatlichen
Schulen generell zu gestatten. Aber die Griinde haben etwas mit dem be-
sonderen Stellenwert religioser Uberzeugungen zu tun. Ein ethischer Libera-
ler meint, wer solche Uberzeugungen mit Geschmackspriferenzen oder belie-
bigen Leidenschaften auf eine Stufe stellt, missversteht die Art von Neutra-
litdt, die von Liberalen verlangt ist. Liberale sind nicht dazu gezwungen, die
Unterscheidung zwischen starken und schwachen Wertungen einzuebnen."*

Warum etwa sollte der britische Staat grundsitzlich fiir den Anspruch
eines Sikh'® empfinglich sein, auch im Polizeidienst den traditionellen Turban
zu tragen? Weil dieses Kleidungsstiick fiir eine identititsbestimmende Uber-
zeugung steht. Es wiire nun ein Missverstidndnis zu meinen, der Staat ergreife,
indem er zu Gunsten von Sikhs eine Ausnahme mache, Partei fiir deren reli-
giose Positionen. Wofiir er Partei ergreift, ist die Moglichkeit, im Einklang
mit gleich welchen wohlbegriindeten Uberzeugungen zu leben, die das eigene
Selbstverstidndnis prigen. Er nimmt Partei nicht fiir das Was, doch fiir das Wie
der Lebensfithrung von Personen, und er behandelt sie dabei wenn nicht
gleich, so doch jederzeit als Gleiche.

Ein liberaler Staat sollte darum einige Freiheiten sehr viel wichtiger
nehmen als andere und die mit ihrer Einschriankung verbundenen Recht-
fertigungspflichten sehr unterschiedlich gewichten. Schlieflich vergeht er
sich, wenn er etwa Einbahnstralen ausweist, nicht nennenswert an der Auto-
nomie seiner Biirger. Sehr viel gravierender wire es, griffe er in die Glau-
bensfreiheit ein. Sie steht pars pro toto fiir solche Praktiken und Uber-
zeugungen, die das Leben von Menschen mit Sinn erfiillen. Gleichheit der
Riicksicht und Achtung schlie3t ein, fiir Differenzen sensibel zu sein, die
identititsbestimmende Praktiken und Uberzeugungen betreffen, soweit sie
moralisch vertretbar sind und Biirger sich, ohne unverniinftig zu sein, an sie
binden konnen.

Das scheint mir die beste argumentative Grundlage dafiir zu sein, die Lan-
desgesetzgeber und ihre Schuldmter zu einer >moderat multikulturalistischen<
Behandlung von >Kopftuchfillen< anzuhalten. >Moderat multikulturalistischx«

14 Die Unterscheidung zwischen starken und schwachen Wertungen iibernehme
ich von Charles Taylor; siche Taylor 1992: 9 ff.

15 Die Sikhs bilden eine urspriinglich aus dem nordlichen Indien stammende Reli-
gionsgemeinschaft. Der Turban hat bei ihnen eine heilige Bedeutung.

336

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

sind Losungen, die nicht auf Blindheit beruhen fiir die Moglichkeit
unverniinftiger und moralisch verkehrter Praktiken und Uberzeugungen. Ein
Laissez-faire, das Desintegration begiinstigte und etwa muslimische Madchen
Fundamentalistinnen im Schuldienst auslieferte, wére sicher die falsche
Antwort auf das Faktum religioser Vielfalt. Aber wir sollten bis zum Beweis
des Gegenteils davon ausgehen, dass eine erwachsene Frau muslimischen
Glaubens weil}, was sie tut, wenn sie das Kopftuch trigt, und dass sie meint,
was sie sagt, wenn sie beteuert, es nicht in missionarischer Absicht und frei
von islamistischer Gesinnung zu tragen.

Literatur

Bielefeldt, Heiner (1998): Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines
weltweiten Freiheitsethos, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

Brandom, Robert B. (1994): Making it Explicit. Reasoning, Representing, and
Discursive Commitment, Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
Dworkin, Ronald (1990a): Biirgerrechte ernstgenommen, Frankfurt am Main:

Suhrkamp.

Dworkin, Ronald (1990b): Foundations of Liberal Equality. The Tanner
Lectures on Human Values, Salt Lake City: University of Utah Press.

Dworkin, Ronald (2002): Sovereign Virtue. The Theory and Practice of
Equality, Salt Lake City: Harvard University Press.

Ende, Werner/Steinbach, Udo (Hg.) (2006): Der Islam in der Gegenwart.
Entwicklung und Ausbreitung. Kultur und Religion. Staat, Politik und
Recht, Miinchen: C. H. Beck.

Forst, Rainer (Hg.) (2000): Toleranz. Philosophische Grundlagen und
gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend, Frankfurt am Main/
New York: Campus.

Forst, Rainer (2003): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und
Gegenwart eines umstrittenen Begriffs, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Galeotti, Anna E. (2000): »Zu einer Neubegriindung liberaler Toleranz. Eine
Analyse der >Affaire du foulard<««. In: Rainer Forst (Hg.), Toleranz.
Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrit-

tenen Tugend, Frankfurt am Main/New York: Camus, S. 231-256.

Gesellschaft fiir bedrohte Volker (2006): Indigene Volker — ausgegrenzt und
diskriminiert, abrufbar: http://www.gfbv.it/3dossier/ind-voelker/0608
report.de.html, 16.01.2009.

Gosepath, Stefan (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen
Egalitarismus, Frankfurt am Main. Suhrkamp.

337

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERND LADWIG

Hahn, Henning (2008): Moralische Selbstachtung. Zur Grundfigur einer so-
zialliberalen Gerechtigkeitstheorie, Berlin. De Gruyter.

Heyd, David (Hg.) (1996): Toleration. An Elusive Virtue, Princeton: Prince-
ton University Press.

Huster, Stefan (2002): Die ethische Neutralitdt des Staates. Eine liberale In-
terpretation der Verfassung, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Isensee, Josef (2004): »Grundrechtseifer und Amtsvergessenheit«. FAZ v.
08.06.2004.

Jessen, Frank/Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von (2006): Das Kopftuch —
Entschleierung eines Symbols, KAS-Zukunftsforum Politik, Broschiiren-
reihe Nr. 77, abrufbar: http://www .kas.de/wf/doc/kas_9095-544-1-30.pdf,
31.07.2008.

Habermas, Jiirgen (1993): » Anerkennungskdmpfe im demokratischen Rechts-
staat«, In: Charles Taylor, Multikulturalismus und die Politik der Aner-
kennung, hg. v. Amy Gutmann, Frankfurt am Main: Fischer, S. 147-196.

Kymlicka, Will (1995): Multicultural Citizenship. A Liberal Theory of
Minority Rights. Oxford: Oxford University Press.

Kymlicka, Will (Hg.) (1995): The Rights of Minority Cultures, Oxford:
Oxford University Press.

Kymlicka, Will (1996): »Two Models of Pluralism and Tolerance«. In: David
Heyd (Hg.), Toleration. An Elusive Virtue, Princeton: Princeton Univer-
sity Press, S. 81-105.

Ladwig, Bernd (2000): Gerechtigkeit und Verantwortung. Liberale Gleichheit
fiir autonome Personen, Berlin: Akademie.

Ladwig, Bernd (2006): »Begriindung von Normen«. In: Sven-Uwe Schmitz/
Klaus Schubert (Hg.), Einfiihrung in die Politische Theorie und Metho-
denlehre, Opladen: Barbara Budrich, S. 255-270.

Ladwig, Bernd (2007): »Der Wert der Wahlfreiheit«. Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 6, S. 877-887.

Lohmann, Georg (2001): »Unparteilichkeit in der Moral«. In: Lutz Wingert/
Klaus Giinther (Hg.), Die Offentlichkeit der Vernunft und die Vernunft
der Offentlichkeit. FS fiir Jirgen Habermas, Frankfurt am Main. Suhr-
kamp, S. 434-455.

Marcuse, Herbert (1973): Triebstruktur und Gesellschaft, Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Menke, Christoph/Pollmann, Arnd (2007): Philosophie der Menschenrechte
zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

Okin, Susan Moller (1998): »Konflikte zwischen Grundrechten. Frauenrechte
und die Probleme religioser und kultureller Unterschiede«. In: Stefan
Gosepath/Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, S. 310-342.

338

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH, >BAYERN MUNCHEN< UND DIE GERECHTIGKEIT

Rawls, John (2006): Gerechtigkeit als Fairnef3. Ein Neuentwurf, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Raz, Joseph (1986): The Morality of Freedom, Oxford: Clarendon Press.

Schwarzer, Alice 2006: »Die Islamisten meinen es so ernst wie Hitler«. FAZ
v. 04.07.2006.

Stein, Tine (2006): Himmlische Quellen und irdisches Recht. Religiose Vor-
aussetzungen des freiheitlichen Verfassungsstaates, Frankfurt am Main/
New York: Campus.

Taylor, Charles (1992): »Was ist menschliches Handeln?«. In: Taylor,
Charles (Hg.), Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individua-
lismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9-51.

339

- am 14.02.2026, 08:14:16. /del O



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14,02.2026, 08:



https://doi.org/10.14361/9783839409596-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

