Felix Ekardt/Daniel Kornack’

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen?

A. LuftSiG, Folter, Embryonenschutz zwischen Verfassungsrecht und Philosophie:

Embryonen stellen sozusagen das Stadium zwischen geborenen Menschen und kiinfti-
gen Generationen dar. Der Umgang mit ihnen, der anders als in den Flugzeugabschuf3-
und den Folterkonstellationen — in denen ebenfalls seit lingerem iiber gesellschaftli-
che Grundwerte in Gestalt von Menschenwiirde und Lebensschutz verhandelt wird —
auch nicht nur extreme Ausnahmefille betrifft, fiihrt jedoch in fundamentale Kon-
flikte. Es geht um Abtreibung zur Garantie der freien Personlichkeitsentfaltung fiir die
Miitter, noch mehr geht es heute aber um Priimplantationsdiagnostik (PID) und Friih-
euthanasie zur Verhinderung erbkranker Kinder sowie um eine (verbrauchende) Em-
bryonenforschung mit dem Ziel der Gewinnung medizinischer Erkenntnisse (oder gar
der Ziichtung von Ersatzzellen oder Organen). Die gentechnische Entwicklung ist hier
seit lingerem dabei, eine technologische Revolution auszulosen. Dies birgt einerseits
u.U. erhebliche medizinische und wirtschaftliche Chancen, z.B. in der perspektivi-
schen Heilung Schwerkranker, aber auch in puncto Selbstbestimmungsrecht der (et-
waigen) Eltern. Und diese Chancen konnen nur wahrgenommen werden, wenn man
menschliche Stammzellen zu Forschungszwecken einsetzt — und die Embryonen so
letzten Endes »totet«. Andererseits entsteht eine prinzipielle Infragestellung unseres
Selbstverstindnisses als autonome Wesen, wenn demnichst vielleicht die Eltern darii-
ber entscheiden konnen, mit welchem Gen-Set jemand zur Welt kommt. Wéhrend da-
rum den einen die genannten Praktiken durch die Menschenwiirde untersagt zu sein
scheinen, wenn doch scheinbar Embryonen nicht mehr »als Personen respektiert« wer-
den, treten andere fiir eine weitgehende Erlaubnis der Praktiken ein — sei es um der
Selbstbestimmung der Miitter willen, sei es wegen des medizinischen Fortschritts, der
mittelfristig verbesserte Heilungschancen fiir Schwerkranke verheifit. Damit nimmt
die Embryonendebatte wie auch die jiingsten Kontroversen zum LuftSiG und zur Fol-
ter, zentral auf Wiirde und Lebensschutz Bezug.

Insbesondere dort, wo die Menschenwiirde betroffen ist, fiihrt eine »rein verfas-
sungsrechtliche« Betrachtung anhand juristischer Auslegungsmethoden oftmals zu nur
unzureichenden Ergebnissen. Denn der Begriff entstammt genuin der Philosophie und
ist auch vom reinen Wortsinn her wenig klar. Gleichzeitig ist er der Basisbegriff libe-
raler Verfassungen; er muf} daher geklédrt werden, kann aber womdoglich nur geklirt

1 Der erstgenannte Verfasser lehrt an der Universitit Bremen europdisches und deutsches
Umwelt- und Verfassungsrecht sowie Gerechtigkeits- und Steuerungstheorie. Der zweitge-
nannte Autor bearbeitet ein Forschungsprojekt zur roten und griinen Gentechnik an jener
Professur. Vgl. als Hintergrund dieses Beitrags auch die Habilschrift von Ekardt (2004),
Zukunft in Freiheit: Eine Theorie der Gerechtigkeit, der Grundrechte und der politischen
Steuerung — zugleich eine Grundlegung der Nachhaltigkeit, §§ 3, 5 B. sowie dazu die prizi-
sierte und ergéinzte C.H.Beck-Taschenbuchfassung Ekardt (2005), Das Prinzip Nachhaltig-
keit: Generationengerechtigkeit und globale Gerechtigkeit, Kap. II, I1I, IV, V A.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

350 Felix Ekardt/Daniel Kornack

werden, wenn man nach seiner Begriindung fragt. Und diese normative Begriindung
kann, da Wiirde verfassungsrechtlich selbst der »grundlegendste« Begriff ist, nicht
mehr selbst in der Verfassung gesucht werden. Dies wirft zugleich ein Schlaglicht dar-
auf, da} die Rechtsfindung durch Gesetze und im Einzelfall eine Art Sonderfall der
allgemeinen normativen (moralischen) Debatte ist und nicht etwa deren empirisches
Gegenstiick” darstellt. Die Findung und Interpretation von Recht hat auch schon des-
wegen nicht den Charakter einer »Tatsachenerhebung«, weil das Ergebnis der Inter-
pretation einen Aufforderungscharakter hat und damit eine Wertung beinhaltet, anders
als Tatsachen, und zudem durch die stets zu priifende Moglichkeit verfassungskonfor-
mer Auslegungen sowie durch die teleologische Auslegung noch die einfachste Norm-
interpretation nicht nach Art eines empirischen Faktums einfach »beobachtet« werden
kann. »Wertend« meint bei alledem stets »auf das (Handeln-)Sollen bezogen«, figu-
riert also nicht als Synonym fiir »subjektiv« oder gar »beliebig«.

Im vorliegenden Beitrag soll es nicht um die vielfiltig dargestellten naturwissen-
schaftlichen Grundlagen der Embryonendebatte, um die Einzelheiten der bisher beste-
henden einfachgesetzlichen Verbotsnormen oder auch um eine Verbotsnorm wie Art.
3 EuGRC - mit Verboten fiir reproduktives Klonen, Erzeugung von Embryonen zu
Forschungszwecken, eugenische Praktiken usw. — bis hin zur Einzelbeurteilung der
verschiedenen technischen Verfahren gehenS, sondern um die Frage, inwieweit aus be-
stimmten fundamentalen Wertungen liberaler Verfassungen Aussagen iiber den Status
des Embryos in vitro gewonnen werden konnen. Das BVerfG glaubt dies offenbar zu
konnen; der EGMR z.B. glaubt es dagegen wohl nicht. Unsere These ist demgegen-
iiber, daf} es einer verfassungsinterpretativen Neupositionierung jenseits der beiden
bisherigen Hauptstromungen bedarf, mit denen im folgenden eine Auseinandersetzung
stattfinden soll. In der Sache ist dies — angesichts unseres Versuchs, die Menschen-
wiirde anders als bisher zu interpretieren — zugleich eine Kritik an anderen BVerfG-
Entscheidungen wie etwa das im Februar 2006 verkiindete Urteil iiber das Luftsicher-
heitsgesetz.*

2 Dies wird durch die beliebte, aber wenig reflektierte Forderung nach einer strengen »Tren-
nung von Recht und Moral« verdeckt. Richtigerweise kann — vor dem Hintergrund der eben
gemachten Ausfithrungen — jene Trennung nur etwas anderes meinen: niamlich eine Tren-
nung von Gerechtigkeit und gutem Leben (also die Scheidung der potentiell universalen
Moralnormen einschlieBlich ihrer Konkretisierung durch demokratische Mehrheiten einer-
seits und der Sitten und Gebréuche, die man privat oder in einer Gruppe pflegen mag, fiir
die sich aber keine universalistischen Griinde anfiihren lassen und die zudem nur schwer in
Rechtssitze iiberfithrbar sind. — All dies éndert tibrigens nichts daran, dafl der moralische
Diskurs im Recht jenseits der Kldrung der juristischen Grundprinzipien in der Diskussion
iiber verfassungskonforme Auslegungen bzw. Verfassungskonformititsfragen aufgehen
mufB, um Rechtssicherheit zu erwerben.

3 Vgl. zu alledem Kornack (2006), Embryonenforschung und »Friiheuthanasie«, in: Ekardt
(Hg.), Generationengerechtigkeit und Zukunftsfihigkeit, S. 260 ff. m.w.N.

4 Vgl. dazu Ekardt (2006), Frankfurter Rundschau vom 18.02., S. 9; zur Folter Ekardt
(2006a), Neue Justiz, S. 64 ff. (wobei in beiden Fillen wie auch in diesem Aufsatz ein weit-
gehendes, aber nicht absolutes Verbot begriindet wird — mit den selben Argumenten wie
vorliegend).

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 351

B. Verfassungsrechtliche Position 1 — absoluter Schutz des Embryo in vitro (zugleich
eine Kritik am BVerfG):

Im wesentlichen gibt es in der juristischen Diskussion zwei Grundpositionen: die herr-
schende Meinung sieht den Embryo ab der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle
als Menschen an, der somit den Schutz der Menschenwiirde — entweder objektiv- oder
subjektiv-rechtlich —geniefe. Daraus wird sodann aufgrund der ebenfalls nach h.M.
bestehenden Unabwigbarkeit der Menschenwiirde eine Abwigung mit anderen Inter-
essen fiir unzuldssig erklirt. (Der Einfachheit der Darstellung wegen sollen an dieser
Stelle zwei vergleichbare Ansichten zusammengefaf3t werden: eine, nach der der Em-
bryo in vitro Triger des Prinzips Menschenwiirde gemif3 Art. 1 Abs. 1 GG — welches
das begriindende Prinzip der Grundrechte ist, ob man das Prinzip nun selbst ebenfalls
als Grundrecht liest oder auch nicht — ist und eine zweite, die ihn als Tréger des Le-
bensrechts gemif3 Art. 2 Abs. 2 S. 1 GG betrachtet, wobei aber eine gesetzliche Be-
schrinkung gemiB Art. 2 Abs. 2 S. 3 im Bereich der Embryonenforschung nicht mog-
lich sei, da sie eine Verletzung der Menschenwiirde darstelle, welche aber einer
Abwigung gerade unzuginglich sei.’ Entscheidend ist bei beiden Positionen, daf der
Embryos selbst Grundrechtstriger ist und eine Abwédgung mit kollidierenden Belan-
gen ausgeschlossen wird.%) Die Gegenposition kommt aufgrund unterschiedlicher
moglicher Ansitze zu einer Abwigung zwischen den Belangen des in vitro fertilisier-
ten (ivf) Embryo und den widerstreitenden Belangen, insbesondere den Grundrechten
der Forschungsfreiheit sowie derjenigen, die gesundheitlich von den Ergebnissen der
u.U. fiir die Medizin entscheidenden Embryonenforschung profitieren konnten — so
z.B. Triger von Erbkrankheiten. Dabei wird dem Embryo der Status des Grundrechts-
trigers teils auch génzlich bestritten.

Schon bei der Bestimmung des Schutzbereiches der Menschenwiirde ergeben sich er-
hebliche Schwierigkeiten. So erkldrt Art. 1 Abs. 1 S. 1 GG schlicht: »Die Wiirde des
Menschen ist unantastbar.« Was Wiirde genau heif3t, erfahrt man dort jedoch nicht. Es
hat in der Vergangenheit zwar zahlreiche Versuche gegeben, den Umfang der Men-
schenwiirde positiv oder negativ zu bestimmen. Ein eindeutig anwendbares Ergebnis ist
die bisherige juristische Diskussion dabei jedoch schuldig geblieben. Im Bereich der
positiven Definition der Menschenwiirde sind im wesentlichen zwei Ansatzpunkte aus-
zumachen’: nach der Mitgiftlehre ist Wiirde ein von Gott gegebener bzw. in der
menschlichen Vernunft und sittlichen Autonomie wurzelnder (Eigen-)Wert des Men-
schen.® Diese Theorie hat nun aber Schwierigkeiten, ihren Ansatz zu begriinden, ohne

5 Vgl. dazu auch die Hinweise bei BVerfGE 75, 369 (380); 93, 266 (293).

6 Fiir die Gleichsetzung des Wiirdeschutzes und des Lebensrechts Hofling (2003), in: Sachs
(Hg.), Grundgesetz-Kommentar, 3. Aufl., Art. 1 Rn. 499 m.w.N.; dagegen Schulze-Fielitz
(2004), in: Dreier (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, 2. Aufl., Art. 2 II Rn. 27.

7 Vgl. zur Ubersicht auch iiber weitere Konzepte Augustin (2004), Argumentationsmuster:
Menschenwiirde im Zusammenspiel von Recht und Philosophie, in: Stoecker (Hg.), Men-
schenwiirde. Annédherung an einen Begriff, S. 111 ff.

8 Vgl. Dreier (2004), in: Dreier (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, 2. Aufl., Art. 1 I Rn. 55
m.w.N.; zur geschichtlichen Entwicklung Giwer (2001), Rechtsfragen der Prdimplantati-
onsdiagnostik, S. 136 f. m.w.N.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

352 Felix Ekardt/Daniel Kornack

dabei auf vordefinierte Werte zuriickzugreifen. Entweder werden hier die Existenz Got-
tes oder bestimmte Werte (in platonischer Tradition) per se vorausgesetzt — oder der
menschlichen Vernunft wird ein bestimmter »Inhalt« zugeschrieben, ohne daf deutlich
wird, wie dieser hergeleitet werden kann.” Dieser Schwierigkeit entgeht die hiufig mit
Habermas und Luhmann in Verbindung gebrachte Leistungslehre, indem sie Wiirde
nicht als von Anfang an existent annimmt, sondern einen individuellen Prozef der Iden-
titdtsbildung zur Erlangung von Wiirde verlangt. Hierbei werden allerdings moglicher-
weise Menschen, die der Identitéitsbildung noch nicht — was gerade fiir die Embryonen-
thematik relevant wire — oder nicht mehr fihig sind, vom Schutzbereich ausgenommen;
daher wird sie vom BVerfG als deutschem Verfassungsgericht bisher stets zuriickge-
wiesen.'” Die herrschende Meinung im juristischen Diskurs hierzulande versucht den so
explizierten Schwierigkeiten zu entgehen, indem sie die Menschenwiirde erginzend
nicht tiber ihren Umfang, sondern mehr iiber die mogliche Verletzungshandlung defi-
niert. Hierzu greift sie auf die von Diirig entwickelte und auf eine Kant-Formulierung
anspielende Objekt-Formel zuriick, die auch das BVerfG teilweise aufgegriffen hat. Da-
nach liegt eine Verletzung der Menschenwiirde jedenfalls dann vor, wenn man einen
Menschen als blofes Mittel gebraucht'! — wobei hierzu die Subjektqualitiit des Betroffe-
nen grundsitzlich in Frage gestellt, also der jedem Menschen um seiner selbst willen
zukommende Wert mifachtet sein muB.'> Mit dem Vorwurf der Beliebigkeit wird diese
Formel jedoch schon innerhalb des gingigen juristischen Diskurses vielfach kritisiert
bzw. als unbegriindbar abgelehnt'?, teilweise sogar die Menschenwiirde an sich als »in-
haltslose Tautologie«'* fiir normativ irrelevant erklirt. Kaum bestreitbar diirfte hier je-
denfalls sein, daf3 das bloBe Verbot einer irgendwie gearteten Instrumentalisierung an-
derer Menschen nicht der normative Gehalt des Wiirdeprinzips sein konnte. Andernfalls
wiren grofle Teile menschlichen Handelns, welches nahezu immer auch instrumentell
rational (also auf die Verwirklichung eigenniitziger Ziele, wobei die anderen als Mittel
zur Zielverwirklichung erscheinen) geprigt ist, offenbar verfassungswidrig.

9 Zur diesbeziiglichen Kritik auch Ekardt (2005), Kap. II A. und IV A.

10 BVerfGE 87, 209 (228); Starck (2005), in: v. Mangoldt/ Klein/ Starck (Hg.), Kommentar
zum Grundgesetz , 5. Aufl., Art. 1 Abs. 1 Rn. 18.

11 Diirig, A6R 81 (1956), 117 (127); die urspriingliche, komplexere Formulierung findet sich
bei Kant (1963), Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Gesammelte Werke, hrsg. von
Weischedel, Bd. VIII, S. 600 — hier zitiert nach Hoerster (2002), Ethik des Embryonen-
schutzes, S. 13.

12 Vgl. BVerfG, NJW 2004, 999 (1001 f.).

13 Siehe etwa Dreier (2004), Art. 1 I Rn. 53 m.w.N.; Pieroth/ Schlink (2004), Grundrechte
Staatsrecht II, 20. Aufl., Rn. 360.

14 Hoerster (2002), S. 20; dagegen Kardinal Lehmann (2003), Ethik am Lebensbeginn, S. 16.
Dies versucht wiederum Herdegen (2005), Gedéchtnisschrift Heinze, S. 361 ff. durch eine
»wertende Gesamtbetrachtung« unter Beriicksichtigung des geschichtlichen Erbes, dem
Vergleich mit anderen rechtsstaatlichen Ordnungen und »einem Mindestmall an Evidenz
der Wiirdeverletzung« zu vermeiden. Doch kann man wiederum von einer »evidenten Ver-
letzung« einer Norm erst sprechen, wenn zunéchst einmal klar ist, was die Norm iiberhaupt
bedeutet. Auerdem ist der Vorschlag auch deshalb problematisch, weil niher geklirt wer-
den miifite, inwieweit vormalige (womoglich wenig demokratische) oder ausldndische
Rechtsordnungen einen Auslegungsgesichtspunkt fiir die Verfassung abgeben konnen.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 353

Nach dieser Grundlegung stellt sich die Frage nach dem Status des Embryos in vi-
tro. Entstehungsgeschichtlich gab es wihrend der Beratungen des Parlamentarischen
Rates einen Antrag der Fraktion der seinerzeitigen Deutschen Partei auf ausdriickliche
Miteinbeziehung des »keimenden Lebens« in Art. 2 Abs. 2 GG. Dieser wurde jedoch
mehrheitlich abgelehnt. Umstritten ist jedoch der Grund fiir diese Ablehnung. Aus
dem SchluBlbericht des Berichterstatters, der allerdings einem Widerspruch im Plenum
nicht zugédnglich war und darum nichts aussagen muf3, geht hervor, der Ausschuf3 sei
davon ausgegangen, auch das »keimende Leben« sei bereits vom Recht auf Leben er-
faBit, eine Klarstellung daher unnotig, wohingegen vor der Abstimmung iiber den An-
trag ein Abgeordneter wohl fiir die Mehrheit sich gegen eine Ausweitung des Rechts
auf Leben ausgesprochen hatte. Insofern ist entstehungsgeschichtlich der Gehalt des
Art. 2 Abs. 2 GG (und auch des Art. 1 GG) jedenfalls unklar. >

Das BVerfG kommt dennoch unter Heranziehung grammatischer und systemati-
scher Verfassungsauslegungsmethoden zu einem klaren Ergebnis hinsichtlich des
Schutzes vorgeburtlichen Lebens. So stellt das Gericht zum Schwangerschaftsab-
bruch'® fest: »Leben im Sinne der geschichtlichen Existenz eines menschlichen Indivi-
duums besteht nach gesicherter biologisch-physiologischer Erkenntnis jedenfalls vom
14. Tage nach der Empfingnis (Nidation, Individuation) an«.'” Zumindest ab diesem
Zeitpunkt entwickele sich das Leben »nicht erst zum Menschen, sondern als
Mensch«.'® Es fiihrt weiterhin aus, medizinische Erkenntnisse legten nahe, das Leben
beginne gar schon mit der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle, 146t eine rechtli-
che Bewertung aber explizit offen.'” In der giingigen Literatur wird eben dieser Zeit-
punkt der Befruchtung im biologischen Sinne meist als Beginn des menschlichen Le-
bens angenommen.”’ Nicht ganz klar erscheint jedoch nicht nur die Begriindung,
sondern auch die Folgerung aus diesem Befund: ebenso wie das BVerfG fordert eine
Vielzahl von Autoren, »wo menschliches Leben existiert, kommt ihm Menschenwiirde
zu«, unabhidngig von Faktoren wie Schmerzempfindlichkeit oder sozialer Interak-
tion.?! Neben dieser »naturwissenschaftlichen« Begriindung des Schutzstatus des Em-
bryos wird das Kontinuitidtsargument vorgebracht: Es finde ab der Befruchtung ein

15 Vgl. Schulze-Fielitz (2004), Art. 2 II Rn. 5.

16 BVerfGE 39, 1 (Fristenlosung I); 88, 203 (Fristenlosung II).

17 BVerfGE 39, 1 (37).

18 BVerfGE 88, 203 (252).

19 Siehe BVerfGE 88, 203 (251).

20 Vgl. Herdegen (2003), in: Maunz/ Diirig (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, Bd. 1, Art. 1
Abs. 1, Rn. 61; Jarass (2004), in: Jarass/ Pieroth, Grundgesetz-Kommentar, 7. Aufl., Art. 1
Rn. 6; Murswiek (2003), in: Sachs (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, Art. 2 Rn. 143;
Schulze-Fielitz (2004), Art. 2 IT Rn. 29; Starck (1999), Art. 2 Abs. 2, Rn. 176; Bockenforde
(2003), Juristenzeitung, S. 809 (812); Kloepfer (2002), Juristenzeitung, S. 417 (420); offen
Ipsen (2001), Juristenzeitung, S. 989 (994).

21 BVerfGE 39, 1 (41); 88, 203 (252); Hofling (2003), Art. 1 Rn. 49 ff.; Starck (1999), Art. 1
Abs. 1 Rn. 17 f.; Jox (2002), Euthanasie und Embryonenforschung, in: Nicht/ Wildfeuer
(Hg.), Person — Menschenwiirde — Menschenrechte im Disput, S. 288; Eibach (2003),
Medizinrecht, S. 441 (445); FaBbender (2003), Medizinrecht, S. 279 (281); Wiebe (2004),
Zeitschrift fiir Lebensrecht, S. 9 (10).

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

354 Felix Ekardt/Daniel Kornack

gleichméBiger Prozel der Entwicklung statt, dessen Aufspaltung in einzelne Phasen
willkiirlich sei, weswegen ab der Befruchtung der Wiirde- bzw. Lebensschutz greifen
miisse.?? Jenes Kontinuitdtsargument ist indes nicht haltbar, da es sich hier um einen
Fall des seit der Antike bekannten Haufen-Paradox handelt. Hiernach kann es auch bei
einem kontinuierlichen Prozefl Griinde geben, diesen in unterschiedliche Abschnitte
einzuteilen.” Beispiel: Man kann zwar nicht sagen, bei wieviel Sandkornern der
»Haufen« aufhort und das »Héufchen« beginnt. Trotzdem ist die Scheidung von Hau-
fen und Haufchen ersichtlich nicht sinnlos.

Ebenso ist auch das »naturwissenschaftliche« Argument zweifelhaft. Viele sehen in
diesem Argument einen Schluf3 von naturwissenschaftlichen Daten auf die Zuerken-
nung der Wiirde und des Lebensrechts — und damit einen naturalistischen Fehl-
schluB.?* Zumindest erscheint das Argument zirkulédr; denn es ist doch allererst die
Frage, wer ein »jeder« und ein »Mensch« im Sinne des Grundrechtskatalogs ist, der
dann als Triger von Wiirde und Lebensrecht anzusehen wiire.”> Weiterhin fiihrt eine
angenommene Subjektqualitit des Embryos und der volle Schutz von Lebensrecht und
Menschenwiirde ab dem Zeitpunkt der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle zu ei-
nem Wertungswiderspruch: so stehe der Embryo in vitro unter dem unantastbaren
Schutz der Menschenwiirde, wohingegen der Embryo in utero abgetrieben bzw. in
vivo dessen natiirliche Nidation durch Ma3nahmen, wie z.B. die Postkonzeptionspille
(»Pille danach«) oder die Intrauterinalspirale, verhindert werden diirfe, was in beiden
Fillen eine Vernichtung seiner Existenz bedeute.?® Fiir den Fall der Abtreibung im
Rahmen der §§ 218, 218a StGB wird dem aber wiederum entgegengehalten, hier be-
stehe eine existenzbegriindende, womoglich sogar ungewollte Nihebeziehung zwi-
schen der Frau und dem Embryo. Dies sei aber bei der gewollten IVF gerade nicht der
Fall, die vielmehr planmifBig herbeigefiihrt werde, so daf es hier an einem entspre-
chend starken widerstreitenden Schutzgut mangele.”” Zudem sei im Intimbereich
»Verhiitung« weder ein staatliches Regulieren noch beweistechnisch eine Unterschei-

22 BVerfGE 39, 1 (37); Kardinal Lehmann (2003), S. 8 ff. m.w.N.; zu den biologischen Vor-
gingen vgl. auch Rager (2004), Zeitschrift fiir Lebensrecht, S. 66 (68 f.).

23 Vgl. Merkel (2002), Forschungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und ethische Grund-
lagen der Forschung an menschlichen embryonalen Stammzellen, S. 157 f. m.w.N.; Ekardt
(2005), Kap. III C.; gegen die Anwendbarkeit des Haufen-Paradox auf das Kontinuitdtsar-
gument bei Embryonen Illies (2003), Das so genannte Potentialitidtsargument am Beispiel
des therapeutischen Klonens, in: Goebel/ Kruip (Hg.), Gentechnologie und die Zukunft der
Menschenwiirde, S. 34 f.

24 Vgl. Merkel (2001), Rechte fiir Embryonen?, Die Zeit Nr. 5; Dreier (2004), Art. 1 I Rn. 66
m.w.N.

25 Man kann hier auch nicht erwidern: Mensch im Sinne der Grundrechte sei eben jedes Lebe-
wesen, das individuell der Gattung Mensch angehre — denn es ist doch gerade erst die
begriindungsbediirftige These der h.M., daf} dem so ist.

26 Vgl. zu diesen Argumenten Ipsen (2001), S. 989 (992); Ipsen (2004), Neue Juristische
Wochenschrift, S. 268; Schlink (2003), Die iiberforderte Menschenwiirde, Der Spiegel Nr.
51, 51 f.; Nationaler Ethikrat (2001), Stellungnahme zum Import menschlicher embryona-
ler Stammezellen, http://www.nationalerethikrat.de/stellungnahmen/pdf/Stellungnahme_
Stammzellimport.pdf [Stand: 08. Februar 2006], S. 19.

27 Vgl. Mildenberger (2002), Medizinrecht, S. 293 (298).

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 355

dung zwischen natiirlichen und kiinstlich bewirkten Abgiingen moglich.”® Allerdings
kann durch diese durchaus einleuchtenden praktischen Uberlegungen nicht begriindet
werden, warum es dem Staat nicht geboten wire, Werbung oder Verkauf von Nidati-
onshemmern zu verbieten.”” Insofern besteht jedenfalls in diesem Bereich eine interne
Inkonsistenz (von der generellen Frage nach der Begriindungskraft »naturwissen-
schaftlicher« und zirkuldrer Bestimmungen der Grundrechtstrigerschaft ganz abgese-
hen).

Besonders Merkel verweist darauf, da die beiden Abtreibungsentscheidungen des
BVerfG in diesem Kontext — unabhéngig von der Frage nach der Begriindungskraft ei-
nes blofen Autorititsarguments — keine Schliisse auf einen eventuellen Schutz des
Embryos durch die Menschenwiirde erlaubten. Dies begriindet er zu Recht mit der be-
reits angedeuteten logischen Widerspriichlichkeit der Entscheidungen. So postuliere
das Gericht einerseits »Menschenwiirde kommt schon dem ungeborenen menschli-
chen Leben zu«, »wo menschliches Leben existiert, kommt ihm Menschenwiirde zu«
und erklirt konsequent den Schwangerschaftsabbruch fiir »Unrecht ... und demgemif
rechtlich verboten«, bestitigt sodann jedoch die staatliche Verpflichtung zur Bereit-
stellung von ambulanten und stationdren Einrichtungen fiir die Vornahme von
Schwangerschaftsabbriichen.® Merkel sieht dies als »selbstdestruktiven Grundwider-
spruch« einer »Rechtspflicht (des Staates, Anm. d. Verf.) zum Unrecht, die schon aus
normenlogischen Griinden unméglich sei.*! Der Widerspruch liege darin, daB verfas-
sungsrechtlich geschiitztes »unschuldiges« Leben (und die Menschenwiirde) abwi-
gungsfest geschiitzt sei, das BVerfG aber sodann doch gerade selbst eine Abwégung
zulasse. Hieraus folgert er, das Prinzip des lex posterior derogat legi priori anwen-
dend: Die Feststellungen der zweiten Abtreibungsentscheidung beziiglich der staatli-
chen Einrichtungen zum Schwangerschaftsabbruch, welche neben der Bestidtigung der
ersten Entscheidung die »Teilnahmepflicht« des Staates am Schwangerschaftsabbruch
begriindeten, verdringten das Postulat der Rechtswidrigkeit des Schwangerschaftsab-
bruchs und der Grundrechtssubjektivitit des Embryos im allgemeinen. Dies unter-
streicht er mit der Feststellung, eine nur postulierte Rechtsnorm, die trotz des Vorlie-
gens ihrer Tatbestandsvoraussetzungen niemals Anwendung féinde, stelle in
Wirklichkeit keine Norm dar.

Merkel ist sicherlich zuzugestehen, dal die einschligigen Entscheidungen des
BVerfG in sich widerspriichlich sind. Allerdings scheint es begriindungstechnisch
fragwiirdig, die Giiltigkeit von Normen, insbesondere von Verfassungsrecht, davon
abhingig zu machen, welche Teilaspekte von BVerfG-Entscheidungen die einfachen
Gerichte anwenden und somit allein als geltend behandeln. Uber die Begriindung/Ge-
rechtigkeit der Entscheidung sagt dies doch letztlich nichts, will man nicht behaupten,
daf} die Gerichte (was wohl kaum der Fall ist) inhaltlich beliebige Entscheidungen

28 In diesem Sinne etwa Schockenhoff (2003), Die Ethik des Heilens und die Menschen-
wiirde. Moralische Argumente fiir und wider die embryonale Stammzellforschung, in:
Robertson (Hg.), Der Perfekte Mensch, S. 104.

29 Vgl. Dreier (2002), Zeitschrift fiir Rechtspolitik, S. 377 (379); Merkel (2002), S. 61 f.

30 BVerfGE 88, 203 (328 ff.).

31 Hierzu und zum folgenden Merkel (2002), S. 72, 76 und 77 ff.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

356 Felix Ekardt/Daniel Kornack

treffen konnen. Art. 1, 2 GG sind nun einmal vorhanden und miissen interpretiert wer-
den — was nicht damit zuriickgewiesen werden kann, daf} das BVerfG diese Normen
falsch ausgelegt habe. Allerdings legt Merkel auch richtig dar, daB die Leitsitze einer
Entscheidung ohne ihre Begriindung nicht bestehen konnen. Insofern sind die Ausfiih-
rungen des BVerfG aus diesen beiden Entscheidungen schwerlich argumentativ in die
Diskussion um den Status des Embryos miteinzubeziehen.

Teilweise als Reaktion auf die Behauptung eines Potentials des Embryos ab der
Kernverschmelzung wird eine besondere Situation beim Embryo in vitro insofern ge-
sehen, als die Entwicklung desselben nicht auf natiirlichem Wege erfolgen konne, son-
dern vielmehr ein weiteres Eingreifen, ndmlich die Implantation des Embryos in den
Uterus, nétig sei.*? Dies gelte um so mehr fiir bereits existente »iiberzihlige« Embryo-
nen. Diese entstehen, da wegen der immer noch geringen Erfolgsrate von in-vitro-Fer-
tilisationen der Frau, die eine solche Befruchtung wiinscht, mehrere Eizellen entnom-
men werden, um nicht spiter einen weiteren (risikobehafteten) Eingriff durchfiihren
zu miissen. Weiterhin konnen »iiberzihlige« Embryonen entstehen, wenn aus fakti-
schen Griinden, z.B. wegen eines temporiren oder andauernden Gesundheitszustands
der Mutter, der die Implantation verbietet, oder gar wegen deren Tod eine Implanta-
tion nicht stattfinden kann.>® So man nicht die in-vitro-Fertilisation an sich verbietet,
entstehen also zwangsliufig, wenn auch in geringem MaBe, iiberzihlige Embryonen.**
Bei diesen liege jedoch keinesfalls aktuelle Potentialitdt der Entwicklung hin zum ge-
borenen Menschen vor, solange sie nicht in einen Uterus eingepflanzt werden.* Nun
wird zwar teilweise angenommen, fiir solche »iiberzidhligen« Embryonen miisse es
eine Art Implantationspflicht®® geben, um sie auf diese Weise zum Menschen werden
zu lassen. Allerdings ist diesbeziiglich nicht nur die Begriindung unklar. Es ist ebenso
unklar, wie eine Implantationspflicht itiberhaupt Sinn haben soll, wenn der Mutter
gleichzeitig nach der Nidation eine Abtreibung erlaubt ist, wie dies bisher der Fall ist.
Im iibrigen erscheint es kaum als moglich, eine solche Pflicht mit der (unbestreitbar
bestehenden) Menschenwiirde sowie den Freiheitsrechten der Miitter oder gar fremder
Frauen in Einklang zu bringen.

Ebenfalls untauglich ist der Versuch, die Erstreckung von Wiirde und Grundrechten
daraus herzuleiten, da3 die Wiirde gemill Art. 1 Abs. 1 GG »unantastbar« sei und dies
dann auch einen wirksamen Embryonenschutz erfordere. Denn dieser Begriindungsver-
such ist wiederum zirkuldr: Es ist doch gerade erst die Frage, ob der Embryo ein
»Mensch« im Sinne des Art. 1 GG ist! Einige der damit umrissenen Probleme kann man
beispielhaft an folgender Formulierung von Otto exemplifizieren: »Der in der Wiirde be-
griindete Rechtsstatus verweist auf die einfache Erkenntnis: Der Mensch ist als Mensch

32 Herdegen (2003), Art. 1 Abs 1, Rn. 62; Ipsen (2004), S. 268 (269).

33 Vgl. llliadou (1999), Forschungsfreiheit und Embryonenschutz, S. 27 f. m.w.N.

34 Vgl. Enquéte-Kommission »Recht und Ethik der modernen Medizin« (2002), in: Deutscher
Bundestag Referat Offentlichkeitsarbeit (Hg.), Stammzellforschung und die Debatte des
Deutschen Bundestages zum Import von menschlichen embryonalen Stammzellen, S. 102.

35 Vgl Ipsen (2004), S. 268 (269).

36 Indiesem Sinne Schockenhoff (2003), S. 100; ebenso fiir eine (allerdings nicht zwangsweise
durchsetzbare) Implantationspflicht Brohm (1998), Juristische Schulung, S. 197 (203).

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 357

Person. Seine Personenwiirde ist ihm als Mensch ohne Riicksicht auf seine Eigenschaften,
seine Leistungen und seinen sozialen Status eigen.«*’ Weiter heiBt es bei Otto: Der »Idee,
die Wiirde eines Menschen in einer vom Menschsein differenzierten Personalitit zu griin-
den, ... liegt ein Verstdndnis der Person zugrunde, das nicht den Menschen schlechthin als
Person erkennt, sondern nur den Menschen, der aktuelles Selbstbewuftsein besitzt. ... Mit
der Idee einer unantastbaren Menschenwiirde sind diese Uberlegungen nicht in Einklang
zu bringen, denn unantastbar ist die Menschenwiirde nur, wenn sie von Anfang an mit
dem Beginn des menschlichen Lebens zuerkannt wird. ... Wiirde kniipft an das biologi-
sche Fundament des einzelnen an, das heifit an den Beginn des individuellen menschli-
chen Lebens.« Dies ist jedoch keine gegliickte Begriindung, warum der Inhalt des Wiirde-
prinzips der »Wert des Menschen als Menschen«, und zwar unter Einschluf} des
Embryonenschutzes, sein soll. Denn erstens ist unklar, warum es eine »einfache Erkennt-
nis« sein soll, daf das Verstindnis der h.M. korrekt ist — denn eine Trivialititsbehauptung
als solche ist niemals eine Begriindung. Zweitens enthalten die weiteren Ausfiihrungen ei-
nen ZirkelschluB3: Denn die Personalititsidee widerspricht der »Unantastbarkeit« natiirlich
nur dann, wenn man in das Verstindnis von Menschenwiirde bereits das Konzept der
h.M. — das doch allererst zu begriinden wire — hineinlegt. Drittens ist keineswegs ausge-
macht, dafl ein Abstellen auf »Personalitit« wirklich einzelne Menschen vom Wiirde-
schutz ausschlieft; wir untersuchen dies am Ende des Beitrags. Viertens ist das Abstellen
auf das biologische Fundament erneut eine blo3e Behauptung, die als solche gerade nichts
begriindet und die zudem einen naturalistischen Fehlschluf} enthilt.

C. Verfassungsrechtliche Position 2 — abwdgbarer Schutz des Embryo in vitro:

Bis hierher bleibt zunéchst festzuhalten: Die bisherige h.M. vermag nicht hinreichend
und nicht widerspruchsfrei zu begriinden, warum der Embryo einen dem geborenen
Menschen gleichen oder wenigstens dhnlichen Rechtsstatus haben sollte. Vielmehr
schafft die h.M. mehr Probleme, als sie zu losen vermag. Vor diesem Hintergrund
sprechen manche (wenngleich nicht alle im folgenden genannten) Autoren dem Em-
bryo den Status eines Trigers von Grundrechten und Menschenwiirde gleich génzlich
ab. Diese Gegner der Anerkennung der Tridgerschaft der Menschenwiirde des Em-
bryos bereits ab der Befruchtung sind gleichwohl nahezu einhellig der Ansicht, daf
der Embryo gleichwohl normativ nicht irrelevant sei. Dabei sind die Konzepte zur Be-
griindung eines Schutzkonzeptes vielfiltig. Im wesentlichen stellen sie darauf ab, ei-
nen vollstdndigen Schutz erst ab einem bestimmten Zeitpunkt (z.B. der Nidation oder
der Geburt) anzunehmen, ggf. mit im zeitlichen Verlauf steigender Intensitét, wéhrend
vorher eine normalerweise geringere Schutzwirkung eingreife.’® Merkel nimmt dabei

37 Vgl. Otto (2005), Juristenzeitung, S. 473 (477 £.).

38 Vgl. Dreier (2002), Zeitschrift fiir Rechtspolitik, S. 377 ff.; Hillmer (2004), Patientenstatus
und Rechtsstatus von Frau und Fotus im Entwicklungsprozef3 der Prianatalmedizin, S. 121;
Enders (2003), Juristische Ausbildung, S. 666 (672); Merkel (2002), S. 268; Ipsen (2001),
S. 989 (993); Kloepfer (2002), S. 417 (420 — der von einer Grundrechtsanwartschaft
spricht); Schlink (2003), Der Spiegel Nr. 51, S. 51 (52); Griindel (2002), Chancen und Risi-
ken der Gentechnologie, in: Politische Studien Nr. 1, S. 57 (68); Herdegen (2005), S. 363 ff.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

358 Felix Ekardt/Daniel Kornack

— wie z.T. auch andere — an, zugunsten des Embryos bestehe lediglich eine objektiv-
rechtliche Schutzpflicht, und zwar eine abwigbare.** Den Konzepten der Kritiker der
h.M. ist gemeinsam, da3 das wie auch immer geartete Recht bzw. die objektive
Schutzpflicht zugunsten des Embryos einer Abwigung mit kollidierenden Interessen
gegeniibersteht (insofern nicht von vornherein das Ergebnis einer zwingenden For-
schungsfreiheit feststeht). Diese Abwégbarkeit bezweifelt die h.M. demgegeniiber —
was aber nicht ausschlief3t, da} das BVerfG den Schutz des Nasciturus u.U., da es die
Frage offenlift, ebenfalls als »nur objektiv-rechtlich« (nur eben als sehr stark) auffas-
sen konnte.

Eine der im folgenden zu kldrenden Fragen wird ergo sein, wie es mit der » Abwig-
barkeit« der Kernprinzipien liberaler Verfassungen aussieht. Diese Frage ist schwie-
rig, weil die Grundrechte generell sehr wohl untereinander abwigbar sind, andererseits
aber das Wiirdeprinzip im Grundgesetz und in der EuGRC als »unantastbar« bezeich-
net wird. Gleichzeitig sind gemélB Art. 1 Abs. 2 GG aber alle Menschenrechte Folge
der Wiirde. Deshalb und weil der Fall denkbar ist, in dem die Wiirde des einen Men-
schen mit der Wiirde des anderen Menschen kollidiert*’, entsteht die schwierige Frage
nach Abwigbarkeit. Merkel und andere beharren jedenfalls darauf, daf} eine Abwé-
gung zu Lasten des Embryo zugunsten der Bekdmpfung schwerster Krankheiten und
somit des Schutzes der Gesundheit bereits existenter Menschen generell moglich,
wenn nicht sogar geboten sei.*! Allerdings steht unverindert die Frage im Raum, ob
der Embryo nicht doch (womdglich von Anfang an) subjektive Rechte hat, ob diese
also vielleicht doch zwingend begriindbar sind. Ferner ist immer noch offen, ob sich
dem Wiirdeprinzip vielleicht doch ein klar begriindbarer Gehalt geben 146t.

D. Eine neue Position 3 — als Teil einer allgemeinen Konzeption von Diskursrationa-
litiit und Generationengerechtigkeit (zugleich eine Anmerkung zum EGMR):

Vor diesem Hintergrund soll im folgenden eine neue Position 3 formuliert werden. Sie
faflt anderweitige Ausarbeitungen zu den Grundlagen der Gerechtigkeit, der Grund-
rechte und der Generationengerechtigkeit zusammen und wendet deren Ergebnisse so-
dann auf den Embryonenschutz an.** Es handelt sich dabei um einen diskursethischen
Ansatz, der allerdings gegeniiber den diskursethischen Klassikern Jiirgen Habermas

39 Vgl. Merkel (2002), S. 268.

40 Zur Fundierung der Menschenrechte in der Wiirde vgl. niher unten. Allerdings kann diese
Kollision nur dann entstehen, wenn man mit Ekardt (2005), Kap. IV C. und entgegen der
herrschenden Juristenmeinung in Deutschland eine Multipolaritit der Freiheit (siche wie-
derum unten) und zudem keinen allgemeinen Vorrang der Abwehr- vor den Schutzrechten
anerkennt (oder gar die Moglichkeit von Schutzrechten insgesamt bezweifelt wie z.B.
Enders (1997), Die Menschenwiirde in der Verfassungsordnung).

41 Vgl. Kloepfer (2002), S. 417 (421); Merkel (2002), passim.

42 Direkt zum Embryonenschutz schon Ekardt (2004), § 5 B. IV.; Ekardt (2005), Kap. V A.;
Kornack (2006), S. 260 ff.; in den ersten beiden Fundstellen findet sich auch ausfiihrlich
der nachfolgend verwendete Ansatz universaler und intergenerationeller Gerechtigkeit
m.w.N. Urspriinglich ging es dem dortigen Ansatz um eine Begriindung der Nachhaltigkeit
(also der globalen Gerechtigkeit zwischen den Volkern und der Generationengerechtigkeit
zwischen den Zeiten).

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 359

und Karl-Otto Apel (sowie Robert Alexy, Wolfgang Kuhlmann, Dietrich Bohler u.a.)
und auch gegeniiber verwandten modern-liberalen Philosophen wie John Rawls in der
Grundstruktur erhebliche Divergenzen aufweist. Wir beginnen mit der bisher nicht be-
friedigend beantworteten Frage: Warum iiberhaupt Menschenwiirde? Nur eine Be-
griindung dessen vermag letztlich zu kldaren, was Wiirde als zentrale Verfassungsnorm
tiberhaupt heiflen soll. Es ist darum bedeutsam, daf} sich das Wiirdeprinzip in der Tat
als zwingende Kernnorm der Gerechtigkeit* fundieren 148t. Dies gelingt (anders als
bei den altliberalen Klassikern Kant, Locke u.a.), indem man nachweist, dafl das Men-
schenwiirdeprinzip, verstanden als ein Prinzip gegenseitiger Achtung, fiir den Men-
schen als Menschen bei Strafe des Selbstwiderspruchs die unhintergehbare Basisbe-
dingung ist, sobald man iiberhaupt je, und sei es auch nur manchmal, mit Griinden
iiber normative Fragen gestritten hat, sich also normativ rational verhalten hat.** Denn
das Begriinden als Vorgang impliziert logisch, dal man den Gesprichspartner als je-
manden achten muB, der sich eine freie Uberzeugung zu bilden vermag; andernfalls
wiire das Begriinden witzlos. Weil sich freilich nur ein Individuum autonome Uber-
zeugungen zu bilden vermag und weil freies Sich-Uberzeugen eine autonome Mog-
lichkeit der Lebensgestaltung erfordert, 146t sich Wiirde in dieser Gedankenfolge als
der gebotene Respekt vor dem autonomen Individuum auffassen, ergo als ein Prinzip,
welches eine eigenstindige Lebensfiihrung fiir alle Vernunftwesen gleichermalen ver-
biirgt. Nur dies ist also der begriindete Gehalt von Wiirde.

Die Ansicht, das Wiirdeprinzip meine einfach den »Wert des Menschen als Men-
schen«, kann darum so nicht aufrechterhalten werden. Auch die Objektformel ist von
der somit gegebenen Begriindung (und nicht mehr nur Behauptung) eines bestimmten
Wiirdeinhalts nur insoweit gedeckt, als sie gegebenenfalls einen Teilaspekt des Wiir-
deprinzips ausdriicken mag. Dal} das Wiirdeprinzip nicht einfach den »Wert des Men-
schen« meint, zeigt auferdem eine Norm wie Art. 1 Abs. 2 GG (»das Deutsche Volk
bekennt sich darum zu unverletzlichen und unverduBerlichen Menschenrechten ...«) —
oder auch die Praambel des Internationalen Paktes iiber biirgerliche und politische
Rechte —, indem sie alle Menschenrechte in der Wiirde fundiert.* Und das ergibe we-
nig Sinn, wenn Wiirde den »Wert des Menschen als Menschen« meinte, weil dieser
wohl kaum in jedem Recht steckt. Also scheint Wiirde etwas anderes zu sein, und
zwar genau das, was der gemeinsame Kerngedanke aller Grund-/ Freiheits-/ Men-
schenrechte ist. Was aber ist dies? Es ist der gebotene Respekt vor der Autonomie des
Individuums, welches ein Leben nach eigenen Vorstellungen und Regeln leben kon-
nen soll — mit der Maligabe, dal} alle anderen diese Moglichkeit gleichermalien haben

43 Zusammen mit dem Unparteilichkeitsprinzip, das hier nicht nidher interessiert; dieses
Zusammenspiel von Autonomie und Unparteilichkeit (bzw. Wiirde und kategorischem
Imperativ) kennen alle liberalen Theorien von Kant iiber Rawls bis zu Habermas.

44 Rationalitit ist die menschliche Befidhigung, Fragen mit Griinden zu entscheiden.

45 Dies ergibt sich (entgegen gédngiger Ansicht) direkt aus dem Wortlaut des Art. 1 Abs. 2 GG:
Dort ist gerade nicht davon die Rede, dal3 sich nur »einige« Menschen- bzw. Grundrechte
aus dem Wiirdeprinzip ergeben. Zudem zeigt sich systematisch, dal Art. 1 GG eine Art
Uberschrift des gesamten Menschen- bzw. Grundrechtskatalogs ist; auch deshalb kénnen
nicht nur »einige« Menschenrechte gemeint sein.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

360 Felix Ekardt/Daniel Kornack

miissen: Dies 148t sich sogar rein »verfassungspositiv« sagen. Aber auch das davor an-
gefiihrte, »rechtsphilosophische« Argument kann nicht etwa so in Zweifel gezogen
werden, daB man ja den Ausgangssatz »normative Aussagen (also moralische und
rechtliche Sétze) miissen verniinftig sein« in Zweifel ziehen konne. Denn es 1468t sich
zeigen, daf} der gelegentliche Vernunftgebrauch dem Menschen als Menschen unver-
meidbar ist — und daf} schon der gelegentliche Vernunftgebrauch den Respekt vor der
Autonomie aller potentiellen Gesprichspartner und damit aller Menschen gebietet.
Das Menschenwiirdeprinzip und das aus beidem Ableitbare sind angesichts jener Un-
vermeidbarkeit (a) der Wiirde und (b) der Vernunft*® — die sich eben nicht auf andere
Prinzipien erstreckt und damit konkurrierende Prinzipien in die Begriindungslosigkeit
verweist und ergo ausschlieft — das, was in der liberalen Welt »Gerechtigkeit« heil3t.

Dal} somit die Personalitiit als autonomes Wesen und weniger das Menschsein als
solches Gegenstand der Grundrechte ist, ist iibrigens auch die kiirzlich geduf3erte Posi-
tion des EGMR.*” Nur kann der EGMR dies erstens nicht wirklich begriinden. Denn
der EGMR stiitzt die Interpretation der Menschenrechte hier wie auch sonst zumeist
auf einen Konsens der Staaten bzw. der Rechtsordnungen. Doch wer sagt, daf} das,
was in vielen Staaten der herrschenden Verfassungsinterpretation entspricht, deshalb
per se richtig ist? Wire es per se richtig, dann wére die je h.M. als solche stets unkriti-
sierbar. Zudem ist der Schluf} von der faktischen Existenz bzw. Hegemonie einer Mei-
nung auf ihre eigene Richtigkeit auch deshalb*® wenig iiberzeugend, weil darin wieder
ein naturalistischer FehlschluB liegt. Zweitens zieht der EGMR mdglicherweise nicht
die richtige Schluflfolgerung, wenn er annimmt, ein Wiirdeverstindnis, welches an die
Personalitidt bzw. Autonomie ankniipfe, verwehre dem Embryo eine grundrechtliche
Position:

Um die Wiirde des Embryo kann es nach dem Gesagten nur gehen, wenn der Em-
bryos tiberhaupt Tréiger der Grundrechte bzw. der Menschenwiirde ist. Die diesbeziig-
lich géngige Diskussion 146t aber nach wie vor hinreichende Argumente fiir oder ge-
gen diese Position vermissen. Doch hat Ekardt andernorts (mindestens) ein solches
Argument vorgeschlagen, welches sogar eine subjektiv-rechtliche Position von Embry-
onen nahelegt: Das Vernunftprinzip in normativen Fragen erwies sich bekanntlich
eben als alternativlos. Alternativlos ist es aber nicht nur aus logischen Griinden, son-
dern auch deshalb, weil schlicht kein anderer gangbarer Weg der normativen Konflikt-
16sung bereitsteht. Man kann nur dariiber reden; die Vernunft ist in diesem Sinne offen.

46 Diese Art des negativen Beweises kann man als (doppeltes) transzendentales Argument
bezeichnen (ndher dazu a.a.O.). Durch den Vorgang des negativen Beweises, der nicht
positiv etwas belegt, sondern etwas als alternativlos auszeichnet, entgeht man dem sonst
filligen Einwand des Skeptikers, die Gerechtigkeit habe doch immer einen »beliebig
gesetzten Ausgangspunkt« (und dann hitte die Position 3 gegeniiber der h.M. nichts
gewonnen). Das hat sie eben gerade nicht!

47 Vgl. EGMR, NJW 2005, 727 ff.

48 Zu weiteren Einwinden, insbesondere zur performativen Widerspriichlichkeit einer solchen
Position sowie zu ihrer Neigung, auf neue Herausforderungen wie die Generationengerech-
tigkeit nicht wirklich reagieren zu konnen und schlimmstenfalls bis hin zu einer Rechtferti-
gung des Totalitarismus traditionsverbunden zu sein, vgl. im einzelnen Ekardt (2005), Kap.
ITA.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 361

Denn es ist keine Methode erkennbar, wie man ohne Argumentation (ergo mit blof3
willkiirlichen Behauptungen) oder aus dem Vernunftbegriff als solchem »das evident
inhaltlich Richtige« als Antwort auf eine normative Frage X finden wollte.* Auch im
Verhiltnis zwischen schon heute Lebenden und »kiinftig Lebenden« — also letztlich
generell im Verhéltnis der Generationen — muf3 man angesichts dessen sagen, daf nicht
inhaltlich offenkundig ist, was hier gerecht wire. An der damit nétigen diskursiven
Kldrung (etwa in einem gewaltenteiligen und demokratischen Verfahren) konnen sich
nun aber Embryonen oder gar kiinftig gezeugte Menschen®® nicht beteiligen, obwohl
sie von den Folgen solcher Konfliktlosungsdiskurse direkt betroffen sind. Darum ist
zumindest die diskursive Konfliktlosung mit Vertretern der Zukunftsinteressen, vorlie-
gend: der Embryonen, geboten. Die damit notigen Verfahrensbeteiligungsrechte fiir
Zukunftsbelange geniigen aber nicht. Menschenwiirde als aus dem normativen Streit
mit Griinden abgeleitetes Prinzip reguliert eben nicht nur das Verfahren Gerechtig-
keitsdiskurs, sondern auch die Gerechtigkeit seiner Ergebnisse; denn diese sind die
Vorbedingung aller weiteren kiinftigen Diskurse. Besonders intergenerationell wéren
bloBe Verfahrensrechte ohne ergebnisregulierende Prinzipien (also inhaltliche norma-
tive Prinzipien) wenig vorteilhaft, weil eben nur Vertreter die Zukunftsinteressen bzw.
Embryonalinteressen benennen konnten und diese Vertreter durch die Embryonen
auch nicht kontrolliert werden konnten. Die damit vernunftgebotenen inhaltlichen An-
forderungen z.B. an parlamentarische »Gesetze als Diskursergebnisse« (etwa das
Stammzellengesetz) konnen Lebende gerichtlich einklagen, indem sie das Gesetz etwa
auf seine Vereinbarkeit mit der Berufs- oder Forschungsfreiheit verfassungsgerichtlich
tiberpriifen lassen. Sie konnen also eine Ergebniskontrolle und zugleich eine zweite,
gerichtliche Diskursstufe einfordern (die nicht triviale Notwendigkeit einer Gewalten-
teilung zur rationalen Losung von Konflikten einmal vorausgesetzt). Gendssen Zu-
kunftsbelange bzw. embryonale Belange keinen Schutz als einklagbare und ergo sub-
jektiv-rechtliche Belange — sei es auch nur durch einen Treuhidnder —, wiren sie hier
strukturell benachteiligt. Dies aber wiire mit der offenen Vernunft>' unvereinbar.

Fiir Embryonen nicht zutreffend ist dagegen das ansonsten in der Generationende-
batte durchaus wesentliche Potentialitiits- bzw. Ewigkeitsargument. Dieses Argument
rechtfertigt den Embryonenschutz daraus, dal der Embryo das Potential habe, sich
zum Menschen und damit zu einem zweifelsfreien Grundrechtstriger zu entwickeln.
Ekardt bezeichnet dieses Argument als Ewigkeitsargument, weil es voraussetzt, daf}

49 Ein sehr plastisches Beispiel aus der jiingsten Zeit ist hier die Emporung mehrerer islami-
scher Staaten wegen der karikierten Darstellung Mohammeds in der ddnischen Zeitung Jyl-
lands-Posten. Diese Staaten verweigern sich gerade einem Diskurs und rekurieren
stattdessen auf »die Gefiihle der Glaubigen« (vgl. nur FAZ vom 03.02.2006). Dabei wire
durchaus eine rationale Kldrung der Frage moglich, wie in einer pluralistischen Gesell-
schaft mit unterschiedlichen Konzepten des »guten Lebens« umgegangen werden soll,
wenn diese miteinander in Konflikt geraten und dadurch zu einer Gerechtigkeitsfrage wer-
den (fiir die der Staat im Gegensatz zu reinen Fragen des guten Lebens gerade zustindig
ist); vgl. dazu neben den Nachweisen in Fn. 1 Ekardt (2005a), Gerechtigkeit und gutes
Leben in der Migrationsgesellschaft, Kritische Justiz, S. 248 ff.

50 Die im folgenden zu Embryonen gemachten Ausfiihrungen gelten im wesentlichen fiir alle
kiinftigen Menschen.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

362 Felix Ekardt/Daniel Kornack

die Grundrechte auch kiinftig noch gelten werden — und weil es sozusagen aus diesem
kiinftigen Schutz ein Vereitelungsverbot in der Gegenwart herleitet, weil es ja gerade
der Witz von Grundrechten ist, die Freiheit effektiv zu schiitzen — und dies sei bei dro-
henden irreversiblen Vereitelungshandlungen nicht mehr gegeben. Auf diese Weise
mag man den Schutz kiinftiger Generationen etwa gegeniiber einem globalen Klima-
wandel herleiten konnen, denn zumindest eine gewisse Zahl »potentieller« kiinftiger
Menschen gibt es mit Sicherheit. Der Embryo in vitro als einzelner dagegen besitzt die
Potentialitédt nur in passiver Weise, bzw. nur dann, wenn eine Pflicht bestiinde, ihn bei
einer Frau zu implantieren. Eine Pflicht kann aber nur bestehen, wenn es schon eine
Schutzposition des Embryos gibt, die diese gebieten konnte. Insofern wird das Ewig-
keits- bzw. Potentialititsargument fiir zu Forschungszwecken hergestellte Embryonen
gerade wieder zirkuldr. Eine Implantationspflicht wére dabei um so weniger vorstell-
bar, als anschlieBend woméglich ein Abtreibungsrecht bestiinde.*

Sofern man nun allerdings »volle aktuelle Rechte« fiir den Embryo forderte, droht
dies zu iibersehen, dal der Embryo noch ungeboren ist. Es ist doch so: Die grund-
rechtsbegriindende Menschenwiirde wurzelt in der menschlichen Vernunft. Diese aber
hat der Embryo noch nicht. Dies ist auch nicht wie beim Bewuf3tlosen oder im Koma
Liegenden ein Zustand, der jede Minute enden konnte. Der Embryo ist aktuell noch
kein handlungsfihiger Mensch (wenngleich er zur Gattung homo sapiens gehort). Da-
rum genieft der Embryo richtigerweise nur eine Vorwirkung seiner subjektiven
Grundrechte, die aber nicht automatisch schwicher sein muf} als das Vollrecht, sofern
es um irreversible Gefidhrdungen geht. So brauchen wir nicht ldnger die nicht gerade
einfache (und wohl kaum definitiv begriindbare) Annahme zu machen, ein winziges
Lebewesen im Mutterleib sei bereits jetzt ein »Mensch« im Sinne der Grundrechte und
genieBe zudem »Wiirde«, also Respekt vor seiner Autonomie. Nicht ldnger miissen wir
wie die deutsche Judikatur einfach behaupten, auch ein Embryo sei im Sinne des Wiir-
deprinzips ein Mensch — wofiir ja mangels Vernunft wenig spricht.

Das Menschenwiirdeprinzip ist bei alledem vielleicht gar kein Grundrecht, sondern
eher der Grund und damit die Auslegungsbasis der Freiheitsrechte. Den Basischarak-
ter betont z.B. Art. 1 Abs. 2 GG explizit: Die Menschenrechte werden um der Wiirde
willen gewihrleistet (»darum«), sind also etwas von der Wiirde Unterscheidbares. Fer-
ner spricht Art. 1 Abs. 3 GG von »nachfolgenden« Grundrechten, was nicht so klingt,
als wire die vorher in Abs. 1 erwihnte Wiirde ein solches Recht. Zudem ist die Wiirde
gemiB Art. 1 EuGRC, 1 GG »unantastbar«. Damit kann sie aber nur einen Gehalt ha-
ben, der im Grunde niemals verletzt sein kann. Sie erscheint darum, auch wegen Art. 1

51 Offen sollte nicht mit »prozedural« verwechselt werden. Denn wir meinen anders als Haber-
mas u.a. nicht, daf keine inhaltlichen, sondern nur Verfahrensaussagen iiber die Gerechtig-
keit moglich wiren. Unsere Ableitungen aus der offenen Vernunft haben ja »inhaltlichen«
Charakter. Ebensowenig bestreiten wir (insofern iibereinstimmend mit Habermas, Rawls,
Kant v.a.), daB der einzelne fiir sein personliches gutes Leben inhaltliche, und zwar auch
»irrationale«, Orientierungen wihlen darf. Dies ist sogar unvermeidlich, da personliche
Geschmacksfragen usw. nur sehr begrenzt einer rationalen Priifung zuginglich sind.

52 Vgl. Hufen (2004), Juristenzeitung, S. 313 (318).

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 363

Abs. 2 GG, eher als Auslegungsmaligabe und Grund der Freiheitsrechte denn als ei-
genstindig anwendbare — ob nun subjektiv- oder objektivrechtliche — Norm. Es wiirde
jedenfalls wenig @ndern, wenn man die Wiirde als Grundrecht betrachten wiirde, da
die Auslegungsrelevanz der Wiirde so oder so erhalten bleibt, wie man sieht, wenn
man fragt, ob der Schutzbereich der Wiirde beeintréchtigt ist: Ein Eingriff direkt in die
Wiirde wire jedenfalls nur dann denkbar, wenn der iiber die allgemeine Grundrechts-
begriindung hinausgehende Gehalt der Wiirde beeintrichtigt wird. Nach der » Autono-
mie-Respekt-Formel« wire demnach zu fragen, ob man die Fiahigkeit des Embryos zu
einer autonomen Lebensfiihrung ginzlich in Frage stellt, indem man mit ihm forscht.>
Und es ist durchaus fraglich, ob man dies hier mehr in Frage stellt, als man es z.B.
beim finalen Rettungsschuf3 durch Polizeibeamte in Frage stellen wiirde. Letztlich
geht es daher wohl eher um das Recht auf Leben und Gesundheit.>*

Manche halten es nun fiir unstimmig, dem ungeborenen Kind iiberhaupt etwas zu-
zusprechen. Hinter jener Gegenansicht steht freilich ebenso wie beim BVerfG die
Vorstellung, dal derjenige, bei dem man Leben und Gesundheit schiitze (sei’s als
Grundrecht oder als objektives Recht, wie das BVerfG u.U. im Sinn hat®® und darum
einen sehr starken, aber moglicherweise nicht subjektiv-rechtlichen im Sinne von
»einklagbaren« grundrechtlichen Schutz fordert), eine nahezu uneinschriankbare Posi-
tion gendsse. Doch kein Wortlaut irgendeiner Verfassung kennt uneinschrinkbare
Rechte; vielmehr werden alle Rechte stets als einschrinkbar ausgewiesen. Und es
kann auch niemals absolute Rechte geben, da Rechte stets untereinander kollidieren
und sich dann gegenseitig beschrinken miissen. Dies wird auch in der LuftSiG-Ent-
scheidung des BVerfG iibersehen. Denn Art. 1 Abs. 1 S. 2 GG zeigt (entgegen einer
bisher gingigen Meinung) durch die gleichberechtigte Verwendung der Begriffe »ach-
ten« und »schiitzen« gerade an, daf} die Wiirde und demnach auch ihre Auspriagungen,
die Freiheitsrechte, gleichermalien gegen direkte staatliche Intervention wie (vom
Staat) gegen Gefihrdungen durch die Mitmenschen zu verteidigen sind.>® Durch diese
doppelte Schutzrichtung kollidieren dann z.B. die Freiheit von Lebens- und Gesund-
heitsbeeintriachtigungen sowie die Berufs- und Forschungsfreiheit in vielen Fillen.
Zudem miifite ein absoluter Lebensschutz z.B. auch die Landesverteidigung gegen ei-
nen fundamentalistischen Angreifer schlicht unterlassen, weil sonst Soldaten in Ge-
fahr kimen. Der »Alles-oder-nichts«-Streit, der den Embryo entweder absolut schiit-
zen oder weitestgehend ungeschiitzt lassen will, ist daher so nicht iiberzeugend — auch

53 Wobei auch diese Konstellation besser tiber das allgemeine Freiheits- bzw. Personlichkeits-
recht als Grundrecht gelost werden sollte.

54 Wenn man gleichwohl den Schutzbereich der Wiirde fiir beeintrichtigt hielte, stellte sich
die Frage nach der Einschrinkbarkeit der »unantastbaren« Wiirde. Denn selbst wenn eine
Wiirdebeeintrachtigung vorliegt, dann bliebe zumindest eine Abwégbarkeit gegen Wiirde-
verletzungen bei den zu heilenden Kranken denkbar.

55 Das Urteil zum Luftsicherheitsgesetz vom 15.02.06 scheint dies zu bestdtigen, indem Art. 1
nur i.V.m. Art. 2 Abs. 2 GG zitiert wird.

56 Auch dazu wieder im einzelnen die Fundstellen in Fn. 1 mit weiteren und ausfiihrlicheren
Argumenten fiir die Multipolaritit der Freiheit; direkt zur Abwehr-Schutz-Scheidung noch-
mals Ekardt/ Susnjar (2007), Zeitschrift fiir Gesetzgebung, Heft 1.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

364 Felix Ekardt/Daniel Kornack

wenn er in Deutschland z.T. iiblich ist.”” Der Embryo hat vielmehr eine potentielle

Vernunftnatur, kann in Zukunft ein Diskurspartner sein und genief3t damit heute eine
Vorwirkung des Rechts auf Leben und Gesundheit, welches wie alle Rechte aber auch
Abwigungen unterliegt. Diese konnen auch existenzieller Natur sein.

Was ist nun in die notwendige Abwigung einzustellen? Man denke nicht nur an die
Berufs- und Forschungsfreiheit, sondern je nach Fallkonstellation auch an das Person-
lichkeitsrecht der Mutter oder das Recht auf Leben schwerkranker Menschen, denen
durch Embryonenforschung geholfen werden konnte. All dies kollidiert offenkundig
mit den Embryonenrechten. Wie aber wiigt man ab?*® Da die »Quantitiit der Betroffe-
nen« in Ermangelung besserer Griinde durchaus einmal ein Argument im Rahmen von
Abwigungen sein konnte, kann es dabei durchaus sein, dal eine Argumentation fiir
den generationeniibergreifenden Menschenrechtsschutz die Erhaltung der menschli-
chen Lebensgrundlagen als Ganze gebietet, aber nicht die Rettung jedes einzelnen
Embryos erzwingt. Jene Abwigungsnotwendigkeit scheitert allerdings auch nicht da-
ran, daf} die grundrechtliche Abwehrposition aus der Berufs- oder Forschungsfreiheit
per se starker wire als Schutzpositionen der Embryonen oder der Kranken, sich also in
der VerhiltnisméBigkeitspriifung stets durchsetze. Denn es gibt entgegen einer ver-
breiteten Annahme keine Regel » Abwehrrecht vor Schutzrecht«, wie wir soeben unter
Verweis auf Art. 1 Abs. 1 S. 2 GG zu zeigen versuchten. Angesichts der Notwendig-
keit eines differenzierten Interessenausgleichs wird man auch nicht einfach (wie es das
BVerfG im LuftSiG-Urteil freilich erneut bekréftigt hat) einen absoluten Lebens-
schutz fiir »unschuldiges Leben« annehmen konnen.

Inhalt der Abwégung miissen dabei auch langfristige Folgen der Genforschung fiir
den Bestand liberaler Gesellschaften, ebenso wie die moglichst weitgehende Selbstbe-

57 Die gesamte hiermit entwickelte Konzeption kann nicht etwa, wie es vielleicht Nettesheim
(2005), Archiv des offentlichen Rechts, S. 71 (95 ff.) tun wiirde, als »metaphysisch« und
»nicht weltanschaulich neutral« zuriickgewiesen werden. Es sind ja lediglich die logischen
Implikationen offengelegt worden, die das Grundgesetz zwingend mit sich fiihrt. Zudem:
»Weltanschauliche Neutralitit« meint in liberalen Verfassungen nicht Wertungsfreiheit.
Dies ergibe schon deshalb gar keinen Sinn, weil das Recht als Sammlung von Sollens-
bzw. Wertungssitzen notwendigerweise »wertend« ist. »Weltanschauungen, die den Staat
und das Recht nichts angehen, sind deshalb seit Locke und Kant vielmehr Konzeptionen
des guten Lebens; und solche Konzeptionen sind in der Tat Privatsache und kein moglicher
Gegenstand von Recht; dagegen sind die Grundlagen der Gerechtigkeit, um die es hier geht,
zwingend mit dem Recht verbunden und gerade keine (personlich wéhlbare) »Weltan-
schauung«. Auch wenn man stattdessen glaubt, allgemeine Gerechtigkeitssitze lieBen sich
nicht angeben, sondern miifiten stets von der Mehrheit bestimmt werden, wire dies im iibri-
gen wiederum eine allgemeine Gerechtigkeitstheorie. Vgl. dazu und zur fiir liberal-demo-
kratische Rechtsordnungen zentralen Scheidung von Gerechtigkeit und gutem Leben
wieder die Nachweise in Fn. 1 sowie Ekardt (2005a), S. 248 ff.; Ekardt (2005b), Zeitschrift
fiir Rechtspolitik, S. 225 ff. (wobei die Autoren dieses Aufsatzes im einzelnen dariiber dif-
ferieren, inwiefern genau »weltanschauliche Neutralitit« geboten ist).

58 Im Detail miiite man fragen: Wie genau ist gerecht abzuwigen? Welche Verfahrensregeln
sind dabei einzuhalten? Und welche Institutionen brauchen wir, damit all dies gerecht
ablduft — wofiir ist ein Parlament zustdndig, wofiir vielleicht eher ein Verfassungsgericht?
Zuletzt: Welche Regeln gelten fiir die Erhebung entscheidungsrelevanter Tatsachen?

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 365

stimmung (also Nicht-Objekthaftigkeit) des Menschen, sein. Hier entsteht ein schwer-
wiegendes Problem, welches die Abwégungsposition der Embryonen massiv stirkt
und womdéglich doch »ein« bestimmtes Abwigungsergebnis nahelegt: Wie wire es,
wenn es aufgrund fortgesetzter Embryonenforschung eines Tages geldnge, einen Men-
schen exakt zu planen? Die Frage wire dann natiirlich auch: Gibt es ein Recht darauf,
gentechnisch »unmanipuliert« — oder gentechnisch »perfekt« — zur Welt zu kommen?
Wichtiger wire allerdings noch die Frage, ob nicht die liberale Ordnung als solche
dann in Frage gestellt wiirde. Denn auch wenn die Genmanipulation die liberal-univer-
sale Gerechtigkeitsidee normativ nicht aufhebt (denn die Ableitung der Wiirde aus
dem Vernunftgebrauch bestiinde unbesehen der gentechnischen Entwicklung: auch bei
»planbarer Intelligenz« konnte man in Diskursen nicht sicher sein, wer im Einzelfall
das bessere Argument zur Entscheidung einer Konfliktfrage prisentiert, so daf} alle
Menschen weiterhin als autonome Wesen zu achten wiren), so konnte doch eine weit-
reichende Manipulation diese Ordnung rein faktisch erodieren lassen: Wiifiten die
Biirger, dal einzelne von ihnen ein besonders trichtiges Intelligenzgen besifen, an-
dere dagegen ein »Dummheitsgen«, wiirde das rein faktisch ihre Achtung voreinander
untergraben. Dies muf} in jedem Fall verhindert werden. Denn eine liberale Ordnung
mochte auch, daB sie selbst real wird; und genau dies wire dann gefidhrdet. Bedacht
werden muf} insoweit auch, da} sich technische Entwicklungen hdufig nur schwer
»halb« verbieten lassen, da moderner Technik eine erhebliche Eigendynamik inne-
wohnt.

Diese verfassungsrechtliche Position 3 bietet den Vorteil, dal sie begriinden kann,
warum Wiirde und Leben iiberhaupt schiitzenswert sind und daB sie darauf aufbauend
diesen Normen einen klareren Inhalt zu geben vermag. Ferner kann die Position be-
griinden, warum uns »kiinftige« Rechtstriager nicht egal sein diirfen. Damit werden
auch Wertungswiderspriiche zwischen »kiinftigen« Menschen in ihren verschiedenen
Entwicklungsstadien vermieden. Dennoch sollen an dieser Stelle auch einige Schwie-
rigkeiten dieses Ansatzes aufgezeigt werden. Mag man bestimmte generelle Einwénde
gegen Diskurstheorien bei genauer Priifung durchaus zuriickweisen konnen®, so er-
gibt sich gleichwohl ein spezielles, wichtiges Problem. Nimmt man als Begriindungs-
ansatz fiir Wiirde und (Grund-)Rechte im allgemeinen nicht das Menschsein an sich,
sondern die (potentielle) Teilnahme am Diskurs an, stellt sich die Frage, ob hierdurch
nicht eine Verengung der Berechtigten stattfindet. Was folgt daraus, wenn Ekardt fest-
stellt »Griinde richten sich ... an jeden, der potentiell in der Lage wére, meine Thesen
zu bestreiten«? Was bedeutet dies fiir Menschen, die niemals die Fihigkeit haben, an
irgendeiner Form des Diskurses teilzunehmen? Insofern gehen die liberalen Grund-

59 Zur Widerlegung vieler Einwinde Ekardt (2005), Kap. II C.; exemplarisch fiir die Ein-
winde noch Hinkmann (2002), Ethik der Menschenrechte, S. 87 ff. Insbesondere ist unsere
Konzeption zwar nicht »christlich-altkantianisch«, aber auch nicht utilitaristisch: Sie ist
vielmehr konsequentialistisch insofern, als sie die Folgen bestimmter Entscheidungen
beleuchtet. Utilitarismus wére demgegeniiber eine Lehre, die — anders als wir vorliegend —
normative Fragen fiir nicht mit Griinden entscheidbar hilt und deshalb eine Verrechnung
der rein faktischen Biirgerpriferenzen vornimmt. Und weder diese Verrechnung noch das
Ausgehen von rein faktischen Priiferenzen ist unsere Position.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

366 Felix Ekardt/Daniel Kornack

prinzipien als Ausfluf3 der »logischen Implikationen der Kategorie Grund« formal be-
trachtet vielleicht doch nicht »von einer Kategorie aus, die allen Menschen als Men-
schen gemeinsam ist«.®° Miifite man dann gar annehmen, vor einer Implantation eines
in vitro fertilisierten Embryo sei zunéchst verpflichtend diagnostisch sicherzustellen,
daf} dieser auch potentieller Diskursteilnehmer ist?

Dieser prinzipielle Einwand ist auch gegeniiber klassischen Diskurstheorien formu-
liert worden. Fiir das vorliegende Thema ist er von besonderem Interesse. Zwar 143t
sich das Problem reduzieren, indem man auf dreierlei hinweist: Erstens kann auch bei
vermeintlich »dummen« Menschen nie ausgeschlossen werden, daf sie im konkreten
Fall wesentliche Griinde zu présentieren in der Lage sind (so daf} die Rechtsstellung
des Menschen gerade nicht von seinem erwartbaren Diskursbeitrag abhidngig gemacht
werden kann). Zweitens ist eine allgemeine »Theorie der Dummbeit« als solche kaum
formulierbar. Drittens kann selbst bei Geisteskrankheiten nie ganz ausgeschlossen
werden, dal} sie durch den medizinischen Fortschritt eines Tages heilbar sein werden.
Es mag aber gleichwohl eine (allerdings sehr kleine) Gruppe von Menschen zuriick-
bleiben, die z.B. mit derart schweren Hirnschidden auf die Welt gekommen sind bzw.
zu kommen drohen, dal man nahe daran ist, auch fiir die Zukunft ihre Diskursfihig-
keit »sicher« auszuschlief3en.

Auch dieses Problem 14t sich aber moglicherweise dadurch argumentativ 16sen,
daf} eine Beachtlichkeit nicht am Diskurs Beteiligbarer dadurch erreicht wird, daf} de-
ren Beachtlichkeit als Bedingung der Freiheitlichkeit einer Gesellschaft insgesamt ge-
sehen wiirde.%' Auf diese Weise wiirde man einen indirekten Freiheitsschutz der er-
wihnten Schwerstbehinderten iiber die Freiheitsrechte der Mitmenschen herleiten. Der
Gedanke dabei ist: Eine Gesellschaft, die in bestimmter Weise mit Vertretern der Gat-
tung homo sapiens umgeht, droht in einer Weise zu verrohen, die letzten Endes auf
den Umgang der diskursfihigen Menschen untereinander iiberzugreifen droht. Man
konnte jetzt allerdings zum einen die damit gestellte empirische Prognose in Frage
stellen. Zum anderen konnte jemand finden, dies stelle den Eigenwert der Schwerstbe-
hinderten in Frage. Doch dies ist falsch: Erstens setzt dieser Einwand wieder den alten
Wiirdebegriff der h.M. voraus. Zweitens steht zu vermuten, da der Fall, da} wir fiir
die Zukunft eine Diskursfihigkeit definitiv ausschlieBen konnen, aus erkenntnistheo-
retischen Griinden niemals auftreten kann, da man prinzipiell nie bestimmte medizini-
sche Verbesserungen ausschlieBen kann. Drittens begriindet die vorliegende Position
doch gerade einen Wert aller Menschen (was u.E. der h.M. bisher nicht gelungen ist),
nur eben auf eher indirektem Wege. Letztlich sehen wir hier aber weiteren Kldrungs-
bedarf.

60 Alle Zitate bei Ekardt (2004), S. 65 (Hervorhebungen im Original); zur hier formulierten
Kritik schon Hosle (1997), Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philoso-
phie, 3. Aufl., S. 265 ff.; zur Antwort darauf z. T. schon Ekardt (2005), Kap. II C.

61 Argumentiert man hier anders, besteht die Gefahr, dal man genau den eigentlichen Vorteil
der Diskursethik einbii3t — indem man ndmlich das Problem durch Riickgriff auf Werte, die
nicht ihrerseits diskursimmanent sind, zu 16sen versucht. Dies passiert etwa bei Habermas
(2001), Die Zukunft der menschlichen Natur, passim.

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 367

Das Beispiel der Embryonenforschung zeigt sehr deutlich, dafl es kaum moglich ist,
unbeschrinkbare Rechte zu gewihrleisten, ohne sich dabei an irgendeiner Stelle in
Wertungswiderspriiche zu verwickeln. Insofern kommt man im Bereich prinatalen
Lebens zu einem in sich stimmigeren Konzeptes, wenn man von einer Vorwirkung
von Grundrechten ausgeht. Es bleibt daher zu hoffen, daB sich der parlamentarische
Gesetzgeber und die Verfassungsgerichtsbarkeit der Sache noch einmal zuwenden, die
entstandenen Widerspriichlichkeiten aufldsen und sich auch der Frage des Inhaltes und
der Begriindung der Menschenwiirde noch einmal vertiefend widmen. Aber die Dis-
kussion um die Embryonenforschung wird auch iiber die nationale Ebene hinaus wei-
terzufiihren sein.®? Wiinschenswert wiire hier auch eine verstirkte Zusammenarbeit im
Sinne eines globalen Stammzellprojektes, um zu einheitlichen Standards zu gelangen,
was auch die Frage der Patentierbarkeit im Bereich der Biomedizin einschlieen
miilte. Um allerdings eine internationale Zusammenarbeit zu ermoglichen, bedarf es
einer universalistischen Konzeption der Gerechtigkeit. Denn nur sie kann in ihren
Grundprinzipien unabhingig von temporidren oder lokalen gesellschaftlichen An-
schauungen sein und damit weltweite Anerkennungsfihigkeit beanspruchen. Da der
Embryonenschutz weitgehend leerliefe, wenn die Forschung usw. schlicht in andere
Linder ausweichen kann, sind die Grundprinzipien des Embryonenkonflikts bei alle-
dem letztlich ein Fall fiir eine globale Politikebene.

62 Zu den national unterschiedlichen Bestimmungen vgl. nur die Ldnderberichte bei Taupitz
(2002), Das Menschenrechtsiibereinkommen zur Biomedizin des Europarates — taugliches
Vorbild fiir eine weltweite Regelung?

hitps://dol. - [ am 17.01.2026, 08:41:31. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

