
Felix Ekardt/Daniel Kornack

 

1

 

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen?

 

A. LuftSiG, Folter, Embryonenschutz zwischen Verfassungsrecht und Philosophie:

 

Embryonen stellen sozusagen das Stadium zwischen geborenen Menschen und künfti-
gen Generationen dar. Der Umgang mit ihnen, der anders als in den Flugzeugabschuß-
und den Folterkonstellationen – in denen ebenfalls seit längerem über gesellschaftli-
che Grundwerte in Gestalt von Menschenwürde und Lebensschutz verhandelt wird –
auch nicht nur extreme Ausnahmefälle betrifft, führt jedoch in fundamentale Kon-
flikte. Es geht um Abtreibung zur Garantie der freien Persönlichkeitsentfaltung für die
Mütter, noch mehr geht es heute aber um Präimplantationsdiagnostik (PID) und Früh-
euthanasie zur Verhinderung erbkranker Kinder sowie um eine (verbrauchende) Em-
bryonenforschung mit dem Ziel der Gewinnung medizinischer Erkenntnisse (oder gar
der Züchtung von Ersatzzellen oder Organen). Die gentechnische Entwicklung ist hier
seit längerem dabei, eine technologische Revolution auszulösen. Dies birgt einerseits
u.U. erhebliche medizinische und wirtschaftliche Chancen, z.B. in der perspektivi-
schen Heilung Schwerkranker, aber auch in puncto Selbstbestimmungsrecht der (et-
waigen) Eltern. Und diese Chancen können nur wahrgenommen werden, wenn man
menschliche Stammzellen zu Forschungszwecken einsetzt – und die Embryonen so
letzten Endes »tötet«. Andererseits entsteht eine prinzipielle Infragestellung unseres
Selbstverständnisses als autonome Wesen, wenn demnächst vielleicht die Eltern darü-
ber entscheiden können, mit welchem Gen-Set jemand zur Welt kommt. Während da-
rum den einen die genannten Praktiken durch die Menschenwürde untersagt zu sein
scheinen, wenn doch scheinbar Embryonen nicht mehr »als Personen respektiert« wer-
den, treten andere für eine weitgehende Erlaubnis der Praktiken ein – sei es um der
Selbstbestimmung der Mütter willen, sei es wegen des medizinischen Fortschritts, der
mittelfristig verbesserte Heilungschancen für Schwerkranke verheißt. Damit nimmt
die Embryonendebatte wie auch die jüngsten Kontroversen zum LuftSiG und zur Fol-
ter, zentral auf Würde und Lebensschutz Bezug.

Insbesondere dort, wo die Menschenwürde betroffen ist, führt eine »rein verfas-
sungs

 

rechtliche

 

« Betrachtung anhand juristischer Auslegungsmethoden oftmals zu nur
unzureichenden Ergebnissen. Denn der Begriff entstammt genuin der Philosophie und
ist auch vom reinen Wortsinn her wenig klar. Gleichzeitig ist er der Basisbegriff libe-
raler Verfassungen; er muß daher geklärt werden, kann aber womöglich nur geklärt

 

1 Der erstgenannte Verfasser lehrt an der Universität Bremen europäisches und deutsches
Umwelt- und Verfassungsrecht sowie Gerechtigkeits- und Steuerungstheorie. Der zweitge-
nannte Autor bearbeitet ein Forschungsprojekt zur roten und grünen Gentechnik an jener
Professur. Vgl. als Hintergrund dieses Beitrags auch die Habilschrift von Ekardt (2004),
Zukunft in Freiheit: Eine Theorie der Gerechtigkeit, der Grundrechte und der politischen
Steuerung – zugleich eine Grundlegung der Nachhaltigkeit, §§ 3, 5 B. sowie dazu die präzi-
sierte und ergänzte C.H.Beck-Taschenbuchfassung Ekardt (2005), Das Prinzip Nachhaltig-
keit: Generationengerechtigkeit und globale Gerechtigkeit, Kap. II, III, IV, V A.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Felix Ekardt/Daniel Kornack350

 

werden, wenn man nach seiner Begründung fragt. Und diese normative Begründung
kann, da Würde verfassungsrechtlich selbst der »grundlegendste« Begriff ist, nicht
mehr selbst in der Verfassung gesucht werden. Dies wirft zugleich ein Schlaglicht dar-
auf, daß die Rechtsfindung durch Gesetze und im Einzelfall eine Art Sonderfall der
allgemeinen normativen (moralischen) Debatte ist und nicht etwa deren empirisches
Gegenstück

 

2

 

 darstellt. Die Findung und Interpretation von Recht hat auch schon des-
wegen nicht den Charakter einer »Tatsachenerhebung«, weil das Ergebnis der Inter-
pretation einen Aufforderungscharakter hat und damit eine Wertung beinhaltet, anders
als Tatsachen, und zudem durch die stets zu prüfende Möglichkeit verfassungskonfor-
mer Auslegungen sowie durch die teleologische Auslegung noch die einfachste Norm-
interpretation nicht nach Art eines empirischen Faktums einfach »beobachtet« werden
kann. »Wertend« meint bei alledem stets »auf das (Handeln-)Sollen bezogen«, figu-
riert also nicht als Synonym für »subjektiv« oder gar »beliebig«.

Im vorliegenden Beitrag soll es nicht um die vielfältig dargestellten naturwissen-
schaftlichen Grundlagen der Embryonendebatte, um die Einzelheiten der bisher beste-
henden einfachgesetzlichen Verbotsnormen oder auch um eine Verbotsnorm wie Art.
3 EuGRC – mit Verboten für reproduktives Klonen, Erzeugung von Embryonen zu
Forschungszwecken, eugenische Praktiken usw. – bis hin zur Einzelbeurteilung der
verschiedenen technischen Verfahren gehen

 

3

 

, sondern um die Frage, inwieweit aus be-
stimmten fundamentalen Wertungen liberaler Verfassungen Aussagen über den Status
des Embryos in vitro gewonnen werden können. Das BVerfG glaubt dies offenbar zu
können; der EGMR z.B. glaubt es dagegen wohl nicht. 

 

Unsere These ist demgegen-
über, daß es einer verfassungsinterpretativen Neupositionierung jenseits der beiden
bisherigen Hauptströmungen bedarf, mit denen im folgenden eine Auseinandersetzung
stattfinden soll.

 

 In der Sache ist dies – angesichts unseres Versuchs, die Menschen-
würde anders als bisher zu interpretieren – zugleich eine Kritik an anderen BVerfG-
Entscheidungen wie etwa das im Februar 2006 verkündete Urteil über das Luftsicher-
heitsgesetz.

 

4

 

2 Dies wird durch die beliebte, aber wenig reflektierte Forderung nach einer strengen »Tren-
nung von Recht und Moral« verdeckt. Richtigerweise kann – vor dem Hintergrund der eben
gemachten Ausführungen – jene Trennung nur etwas anderes meinen: nämlich eine Tren-
nung von Gerechtigkeit und gutem Leben (also die Scheidung der potentiell universalen
Moralnormen einschließlich ihrer Konkretisierung durch demokratische Mehrheiten einer-
seits und der Sitten und Gebräuche, die man privat oder in einer Gruppe pflegen mag, für
die sich aber keine universalistischen Gründe anführen lassen und die zudem nur schwer in
Rechtssätze überführbar sind. – All dies ändert übrigens nichts daran, daß der moralische
Diskurs im Recht jenseits der Klärung der juristischen Grundprinzipien in der Diskussion
über verfassungskonforme Auslegungen bzw. Verfassungskonformitätsfragen aufgehen
muß, um Rechtssicherheit zu erwerben.

3 Vgl. zu alledem Kornack (2006), Embryonenforschung und »Früheuthanasie«, in: Ekardt
(Hg.), Generationengerechtigkeit und Zukunftsfähigkeit, S. 260 ff. m.w.N.

4 Vgl. dazu Ekardt (2006), Frankfurter Rundschau vom 18.02., S. 9; zur Folter Ekardt
(2006a), Neue Justiz, S. 64 ff. (wobei in beiden Fällen wie auch in diesem Aufsatz ein weit-
gehendes, aber nicht absolutes Verbot begründet wird – mit den selben Argumenten wie
vorliegend).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 351

 

B. Verfassungsrechtliche Position 1 – absoluter Schutz des Embryo in vitro (zugleich 
eine Kritik am BVerfG):

 

Im wesentlichen gibt es in der juristischen Diskussion zwei Grundpositionen: die herr-
schende Meinung sieht den Embryo ab der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle
als Menschen an, der somit den Schutz der Menschenwürde – entweder objektiv- oder
subjektiv-rechtlich –genieße. Daraus wird sodann aufgrund der ebenfalls nach h.M.
bestehenden Unabwägbarkeit der Menschenwürde eine Abwägung mit anderen Inter-
essen für unzulässig erklärt. (Der Einfachheit der Darstellung wegen sollen an dieser
Stelle zwei vergleichbare Ansichten zusammengefaßt werden: eine, nach der der Em-
bryo in vitro Träger des Prinzips Menschenwürde gemäß Art. 1 Abs. 1 GG – welches
das begründende Prinzip der Grundrechte ist, ob man das Prinzip nun selbst ebenfalls
als Grundrecht liest oder auch nicht – ist und eine zweite, die ihn als Träger des Le-
bensrechts gemäß Art. 2 Abs. 2 S. 1 GG betrachtet, wobei aber eine gesetzliche Be-
schränkung gemäß Art. 2 Abs. 2 S. 3 im Bereich der Embryonenforschung nicht mög-
lich sei, da sie eine Verletzung der Menschenwürde darstelle, welche aber einer
Abwägung gerade unzugänglich sei.

 

5

 

 Entscheidend ist bei beiden Positionen, daß der
Embryos selbst Grundrechtsträger ist und eine Abwägung mit kollidierenden Belan-
gen ausgeschlossen wird.

 

6

 

) Die Gegenposition kommt aufgrund unterschiedlicher
möglicher Ansätze zu einer Abwägung zwischen den Belangen des in vitro fertilisier-
ten (ivf) Embryo und den widerstreitenden Belangen, insbesondere den Grundrechten
der Forschungsfreiheit sowie derjenigen, die gesundheitlich von den Ergebnissen der
u.U. für die Medizin entscheidenden Embryonenforschung profitieren könnten – so
z.B. Träger von Erbkrankheiten. Dabei wird dem Embryo der Status des Grundrechts-
trägers teils auch gänzlich bestritten.

Schon bei der Bestimmung des Schutzbereiches der Menschenwürde ergeben sich er-
hebliche Schwierigkeiten. So erklärt Art. 1 Abs. 1 S. 1 GG schlicht: »Die Würde des
Menschen ist unantastbar.« Was Würde genau heißt, erfährt man dort jedoch nicht. Es
hat in der Vergangenheit zwar zahlreiche Versuche gegeben, den Umfang der Men-
schenwürde positiv oder negativ zu bestimmen. Ein eindeutig anwendbares Ergebnis ist
die bisherige juristische Diskussion dabei jedoch schuldig geblieben. Im Bereich der
positiven Definition der Menschenwürde sind im wesentlichen zwei Ansatzpunkte aus-
zumachen

 

7

 

: nach der 

 

Mitgiftlehre

 

 ist Würde ein von Gott gegebener bzw. in der
menschlichen Vernunft und sittlichen Autonomie wurzelnder (Eigen-)Wert des Men-
schen.

 

8

 

 Diese Theorie hat nun aber Schwierigkeiten, ihren Ansatz zu begründen, ohne

 

5 Vgl. dazu auch die Hinweise bei BVerfGE 75, 369 (380); 93, 266 (293).
6 Für die Gleichsetzung des Würdeschutzes und des Lebensrechts Höfling (2003), in: Sachs

(Hg.), Grundgesetz-Kommentar, 3. Aufl., Art. 1 Rn. 49 m.w.N.; dagegen Schulze-Fielitz
(2004), in: Dreier (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, 2. Aufl., Art. 2 II Rn. 27.

7 Vgl. zur Übersicht auch über weitere Konzepte Augustin (2004), Argumentationsmuster:
Menschenwürde im Zusammenspiel von Recht und Philosophie, in: Stoecker (Hg.), Men-
schenwürde. Annäherung an einen Begriff, S. 111 ff.

8 Vgl. Dreier (2004), in: Dreier (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, 2. Aufl., Art. 1 I Rn. 55
m.w.N.; zur geschichtlichen Entwicklung Giwer (2001), Rechtsfragen der Präimplantati-
onsdiagnostik, S. 136 f. m.w.N.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Felix Ekardt/Daniel Kornack352

 

dabei auf vordefinierte Werte zurückzugreifen. Entweder werden hier die Existenz Got-
tes oder bestimmte Werte (in platonischer Tradition) per se vorausgesetzt – oder der
menschlichen Vernunft wird ein bestimmter »Inhalt« zugeschrieben, ohne daß deutlich
wird, wie dieser hergeleitet werden kann.

 

9

 

 Dieser Schwierigkeit entgeht die häufig mit

 

Habermas

 

 und 

 

Luhmann

 

 in Verbindung gebrachte 

 

Leistungslehre

 

, indem sie Würde
nicht als von Anfang an existent annimmt, sondern einen individuellen Prozeß der Iden-
titätsbildung zur Erlangung von Würde verlangt. Hierbei werden allerdings möglicher-
weise Menschen, die der Identitätsbildung noch nicht – was gerade für die Embryonen-
thematik relevant wäre – oder nicht mehr fähig sind, vom Schutzbereich ausgenommen;
daher wird sie vom BVerfG als deutschem Verfassungsgericht bisher stets zurückge-
wiesen.

 

10

 

 Die herrschende Meinung im juristischen Diskurs hierzulande versucht den so
explizierten Schwierigkeiten zu entgehen, indem sie die Menschenwürde ergänzend
nicht über ihren Umfang, sondern mehr über die mögliche Verletzungshandlung defi-
niert. Hierzu greift sie auf die von Dürig entwickelte und auf eine 

 

Kant

 

-Formulierung
anspielende Objekt-Formel zurück, die auch das BVerfG teilweise aufgegriffen hat. Da-
nach liegt eine Verletzung der Menschenwürde jedenfalls dann vor, wenn man einen
Menschen als 

 

bloßes Mittel

 

 gebraucht

 

11

 

 – wobei hierzu die Subjektqualität des Betroffe-
nen grundsätzlich in Frage gestellt, also der jedem Menschen um seiner selbst willen
zukommende Wert mißachtet sein muß.

 

12

 

 Mit dem Vorwurf der Beliebigkeit wird diese
Formel jedoch schon innerhalb des gängigen juristischen Diskurses vielfach kritisiert
bzw. als unbegründbar abgelehnt

 

13

 

, teilweise sogar die Menschenwürde an sich als »in-
haltslose Tautologie«

 

14

 

 für normativ irrelevant erklärt. Kaum bestreitbar dürfte hier je-
denfalls sein, daß das bloße Verbot einer 

 

irgendwie

 

 gearteten Instrumentalisierung an-
derer Menschen nicht der normative Gehalt des Würdeprinzips sein könnte. Andernfalls
wären große Teile menschlichen Handelns, welches nahezu immer auch instrumentell
rational (also auf die Verwirklichung eigennütziger Ziele, wobei die anderen als Mittel
zur Zielverwirklichung erscheinen) geprägt ist, offenbar verfassungswidrig.

 

9 Zur diesbezüglichen Kritik auch Ekardt (2005), Kap. II A. und IV A.
10 BVerfGE 87, 209 (228); Starck (2005), in: v. Mangoldt/ Klein/ Starck (Hg.), Kommentar

zum Grundgesetz , 5. Aufl., Art. 1 Abs. 1 Rn. 18.
11 Dürig, AöR 81 (1956), 117 (127); die ursprüngliche, komplexere Formulierung findet sich

bei Kant (1963), Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Gesammelte Werke, hrsg. von
Weischedel, Bd. VIII, S. 600 – hier zitiert nach Hoerster (2002), Ethik des Embryonen-
schutzes, S. 13.

12 Vgl. BVerfG, NJW 2004, 999 (1001 f.).
13 Siehe etwa Dreier (2004), Art. 1 I Rn. 53 m.w.N.; Pieroth/ Schlink (2004), Grundrechte

Staatsrecht II, 20. Aufl., Rn. 360.
14 Hoerster (2002), S. 20; dagegen Kardinal Lehmann (2003), Ethik am Lebensbeginn, S. 16.

Dies versucht wiederum Herdegen (2005), Gedächtnisschrift Heinze, S. 361 ff. durch eine
»wertende Gesamtbetrachtung« unter Berücksichtigung des geschichtlichen Erbes, dem
Vergleich mit anderen rechtsstaatlichen Ordnungen und »einem Mindestmaß an Evidenz
der Würdeverletzung« zu vermeiden. Doch kann man wiederum von einer »evidenten Ver-
letzung« einer Norm erst sprechen, wenn zunächst einmal klar ist, was die Norm überhaupt
bedeutet. Außerdem ist der Vorschlag auch deshalb problematisch, weil näher geklärt wer-
den müßte, inwieweit vormalige (womöglich wenig demokratische) oder ausländische
Rechtsordnungen einen Auslegungsgesichtspunkt für die Verfassung abgeben können.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 353

 

Nach dieser Grundlegung stellt sich die Frage nach dem Status des Embryos in vi-
tro. Entstehungsgeschichtlich gab es während der Beratungen des Parlamentarischen
Rates einen Antrag der Fraktion der seinerzeitigen Deutschen Partei auf ausdrückliche
Miteinbeziehung des »keimenden Lebens« in Art. 2 Abs. 2 GG. Dieser wurde jedoch
mehrheitlich abgelehnt. Umstritten ist jedoch der Grund für diese Ablehnung. Aus
dem Schlußbericht des Berichterstatters, der allerdings einem Widerspruch im Plenum
nicht zugänglich war und darum nichts aussagen muß, geht hervor, der Ausschuß sei
davon ausgegangen, auch das »keimende Leben« sei bereits vom Recht auf Leben er-
faßt, eine Klarstellung daher unnötig, wohingegen vor der Abstimmung über den An-
trag ein Abgeordneter wohl für die Mehrheit sich gegen eine Ausweitung des Rechts
auf Leben ausgesprochen hatte. Insofern ist 

 

entstehungsgeschichtlich

 

 der Gehalt des
Art. 2 Abs. 2 GG (und auch des Art. 1 GG) jedenfalls unklar.

 

15

 

Das BVerfG kommt dennoch unter Heranziehung grammatischer und systemati-
scher Verfassungsauslegungsmethoden zu einem klaren Ergebnis hinsichtlich des
Schutzes vorgeburtlichen Lebens. So stellt das Gericht zum Schwangerschaftsab-
bruch

 

16

 

 fest: »Leben im Sinne der geschichtlichen Existenz eines menschlichen Indivi-
duums besteht nach gesicherter biologisch-physiologischer Erkenntnis jedenfalls vom
14. Tage nach der Empfängnis (Nidation, Individuation) an«.

 

17

 

 Zumindest ab diesem
Zeitpunkt entwickele sich das Leben »nicht erst zum Menschen, sondern als
Mensch«.

 

18

 

 Es führt weiterhin aus, medizinische Erkenntnisse legten nahe, das Leben
beginne gar schon mit der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle, läßt eine rechtli-
che Bewertung aber explizit offen.

 

19

 

 In der gängigen Literatur wird eben dieser Zeit-
punkt der Befruchtung im 

 

biologischen

 

 Sinne meist als Beginn des menschlichen Le-
bens angenommen.

 

20

 

 Nicht ganz klar erscheint jedoch nicht nur die Begründung,
sondern auch die Folgerung aus diesem Befund: ebenso wie das BVerfG fordert eine
Vielzahl von Autoren, »wo menschliches Leben existiert, kommt ihm Menschenwürde
zu«, unabhängig von Faktoren wie Schmerzempfindlichkeit oder sozialer Interak-
tion.

 

21

 

 Neben dieser »naturwissenschaftlichen« Begründung des Schutzstatus des Em-
bryos wird das Kontinuitätsargument vorgebracht: Es finde ab der Befruchtung ein

 

15 Vgl. Schulze-Fielitz (2004), Art. 2 II Rn. 5.
16 BVerfGE 39, 1 (Fristenlösung I); 88, 203 (Fristenlösung II).
17 BVerfGE 39, 1 (37).
18 BVerfGE 88, 203 (252).
19 Siehe BVerfGE 88, 203 (251).
20 Vgl. Herdegen (2003), in: Maunz/ Dürig (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, Bd. 1, Art. 1

Abs. 1, Rn. 61; Jarass (2004), in: Jarass/ Pieroth, Grundgesetz-Kommentar, 7. Aufl., Art. 1
Rn. 6; Murswiek (2003), in: Sachs (Hg.), Grundgesetz-Kommentar, Art. 2 Rn. 143;
Schulze-Fielitz (2004), Art. 2 II Rn. 29; Starck (1999), Art. 2 Abs. 2, Rn. 176; Böckenförde
(2003), Juristenzeitung, S. 809 (812); Kloepfer (2002), Juristenzeitung, S. 417 (420); offen
Ipsen (2001), Juristenzeitung, S. 989 (994).

21 BVerfGE 39, 1 (41); 88, 203 (252); Höfling (2003), Art. 1 Rn. 49 ff.; Starck (1999), Art. 1
Abs. 1 Rn. 17 f.; Jox (2002), Euthanasie und Embryonenforschung, in: Nicht/ Wildfeuer
(Hg.), Person – Menschenwürde – Menschenrechte im Disput, S. 288; Eibach (2003),
Medizinrecht, S. 441 (445); Faßbender (2003), Medizinrecht, S. 279 (281); Wiebe (2004),
Zeitschrift für Lebensrecht, S. 9 (10).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Felix Ekardt/Daniel Kornack354

 

gleichmäßiger Prozeß der Entwicklung statt, dessen Aufspaltung in einzelne Phasen
willkürlich sei, weswegen ab der Befruchtung der Würde- bzw. Lebensschutz greifen
müsse.

 

22

 

 Jenes Kontinuitätsargument ist indes nicht haltbar, da es sich hier um einen
Fall des seit der Antike bekannten Haufen-Paradox handelt. Hiernach kann es auch bei
einem kontinuierlichen Prozeß Gründe geben, diesen in unterschiedliche Abschnitte
einzuteilen.

 

23

 

 Beispiel: Man kann zwar nicht sagen, bei wieviel Sandkörnern der
»Haufen« aufhört und das »Häufchen« beginnt. Trotzdem ist die Scheidung von Hau-
fen und Häufchen ersichtlich nicht sinnlos.

Ebenso ist auch das »naturwissenschaftliche« Argument zweifelhaft. Viele sehen in
diesem Argument einen Schluß von naturwissenschaftlichen Daten auf die Zuerken-
nung der Würde und des Lebensrechts – und damit einen naturalistischen Fehl-
schluß.

 

24

 

 Zumindest erscheint das Argument zirkulär; denn es ist doch allererst die
Frage, wer ein »jeder« und ein »Mensch« im Sinne des Grundrechtskatalogs ist, der
dann als Träger von Würde und Lebensrecht anzusehen wäre.

 

25

 

 Weiterhin führt eine
angenommene Subjektqualität des Embryos und der volle Schutz von Lebensrecht und
Menschenwürde ab dem Zeitpunkt der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle zu ei-
nem Wertungswiderspruch: so stehe der Embryo in vitro unter dem unantastbaren
Schutz der Menschenwürde, wohingegen der Embryo in utero abgetrieben bzw. in
vivo dessen natürliche Nidation durch Maßnahmen, wie z.B. die Postkonzeptionspille
(»Pille danach«) oder die Intrauterinalspirale, verhindert werden dürfe, was in beiden
Fällen eine Vernichtung seiner Existenz bedeute.

 

26

 

 Für den Fall der Abtreibung im
Rahmen der §§ 218, 218a StGB wird dem aber wiederum entgegengehalten, hier be-
stehe eine existenzbegründende, womöglich sogar ungewollte Nähebeziehung zwi-
schen der Frau und dem Embryo. Dies sei aber bei der gewollten IVF gerade nicht der
Fall, die vielmehr planmäßig herbeigeführt werde, so daß es hier an einem entspre-
chend starken widerstreitenden Schutzgut mangele.

 

27

 

 Zudem sei im Intimbereich
»Verhütung« weder ein staatliches Regulieren noch beweistechnisch eine Unterschei-

 

22 BVerfGE 39, 1 (37); Kardinal Lehmann (2003), S. 8 ff. m.w.N.; zu den biologischen Vor-
gängen vgl. auch Rager (2004), Zeitschrift für Lebensrecht, S. 66 (68 f.).

23 Vgl. Merkel (2002), Forschungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und ethische Grund-
lagen der Forschung an menschlichen embryonalen Stammzellen, S. 157 f. m.w.N.; Ekardt
(2005), Kap. III C.; gegen die Anwendbarkeit des Haufen-Paradox auf das Kontinuitätsar-
gument bei Embryonen Illies (2003), Das so genannte Potentialitätsargument am Beispiel
des therapeutischen Klonens, in: Goebel/ Kruip (Hg.), Gentechnologie und die Zukunft der
Menschenwürde, S. 34 f.

24 Vgl. Merkel (2001), Rechte für Embryonen?, Die Zeit Nr. 5; Dreier (2004), Art. 1 I Rn. 66
m.w.N.

25 Man kann hier auch nicht erwidern: Mensch im Sinne der Grundrechte sei eben jedes Lebe-
wesen, das individuell der Gattung Mensch angehöre – denn es ist doch gerade erst die
begründungsbedürftige These der h.M., daß dem so ist.

26 Vgl. zu diesen Argumenten Ipsen (2001), S. 989 (992); Ipsen (2004), Neue Juristische
Wochenschrift, S. 268; Schlink (2003), Die überforderte Menschenwürde, Der Spiegel Nr.
51, 51 f.; Nationaler Ethikrat (2001), Stellungnahme zum Import menschlicher embryona-
ler Stammzellen, http://www.nationalerethikrat.de/stellungnahmen/pdf/Stellungnahme_
Stammzellimport.pdf [Stand: 08. Februar 2006], S. 19.

27 Vgl. Mildenberger (2002), Medizinrecht, S. 293 (298).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 355

 

dung zwischen natürlichen und künstlich bewirkten Abgängen möglich.

 

28

 

 Allerdings
kann durch diese durchaus einleuchtenden praktischen Überlegungen nicht begründet
werden, warum es dem Staat nicht geboten wäre, Werbung oder Verkauf von Nidati-
onshemmern zu verbieten.

 

29

 

 Insofern besteht jedenfalls in diesem Bereich eine interne
Inkonsistenz (von der generellen Frage nach der Begründungskraft »naturwissen-
schaftlicher« und zirkulärer Bestimmungen der Grundrechtsträgerschaft ganz abgese-
hen).

Besonders Merkel verweist darauf, daß die beiden Abtreibungsentscheidungen des
BVerfG in diesem Kontext – unabhängig von der Frage nach der Begründungskraft ei-
nes bloßen Autoritätsarguments – keine Schlüsse auf einen eventuellen Schutz des
Embryos durch die Menschenwürde erlaubten. Dies begründet er zu Recht mit der be-
reits angedeuteten logischen Widersprüchlichkeit der Entscheidungen. So postuliere
das Gericht einerseits »Menschenwürde kommt schon dem ungeborenen menschli-
chen Leben zu«, »wo menschliches Leben existiert, kommt ihm Menschenwürde zu«
und erklärt konsequent den Schwangerschaftsabbruch für »Unrecht ... und demgemäß
rechtlich verboten«, bestätigt sodann jedoch die staatliche Verpflichtung zur Bereit-
stellung von ambulanten und stationären Einrichtungen für die Vornahme von
Schwangerschaftsabbrüchen.

 

30

 

 Merkel sieht dies als »selbstdestruktiven Grundwider-
spruch« einer »Rechtspflicht (des Staates, Anm. d. Verf.) zum Unrecht«, die schon aus
normenlogischen Gründen unmöglich sei.

 

31

 

 Der Widerspruch liege darin, daß verfas-
sungsrechtlich geschütztes »unschuldiges« Leben (und die Menschenwürde) abwä-
gungsfest geschützt sei, das BVerfG aber sodann doch gerade selbst eine Abwägung
zulasse. Hieraus folgert er, das Prinzip des 

 

lex posterior derogat legi priori

 

 anwen-
dend: Die Feststellungen der zweiten Abtreibungsentscheidung bezüglich der staatli-
chen Einrichtungen zum Schwangerschaftsabbruch, welche neben der Bestätigung der
ersten Entscheidung die »Teilnahmepflicht« des Staates am Schwangerschaftsabbruch
begründeten, verdrängten das Postulat der Rechtswidrigkeit des Schwangerschaftsab-
bruchs und der Grundrechtssubjektivität des Embryos im allgemeinen. Dies unter-
streicht er mit der Feststellung, eine nur postulierte Rechtsnorm, die trotz des Vorlie-
gens ihrer Tatbestandsvoraussetzungen niemals Anwendung fände, stelle in
Wirklichkeit keine Norm dar.

Merkel ist sicherlich zuzugestehen, daß die einschlägigen Entscheidungen des
BVerfG in sich widersprüchlich sind. Allerdings scheint es begründungstechnisch
fragwürdig, die Gültigkeit von Normen, insbesondere von Verfassungsrecht, davon
abhängig zu machen, welche Teilaspekte von BVerfG-Entscheidungen die einfachen
Gerichte anwenden und somit allein als geltend behandeln. Über die Begründung/Ge-
rechtigkeit der Entscheidung sagt dies doch letztlich nichts, will man nicht behaupten,
daß die Gerichte (was wohl kaum der Fall ist) inhaltlich beliebige Entscheidungen

 

28 In diesem Sinne etwa Schockenhoff (2003), Die Ethik des Heilens und die Menschen-
würde. Moralische Argumente für und wider die embryonale Stammzellforschung, in:
Robertson (Hg.), Der Perfekte Mensch, S. 104.

29 Vgl. Dreier (2002), Zeitschrift für Rechtspolitik, S. 377 (379); Merkel (2002), S. 61 f.
30 BVerfGE 88, 203 (328 ff.).
31 Hierzu und zum folgenden Merkel (2002), S. 72, 76 und 77 ff.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Felix Ekardt/Daniel Kornack356

 

treffen können. Art. 1, 2 GG sind nun einmal vorhanden und müssen interpretiert wer-
den – was nicht damit zurückgewiesen werden kann, daß das BVerfG diese Normen
falsch ausgelegt habe. Allerdings legt Merkel auch richtig dar, daß die Leitsätze einer
Entscheidung ohne ihre Begründung nicht bestehen können. Insofern sind die Ausfüh-
rungen des BVerfG aus diesen beiden Entscheidungen schwerlich argumentativ in die
Diskussion um den Status des Embryos miteinzubeziehen.

Teilweise als Reaktion auf die Behauptung eines Potentials des Embryos ab der
Kernverschmelzung wird eine besondere Situation beim Embryo in vitro insofern ge-
sehen, als die Entwicklung desselben nicht auf natürlichem Wege erfolgen könne, son-
dern vielmehr ein weiteres Eingreifen, nämlich die Implantation des Embryos in den
Uterus, nötig sei.

 

32

 

 Dies gelte um so mehr für bereits existente »überzählige« Embryo-
nen. Diese entstehen, da wegen der immer noch geringen Erfolgsrate von in-vitro-Fer-
tilisationen der Frau, die eine solche Befruchtung wünscht, mehrere Eizellen entnom-
men werden, um nicht später einen weiteren (risikobehafteten) Eingriff durchführen
zu müssen. Weiterhin können »überzählige« Embryonen entstehen, wenn aus fakti-
schen Gründen, z.B. wegen eines temporären oder andauernden Gesundheitszustands
der Mutter, der die Implantation verbietet, oder gar wegen deren Tod eine Implanta-
tion nicht stattfinden kann.

 

33

 

 So man nicht die in-vitro-Fertilisation an sich verbietet,
entstehen also zwangsläufig, wenn auch in geringem Maße, überzählige Embryonen.

 

34

 

Bei diesen liege jedoch keinesfalls aktuelle Potentialität der Entwicklung hin zum ge-
borenen Menschen vor, solange sie nicht in einen Uterus eingepflanzt werden.

 

35

 

 Nun
wird zwar teilweise angenommen, für solche »überzähligen« Embryonen müsse es
eine Art Implantationspflicht

 

36

 

 geben, um sie auf diese Weise zum Menschen werden
zu lassen. Allerdings ist diesbezüglich nicht nur die Begründung unklar. Es ist ebenso
unklar, wie eine Implantationspflicht überhaupt Sinn haben soll, wenn der Mutter
gleichzeitig nach der Nidation eine Abtreibung erlaubt ist, wie dies bisher der Fall ist.
Im übrigen erscheint es kaum als möglich, eine solche Pflicht mit der (unbestreitbar
bestehenden) Menschenwürde sowie den Freiheitsrechten der Mütter oder gar fremder
Frauen in Einklang zu bringen.

Ebenfalls untauglich ist der Versuch, die Erstreckung von Würde und Grundrechten
daraus herzuleiten, daß die Würde gemäß Art. 1 Abs. 1 GG »unantastbar« sei und dies
dann auch einen wirksamen Embryonenschutz erfordere. Denn dieser Begründungsver-
such ist wiederum zirkulär: Es ist doch gerade erst die Frage, ob der Embryo ein
»Mensch« im Sinne des Art. 1 GG ist! Einige der damit umrissenen Probleme kann man
beispielhaft an folgender Formulierung von Otto exemplifizieren: »Der in der Würde be-
gründete Rechtsstatus verweist auf die einfache Erkenntnis: Der Mensch ist als Mensch

 

32 Herdegen (2003), Art. 1 Abs 1, Rn. 62; Ipsen (2004), S. 268 (269).
33 Vgl. Illiadou (1999), Forschungsfreiheit und Embryonenschutz, S. 27 f. m.w.N.
34 Vgl. Enquête-Kommission »Recht und Ethik der modernen Medizin« (2002), in: Deutscher

Bundestag Referat Öffentlichkeitsarbeit (Hg.), Stammzellforschung und die Debatte des
Deutschen Bundestages zum Import von menschlichen embryonalen Stammzellen, S. 102.

35 Vgl. Ipsen (2004), S. 268 (269).
36 In diesem Sinne Schockenhoff (2003), S. 100; ebenso für eine (allerdings nicht zwangsweise

durchsetzbare) Implantationspflicht Brohm (1998), Juristische Schulung, S. 197 (203).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 357

 

Person. Seine Personenwürde ist ihm als Mensch ohne Rücksicht auf seine Eigenschaften,
seine Leistungen und seinen sozialen Status eigen.«

 

37

 

 Weiter heißt es bei Otto: Der »Idee,
die Würde eines Menschen in einer vom Menschsein differenzierten Personalität zu grün-
den, ... liegt ein Verständnis der Person zugrunde, das nicht den Menschen schlechthin als
Person erkennt, sondern nur den Menschen, der aktuelles Selbstbewußtsein besitzt. ... Mit
der Idee einer unantastbaren Menschenwürde sind diese Überlegungen nicht in Einklang
zu bringen, denn unantastbar ist die Menschenwürde nur, wenn sie von Anfang an mit
dem Beginn des menschlichen Lebens zuerkannt wird. ... Würde knüpft an das biologi-
sche Fundament des einzelnen an, das heißt an den Beginn des individuellen menschli-
chen Lebens.« Dies ist jedoch keine geglückte Begründung, warum der Inhalt des Würde-
prinzips der »Wert des Menschen als Menschen«, und zwar unter Einschluß des
Embryonenschutzes, sein soll. Denn erstens ist unklar, warum es eine »einfache Erkennt-
nis« sein soll, daß das Verständnis der h.M. korrekt ist – denn eine Trivialitätsbehauptung
als solche ist niemals eine Begründung. Zweitens enthalten die weiteren Ausführungen ei-
nen Zirkelschluß: Denn die Personalitätsidee widerspricht der »Unantastbarkeit« natürlich
nur dann, wenn man in das Verständnis von Menschenwürde bereits das Konzept der
h.M. – das doch allererst zu begründen wäre – hineinlegt. Drittens ist keineswegs ausge-
macht, daß ein Abstellen auf »Personalität« wirklich einzelne Menschen vom Würde-
schutz ausschließt; wir untersuchen dies am Ende des Beitrags. Viertens ist das Abstellen
auf das biologische Fundament erneut eine bloße Behauptung, die als solche gerade nichts
begründet und die zudem einen naturalistischen Fehlschluß enthält.

 

C. Verfassungsrechtliche Position 2 – abwägbarer Schutz des Embryo in vitro:

 

Bis hierher bleibt zunächst festzuhalten: Die bisherige h.M. vermag nicht hinreichend
und nicht widerspruchsfrei zu begründen, warum der Embryo einen dem geborenen
Menschen gleichen oder wenigstens ähnlichen Rechtsstatus haben sollte. Vielmehr
schafft die h.M. mehr Probleme, als sie zu lösen vermag. Vor diesem Hintergrund
sprechen manche (wenngleich nicht alle im folgenden genannten) Autoren dem Em-
bryo den Status eines Trägers von Grundrechten und Menschenwürde gleich gänzlich
ab. Diese Gegner der Anerkennung der Trägerschaft der Menschenwürde des Em-
bryos bereits ab der Befruchtung sind gleichwohl nahezu einhellig der Ansicht, daß
der Embryo gleichwohl normativ nicht irrelevant sei. Dabei sind die Konzepte zur Be-
gründung eines Schutzkonzeptes vielfältig. Im wesentlichen stellen sie darauf ab, ei-
nen vollständigen Schutz erst ab einem bestimmten Zeitpunkt (z.B. der Nidation oder
der Geburt) anzunehmen, ggf. mit im zeitlichen Verlauf steigender Intensität, während
vorher eine normalerweise geringere Schutzwirkung eingreife.

 

38

 

 Merkel nimmt dabei

 

37 Vgl. Otto (2005), Juristenzeitung, S. 473 (477 f.).
38 Vgl. Dreier (2002), Zeitschrift für Rechtspolitik, S. 377 ff.; Hillmer (2004), Patientenstatus

und Rechtsstatus von Frau und Fötus im Entwicklungsprozeß der Pränatalmedizin, S. 121;
Enders (2003), Juristische Ausbildung, S. 666 (672); Merkel (2002), S. 268; Ipsen (2001),
S. 989 (993); Kloepfer (2002), S. 417 (420 – der von einer Grundrechtsanwartschaft
spricht); Schlink (2003), Der Spiegel Nr. 51, S. 51 (52); Gründel (2002), Chancen und Risi-
ken der Gentechnologie, in: Politische Studien Nr. 1, S. 57 (68); Herdegen (2005), S. 363 ff.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Felix Ekardt/Daniel Kornack358

 

– wie z.T. auch andere – an, zugunsten des Embryos bestehe lediglich eine 

 

objektiv

 

-
rechtliche Schutzpflicht, und zwar eine abwägbare.

 

39

 

 Den Konzepten der Kritiker der
h.M. ist gemeinsam, daß das wie auch immer geartete Recht bzw. die objektive
Schutzpflicht zugunsten des Embryos einer Abwägung mit kollidierenden Interessen
gegenübersteht (insofern nicht von vornherein das Ergebnis einer zwingenden For-
schungsfreiheit feststeht). Diese Abwägbarkeit bezweifelt die h.M. demgegenüber –
was aber nicht ausschließt, daß das BVerfG den Schutz des Nasciturus u.U., da es die
Frage offenläßt, ebenfalls als »nur objektiv-rechtlich« (nur eben als sehr stark) auffas-
sen könnte.

Eine der im folgenden zu klärenden Fragen wird ergo sein, wie es mit der »Abwäg-
barkeit« der Kernprinzipien liberaler Verfassungen aussieht. Diese Frage ist schwie-
rig, weil die Grundrechte generell sehr wohl untereinander abwägbar sind, andererseits
aber das Würdeprinzip im Grundgesetz und in der EuGRC als »unantastbar« bezeich-
net wird. Gleichzeitig sind gemäß Art. 1 Abs. 2 GG aber alle Menschenrechte Folge
der Würde. Deshalb und weil der Fall denkbar ist, in dem die Würde des einen Men-
schen mit der Würde des anderen Menschen kollidiert

 

40

 

, entsteht die schwierige Frage
nach Abwägbarkeit. Merkel und andere beharren jedenfalls darauf, daß eine Abwä-
gung zu Lasten des Embryo zugunsten der Bekämpfung schwerster Krankheiten und
somit des Schutzes der Gesundheit bereits existenter Menschen generell möglich,
wenn nicht sogar geboten sei.

 

41

 

 Allerdings steht unverändert die Frage im Raum, ob
der Embryo nicht doch (womöglich von Anfang an) subjektive Rechte hat, ob diese
also vielleicht doch zwingend begründbar sind. Ferner ist immer noch offen, ob sich
dem Würdeprinzip vielleicht doch ein klar begründbarer Gehalt geben läßt.

 

D. Eine neue Position 3 – als Teil einer allgemeinen Konzeption von Diskursrationa-
lität und Generationengerechtigkeit (zugleich eine Anmerkung zum EGMR):

 

Vor diesem Hintergrund soll im folgenden eine neue Position 3 formuliert werden. Sie
faßt anderweitige Ausarbeitungen zu den Grundlagen der Gerechtigkeit, der Grund-
rechte und der Generationengerechtigkeit zusammen und wendet deren Ergebnisse so-
dann auf den Embryonenschutz an.

 

42

 

 Es handelt sich dabei um einen diskursethischen
Ansatz, der allerdings gegenüber den diskursethischen Klassikern Jürgen Habermas

 

39 Vgl. Merkel (2002), S. 268.
40 Zur Fundierung der Menschenrechte in der Würde vgl. näher unten. Allerdings kann diese

Kollision nur dann entstehen, wenn man mit Ekardt (2005), Kap. IV C. und entgegen der
herrschenden Juristenmeinung in Deutschland eine Multipolarität der Freiheit (siehe wie-
derum unten) und zudem keinen allgemeinen Vorrang der Abwehr- vor den Schutzrechten
anerkennt (oder gar die Möglichkeit von Schutzrechten insgesamt bezweifelt wie z.B.
Enders (1997), Die Menschenwürde in der Verfassungsordnung).

41 Vgl. Kloepfer (2002), S. 417 (421); Merkel (2002), passim.
42 Direkt zum Embryonenschutz schon Ekardt (2004), § 5 B. IV.; Ekardt (2005), Kap. V A.;

Kornack (2006), S. 260 ff.; in den ersten beiden Fundstellen findet sich auch ausführlich
der nachfolgend verwendete Ansatz universaler und intergenerationeller Gerechtigkeit
m.w.N. Ursprünglich ging es dem dortigen Ansatz um eine Begründung der Nachhaltigkeit
(also der globalen Gerechtigkeit zwischen den Völkern und der Generationengerechtigkeit
zwischen den Zeiten).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 359

 

und Karl-Otto Apel (sowie Robert Alexy, Wolfgang Kuhlmann, Dietrich Böhler u.a.)
und auch gegenüber verwandten modern-liberalen Philosophen wie John Rawls in der
Grundstruktur 

 

erhebliche Divergenzen

 

 aufweist. Wir beginnen mit der bisher nicht be-
friedigend beantworteten Frage: Warum überhaupt Menschenwürde? Nur eine Be-
gründung dessen vermag letztlich zu klären, was Würde als zentrale Verfassungsnorm
überhaupt heißen soll. Es ist darum bedeutsam, daß sich das Würdeprinzip in der Tat
als zwingende Kernnorm der Gerechtigkeit

 

43

 

 fundieren läßt. Dies gelingt (anders als
bei den altliberalen Klassikern Kant, Locke u.a.), indem man nachweist, daß das Men-
schenwürdeprinzip, verstanden als ein 

 

Prinzip gegenseitiger Achtung

 

, für den Men-
schen als Menschen bei Strafe des Selbstwiderspruchs die unhintergehbare Basisbe-
dingung ist, sobald man 

 

überhaupt je

 

, und sei es auch nur manchmal, mit Gründen
über normative Fragen gestritten hat, sich also normativ rational verhalten hat.

 

44

 

 Denn
das Begründen als Vorgang impliziert logisch, daß man den Gesprächspartner als je-
manden achten muß, der sich eine freie Überzeugung zu bilden vermag; andernfalls
wäre das Begründen witzlos. Weil sich freilich nur ein Individuum autonome Über-
zeugungen zu bilden vermag und weil freies Sich-Überzeugen eine autonome Mög-
lichkeit der Lebensgestaltung erfordert, läßt sich Würde in dieser Gedankenfolge als
der 

 

gebotene Respekt vor dem autonomen Individuum

 

 auffassen, ergo als ein Prinzip,
welches eine eigenständige Lebensführung für alle Vernunftwesen gleichermaßen ver-
bürgt. Nur dies ist also der begründete Gehalt von Würde.

Die Ansicht, das Würdeprinzip meine einfach den »Wert des Menschen als Men-
schen«, kann darum so nicht aufrechterhalten werden. Auch die Objektformel ist von
der somit gegebenen Begründung (und nicht mehr nur Behauptung) eines bestimmten
Würdeinhalts nur insoweit gedeckt, als sie gegebenenfalls einen Teilaspekt des Wür-
deprinzips ausdrücken mag. Daß das Würdeprinzip nicht einfach den »Wert des Men-
schen« meint, zeigt außerdem eine Norm wie Art. 1 Abs. 2 GG (»das Deutsche Volk
bekennt sich 

 

darum

 

 zu unverletzlichen und unveräußerlichen Menschenrechten ...«) –
oder auch die Präambel des Internationalen Paktes über bürgerliche und politische
Rechte –, indem sie 

 

alle

 

 Menschenrechte in der Würde fundiert.

 

45

 

 Und das ergäbe we-
nig Sinn, wenn Würde den »Wert des Menschen als Menschen« meinte, weil dieser
wohl kaum in jedem Recht steckt. Also scheint Würde etwas anderes zu sein, und
zwar genau das, was der gemeinsame Kerngedanke aller Grund-/ Freiheits-/ Men-
schenrechte ist. Was aber ist dies? Es ist der gebotene Respekt vor der Autonomie des
Individuums, welches ein Leben nach eigenen Vorstellungen und Regeln leben kön-
nen soll – mit der Maßgabe, daß alle anderen diese Möglichkeit gleichermaßen haben

 

43 Zusammen mit dem Unparteilichkeitsprinzip, das hier nicht näher interessiert; dieses
Zusammenspiel von Autonomie und Unparteilichkeit (bzw. Würde und kategorischem
Imperativ) kennen alle liberalen Theorien von Kant über Rawls bis zu Habermas.

44 Rationalität ist die menschliche Befähigung, Fragen mit Gründen zu entscheiden.
45 Dies ergibt sich (entgegen gängiger Ansicht) direkt aus dem Wortlaut des Art. 1 Abs. 2 GG:

Dort ist gerade nicht davon die Rede, daß sich nur »einige« Menschen- bzw. Grundrechte
aus dem Würdeprinzip ergeben. Zudem zeigt sich systematisch, daß Art. 1 GG eine Art
Überschrift des gesamten Menschen- bzw. Grundrechtskatalogs ist; auch deshalb können
nicht nur »einige« Menschenrechte gemeint sein.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Felix Ekardt/Daniel Kornack360

 

müssen: Dies läßt sich sogar rein »verfassungspositiv« sagen. Aber auch das davor an-
geführte, »rechtsphilosophische« Argument kann nicht etwa so in Zweifel gezogen
werden, daß man ja den Ausgangssatz »normative Aussagen (also moralische und
rechtliche Sätze) müssen vernünftig sein« in Zweifel ziehen könne. Denn es läßt sich
zeigen, daß der 

 

gelegentliche

 

 Vernunftgebrauch dem Menschen als Menschen unver-
meidbar ist – und daß schon der gelegentliche Vernunftgebrauch den Respekt vor der
Autonomie aller potentiellen Gesprächspartner und damit aller Menschen gebietet.
Das Menschenwürdeprinzip und das aus beidem Ableitbare sind angesichts jener Un-
vermeidbarkeit (a) der Würde und (b) der Vernunft

 

46

 

 – die sich eben nicht auf andere
Prinzipien erstreckt und damit konkurrierende Prinzipien in die Begründungslosigkeit
verweist und ergo ausschließt – das, was in der liberalen Welt »Gerechtigkeit« heißt.

Daß somit die Personalität als autonomes Wesen und weniger das Menschsein als
solches Gegenstand der Grundrechte ist, ist übrigens auch die kürzlich geäußerte Posi-
tion des EGMR.

 

47

 

 Nur kann der EGMR dies 

 

erstens

 

 nicht wirklich begründen. Denn
der EGMR stützt die Interpretation der Menschenrechte hier wie auch sonst zumeist
auf einen Konsens der Staaten bzw. der Rechtsordnungen. Doch wer sagt, daß das,
was in vielen Staaten der herrschenden Verfassungsinterpretation entspricht, deshalb
per se richtig ist? Wäre es per se richtig, dann wäre die je h.M. als solche stets unkriti-
sierbar. Zudem ist der Schluß von der faktischen Existenz bzw. Hegemonie einer Mei-
nung auf ihre eigene Richtigkeit auch deshalb

 

48

 

 wenig überzeugend, weil darin wieder
ein naturalistischer Fehlschluß liegt. 

 

Zweitens

 

 zieht der EGMR möglicherweise nicht
die richtige Schlußfolgerung, wenn er annimmt, ein Würdeverständnis, welches an die
Personalität bzw. Autonomie anknüpfe, verwehre dem Embryo eine grundrechtliche
Position:

Um die Würde des Embryo kann es nach dem Gesagten nur gehen, wenn der Em-
bryos überhaupt Träger der Grundrechte bzw. der Menschenwürde ist. Die diesbezüg-
lich gängige Diskussion läßt aber nach wie vor hinreichende Argumente für oder ge-
gen diese Position vermissen. Doch hat Ekardt andernorts (mindestens) ein solches
Argument vorgeschlagen, welches sogar eine 

 

subjektiv

 

-rechtliche Position von Embry-
onen nahelegt: Das Vernunftprinzip in normativen Fragen erwies sich bekanntlich
eben als alternativlos. Alternativlos ist es aber nicht nur aus logischen Gründen, son-
dern auch deshalb, weil schlicht kein anderer gangbarer Weg der normativen Konflikt-
lösung bereitsteht. Man kann nur darüber 

 

reden

 

; die Vernunft ist in diesem Sinne 

 

offen

 

.

 

46 Diese Art des negativen Beweises kann man als (doppeltes) transzendentales Argument
bezeichnen (näher dazu a.a.O.). Durch den Vorgang des negativen Beweises, der nicht
positiv etwas belegt, sondern etwas als alternativlos auszeichnet, entgeht man dem sonst
fälligen Einwand des Skeptikers, die Gerechtigkeit habe doch immer einen »beliebig
gesetzten Ausgangspunkt« (und dann hätte die Position 3 gegenüber der h.M. nichts
gewonnen). Das hat sie eben gerade nicht!

47 Vgl. EGMR, NJW 2005, 727 ff.
48 Zu weiteren Einwänden, insbesondere zur performativen Widersprüchlichkeit einer solchen

Position sowie zu ihrer Neigung, auf neue Herausforderungen wie die Generationengerech-
tigkeit nicht wirklich reagieren zu können und schlimmstenfalls bis hin zu einer Rechtferti-
gung des Totalitarismus traditionsverbunden zu sein, vgl. im einzelnen Ekardt (2005), Kap.
II A.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


 

Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 361

 

Denn es ist keine Methode erkennbar, wie man ohne Argumentation (ergo mit bloß
willkürlichen Behauptungen) oder aus dem Vernunftbegriff als solchem »das evident
inhaltlich Richtige« als Antwort auf eine normative Frage X finden wollte.

 

49

 

 Auch im
Verhältnis zwischen schon heute Lebenden und »künftig Lebenden« – also letztlich
generell im Verhältnis der Generationen – muß man angesichts dessen sagen, daß nicht
inhaltlich offenkundig ist, was hier gerecht wäre. An der damit nötigen diskursiven
Klärung (etwa in einem gewaltenteiligen und demokratischen Verfahren) können sich
nun aber Embryonen oder gar künftig gezeugte Menschen

 

50

 

 nicht beteiligen, obwohl
sie von den Folgen solcher Konfliktlösungsdiskurse direkt betroffen sind. Darum ist
zumindest die diskursive Konfliktlösung mit 

 

Vertretern

 

 der Zukunftsinteressen, vorlie-
gend: der Embryonen, geboten. Die damit nötigen Verfahrensbeteiligungsrechte für
Zukunftsbelange genügen aber nicht. Menschenwürde als aus dem normativen Streit
mit Gründen abgeleitetes Prinzip reguliert eben nicht nur das 

 

Verfahren Gerechtig-
keitsdiskurs

 

, sondern auch die Gerechtigkeit seiner Ergebnisse; denn diese sind die
Vorbedingung aller weiteren künftigen Diskurse. Besonders intergenerationell wären
bloße Verfahrensrechte ohne ergebnisregulierende Prinzipien (also inhaltliche norma-
tive Prinzipien) wenig vorteilhaft, weil eben nur Vertreter die Zukunftsinteressen bzw.
Embryonalinteressen benennen könnten und diese Vertreter durch die Embryonen
auch nicht kontrolliert werden könnten. Die damit vernunftgebotenen inhaltlichen An-
forderungen z.B. an parlamentarische »Gesetze als Diskursergebnisse« (etwa das
Stammzellengesetz) können Lebende gerichtlich einklagen, indem sie das Gesetz etwa
auf seine Vereinbarkeit mit der Berufs- oder Forschungsfreiheit verfassungsgerichtlich
überprüfen lassen. Sie können also eine Ergebniskontrolle und zugleich eine zweite,
gerichtliche Diskursstufe einfordern (die nicht triviale Notwendigkeit einer Gewalten-
teilung zur rationalen Lösung von Konflikten einmal vorausgesetzt). Genössen Zu-
kunftsbelange bzw. embryonale Belange keinen Schutz als einklagbare und ergo sub-
jektiv-rechtliche Belange – sei es auch nur durch einen Treuhänder –, wären sie hier
strukturell benachteiligt. Dies aber wäre mit der offenen Vernunft51 unvereinbar.

Für Embryonen nicht zutreffend ist dagegen das ansonsten in der Generationende-
batte durchaus wesentliche Potentialitäts- bzw. Ewigkeitsargument. Dieses Argument
rechtfertigt den Embryonenschutz daraus, daß der Embryo das Potential habe, sich
zum Menschen und damit zu einem zweifelsfreien Grundrechtsträger zu entwickeln.
Ekardt bezeichnet dieses Argument als Ewigkeitsargument, weil es voraussetzt, daß

49 Ein sehr plastisches Beispiel aus der jüngsten Zeit ist hier die Empörung mehrerer islami-
scher Staaten wegen der karikierten Darstellung Mohammeds in der dänischen Zeitung Jyl-
lands-Posten. Diese Staaten verweigern sich gerade einem Diskurs und rekurieren
stattdessen auf »die Gefühle der Gläubigen« (vgl. nur FAZ vom 03.02.2006). Dabei wäre
durchaus eine rationale Klärung der Frage möglich, wie in einer pluralistischen Gesell-
schaft mit unterschiedlichen Konzepten des »guten Lebens« umgegangen werden soll,
wenn diese miteinander in Konflikt geraten und dadurch zu einer Gerechtigkeitsfrage wer-
den (für die der Staat im Gegensatz zu reinen Fragen des guten Lebens gerade zuständig
ist); vgl. dazu neben den Nachweisen in Fn. 1 Ekardt (2005a), Gerechtigkeit und gutes
Leben in der Migrationsgesellschaft, Kritische Justiz, S. 248 ff.

50 Die im folgenden zu Embryonen gemachten Ausführungen gelten im wesentlichen für alle
künftigen Menschen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


Felix Ekardt/Daniel Kornack362

die Grundrechte auch künftig noch gelten werden – und weil es sozusagen aus diesem
künftigen Schutz ein Vereitelungsverbot in der Gegenwart herleitet, weil es ja gerade
der Witz von Grundrechten ist, die Freiheit effektiv zu schützen – und dies sei bei dro-
henden irreversiblen Vereitelungshandlungen nicht mehr gegeben. Auf diese Weise
mag man den Schutz künftiger Generationen etwa gegenüber einem globalen Klima-
wandel herleiten können, denn zumindest eine gewisse Zahl »potentieller« künftiger
Menschen gibt es mit Sicherheit. Der Embryo in vitro als einzelner dagegen besitzt die
Potentialität nur in passiver Weise, bzw. nur dann, wenn eine Pflicht bestünde, ihn bei
einer Frau zu implantieren. Eine Pflicht kann aber nur bestehen, wenn es schon eine
Schutzposition des Embryos gibt, die diese gebieten könnte. Insofern wird das Ewig-
keits- bzw. Potentialitätsargument für zu Forschungszwecken hergestellte Embryonen
gerade wieder zirkulär. Eine Implantationspflicht wäre dabei um so weniger vorstell-
bar, als anschließend womöglich ein Abtreibungsrecht bestünde.52

Sofern man nun allerdings »volle aktuelle Rechte« für den Embryo forderte, droht
dies zu übersehen, daß der Embryo noch ungeboren ist. Es ist doch so: Die grund-
rechtsbegründende Menschenwürde wurzelt in der menschlichen Vernunft. Diese aber
hat der Embryo noch nicht. Dies ist auch nicht wie beim Bewußtlosen oder im Koma
Liegenden ein Zustand, der jede Minute enden könnte. Der Embryo ist aktuell noch
kein handlungsfähiger Mensch (wenngleich er zur Gattung homo sapiens gehört). Da-
rum genießt der Embryo richtigerweise nur eine Vorwirkung seiner subjektiven
Grundrechte, die aber nicht automatisch schwächer sein muß als das Vollrecht, sofern
es um irreversible Gefährdungen geht. So brauchen wir nicht länger die nicht gerade
einfache (und wohl kaum definitiv begründbare) Annahme zu machen, ein winziges
Lebewesen im Mutterleib sei bereits jetzt ein »Mensch« im Sinne der Grundrechte und
genieße zudem »Würde«, also Respekt vor seiner Autonomie. Nicht länger müssen wir
wie die deutsche Judikatur einfach behaupten, auch ein Embryo sei im Sinne des Wür-
deprinzips ein Mensch – wofür ja mangels Vernunft wenig spricht.

Das Menschenwürdeprinzip ist bei alledem vielleicht gar kein Grundrecht, sondern
eher der Grund und damit die Auslegungsbasis der Freiheitsrechte. Den Basischarak-
ter betont z.B. Art. 1 Abs. 2 GG explizit: Die Menschenrechte werden um der Würde
willen gewährleistet (»darum«), sind also etwas von der Würde Unterscheidbares. Fer-
ner spricht Art. 1 Abs. 3 GG von »nachfolgenden« Grundrechten, was nicht so klingt,
als wäre die vorher in Abs. 1 erwähnte Würde ein solches Recht. Zudem ist die Würde
gemäß Art. 1 EuGRC, 1 GG »unantastbar«. Damit kann sie aber nur einen Gehalt ha-
ben, der im Grunde niemals verletzt sein kann. Sie erscheint darum, auch wegen Art. 1

51 Offen sollte nicht mit »prozedural« verwechselt werden. Denn wir meinen anders als Haber-
mas u.a. nicht, daß keine inhaltlichen, sondern nur Verfahrensaussagen über die Gerechtig-
keit möglich wären. Unsere Ableitungen aus der offenen Vernunft haben ja »inhaltlichen«
Charakter. Ebensowenig bestreiten wir (insofern übereinstimmend mit Habermas, Rawls,
Kant u.a.), daß der einzelne für sein persönliches gutes Leben inhaltliche, und zwar auch
»irrationale«, Orientierungen wählen darf. Dies ist sogar unvermeidlich, da persönliche
Geschmacksfragen usw. nur sehr begrenzt einer rationalen Prüfung zugänglich sind.

52 Vgl. Hufen (2004), Juristenzeitung, S. 313 (318).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 363

Abs. 2 GG, eher als Auslegungsmaßgabe und Grund der Freiheitsrechte denn als ei-
genständig anwendbare – ob nun subjektiv- oder objektivrechtliche – Norm. Es würde
jedenfalls wenig ändern, wenn man die Würde als Grundrecht betrachten würde, da
die Auslegungsrelevanz der Würde so oder so erhalten bleibt, wie man sieht, wenn
man fragt, ob der Schutzbereich der Würde beeinträchtigt ist: Ein Eingriff direkt in die
Würde wäre jedenfalls nur dann denkbar, wenn der über die allgemeine Grundrechts-
begründung hinausgehende Gehalt der Würde beeinträchtigt wird. Nach der »Autono-
mie-Respekt-Formel« wäre demnach zu fragen, ob man die Fähigkeit des Embryos zu
einer autonomen Lebensführung gänzlich in Frage stellt, indem man mit ihm forscht.53

Und es ist durchaus fraglich, ob man dies hier mehr in Frage stellt, als man es z.B.
beim finalen Rettungsschuß durch Polizeibeamte in Frage stellen würde. Letztlich
geht es daher wohl eher um das Recht auf Leben und Gesundheit.54

Manche halten es nun für unstimmig, dem ungeborenen Kind überhaupt etwas zu-
zusprechen. Hinter jener Gegenansicht steht freilich ebenso wie beim BVerfG die
Vorstellung, daß derjenige, bei dem man Leben und Gesundheit schütze (sei’s als
Grundrecht oder als objektives Recht, wie das BVerfG u.U. im Sinn hat55 und darum
einen sehr starken, aber möglicherweise nicht subjektiv-rechtlichen im Sinne von
»einklagbaren« grundrechtlichen Schutz fordert), eine nahezu uneinschränkbare Posi-
tion genösse. Doch kein Wortlaut irgendeiner Verfassung kennt uneinschränkbare
Rechte; vielmehr werden alle Rechte stets als einschränkbar ausgewiesen. Und es
kann auch niemals absolute Rechte geben, da Rechte stets untereinander kollidieren
und sich dann gegenseitig beschränken müssen. Dies wird auch in der LuftSiG-Ent-
scheidung des BVerfG übersehen. Denn Art. 1 Abs. 1 S. 2 GG zeigt (entgegen einer
bisher gängigen Meinung) durch die gleichberechtigte Verwendung der Begriffe »ach-
ten« und »schützen« gerade an, daß die Würde und demnach auch ihre Ausprägungen,
die Freiheitsrechte, gleichermaßen gegen direkte staatliche Intervention wie (vom
Staat) gegen Gefährdungen durch die Mitmenschen zu verteidigen sind.56 Durch diese
doppelte Schutzrichtung kollidieren dann z.B. die Freiheit von Lebens- und Gesund-
heitsbeeinträchtigungen sowie die Berufs- und Forschungsfreiheit in vielen Fällen.
Zudem müßte ein absoluter Lebensschutz z.B. auch die Landesverteidigung gegen ei-
nen fundamentalistischen Angreifer schlicht unterlassen, weil sonst Soldaten in Ge-
fahr kämen. Der »Alles-oder-nichts«-Streit, der den Embryo entweder absolut schüt-
zen oder weitestgehend ungeschützt lassen will, ist daher so nicht überzeugend – auch

53 Wobei auch diese Konstellation besser über das allgemeine Freiheits- bzw. Persönlichkeits-
recht als Grundrecht gelöst werden sollte.

54 Wenn man gleichwohl den Schutzbereich der Würde für beeinträchtigt hielte, stellte sich
die Frage nach der Einschränkbarkeit der »unantastbaren« Würde. Denn selbst wenn eine
Würdebeeinträchtigung vorliegt, dann bliebe zumindest eine Abwägbarkeit gegen Würde-
verletzungen bei den zu heilenden Kranken denkbar.

55 Das Urteil zum Luftsicherheitsgesetz vom 15.02.06 scheint dies zu bestätigen, indem Art. 1
nur i.V.m. Art. 2 Abs. 2 GG zitiert wird.

56 Auch dazu wieder im einzelnen die Fundstellen in Fn. 1 mit weiteren und ausführlicheren
Argumenten für die Multipolarität der Freiheit; direkt zur Abwehr-Schutz-Scheidung noch-
mals Ekardt/ Susnjar (2007), Zeitschrift für Gesetzgebung, Heft 1.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


Felix Ekardt/Daniel Kornack364

wenn er in Deutschland z.T. üblich ist.57 Der Embryo hat vielmehr eine potentielle
Vernunftnatur, kann in Zukunft ein Diskurspartner sein und genießt damit heute eine
Vorwirkung des Rechts auf Leben und Gesundheit, welches wie alle Rechte aber auch
Abwägungen unterliegt. Diese können auch existenzieller Natur sein.

Was ist nun in die notwendige Abwägung einzustellen? Man denke nicht nur an die
Berufs- und Forschungsfreiheit, sondern je nach Fallkonstellation auch an das Persön-
lichkeitsrecht der Mutter oder das Recht auf Leben schwerkranker Menschen, denen
durch Embryonenforschung geholfen werden könnte. All dies kollidiert offenkundig
mit den Embryonenrechten. Wie aber wägt man ab?58 Da die »Quantität der Betroffe-
nen« in Ermangelung besserer Gründe durchaus einmal ein Argument im Rahmen von
Abwägungen sein könnte, kann es dabei durchaus sein, daß eine Argumentation für
den generationenübergreifenden  Menschenrechtsschutz die Erhaltung der menschli-
chen Lebensgrundlagen als Ganze gebietet, aber nicht die Rettung jedes einzelnen
Embryos erzwingt. Jene Abwägungsnotwendigkeit scheitert allerdings auch nicht da-
ran, daß die grundrechtliche Abwehrposition aus der Berufs- oder Forschungsfreiheit
per se stärker wäre als Schutzpositionen der Embryonen oder der Kranken, sich also in
der Verhältnismäßigkeitsprüfung stets durchsetze. Denn es gibt entgegen einer ver-
breiteten Annahme keine Regel »Abwehrrecht vor Schutzrecht«, wie wir soeben unter
Verweis auf Art. 1 Abs. 1 S. 2 GG zu zeigen versuchten. Angesichts der Notwendig-
keit eines differenzierten Interessenausgleichs wird man auch nicht einfach (wie es das
BVerfG im LuftSiG-Urteil freilich erneut bekräftigt hat) einen absoluten Lebens-
schutz für »unschuldiges Leben« annehmen können.

Inhalt der Abwägung müssen dabei auch langfristige Folgen der Genforschung für
den Bestand liberaler Gesellschaften, ebenso wie die möglichst weitgehende Selbstbe-

57 Die gesamte hiermit entwickelte Konzeption kann nicht etwa, wie es vielleicht Nettesheim
(2005), Archiv des öffentlichen Rechts, S. 71 (95 ff.) tun würde, als »metaphysisch« und
»nicht weltanschaulich neutral« zurückgewiesen werden. Es sind ja lediglich die logischen
Implikationen offengelegt worden, die das Grundgesetz zwingend mit sich führt. Zudem:
»Weltanschauliche Neutralität« meint in liberalen Verfassungen nicht Wertungsfreiheit.
Dies ergäbe schon deshalb gar keinen Sinn, weil das Recht als Sammlung von Sollens-
bzw. Wertungssätzen notwendigerweise »wertend« ist. »Weltanschauungen«, die den Staat
und das Recht nichts angehen, sind deshalb seit Locke und Kant vielmehr Konzeptionen
des guten Lebens; und solche Konzeptionen sind in der Tat Privatsache und kein möglicher
Gegenstand von Recht; dagegen sind die Grundlagen der Gerechtigkeit, um die es hier geht,
zwingend mit dem Recht verbunden und gerade keine (persönlich wählbare) »Weltan-
schauung«. Auch wenn man stattdessen glaubt, allgemeine Gerechtigkeitssätze ließen sich
nicht angeben, sondern müßten stets von der Mehrheit bestimmt werden, wäre dies im übri-
gen wiederum eine allgemeine Gerechtigkeitstheorie. Vgl. dazu und zur für liberal-demo-
kratische Rechtsordnungen zentralen Scheidung von Gerechtigkeit und gutem Leben
wieder die Nachweise in Fn. 1 sowie Ekardt (2005a), S. 248 ff.; Ekardt (2005b),  Zeitschrift
für Rechtspolitik, S. 225 ff. (wobei die Autoren dieses Aufsatzes im einzelnen darüber dif-
ferieren, inwiefern genau »weltanschauliche Neutralität« geboten ist).

58 Im Detail müßte man fragen: Wie genau ist gerecht abzuwägen? Welche Verfahrensregeln
sind dabei einzuhalten? Und welche Institutionen brauchen wir, damit all dies gerecht
abläuft – wofür ist ein Parlament zuständig, wofür vielleicht eher ein Verfassungsgericht?
Zuletzt: Welche Regeln gelten für die Erhebung entscheidungsrelevanter Tatsachen?

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 365

stimmung (also Nicht-Objekthaftigkeit) des Menschen, sein. Hier entsteht ein schwer-
wiegendes Problem, welches die Abwägungsposition der Embryonen massiv stärkt
und womöglich doch »ein« bestimmtes Abwägungsergebnis nahelegt: Wie wäre es,
wenn es aufgrund fortgesetzter Embryonenforschung eines Tages gelänge, einen Men-
schen exakt zu planen? Die Frage wäre dann natürlich auch: Gibt es ein Recht darauf,
gentechnisch »unmanipuliert« – oder gentechnisch »perfekt« – zur Welt zu kommen?
Wichtiger wäre allerdings noch die Frage, ob nicht die liberale Ordnung als solche
dann in Frage gestellt würde. Denn auch wenn die Genmanipulation die liberal-univer-
sale Gerechtigkeitsidee normativ nicht aufhebt (denn die Ableitung der Würde aus
dem Vernunftgebrauch bestünde unbesehen der gentechnischen Entwicklung: auch bei
»planbarer Intelligenz« könnte man in Diskursen nicht sicher sein, wer im Einzelfall
das bessere Argument zur Entscheidung einer Konfliktfrage präsentiert, so daß alle
Menschen weiterhin als autonome Wesen zu achten wären), so könnte doch eine weit-
reichende Manipulation diese Ordnung rein faktisch erodieren lassen: Wüßten die
Bürger, daß einzelne von ihnen ein besonders trächtiges Intelligenzgen besäßen, an-
dere dagegen ein »Dummheitsgen«, würde das rein faktisch ihre Achtung voreinander
untergraben. Dies muß in jedem Fall verhindert werden. Denn eine liberale Ordnung
möchte auch, daß sie selbst real wird; und genau dies wäre dann gefährdet. Bedacht
werden muß insoweit auch, daß sich technische Entwicklungen häufig nur schwer
»halb« verbieten lassen, da moderner Technik eine erhebliche Eigendynamik inne-
wohnt.

Diese verfassungsrechtliche Position 3 bietet den Vorteil, daß sie begründen kann,
warum Würde und Leben überhaupt schützenswert sind und daß sie darauf aufbauend
diesen Normen einen klareren Inhalt zu geben vermag. Ferner kann die Position be-
gründen, warum uns »künftige« Rechtsträger nicht egal sein dürfen. Damit werden
auch Wertungswidersprüche zwischen »künftigen« Menschen in ihren verschiedenen
Entwicklungsstadien vermieden. Dennoch sollen an dieser Stelle auch einige Schwie-
rigkeiten dieses Ansatzes aufgezeigt werden. Mag man bestimmte generelle Einwände
gegen Diskurstheorien bei genauer Prüfung durchaus zurückweisen können59, so er-
gibt sich gleichwohl ein spezielles, wichtiges Problem. Nimmt man als Begründungs-
ansatz für Würde und (Grund-)Rechte im allgemeinen nicht das Menschsein an sich,
sondern die (potentielle) Teilnahme am Diskurs an, stellt sich die Frage, ob hierdurch
nicht eine Verengung der Berechtigten stattfindet. Was folgt daraus, wenn Ekardt fest-
stellt »Gründe richten sich ... an jeden, der potentiell in der Lage wäre, meine Thesen
zu bestreiten«? Was bedeutet dies für Menschen, die niemals die Fähigkeit haben, an
irgendeiner Form des Diskurses teilzunehmen? Insofern gehen die liberalen Grund-

59 Zur Widerlegung vieler Einwände Ekardt (2005), Kap. II C.; exemplarisch für die Ein-
wände noch Hinkmann (2002), Ethik der Menschenrechte, S. 87 ff. Insbesondere ist unsere
Konzeption zwar nicht »christlich-altkantianisch«, aber auch nicht utilitaristisch: Sie ist
vielmehr konsequentialistisch insofern, als sie die Folgen bestimmter Entscheidungen
beleuchtet. Utilitarismus wäre demgegenüber eine Lehre, die – anders als wir vorliegend –
normative Fragen für nicht mit Gründen entscheidbar hält und deshalb eine Verrechnung
der rein faktischen Bürgerpräferenzen vornimmt. Und weder diese Verrechnung noch das
Ausgehen von rein faktischen Präferenzen ist unsere Position.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


Felix Ekardt/Daniel Kornack366

prinzipien als Ausfluß der »logischen Implikationen der Kategorie Grund« formal be-
trachtet vielleicht doch nicht »von einer Kategorie aus, die allen Menschen als Men-
schen gemeinsam ist«.60 Müßte man dann gar annehmen, vor einer Implantation eines
in vitro fertilisierten Embryo sei zunächst verpflichtend diagnostisch sicherzustellen,
daß dieser auch potentieller Diskursteilnehmer ist?

Dieser prinzipielle Einwand ist auch gegenüber klassischen Diskurstheorien formu-
liert worden. Für das vorliegende Thema ist er von besonderem Interesse. Zwar läßt
sich das Problem reduzieren, indem man auf dreierlei hinweist: Erstens kann auch bei
vermeintlich »dummen« Menschen nie ausgeschlossen werden, daß sie im konkreten
Fall wesentliche Gründe zu präsentieren in der Lage sind (so daß die Rechtsstellung
des Menschen gerade nicht von seinem erwartbaren Diskursbeitrag abhängig gemacht
werden kann). Zweitens ist eine allgemeine »Theorie der Dummheit« als solche kaum
formulierbar. Drittens kann selbst bei Geisteskrankheiten nie ganz ausgeschlossen
werden, daß sie durch den medizinischen Fortschritt eines Tages heilbar sein werden.
Es mag aber gleichwohl eine (allerdings sehr kleine) Gruppe von Menschen zurück-
bleiben, die z.B. mit derart schweren Hirnschäden auf die Welt gekommen sind bzw.
zu kommen drohen, daß man nahe daran ist, auch für die Zukunft ihre Diskursfähig-
keit »sicher« auszuschließen.

Auch dieses Problem läßt sich aber möglicherweise dadurch argumentativ lösen,
daß eine Beachtlichkeit nicht am Diskurs Beteiligbarer dadurch erreicht wird, daß de-
ren Beachtlichkeit als Bedingung der Freiheitlichkeit einer Gesellschaft insgesamt ge-
sehen würde.61 Auf diese Weise würde man einen indirekten Freiheitsschutz der er-
wähnten Schwerstbehinderten über die Freiheitsrechte der Mitmenschen herleiten. Der
Gedanke dabei ist: Eine Gesellschaft, die in bestimmter Weise mit Vertretern der Gat-
tung homo sapiens umgeht, droht in einer Weise zu verrohen, die letzten Endes auf
den Umgang der diskursfähigen Menschen untereinander überzugreifen droht. Man
könnte jetzt allerdings zum einen die damit gestellte empirische Prognose in Frage
stellen. Zum anderen könnte jemand finden, dies stelle den Eigenwert der Schwerstbe-
hinderten in Frage. Doch dies ist falsch: Erstens setzt dieser Einwand wieder den alten
Würdebegriff der h.M. voraus. Zweitens steht zu vermuten, daß der Fall, daß wir für
die Zukunft eine Diskursfähigkeit definitiv ausschließen können, aus erkenntnistheo-
retischen Gründen niemals auftreten kann, da man prinzipiell nie bestimmte medizini-
sche Verbesserungen ausschließen kann. Drittens begründet die vorliegende Position
doch gerade einen Wert aller Menschen (was u.E. der h.M. bisher nicht gelungen ist),
nur eben auf eher indirektem Wege. Letztlich sehen wir hier aber weiteren Klärungs-
bedarf.

60 Alle Zitate bei Ekardt (2004), S. 65 (Hervorhebungen im Original); zur hier formulierten
Kritik schon Hösle (1997), Die Krise der Gegenwart und die Verantwortung der Philoso-
phie, 3. Aufl., S. 265 ff.; zur Antwort darauf z. T. schon Ekardt (2005), Kap. II C.

61 Argumentiert man hier anders, besteht die Gefahr, daß man genau den eigentlichen Vorteil
der Diskursethik einbüßt – indem man nämlich das Problem durch Rückgriff auf Werte, die
nicht ihrerseits diskursimmanent sind, zu lösen versucht. Dies passiert etwa bei Habermas
(2001), Die Zukunft der menschlichen Natur, passim.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349


Embryonendebatte auf verfassungsrechtlichen Abwegen? 367

Das Beispiel der Embryonenforschung zeigt sehr deutlich, daß es kaum möglich ist,
unbeschränkbare Rechte zu gewährleisten, ohne sich dabei an irgendeiner Stelle in
Wertungswidersprüche zu verwickeln. Insofern kommt man im Bereich pränatalen
Lebens zu einem in sich stimmigeren Konzeptes, wenn man von einer Vorwirkung
von Grundrechten ausgeht. Es bleibt daher zu hoffen, daß sich der parlamentarische
Gesetzgeber und die Verfassungsgerichtsbarkeit der Sache noch einmal zuwenden, die
entstandenen Widersprüchlichkeiten auflösen und sich auch der Frage des Inhaltes und
der Begründung der Menschenwürde noch einmal vertiefend widmen. Aber die Dis-
kussion um die Embryonenforschung wird auch über die nationale Ebene hinaus wei-
terzuführen sein.62 Wünschenswert wäre hier auch eine verstärkte Zusammenarbeit im
Sinne eines globalen Stammzellprojektes, um zu einheitlichen Standards zu gelangen,
was auch die Frage der Patentierbarkeit im Bereich der Biomedizin einschließen
müßte. Um allerdings eine internationale Zusammenarbeit zu ermöglichen, bedarf es
einer universalistischen Konzeption der Gerechtigkeit. Denn nur sie kann in ihren
Grundprinzipien unabhängig von temporären oder lokalen gesellschaftlichen An-
schauungen sein und damit weltweite Anerkennungsfähigkeit beanspruchen. Da der
Embryonenschutz weitgehend leerliefe, wenn die Forschung usw. schlicht in andere
Länder ausweichen kann, sind die Grundprinzipien des Embryonenkonflikts bei alle-
dem letztlich ein Fall für eine globale Politikebene.

62 Zu den national unterschiedlichen Bestimmungen vgl. nur die Länderberichte bei Taupitz
(2002), Das Menschenrechtsübereinkommen zur Biomedizin des Europarates – taugliches
Vorbild für eine weltweite Regelung?

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-349

