
IV. Einander mehr (als) zu erkennen geben?

Wenn es in Derridas Denken um das Einander-zu-erkennen-Geben 
geht, dann immer in dem Sinne, einander mehr als zu erkennen zu 
geben. Und zwar schon deshalb, weil in jedem Geben, sei es noch so 
sehr ökonomisiert und in den Kreis von Geben, Nehmen und Gegen­
gabe eingebunden, immer ein solches Mehr mit im Spiel ist: das Mehr 
der Gabe, der reinen Entäußerung; das Mehr des Geheimnisses; das 
Mehr, das den Rest ausmacht, der die Ordnung überbordet und das 
Denken an seine Ränder führt. Wer gibt, der gibt auch sich selbst. Und 
dies gilt in besonderem Maße, wenn man etwas zu erkennen gibt, etwas 
schreibt, sagt oder in anderer Weise äußert, was dem Anderen die Auf­
gabe stellt, zu erkennen, ohne daß sich damit der Anspruch begründen 
könnte, das Gegebene bis ins Letzte zu durchschauen und damit auch 
das Geheimnis seines Gabe-Charakters mit zu erkennen (dies würde die 
Gabe ja bereits annullieren). Wer also gibt oder zu denken gibt, der gibt 
sein solipsistisches Selbst auf, das Selbst der Selbstreflexion und des 
Subjekt des Subjekt-Objekt-Gegensatzes, er gibt sich selbst den >Tod< 
in einer Hingabe an die Rückkehrlosigkeit der Gabe. Derrida radikali­
siert in besonderer Weise die schon bei Mauss angelegte Vorstellung, 
»daß jemand etwas geben so viel heißt, wie jemand etwas von sich selbst 
geben«. [S.o.] Mauss erweitert diesen Ansatz zum Ideal einer Gesell­
schaft, in der die Gaben des Selbst, seiner Zeit und seiner Arbeit, nicht 
einfach ökonomisch in einem Tauschhandel aufgehen, sondern auf eine 
Weise entgegengenommen werden, die dem Mehr-Wert, dem persona­
len und individuellen Wert dieser Gaben gerecht wird. Die Gegengabe 
soll nicht einfach das Gegebene zurückerstatten, sondern dem gegebe­
nen Selbst antworten und zu seiner Sicherung, Erhaltung und Aner­
kennung beitragen. Derrida hingegen meint ein ganz anderes Geben, 
in dem man nicht nur etwas von sich selbst gibt, sondern sein Selbst 
und die Identifizierbarkeit der gegebenen Gabe ganz und rückkehrlos 
hingibt.

345

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Vorausgesetzt werden muß für ein Denken des Selbst nach Derrida 
eine Denkbewegung, die die Leerstelle in ihrem Inneren anerkennt, 
durch die hindurch erst eine Bewegung oder Verschiebung erfolgen 
kann, wobei diese Leerstelle mit den Begriffen der Gabe und des Ge­
heimnisses paradoxerweise zugleich verstärkt als eine Überfülle, ein 
Übermaß, ein Mehr bestimmt zu werden scheint. Die Denkbewegung 
kann nicht im Augenblick der Entäußerung und der Aufgabe des Sinns 
stehenbleiben. Soll sie sich wie der Flug des Ikarus darin erschöpfen, 
vom höchsten Punkt des Versuches, zu erkennen oder >sich der Mittags­
sonne anzunäherm, in den Abgrund zu stürzen, um dann poetisch den 
eigenen Tod zu beklagen? Oder soll sie unentwegt mit oder ohne Be­
dauern konstatieren, daß sie dem Zenit aussichtslos hinterherjagt, in­
dem sie immer schon verspätet den Mittag um vierzehn Uhr sucht? 
Diese Fragen können verneint werden, wo Derrida die Bejahung for­
dert, die gerade nicht nur den Nicht-Sinn und Abgrund bejaht, sondern 
auch die Ökonomie, die um diesen Abgrund kreist. Gefordert bleibt der 
Anspruch einer klaren und distinkten, logischen, theoretischen und 
praktischen Erkenntnis - allerdings im Verzicht darauf, mit diese Er­
kenntnis zu einer Totalität zu gelangen, und unter der Voraussetzung 
der Berücksichtigung des offenen Rests und des Geheimnisses.

Ob Derrida ein solcher Drahtseilakt des Denkens immer gelingen 
kann, ob dabei immer etwas zu erkennen gegeben werden kann, ist bei 
aller wortgewandten Akrobatik wohl fraglich. Dennoch ist anzuerken­
nen, daß es um den Versuch eines Denkens geht, das sich und das bisher 
Gedachte über sich selbst >aufklärt<, gerade indem es auf die Abgründe 
hinweist, in denen es gegen alle Klärungsversuche dunkel und unklar 
bleibt. Möglicherweise ist es letztlich eine Frage der Entscheidung, ob 
man dem Ideal einer Verabsolutierung des Wissens und einer absoluten 
Durchdringung mit dem Licht der Erkenntnis oder aber dem Insistieren 
auf die dunkel bleibenden, undurchdringlichen Reste und das Glauben 
unter dem Wissen mehr >Kredit gibt< oder versucht, zwischen beiden 
die Waage zu halten. Dabei kann es sich um eine ethische Entscheidung 
handeln, denn entschieden wird damit auch, ob das personale, individu­
elle Selbst durch Vernunft bestimmt und sich selbst durchsichtig ist 
oder ob es ein im Kern unergründliches Geheimnis, eine innere Anders- 
heit wahrt. Interessanterweise können beide Bestimmungen des Selbst 
als Gründe für seine Achtung und die Achtung des Anderen herange­
zogen werden und vielleicht gelingt dies in besonderem Maße, wenn 
man versucht, beide Aspekte der Selbst-Auffassung zu verbinden. Be­

346

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander mehr (als) zu erkennen geben?

jaht werden kann von Derridas Denken ausgehend durchaus ein erken­
nendes und gebendes Selbst, welches die Regeln der Logik ebenso an­
erkennt wie das Gesetz. Über diese Anerkennung hinaus ist es in einer 
radikalen Absolutheit verantwortlich für den Anderen als tout autre im 
doppelten Sinne und für die in der Schrift bewahrten Spuren des Erken­
nens und Zu-erkennen-Gebens, die immer auch das Geheimnis des dar­
in hingegebenen, nicht mehr anwesenden Selbst bewahren, als Spuren 
eines Über-Lebens, welches das präsentische Leben übersteigt.

Die Paradoxien der Verantwortung und des Augenblicks der Ent­
scheidung verweisen darauf, daß es in der Denkfigur der Gabe noch in 
anderer Weise darum geht, mehr als zu erkennen zu geben, da es auch 
um ein ganz praktisches, pragmatisches Gebens von Gütern oder von 
Geld geht, die für das Überleben im existenziellen Sinne notwendig 
sind, auch wenn diese Ebene in »Falschgeld« gebrochen durch den Spie­
gel der Fiktion des Prosagedichtes betrachtet wird. Im Kontext dieser 
Erzählung gibt es einen weiteren Anwärter auf die Rolle des Selbst: 
einen Dritten, neben dem Erzähler und seinem Freund. Im Raum des 
fiktionalen Als-ob ist nicht nur die Gabe der falschen Münze ein über­
raschendes Ereignis, das den Verlauf der Erzählung in Gang bringt, 
sondern ebenso »die Begegnung mit dem Armen.« [FG 163] Es handelt 
sich dabei um einen Zufall, der nicht rein aleatorisch bleibt, sondern 
»im voraus re-finalisiert, re-intentionalisiert und regelmäßig von einer 
Teleologie wiederangeignet« wird, ebenso wie ja die Gabe immer wieder 
auf eine Intentionalität und in den Kreislauf der Ökonomie zurück­
führt. [FG 173] Da diese Begegnung den Anlaß für die Erzählung gibt, 
ist für Derrida die Vermutung erlaubt, daß »ganz einfach der Arme 
selbst hier mit seiner Bitte selbst den wahren Geber« darstellt. [Ebd.] 
Er übernimmt die Rolle des Bettlers, die »in einem gegebenen sozialen 
Umfeld« darauf festgelegt ist, nicht produktiv zu arbeiten und »eine 
rein rezeptive Instanz« zu bilden. [FG 174]166 Er befindet sich am Rande 
der Gesellschaft. Entspricht seine »Randständigkeit« [FG 177] der re­
zeptiven Funktion des Lesers am Rande der Schriften? Der Bettler ist 
für Derrida hier nicht Rezipient von (Schrift)Zeichen, sondern er ist 
selbst »Zeichen für die absolute Bitte des anderen, den unauslöschlichen 
Appell, den unwandelbaren Durst der Gabe«. [Ebd.] Die Institutionali­

166 Derrida verfolgt hier eine kurze (Literatur-)Geschichte des Bettlers, die angelehnt an 
Foucaults »Wahnsinn und Gesellschaft« konstatiert, daß »die Vertreibung des Bettlers 
das Draußen drinnen« wahrt und eine »Identität durch Ausschluß« sichert. [FG 174 f.]

347

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

sierung dieser symbolischen Funktion verhindert es allerdings, daß die­
ser Appell die ökonomische Struktur bereits durchbricht, da die Gabe an 
den Bettler als Almosen letztlich ein Opfer bleibt, das mit der Intention 
gegeben wird, irgendwann eine Wiedergutmachung zurückzuerhalten. 
Eingebunden in die Ökonomie des Symbolischen und gebunden an ein 
Gesetz wird die Opfergabe in eine »ökonomische (distributive) Gerech­
tigkeit« überführt. [FG 178]

Was aber ebenso getauscht wird und dabei über eine geregelte öko­
nomische Tauschbeziehung mit klar gegeneinander abgegrenzten 
Tauschpartnern hinausweist, das sind anders als bei Ricoeur, der ja die 
Unaustauschbarkeit der Anerkennung und Dankbarkeit Tauschenden 
hervorhebt, die Plätze der drei Akteure: »alle Plätze können und müs­
sen tauschen«. [FG 183] Auch für Ricoeur ist es allerdings wichtig, daß 
die Rollen des Gebenden und Nehmenden umgekehrt werden können 
und jeder ebenso aktiv wie auch passiv sein kann. Bei Derrida jedoch 
scheint von vornherein eine grundlegendere Verwirrung der Rollen 
vorzuliegen: Der Bettler ist Rezipient und Geber, er ist ebenso der 
Schwächste, wie auch der Stärkste der drei Figuren der Erzählung, denn 
er ist einerseits ohne jeden Besitz, sogar »ohne Worte: Die absolute 
Bitte vermittelt sich durch seinen stummen Blick.« [Ebd.] Andererseits 
wirkt gerade diese »>stumme< und flehende Forderung des Blicks ... 
gebieterisch wie das Gesetz«. [FG 184] Der Dichter oder Erzähler wie­
derum (dies entwickelt Derrida in einem Umweg über Baudelaires Text 
»Die guten Hunde«167 und einer Gleichsetzung der Position des Dich­
ters und des Hundes als Randfiguren) ist derjenige, der sich, obwohl 
sein Platz innerhalb der Erzählung an der Seite seines gebenden Freun­
des ist, auch »auf Seiten des Hundes und des Armen« befindet, »das 
heißt auf der anderen Seite, auf Seiten des anderen«. [FG 184] Die Art 
und Weise, wie Hunde bitten, verschränkt das Geben und das Nehmen 
und tauscht diese quasi gegeneinander aus, da sie nicht nur eine Gabe 
erbetteln, sondern immer auch zu sagen scheinen: »Nimm mich zu 
dir ...«, das heißt, »man gibt ... ihnen, indem man sie nimmt, indem 
man das auf sich nimmt, was sie sind, und indem man sie nimmt, wie sie 
sind«. [FG 185] Verschränkt mit der Gabe ist also auch die Annahme des 
Anderen, die ihn als ihn selbst entgegennimmt.

Zwar wird dieser Gedanke von Derrida hier nicht weiterentwickelt, 
dennoch könnte das Mehr, der Überschuß der Gabe auch darin angesie­

167 Charles Baudelaire: Sämtliche Werke, a.a.O., Bd. 8, S. 301/303.

348

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander mehr (als) zu erkennen geben?

delt werden, daß sie über das Geben hinaus ein Annehmen oder Auf­
nehmen des jeweils absolut Anderen impliziert, dessen Bitte oder Ge­
setz dann sowohl ein Gesetz des Gebens als auch zugleich eines des 
Angenommenwerdens wäre. Dieser absolut Andere würde selbst die 
Gabe entgegennehmen, sich aber ebenso in seiner Bitte geben und sich 
dem Gebenden überlassen, der ihn aufnimmt und auf sich nimmt. Um­
gekehrt nimmt auch der Gebende etwas, nämlich diese Bitte und den 
Anderen entgegen und er gibt sich in der Gabe, wenn es sich um eine 
solche handelt, zugleich selbst - er gibt sich selbst dem Augenblick der 
Gabe hin und liefert sich dem Empfänger, seinem Urteil und seiner Ver­
antwortung aus. Der Kreislauf der Ökonomie würde in dieser komple­
xen Verschränkung von Geben und Nehmen dann nicht einfach auf­
gebrochen, sondern durchkreuzt bzw. in sich selbst verschränkt, 
>verknotet< oder >verbogen< - wenn man Derridas Spiel mit der Schrift 
mitspielen möchte, möglicherweise in die Figur des Symbols der Un­
endlichkeit, 8, das dann auch die Absolutheit der wechselseitigen Ver­
antwortung bezeichnen könnte.

Auch in »Falschgeld« weist die Verantwortung analog zu der 
Abrahams die Struktur eines double bind auf: sie besteht gegenüber 
der absoluten Bitte des Dritten und verpflichtet oder verschuldet die 
beiden Freunde zugleich untereinander, so daß sie in den Wettstreit - 
eine Art Potlatsch - des Gebens eintreten. [Vgl. FG 186 f.] Indem aber 
die Motivation für diesen Wettstreit des Gebens letztlich darin verortet 
wird, einem Anderen das Vergnügen zu geben, eine nicht-wiederhol­
bare Überraschung zu empfangen, wird die Gabe doch wieder auf eine 
Selbst-Gabe reduziert, die für Derrida der von ihm problematisierten 
Struktur der Philosophie entspricht:

»Der Grund für das Vergnügen bei anderen ist die Überraschung, die Leiden­
schaft des Staunens, wie beim Ursprung der Philosophie ..., denn die Philoso­
phie hat keinen anderen Anfang (apxv)- Aber der Grund des Grundes, derje­
nige, an dem ich das größte Vergnügen habe, ist derjenige, die Ursache des 
Grundes zu sein, die all-gegenwärtige Ursache des Grundes in dem Vergnü­
gen, das ich mir gebe, indem ich anderen gebe. Es ist ein berauschendes Ver­
gnügen wie der Tabak oder die Droge, das darin besteht, der auto-affektiven 
causa sui so nahe wie möglich zu sein.« [FG 188]

Der Versuch, sich ganz sich selbst zu geben und ganz bei sich zu sein, als 
eigener Ursprung und eigener Grund, nimmt den Umweg über den 
Anderen lediglich als Mittel zum Zweck in Kauf. Der Andere aber »läßt 

349

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

sich niemals vom auto-affektiven Zirkel vereinnahmen« [ebd.] - er 
bleibt dem Selbst gegenüber immer anders. Die Plötzlichkeit der Über­
raschung soll ihn daher überwältigen und über-nehmen (sur-prendre). 
Diese »Gewaltsamkeit« bildet stets eine »konstitutive Unreinheit« der 
Gabe, und zwar wenn sie »in einem Zirkulationsprozeß begriffen ist, 
sobald sie der Erkenntlichkeit, der Wahrung, der Verschuldung und 
dem Kredit versprochen ist, aber auch sobald sie - über den Zirkel hin­
aus - exzessiv und dadurch überraschend sein muß.« [FG 188 f.] Aus 
dieser Gewaltsamkeit gib es also kein Entkommen in eine Utopie der 
reinen Gabe. »Die Gewaltsamkeit scheint innerhalb und außerhalb 
des Zirkels irreduzibel, sei es, um ihn zu wiederholen, oder sei es, um 
ihn zu unterbrechen.« [FG 189] Die Unmöglichkeit der Gabe besteht 
auch darin, daß sie der Gewalt nur entgehen kann, wenn sie sich selbst 
dem Vergessen hingibt. Dennoch muß sie, wenn auch als Geheimnis, 
ausgesprochen werden, um der noch größeren Gewalt der Sprachlosig­
keit zu entgehen.

Im Austausch des Dialogs geht es zumeist aber nicht um eine sol­
che Weitergabe des Geheimnisses, sondern darum, sich gegenseitig 
recht zu geben, was in »Das falsche Geldstück« so auch wörtlich ge­
schieht. [Vgl. FG 198] Die Freunde bestätigen einander, Vernunft zu 
haben, also den Status als »animal rationale (Xoyov e/tovj« zu besitzen. 
[Ebd.] Sie bestätigen einander die Fähigkeit »zu rechnen« und »Rechen­
schaft zu geben (rationem reddere, Äoyov Sifiovoa,)«, auch im mora­
lischen Sinne. [FG 199] Und sie triumphieren über die »Genugtuung« 
mit der Berechnung gewonnen zu haben. [Ebd.] Eingebunden in dieses 
Einander-recht-Geben und Berechnen ist auch die Lektürearbeit des Le­
sers, der ebenfalls über den Text räsoniert. Aber genau »im Augenblick 
wo diese Spiegelbildlichkeit« des Einander-recht-Gebens »triumphiert 
... findet der Bruch statt, sowohl der Bruch des Vertrags als auch die 
Konstatierung dieser Aufhebung«. [Ebd.] Der Bruch, den Derrida hier 
meint, ist in den Ausdruck >recht geben< (donner raison) selbst mit ein­
geschrieben, denn die Gabe, die im >geben< impliziert ist, entzieht sich 
im Augenblick des Wahnsinns oder im Wahnsinn des Augenblicks den 
Prinzipen des >Rechts<, also der >raison<, der Vernunft, dem 
Wenn daher die Dialogpartner »sich wechselseitig recht gegeben haben, 
dann bedeutet das, daß sie sich nichts gegeben oder vergeben haben, als 
ob die Gabe oder die Vergebung schon immer dazu bestimmt waren, 
nicht recht zu haben, als ob man zwischen Recht / Vernunft und Gabe 
(oder Vergebung) wählen müßte«, und dies gilt auch für die praktische

350

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander mehr (als) zu erkennen geben?

Vernunft. [FG 200] Für Derrida heißt das, die Gabe »sollte der Moral, 
dem Willen, vielleicht auch der Freiheit fremd bleiben, zumindest der­
jenigen Freiheit, die man mit dem Willen eines Subjekts verbindet. ... 
Sie sollte das Sollen selbst hinter sich lassen.« [Ebd.]

Fordert Derrida also doch einen Verzicht auf die Moral und einen 
Verzicht auf jedes Wissen, insbesondere auf die praktische Vernunft? 
Innerhalb der Logik von Baudelaires Prosagedicht ist für den Erzähler, 
wie bereits dargestellt, vollkommen unentschuldbar gerade die Einsicht, 
der Freund habe »das Böse >aus Dummheit<« [s. o.] begangen, nicht wis­
send was er tut. Vorgeworfen wird ihm »die Beschränktheit seines Ver­
standes und eher seines intellektuellen Bewußtseins als die seines mora­
lischen Bewußtseins«. [FG 213] Er bleibt der ihm von Natur aus 
gegebenen Vernunftbegabung gegenüber schuldig und entspricht so 
»einem vernünftigen Tier, das seine Vernunft nicht benutzen will, das 
sich seiner zu bedienen nicht wollen kann oder nicht wollen können 
will: wie ein Mensch, der, wie Kant sagen würde, die Macht oder die 
Kraft nicht hätte, zur Aufklärung gelangen zu wollen, das heißt die 
Mehrheit [majorite] der Menschen«. [FG 214] Er würde sich so dem 
Ruf zur Aufklärung, dem »Sapere aude!« verweigern. [Ebd.] In diesem 
Fall eröffnet sich im Bezug auf diesen Ruf noch eine weitere Dimension 
der Verantwortlichkeit, denn »dieser Mensch wäre verantwortlich für 
seine Unverantwortlichkeit und dafür, daß er noch nicht mündig [ma- 
jeur] ist, während er es schon ist oder sein kann.« [Ebd.] Für Baudelaire, 
der auf die Möglichkeit der reinen »Grausamkeit« [ebd.] verweist168, 
wäre »das sich erkennende Böse ... weniger schrecklich und der Hei­
lung näher, als das sich nicht wissende Böse«.169 Die Verantwortlichkeit 
zu übernehmen, hieße also, nicht nur dem Anderen ins Auge zu blik- 
ken, sondern auch sich selbst und den eigenen irrationalen Grausam­
keiten. Gegen die Dummheit gilt es daher, in eine wissende Relation 

168 Kants Begriff des Bösen scheint Derrida »von dem Kreditiv auszugehen«, daß »die 
Freiheit Bedingung des Bösen bleibt, da sie hier den Menschen vom Tier unterscheidet«. 
[FG 210 ff., Anm. 45] Kern dieses Freiheitsbegriffs bleibt, so Derrida wohl im Hinblick 
auf die Achtung vor dem Gesetz, »die Figur des Vertrauens oder des Glaubens, welche die 
praktische Vernunft begründet«, die mit der theoretischen Vernunft nicht mehr erfaßt 
werden kann. [Ebd.] (Vgl. Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der blo­
ßen Vernunft In: Ders.: Werkausgabe in XII Bänden. Hrsg, von W. Weischedel, Bd. VIII, 
Wiesbaden 1956, S. 674 ff.
169 Charles Baudelaire: CEuvres completes. Hrsg, von Claude Pichois, Bd. II, Paris 1976. 
S. 68.

351

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

zum eigenen intellektuellen und hermeneutischen Vermögen zu treten, 
»das uns durch die Natur als ein genetisches Kapital eingeschrieben ist, 
allen anteilmäßig mit der Geburt gegeben als eine Art von universellem 
>bon sens< oder von ingenium, das immer zur Verfügung stehen sollte«, 
wobei diese Gabe der Natur für Derrida immer schon auch Gabe der 
Fiktion oder der Fiktionalisierung ist. [FG 215] Pervertiert wird diese 
Relation durch die Dummheit des Freundes, deren eigentliche Bosheit 
darin besteht, »unrecht zu tun, indem er nicht alles tat, was er hätte tun 
können, um das von ihm angetane Böse zu begreifen, das er aber tat, 
indem er nicht alles tat, was er hätte tun können, um das von ihm 
angetane Böse zu begreifen, das er aber genau deshalb tat«. [Ebd.]

Zwar bleibt dies für Derrida das Urteil des Erzählers in Baude- 
laires »Das falsche Geldstück« und er selbst bezieht demgegenüber 
nicht ausdrücklich Stellung, zudem ja alles Wissen, Begreifen, Erken­
nen des >bon sens< zuvor immer wieder so radikal bezweifelt wurde. 
Dennoch scheint Derridas Denken in seiner stetigen Auseinanderset­
zung mit der Irreduzibilität der Gewalt auch darum zu kreisen, das in 
allem Tun, welches nie allen anderen gerecht wird, getane Böse zu 
begreifen und dazu anzuleiten, alles zu tun, was man tun kann, um 
eben dieses getane Böse zu begreifen, was man genau deshalb tut, weil 
man sich dieser Aufklärung und Erkenntnis über sich selbst verwei­
gert. Und zwar insbesondere dann, wenn man sein eigenes Selbst als 
solipsistisches Subjekt versteht, das alles was es tut und gibt sowieso 
nur sich selbst tut und gibt und nicht den Anderen - allen Anderen als 
ganz Anderem.

In diesem Sinne hätte Derridas Denken dann durchaus von vorn­
herein eine starke moralische und ethische Implikation, auch wenn die 
Begriffe der Moral und Ethik dabei sich selbst gegenüber anders wür­
den, insofern es gelten müßte, den Bruch ihrer Bindung deutlicher in 
sie zu integrieren und zu explizieren. Dieser implizierte Bruch (der 
schon in der Struktur des Vertrages freigelegt wurde) äußert sich in 
der Denkfigur der Gabe ebenso wie in der absoluten Verantwortung 
und der paradoxen Struktur des Augenblicks der Entscheidung, die es 
zu erkennen gilt, auch wenn dieser Augenblick selbst in einem >Wahn- 
sinn< jenseits des klaren und distinkten Erkennens liegt. Eine wechsel­
seitige Bedingtheit von Bindung und Bruch arbeitet auch Ricoeur aus­
gehend von der wechselseitigen Bedingtheit von reconnaissance und 
meconnaissance deutlich heraus. Derrida betont allerdings mit mehr 
Vehemenz die irreduzible Dimension des Bruchs und weniger die Mög­

352

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander mehr (als) zu erkennen geben?

lichkeit seiner Überwindung oder Einbindung in die dissonante Kon­
sonanz.

Das >Selbst<, bei aller Vorsicht, die im Umgang mit Derridas Denk­
weise diesem Wort, Namen oder Begriff entgegengebracht werden 
muß, wäre, wenn es überhaupt einen Ort hat, -vielleicht jenen Un-Ort 
der /wpa als Raum der Unentscheidbarkeit - möglicherweise genau 
zwischen Erkenntnis und Gabe anzusiedeln: im Augenblick der Ent­
scheidung (in dem es sich zugleich auch aufgibt) zwischen der Erkennt­
nis, der Vernunft, dem auf der einen und der a-logischen, wahn­
sinnigen, übermäßigen und maßlosen Gabe oder Verausgabung, auf der 
anderen Seite, zwischen denen es wählen muß und doch nicht wählen 
kann, in einem unauflösbaren Dilemma. Eine solche Differenz zwischen 
klarer und distinkter Erkenntnis auf der einen und einer willentlichen, 
freien Entscheidung auf der anderen Seite wird auch in Marions 
Descartes-Interpretation zu beachten sein. Das Paradoxon eines augen­
blicklichen Selbst zwischen diesen Polen bestünde bei Derrida zugleich 
darin, daß es sich und jede Gewißheit in diesem Augenblick aufgibt, 
hingibt, aber eben doch auch die Gewißheit des ego cogito aus dieser 
Selbstaufgabe gewinnen kann, die dann den Augenblick der Ungewiß­
heit wieder vergißt. In einer ähnlichen Bewegung soll aus dem Verzicht 
auf das Sollen der praktischen Vernunft und das Sich-Verantworten 
eine absolute Verantwortlichkeit hervorgehen, die sich immer auf den 
einen und alle anderen bezieht. Gleichermaßen bezieht sie sich aber 
auch auf das Selbst, welches ebenfalls für alle anderen ganz anders ist. 
Sofern es sich dem Tod als Rückkehrlosigkeit in der Spur, der Schrift, 
dem Werk oder der Gabe überläßt, gibt es sich selbst jedem ganz Ande­
ren, als eine Aufgabe für dessen Denken und Verantwortung zu erken­
nen. Es gibt ihm damit auch das »Nimm mich zu dir ...« [s.o.] zu den­
ken, das letztlich besagt: Nimm mich, wie ich bin, und das heißt genau 
so, wie ich mich eben in dieser Bitte entäußere.

Im Augenblick des Gebens scheint sich das Selbst einer absoluten 
Selbstunsicherheit zu überlassen, so daß es vielleicht nicht einmal mehr 
wissen könnte, ob es ein König oder bettelarm, in Purpur gekleidet oder 
nackt ist, ob es einen tönernen Kopf hat oder gar ein Kürbis oder aus 
Glas ist. Mit Derrida zu denken wäre ein Selbst, das sich dennoch 
immer wieder auf den Standpunkt oder Nullpunkt einer Entscheidung 
stellen muß, die durch die Unentscheidbarkeit hindurch zu treffen ist. 
Und es wäre ein Selbst, das unter der Hülle der Selbstsicherheit eines 
Denkens der Präsenz, des Ursprungs, des Lebens, der Philosophie, der

353

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

Geschichte, der Vernunft und des ökonomischen Kalküls verborgen wä­
re und diese Selbstsicherheit >überlebte<, als ein absolutes, unhintergeh­
bares, überraschendes Geheimnis, ein offener Rest, eine Leerstelle zwi­
schen Leben und Tod, die zugleich maßlose Fülle ist - vielleicht beinahe 
eine reine Gabe (wenn es sie gibt).

Von Ricoeur zu Derrida zu Marion

Im Dreischritt vom Erkennen über das Selbst zur Gabe ließ sich bei 
Ricceur die Frage und Suche nach der personalen und menschlichen 
Identität von den Fragen nach dem Verstehen und Erkennen und von 
der Idee der Gabe als realer Erfahrung der wechselseitigen Anerken­
nung an keinem Punkt vollständig abtrennen. Eine Annäherung an das 
Selbst, das menschliche Leben und seine Äußerungen, die Formen der 
Identität, die Erzählungen, Fähigkeiten und Handlungen und die inter­
personale Verknüpfung mit dem Anderen bildete das eigentliche Anlie­
gen, dem sich Ricoeurs Denken von verschiedenen Seiten aus näherte.

Bei Derrida ließ sich auf den ersten Blick weniger eindeutig sagen, 
auf welches Ziel sein Denkweg ausgerichtet ist bzw. was er umkreist. 
Der Weg, der durch dieses Denken zu zeichnen war, bildete seinen ei­
genen Voraussetzungen gemäß ein Labyrinth. Dieser Weg konnte und 
wollte nicht auf eine endgültige Antwort auf die Fragen hinauslaufen, 
die er verfolgte, sondern allenfalls Ausblicke aufzeigen und verschiede­
ne Bündel des Sinns im Umgang mit den Texten freilegen, an deren 
Rändern er verlief. Dennoch schien er durch eine unbestimmbare Hoff­
nung oder Erwartung motiviert. Er begann mit der Geste eines Ab­
sprungs aus der Geschichte einer >Metaphysik< des Ursprungs, der Prä­
senz, der Dichotomien und begrifflichen Identifikationen. Dieser 
Absprung geschah aber zugleich im Bewußtsein, den >metaphysischen< 
Begrifflichkeiten und Denkmustern nicht entkommen zu können. Eine 
integrierte Sprachkritik sollte zusammen mit der Bereitschaft zum Ein­
geständnis der eigenen Irrwege und zum Eingeständnis der Angst vor 
dem Wahnsinn oder Unsinn sowie verbunden mit einer grundlegende 
Öffnung für die Offenheit des Fragens dennoch einen Unterschied zum 
bisher Gedachten ausmachen - einen Unterschied, der >nur< eine Ver­
schiebung sein konnte. Derridas Umgang mit dem, was bereits zu er­
kennen gegeben ist, erwies sich als eine Lektüre, die den Texten selbst 
etwas >gibt<, indem sie am Rande Kommentare hinterläßt und sich in 

354

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander mehr (als) zu erkennen geben?

die Textur des Geschriebenen einschreibt, ohne die Möglichkeit, über 
den Text hinaus zur Wiedergabe einer ihm äußerlichen Gegebenheit 
zu gelangen, da alles immer schon Text und Kontext und von den Spu­
ren des bereits Gedachten geprägt ist. Möglich blieb es jedoch, mit dem 
vorgegeben Material weiterzuarbeiten, von innen her den Umbau der 
Dekonstruktion zu vollziehen und das Zusammenspiel offener Leer­
stellen und ihrer >Supplemente< freizulegen, die den Mangel ausdrük- 
ken und ihm zugleich etwas hinzufügen, ohne die Lücke zu schließen 
und so die Arbeit des Denkens zu beenden. Es blieb die Möglichkeit, die 
Bewegung der differance weit er zu führ en, sich dabei selbst aufs Spiel zu 
setzen und seine Schritte in die vorgegebenen Spuren zu setzen, die auf 
die Abwesenheit desjenigen hinwiesen, der sie hinterlassen hat.

In diesen (schriftlichen) Spuren ließ sich der Weg des >Selbst< ver­
folgen. Mit der Zurückweisung jeder Theorie der Erkenntnis als Meta­
physik wurde auch die Idee einer Selbst-Erkenntnis dekonstruiert. Den 
hyperbolischen Zweifel Descartes' deutete Derrida als Augenblick ab­
soluter Unentscheidbarkeit, durch die jedes Denken, das Gewißheit ge­
ben möchte, notwendig hindurch muß. Mit dieser Unentscheidbarkeit 
verband sich zugleich eine radikale Öffnung für anderes, das für 
Derrida stets im Selben am Werk ist, - für das Andere des Wahnsinns, 
des Un-Sinns ebenso wie für den personalen Anderen. Im Hinblick auf 
die Konfrontation mit dieser Figur des Anderen, inspiriert durch die 
stetige Auseinandersetzung mit Levinas, ergab sich eine Verschiebung 
von der reinen Bezogenheit auf das Entgegennehmen von Text und 
Schrift zur Berücksichtigung einer >ethischen< Dimension im Modell 
der Gabe. Lange vor der direkten Auseinandersetzung mit der Frage 
nach der Gabe operierte Derrida mit einer Terminologie, die eine rück­
kehrlose Verausgabung und Hingabe jeder Ökonomie der logischen, 
rechnenden Denkoperationen entgegensetzt. So verausgabte sich das 
Selbst in der Schrift in einer Hingabe an die Unentscheidbarkeit der 
Frage >wer spricht. Der Versuch, gegen die ökonomischen Kreisstruk­
turen anzudenken, geschah auch hier stets im Bewußtsein, diese nur 
verschieben zu können.

Ausgehend von der Verantwortung gegenüber dem (schriftlichen) 
Werk des Anderen und der Unmöglichkeit, diesem ganz gerecht zu 
werden, wurden die Paradoxie der >reinen Gabe< freigelegt, die nicht 
nur nicht erwidert, sondern nicht einmal als Gabe erkannt oder identi­
fiziert werden darf, so daß das Geschehen oder das >Phänomen< Gabe 
selbst das logische Denken und unsere Sprache in Frage stellt, gerade 

355

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

wenn wir geben und Gaben >zu erkennen gebens Betrachtet wurden die 
Paradoxien des Zeit-Gebens, die Gaben der Poesie, der Fiktion und des 
Ereignisses, im Durchgang durch die Dekonstruktion einer poetischen 
Gabe Baudelaires, bis hin zur >letzten< aller (un)möglichen Gaben, die 
>den Tod gibt<. Es ging in der Auseinandersetzung mit der Erzählung 
über den göttlichen Aufruf zur Opferung Isaaks auch um die Gebung 
und Wahrung des Geheimnisses dieses Auftrags. Das Geheimnis ließ 
sich als Versuch betrachten, eine Unmöglichkeit zu erkennen zu geben, 
die sich niemals >ohne Rest< - also in einem glatten Kalkül - erfassen 
läßt. Bildet ein solches Geheimnis auch das Selbst? Ist ein solches Ge­
heimnis in jedem personalen Selbst und ist damit die Forderung impli­
ziert, dieses Geheimnis zu bewahren und sich ihm gegenüber zu ver­
antworten? Ein solcher Anspruch zeigte sich in der Vehemenz, mit der 
Derrida die Bejahung des Anderen forderte und auf das Dilemma hin­
wies, daß wir, erneut im Durchgang durch die Unentscheidbarkeit, stets 
auf Kosten anderer handeln und entscheiden müssen.

Auch Marion wird sich in seinem Nachdenken über die Gabe auf 
dieses Modell Derridas berufen und es zum Teil zurückweisen, um weit 
über die Frage nach der Gabe hinausgehend zu einer neuen Phänome­
nologie der Gebung anzusetzen. Mit Derrida teilt er den Anspruch 
eines postmetaphysischen Denkens und einer Kontra-Methodik. 
Marions Denkweg verläuft dabei weitaus gradliniger und weniger la­
byrinthisch als derjenige Derridas und er verläuft, seinem phänomeno­
logischen Anspruch gemäß, weniger als auch bei Ricoeur durch Texte 
hindurch oder an ihren Rändern entlang. Dennoch beginnt dieser 
Denkweg mit einer sehr genauen Analyse der gedanklichen Vorgaben 
Descartes', um dann in Auseinandersetzung mit Husserl und Heideg­
ger zur Entwicklung des eigenen phänomenologischen Neuansatzes zu 
gelangen. Vom Zu-erkennen-Gegebenen verschiebt sich der Fokus auf 
die sich selbst gebenden Phänomene. Das >Selbst< ist daher bei Marion 
ebenfalls zunächst als Selbst der Phänomene zu verfolgen, bevor dann 
- noch einmal im Dialog mit Descartes - die Frage nach dem Ich zum 
Vorfinden eines dativischen >moi< verschoben wird, welches sich 
schließlich selbst als ein >Subjekt nach dem Subjekte also nach seiner 
Dekonstruktion, aus dem empfängt, was sich ihm gibt. Im Wechselspiel 
zwischen dem, was >es gibt<, und der Weise, wie wir es bezeugen, be­
nennen und >zu erkennen geben<, soll sich eine andere >Ökonomie< er­
öffnen. Schließlich weitet Marion seine Phänomenologie der Gebung 
auf die interpersonale Beziehung der interdonation und eine Hingabe­

356

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander mehr (als) zu erkennen geben?

beziehung der Liebe aus. Dabei wird auch die bereits bei Ricceur und 
Derrida verfolgte Spur der Paradoxien zwischen der Partikularität des 
jeweils Anderen und der Universalität ethischer Grundsätze wieder 
aufgenommen. Wenn Derrida als ein Grenzgänger an den Rändern 
der Philosophie balanciert (und hin und wieder, durchaus kalkuliert, 
die Balance verliert, um aus jedem Rahmen zu fallen), versucht 
Marion die Grenzen zwischen Metaphysik und postmetaphysischem 
Denken, natürlicher Einstellung und phänomenologischer Perspektive 
schärfer zu ziehen. Er bewegt sich dabei häufig an den Grenzen zu 
einem theologischen Diskurs und möchte ganz dezidiert die Welt der 
Phänomene bis an die Grenzen ihrer äußersten Sättigung und radikal­
sten Gebung erkunden. Diese Sättigung, die uns überwältigt und über­
rascht, weist deutliche Gemeinsamkeiten, zu dem überraschenden, er- 
eignishaften und jede Logik überbordenden Charakter der Gabe bei 
Derrida auf.

Die Denkfigur der Gabe bildete bei Ricoeur und Derrida zum einen 
ein Modell oder einen exemplarischen Akt für das, was zwischen dem 
Selbst und dem Anderen in einer interpersonalen Beziehung und in 
einem gesellschaftlichen Miteinander geschieht. Bei Ricoeur bildete die 
>Lichtung< der Gabe einen positiven Ausnahmezustand, also ein 
Randphänomen des konfliktreichen sozialen Zusammenlebens, um 
das Streben nach einem friedlichen sozialen Miteinander von dessen 
Grenzen her zu motivieren. Wo es Derrida, in einer Radikalisierung 
dieses Ausnahmecharakters um das Aufreißen einer Lücke in der Ober­
fläche unseres Erkennens ging, darum, einen Blick auf das Andere, das 
Unmögliche zu eröffnen sowie auf unauflösbare Aporien und Dilem­
mata, ging es Ricoeur eher um das Offenhalten von Möglichkeit en.}7° 
Auch das Offenhalten der Distanz zwischen Personen diente dazu, Bin­
dungen zu ermöglichen, in der jeder Beteiligte in seiner Unaustausch­
barkeit erkannt und anerkannt wird. Zwar war die Gabe bei Ricceur

170 Ein Übergang zu einer Dimension der >Unmöglichkeit< zeigt sich bei Ricoeur in der 
Beschäftigung mit den Grenzerfahrungen der Zeit. Es bleibt ein Rest der Unerforschlich- 
keit der Zeit, die nicht durch das Denken konstituiert werden kann, da sie diesem >vor- 
gegeben< ist. So ergibt eine »Forderung, mehr zu denken und anders zu reden«. (Vgl. 
Paul Ricoeur: Zeit und Erzählung. Bd. I: Zeit und historische Erzählung. Übers, von Rai­
ner Rochlitz, München 1988. [Zitiert als: ZuE I] S. 417-437) Ricoeurs Gewichtung der 
Zeit, der verlaufenden Geschichte und der intellektuellen Suche weist durchaus Analo­
gien zur Dynamik der Frage, zur differance und der Entzugsbewegungen im Denken 
Derridas auf.

357

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jacques Derrida - Aufbrechen

bereits symbolisch aufgeladen und über den realen Austausch hand­
habbarer Güter hinausgehoben - als Symbol der Möglichkeit einer Be­
ziehung wechselseitiger Anerkennung. Bei Derrida allerdings symboli­
sierte das Geschehen der Gabe nicht mehr etwas - es sei denn das 
Symbolische selbst-, sondern erschien, wie bereits die differance, als 
ein Hinweis auf die Grenzen dessen, was bezeichnet, symbolisiert oder 
benannt werden kann. Gefordert war so eine andere Art der Rede, die 
für Derrida in einem literarischen Diskurs aufschien, der das Geheim­
nis als Geheimnis zu erkennen gibt, ähnlich wie für Ricoeur nur der 
Hymnus die Höhe der Vergebung erfassen konnte.

In Marions Phänomenologie wird das Phänomen der Gabe im 
Sinne einer Weitergabe von Hand zu Hand oder von einem personalen 
Geber zu einem personalen Empfänger zunächst phänomenologisch 
auf das darin implizierte Geben reduziert. Tatsächlich wird sich die Be­
schäftigung mit Marion vielleicht sogar am deutlichsten von diesem 
interpersonalen Modell entfernen. Dennoch ist die Frage zu stellen, 
inwiefern das Modell der Gabe sowie auch das >Zu-erkennen-geben< 
weiterhin als Muster zu verstehen sind, vor deren Hintergrund sich 
seine Phänomenologie entfaltet und sich dabei schließlich auch einer 
Betrachtung der Phänomene interpersonaler Beziehungen zuwendet. 
Ausgehend von Alain Cailles Klassifizierungen des hybriden Charak­
ters der Gabe geht es hierbei vor allem um ihre Spontaneität und Ge­
nerosität als »Gabe dessen, was in Erscheinung tritt, die Gabe des Er­
scheinens selbst«.171

171 Alain Caille: Anthropologie der Gabe, Übers, von Frank Adloff und Christian Papil- 
loud, Frankfurt, New York 2008. S. 78.

358

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Von Ricoeur zu Derrida zu Marion

