IV. Einander mehr (als) zu erkennen geben?

Wenn es in Derridas Denken um das Einander-zu-erkennen-Geben
geht, dann immer in dem Sinne, einander mehr als zu erkennen zu
geben. Und zwar schon deshalb, weil in jedem Geben, sei es noch so
sehr 6konomisiert und in den Kreis von Geben, Nehmen und Gegen-
gabe eingebunden, immer ein solches Mehr mit im Spiel ist: das Mehr
der Gabe, der reinen Entiuferung; das Mehr des Geheimnisses; das
Mehr, das den Rest ausmacht, der die Ordnung iiberbordet und das
Denken an seine Rinder fiihrt. Wer gibt, der gibt auch sich selbst. Und
dies gilt in besonderem Mafle, wenn man etwas zu erkennen gibt, etwas
schreibt, sagt oder in anderer Weise dufert, was dem Anderen die Auf-
gabe stellt, zu erkennen, ohne daf sich damit der Anspruch begriinden
konnte, das Gegebene bis ins Letzte zu durchschauen und damit auch
das Geheimnis seines Gabe-Charakters mit zu erkennen (dies wiirde die
Gabe ja bereits annullieren). Wer also gibt oder zu denken gibt, der gibt
sein solipsistisches Selbst auf, das Selbst der Selbstreflexion und des
Subjekt des Subjekt-Objekt-Gegensatzes, er gibt sich selbst den »Tod:
in einer Hingabe an die Riickkehrlosigkeit der Gabe. Derrida radikali-
siert in besonderer Weise die schon bei Mauss angelegte Vorstellung,
»daf3 jemand etwas geben so viel heifit, wie jemand etwas von sich selbst
geben«. [S.0.] Mauss erweitert diesen Ansatz zum Ideal einer Gesell-
schaft, in der die Gaben des Selbst, seiner Zeit und seiner Arbeit, nicht
einfach 6konomisch in einem Tauschhandel aufgehen, sondern auf eine
Weise entgegengenommen werden, die dem Mehr-Wert, dem persona-
len und individuellen Wert dieser Gaben gerecht wird. Die Gegengabe
soll nicht einfach das Gegebene zuriickerstatten, sondern dem gegebe-
nen Selbst antworten und zu seiner Sicherung, Erhaltung und Aner-
kennung beitragen. Derrida hingegen meint ein ganz anderes Geben,
in dem man nicht nur etwas von sich selbst gibt, sondern sein Selbst
und die Identifizierbarkeit der gegebenen Gabe ganz und riickkehrlos
hingibt.

345

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Vorausgesetzt werden muf fiir ein Denken des Selbst nach Derrida
eine Denkbewegung, die die Leerstelle in ihrem Inneren anerkennt,
durch die hindurch erst eine Bewegung oder Verschiebung erfolgen
kann, wobei diese Leerstelle mit den Begriffen der Gabe und des Ge-
heimnisses paradoxerweise zugleich verstirkt als eine Uberfiille, ein
UbermaB, ein Mehr bestimmt zu werden scheint. Die Denkbewegung
kann nicht im Augenblick der EntiufSerung und der Aufgabe des Sinns
stehenbleiben. Soll sie sich wie der Flug des Ikarus darin erschépfen,
vom héchsten Punkt des Versuches, zu erkennen oder >sich der Mittags-
sonne anzuniherne, in den Abgrund zu stiirzen, um dann poetisch den
eigenen Tod zu beklagen? Oder soll sie unentwegt mit oder ohne Be-
dauern konstatieren, daf sie dem Zenit aussichtslos hinterherjagt, in-
dem sie immer schon verspitet den Mittag um vierzehn Uhr sucht?
Diese Fragen konnen verneint werden, wo Derrida die Bejahung for-
dert, die gerade nicht nur den Nicht-Sinn und Abgrund bejaht, sondern
auch die Okonomie, die um diesen Abgrund kreist. Gefordert bleibt der
Anspruch einer klaren und distinkten, logischen, theoretischen und
praktischen Erkenntnis — allerdings im Verzicht darauf, mit diese Er-
kenntnis zu einer Totalitdt zu gelangen, und unter der Voraussetzung
der Beriicksichtigung des offenen Rests und des Geheimnisses.

Ob Derrida ein solcher Drahtseilakt des Denkens immer gelingen
kann, ob dabei immer etwas zu erkennen gegeben werden kann, ist bei
aller wortgewandten Akrobatik wohl fraglich. Dennoch ist anzuerken-
nen, daf8 es um den Versuch eines Denkens geht, das sich und das bisher
Gedachte iiber sich selbst >aufklirt¢, gerade indem es auf die Abgriinde
hinweist, in denen es gegen alle Klirungsversuche dunkel und unklar
bleibt. Moglicherweise ist es letztlich eine Frage der Entscheidung, ob
man dem Ideal einer Verabsolutierung des Wissens und einer absoluten
Durchdringung mit dem Licht der Erkenntnis oder aber dem Insistieren
auf die dunkel bleibenden, undurchdringlichen Reste und das Glauben
unter dem Wissen mehr >Kredit gibt« oder versucht, zwischen beiden
die Waage zu halten. Dabei kann es sich um eine ethische Entscheidung
handeln, denn entschieden wird damit auch, ob das personale, individu-
elle Selbst durch Vernunft bestimmt und sich selbst durchsichtig ist
oder ob es ein im Kern unergriindliches Geheimnis, eine innere Anders-
heit wahrt. Interessanterweise konnen beide Bestimmungen des Selbst
als Griinde fiir seine Achtung und die Achtung des Anderen herange-
zogen werden und vielleicht gelingt dies in besonderem Mafle, wenn
man versucht, beide Aspekte der Selbst-Auffassung zu verbinden. Be-

346

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander mehr (als) zu erkennen geben?!

jaht werden kann von Derridas Denken ausgehend durchaus ein erken-
nendes und gebendes Selbst, welches die Regeln der Logik ebenso an-
erkennt wie das Gesetz. Uber diese Anerkennung hinaus ist es in einer
radikalen Absolutheit verantwortlich fiir den Anderen als tout autre im
doppelten Sinne und fiir die in der Schrift bewahrten Spuren des Erken-
nens und Zu-erkennen-Gebens, die immer auch das Geheimnis des dar-
in hingegebenen, nicht mehr anwesenden Selbst bewahren, als Spuren
eines Uber-Lebens, welches das prisentische Leben iibersteigt.

Die Paradoxien der Verantwortung und des Augenblicks der Ent-
scheidung verweisen darauf, daf8 es in der Denkfigur der Gabe noch in
anderer Weise darum geht, mehr als zu erkennen zu geben, da es auch
um ein ganz praktisches, pragmatisches Gebens von Giitern oder von
Geld geht, die fiir das Uberleben im existenziellen Sinne notwendig
sind, auch wenn diese Ebene in »Falschgeld« gebrochen durch den Spie-
gel der Fiktion des Prosagedichtes betrachtet wird. Im Kontext dieser
Erzihlung gibt es einen weiteren Anwirter auf die Rolle des Selbst:
einen Dritten, neben dem Erzihler und seinem Freund. Im Raum des
fiktionalen Als-ob ist nicht nur die Gabe der falschen Miinze ein iiber-
raschendes Ereignis, das den Verlauf der Erzihlung in Gang bringt,
sondern ebenso »die Begegnung mit dem Armen.« [FG 163] Es handelt
sich dabei um einen Zufall, der nicht rein aleatorisch bleibt, sondern
»im voraus re-finalisiert, re-intentionalisiert und regelmafig von einer
Teleologie wiederangeignet« wird, ebenso wie ja die Gabe immer wieder
auf eine Intentionalitit und in den Kreislauf der Okonomie zuriick-
fithrt. [FG 173] Da diese Begegnung den Anla8 fiir die Erzihlung gibt,
ist fiir Derrida die Vermutung erlaubt, dal »ganz einfach der Arme
selbst hier mit seiner Bitte selbst den wahren Geber« darstellt. [Ebd.]
Er iibernimmt die Rolle des Bettlers, die »in einem gegebenen sozialen
Umfeld« darauf festgelegt ist, nicht produktiv zu arbeiten und »eine
rein rezeptive Instanz« zu bilden. [FG 174]'¢ Er befindet sich am Rande
der Gesellschaft. Entspricht seine »Randstandigkeit« [FG 177] der re-
zeptiven Funktion des Lesers am Rande der Schriften? Der Bettler ist
fiir Derrida hier nicht Rezipient von (Schrift)Zeichen, sondern er ist
selbst »Zeichen fiir die absolute Bitte des anderen, den unausléschlichen
Appell, den unwandelbaren Durst der Gabe«. [Ebd.] Die Institutionali-

16 Derrida verfolgt hier eine kurze (Literatur-)Geschichte des Bettlers, die angelehnt an
Foucaults »Wahnsinn und Gesellschaft« konstatiert, da »die Vertreibung des Bettlers
das DrauBen drinnen« wahrt und eine »Identitiit durch AusschluB« sichert. [FG 174£]

347

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

sierung dieser symbolischen Funktion verhindert es allerdings, daf3 die-
ser Appell die 6konomische Struktur bereits durchbricht, da die Gabe an
den Bettler als Almosen letztlich ein Opfer bleibt, das mit der Intention
gegeben wird, irgendwann eine Wiedergutmachung zuriickzuerhalten.
Eingebunden in die Okonomie des Symbolischen und gebunden an ein
Gesetz wird die Opfergabe in eine »6konomische (distributive) Gerech-
tigkeit« iiberfiihrt. [FG 178)

Was aber ebenso getauscht wird und dabei iiber eine geregelte oko-
nomische Tauschbeziehung mit klar gegeneinander abgegrenzten
Tauschpartnern hinausweist, das sind anders als bei Ricceur, der ja die
Unaustauschbarkeit der Anerkennung und Dankbarkeit Tauschenden
hervorhebt, die Platze der drei Akteure: »alle Platze kénnen und miis-
sen tauschen«. [FG 183] Auch fiir Ricceur ist es allerdings wichtig, da8
die Rollen des Gebenden und Nehmenden umgekehrt werden konnen
und jeder ebenso aktiv wie auch passiv sein kann. Bei Derrida jedoch
scheint von vornherein eine grundlegendere Verwirrung der Rollen
vorzuliegen: Der Bettler ist Rezipient und Geber, er ist ebenso der
Schwichste, wie auch der Stirkste der drei Figuren der Erzihlung, denn
er ist einerseits ohne jeden Besitz, sogar »ohne Worte: Die absolute
Bitte vermittelt sich durch seinen stummen Blick.« [Ebd.] Andererseits
wirkt gerade diese »stumme< und flehende Forderung des Blicks ...
gebieterisch wie das Gesetz«. [FG 184] Der Dichter oder Erzihler wie-
derum (dies entwickelt Derrida in einem Umweg iiber Baudelaires Text
»Die guten Hunde«'” und einer Gleichsetzung der Position des Dich-
ters und des Hundes als Randfiguren) ist derjenige, der sich, obwohl
sein Platz innerhalb der Erzihlung an der Seite seines gebenden Freun-
des ist, auch »auf seiten des Hundes und des Armen« befindet, »das
heiflt auf der anderen Seite, auf seiten des anderen«. [FG 184] Die Art
und Weise, wie Hunde bitten, verschrinkt das Geben und das Nehmen
und tauscht diese quasi gegeneinander aus, da sie nicht nur eine Gabe
erbetteln, sondern immer auch zu sagen scheinen: »Nimm mich zu
dir ...«, das heif8t, »man gibt ... ihnen, indem man sie nimmt, indem
man das auf sich nimmt, was sie sind, und indem man sie nimmt, wie sie
sind«. [FG 185] Verschrinkt mit der Gabe ist also auch die Annahme des
Anderen, die ihn als ihn selbst entgegennimmt.

Zwar wird dieser Gedanke von Derrida hier nicht weiterentwickelt,
dennoch kénnte das Mehr, der Uberschuf8 der Gabe auch darin angesie-

167 Charles Baudelaire: Sdamtliche Werke, a.a.O., Bd. 8, S. 301/303.

348

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander mehr (als) zu erkennen geben!?

delt werden, daf8 sie iiber das Geben hinaus ein Annehmen oder Auf-
nehmen des jeweils absolut Anderen impliziert, dessen Bitte oder Ge-
setz dann sowohl ein Gesetz des Gebens als auch zugleich eines des
Angenommenwerdens wire. Dieser absolut Andere wiirde selbst die
Gabe entgegennehmen, sich aber ebenso in seiner Bitte geben und sich
dem Gebenden iiberlassen, der ihn aufnimmt und auf sich nimmt. Um-
gekehrt nimmt auch der Gebende etwas, namlich diese Bitte und den
Anderen entgegen und er gibt sich in der Gabe, wenn es sich um eine
solche handelt, zugleich selbst — er gibt sich selbst dem Augenblick der
Gabe hin und liefert sich dem Empfanger, seinem Urteil und seiner Ver-
antwortung aus. Der Kreislauf der Okonomie wiirde in dieser komple-
xen Verschrinkung von Geben und Nehmen dann nicht einfach auf-
gebrochen, sondern durchkreuzt bzw. in sich selbst verschrankt,
sverknotetc oder >verbogen< — wenn man Derridas Spiel mit der Schrift
mitspielen mochte, moglicherweise in die Figur des Symbols der Un-
endlichkeit, 8, das dann auch die Absolutheit der wechselseitigen Ver-
antwortung bezeichnen kénnte.

Auch in »Falschgeld« weist die Verantwortung analog zu der
Abrahams die Struktur eines double bind auf: sie besteht gegeniiber
der absoluten Bitte des Dritten und verpflichtet oder verschuldet die
beiden Freunde zugleich untereinander, so daf8 sie in den Wettstreit —
eine Art Potlatsch — des Gebens eintreten. [Vgl. FG 186f.] Indem aber
die Motivation fiir diesen Wettstreit des Gebens letztlich darin verortet
wird, einem Anderen das Vergniigen zu geben, eine nicht-wiederhol-
bare Uberraschung zu empfangen, wird die Gabe doch wieder auf eine
Selbst-Gabe reduziert, die fiir Derrida der von ihm problematisierten
Struktur der Philosophie entspricht:

»Der Grund fiir das Vergniigen bei anderen ist die Uberraschung, die Leiden-
schaft des Staunens, wie beim Ursprung der Philosophie ..., denn die Philoso-
phie hat keinen anderen Anfang (xgy7). Aber der Grund des Grundes, derje-
nige, an dem ich das gréfite Vergniigen habe, ist derjenige, die Ursache des
Grundes zu sein, die all-gegenwirtige Ursache des Grundes in dem Vergnii-
gen, das ich mir gebe, indem ich anderen gebe. Es ist ein berauschendes Ver-
gniigen wie der Tabak oder die Droge, das darin besteht, der auto-affektiven
causa sui so nahe wie méglich zu sein.« [FG 188]

Der Versuch, sich ganz sich selbst zu geben und ganz bei sich zu sein, als
eigener Ursprung und eigener Grund, nimmt den Umweg iiber den
Anderen lediglich als Mittel zum Zweck in Kauf. Der Andere aber »ldft

349

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

sich niemals vom auto-affektiven Zirkel vereinnahmen« [ebd.] — er
bleibt dem Selbst gegeniiber immer anders. Die Plétzlichkeit der Uber-
raschung soll ihn daher tiberwiltigen und tiber-nehmen (sur-prendre).
Diese »Gewaltsamkeit« bildet stets eine »konstitutive Unreinheit« der
Gabe, und zwar wenn sie »in einem Zirkulationsprozef begriffen ist,
sobald sie der Erkenntlichkeit, der Wahrung, der Verschuldung und
dem Kredit versprochen ist, aber auch sobald sie — iiber den Zirkel hin-
aus — exzessiv und dadurch iiberraschend sein mufl.« [FG 188£.] Aus
dieser Gewaltsamkeit gib es also kein Entkommen in eine Utopie der
reinen Gabe. »Die Gewaltsamkeit scheint innerhalb und auflerhalb
des Zirkels irreduzibel, sei es, um ihn zu wiederholen, oder sei es, um
ihn zu unterbrechen.« [FG 189] Die Unméglichkeit der Gabe besteht
auch darin, daB sie der Gewalt nur entgehen kann, wenn sie sich selbst
dem Vergessen hingibt. Dennoch mufl sie, wenn auch als Geheimnis,
ausgesprochen werden, um der noch gréferen Gewalt der Sprachlosig-
keit zu entgehen.

Im Austausch des Dialogs geht es zumeist aber nicht um eine sol-
che Weitergabe des Geheimnisses, sondern darum, sich gegenseitig
recht zu geben, was in »Das falsche Geldstiick« so auch wértlich ge-
schieht. [Vgl. FG 198] Die Freunde bestitigen einander, Vernunft zu
haben, also den Status als »animal rationale (Adyov €ywv)« zu besitzen.
[Ebd.] Sie bestitigen einander die Fahigkeit »zu rechnen« und »Rechen-
schaft zu geben (rationem reddere, Adyov dtdévac)«, auch im mora-
lischen Sinne. [FG 199] Und sie triumphieren iiber die »Genugtuung«
mit der Berechnung gewonnen zu haben. [Ebd.] Eingebunden in dieses
Einander-recht-Geben und Berechnen ist auch die Lektiirearbeit des Le-
sers, der ebenfalls iiber den Text rasoniert. Aber genau »im Augenblick
wo diese Spiegelbildlichkeit« des Einander-recht-Gebens »triumphiert
... findet der Bruch statt, sowohl der Bruch des Vertrags als auch die
Konstatierung dieser Aufhebunge«. [Ebd.] Der Bruch, den Derrida hier
meint, ist in den Ausdruck >recht geben< (donner raison) selbst mit ein-
geschrieben, denn die Gabe, die im >geben< impliziert ist, entzieht sich
im Augenblick des Wahnsinns oder im Wahnsinn des Augenblicks den
Prinzipen des >Rechts, also der >raison, der Vernunft, dem Aéyoc.
Wenn daher die Dialogpartner »sich wechselseitig recht gegeben haben,
dann bedeutet das, daB sie sich nichts gegeben oder vergeben haben, als
ob die Gabe oder die Vergebung schon immer dazu bestimmt waren,
nicht recht zu haben, als ob man zwischen Recht / Vernunft und Gabe
(oder Vergebung) wihlen miifite«, und dies gilt auch fiir die praktische

350

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander mehr (als) zu erkennen geben?

Vernunft. [FG 200] Fiir Derrida heifit das, die Gabe »sollte der Moral,
dem Willen, vielleicht auch der Freiheit fremd bleiben, zumindest der-
jenigen Freiheit, die man mit dem Willen eines Subjekts verbindet. ...
Sie sollte das Sollen selbst hinter sich lassen.« [Ebd.]

Fordert Derrida also doch einen Verzicht auf die Moral und einen
Verzicht auf jedes Wissen, insbesondere auf die praktische Vernunft?
Innerhalb der Logik von Baudelaires Prosagedicht ist fiir den Erzihler,
wie bereits dargestellt, vollkommen unentschuldbar gerade die Einsicht,
der Freund habe »das Bése »aus Dummbheit«« [s. 0.] begangen, nicht wis-
send was er tut. Vorgeworfen wird ihm »die Beschrinktheit seines Ver-
standes und eher seines intellektuellen Bewuftseins als die seines mora-
lischen Bewuftseins«. [FG 213] Er bleibt der ihm von Natur aus
gegebenen Vernunftbegabung gegeniiber schuldig und entspricht so
»einem verniinftigen Tier, das seine Vernunft nicht benutzen will, das
sich seiner zu bedienen nicht wollen kann oder nicht wollen kénnen
will: wie ein Mensch, der, wie Kant sagen wiirde, die Macht oder die
Kraft nicht hitte, zur Aufklirung gelangen zu wollen, das heiflt die
Mehrheit [majorité] der Menschen«. [FG 214] Er wiirde sich so dem
Ruf zur Aufklirung, dem »Sapere aude!« verweigern. [Ebd.] In diesem
Fall eroffnet sich im Bezug auf diesen Ruf noch eine weitere Dimension
der Verantwortlichkeit, denn »dieser Mensch wire verantwortlich fiir
seine Unverantwortlichkeit und dafiir, daf8 er noch nicht miindig [ma-
jeur] ist, wihrend er es schon ist oder sein kann.« [Ebd.] Fiir Baudelaire,
der auf die Moglichkeit der reinen »Grausamkeit« [ebd.] verweistés,
wire »das sich erkennende Bose ... weniger schrecklich und der Hei-
lung niher, als das sich nicht wissende Bose«.1¢? Die Verantwortlichkeit
zu iibernehmen, hiefe also, nicht nur dem Anderen ins Auge zu blik-
ken, sondern auch sich selbst und den eigenen irrationalen Grausam-
keiten. Gegen die Dummbheit gilt es daher, in eine wissende Relation

168 Kants Begriff des Bosen scheint Derrida »von dem Kreditiv auszugehene, daB »die
Freiheit Bedingung des Bisen bleibt, da sie hier den Menschen vom Tier unterscheidet.
[FG 210ff., Anm. 45] Kern dieses Freiheitsbegriffs bleibt, so Derrida wohl im Hinblick
auf die Achtung vor dem Gesetz, »die Figur des Vertrauens oder des Glaubens, welche die
praktische Vernunft begriindet«, die mit der theoretischen Vernunft nicht mehr erfaf8t
werden kann. [Ebd.] (Vgl. Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der blo-
fen Vernunft In: Ders.: Werkausgabe in XII Binden. Hrsg. von W. Weischedel, Bd. VIIJ,
Wiesbaden 1956, S. 674 ff.

1% Charles Baudelaire: CEuvres complétes. Hrsg. von Claude Pichois, Bd. II, Paris 1976.
S. 68.

351

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

zum eigenen intellektuellen und hermeneutischen Vermaogen zu treten,
»das uns durch die Natur als ein genetisches Kapital eingeschrieben ist,
allen anteilmafig mit der Geburt gegeben als eine Art von universellem
»bon sens< oder von ingenium, das immer zur Verfiigung stehen sollte«,
wobei diese Gabe der Natur fiir Derrida immer schon auch Gabe der
Fiktion oder der Fiktionalisierung ist. [FG 215] Pervertiert wird diese
Relation durch die Dummheit des Freundes, deren eigentliche Bosheit
darin besteht, »unrecht zu tun, indem er nicht alles tat, was er hitte tun
koénnen, um das von ihm angetane Bose zu begreifen, das er aber tat,
indem er nicht alles tat, was er hitte tun konnen, um das von ihm
angetane Bose zu begreifen, das er aber genau deshalb tat«. [Ebd.]

Zwar bleibt dies fiir Derrida das Urteil des Erzihlers in Baude-
laires »Das falsche Geldstiick« und er selbst bezieht demgegeniiber
nicht ausdriicklich Stellung, zudem ja alles Wissen, Begreifen, Erken-
nen des >bon sens< zuvor immer wieder so radikal bezweifelt wurde.
Dennoch scheint Derridas Denken in seiner stetigen Auseinanderset-
zung mit der Irreduzibilitit der Gewalt auch darum zu kreisen, das in
allem Tun, welches nie allen anderen gerecht wird, getane Bése zu
begreifen und dazu anzuleiten, alles zu tun, was man tun kann, um
eben dieses getane Bose zu begreifen, was man genau deshalb tut, weil
man sich dieser Aufklirung und Erkenntnis iiber sich selbst verwei-
gert. Und zwar insbesondere dann, wenn man sein eigenes Selbst als
solipsistisches Subjekt versteht, das alles was es tut und gibt sowieso
nur sich selbst tut und gibt und nicht den Anderen — allen Anderen als
ganz Anderem.

In diesem Sinne hitte Derridas Denken dann durchaus von vorn-
herein eine starke moralische und ethische Implikation, auch wenn die
Begriffe der Moral und Ethik dabei sich selbst gegeniiber anders wiir-
den, insofern es gelten miiflte, den Bruch ihrer Bindung deutlicher in
sie zu integrieren und zu explizieren. Dieser implizierte Bruch (der
schon in der Struktur des Vertrages freigelegt wurde) dufert sich in
der Denkfigur der Gabe ebenso wie in der absoluten Verantwortung
und der paradoxen Struktur des Augenblicks der Entscheidung, die es
zu erkennen gilt, auch wenn dieser Augenblick selbst in einem >Wahn-
sinn< jenseits des klaren und distinkten Erkennens liegt. Eine wechsel-
seitige Bedingtheit von Bindung und Bruch arbeitet auch Ricceur aus-
gehend von der wechselseitigen Bedingtheit von reconnaissance und
méconnaissance deutlich heraus. Derrida betont allerdings mit mehr
Vehemenz die irreduzible Dimension des Bruchs und weniger die Mog-

352

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37. Bic



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander mehr (als) zu erkennen geben?

lichkeit seiner Uberwindung oder Einbindung in die dissonante Kon-
sonanz.

Das »Selbst, bei aller Vorsicht, die im Umgang mit Derridas Denk-
weise diesem Wort, Namen oder Begriff entgegengebracht werden
muf, wire, wenn es iiberhaupt einen Ort hat, —vielleicht jenen Un-Ort
der ywoa als Raum der Unentscheidbarkeit — moglicherweise genau
zwischen Erkenntnis und Gabe anzusiedeln: im Augenblick der Ent-
scheidung (in dem es sich zugleich auch aufgibt) zwischen der Erkennt-
nis, der Vernunft, dem A6yo¢ auf der einen und der a-logischen, wahn-
sinnigen, iibermifigen und maBlosen Gabe oder Verausgabung, auf der
anderen Seite, zwischen denen es wihlen mufl und doch nicht wihlen
kann, in einem unauflésbaren Dilemma. Eine solche Differenz zwischen
klarer und distinkter Erkenntnis auf der einen und einer willentlichen,
freien Entscheidung auf der anderen Seite wird auch in Marions
Descartes-Interpretation zu beachten sein. Das Paradoxon eines augen-
blicklichen Selbst zwischen diesen Polen bestiinde bei Derrida zugleich
darin, daf8 es sich und jede GewiBheit in diesem Augenblick aufgibt,
hingibt, aber eben doch auch die Gewiflheit des ego cogito aus dieser
Selbstaufgabe gewinnen kann, die dann den Augenblick der Ungewif3-
heit wieder vergif3t. In einer dhnlichen Bewegung soll aus dem Verzicht
auf das Sollen der praktischen Vernunft und das Sich-Verantworten
eine absolute Verantwortlichkeit hervorgehen, die sich immer auf den
einen und alle anderen bezieht. Gleichermaflen bezieht sie sich aber
auch auf das Selbst, welches ebenfalls fiir alle anderen ganz anders ist.
Sofern es sich dem Tod als Riickkehrlosigkeit in der Spur, der Schrift,
dem Werk oder der Gabe iiberlafit, gibt es sich selbst jedem ganz Ande-
ren, als eine Aufgabe fiir dessen Denken und Verantwortung zu erken-
nen. Es gibt ihm damit auch das »Nimm mich zu dir ...« [s.0.] zu den-
ken, das letztlich besagt: Nimm mich, wie ich bin, und das heif}t genau
so, wie ich mich eben in dieser Bitte entiufSere.

Im Augenblick des Gebens scheint sich das Selbst einer absoluten
Selbstunsicherheit zu iiberlassen, so da es vielleicht nicht einmal mehr
wissen konnte, ob es ein Kénig oder bettelarm, in Purpur gekleidet oder
nackt ist, ob es einen ténernen Kopf hat oder gar ein Kiirbis oder aus
Glas ist. Mit Derrida zu denken wire ein Selbst, das sich dennoch
immer wieder auf den Standpunkt oder Nullpunkt einer Entscheidung
stellen muf3, die durch die Unentscheidbarkeit hindurch zu treffen ist.
Und es wire ein Selbst, das unter der Hiille der Selbstsicherheit eines
Denkens der Prisenz, des Ursprungs, des Lebens, der Philosophie, der

353

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

Geschichte, der Vernunft und des 6konomischen Kalkiils verborgen wi-
re und diese Selbstsicherheit »iiberlebte, als ein absolutes, unhintergeh-
bares, iiberraschendes Geheimnis, ein offener Rest, eine Leerstelle zwi-
schen Leben und Tod, die zugleich maflose Fiille ist — vielleicht beinahe
eine reine Gabe (wenn es sie gibt).

Von Ricceur zu Derrida zu Marion

Im Dreischritt vom Erkennen iiber das Selbst zur Gabe lief sich bei
Ricceur die Frage und Suche nach der personalen und menschlichen
Identitdt von den Fragen nach dem Verstehen und Erkennen und von
der Idee der Gabe als realer Erfahrung der wechselseitigen Anerken-
nung an keinem Punkt vollstindig abtrennen. Eine Anndherung an das
Selbst, das menschliche Leben und seine Auflerungen, die Formen der
Identitdt, die Erzihlungen, Fihigkeiten und Handlungen und die inter-
personale Verkniipfung mit dem Anderen bildete das eigentliche Anlie-
gen, dem sich Ricceurs Denken von verschiedenen Seiten aus néiherte.
Bei Derrida liefd sich auf den ersten Blick weniger eindeutig sagen,
auf welches Ziel sein Denkweg ausgerichtet ist bzw. was er umkreist.
Der Weg, der durch dieses Denken zu zeichnen war, bildete seinen ei-
genen Voraussetzungen gemapf ein Labyrinth. Dieser Weg konnte und
wollte nicht auf eine endgiiltige Antwort auf die Fragen hinauslaufen,
die er verfolgte, sondern allenfalls Ausblicke aufzeigen und verschiede-
ne Biindel des Sinns im Umgang mit den Texten freilegen, an deren
Randern er verlief. Dennoch schien er durch eine unbestimmbare Hoff-
nung oder Erwartung motiviert. Er begann mit der Geste eines Ab-
sprungs aus der Geschichte einer Metaphysik« des Ursprungs, der Pra-
senz, der Dichotomien und begrifflichen Identifikationen. Dieser
Absprung geschah aber zugleich im Bewufitsein, den >metaphysischenc
Begrifflichkeiten und Denkmustern nicht entkommen zu konnen. Eine
integrierte Sprachkritik sollte zusammen mit der Bereitschaft zum Ein-
gestandnis der eigenen Irrwege und zum Eingestindnis der Angst vor
dem Wahnsinn oder Unsinn sowie verbunden mit einer grundlegende
Offnung fiir die Offenheit des Fragens dennoch einen Unterschied zum
bisher Gedachten ausmachen — einen Unterschied, der snur< eine Ver-
schiebung sein konnte. Derridas Umgang mit dem, was bereits zu er-
kennen gegeben ist, erwies sich als eine Lektiire, die den Texten selbst
etwas >gibt¢, indem sie am Rande Kommentare hinterlafit und sich in

354

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander mehr (als) zu erkennen geben?

die Textur des Geschriebenen einschreibt, ohne die Maéglichkeit, iiber
den Text hinaus zur Wiedergabe einer ihm duflerlichen Gegebenheit
zu gelangen, da alles immer schon Text und Kontext und von den Spu-
ren des bereits Gedachten geprigt ist. Moglich blieb es jedoch, mit dem
vorgegeben Material weiterzuarbeiten, von innen her den Umbau der
Dekonstruktion zu vollziehen und das Zusammenspiel offener Leer-
stellen und ihrer »Supplemente« freizulegen, die den Mangel ausdriik-
ken und ihm zugleich etwas hinzufiigen, ohne die Liicke zu schlieflen
und so die Arbeit des Denkens zu beenden. Es blieb die Maglichkeit, die
Bewegung der différance weiterzufiihren, sich dabei selbst aufs Spiel zu
setzen und seine Schritte in die vorgegebenen Spuren zu setzen, die auf
die Abwesenheit desjenigen hinwiesen, der sie hinterlassen hat.

In diesen (schriftlichen) Spuren lief8 sich der Weg des >Selbst< ver-
folgen. Mit der Zuriickweisung jeder Theorie der Erkenntnis als Meta-
physik wurde auch die ldee einer Selbst-Erkenntnis dekonstruiert. Den
hyperbolischen Zweifel Descartes’ deutete Derrida als Augenblick ab-
soluter Unentscheidbarkeit, durch die jedes Denken, das GewifSheit ge-
ben mochte, notwendig hindurch mufl. Mit dieser Unentscheidbarkeit
verband sich zugleich eine radikale Offnung fiir anderes, das fiir
Derrida stets im Selben am Werk ist, — fiir das Andere des Wahnsinns,
des Un-Sinns ebenso wie fiir den personalen Anderen. Im Hinblick auf
die Konfrontation mit dieser Figur des Anderen, inspiriert durch die
stetige Auseinandersetzung mit Lévinas, ergab sich eine Verschiebung
von der reinen Bezogenheit auf das Entgegennehmen von Text und
Schrift zur Beriicksichtigung einer >ethischen< Dimension im Modell
der Gabe. Lange vor der direkten Auseinandersetzung mit der Frage
nach der Gabe operierte Derrida mit einer Terminologie, die eine riick-
kehrlose Verausgabung und Hingabe jeder Okonomie der logischen,
rechnenden Denkoperationen entgegensetzt. So verausgabte sich das
Selbst in der Schrift in einer Hingabe an die Unentscheidbarkeit der
Frage >wer spricht. Der Versuch, gegen die 6konomischen Kreisstruk-
turen anzudenken, geschah auch hier stets im Bewuftsein, diese nur
verschieben zu kénnen.

Ausgehend von der Verantwortung gegeniiber dem (schriftlichen)
Werk des Anderen und der Unmaglichkeit, diesem ganz gerecht zu
werden, wurden die Paradoxie der >reinen Gabe« freigelegt, die nicht
nur nicht erwidert, sondern nicht einmal als Gabe erkannt oder identi-
fiziert werden darf, so dafl das Geschehen oder das >Phinomen< Gabe
selbst das logische Denken und unsere Sprache in Frage stellt, gerade

355

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

wenn wir geben und Gaben »zu erkennen geben«. Betrachtet wurden die
Paradoxien des Zeit-Gebens, die Gaben der Poesie, der Fiktion und des
Ereignisses, im Durchgang durch die Dekonstruktion einer poetischen
Gabe Baudelaires, bis hin zur sletztenc aller (un)maéglichen Gaben, die
sden Tod gibt«. Es ging in der Auseinandersetzung mit der Erzihlung
iiber den gottlichen Aufruf zur Opferung Isaaks auch um die Gebung
und Wahrung des Geheimnisses dieses Auftrags. Das Geheimnis lief8
sich als Versuch betrachten, eine Unméglichkeit zu erkennen zu geben,
die sich niemals >ohne Rest« — also in einem glatten Kalkiil - erfassen
laft. Bildet ein solches Geheimnis auch das Selbst? Ist ein solches Ge-
heimnis in jedem personalen Selbst und ist damit die Forderung impli-
ziert, dieses Geheimnis zu bewahren und sich ihm gegeniiber zu ver-
antworten? Ein solcher Anspruch zeigte sich in der Vehemenz, mit der
Derrida die Bejahung des Anderen forderte und auf das Dilemma hin-
wies, dafl wir, erneut im Durchgang durch die Unentscheidbarkeit, stets
auf Kosten anderer handeln und entscheiden miissen.

Auch Marion wird sich in seinem Nachdenken iiber die Gabe auf
dieses Modell Derridas berufen und es zum Teil zuriickweisen, um weit
iiber die Frage nach der Gabe hinausgehend zu einer neuen Phanome-
nologie der Gebung anzusetzen. Mit Derrida teilt er den Anspruch
eines postmetaphysischen Denkens und einer Kontra-Methodik.
Marions Denkweg verlduft dabei weitaus gradliniger und weniger la-
byrinthisch als derjenige Derridas und er verlduft, seinem phinomeno-
logischen Anspruch gemafl, weniger als auch bei Ricceur durch Texte
hindurch oder an ihren Riindern entlang. Dennoch beginnt dieser
Denkweg mit einer sehr genauen Analyse der gedanklichen Vorgaben
Descartes’, um dann in Auseinandersetzung mit Husserl und Heideg-
ger zur Entwicklung des eigenen phinomenologischen Neuansatzes zu
gelangen. Vom Zu-erkennen-Gegebenen verschiebt sich der Fokus auf
die sich selbst gebenden Phiinomene. Das >Selbst« ist daher bei Marion
ebenfalls zunichst als Selbst der Phdnomene zu verfolgen, bevor dann
— noch einmal im Dialog mit Descartes — die Frage nach dem Ich zum
Vorfinden eines dativischen »moic verschoben wird, welches sich
schlieflich selbst als ein >Subjekt nach dem Subjekt., also nach seiner
Dekonstruktion, aus dem empfiingt, was sich ihm gibt. Im Wechselspiel
zwischen dem, was ses gibt, und der Weise, wie wir es bezeugen, be-
nennen und >zu erkennen gebens, soll sich eine andere >Okonomie« er-
offnen. Schliefllich weitet Marion seine Phdanomenologie der Gebung
auf die interpersonale Beziehung der interdonation und eine Hingabe-

356

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander mehr (als) zu erkennen geben?

beziehung der Liebe aus. Dabei wird auch die bereits bei Ricceur und
Derrida verfolgte Spur der Paradoxien zwischen der Partikularitat des
jeweils Anderen und der Universalitit ethischer Grundsitze wieder
aufgenommen. Wenn Derrida als ein Grenzginger an den Randern
der Philosophie balanciert (und hin und wieder, durchaus kalkuliert,
die Balance verliert, um aus jedem Rahmen zu fallen), versucht
Marion die Grenzen zwischen Metaphysik und postmetaphysischem
Denken, natiirlicher Einstellung und phanomenologischer Perspektive
schirfer zu ziehen. Er bewegt sich dabei hiufig an den Grenzen zu
einem theologischen Diskurs und mochte ganz dezidiert die Welt der
Phinomene bis an die Grenzen ihrer duflersten Sattigung und radikal-
sten Gebung erkunden. Diese Sittigung, die uns iiberwaltigt und iiber-
rascht, weist deutliche Gemeinsamkeiten, zu dem iiberraschenden, er-
eignishaften und jede Logik iiberbordenden Charakter der Gabe bei
Derrida auf.

Die Denkfigur der Gabe bildete bei Ricceur und Derrida zum einen
ein Modell oder einen exemplarischen Akt fiir das, was zwischen dem
Selbst und dem Anderen in einer interpersonalen Beziehung und in
einem gesellschaftlichen Miteinander geschieht. Bei Ricceur bildete die
sLichtung< der Gabe einen positiven Ausnahmezustand, also ein
Randphéinomen des konfliktreichen sozialen Zusammenlebens, um
das Streben nach einem friedlichen sozialen Miteinander von dessen
Grenzen her zu motivieren. Wo es Derrida, in einer Radikalisierung
dieses Ausnahmecharakters um das Aufreifien einer Liicke in der Ober-
fliche unseres Erkennens ging, darum, einen Blick auf das Andere, das
Unmaogliche zu erdffnen sowie auf unauflosbare Aporien und Dilem-
mata, ging es Ricceur eher um das Offenhalten von Maglichkeiten.'”®
Auch das Offenhalten der Distanz zwischen Personen diente dazu, Bin-
dungen zu ermdéglichen, in der jeder Beteiligte in seiner Unaustausch-
barkeit erkannt und anerkannt wird. Zwar war die Gabe bei Ricceur

170 Ein Ubergang zu einer Dimension der »Unméglichkeit« zeigt sich bei Ricceur in der
Beschaftigung mit den Grenzerfahrungen der Zeit. Es bleibt ein Rest der Unerforschlich-
keit der Zeit, die nicht durch das Denken konstituiert werden kann, da sie diesem »vor-
gegebenc ist. So ergibt eine »Forderung, mehr zu denken und anders zu reden«. (Vgl.
Paul Ricceur: Zeit und Erzihlung. Bd. I: Zeit und historische Erzihlung. Ubers. von Rai-
ner Rochlitz, Miinchen 1988. [Zitiert als: ZuE I] S. 417-437) Ricceurs Gewichtung der
Zeit, der verlaufenden Geschichte und der intellektuellen Suche weist durchaus Analo-
gien zur Dynamik der Frage, zur différance und der Entzugsbewegungen im Denken
Derridas auf.

357

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jacques Derrida — Aufbrechen

bereits symbolisch aufgeladen und iiber den realen Austausch hand-
habbarer Giiter hinausgehoben — als Symbol der Moglichkeit einer Be-
ziehung wechselseitiger Anerkennung. Bei Derrida allerdings symboli-
sierte das Geschehen der Gabe nicht mehr etwas — es sei denn das
Symbolische selbst —, sondern erschien, wie bereits die différance, als
ein Hinweis auf die Grenzen dessen, was bezeichnet, symbolisiert oder
benannt werden kann. Gefordert war so eine andere Art der Rede, die
fiir Derrida in einem literarischen Diskurs aufschien, der das Geheim-
nis als Geheimnis zu erkennen gibt, dhnlich wie fiir Ricceur nur der
Hymnus die Hohe der Vergebung erfassen konnte.

In Marions Phianomenologie wird das Phianomen der Gabe im
Sinne einer Weitergabe von Hand zu Hand oder von einem personalen
Geber zu einem personalen Empfinger zunichst phanomenologisch
auf das darin implizierte Geben reduziert. Tatsdchlich wird sich die Be-
schiftigung mit Marion vielleicht sogar am deutlichsten von diesem
interpersonalen Modell entfernen. Dennoch ist die Frage zu stellen,
inwiefern das Modell der Gabe sowie auch das >Zu-erkennen-geben«
weiterhin als Muster zu verstehen sind, vor deren Hintergrund sich
seine Phianomenologie entfaltet und sich dabei schliefllich auch einer
Betrachtung der Phinomene interpersonaler Beziehungen zuwendet.
Ausgehend von Alain Caillés Klassifizierungen des hybriden Charak-
ters der Gabe geht es hierbei vor allem um ihre Spontaneitdt und Ge-
nerositit als »Gabe dessen, was in Erscheinung tritt, die Gabe des Er-
scheinens selbst«.17!

7 Alain Caillé: Anthropologie der Gabe, Ubers. von Frank Adloff und Christian Papil-
loud, Frankfurt, New York 2008. S. 78.

358

https://dol.org/10.5771/9783495883606-345 - am 16.01.2026, 08:43:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-345
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Von Ricoeur zu Derrida zu Marion

