
Neuentdeckung des Körpers 
Foucaults Moderne, zwischen Klinik und Politik

Pierre Buhlmann

Der Körper wird im Werk Michel Foucaults im Plural gedacht, ohne dass ein 
vereinheitlichender Begriff gebildet werden könnte.1 Doch muss gleichzeitig 
festgestellt werden, dass dieser Umstand nicht darüber hinwegtäuschen darf, 
dass sich im foucaultschen Denken auch Beschreibungen historischer Singu-
larisierungen von Körpern nachzeichnen lassen, die einer Betrachtung loh-
nen. Deshalb soll in diesem Text untersucht werden, wie die Moderne, aus der 
Sicht Michel Foucaults, den Körper als spezifisch von ihr Gedachtes hervor-
gebracht hat und wie gleichzeitig eben diese Konzeptualisierung des Körpers 
die moderne Rationalität nahezu in ihrer Gänze trägt. Der moderne Körper 
erweist sich hierbei zirkulär ebenso als Ursache einer Praxis wie auch als Er-
gebnis modernen Denkens. So verstanden kann er als eindringliches Beispiel 
für die Funktionsweisen der Epistemologie dienen, die Foucault vorschwebte.

Für die hier angestrebte Betrachtung sollen im Folgenden zuerst die ge-
nealogischen Werke Foucaults aus den 1970er Jahren besprochen werden, be-
vor seine archäologischen Werke aus den 1960er Jahren Betrachtung finden. 
Diese Umstellung der Werkreihenfolge scheint notwendig, um ein umfassen-
des Verständnis der Konstitutionsmechanismen der modernen Rationalität zu 
erhalten, so wie diese sich Ende des 18.  Jahrhunderts herausbildet. Ein sol-
ches Vorgehen wird auch durch Foucaults Feststellungen in den zwei ersten 
Vorlesungen des Jahres 1976 am Collège de France legitimiert:2 Disparate 

1 | Das stellt auch Arianna Sforzini auf den ersten Seiten ihres kürzlich in Frankreich 

erschienenen Buches unmissverständlich fest, wenn sie schreibt: »Es gibt nicht einen 

Begrif f oder eine Wahrheit des Körpers, sondern vielmehr eine ganze Bandbreite, ein 

Mosaik der von der Geschichte durchdrungenen oder Geschichte machenden Körper.« 

[Ü.d.A.]; Vgl. Sforzini, Arianna: Michel Foucault. Une pensée du corps, Paris 2014, S. 9.

2 | Die beiden Vorlesungen, die später auch in die Textsammlung Schriften in vier Bän-

den. Dits et Écrits aufgenommen wurden, sind in Deutschland wohl zuerst erschienen 

als Foucault, Michel: »Historisches Wissen der Kämpfe und Macht« (Vorlesung vom 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Pierre Buhlmann

Praktiken und Machtdispositive, die genealogisch zu untersuchen sind, brin-
gen demnach Wissen, das wiederum einer archäologischen Analyse zu unter-
ziehen ist, hervor. Somit sind Macht und Wissen nur zusammen zu denken, 
da Wissen nie unabhängig von Macht bestehen kann. Auch die in den letzten 
Jahren veröffentlichten Vorlesungen Michel Foucaults am Collège de France 
legen es nahe, die foucaultschen Schriften entgegen ihrer Chronologie, dafür 
aber thematisch schlüssig zu betrachten, um so eher ein Gesamtbild des Den-
kens Foucaults zu erhalten, das es erlaubt, die tiefgreifende Kontinuität seines 
Werkes aufzuzeigen.3

Von der ge wissenhaf ten Liebe zum De tail: die Disziplin

Das Problem des Gefängnisses als moderner Bestrafungsmaschine, so geht es aus 
Überwachen und Strafen4 hervor, muss notwendigerweise in das ungleich weitere 
Feld der Disziplin, als das wichtigste Dispositiv der modernen Herrschaftsformen, 
eingebettet werden. Dieser Umstand erklärt die langen Ausführungen hierzu in 
Überwachen und Strafen. Schon »das klassisch[e] Zeitalter«, so stellt Foucault in die-
sem Zusammenhang fest, hatte den Körper »als Gegenstand und Zielscheibe der 
Macht« entdeckt.5 Es entwickelten sich Techniken, die es erlaubten, die produkti-
ven Kräfte der Körper zu erhöhen, bei gleichzeitiger Verringerung des Potenzials 
dieser Kräfte zum politischen Widerstand. Wie Foucault zeigt, wird dies durch die 
spezifischen Mechanismen der Disziplin erreicht, die Macht und Körper trennen.6 
Die Techniken entspringen natürlich nicht einer sie begründenden Idee, sondern 
sind in ihrer Entstehung – ganz im Gegenteil – das Resultat vieler kleiner, unzu-

7.  Januar  1976) und »Recht der Souveränität/Mechanismus der Disziplin« (Vorlesung 

vom 14. Januar 1976), in: ders.: Dispositive der Macht. Michel Foucault. Über Sexuali-

tät, Wissen und Wahrheit, mit einem Vorwort von François Ewald, übers. von Jutta Kranz, 

Hans-Joachim Metzinger u.a., Berlin 1978, S. 55-95.

3 | Wofür auch der Umstand spricht, dass Foucault schon Anfang der 1960er Jahre, 

während der Arbeit an Die Geburt der Klinik, auf das Panopticon Benthams gestoßen 

war, wie er selbst später berichtet hat. Vgl. Foucault, Michel: »Das Auge der Macht« 

[»L’œil du pouvoir«, 1977]«, übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defer t und François Ewald, Bd. 3: 1976-

1979, Frankfur t a.M. 2003, Nr. 195, S. 250-272, hier S. 250.

4 | Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [Surveil-

ler et punir. La naisssance de la prison, 1975], übers. von Walter Seitter, Berlin 1977.

5 | Ebd., S. 174.

6 | Ebd., S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241Neuentdeckung des Körpers 

sammenhängender Praktiken.7 Diese unscheinbaren, sich gleichsam oftmals im 
Untergrund entfaltenden Prozesse hatten dennoch eine tiefgreifende technologi-
sche Wirkung, da sie, so fasst Foucault zusammen, nichts weniger als den »Men-
schen des modernen Humanismus« hervorbrachten.8 Daher soll im Folgenden 
zunächst eine kurze Übersicht über die Funktionsmechanismen der Disziplinen 
gegeben werden. Denn sie waren, wie zu zeigen sein wird, auch bestimmend für 
die Möglichkeit der Formulierung der modernen natur- und humanwissenschaft-
lichen Ansätze, die diese Wissenschaften bis heute prägen.

Die Disziplin produziert eine neue, segmentierte Konzeption des Rau-
mes. Auch die Körper werden dem neu erwachten Verlangen nach räumlicher 
Ordnung unterworfen. Ihnen werden Plätze zugeteilt, was im gleichen Zuge 
die Möglichkeit eröffnet, die Körper nunmehr zueinander in Beziehung zu 
setzen.9 Die Zeit wird ebenfalls disziplinarisch nutzbar gemacht: Bewegungs-
abläufe werden unterteilt, Körper hierbei in die sie zusammensetzenden Ele-
mente zerlegt. Erst die Einführung dieser Techniken schafft die Möglichkeit 
zur Ausformung und zur Formulierung neuer Wissensformen. Durch die 
neuartige Auffassung von Räumlichkeit entsteht ein »nutzbare[r] Rau[m]«, der 
unter anderem zur Neustrukturierung der Krankenhäuser führt.10 In diesem 
Zusammenhang ändert sich auch das Verständnis vom Wesen des Körpers, 

7 | Vgl. ebd., S.  177: »Die ›Er findung‹ dieser neuen politischen Anatomie ist nicht als 

plötzliche Entdeckung zu verstehen. Sondern als eine Vielfalt von oft geringfügigen, 

verschiedenartigen und verstreuten Prozessen […].« Als Beispiel sei nur die alte Frage 

des christlichen »détail« angeführt, welche im Zusammenhang mit der Elaborierung der 

Disziplin eine neue Verwendung finden wird. Vgl. ebd., S. 177-181.

8 | Ebd., S. 181. Man kann in diesem Zusammenhang auch auf folgendes Zitat Foucaults 

bezüglich der Neuorganisierung der Krankenhäuser verweisen: »Der entscheidende Faktor 

dieser Veränderung war nicht die Suche nach einer positiven Einwirkung des Spitals auf 

den Kranken oder die Krankheit sondern lediglich die Beseitigung der negativen Auswir-

kungen. […] In diesem Sinne war das Spital eine ständige Quelle ökonomischer und so-

zialer Unordnung.« Foucault, Michel: »Die Einbindung des Krankenhauses in die moderne 

Technologie (Vortrag)« [»Incorporación del hospital en la technologia moderna«,1978], 

übers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden, Bd.  3, a.a.O., Nr.  229, 

S. 644-660, hier S. 649-650. Das Beispiel zeigt deutlich, dass den Ereignissen und Prak-

tiken, die die tiefgreifenden Veränderungen innerhalb der Rationalität bewirkt haben, nicht 

notwendigerweise universalistisch-abstrakte humanistische Leitideen zugrunde lagen, 

die das Postulat einer teleologischen Wissenschaftsgeschichte stützen könnten, sondern 

dass diese Veränderungen, im Gegenteil, induziert wurden durch gesellschaftspolitische 

Beweggründe bzw. neu auftretende oder sich verändernde Herrschaftspraktiken.

9 | Ebd., S. 187. »Sie [die Disziplin] individualisiert die Körper durch eine Lokalisierung, die 

sie nicht verwurzelt, sondern in einem Netz von Relationen verteilt und zirkulieren läßt.«

10 | Ebd., S. 184. Foucault zitier t als Beispiel die Seekrankenhäuser.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Pierre Buhlmann

auf den die disziplinarischen Maßnahmen abzielen. Er erweist sich weniger 
als Maschine, denn vielmehr als ein natürlicher »Organismus«, gemäß sei-
nem Funktionieren im Disziplinarkontext.11

Gleichzeitig ist es wichtig zu verstehen, dass der Zweck der Disziplin we-
niger in der Vereinheitlichung, als vielmehr in der Individualisierung besteht. 
So schreibt Foucault unmissverständlich: »[d]ie Disziplin ›verfertigt‹ Individu-
en«.12 Das bedeutet mithin nichts anderes, als dass die Disziplin, mithilfe ihrer 
gewissenhaften Dispositive, die Multiplizitäten, auf die sie Anwendung findet, 
rationalisiert. Dies geschieht natürlich zuvorderst durch den so eindrucksvoll 
von Foucault beschriebenen Blick.13 Disziplinieren ist zuallererst ein Sichtbar-
machen. Die Disziplinarmacht wiederum ist somit, über das Sichtbarmachen 
hinaus, das Sehen. Denn Körper oder Existenzen in ein Spiel der Sichtbar-
keiten einzuführen, bedeutet nichts anderes, als ein Spiel des Sehens und 
Gesehenwerdens zu beginnen. Dies setzt natürlich wiederum und vor allen 
Dingen eine räumliche Konzeption der Disziplinarbeziehungen voraus. Denn 
eine Sichtbarkeit ordnet sich erst einmal räumlich an. Sie ist räumlich, bevor 
sie zeitlich ist. Der Blick zielt so auf Objekte, legt sich auf sie, umfängt sie, und 
erreicht erst durch diese vollständige Umfassung ihre Transparenz, so dass er 
sie durchbohren, erfassen und in Gänze durchdringen kann.

Die disziplinarische Individualisierung wird des Weiteren vorangetrieben 
durch das zweite große Instrumentarium, das dieses Dispositiv beinhaltet, 
und das durch die Rationalisierung des Blickes erzeugt wird: die Norm. Diese 
auf die Körper verteilt zu haben, ist als die vielleicht größte Errungenschaft der 
Disziplinarmacht anzusehen. Alles, was in die völlig offene, weil unbestimmte 
Kategorie des Nicht-Konformen14 eingeordnet wird, findet sich nunmehr von 
ihr verfolgt. Die Disziplin bringt somit eine erstaunliche Rationalitätsebene 
hervor, auf der Natürliches und Juristisches eine sonderbare Partnerschaft ein-
gehen. Ihr Raum wird von Regeln beherrscht, die zwar konventionell festgelegt 
werden, die aber »auf beobachtbaren und natürlichen Prozessen« gründen.15 
Selbst die Strafe bekommt in diesem System, so sie in Form der Übung ver-
hängt wird, normalisierende Wirkung.16

All dies findet seine Vollendung im examen, der Prüfung.17 Die Prüfung 
entdeckt, mithilfe der Norm, zu der das Objekt in Beziehung gesetzt wird, des 

11 | Ebd., S. 201. 

12 | Ebd., S. 220.

13 | Vgl. ebd., S. 221.

14 | Vgl. ebd., S. 231. Foucault spricht von »alle[m], was nicht konform ist«.

15 | Ebd.

16 | Vgl. ebd., S.  232. Foucault schreibt in diesem Zusammenhang unmissverständ-

lich: »Richten ist Abrichten.«

17 | Vgl. ebd., S. 236ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


243Neuentdeckung des Körpers 

Letzteren Wahrheit. So nötigt die Norm, und die Prüfung unterwirft durch die 
Macht ihrer Enthüllung, indem sie die Gesamtheit des Potenzials dieser dis-
ziplinarischen Technologie einbindet, und wandelt jedes Individuum in einen 
cas, einen Fall. Von nun an wird in einem solchen Urteil nicht mehr aufge-
zeigt, was das untersuchte Individuum tut, sondern was es ist, was es war und 
was dieses Individuum sein wird.18

Die Disziplin, das stellt Foucault unumgänglich fest, ist als Gesellschafts-
modell anzusehen. Dies kann anhand des Panopticons Benthams aufgezeigt 
werden, in welchem sehen und gesehen werden nunmehr vollends vonein-
ander gelöst sind.19 Der Blick, bar jeglicher materiellen Notwendigkeit, wird 
so zu einem quasi-transzendentalen Grund, auf dem alle Beziehungen der 
Objekte notwendigerweise aufbauen müssen.20 Gleichzeitig ist dieser Blick 
jedoch, seiner Natur gemäß, immer auch eine erstaunliche Maschine zur Wis-
sensgenerierung. Überall dort, wo er eingesetzt wird, sich auf die Körper legt 
und in sie vertieft, dort bildet er Wissen über diese Körper aus. Doch scheint 
auch Foucault selbst bald klargeworden zu sein, dass das Postulat einer nur 
durch Disziplinarmaßnahmen zusammengesetzten Gesellschaft alleine die 
liberale Gesellschaftsentwicklung des 19. und 20. Jahrhunderts nicht befrie-
digend und erschöpfend erklären konnte. Wohl auch deshalb wird er in sei-
nem schon ein Jahr später erschienenen Werk Der Wille zum Wissen, das den 
ersten Teil seiner Geschichte der Sexualität bilden sollte,21 das zur Disziplin 
komplementäre Konzept der bio-politique einführen, auf das nun kurz einge-
gangen werden soll.

18 | Vgl. ebd., S.  246. Die tiefgreifenden Veränderungen, die die Disziplinarmacht 

bezüglich der (klassischen) juridischen Rationalität induzier t, werden deutlich, wenn 

man die Bedeutungsverschiebungen des Begrif fs des Falls vergleicht: »Der Fall ist nicht 

mehr wie in der Kasuistik oder in der Jurisprudenz ein Ganzes von Umständen, das eine 

Tat qualifizier t und die Anwendung einer Regel modifizieren kann; sondern der Fall ist 

das Individuum, wie man es beschreiben, abschätzen, messen, mit andern vergleichen 

kann – und zwar in seiner Individualität selbst […].«

19 | Vgl. ebd., S. 277: »Eine Disziplinargesellschaft formier t sich also in der Bewegung, 

die von den geschlossenen Disziplinen, einer Ar t gesellschaftlicher ›Quarantäne‹, zum 

endlos verallgemeinerungsfähigen Mechanismus des ›Panoptismus‹ führt.« Zum Panop-

ticon insb. ebd., S. 256ff.

20 | Denn nichts anderes kann doch die Feststellung bedeuten, dass das Subjekt, das 

sich immer potenzielles Objekt dieses Blickes weiß, ohne je die Möglichkeit zu haben, 

darüber Gewissheit zu erlangen, diesen Blick derar t internalisieren wird, dass es sich 

von sich aus immer schon im Vorhinein unterwerfen wird.

21 | Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 [Histoire de 

la sexualité 1: La volonté de savoir, 1976], übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seiter, 

Frankfur t a.M. 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Pierre Buhlmann

Leben, und sterben l assen

War es lange Zeit das Recht des Regenten, »sterben zu machen oder leben zu 
lassen«, so wird sich dieses Recht für den modernen Staat umkehren in ein 
Recht, »leben zu machen oder in den Tod zu stoßen«.22 Dies kommt wohl auch 
daher, dass die göttlich-teleologische Kontinuität abhanden gekommen ist. 
Ohne diese ›Meta-Finalität‹ kann die nun vollständig profanierte Herrschaft 
sich nur noch auf das Leben konzentrieren, d.h. auf die existenzielle Bestands-
wahrung seiner Daseinsberechtigung, die der Tod dann notwendigerweise 
nur noch erschüttern kann, ohne dass aus ihm selbst irgendeine Legitimation 
erwachsen könnte. Einen tiefgreifenden Einfluss auf das Leben zu nehmen, 
wird somit für jede politische Herrschaft eine unersetzliche und existenzielle 
Aufgabe, auch weil der Staat, jeglicher göttlicher Legitimation beraubt, immer 
neu zu instaurieren ist. Dies wird mithilfe zweier zueinander komplementärer 
Technologien erreicht: den soeben beschriebenen Disziplinen (Foucault nennt 
sie die »Anatomo-Politik des menschlichen Körpers«) und den »regulierende[n] 
Kontrollen: Bio-Politik der Bevölkerung«.23 Beide scheinen zusammen das aus-
zumachen, was Foucault als »Bio-Macht« bezeichnet hat.24

Diese tiefgreifenden Veränderungen haben zur Folge, dass das Leben, 
historisch vielleicht zum ersten Mal in dieser konsequenten Sichtweise, als 
Objekt von Herrschaft und Machteinflüssen in deren direkten Fokus rückt,25 

22 | Ebd., S. 134, Herv.i.O.

23 | Ebd., S. 135, Herv.i.O.

24 | Vgl. ebd. Das ist wohl gerade der Unterschied zwischen »Bio-Politik« und »Bio-

Macht«: Die erste besteht aus technologischen Dispositiven, die die biologisch vitalen 

Aspekte einer gegebenen Bevölkerung beeinflussen resp. beherrschen sollen (vgl. ebd. 

S.  138), während die zweite das aufeinander abgestimmte Spiel der Disziplinartech-

niken und der Bio-Politik bezeichnet, so dass das zur Ausübung kommt, was man die 

moderne Form der Herrschaft nennen könnte. Man muss Foucault in diesem Sinne ver-

stehen, wenn er von »verschiedenste[n] Techniken zur Unterwerfung der Körper und zur 

Kontrolle der Bevölkerungen« spricht, die, wie er sagt, »die Ära einer Bio-Macht« ein-

läuten (ebd., S. 167). Allerdings muss in diesem Zusammenhang auch erwähnt werden, 

dass Foucault selbst nicht immer eindeutig zwischen beiden Termini dif ferenzier t (s.a. 

den hiervon abweichenden Gebrauch des Begrif fs »Bio-Macht« in der ersten Vorlesung 

von 1977-1978: Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, 

Territorium, Bevölkerung [Sécurité, territoire, population, Cours au Collège de France, 

1977-1978], übers. von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder, Frankfur t 

a.M. 2004.

25 | Vgl. Foucault: Der Wille zum Wissen, a.a.O., S.  138-139. Tatsächlich bekommt 

das Leben in der modernen Rationalität eine grundlegende Rolle zugewiesen: »Wenn 

sich die Frage des Menschen […] gestellt hat, so liegt der Grund dafür in dem neuen 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


245Neuentdeckung des Körpers 

was zugleich dazu führt, dass sich nicht nur neue Herrschaftsformen, sondern 
auch neue Wissensformen bilden. Eben diese neuen Diskurse entwickeln das 
neuartige Werkzeug, das sich bio-politisch neben dem althergebrachten Regi-
ment des Gesetzes positioniert: Die Norm, die bereits im Zusammenhang mit 
den Disziplinen besprochen wurde, breitet erst im Zusammenspiel von Diszi-
plinen und Bio-Politik, ihr ganzes Zwangspotenzial aus. Sie ermöglicht eine 
durchgehende Kontrolle durch eine Aneignung dessen, auf das sie bezogen ist, 
indem sie dieses in seinen Leistungen und Potenzialen verständlich macht. So 
erreicht die Norm eine Verteilung des Lebenden »in einem Bereich von Wert 
und Nutzen«.26 Es entsteht eine normalisierende Gesellschaft, die gleichzeitig 
das vorangegangene Postulat der Disziplinargesellschaft ersetzen kann. Die bei-
den Formen der Norm fungieren hierbei als direkte Bindeglieder zwischen 
den bio-politischen und den disziplinaren Technologien. Erst an der Schnitt-
stelle der beiden Dispositive erreicht die moderne Herrschaftsform eine inte-
grale Inbesitznahme des Körpers, indem sie nicht einfach nur Techniken auf 
die Körper anwendet, sondern sowohl auf ›infra-korporelle‹ Regionen (dank 
der Disziplinen und ihrer Funktionalisierung des Körpers), als auch auf ›su-
pra-korporelle‹ Regionen (dank der Bio-Politik, die abzielt auf den Körper in 
seiner Erscheinung als Multiplizität der Körper) einwirkt.

Die Entdeckung des Menschen

Aus dem Vorangegangenen wird deutlich, dass man die im Zuge dieses Pro-
zesses der Machtausbildung in der normalisierenden Gesellschaft neu auftre-
tenden Wissenschaften als Zeichen einer neuen, von Grund auf originären, 
modernen Rationalität verstehen muss, die einen klaren Bruch zur bis dato 
bestehenden klassischen Rationalität markiert. Daher kann man es für ange-
bracht, wenn nicht sogar für notwendig halten, an dieser Stelle zu den archäo-
logischen Schriften Foucaults aus den 1960er Jahren zurückzugehen, da man 
nur durch diesen Schritt ein umfassendes Verständnis darüber erlangen kann, 
was in den Augen Foucaults die spezifischen Funktionsmechanismen der Ent-
stehung moderner Rationalität in ihrer Gänze gewesen sind. Dabei stellt sich 
heraus, dass das eben beschriebene Aufkommen der modernen Technologien 
von Herrschaft einhergeht mit der Entdeckung, die Foucault in Die Ordnung 

Verhältnis zwischen der Geschichte und dem Leben: in der Doppelstellung des Lebens 

zum einen außerhalb der Geschichte als ihr biologisches Umfeld und zum andern inner-

halb der menschlichen Geschichtlichkeit, von deren Wissens- und Machttechniken sie 

durchdrungen wird.«

26 | Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Pierre Buhlmann

der Dinge27 beschrieben hat. Denn genau zu diesem Zeitpunkt vollzieht sich 
die ›Geburt des Menschen‹ als gleichzeitig erkennendes und erkanntes Wesen. 
Diese ›Entdeckung‹ des Menschen erklärt sich aus der bis zu diesem Moment 
gegebenen Unmöglichkeit, den Menschen in seinem Seinsmodus zu proble-
matisieren, da er bis dahin, so als wäre er transparent, nur erkannt werden 
konnte als der Ort, in dem Repräsentation und Sein zusammentreffen.28 In 
dem Moment aber, in dem der Mensch gedacht, d.h. problematisiert werden 
muss, ab dem Moment also, ab dem die Norm den Menschen als Objekt kons
tituiert, entgleitet ihm auch unwiederbringlich, weil ihm äußerlich werdend, 
die repräsentationale Wahrheit, die ihn bis dahin ausgezeichnet hatte.29 Was 
die Repräsentation ihm in der klassischen Rationalität noch, als Gleiches unter 
Gleichen, an ontischen Bestimmungen der Dinge vorhalten konnte, ist nun in 
der neu entdeckten Tiefe der Dinge selbst untergegangen.30 In der Dämme-
rung der modernen Rationalität entsteht so notwendigerweise die kantische 
Kritik. Denn nur, indem er sich die direkte Betrachtung der Vorstellungen ver-
sagt, kann Kant trotzdem, nun gleichsam im Rücken der trügerischen Reprä-
sentationen, zu den Bedingungen der Möglichkeit des Vorstellens gelangen.31 
So macht er das Subjekt, indem er nach dessen Vermögensgrenzen fragt, 
gleichzeitig zu einem Objekt.

Von der Wahrheit einer Klinik

Diese Überlegungen zu der epistemologischen Konstitution moderner Ratio-
nalität machen bekannterweise den zweiten Teil des Buches Die Ordnung der 
Dinge aus. Doch schon drei Jahre zuvor hatte Foucault in Die Geburt der Klinik32,  
noch in Hinblick auf die Medizin, versucht, ein Beispiel für diese Neukonstitu-
ierung zu geben. Daher sollen nun einige wichtige Passagen dieses oftmals nur 
im Schatten von Die Ordnung der Dinge gelesenen Buches untersucht werden. 
Zunächst muss jedoch festgestellt werden, dass die Benutzung des Begriffs 
»Klinik« in diesem Zusammenhang mehrdeutig ist, da es sich bei dem, um das 

27 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1971.

28 | Vgl. ebd., S. 376.

29 | Vgl. ebd., S. 378.

30 | Vgl. ebd., S. 294-296.

31 | Vgl. ebd., S. 298-299.

32 | Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks 

[Naissance de la Clinique. Une archéologie du regard médical, 1963], übers. von Wal-

ter Seitter, München 1973.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


247Neuentdeckung des Körpers 

es hier gehen soll, strenggenommen um die anatomo-clinique handelt.33 Diese 
steht für Foucault bekanntlich am Ende der Neuordnung innerhalb dessen, 
was man den modernen medizinischen Diskurs nennen könnte. Es handelt 
sich um den in Die Geburt der Klinik beschriebenen Prozess, im Zuge dessen 
sich die klassische Medizin in eine moderne Wissenschaft wandelt. Hierbei 
steht, ebenso wie bei der Entstehung des modernen Strafkomplexes und sicher 
nicht zufällig, der sich herausbildende medizinische Blick im Mittelpunkt.

Es ist davon auszugehen, dass dieser Blick sich aus dem ordnenden diszip-
linaren Blick entwickelt hat, um dann den von Foucault beschriebenen, neuar-
tigen Ansatz in der medizinischen Theorie hervorzubringen.34 Die Spezifizität 
dieses medizinischen Blickes ist, dass er eine von jeglicher Theorie bereinig-
te Öffnung auf das unmittelbar Empirische sein soll, so dass er im Zuge des 
Blickens die Ordnung der erblickten Dinge erfassen kann.35 Der Arzt soll in 
diesem Dispositiv nur noch beobachten, so dass sein auf dem kranken Körper 
ruhender Blick die Zeichen der Krankheit auffangen und zum Sprechen be-
wegen kann. Der klinische Blick setzt hierbei zwei Dinge voraus: den seriellen 
Vergleich der Kranken und eine Zeit, die es der Krankheit ermöglicht, ihre 
Geschichte zu artikulieren. Auch der Umstand der Serialität als Grundbedin-
gung für die klinische Praxis ist als deutlicher Hinweis auf die Verankerung 
dieser epistemischen Neuordnung im später von Michel Foucault beschriebe-
nen Disziplinardispositiv zu lesen.

Doch belässt man es zunächst bei einer archäologischen Lektüre von Die 
Geburt der Klinik, so muss festgestellt werden: In der Moderne muss der Blick 
beinahe zwangsläufig erstens eine zentrale Rolle zugewiesen bekommen und 
zweitens die Dinge abflachen, bis sie sich nur noch als sichtbare Oberfläche 

33 | Ebd., S.  139. Die Klinik, mit ihrer Bevorzugung eines narrativen Blickes, musste 

der Anatomie zwangsläufig feindselig gegenüberstehen, da sich hier, in ihren Reinfor-

men, eine ›Geschichte‹ und eine ›Geografie‹ gegenüberstanden.

34 | Hierzu braucht wiederum nur verwiesen zu werden auf Foucault: »Die Einbindung 

des Krankenhauses in die moderne Technologie (Vortrag)« [1978], a.a.O. Dieser Text 

zeigt anschaulich, dass die Veränderungen innerhalb des Krankenhauswesens, die zum 

Ende des 18.  Jahrhunderts die Ausbildung des klinischen Blickes bedingt haben, vor-

dergründig ordnungspolitische Beweggründe hatten. Somit kann davon ausgegangen 

werden, dass die Neuordnung des Krankenhauses auf die Anwendung disziplinarischer 

Praktiken zurückzuführen ist.

35 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 123. Foucault spricht von einem »Wahr-

nehmungsakt […], der auf einer Logik von Operationen beruht; […] aber er ist frei von 

jedem Eingrif f, insofern diese Genese nur die Syntax der Sprache ist, welche die Dinge 

in einem ursprünglichen Schweigen sprechen«.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Pierre Buhlmann

darbieten.36 Das war durch die Zwangslage bedingt, in der sich die Medizin 
als positive Wissenschaft und nach der Scheidung von Vorstellungen und Sein 
notwendig wiederfand. Dies bedeutete nämlich für sie, dass sie, um einen An-
spruch auf eine, wenn auch nur vermeintliche, Wahrheit aufrechterhalten zu 
können, ihre Objekte ausstatten musste mit transzendenten Charakteristika, 
die es ermöglichten, den ihr eigenen Positivismus zu verifizieren, was gleich-
bedeutend heißen musste, Volumen, als Nichteinsehbares, abzuschaffen. Und 
vielleicht ist dies auch die Erklärung für die Transformation der Klinik in eine 
Anatomoklinik: Die Möglichkeit, die Wahrheit als Gewebefläche endlich in die 
Materialität des Körpers, und so auch der Krankheit, zu legen.37

Nur so kann nämlich die Krankheit, von einem in der Klinik noch passiven 
Akteur zu einem aktiven Subjekt werden, das selbst immer schon im Körper 
durchgreift und dessen Taten vom Arzt ›nur noch‹ nachvollzogen werden müs-
sen. Deshalb ereifern sich die Anatomen auch derart, als sie die Pathologie ent-
decken. Denn erst diese gibt ihnen die Möglichkeit, die unzähligen, verzweig-
ten Funktions- und Aktionswege der Krankheit mit ihrem Blick in einer durch 
den Tod plötzlich erstarrten Form einzufangen. Der tote Körper ermöglicht es 
ihnen so, ihren Blick herabzusenken auf die versteckten Handlungsabläufe der 
Krankheit, sie ans Licht zu bringen und ihnen eine Oberfläche zu verleihen, 
die angeschaut und auf diese Weise erfasst werden kann. Hier entsteht die 
Anatomoklinik: Als dritte Dimension zwischen einer historisierenden Klinik 
und einer verräumlichenden anatomischen Pathologie.38

Der neue, moderne Tod – 
eine Individualisierungsmaschine

Im Zuge dieses Prozesses ändert sich die Konzeption dessen, was der Tod ist, 
grundlegend. Dies geschieht analog zu dem Status, den er aus bio-politischer 
Sicht erhält, nämlich, das immer schon im Leben grassierende Fundament 
desselben zu sein. Dazu passt, dass durch das Aufbrechen des bis dahin un-
durchdringlichen Körpers die Krankheit als solche grundsätzlich neu gedacht 
wird. Sie ist nun nicht länger ein gleichsam von außen in den Körper eindrin-
gendes Element, das seine Zeichen auf ihm verteilt, sondern wird zu einem 

36 | Vgl. ebd., S. 142. Als Beispiel kann schon dieser Satz dienen: »Bichats Auge ist das 

Auge eines Klinikers, da es dem Flächenblick ein absolutes epistemologisches Privileg 

einräumt.« Herv.i.O.

37 | Vgl. ebd., S. 143. Dort schreibt Foucault, dass »sich die pathologische Anatomie 

zunächst als die endlich objektive, reale und unzweifelhafte Fundierung der Beschrei-

bung der Krankheiten [verstand]«.

38 | Vgl. ebd., S. 143-150.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


249Neuentdeckung des Körpers 

Teil des körperlichen Funktionszusammenhangs.39 Das anatomoklinische 
Denken bleibt in der Hinsicht tiefgreifend räumlich, dass es zwar die patholo-
gischen Strukturen und Deformationen sucht und aufdeckt, diese aber nicht 
mehr als die Krankheit begründend ansieht, sondern lediglich als räumlich 
festlegend.40 

Bezüglich des Todes ist der diskursive Bruch jedoch noch fundamentaler. 
Wurde der Tod bis in das 18. Jahrhundert hinein (und selbst noch bei den Kli-
nikern) als die absolute Grenze des Lebens und der Krankheit verstanden, wird 
er nun zu einer simplen Trennlinie zwischen dem Leben und dem Sterben 
des Organismus’; einem Sterben, das zudem die Möglichkeit bietet, Symptome 
und Läsionen zusammen zu bringen. Der Tod als Ende wird ersetzt durch den 
Tod als instrumentelle Trennung. Überdies schleicht er sich dadurch in das 
Leben ein, welchem er, als dessen Begrenzung, bis dahin völlig äußerlich war. 
Demgegenüber wird der Tod nun, gleich einem Negativum, Platz nehmen in 
der Mitte des Lebendigen.41

Hier erkennt man das Thema, das Foucault schon in seiner thèse complé-
mentaire angesprochen hatte,42 und das er in Die Ordnung der Dinge ausfüh-
ren wird: die der modernen Rationalität inhärente Problematik, die Endlich-
keit und das Sein zusammen zu denken. Der Tod, als eklatantestes Zeichen 
der Endlichkeit, die das menschliche Dasein begrenzt, wird hier gleichzeitig, 
und eben durch das von ihm ausgedrückte absolute Prinzip, zu dem, was das 
(menschliche) Leben in seiner Essenz erklären kann.43 Der Tod wird nun zum 
»unüberbietbare[n] von der Natur selbst vorgegebene[n] Modell«,44 und der me-
dizinische Blick zu einem Blick, der durch die Betrachtung des Todes das 

39 | Vgl. ebd., S. 150: »Die Krankheit ist nicht mehr eine pathologische Art, die sich in 

den Körper einfügt, wo das möglich ist; die Krankheit ist der krank gewordene Körper 

selber.« Foucault nennt dies das »pathologische Leben«. Ebd., S. 166.

40 | Vgl. ebd., S. 154.

41 | Vgl. ebd., S. 155-156.

42 | Foucault, Michel: Genèse et structure de l’Anthropologie de Kant, publ. unter dem 

Titel Introduction à l’Anthropologie de Kant, hg. und mit einem Vorwort von Daniel De-

fer t, François Ewald und Frédéric Gros (Paris 2008); dt. erschienen als: Foucault, Mi-

chel: Einführung in Kants Anthropologie, übers. von Ute Frietsch, mit einem Nachwort 

von Andrea Hemminger, Frankfur t a.M. 2010.

43 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 158. So spricht Foucault vom »Privileg 

seiner [des Todes] Zeitlosigkeit«, das »zum ersten Mal zu einem technischen Instru-

ment [wird], das die Wahrheit des Lebens und die Natur seines Leidens in den Grif f 

bekommt«.

44 | Ebd., S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Pierre Buhlmann

Leben in seinem Sein erklären kann.45 Zeige mir deinen Tod, und ich erzähle 
dir dein Leben. Die Endlichkeit, im klassischen Diskurs noch konzeptualisiert 
als bloße, weil lediglich unvollkommene Inkohärenz zur die Welt bestimmen-
den Unendlichkeit, wird so gleichzeitig zur empirischen Unmöglichkeit, die 
ganze Tragweite der Dinge zu erfassen, und zur transzendentalen Möglichkeit, 
dieses doch begrenzte menschliche Dasein, gerade in seiner Endlichkeit, zu 
erklären: »Die Nacht des Lebendigen weicht vor der Helligkeit des Todes.«46

Dieses empirisch-transzendentale Amalgam wird auch an dem Umstand 
deutlich, dass sich der medizinische Blick, so die Feststellung Foucaults, ver-
doppelt: Es gibt einen lokalen beschränkten Blick, der im Zusammenspiel mit 
den anderen Sinnen sich jedes Mal an die Krankheit gleichsam herantastet, 
aber demgegenüber auch einen absoluten Blick, der alles überschaut, und so 
den lokalen Blick immer erst begründen kann.47 Diese nun endgültige – weil 
absolute  – Hoheit des Blickes hat noch eine andere Auswirkung: Sie führt 
notwendigerweise zur Individualisierung der Krankheit und so des lebenden 
Körpers. Erst das ermöglicht es nämlich dem absoluten Blick, sich aufrecht-
zuerhalten, trotz all der undurchsichtigen Erfahrungen, die der ›beschränkte‹ 
Blick notwendigerweise macht. Wo das Gesehene und das Zu-Sehende ausein-
andergehen, da erscheinen die »individuellen Eigenschaften«.48 Nur durch die 
Individualität der Fälle kann nämlich der empirische Zufall erklärt werden. 
Deshalb muss festgestellt werden: »Es gibt nur individuelle Krankheit.«49 An-
ders gesagt, gehen das Gesehene und die Sprache, die dieses beschreiben soll, 
auseinander; versinkt das Gesehene so in einem Bereich des nur noch unzu-
reichend Beschreibbaren.50

Aufgrund der epistemologischen Instrumentalisierung des Todes wird die 
Sprache notgedrungen, weil an der Grenze dessen, was sie vermag, individua-
lisiert. Das Individuum steht somit auch in Geburt der Klinik am Endpunkt der 
modernen Rationalitätskonstitution. Man muss diese These in eine Reihe stel-
len mit der von Philippe Sabot beschriebenen Grundthese, die aus Die Ordnung 
der Dinge hervorgeht: dass nämlich die Moderne sich dadurch auszeichne, dass 
in ihr die vorher bestehende Kontinuität zwischen der Sprache und dem was 

45 | Vgl. ebd., Foucault charakterisier t den Blick als den »eines Auges, das dem Tod ins 

Auge gesehen hat: ein großes, weißes, Leben zersetzendes Auge«.

46 | Ebd., S. 161.

47 | Ebd., S. 179.

48 | Ebd., S. 181.

49 | Ebd., S. 182.

50 | Vgl. ebd., S.  183. Deshalb stellt Foucault fest: »Entdecken bedeutet schließlich 

nicht mehr, unter einer Unordnung einen wesenhaften Zusammenhang zu entzif fern […]. 

Entdecken bedeutet, die Sprache in jenes Halbdunkel zu locken, wo der Blick keine Wor-

te mehr hat.« Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


251Neuentdeckung des Körpers 

ist, abgebrochen sei. Der Mensch als Gedachtes, so beschreibt Sabot Foucaults 
daraus resultierende These, sei entstanden genau an dieser Bruchlinie.51

So wird es möglich, nachzuvollziehen, was die Geburt der Klinik entste-
hen lässt: den Menschen – anatomoklinisch – als menschlichen Körper. Dieser 
Mensch kann hervorgebracht werden, weil sowohl Praktiken als auch politi-
sche Konstellationen sich geändert haben.52 Es handelt sich um ein Wesen, 
dessen Menschsein tiefgreifend dadurch bedingt ist, dass ihm, in der Kon-
zeption seiner selbst, eine vormals noch vorhandene metaphysische Hoffnung 
verwehrt bleibt. Als paradoxes Bindeglied dieser epistemischen Zwickmühle, 
denn er ist gleichzeitig Grund dieses Verlustes ebenso wie Instrument der Ret-
tung hiervon, dient der Tod als ultimative Figur der menschlichen Endlichkeit. 
Erst der Tod ermöglicht die Formulierung dieser Individualität, die in ihm 
gleichzeitig immer wieder die ihr eigentlich verwehrte Universalität zu finden 
hofft.53 Was also hat man in den aufgeschnittenen Körpern gesucht? Vielleicht 
tatsächlich eine Spur dieses Ursprungs, der, wenn der Mensch erscheint, im-
mer schon fort ist.54 So wäre dies ein leuchtendes Beispiel für den Versuch, 

51 | Sabot, Philippe: Lire les mots et les choses, Paris 2006, S. 117ff. »Die These des 

Buches […] betrif f t das Verhältnis zwischen dem Sein der Sprache und dem Sein des 

Menschen, oder, genauer ausgedrückt, die Bedingungen für das Erscheinen, im Bereich 

des modernen Wissens und Denkens, der Figur des Menschen vor dem Hintergrund des 

Verschwindens des Diskurses.« [Ü.d.A.]

52 | Vgl. Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 206. Dass die Bildung, aus archäo-

logischer Sicht, aus der Disposition von Praktiken hervorgeht, wie er sie später in Über-

wachen und Strafen und Der Wille zum Wissen beschrieben hat, das scheint Foucault 

schon Anfang der 1960er Jahre gespürt zu haben. So lese man nur folgendes Zitat aus 

der Conclusio: »Damit die klinische Er fahrung als Erkenntnisform möglich wurde, be-

durfte es einer Reorganisation des ganzen Spitalbereichs, einer neuen Definition der 

Stellung des Kranken in der Gesellschaft und der Herstellung eines bestimmten Bezu-

ges zwischen der Fürsorge und der Er fahrung, zwischen dem Helfen und dem Wissen; 

man mußte den Kranken in einen kollektiven und homogenen Raum stellen.«

53 | Vgl. ebd., S. 208. So schreibt Foucault: »[D]as Individuum verdankt ihm [dem Tod] 

einen Sinn, der bei ihm nicht stehen bleibt. Die Teilung, die der Tod bezeichnet, und die 

Endlichkeit, deren Siegel er aufdrückt, knüpfen paradoxerweise die Universalität der 

Sprache an die zerbrechliche aber unersetzbare Form des Individuums.«

54 | Es handelt sich um dasselbe Problem wie das des impensé, des Ungedachten, das 

Denken, ihm vorausgehend, immer schon trägt. So stellt auch Sabot, im Hinblick auf 

das ontologische Problem, mit dem sich der historisch sich immer schon vorfindende 

Mensch konfrontier t sieht, ein wenig enigmatisch fest: »Die ursprüngliche Figur, in ge-

wisser Weise, das Ungedachte in zeitlicher Form.« [Ü.d.A.] Vgl. Sabot: Lire les mots et 

les choses, a.a.O., S. 139. Dieser heideggerianische Gedanke soll verdeutlichen, dass 

der Mensch seine ihn überschreitende Zeitlichkeit niemals wird beherrschen können, 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Pierre Buhlmann

das Sein, sowohl das eigene wie auch das der Krankheit, durch das materielle 
Ergründen des Körpers als originierendem zu begreifen,55 durch die (zugegebe-
nermaßen häufig recht improvisiert anmutende) Umgehung der Zeitlichkeit 
des menschlichen Daseins im Tod, der diese Zeitlichkeit zugleich aufhebt und 
transzendiert.56

Anatomisierende Wechselwirkungen z wischen Klinik 
und Politik

Man muss Foucault beim Wort nehmen, wenn er in der Conclusio der Geburt 
der Klinik schreibt, dass die Medizin von größter Wichtigkeit für die Ausfor-
mulierung der Humanwissenschaften gewesen sei.57 Denn die grundsätzliche 
Neuordnung der Medizin lässt, und das vielleicht als erste, die neue anthro-
pologische Dimension der modernen Rationalität klar hervortreten, eben weil 
diese Dimensionierung durch eine neue, profane Praxis basierend auf der 
menschlichen Endlichkeit geschieht. Wohl hat Foucault auch recht, wenn er 
anführt, dass sich hierdurch der Schritt vollzieht, der die Krankheit von der 
»Metaphysik des Übels«58 trennt. Doch dies, so muss man anfügen, vielleicht 
nur zu einem sehr hohen Preis, der mit einer anderen, neuartigen Metaphysik 

und eben dadurch aus dieser Zeitlichkeit seinen Seinsmodus ableiten muss. Es scheint 

einleuchtend, dass die Endlichkeit sozusagen notgedrungen mit positiven Potenzialen 

aufgeladen werden musste, sobald der Weg des Unendlichen, eingegangen mit jedwe-

der metaphysischen Hoffnung, versperr t war. 

55 | Vgl. ebd., S. 139.

56 | Vgl. Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S.  122. In diese Richtung könnten 

schon Aussagen Foucaults in Kapitel VII deuten. Dort erläuter t er, zur Beschreibung des 

klinischen Blicks: »[S]eine Fragen sind nur dann fundier t, wenn sie Antworten auf eine 

Antwort ohne Frage sind – auf eine absolute Antwort, der kein Wort vorausgeht, da sie 

das allererste Wort ist.« Er nennt dies das »Privileg eines unüberholbaren Ursprungs«. 

Es muss jedoch erwähnt werden, dass an dieser Stelle wohl das gemeint ist, was man 

die Ebene der modernen Unentscheidbarkeit nennen könnte, da hier der klinische Blick 

noch als transzendentales Instrument dargestellt wird, während später, wenn der Blick 

einmal anatomisch geworden ist, die Transzendentalität in die Dinge übergegangen zu 

sein scheint.

57 | Vgl. ebd., S. 208. »Von hier aus lässt sich die Bedeutung der Medizin für die Kons-

tituierung der Wissenschaften vom Menschen erkennen: eine Bedeutung, die nicht nur 

methodologischer Ar t ist, da sie das Sein des Menschen als Gegenstand positiven Wis-

sens betrif f t.« Die grundlegende Wichtigkeit der Medizin hat somit wohl darin bestan-

den, eine positivistische Ontologie des Menschen zu formulieren.

58 | Ebd., S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253Neuentdeckung des Körpers 

bezahlt wird, die wir wohl auch heute noch kaum zu überblicken vermögen. 
So wird Foucault drei Jahre später in Die Ordnung der Dinge über die (kanti-
sche) Kritik als Bedingung zur Möglichkeit moderner Rationalität schreiben, 
dass die Kritik »die Möglichkeit einer anderen Metaphysik [eröffnet], die zum 
Gegenstand hat, außerhalb der Repräsentation alles das zu erforschen, was 
ihre Quelle und ihr Ursprung ist«.59 So muss man sich wohl fragen, inwiefern 
dieser biologische Anthropologismus in der Moderne nicht auch immer als 
metaphysische Erklärung herhalten muss. Und vielleicht ist dergestalt der mo-
derne Mensch dem Mythos weit weniger entkommen, als er sich selbst gerne 
eingestände.

Doch noch etwas anderes ist bemerkenswert. Denn so wie man eine di-
rekte Linie zwischen Überwachen und Strafen und Die Geburt der Klinik ziehen 
kann, so muss man diese Linie bis zu den Vorlesungen des Jahres 1978 am 
Collège de France60 weiterdenken. Es ist kein Zufall, dass die anatomoklini-
sche Medizin den Problemen der Serie und des Milieus eine herausragende 
Bedeutung zuschreibt, und dass eben diese Probleme, im Zusammenhang mit 
dem neu aufkommenden Begriff der Sicherheit, auch in dieser Vorlesung im 
Zentrum stehen.61 Es handelt sich bei beiden um dieselbe Rationalität, und 
somit um dieselben Fragestellungen. Serie und Milieu befinden sich in einem 
epistemischen Kontext, deren binäre Pole die Disziplinen und die Bio-Politik 
bilden. Was die Klinik, auf Grundlage dieser Dispositive, im menschlichen 
Körper aufdeckt, das erschließt die moderne staatliche Regierung auf dem Ni-
veau der zur gleichen Zeit entdeckten Bevölkerung.

In beiden Fällen handelt es sich also fundamental um dasselbe: die Ent-
deckung der ›Natürlichkeit menschlichen Daseins‹, deren Funktionsprozesse 
dementsprechend unabhängig und nur eigenen Regeln unterworfen sind. So 
kann man die in Die Geburt der Klinik beschriebenen Erkenntnisse, in direk-
ter Anlehnung an die Begrifflichkeit von Überwachen und Strafen, als die Ent-
deckung und Artikulation eines Organismus-Körpers lesen, dessen Naturalität 
dem vorgeschobenen und vermeintlichen Subjekt-Willen nicht nur entgleitet, 
sondern ihn sogar unterläuft. Diese Art, den Körper zu denken, lässt eine vor-
geschaltete Ebene der Natürlichkeit aufscheinen, die auch auf dem Analyseni-
veau der Bevölkerung, verstanden als eine durch vielfältige Prozesse charakte-
risierte Menge von Individuen, analoge Anwendung findet. Daher rührt nun 
auch die Anforderung, an der sich seit dem Beginn der Moderne sowohl Wis-
senschaft wie Staat abarbeiten: ebendiese Prozesse in ihrer ›Natürlichkeit‹ zu 

59 | Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 299.

60 | Foucault: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölke-

rung, a.a.O.

61 | Für die Entdeckung des Milieus und das Problem der Serie vgl. ebd., »Vorlesung 1 

vom 11. Januar 1978«, S. 13-52, und Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 200f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Pierre Buhlmann

verstehen, um sie sodann beeinflussen zu können. Und nur so kann man auch 
die fundamentale Kritik Foucaults an den Humanwissenschaften verstehen. 
Diese berufen sich gerne, dank der Naturalität ihres Forschungsobjektes, auf 
ihre Unabhängigkeit gegenüber regierender Macht, obwohl ihr ganzes Dasein 
durch die epistemischen Bedingungen und Anforderungen ermöglicht wird, 
die ebendiese Art der Regierung erst erschafft.

Umso hinterhältiger, weil vermeintlich unwiderlegbar, erscheint vor die-
sem Hintergrund, dass die ans Licht gebrachte Wahrheit, hier wie dort, eine 
unmittelbar anmutende Wahrheit des Sehens ist. Und auch wenn konzeptuell 
durchaus wichtige Unterschiede zwischen den in der Geburt der Klinik und den 
in Überwachen und Strafen beschriebenen Blicken bestehen, so kann man doch 
in diesem Zusammenhang eine große Gemeinsamkeit ausmachen. Denn das 
zentrale Element des klinischen Blickes besteht in der Erzeugung einer »un-
sichtbaren Sichtbarkeit«,62 deren zutiefst widersprüchlicher Gehalt schon im 
Begriff selbst zutage tritt. Der panoptische Blick erzeugt einen ähnlich parado-
xen Effekt hinsichtlich der Wahrheit, die er durch die ihm eigenen Techniken, 
und in erster Linie durch die Prüfung, erschließt. In beiden Fällen wird eine 
Wahrheit behauptet, die zwar, da sie bloß gesehene ist, dem Objekt selbst eigen 
zu sein scheint, die tatsächlich jedoch nur aufgedeckt werden kann in einem 
Sichtbarkeitsfeld. Dieses Feld nun erhebt aber gerade als Anspruch für sich, 
genau das sichtbar zu machen, was im Tiefsten der Körper, und somit für alle 
eben unsichtbar verschüttet, schlummert: seien es Gewebeläsionen, das Kri-
minell-, oder das Pervers-Sein. Das zeigt anschaulich, wie es mit der vorgeb-
lich einfachen humanwissenschaftlichen Wahrheit des scheinbar Offensicht-
lichen, weil offen Beschauten, bestellt ist. Demgegenüber ist man geneigt mit 
den Worten Maurice Blanchots zu antworten: »La vérité coûte cher.«63

Conclusio

Es wird nun schlussendlich deutlich, wieso die Moderne als Zeitalter der Norm 
angesehen werden kann. Wie dargelegt, ist die Norm das Instrument der In-
dividualisierung par excellence. Dies gilt auch für die in Die Geburt der Klinik 
vorgestellte Rationalitätskonstitution, auch wenn Foucault die Norm hier noch 
nicht namentlich thematisiert. Doch ist sie die notwendig mitgedachte Lösung 
des zuvor beschriebenen Problems, das in dem Unterschied zwischen loka-
lem und absolutem Blick in der anatomoklinischen Medizin besteht. Auch die 
am Beginn von Die Geburt der Klinik stehenden Ausführungen zur Epidemie 

62 | Foucault: Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 179.

63 | Blanchot, Maurice: Une voix venue d’ailleurs, Paris 2002, S. 127. Man könnte die-

sen Satz in etwa folgendermaßen übersetzen: »Die Wahrheit ist nur teuer zu erkaufen.«

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255Neuentdeckung des Körpers 

weisen in diese Richtung. So ist es wiederum kein Zufall, dass eben dieses 
Problem der Epidemie in den Vorlesungen Sicherheit, Territorium, Bevölkerung 
nochmals eingehend thematisiert wird. Hier artikuliert sich beispielhaft die 
taktische Änderung vis-à-vis den klassischen und auch den disziplinarischen 
Krankheitsfiguren wie der Pest und der Lepra. Bei der Epidemie wird nicht 
mehr binär zwischen Erkrankten und Gesunden unterschieden, sondern die 
Gesamtheit der Bevölkerung in ihrer statistischen Sterblichkeit betrachtet.

Foucault folgt in diesem Zusammenhang den Analysen Georges Canguil-
hems. Dieser hatte ausgeführt, dass das Normale der Norm vorherginge, die 
wiederum ihre Existenz nur einem vorausgesetzten Anderen, dem Anorma-
len, verdanke. Darüber hinaus, so Canguilhem weiter, sei die Norm immer 
arbiträr (im Gegensatz zu den Naturgesetzen, die eine Wirkung zwingend 
voraussetzen).64 Hier zeigt sich ihre wirkliche Kraft, denn da die Norm nur 
eine Präferenz artikuliert, hat sie als Gegenspieler nicht »das Indifferente«, 
sondern »das Abgestoßene, das Abscheuliche«.65 Das verdeutlicht die Gewalt, 
mit der die Norm die Multiplizität, auf die sie Anwendung findet, besetzt. Der 
moderne Körper aber ist nun einmal notwendigerweise ein normalisierter, 
weil individualisierter, Körper – ob humanwissenschaftlich oder regierungs-
politisch.

Die moderne Menschwerdung hat somit als zentralen Mittler immer den 
Körper, den aufgeschnittenen, geschundenen, natürlichen, gezüchtigten Kör-
per der unzähligen Praktiken, die in den Büchern Foucaults zwischen 1963 
und 1976 untersucht werden. Deshalb ist es nur folgerichtig gewesen, dass sich 
die an diese Werke anschließenden Gedanken Foucaults zur Ethik wiederum 
zentral mit der körperlichen Dimension ethischen Daseins beschäftigt haben, 
sei es mit den Fragen der Lüste, der Diät, der Ertüchtigung oder des immer 
notwendigen Einsatzes des Körpers in die parrhesia.66 Denn der Kampf um die 

64 | Vgl. Canguilhem, Georges: Das Normale und das Pathologische [Le normal et 

le pathologique, 1966], übers. von Monika Noll und Rolf Schubert, München 1974, 

S.  163-164. Die Norm ist immer das Ergebnis eines Bestrebens zur Diskriminierung, 

Bestreben, das eine Wahl zwischen einem Negativum und einem Positivum trif f t. Erst 

nach dieser Wahl kann die Norm, wie Canguilhem schreibt, als »Präferenz« gelten. Sie 

bleibt somit immer einfache »Möglichkeit«.

65 | Ebd., S.  164. »Das in einem bestimmten Wertungsbereich vom Bevorzugten Dif-

ferierende ist keineswegs das Indif ferente, sondern das Abstoßende oder besser das 

Abgestoßene, das Abscheuliche.« Ebd. So schließt der die Norm einsetzende Willensakt 

gleichzeitig auch das Anormale ein, das sich dergestalt nicht in einer binären Beziehung 

(wahr – falsch) befindet, sondern gefangen ist in einer polaren Qualifizierung und somit 

in einer Ar t Intensitätsbeurteilung.

66 | Zur Veranschaulichung sei hier nur ein Zitat aus Foucaults Berkeley-Vorlesungen 

von 1983 angeführt: »[…] parrhesia ist eine verbale Tätigkeit, bei der der Sprecher seine 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Pierre Buhlmann

Körper, der vor langer Zeit entbrannt ist und dessen Erwähnung Überwachen 
und Strafen beschließt, dauert unvermindert an.

All das veranschaulicht, warum man als abschließende Beurteilung der 
dargelegten Gedanken Foucaults zu dem Schluss gelangen kann, dass dessen 
hier behandelte Arbeiten als Aufforderung verstanden werden können, begriff-
lich aus diesem von der Moderne festgelegten Körper herauszubrechen; aus 
seinen Schichten, seinem Organismus, aber auch aus den vielfältigen physi-
schen Machtbeziehungen, in die er verwoben ist. Denn diese bleiben zwangs-
läufig, in all ihrer metaphysischen Konfusion, und ohne einer wirklichen Kri-
tik unterzogen zu werden, konzeptuelle Kerker. Solange das Denken sich dem 
Anthropologismus unterordnet, wird dem Körper, den es denkt, notwendiger-
weise Gewalt angetan werden.

persönliche Beziehung zur Wahrheit ausdrückt und sein Leben aufs Spiel setzt, weil er 

das Wahrsprechen als eine Pflicht erkennt, um anderen Menschen (so wie sich selber) 

zu helfen oder sie zu verbessern.« Foucault, Michel: Diskurs und Wahrheit: Die Proble-

matisierung der Parrhesia, Berlin 1996, S. 19. Schon hier wird deutlich, dass dieser Akt 

des Wahrsprechens immer auch körperlich zu verstehen ist als Enthüllung von Wahrheit, 

die ihre Legitimation aus dem Einsatz des Körpers bezieht. Zu den Implikationen von 

parrhesia und Körper als Dramatisierung von Wahrheit s.a.: Sforzini: Michel Foucault. 

Une pensée du corps, a.a.O., S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012 - am 14.02.2026, 11:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

