V. Sein als Gewordensein — Sein als Ereignis
Giinther Péoltner

Im folgenden soll ein Grundzug im Seinsverstindnis des Thomas
von Aquin in Erinnerung gerufen werden, der im denkwiirdigen
Kontrast zur vorherrschend technomorphen, am Herstellungsmo-
dell gewonnenen Begrifflichkeit der klassischen Metaphysik steht
und sich in dem platonischen Grundwort der participatio verbirgt.

1. Sein als Selbsténdigsein

Den Ausgang des thomistischen' Seinsverstdndnisses bildet das,

was ist, — das Seiende (,,ens sive id quod est”, In Boethii De Hebd.
n. 23) - daSJemge was uns in unserer Erfahrung als das Wirkliche
gegeben ist, das konkrete selbstindig Seiende. Selbstindig ist, was
in seinem Sein subsistiert (,,subsistens in suo esse”, STh I, 45, 4),
d.h. den Grund seiner Eigenstindigkeit in sich selbst hat und des-
halb durch sich (per se) ist. Solch ein Seiendes ist das substantiell
Seiende, die substantia (,,ratio substantiae est, quod per se subsi-
stat®, Spir. Creat. 5). Sein besagt in erster Linie Selbsténdigsein.
Von ihm her und auf es hin wird alles andere, das ebenfalls in wel-
cher Weise auch immer ist, verstanden.

VonBestlmmungcn, wie z.B. Eigenschaften, sagen wir zwar zu
Recht, sie seien, aber diese Rede hat einen anderen Sinn. Bestim-
mungen, seien sie wesentlicher oder hinzukommender Art, sind
nicht im strengen Wortsinn etwas Seiendes, sondern sie sind, inso-
fern durch sie etwas selbstindig Seiendes ist, was und wie es ist,
z.B. die weiBe Farbe, die nicht fiir sich besteht, sondern sich immer
nur an etwas, einem Zugrundeliegendem (subiectum) findet. Es
gibt nicht das WeiBe, sondern immer nur etwas, das weiB ist
(,,formae autem et accidentia, et alia huiusmodi, non dicuntur entia
quasi ipsa sint, sed quia eis aliquid est; ut albedo ea ratione dicitur
ens, quia ea subiectum est album®, STh I, 45, 4). Zu dem ,anderen

! Der Ausdruck ,thomistisch® bezieht sich nicht auf die von Thomas aus-
gehende Schulphilosophie, sondern auf das Denken des Thomas selbst.

91

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

solcher Art® (alia huiusmodi) gehdren die Seinsprinzipien (esse,’
essentia, forma, materia) und die Erkenntnisprinzipien,® aber auch
das konkrete Sein des Seienden. Denn so wie man nicht sagen
kann, das Laufen lduft (sondern nur, der Laufer lduft), so kann
man auch nicht sagen, das Sein ist (sondern nur, das Seiende ist). *

Das Sein wird vom Seienden wie eine Tétigkeit ausgesagt. So
wie vom Seienden gesagt wird, es sei, so vom Laufenden, er laufe
(In Boethii De Hebd. n. 23). Wie der Laufende als ,,subiectum
currendi* bezeichnet wird, so das Seiende als ,,subiectum essendi*
(@.a2.0.). Zu sein heiBt nicht einfach, fiir einen Beobachter konsta-
tierbar sein, oder bloB, Thema einer Aussage sein. Gefragt wird,
was es fur das (jeweilige) Seiende heiBit zu sein. (So heifit z.B. fiir
die Lebewesen zu sein so viel wie leben).* Sein wird von Thomas
verbal (zeitwortlich) verstanden. Das belegen nicht nur die dutzen-
den Stellen, in denen das Sein eines Seienden als actus primus
bezeichnet wird. Vielmehr wird ausdriicklich erklart, das Wort
,sein‘ meine einen Vollzug (,.esse actum quendam nominat®, ScG I
22, n. 208), und dementsprechend leite sich das Wort ,das Sei-
ende‘ vom Seinsvollzug (,.ens sumitur ab actu essendi®, Ver. 1, 1)
— und nicht umgekehrt Sein vom Seienden her. Damit wird nicht
nur der Vollzugscharakter des Seins betont, sondern auch ein Fun-
dierungsverhiltnis ausgesprochen. Das Seinsverstindnis ermog-
licht es uns, auf dergleichen wie ein Seiendes zu stoBen. Weil wir
irgendwie verstehen, was es heiit zu sein, kann uns etwas als Sei-
endes® gegenwartig werden.”

2 Das esse als Seinsprinzip ist ein ,.;non subsistens* (Pot. 1, 1).

3 Die species intelligibilis ist nicht das Erkannte (id quod cognoscitur), sondern
das, wodurch etwas erkannt wird (id quo cognoscitur) (,,species intelligibilis se
habet ad intellectum ut quo intelligit intellectus ... id quod intelligitur primo,
estres, STh, 85, 2).

4 sicut non possumus dicere quod ipsum currere currat, ita non possumus dice-
re quod ipsum esse sit“ (In Boethii De hebd. n. 23).

3 vivere ... viventium est ipsum esse eorum“ (ScG II, 98, n. 817).

S Hoher organisierten Tieren, so zeigt die Erfahrung, ist offenkundig etwas
Seiendes gegenwirtig — sie suchen es oder fliehen es —, aber nicht als Seiendes.
Tiere betreiben keine Tierkunde.

" DemgemaB wird zu Beginn von Ver. 1, 1 gesagt, ens (das Seiende als
solches) sei das urspriinglich Vernommene und gewissermaflen Bekannteste
des Intellekts (,,quod primo intellectus concipit quasi notissimum®).

92

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freilich muB sofort auf die Verschiedenheit aufmerksam ge-
macht werden, die durch den Vergleich des Laufendem mit dem
Seiendem verdeckt wird. Der Laufende ist zwar Subjekt seiner
Tatigkeit, aber er kann diese ausfiithren oder nicht. Sein Subjekt-
sein geht nicht darin auf, Laufender zu sein, sondern ist der Tatig-
keit vorausgesetzt (agere sequitur esse).® Das Laufen ist mit dem
Subjektsein des Léaufers nicht einfachhin identisch, sondern ein
nachfolgender, vom Subjektsein ermoglichter Vollzug (die operatio
ist ein actus secundus). Der Seinsvollzug hingegen ist kein nach-
folgender, sondern der urspriingliche Vollzug (actus primus). Das
Seiende ist nichts anderes als das Subjekt des Seinsvollzugs. Dem
Seinsvollzug ist kein seiendes Subjekt vorausgesetzt, das in der
Moglichkeit stiinde, zu sein oder nicht zu sein. Solch ein vorausge-
setztes subiectum wdre ja wiederum, so daB sich an ihm das Pro-
blem erneuerte. Vielmehr beruht das Subjektsein einzig im Seins-
vollzug. Subiectum currendi und actus currendi stehen in einer
kontingenten Differenz, subiectum essendi und actus essendi hin-
gegen in einer notwendigen Differenz.’® (Die Notwendigkeit betrifft
die Differenz von subiectum und actus essendi — Seiendes zu sein
heiBt, subiectum essendi zu sein — , nicht aber ist gesagt: Es ist
notwendig, daB Seiendes ist).

2. Selbstandigsein als Teilhabebezug

2.1 Subsistere als convenire

Selbstindigsein, Substanzalitit, ist nicht identisch mit Unabhin-
gigkeit, schlieBt Abhingigkeitsbeziechungen nicht aus, sondern
ein.”® Die Abhingigkeit selbst liegt in einem Haben, Zukommen,
Teilhaben. Das Seiende ist, indem es ithm zu eigen gegeben ist, zu

¥ScG IIL, 69, n. 2450.

% Deshalb ist nichts so kontingent, daB es nicht in sich etwas Notwendiges hat
(,nihil enim est adeo contingens, quin in se aliquid necessarium habeat“, STh
1, 86, 3).

' Wo Selbstandigkeit und Abhiingigkeit gegeneinander ausgespielt werden,
und infolge dessen ein reduktionistischer Substanzbegriff den leitenden
Gesichtspunkt fir die Ausiegung des Seienden im Ganzen und seines Grundes
abgibt, wird die Selbstindigkeit des Seienden aufgehoben und zum Akzidens
seines Grundes depotenziert.

93

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sein, indem es dieses sein Sein hat (,.ens simpliciter est quod habet
esse“, STh I-1II, 26, 4), oder indem ihm Sein zukommt. Was nim-
lich das Sein hat, dem kommt es auf eigentliche Weise zu, und das
ist das in seinem Sein subsistierende Seiende (,,illi enim proprie
convenit esse, quod habet esse; et hoc est subsistens in suo esse,
STh1, 45, 4).

Was also das Seiende selbst vollzieht — sein In-sich-Stehen, sei-
ne Subsistenz —, das ist genau das, was ihm zukommt, was ihm zu
eigen gegeben ist. Was beziiglich der Differenz von subiectum und
actus essendi gilt, gilt demnach auch hier: Dem Zukommen von
Sein geht kein subiectum voraus. Denn das hieBle ja, daB Seiendes
schon wire, und ihm dann nachtréglich Sein zukdme. Fiir das Sei-
ende heiBt aber zu sein, es kommt ihm zu sein zu. Es gibt hier kein
Davor und Danach. Es geht dem Zukommen nichts voraus, viel-
mehr wird die Differenz von subiectum und actus essendi und de-
ren Einheit im Zukommen selbst allererst gestiftet. Die Differenz
von Seiendem und seinem Sein ereignet sich als Zukommen von
Sein.

2.2 Teilhabedifferenz als ontologische Differenz

,Haben® (habere esse) heifit Teilhaben. Das selbstindig Seiende ist
durch Teilhabe (,,omnis res est ... participatione alicuius, scilicet
ipsius esse”, ScG I, 22, n. 210). Dem Zukommen von Sein ent-
spricht auf der Seite des Seienden das Teilhaben bzw. Teilnehmen
am Sein. Partizipation darf nicht als ein Haben von Teilen miB-
verstanden werden. Der Vergleich mit einem Gesprich kann das
verdeutlichen.

Man hat an einem Gesprich teil, indem man es vollzieht. Voll-
zichen heiBt aber nicht Zerteilen, der Gesprichsbeitrag ist kein
Gesprichsstiick. Mit thm besitzt man nicht einen Teil des Ge-
sprichs, vielmehr vollzieht man in ihm das Gespréch selbst. Dieses
setzt sich nicht aus seinen Beitrdgen zusammen. Es besteht nicht
fur sich, getrennt und unabhingig von seinen Beitridgen, sondern
nur in ihnen, indem es in ihnen préisent ist. Das Gesprichsganze
hat seine Wirklichkeit einzig in den Beitrdgen, ohne sich in ihnen
zu erschopfen, weshalb umgekehrt die Beitrige das Gespréchs-
ganze sind, indem sie es auf ihre Weise manifestieren, d.h. symbo-
lisieren. Deshalb leistet nur der einen Beitrag zum Gesprdch, der
umgekehrt imstande ist, das Gesprichsganze in seinem Beitrag
présent werden zu lassen.

94

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Per participationem esse besagt, das Ganze, woran teilgehabt
wird, nicht auf dic Weise des Ganzen (non totaliter)," sondern
teilweise (partialiter)'? sein. Woran teilgehabt wird, ist nichts Sei-
endes, sondern das Sein. Dieses stiickt sich nicht aus Teilen zu-
sammen, noch l4Bt es sich zerteilen. , Esse autem, inquantum est
esse, non potest esse diversum“ (ScG II, 52, n.1274)." Und weil
dem Sein nichts duBerlich hinzugefiigt werden kann, muBl gesagt
werden, das Seiende hat am Sein teil, indem es dieses (teilweise,
partialiter !) ist. Wenn das Sein des Seienden in der Teilhabe be-
ruht, dann bedeutet Sein zumindest zweierlei: einmal das je eigene
Sein des Seienden (esse suum als Resultat der Teilhabe) und ein-
mal das Woran der Teilhabe (esse commune, esse non subsi-
stens)." Die Teilhabedifferenz besteht nicht zwischen Seienden, sie
ist keine ontische Differenz, sondern die ontologische Differenz,
sie herrscht zwischen Sein und Seiendem (dem einen Sein und der
Vielheit der Seienden).

3. Partizipation als ontologische Kausalitat

Die Seinsteilhabe des Seienden ist Index eines Kausalbezugs. ,.Ex
hoc quod aliquid per participationem est ens sequitur quod est
causatum ab alio“ (STh I, 44, 1 ad 1). Das causatum ist das ens
per participationem, gefragt wird nach der causa der partizipati-
ven, d.i. der ontologischen Differenz. Es geht also nicht um eine
Kausalbeziehung zwischen Seienden (ontische Kausalitit), sondern
um die ontologische Kausalitit. Fiir die in Frage stechende ontolo-
gische Kausalitit scheidet demnach von vornherein eine Antwort in
Form einer Erkldrung von Seiendem im Riickgriff auf anderes

' Was etwas nicht zur Ganze ist, von dem wird im eigentlichen Sinn gesagt, es
habe teil (,,quod ... non totaliter est aliquid ... proprie participare dicitur*. In
Met. L, n. 154). '

12| quod participatur ... partialiter habetur et non secundum omnem perfectionis
modum* (ScG [, 32, n. 288).

13 Dieses ist kein Reisenstick, dessen Teile die Seienden waren, und also auch
nicht die Summe der Seienden.

14 esse significat aliquid completum et simplex sed non subsistens“ (Pot. 1, 1).

95

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seiendes aus." Sein 148t sich nicht durch Riickfiihrung auf anderes
Seiendes erkldren. Thomas bringt das dadurch zum Ausdruck, daB
er eine Kausalitit des Werdens (causa fiendi) von einer Kausalitéit
des Seins (causa essendi) unterscheidet (,,causa non solum fiendi,
sed essendi, STh I, 104, 1). Die eine (causa fiendi) ist die onfi-
sche, die andere (causa essendi) die ontologische Kausalitét.

Bei der ontologischen Kausalitit handelt es sich um einen Kau-
salbezug von streng singuldrer Art. Die Partizipation ist nicht ein
Sonderfall bekannter Kausalititsverhiltnisse, deren Begriff — ge-
wonnen durch Komparation, Reflexion und Abstraktion ontischer
Kausalrelationen - einfach auf die Partizipation anzuwenden wire.
Entgegen dem duBeren Anschein wird von Thomas keineswegs ein
Begriff von ontischer Kausalitit auf das Partizipationsverhaltnis
iibertragen.'* Nur im Durchdenken der Seinsteilhabe 148t sich per
negationem (in der stindigen Abwehr ontischer Kausalititsvor-
stellungen) die Einzigkeit des ontologischen Kausalbezugs um-
schreiben. Was Kausalitit (als das vermeintlich schon Bekannte
und bloB Anzuwendende) heiBit, geht dem Denken iiberhaupt erst
an der Partizipation auf. Und so singulir der ontologische Kausal-
bezug'"” ist, so auch das Denken, das ihm entspricht. Thomas nennt
es im AnschluB an Augustinus ein ,Beriihren im Geist‘." Was im
Geist einzig beriihrt werden kann, ist das Unbegreifliche, dasje-
nige, was niemals so erkannt werden kann, wie es von ihm selbst
her erkennbar ist. Allerdings kommt es darauf an, des Unbegreifli-

!5 Die Frage nach dem Ursprung der ontologischen Differenz ist prinzipiell
keine naturwissenschaftliche (z.B. astro-physikalische) Frage.

'8 Der Anschein einer Ubertragung oder Subsumption wird von ihm freililch
dadurch erweckt, daB er die Erorterung der Seinsteilhabe regelmiBig durch
Voranstellen eines allgemeinen Satzes einleitet: ,,omne autem quod est per par-
ticipationem, reducitur ad id quod est per se ipsum“ (ScG I, 98 n. 819), oder:
»Si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse est quod
causetur in ipso ab ei cui essentialiter convenit“ (SThI, 44, 1).

'” Wie nicht anders zu erwarten, bleibt die sprachliche Schwierigkeit aufrecht.
Denn auch die Unterscheidung von ontischer und ontologischer Kausalitit —
Thomas spricht in beiden Fillen von causa — suggeriert die Vorstellung eines
logischen Subsumptionsverhaltnisses: Kausalitat, die sich in ontische und
ontologische besondert, womit die ontologische Kausalitit zu einer Kausalitéit
neben anderen auch noch herabgesetzt wiire — was es genau zu verhindern gilt.
18 attingere mente® (STh1, 12, 7).

96

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen nicht nur inne zu sein, sondern es auch als das Unbegreifli-
che denkend zu bewahren, und das Denken nicht zu verabschieden,
damit nicht aus dem Un-Begreiflichen unter der Hand das bloB
Noch-nicht-Begriffene wird.

4. Ontische und ontologische Kausalitat

Wie sehr sich Thomas der Singularitit des ontologischen Kausal-
bezugs bewubBt ist, zeigt bereits der semantische Rahmen, in dem
er ihn zur Sprache bringt. Er spricht von emanare (ausflieBen),
influere” (einflieBen) — was gerade nicht im Sinne von Vergéng-
lichkeit gemeint ist —, von processio” (Hervorgang). Das Grund-
wort jedoch, in das all diese Worte verweisen, lautet: dare” (ge-
ben), communicare® (mitteilen) — und von genau daher sei das
creare™ (Schaffen) zu verstehen.

4.1 Ontische Kausalitit — Sein als Gewordensein

Die ontische Kausalitit betrifft das Werden. Werden besagt mu-
tatio, transmutatio (STh I, 44, 2), Umschlag von etwas (einer Be-
stimmtheit, forma) an etwas (einem Zugrundeliegenden, subiec-
tum). Das Woran schlégt selbst nicht um, sondern liegt dem Um-
schlag als Identisches zugrunde. Es ist vor dem Umschlag anders
als nach ihm. ,De ratione mutationis est, quod aliquid idem se
habeat aliter nunc et prius“ (STh I, 44, 2 ad 2). Je nach dem, ob
das Werden gemiB den Akzidenzkategorien (qualitas, quantitas,
ubi) oder gemiB der Substanzkategorie erfolgt, ist das Identische
ein selbstindig Seiendes (ens actu) oder der an thm selbst form-lo-
se, auf Formung hin offene Materiegrund (materia prima). ,,Quan-
doque est idem ens actu, aliter se habens nunc et prius, sicut in
motibus secundum quantitatem et qualitatem et ubi; quandoque

1% emanatio totius entis a causa universali“ (STh I, 45, 1), ,.emanatio totius
esse* (STh1, 45, 1).

0 influxus® (SThL 104, 1 ad 1), ,continue influit esse“ (STh 1, 104, 4),

! processio creaturarum® (STh I, 44, 1 prol.).

2 actio qua dat esse“ (STh L 104, 1 ad 4).

B esse communicat“ (STh L, 104, 4).

M creare autem est dare esse rei creatae“ (Super Ev. S. loannis Lect. V, n.
133).

97

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vero est idem ens in potentia tantum, sicut in mutatione secundum
substantiam, cuius subiectum est materia“ (STh I, 44, 2 ad 2). Im
Falle des akzidentellen Werdens® handelt es sich um Verinderun-
gen im weiteren Sinn (ein selbstindig Seiendes verdndert sich hin-
sichtlich seiner Beschaffenheit oder seiner GroBe, es wechselt sei-
nen Ort), im Falle des substantiellen Werdens® handelt es sich um
das Entstehen und Vergehen des selbstindig Seienden (generatio et
corruptio): Etwas hat angefangen oder aufgehért zu sein.

Zwischen den Veranderungen im weiteren Sinn und dem Entste-
hen und Vergehen besteht zwar ein fundamentaler Unterschied
(wenn jemand stirbt, hat er sich nicht bloB als Lebender verindert,
sondern er hat zu leben aufgehort), beide besitzen jedoch eine ge-
meinsame Struktur. In beiden Féllen wird, wie bei Aristoteles er-
sichtlich, Werden als Umschlag gedacht. Was umschligt, ist je-
desmal die forma, einmal die forma accidentalis, einmal die forma
substantialis (essentialis), ein Vorgang, den Thomas partikulares
Werden nennt. ,,Philosophus ... loquitur de fieri particulari, quod
est de forma in formam, sive accidentalem sive substantialem®
(STh1, 44, 2 ad 1). Werden heiBit allemal Umformung, eingrenzen-
des Bestimmen (contractio) eines Zugrundeliegenden: Etwas wird
aus etwas zu etwas. Einmal wird ein selbstéindig Seiendes weiter
bestimmt (dieser Mensch da wird weiB: ,,ut homo contrahitur per
album®, STh I, 44, 2), einmal wird der Materiegrund auf ein be-
stimmtes Artwesen hin eingegrenzt (,,materia per formam contra-

2 Antike Philosophen, fiir die das Seiende identisch war mit dem korperlich
Seienden, erklart Thomas, hitten das Werden im Grunde auf das akzidentelle
Werden reduziert. Seinsunterschiede sind blof quantitative Unterschiede der
Dinne und Dichte, der Vereinigung und Trennung (raritas, densitas, congre-
gatio, segregatio). Entsprechend dieser Seinsauffassung wurden als Ursachen
fir dieses Werden Freundschaft, Streit (Empedokles), Verstand (Anaxagoras)
oder dergleichen angegeben (STh 144, 2). Heute spricht man nicht von Diinne
oder Dichte etc., sondern reduziert die Seinsunterschiede auf unterschiedliche
Komplexititsgrade.

% Das substantielle Werden steht bei Platon und Aristoteles im Blick, die zwi-
schen Form- und Materiegrund unterschieden und das Werden als Umschlag
von Wesensformen begriffen haben (,,perceperunt transmutationem fieri in cor-
poribus secundum formas essentiales”, STh I, 44, 2). Dementsprechend haben
sie auch umfassendere Ursachen des Werdens (wie Aristoteles die Kreisbewe-
gung oder Platon die Ideen) angesetzt (a.a.0.).

98

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitur ad determinatam speciem®, STh I, 44, 2). Beide Male wird
das Seiende nur unter einem partikularen Gesichtspunkt bedacht:
einmal hinsichtlich seiner hinzukommenden Bestimmungen als
'Diesegda’ und einmal hinsichtlich seiner Wesensart als so beschaf-
fenes.

Das Modell, nach welchem das Werden (mutatio) gedacht wird,
ist das menschliche Herstellen (facere). Etwas (ein kiinstlich Sei-
endes) wird aus etwas (aus einem schon geformten natiirlich Sei-
enden) hergestellt. Was genau im Herstellen hervorgebracht wird,
ist eine forma (Bestimmtheit) an etwas, nicht aber dieses etwas
selbst. Die Umformung bringt das Woran nicht hervor, sondern
setzt es voraus. ,,Quicumque enim facit aliquid ex aliquo, illud ex
quo facit praesupponitur actioni eius, et non producitur per ipsam
actionem® (STh I, 45, 2). Deshalb handelt es sich beim Machen
nur um eine ,emanatio effectuum particularium‘ bzw. um ein ,fieri
particulare‘. Analog wird das Werden der Naturdinge, ihr Entste-
hen und Vergehen, gedacht. Im Falle des Herstellens ist das Wor-
aus (die Materialursache) e¢in schon Geformtes, im Falle des na-
tiirlichen Entstehens der an ihm form-lose Materiegrund (materia
prima). Auch die Natur hat bei ihren Hervorbringungen den Mate-
riegrund zur Voraussetzung, sie bringt nicht ihn selbst, sondern
nur Formen an ihm hervor.® Weil die antiken Philosophen das
Werden immer nur als Umschlag von etwas an etwas Vorausge-
setztem und damit das Seiende nur unter einem partikularen Ge-
sichtspunkt betrachtet haben, konnten sie den Satz aufstellen, aus
nichts wird nichts (ex nihilo nihil fieri).”

Das Werden (mutatio) ist dem Sein entgegengesetzt. Was wird,
ist noch nicht, und was ist, wird nicht mehr.® Es ist geworden, zu
Ende gekommen. Was in sein Ende gekommen ist, das ist nicht

77 _utrique igitur consideraverunt ens particulari quadam consideratio-
ne, vel inquantum est hoc ens, vel inquantum est tale ens“ (STh I, 44,).
B et ipsa natura causat res naturales quantum ad formam, sed praesupponit
materiam“ (STh [, 45, 2).

¥ _antiqui philosophi ... non consideraverunt nisi emanationem effectuum par-
ticularium a causis particularibus, quas necesse est praesupponere aliquid in
sua actione: et secundum hoc erat eorum communis opinio, ex nihilo nihil fieri
(SThIL 45,2qd 1).

¥ quandiu durat motus, aliquid fit et non est; in ipso autem terminus motus
...lam non fit aliquid, sed factum est (ScG II, 17, n. 950).

99

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vergangen, sondern das hat seine Vollendung, die Verwirklichung
seiner Moglichkeit, erreicht. Sein besagt Gewordensein, Vollendet-
sein, Vollkommensein.* Es wird vom Werden her als dessen Re-
sultat gedacht.

Weil die ontische Kausalitit nur den Umschlag von Bestimmt-
heiten an einem Substrat betrifft, ist die Abhéingigkeit des Werdens
und des Gewordenen von der Ursache ebenfalls nur eine partiku-
lare, d.h. voriibergehende. Nach Thomas gilt das sowohl fir das
Herstellen als auch fiir das natiirliche Werden. Der Baumeister ist
wohl der Grund dafiir, daB das Haus geworden ist, nicht aber, daB
es als Haus besteht. Er ist nur der Entstehungs-, nicht aber der
direkte Bestandsgrund (,,est causa domus quantum ad eius fieri,
non autem directe ad esse eius“, STh I, 104, 1). Der Bestand des
Hauses hingt letztlich von den natiirlichen Beschaffenheiten des
Baumaterials ab. Das Haus wird, indem der Baumeister es baut.
Das Bauen des Baumeisters und das Werden des Hauses ist ein
einziges Geschehen. Nicht baut zuerst der Baumeister (actio) und
dann wird das Haus (passio), sondern die Entstehung des Hauses
geschieht als Bauen. Eines als das andere. Deshalb hingt das Wer-
den unmittelbar an der Titigkeit des Baumeisters, so daB jenes
auch mit dieser aufhért (,,fieri rei non potest remanere, cessante
actione agentis quod est causa effectus secundum fieri“, STh I,
104, 1). Die Ursache der Entstechung (die causa fiendi) ist aber
nicht diejenige des Bestehens (causa essendi): Mit dem Ende der
Bautitigkeit hort das Haus nicht zu existieren auf. Das Ende der
Bautitigkeit ist nicht das Ende, sondern die Vollendung des Hau-
ses. Analoges gilt auch fiir das natiirliche Entstehen. Individuen
bringen andere Individuen derselben Art, nicht aber die Wesensart
hervor, der beide (Bewirkendes und Erwirktes) angehéren (,,nullum
particulare agens univocum potest esse simpliciter causa speciei:
sicut hic homo non potest esse causa speciei humanae®, ScG 111,
65, n. 2400). Individuen bewirken nur eine Vervielfiltigung der
Art, sie geben ihre eigene Wesensform weiter, d.h. sie sind die
Ursache dafiir, daB ein bereits Vorliegendes eine Wesensform er-
langt (,unum ... potest esse causa huiusmodi formae secundum
quod est in materia, idest quod haec materia acquirat hanc for-

3 Im strengen Wortsinn ist das Vollkommene dasjenige, in welchem das Ma-
chen in sein Ende gekommen ist: ,,si stricte accipiatur ... nihil est perfectum ni-
si quod est factum® (Ver. 2, 3 ad 13).

100

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mam. Et hoc est esse causa secundum fieri“, STh I, 104, 1). Indi-
viduen verursachen nur eine Umformung, sind also nur Entste-
hungsursache, Ursache des Werdens, nicht aber verursachen sie
das Sein des Entstandenen (,,causa ... non directe secundum esse
eius®, STh I, 104, 1). Das Zeugen geschieht als Entstchen (Wer-
den) des Gezeugten, weshalb dieses direkt von jenem abhéngt. Die
Zeugung ist aber nicht die Ursache fiir das Sein des Gezeugten,
weil dessen Sein nicht im Gezeugtwerden liegt. Das Ende der Zeu-
gung ist nicht diec Vernichtung des Gezeugten. Gezeugt wird nicht
die Menschennatur, sondern menschliche Individuen, anderenfalls
miiften Menschen sich selbst zeugen. ™

Fiir Thomas, so 146t sich seinen Uberlegungen entnehmen, geht
eine partikulare Betrachtung des Seienden von einer Entgegenset-
zung von Sein und Werden aus. Sie nimmt das Sein des Seienden
vom Werden her in den Blick, denkt dieses als Umschlag, nicht
aber bedenkt sie das Sein als Sein.. Fiir eine partikulare Betrach-
tung kann daher nur die ontische Kausalitit und damit Sein als
Gewordensein relevant werden.

4.2 Ontologischer Kausalbezug — Sein als Ereignis

Anders verhilt es sich, wo das Seiende nicht bloB als etwas Be-
stimmtes — entweder hinsichtlich seiner akzidentellen oder sub-
stantiellen Bestimmung (forma accidentalis, forma substantialis) —,
sondern als solches (ens inquantum est ens), das Seiende hinsicht-
lich seines Seins betrachtet wird (secundum omne illud quod perti-

32 _hic homo non potest esse causa speciei humanae; esset enim causa omnis
hominis, et per consequens sui ipsius, quod est impossibile. Est autem causa
hic homo huius hominis, per se loquendo. Hic autem homo est per hoc quod
natura humana est in hac materia, quae est individuationis principium. Hic
igitur homo non est causa hominis nisi inquantum est causa quod forma
humana fiat in hac materia® (ScG IIL, 65,n. 2400). Fir die Herausarbeitung des
Unterschieds von ontischer und ontologischer Kausalitit kann unberticksichtigt
bleiben, daB menschliche Zeugung (ein immer wieder gebrachtes Beispiel des
Thomas fiir das natiirliche Werden) nicht als bloBe Vervielfiltigung der species
humana bestimmt werden kann, und erst ein unhaltbarer Begriffsrealismus so
etwas wie ein Individuationsproblem (und damit die Suche nach einem eigenen
Individuationsprinzip: materia quantitate signata) heraufbeschwaort.

101

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

net ad esse illorum quocumque modo).” Hier wird die ontologische
Kausalitit, der Hervorgang des Seins des Seienden, d.i. die ,,ema-
natio totius esse” (STh I, 45, 1)* — creatio® genannt — relevant.
Die ontologische Kausalitit betrifft nicht — wie das Werden — et-
was am Seienden, * sondern den Gesamtbestand des Seienden, das
Seiende in seinem Selbstéindigsein (,,in creatione ... producitur tota
substantia rerum®, STh I, 45, 2 ad 2). Da das Sein des Seienden in
der Seinsteilhabe beruht, geht es bei der emanatio totius esse um
den Hervorgang der ontologischen Differenz und damit um das
Sein als Ereignis.

Thomas nihert sich dem singuliren Geschehen der creatio auf
zwei sich iiberschneidenden Wegen, einem negativen und einem
positiven. Zunéichst einmal miissen alle Vorstellungen ontischer
Kausalitit (Verinderung, Entstehen) ferngehalten werden. In die-
sem Sinn heiBt es: ,creatio non est mutatio” (STh I, 45, 2), sie ist
kein innerzeitliches Werden (,,est sine motu et tempore®, STh I,
104, 1 ad 4), und kann demnach nicht auf etwas Seiendes zuriick-
gefiihrt werden. Sie ereignet sich aus nichts Seiendem, und so ge-
sehen aus nichts (,,creatio, quae est emanatio totius esse, est ex non
ente quod est nihil, STh I, 45, 1). Sie ist ein (in ontisch-kategori-
aler Sicht) absolut voraussetzungsloses Geschehen,” welches allen

3 _Et ulterius aliqui erexerunt ad considerandum ens inquantum est ens: et
consideraverunt causam rerum, non solum secundum quod sunt haec vel talia,
sed secundum quod sunt entia. Hoc igitur quod est causa rerum inquantum sunt
entia, oportet esse causam rerum, non solum secundum quod sunt talia per
formas accidentales, nec secundum quod sunt haec per formas substantiales,
sed etiam secundum omne illud quod pertinet ad esse illorum quocumque
modo*” (STh L, 44,2).

34 emanatio totius entis a causa universali, ,,emanatio totius entis universalis
a primo principio®“ (STh L, 45, 1), ,,productio totius esse” (STh, 45, 4 ad 3).

3 hanc quidem emanationem (= emanationem totius esse) designamus nomine
creationis“ (STh I, 45, 1).

% Philosophus ... loquitur de fieri particulari, quod est de forma in formam,
sive accidentalem sive substantialem: nunc autem loquimur de rebus secundum
emanationem earum ab universali principio essendi“ (STh1, 44,2 ad 1).

37 Jedes Werden von etwas aus etwas hat eine Voraussetzung (,necesse est
praesupponere aliquid“) — und genau das ist beim Hervorgang des Seins nicht
der Fall (,hoc locum non habet in prima emanatione ab universali rerum
principio®, STh1, 45,2 ad 1).

102

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Formen ontischen Werdens als deren Erméglichung zugrunde liegt
(,,creatio est perfectior et prior quam generatio et alteratio, quia
terminus ad quem est tota substantia rei“ (STh I, 45, 1 ad 2). Ge-
schaffensein heiBt, zur Selbstéindigkeit (substantia) des Seins und
Wirkens erméchtigt sein (in creatione ... producitur tota substantia
rerum), nicht aber, aus etwas gemacht sein. Das Geschaffene ist
kein factum, kein Mach-Werk. Wenn Thomas im Zusammenhang
der creatio dennoch von einem facere (,,creare est ex nihilo aliquid
facere” (STh 1, 45, 2 ad 2) redet, dann bloB, um eine Ursprungsbe-
ziechung anzuzeigen. Eine solche fillt aber nicht eo ipso mit einer
mutatio zusammen. In diesem Sinn wird facere und fieri ausdriick-
lich dem mutare und mutari (dem ontisch-kategorialen Werden) ge-
geniibergestellt.® Thomas kennt demnach einen ontischen und ei-
nen ontologischen Sinn von facere, den es auseinanderzuhalten gilt.
Facere im ontisch-kategorialen Sinn fillt mit der actio, dem Ge-
gensatz der passio, zusammen und ist der mutatio zugeordnet. Die
durch die mutatio gestiftete Relation ist an ein Substrat gebunden
und etwas Nachtragliches. Beim facere im ontologischen Sinn, wo
es kein Werden (von etwas aus etwas) gibt und also der motus ent-
fallt, bleibt nur eine Ursprungsrelation iibrig.* In dieser formal
klingenden Redewendung verbirgt sich das Problem der nicht-kate-
gorialen, transzendentalen Relation, die Thomas von der katego-
rialen Relation zwar nicht in Form einer ausgearbeiteten Begriff-
lichkeit, wohl aber der Sache nach genau unterscheidet. Die kate-
goriale Relation wird von Seiendem zu Seiendem hergestellt, sie
setzt selbstindige Glieder voraus und ist so gesehen etwas Nach-
trégliches, sie ergibt sich aus dem Selbstindigsein des Seienden.
Bei der ontologischen Kausalitit hingegen ist der Bezug das Vor-
géngige, weil ihm das Selbstindigsein allererst entspringt (produ-
citur tota substantia). Hier kommt die Relation zum selbstindig
Seienden nicht hinzu, sondern fillt mit dessen Selbstindigsein

38 facere et fieri magis in hoc conveniunt quam mutare et mutari: quia facere
et fieri important habitudinem causae ad effectum et effectus ad causam, sed
mutationem ex consequenti“ (STh I, 45, 2 ad 2).

¥ subtracto autem motu ab actione et passione, nihil remaneat nisi relatio
(SThL 45,3).

103

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zusammen.® Deswegen heiBt es: ,,creatio in creatura non sit nisi
relatio quaedam ad Creatorem® (Sth I, 45, 3) bzw. ,,creatio passive
accepta est in creatura, et est creatura“ (STh I, 45, 3 ad 2), d.h.
der als Geschaffensein waltende Bezug kommt mcht zum Seienden
hinzu, sondern macht dessen Sein aus (creatio ... est creatura).
Sein des Seienden besagt immer schon Bezogensem “ Das bedeutet
zum einen die Aufhebung der gewShnlichen Entgegensetzung von
Werden und Sein und zum anderen die bleibende Abhéingigkeit des
Seienden von seinem Seinsursprung (causa essendi).

Weder geht der emanatio totius esse ein Werden voraus noch ist
sie selbst ein Werden. Es geht um das Sein im umfassenden Sinn®
und nicht bloB um das Gewordensein des Seienden. ,.In his quae
fiunt sine motu, simul est fieri et factum esse® (STh I, 45,2 ad 3).°
Das grammatikalische Perfekt (factum esse) meint gerade nicht ein
vergangenes Werden, Sein als Gewordensein. Nicht wird zuerst
etwas und dann ist es — das Werden hinter sich lassend —, vielmehr
ist das Seiende, indem es wird. Das Sein des Seienden beruht im
Ereignetwerden. Thomas verdeutlicht das mit dem Beispiel der
Helle der Luft, d.i. unseres Sehraumes. Die Helle des Sehraumes
ist identisch mit dem Erhelltsein durch das Sonnenlicht. Daher
schwindet mit dem Sonnenlicht auch die Helle des Sehraumes.

Im Unterschied zur ontischen Kausalitit impliziert die ontologi-
sche Kausalitit eine bleibende und allumfassende Abhingigkeit des
causatum von seiner causa essendi. Weil Sein im Ereignetwerden
beruht, eines als das andere geschieht, wiirde Seiendes in nichts
versinken, bestiinde nicht sein Sein im Bewahrtwerden. ,,Dependet
enim esse cuiuslibet creaturae a Deo, ita quod nec ad momentum
subsistere possent, sed in nihilum redigerentur, nisi operatione

“ Die hier in den Blick kommende Relation wilrde in die Substanzkategorie
fallen, womit das kategoriale Schema gesprengt ist, gemi8 dem die Relation zu
den Akzidentien zu z4hlen ist.

4 Auf ontologischer Ebene operiert Thomas mit einer kategorialen Begriff-
lichkeit, wie die stindig gebrauchte Unterscheidung von relatio realis und rela-
tio rationis zeigt. So steht das Seiende zu Gott in einer relatio realis, Gott hin-
gegen zum Seienden in einer relatio rationis tantum (STh L, 45, 3 ad 1).

2 producere ... esse absolute, non inquantum est hoc vel tale® (STh L, 45, 5).

# _cum creatio sit sine motu,simul aliquid creatur et creatum est“ (STh L, 45, 2
ad 3).

104

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

divinae virtutis conservarentur in esse“ (STh I, 104, 1).“ Schaffen
(creare) ist in sich ein Bewahren (conservare) des Seins. Diese
Rede hat prisentischen Sinn, freilich nicht im Sinn einer der drei
Zeitdimensionen (Gegenwart, die in Vergangenheit iibergeht), weil
Zeitlichkeit ihrerseits noch in der Seins-Gabe griindet (,,conserva-
tio rerum a Deo ... est ... per continuationem actionis qua dat esse,
quae quidem actio est sine motu et tempore™, STh I, 104, 1 ad 4).
Die ontologische Kausalitit meint nicht ein Niederhalten in un-
freimachender Abhingigkeit, vielmehr stiftet sic Selbstandigkeit
(substantia, subsistere). Seiendem ist es gegeben, selbstindig zu
sein und zu wirken, und infolge dessen vermag es dies selbst (sub-
sistere potest). Thomas spricht denn auch von einer ,,virtus essen-
di“® des Seienden. In eben diesem Erméchtigen zur Selbstindigkeit
des Seins und Wirkens liegt die Gegenwart Gottes im Geschaffe-
nen, bzw. dic Immanenz des Seienden in Gott. Das Sein des Sei-
enden hingt an der Gegenwart Gottes: ,,Quandiu igitur res habet
esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum modum quo esse
habet™ (STh I, 8, 1). Weil das Geschaffene bleibend von Gott her
ist, ist Gott notwendig ,,in allen Dingen und zwar auf innigste
Weise“.® Und deshalb besteht auch zwischen der ontischen und
ontologischen Kausalitit ein Immanenzverhéltnis (,,causa secunda
non agit nisi ex influentia causae primae“, Pot. 3, 4), und dies
nicht im Sinne einer Alleinwirksamkeit Gottes, sondern so, daB
dem Seienden das selbstindige Wirken-kénnen gegeben ist (,,Deus
est causa actionis cuiuslibet inquantum dat virtutem agendi®, Pot.
3, 7). Wenn Thomas im Zusammenhang der conservatio esse von
einem ,influere’ spricht,” dann nicht, um diesen Hervorgang in ein
notwendiges Geschehen umzubiegen, sondern um die Vorstellung
ontischer Kausalrelationen abzuwehren.

# nec esse rei potest remanere, cessante actione agentis quod est causa
effectus non solum secundum fieri, sed etiam secundum esse* (STh L, 104, 1).
% In De Causis, Prop. IV, n. 109.

% oportet quod Deus sit in omnibus rebus et intime* (STh L, 8, 1). Das aber
nicht wie ein Teil des Wesens oder wie eine hinzukommende Bestimmung,
sondern wie ein Wirkender im Erwirkten: ,Deus est in omnibus rebus, non
quidem sucut pars essentiae,vel sicut accidens, sed sicut agens adest ei in quod
agit“ (SThL 8, 1).

47 _nec aliter res in esse conservat, nisi inquantum eis continue influit esse
(STh1, 104, 3).

105

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denn daB die ontologische Differenz waltet, ist gerade nicht
notwendig (so wie aus dem Vorhandensein einer Quelle notwen-
digerweise folgt, daB Wasser flieBt). Vom FlieBen ist trotz des sich
aufdringenden Bildes von der Wasserquelle eher so die Rede wie
vom WortfluB. FlieBen, AusflieBen meint ein Lassen. Thomas ge-
braucht zwar oft den Vergleich von Kiinstler und Kunstwerk,®
aber erstens interessiert ihn an diesem Vergleich einzig der Repra-
sentationsbezug, und zweitens stehen diese Aussagen in einem
Kontext, der nicht von einem technomorphen Seinsverstindnis
bestimmt ist. Die Grundworte fiir die ontologische Kausalitit sind
nicht dem Bereich des Herstellens, sondern dem personalen Be-
reich des Mitteilens und Schenkens entnommen. ,Agere‘ bzw. ,ac-
tus‘ verweist nicht in den Kontext einer Effizienzursichlichkeit, es
bedeutet nicht ,leisten‘, ,machen‘ ,verwirklichen‘, sondern ,mit-
teilen‘: ,,agere vero nihil aliud est quam communicare* (Pot. 2, 1).
»eus creaturae esse communicat” (STh I, 104, 3), , creare autem
est dare esse rei creatac™ (Super Ev. S. Ioannis Lect. V, n. 133).
Es ist dies der Versuch, das Singulire der ontologischen Kausali-
tét, in der die ontologische als partizipative Differenz von Sein und
Seiendem erwirkt wird, positiv zur Sprache zu bringen.

Schaffen heifit, Sein hervorbringen (,,producere autem esse ab-
solute ... pertinet ad rationem creationis“, STh I, 45, 5). Das her-
vorgebrachte Sein ist das Allumfassende (,universalissimum®,
STh I, 45, 5), das als Woran der Teilhabe nicht in sich besteht
(non subsistens), sondern als hervorgebrachtes Sein immer schon
Sein des Seienden ist. Wenn anders die creatio keine mutatio ist,
dann liegt der Seins-Gabe nichts voraus, vielmehr wird mit ihr
allererst die Méglichkeit ihres Empfangs eroffnet. Die Seins-Gabe
geschieht als die Eroffnung der Ur-Differenz von esse (non subsi-
stens) und essentia, von mitgeteiltem Sein und empfangendem We-
sen.” DaB das Sein des Seienden durch die Differenz von esse und
essentia gekennzeichnet ist, bedeutet, daB Seiendes zur Gdnze sich
selbst gegeben ist. Zwischen ontologischer Kausalitit (Seins-Gabe)
und ontischer Kausalitéit besteht demnach kein Konkurrenzverhalt-
nis, sondern das der Freigabe des Seienden zu sich selbst und da-
mit zu selbstindigem Wirken. Im Falle des Menschen bedeutet das:

8 omnes creaturae comparantur ad Deum sicut artificiata ad artificem® (ScG
IIL, 100, n. 2761).
® Deus simul dans esse, producit id, quod esse recipit“ (Pot. 3, 1 ad 17).

106

https://dol.org/10.5771/9783485993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KXm.


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sein Dasein geschieht als ein Freigegeben-sein bzw. Freigegeben-
werden zur Freiheit.

Es ist zuzugeben, daB der Ereignischarakter des Seins bei Tho-
mas zwar an den entscheidenden Stellen seines Werkes ausdriick-
lich betont wird, aufs ganze gesehen jedoch eher den unthemati-
schen Hintergrund seines Denkens bildet. Im Vordergrund steht
eine technomorphe, am Herstellungsmodell gewonnene Begriff-
lichkeit. Dadurch wird die Verschiedenheit von ontologischer und
ontischer Kausalitit verwischt und der verbale Sinn von ,sein
zuriickgedringt. Bezeichnenderweise wurden seine iiber das her-
stellungsanaloge Denken hinausweisenden Ansétze in der nachfol-
genden Geschichte bis in das 20.Jahrhundert hinein kaum wirk-
méchtig. Denkwiirdig aber bleibt, daB man sie bei genauem Hinse-
hen sehr wohl entdecken kann.

107

- am 25.01.2026, 11:44::


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 25.01.2026,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

