
V. Sein als Gewordensein - Sein als Ereignis

Günther Pöltner

Im folgenden soll ein Grundzug im Seinsverständnis des Thomas 
von Aquin in Erinnerung gerufen werden, der im denkwürdigen 
Kontrast zur vorherrschend technomorphen, am Herstellungsmo­
dell gewonnenen Begrifflichkeit der klassischen Metaphysik steht 
und sich in dem platonischen Grundwort der participatio verbirgt.

1. Sein als Selbständigsein

Den Ausgang des thomistischen1 Seinsverständnisses bildet das, 
was ist, - das Seiende („ens sive id quod est“, In Boethii De Hebd. 
n. 23) - dasjenige, was uns in unserer Erfahrung als das Wirkliche 
gegeben ist, das konkrete selbständig Seiende. Selbständig ist, was 
in seinem Sein subsistiert („subsistens in suo esse“, STh I, 45, 4), 
d.h. den Grund seiner Eigenständigkeit in sich selbst hat und des­
halb durch sich (per se) ist. Solch ein Seiendes ist das substantiell 
Seiende, die substantia („ratio substantiae est, quod per se subsi- 
stat“, Spir. Creat. 5). Sein besagt in erster Linie Selbständigsein. 
Von ihm her und auf es hin wird alles andere, das ebenfalls in wel­
cher Weise auch immer ist, verstanden.

Von Bestimmungen, wie z.B. Eigenschaften, sagen wir zwar zu 
Recht, sie seien, aber diese Rede hat einen anderen Sinn. Bestim­
mungen, seien sie wesentlicher oder hinzukommender Art, sind 
nicht im strengen Wortsinn etwas Seiendes, sondern sie sind, inso­
fern durch sie etwas selbständig Seiendes ist, was und wie es ist, 
z.B. die weiße Farbe, die nicht für sich besteht, sondern sich immer 
nur an etwas, einem Zugrundeliegendem (subiectum) findet. Es 
gibt nicht das Weiße, sondern immer nur etwas, das weiß ist 
(„formae autem et accidentia, et alia huiusmodi, non dicuntur entia 
quasi ipsa sint, sed quia eis aliquid est; ut albedo ea ratione dicitur 
ens, quia ea subiectum est album“, STh I, 45, 4). Zu dem ,anderen

1 Der Ausdruck ,thomistisch‘ bezieht sich nicht auf die von Thomas aus­
gehende Schulphilosophie, sondern auf das Denken des Thomas selbst.

91

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solcher Art2 3 4 (alia huiusmodi) gehören die Seinsprinzipien (esse,2 
essentia, forma, materia) und die Erkenntnisprinzipien,3 aber auch 
das konkrete Sein des Seienden. Denn so wie man nicht sagen 
kann, das Laufen läuft (sondern nur, der Läufer läuft), so kann 
man auch nicht sagen, das Sein ist (sondern nur, das Seiende ist).4

Das Sein wird vom Seienden wie eine Tätigkeit ausgesagt. So 
wie vom Seienden gesagt wird, es sei, so vom Laufenden, er laufe 
(In Boethii De Hebd. n. 23). Wie der Laufende als „subiectum 
currendi“ bezeichnet wird, so das Seiende als „subiectum essendi“ 
(a.a.O.). Zu sein heißt nicht einfach, für einen Beobachter konsta­
tierbar sein, oder bloß, Thema einer Aussage sein. Gefragt wird, 
was es für das (jeweilige) Seiende heißt zu sein. (So heißt z.B. für 
die Lebewesen zu sein so viel wie leben).5 Sein wird von Thomas 
verbal (zeitwörtlich) verstanden. Das belegen nicht nur die dutzen- 
den Stellen, in denen das Sein eines Seienden als actus primus 
bezeichnet wird. Vielmehr wird ausdrücklich erklärt, das Wort 
,sein‘ meine einen Vollzug („esse actum quendam nominal“, ScG I 
22, n. 208), und dementsprechend leite sich das Wort ,das Sei­
ende4 vom Seinsvollzug („ens sumitur ab actu essendi“, Ver. 1, 1) 
- und nicht umgekehrt Sein vom Seienden her. Damit wird nicht 
nur der Vollzugscharakter des Seins betont, sondern auch ein Fun­
dierungsverhältnis ausgesprochen. Das Seinsverständnis ermög­
licht es uns, auf dergleichen wie ein Seiendes zu stoßen. Weil wir 
irgendwie verstehen, was es heißt zu sein, kann uns etwas als Sei­
endes6 gegenwärtig werden.7

2 Das esse als Seinsprinzip ist ein „non subsistens“ (Pot. 1,1).
3 Die species intelligibilis ist nicht das Erkannte (id quod cognoscitur), sondern 
das, wodurch etwas erkannt wird (id quo cognoscitur) („species intelligibilis se 
habet ad intellectum ut quo intelligit intellectus ... id quod intelligitur primo, 
est res“, STh 1,85,2).
4 „sicut non possumus dicere quod ipsum currere currat, ita non possumus dice- 
re quod ipsum esse sit“ (In Boethii De hebd. n. 23).
5 „vivere... viventium est ipsum esse eorum“ (ScG n, 98, n. 817).
6 Höher organisierten Tieren, so zeigt die Erfahrung, ist offenkundig etwas 
Seiendes gegenwärtig - sie suchen es oder fliehen es -, aber nicht als Seiendes. 
Tiere betreiben keine Tierkunde.
7 Demgemäß wird zu Beginn von Ver. 1, 1 gesagt, ens (das Seiende als 
solches) sei das ursprünglich Vernommene und gewissermaßen Bekannteste 
des Intellekts („quod primo intellectus concipit quasi notissimum“).

92

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freilich muß sofort auf die Verschiedenheit aufmerksam ge­
macht werden, die durch den Vergleich des Laufendem mit dem 
Seiendem verdeckt wird. Der Laufende ist zwar Subjekt seiner 
Tätigkeit, aber er kann diese ausfuhren oder nicht. Sein Subjekt­
sein geht nicht darin auf, Laufender zu sein, sondern ist der Tätig­
keit vorausgesetzt (agere sequitur esse).8 9 Das Laufen ist mit dem 
Subjektsein des Läufers nicht einfachhin identisch, sondern ein 
nachfolgender, vom Subjektsein ermöglichter Vollzug (die operatio 
ist ein actus secundus). Der Seinsvollzug hingegen ist kein nach­
folgender, sondern der ursprüngliche Vollzug (actus primus). Das 
Seiende ist nichts anderes als das Subjekt des Seinsvollzugs. Dem 
Seinsvollzug ist kein seiendes Subjekt vorausgesetzt, das in der 
Möglichkeit stünde, zu sein oder nicht zu sein. Solch ein vorausge­
setztes subiectum -wäre ja wiederum, so daß sich an ihm das Pro­
blem erneuerte. Vielmehr beruht das Subjektsein einzig im Seins­
vollzug. Subiectum currendi und actus currendi stehen in einer 
kontingenten Differenz, subiectum essendi und actus essendi hin­
gegen in einer notwendigen Differenz. ’ (Die Notwendigkeit betrifft 
die Differenz von subiectum und actus essendi - Seiendes zu sein 
heißt, subiectum essendi zu sein - , nicht aber ist gesagt: Es ist 
notwendig, daß Seiendes ist).

2. Selbständigsein als Teilhabebezug

2.1 Subsistere als convenire
Selbständigsein, Substanzialität, ist nicht identisch mit Unabhän­
gigkeit, schließt Abhängigkeitsbeziehungen nicht aus, sondern 
ein.10 Die Abhängigkeit selbst liegt in einem Haben, Zukommen, 
Teilhaben. Das Seiende ist, indem es ihm zu eigen gegeben ist, zu 

8 ScG 111,69, n. 2450.
9 Deshalb ist nichts so kontingent, daß es nicht in sich etwas Notwendiges hat 
(„nihil enirn est adeo contingens, quin in se aliquid necessarium habeat“, STh 
1,86, 3).
10 Wo Selbständigkeit und Abhängigkeit gegeneinander ausgespielt werden, 
und infolge dessen ein reduktionistischer Substanzbegriff den leitenden 
Gesichtspunkt für die Auslegung des Seienden im Ganzen und seines Grundes 
abgibt, wird die Selbständigkeit des Seienden aufgehoben und zum Akzidens 
seines Grundes depotenziert.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein, indem es dieses sein Sein hat („ens simpliciter est quod habet 
esse“, STh I-H, 26, 4), oder indem ihm Sein zukommt. Was näm­
lich das Sein hat, dem kommt es auf eigentliche Weise zu, und das 
ist das in seinem Sein subsistierende Seiende („illi enim proprie 
convenit esse, quod habet esse; et hoc est subsistens in suo esse, 
STh 1,45,4).

Was also das Seiende selbst vollzieht - sein In-sich-Stehen, sei­
ne Subsistenz -, das ist genau das, was ihm zukommt, was ihm zu 
eigen gegeben ist. Was bezüglich der Differenz von subiectum und 
actus essendi gilt, gilt demnach auch hier: Dem Zukommen von 
Sein geht kein subiectum voraus. Denn das hieße ja, daß Seiendes 
schon wäre, und ihm dann nachträglich Sein zukäme. Für das Sei­
ende heißt aber zu sein, es kommt ihm zu sein zu. Es gibt hier kein 
Davor und Danach. Es geht dem Zukommen nichts voraus, viel­
mehr wird die Differenz von subiectum und actus essendi und de­
ren Einheit im Zukommen selbst allererst gestiftet. Die Differenz 
von Seiendem und seinem Sein ereignet sich als Zukommen von 
Sein.
2.2 Teilhabedifferenz als ontologische Differenz
,Haben' (habere esse) heißt Teilhaben. Das selbständig Seiende ist 
durch Teilhabe („omnis res est ... participatione alicuius, scilicet 
ipsius esse“, ScG I, 22, n. 210). Dem Zukommen von Sein ent­
spricht auf der Seite des Seienden das Teilhaben bzw. Teilnehmen 
am Sein. Partizipation darf nicht als ein Haben von Teilen miß­
verstanden werden. Der Vergleich mit einem Gespräch kann das 
verdeutlichen.

Man hat an einem Gespräch teil, indem man es vollzieht. Voll­
ziehen heißt aber nicht Zerteilen, der Gesprächsbeitrag ist kein 
Gesprächsstück. Mit ihm besitzt man nicht einen Teil des Ge­
sprächs, vielmehr vollzieht man in ihm das Gespräch selbst. Dieses 
setzt sich nicht aus seinen Beiträgen zusammen. Es besteht nicht 
für sich, getrennt und unabhängig von seinen Beiträgen, sondern 
nur in ihnen, indem es in ihnen präsent ist. Das Gesprächsganze 
hat seine Wirklichkeit einzig in den Beiträgen, ohne sich in ihnen 
zu erschöpfen, weshalb umgekehrt die Beiträge das Gesprächs­
ganze sind, indem sie es auf ihre Weise manifestieren, d.h. symbo­
lisieren. Deshalb leistet nur der einen Beitrag zum Gespräch, der 
umgekehrt imstande ist, das Gesprächsganze in seinem Beitrag 
präsent werden zu lassen.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Per participationem esse besagt, das Ganze, woran teilgehabt 
wird, nicht auf die Weise des Ganzen (non totaliter),11 sondern 
teilweise (partialiter)11 12 sein. Woran teilgehabt wird, ist nichts Sei­
endes, sondern das Sein. Dieses stückt sich nicht aus Teilen zu­
sammen, noch läßt es sich zerteilen. „Esse autem, inquantum est 
esse, non potest esse diversum“ (ScG II, 52, n.1274).13 Und weil 
dem Sein nichts äußerlich hinzugefugt werden kann, muß gesagt 
werden, das Seiende hat am Sein teil, indem es dieses (teilweise, 
partialiter !) ist. Wenn das Sein des Seienden in der Teilhabe be­
ruht, dann bedeutet Sein zumindest zweierlei: einmal das je eigene 
Sein des Seienden (esse suum als Resultat der Teilhabe) und ein­
mal das Woran der Teilhabe (esse commune, esse non subsi- 
stens).14 Die Teilhabedifferenz besteht nicht zwischen Seienden, sie 
ist keine ontische Differenz, sondern die ontologische Differenz, 
sie herrscht zwischen Sein und Seiendem (dem einen Sein und der 
Vielheit der Seienden).

3. Partizipation als ontologische Kausalität

Die Seinsteilhabe des Seienden ist Index eines Kausalbezugs. „Ex 
hoc quod aliquid per participationem est ens sequitur quod est 
causatum ab alio“ (STh I, 44, 1 ad 1). Das causatum ist das ens 
per participationem, gefragt wird nach der causa der partizipati­
ven, d.i. der ontologischen Differenz. Es geht also nicht um eine 
Kausalbeziehung zwischen Seienden (ontische Kausalität), sondern 
um die ontologische Kausalität. Für die in Frage stehende ontolo­
gische Kausalität scheidet demnach von vornherein eine Antwort in 
Form einer Erklärung von Seiendem im Rückgriff auf anderes 

11 Was etwas nicht zur Gänze ist, von dem wird im eigentlichen Sinn gesagt, es 
habe teil („quod ... non totaliter est aliquid ... proprie participare dicititf“. In 
Met I, n. 154).
12 „quod participatur... partialiter habetur et non secundum omnem perfectionis 
modum“ (ScG 1,32, n. 288).
13 Dieses ist kein Reisenstück, dessen Teile die Seienden wären, und also auch 
nicht die Summe der Seienden.
14 „esse significat aliquid completum et Simplex sed non subsistens“ (Pot 1,1).

95

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seiendes aus.15 Sein läßt sich nicht durch Rückführung auf anderes 
Seiendes erklären. Thomas bringt das dadurch zum Ausdruck, daß 
er eine Kausalität des Werdens (causa fiendi) von einer Kausalität 
des Seins (causa essendi) unterscheidet („causa non solum fiendi, 
sed essendi“, STh I, 104, 1). Die eine (causa fiendi) ist die onti- 
sche, die andere (causa essendi) die ontologische Kausalität.

Bei der ontologischen Kausalität handelt es sich um einen Kau­
salbezug von streng singulärer Art. Die Partizipation ist nicht ein 
Sonderfall bekannter Kausalitätsverbältnisse, deren Begriff - ge­
wonnen durch Komparation, Reflexion und Abstraktion ontischer 
Kausalrelationen - einfach auf die Partizipation anzuwenden wäre. 
Entgegen dem äußeren Anschein wird von Thomas keineswegs ein 
Begriff von ontischer Kausalität auf das Partizipationsverhältnis 
übertragen.16 Nur im Durchdenken der Seinsteilhabe läßt sich per 
negationem (in der ständigen Abwehr ontischer Kausalitätsvor­
stellungen) die Einzigkeit des ontologischen Kausalbezugs um­
schreiben. Was Kausalität (als das vermeintlich schon Bekannte 
und bloß Anzuwendende) heißt, geht dem Denken überhaupt erst 
an der Partizipation auf. Und so singulär der ontologische Kausal­
bezug17 ist, so auch das Denken, das ihm entspricht. Thomas nennt 
es im Anschluß an Augustinus ein ,Berühren im Geist ‘.18 Was im 
Geist einzig berührt werden kann, ist das Unbegreifliche, dasje­
nige, was niemals so erkannt werden kann, wie es von ihm selbst 
her erkennbar ist. Allerdings kommt es darauf an, des Unbegreifli­

15 Die Frage nach dem Ursprung der ontologischen Differenz ist prinzipiell 
keine naturwissenschaftliche (z.B. astro-physikalische) Frage.
16 Der Anschein einer Übertragung oder Subsumption wird von ihm freililch 
dadurch erweckt, daß er die Erörterung der Seinsteilhabe regelmäßig durch 
Voranstellen eines allgemeinen Satzes einleitet: „omne autem quod est per par- 
ticipationem, reducitur ad id quod est per se ipsum“ (ScG I, 98 n. 819), oder 
„si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse est quod 
causetur in ipso ab ei cui essentialiter convenit“ (STh 1,44,1).
17 Wie nicht anders zu erwarten, bleibt die sprachliche Schwierigkeit aufrecht. 
Denn auch die Unterscheidung von ontischer und ontologischer Kausalität - 
Thomas spricht in beiden Fällen von causa - suggeriert die Vorstellung eines 
logischen Subsumptionsverhältnisses: Kausalität, die sich in ontische und 
ontologische besondert, womit die ontologische Kausalität zu einer Kausalität 
neben anderen auch noch herabgesetzt wäre - was es genau zu verhindern gilt.
18 „attingere mente“ (STh 1,12,7).

96

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen nicht nur inne zu sein, sondern es auch als das Unbegreifli­
che denkend zu bewahren, und das Denken nicht zu verabschieden, 
damit nicht aus dem Un-Begreiflichen unter der Hand das bloß 
Noch-nicht-Begriffene wird.

4. Ontische und ontologische Kausalität

Wie sehr sich Thomas der Singularität des ontologischen Kausal­
bezugs bewußt ist, zeigt bereits der semantische Rahmen, in dem 
er ihn zur Sprache bringt. Er spricht von emanare19 (ausfließen), 
infhiere20 (einfließen) - was gerade nicht im Sinne von Vergäng­
lichkeit gemeint ist -, von processio21 (Hervorgang). Das Grund­
wort jedoch, in das all diese Worte verweisen, lautet: dare22 (ge­
ben), communicare23 (mitteilen) - und von genau daher sei das 
creare24 (Schaffen) zu verstehen.

4.1 Ontische Kausalität - Sein als Gewordensein
Die ontische Kausalität betrifft das Werden. Werden besagt mu- 
tatio, transmutatio (STh I, 44, 2), Umschlag von etwas (einer Be­
stimmtheit, forma) an etwas (einem Zugrundeliegenden, subiec- 
tum). Das Woran schlägt selbst nicht um, sondern liegt dem Um­
schlag als Identisches zugrunde. Es ist vor dem Umschlag anders 
als nach ihm. „De ratione mutationis est, quod aliquid idem se 
habeat aliter nunc et prius“ (STh I, 44, 2 ad 2). Je nach dem, ob 
das Werden gemäß den Akzidenzkategorien (qualitas, quantitas, 
ubi) oder gemäß der Substanzkategorie erfolgt, ist das Identische 
ein selbständig Seiendes (ens actu) oder der an ihm selbst form-lo­
se, auf Formung hin offene Materiegrund (materia prima). „Quan- 
doque est idem ens actu, aliter se habens nunc et prius, sicut in 
motibus secundum quantitatem et qualitatem et ubi; quandoque 

19 „emanatio totius entis a causa universali“ (STh I, 45, 1), „emanatio totius 
esse“ (STh 1,45,1).
20„influxus“ (STh 1,104,1 ad 1), „continue infinit esse“ (STh 1,104,4).
21 „processio creaturarum“ (STh 1,44,1 prol.).
22 „actio qua dat esse“ (STh 1,104,1 ad 4).
23 „esse conununicat“ (STh 1,104,4).
24 „creare autem est dare esse rei creatae“ (Super Ev. S. loannis Lect. V, n. 
133).

97

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vero est idem ens in potentia tantum, sicut in mutatione secundum 
substantiam, cuius subiectum est materia“ (STh I, 44, 2 ad 2). Im 
Falle des akzidentellen Werdens25 handelt es sich um Veränderun­
gen im weiteren Sinn (ein selbständig Seiendes verändert sich hin­
sichtlich seiner Beschaffenheit oder seiner Größe, es wechselt sei­
nen Ort), im Falle des substantiellen Werdens26 handelt es sich um 
das Entstehen und Vergehen des selbständig Seienden (generatio et 
corruptio): Etwas hat angefangen oder aufgehört zu sein.

Zwischen den Veränderungen im weiteren Sinn und dem Entste­
hen und Vergehen besteht zwar ein fundamentaler Unterschied 
(wenn jemand stirbt, hat er sich nicht bloß als Lebender verändert, 
sondern er hat zu leben aufgehört), beide besitzen jedoch eine ge­
meinsame Struktur. In beiden Fällen wird, wie bei Aristoteles er­
sichtlich, Werden als Umschlag gedacht. Was umschlägt, ist je­
desmal die forma, einmal die forma accidentalis, einmal die forma 
substantialis (essentialis), ein Vorgang, den Thomas partikulares 
Werden nennt. „Philosophus ... loquitur de fieri particulari, quod 
est de forma in formam, sive accidentalem sive substantialem“ 
(STh 1,44,2 ad 1). Werden heißt allemal Umformung, eingrenzen­
des Bestimmen (contractio) eines Zugrundehegenden: Etwas wird 
aus etwas zu etwas. Einmal wird ein selbständig Seiendes weiter 
bestimmt (dieser Mensch da wird weiß: „ut homo contrahitur per 
album“, STh I, 44, 2), einmal wird der Materiegrund auf ein be­
stimmtes Artwesen hin eingegrenzt („materia per formam contra-

25 Antike Philosophen, für die das Seiende identisch war mit dem körperlich 
Seienden, erklärt Thomas, hätten das Werden im Grunde auf das akzidentelle 
Werden reduziert. Seinsunterschiede sind bloß quantitative Unterschiede der 
Dünne und Dichte, der Vereinigung und Trennung (raritas, densitas, congre- 
gatio, segregatio). Entsprechend dieser Seinsauffassung wurden als Ursachen 
für dieses Werden Freundschaft, Streit (Empedokles), Verstand (Anaxagoras) 
oder dergleichen angegeben (STh 1,44,2). Heute spricht man nicht von Dünne 
oder Dichte etc., sondern reduziert die Seinsunterschiede auf unterschiedliche 
Komplexitätsgrade.
26 Das substantielle Werden steht bei Platon und Aristoteles im Blick, die zwi­
schen Form- und Materiegrund unterschieden und das Werden als Umschlag 
von Wesensformen begriffen haben („perceperunt transmutationem fieri in cor- 
poribus secundum formas essentiales“, STh 1,44, 2). Dementsprechend haben 
sie auch umfassendere Ursachen des Werdens (wie Aristoteles die Kreisbewe­
gung oder Platon die Ideen) angesetzt (a.a.O.).

98

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hitur ad determinatam speciem“, STh I, 44, 2). Beide Male wird 
das Seiende nur unter einem partikularen Gesichtspunkt bedacht: 
einmal hinsichtlich seiner hinzukommenden Bestimmungen als 
'Diesesda' und einmal hinsichtlich seiner Wesensart als so beschaf­
fenes.27

Das Modell, nach welchem das Werden (mutatio) gedacht wird, 
ist das menschliche Herstellen (facere). Etwas (ein künstlich Sei­
endes) wird aus etwas (aus einem schon geformten natürlich Sei­
enden) hergestellt. Was genau im Herstellen hervorgebracht wird, 
ist eine forma (Bestimmtheit) an etwas, nicht aber dieses etwas 
selbst. Die Umformung bringt das Woran nicht hervor, sondern 
setzt es voraus. „Quicumque enim facit aliquid ex aliquo, illud ex 
quo facit praesupponitur actioni eius, et non producitur per ipsam 
actionem“ (STh I, 45, 2). Deshalb handelt es sich beim Machen 
nur um eine ,emanatio effectuum particularium1 bzw. um ein ,fieri 
particulare*. Analog wird das Werden der Naturdinge, ihr Entste­
hen und Vergehen, gedacht. Im Falle des Herstellens ist das Wor­
aus (die Materialursache) ein schon Geformtes, im Falle des na­
türlichen Entstehens der an ihm form-lose Materiegrund (materia 
prima). Auch die Natur hat bei ihren Hervorbringungen den Mate­
riegrund zur Voraussetzung, sie bringt nicht ihn selbst, sondern 
nur Formen an ihm hervor.28 Weil die antiken Philosophen das 
Werden immer nur als Umschlag von etwas an etwas Vorausge­
setztem und damit das Seiende nur unter einem partikularen Ge­
sichtspunkt betrachtet haben, konnten sie den Satz aufstellen, aus 
nichts wird nichts (ex nihilo nihil fieri).29

Das Werden (mutatio) ist dem Sein entgegengesetzt. Was wird, 
ist noch nicht, und was ist, wird nicht mehr.30 Es ist geworden, zu 
Ende gekommen. Was in sein Ende gekommen ist, das ist nicht 

27 „utrique igitur consideraverunt ens particulari quadam consideratio- 
ne, vel inquantum est hoc ens, vel inquantum est tale ens“ (STh 1,44,).
28 „et ipsa natura causat res naturales quantum ad formam, sed praesupponit 
materiam“ (STh 1,45,2).
29 „antiqui philosophi... non consideraverunt nisi emanationem effectuum par­
ticularium a causis particularibus, quas necesse est praesupponere aliquid in 
sua actione: et secundum hoc erat eorum communis opinio, ex nihilo nihil fieri“ 
(STh 1,45,2 qd 1).
30 „quandiu durat motus, aliquid fit et non est; in ipso autem tenninus motus 
...iam non fit aliquid, sed factum est“ (ScG n, 17, n. 950).

99

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vergangen, sondern das hat seine Vollendung, die Verwirklichung 
seiner Möglichkeit, erreicht. Sein besagt Gewordensein, Vollendet­
sein, Vollkommensein.31 Es wird vom Werden her als dessen Re­
sultat gedacht.

Weil die ontische Kausalität nur den Umschlag von Bestimmt­
heiten an einem Substrat betrifft, ist die Abhängigkeit des Werdens 
und des Gewordenen von der Ursache ebenfalls nur eine partiku­
lare, d.h. vorübergehende. Nach Thomas gilt das sowohl für das 
Herstellen als auch für das natürliche Werden. Der Baumeister ist 
wohl der Grund dafür, daß das Haus geworden ist, nicht aber, daß 
es als Haus besteht. Er ist nur der Entstehungs-, nicht aber der 
direkte Bestandsgrund („est causa domus quantum ad eius fieri, 
non autem directe ad esse eius“, STh I, 104, 1). Der Bestand des 
Hauses hängt letztlich von den natürlichen Beschaffenheiten des 
Baumaterials ab. Das Haus wird, indem der Baumeister es baut. 
Das Bauen des Baumeisters und das Werden des Hauses ist ein 
einziges Geschehen. Nicht baut zuerst der Baumeister (actio) und 
dann wird das Haus (passio), sondern die Entstehung des Hauses 
geschieht als Bauen. Eines als das andere. Deshalb hängt das Wer­
den immittelbar an der Tätigkeit des Baumeisters, so daß jenes 
auch mit dieser aufhört („fieri rei non potest remanere, cessante 
actione agentis quod est causa effectus secundum fieri“, STh I, 
104, 1). Die Ursache der Entstehung (die causa fiendi) ist aber 
nicht diejenige des Bestehens (causa essendi): Mit dem Ende der 
Bautätigkeit hört das Haus nicht zu existieren auf. Das Ende der 
Bautätigkeit ist nicht das Ende, sondern die Vollendung des Hau­
ses. Analoges gilt auch für das natürliche Entstehen. Individuen 
bringen andere Individuen derselben Art, nicht aber die Wesensart 
hervor, der beide (Bewirkendes und Erwirktes) angehören („nullum 
particulare agens univocum potest esse simpliciter causa speciei: 
sicut hie homo non potest esse causa speciei humanae“, ScG m, 
65, n. 2400). Individuen bewirken nur eine Vervielfältigung der 
Art, sie geben ihre eigene Wesensform weiter, d.h. sie sind die 
Ursache dafür, daß ein bereits Vorliegendes eine Wesensform er­
langt („unum ... potest esse causa huiusmodi formae secundum 
quod est in materia, idest quod haec materia acquirat hanc for- 

31 Im strengen Wortsinn ist das Vollkommene dasjenige, in welchem das Ma­
chen in sein Ende gekommen ist: „si stricte accipiatur... nihil est perfectum ni- 
si quod est factum“ (Ver. 2,3 ad 13).

100

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mam. Et hoc est esse causa secundum fieri“, STh I, 104, 1). Indi­
viduen verursachen nur eine Umformung, sind also nur Entste­
hungsursache, Ursache des Werdens, nicht aber verursachen sie 
das Sein des Entstandenen („causa ... non directe secundum esse 
eins“, STh I, 104, 1). Das Zeugen geschieht als Entstehen (Wer­
den) des Gezeugten, weshalb dieses direkt von jenem abhängt. Die 
Zeugung ist aber nicht die Ursache für das Sein des Gezeugten, 
weil dessen Sein nicht im Gezeugtwerden liegt. Das Ende der Zeu­
gung ist nicht die Vernichtung des Gezeugten. Gezeugt wird nicht 
die Menschennatur, sondern menschliche Individuen, anderenfalls 
müßten Menschen sich selbst zeugen.32

Für Thomas, so läßt sich seinen Überlegungen entnehmen, geht 
eine partikulare Betrachtung des Seienden von einer Entgegenset­
zung von Sein und Werden aus. Sie nimmt das Sein des Seienden 
vom Werden her in den Blick, denkt dieses als Umschlag, nicht 
aber bedenkt sie das Sein als Sein.. Für eine partikulare Betrach­
tung kann daher nur die ontische Kausalität und damit Sein als 
Gewordensein relevant werden.

4.2 Ontologischer Kausalbezug - Sein als Ereignis
Anders verhält es sich, wo das Seiende nicht bloß als etwas Be­
stimmtes - entweder hinsichtlich seiner akzidentellen oder sub­
stantiellen Bestimmung (forma accidentalis, forma substantialis) -, 
sondern als solches (ens inquantum est ens), das Seiende hinsicht­
lich seines Seins betrachtet wird (secundum omne illud quod perti- 

32 „hie homo non potest esse causa speciei humanae; esset enim causa omnis 
hominis, et per consequens sui ipsius, quod est impossibile. Est autem causa 
hic homo huius hominis, per se loquendo. Hic autem homo est per hoc quod 
natura humana est in hac materia, quae est individuationis principium. Hic 
igitur homo non est causa hominis nisi inquantum est causa quod forma 
humana fiat in hac materia“ (ScG HL, 65,n. 2400). Für die Herausarbeitung des 
Unterschieds von ontischer und ontologischer Kausalität kann unberücksichtigt 
bleiben, daß menschliche Zeugung (ein immer wieder gebrachtes Beispiel des 
Thomas für das natürliche Werden) nicht als bloße Vervielfältigung der species 
humana bestimmt werden kann, und erst ein unhaltbarer Begriffsrealismus so 
etwas wie ein Individuationsproblem (und damit die Suche nach einem eigenen 
Individuationsprinzip: materia quantitate signata) heraufbeschwört.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


net ad esse illorum quocumque modo).33 Hier wird die ontologische 
Kausalität, der Hervorgang des Seins des Seienden, d.i. die „ema- 
natio totius esse“ (STh I, 45, l)34 - creatio35 genannt - relevant. 
Die ontologische Kausalität betrifit nicht - wie das Werden - et­
was am Seienden,36 sondern den Gesamtbestand des Seienden, das 
Seiende in seinem Selbständigsein („in creatione ... producitur tota 
substantia rerum“, STh I, 45, 2 ad 2). Da das Sein des Seienden in 
der Seinsteilhabe beruht, geht es bei der emanatio totius esse um 
den Hervorgang der ontologischen Differenz und damit um das 
Sein als Ereignis.

Thomas nähert sich dem singulären Geschehen der creatio auf 
zwei sich überschneidenden Wegen, einem negativen und einem 
positiven. Zunächst einmal müssen alle Vorstellungen ontischer 
Kausalität (Veränderung, Entstehen) femgehalten werden. In die­
sem Sinn heißt es: „creatio non est mutatio“ (STh I, 45, 2), sie ist 
kein innerzeitliches Werden („est sine motu et tempore“, STh I, 
104, 1 ad 4), und kann demnach nicht auf etwas Seiendes zurück- 
gefuhrt werden. Sie ereignet sich aus nichts Seiendem, und so ge­
sehen aus nichts („creatio, quae est emanatio totius esse, est ex non 
ente quod est nihil, STh I, 45, 1). Sie ist ein (in ontisch-kategori- 
aler Sicht) absolut voraussetzungsloses Geschehen,37 welches allen 

33,3t ulterius aliqui erexerunt ad considerandum ens inquantum est ens: et 
consideraverunt causam renun, non solum secundum quod sunt haec vel talia, 
sed secundum quod sunt entia. Hoc igitur quod est causa rerum inquantum sunt 
entia, oportet esse causam rerum, non solum secundum quod sunt talia per 
formas accidentales, nec secundum quod sunt haec per fonnas substantiales, 
sed etiam secundum omne illud quod pertinet ad esse illorum quocumque 
modo“ (STh 1,44,2).
34 „emanatio totius entis a causa universal!“, „emanatio totius entis universalis 
a primo principio“ (STh 1,45,1), „productio totius esse“ (STh 1,45,4 ad 3).
35 „hanc quidem emanationem (= emanationem totius esse) designamus nomine 
creationis“ (STh 1,45,1).
36 ,JPhilosophus ... loquitur de fieri particulari, quod est de forma in formam, 
sive accidentalem sive substantialenr nunc autem loquimur de rebus secundum 
emanationem earum ab universal! principio essendi“ (STh 1,44,2 ad 1).
37 Jedes Werden von etwas aus etwas hat eine Voraussetzung („necesse est 
praesupponere aliquid“) - und genau das ist beim Hervorgang des Seins nicht 
der Fall („hoc locum non habet in prima emanatione ab universali rerum 
principio“, STh 1,45,2 ad 1).

102

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen ontischen Werdens als deren Ermöglichung zugrunde liegt 
(„creatio est perfectior et prior quam generatio et alteratio, quia 
terminus ad quem est tota substantia rei“ (STh I, 45, 1 ad 2). Ge­
schaffensein heißt, zur Selbständigkeit (substantia) des Seins und 
Wirkens ermächtigt sein (in creatione ... producitur tota substantia 
rerum), nicht aber, aus etwas gemacht sein. Das Geschaffene ist 
kein factum, kein Mach-Werk. Wenn Thomas im Zusammenhang 
der creatio dennoch von einem facere („creare est ex nihilo aliquid 
facere“ (STh 1,45,2 ad 2) redet, dann bloß, um eine Ursprungsbe­
ziehung anzuzeigen. Eine solche fällt aber nicht eo ipso mit einer 
mutatio zusammen. In diesem Sinn wird facere und fieri ausdrück­
lich dem mutare und mutari (dem ontisch-kategorialen Werden) ge­
genübergestellt.38 Thomas kennt demnach einen ontischen und ei­
nen ontologischen Sinn von facere, den es auseinanderzuhalten gilt. 
Facere im ontisch-kategorialen Sinn fällt mit der actio, dem Ge­
gensatz der passio, zusammen und ist der mutatio zugeordnet. Die 
durch die mutatio gestiftete Relation ist an ein Substrat gebunden 
und etwas Nachträgliches. Beim facere im ontologischen Sinn, wo 
es kein Werden (von etwas aus etwas) gibt und also der motus ent­
fallt, bleibt nur eine Ursprungsrelation übrig.39 In dieser formal 
klingenden Redewendung verbirgt sich das Problem der nicht-kate­
gorialen, transzendentalen Relation, die Thomas von der katego­
rialen Relation zwar nicht in Form einer ausgearbeiteten Begriff- 
lichkeit, wohl aber der Sache nach genau unterscheidet. Die kate­
goriale Relation wird von Seiendem zu Seiendem hergestellt, sie 
setzt selbständige Glieder voraus und ist so gesehen etwas Nach­
trägliches, sie ergibt sich aus dem Selbständigsein des Seienden. 
Bei der ontologischen Kausalität hingegen ist der Bezug das Vor­
gängige, weil ihm das Selbständigsein allererst entspringt (produ­
citur tota substantia). Hier kommt die Relation zum selbständig 
Seienden nicht hinzu, sondern fällt mit dessen Selbständigsein 

38 „facere et fieri magis in hoc conveniunt quam mutare et mutari: quia facere 
et fieri important habitudinem causae ad effectum et effectus ad causam, sed 
mutationem ex consequenti“ (STh 1,45,2 ad 2).
39 „subtracto autem motu ab actione et passione, nihil remaneat nisi relatio“ 
(STh 1,45,3).

103

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammen.'10 Deswegen heißt es: „creatio in creatura non sit nisi 
relatio quaedam ad Creatorem“ (Sth 1,45, 3) bzw. „creatio passive 
accepta est in creatura, et est creatura“ (STh I, 45, 3 ad 2), d.h. 
der als Geschaffensein waltende Bezug kommt nicht zum Seienden 
hinzu, sondern macht dessen Sein aus (creatio ... est creatura). 
Sein des Seienden besagt immer schon Bezogensein.40 41 Das bedeutet 
zum einen die Aufhebung der gewöhnlichen Entgegensetzung von 
Werden und Sein und zum anderen die bleibende Abhängigkeit des 
Seienden von seinem Seinsursprung (causa essendi).

Weder geht der emanatio totius esse ein Werden voraus noch ist 
sie selbst ein Werden. Es geht um das Sein im umfassenden Sinn42 
und nicht bloß um das Gewordensein des Seienden. „In his quae 
fiunt sine motu, simul est fieri et factum esse“ (STh 1,45,2 ad 3).43 
Das grammatikalische Perfekt (factum esse) meint gerade nicht ein 
vergangenes Werden, Sein als Gewordensein. Nicht wird zuerst 
etwas und dann ist es - das Werden hinter sich lassend -, vielmehr 
ist das Seiende, indem es wird. Das Sein des Seienden beruht im 
Ereignetwerden. Thomas verdeutlicht das mit dem Beispiel der 
Helle der Luft, d.i. unseres Sehraumes. Die Helle des Sehraumes 
ist identisch mit dem Erhelltsein durch das Sonnenlicht. Daher 
schwindet mit dem Sonnenlicht auch die Helle des Sehraumes.

Im Unterschied zur ontischen Kausalität impliziert die ontologi­
sche Kausalität eine bleibende und allumfassende Abhängigkeit des 
causatum von seiner causa essendi. Weil Sein im Ereignetwerden 
beruht, eines als das andere geschieht, würde Seiendes in nichts 
versinken, bestünde nicht sein Sein im Bewahrtwerden. „Dependet 
enim esse cuiuslibet creaturae a Deo, ita quod nec ad momentum 
subsistere possent, sed in nihilum redigerentur, nisi operatione 

40 Die hier in den Blick kommende Relation würde in die Substanzkategorie 
fällen, womit das kategoriale Schema gesprengt ist, gemäß dem die Relation zu 
den Akzidentien zu zählen ist.
41 Auf ontologischer Ebene operiert Thomas mit einer kategorialen Begriff- 
lichkeit, wie die ständig gebrauchte Unterscheidung von relatio realis und rela­
tio rationis zeigt. So steht das Seiende zu Gott in einer relatio realis, Gott hin­
gegen zum Seienden in einer relatio rationis tantum (STh 1,45,3 ad 1).
42 „producere... esse absolute, non inquantum est hoc vel tale“ (STh 1,45,5).
43 „cum creatio sit sine motu,simul aliquid creatur et creatum est“ (STh 1,45,2 
ad 3).

104

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


divinae virtutis conservarentur in esse“ (STh 1,104, l).44 Schaffen 
(creare) ist in sich ein Bewahren (conservare) des Seins. Diese 
Rede hat präsentischen Sinn, freilich nicht im Sinn einer der drei 
Zeitdimensionen (Gegenwart, die in Vergangenheit übergeht), weil 
Zeitlichkeit ihrerseits noch in der Seins-Gabe gründet („conserva- 
tio rerum a Deo... est ... per continuationem actionis qua dat esse, 
quae quidem actio est sine motu et tempore“, STh I, 104, 1 ad 4). 
Die ontologische Kausalität meint nicht ein Niederhalten in un- 
freimachender Abhängigkeit, vielmehr stiftet sie Selbständigkeit 
(substantia, subsistere). Seiendem ist es gegeben, selbständig zu 
sein und zu wirken, und infolge dessen vermag es dies selbst (sub­
sistere potest). Thomas spricht denn auch von einer „virtus essen- 
di“45 des Seienden. In eben diesem Ermächtigen zur Selbständigkeit 
des Seins und Wirkens liegt die Gegenwart Gottes im Geschaffe­
nen, bzw. die Immanenz des Seienden in Gott. Das Sein des Sei­
enden hängt an der Gegenwart Gottes: „Quandiu igitur res habet 
esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum modum quo esse 
habet“ (STh I, 8, 1). Weil das Geschaffene bleibend von Gott her 
ist, ist Gott notwendig „in allen Dingen und zwar auf innigste 
Weise“.46 Und deshalb besteht auch zwischen der ontischen und 
ontologischen Kausalität ein Immanenzverhältnis („causa secunda 
non agit nisi ex influentia causae primae“, Pot. 3, 4), und dies 
nicht im Sinne einer Alleinwirksamkeit Gottes, sondern so, daß 
dem Seienden das selbständige Wirken-können gegeben ist („Deus 
est causa actionis cuiuslibet inquantum dat virtutem agendi“, Pot. 
3, 7). Wenn Thomas im Zusammenhang der conservatio esse von 
einem ,influere‘ spricht,47 dann nicht, um diesen Hervorgang in ein 
notwendiges Geschehen umzubiegen, sondern um die Vorstellung 
ontischer Kausalrelationen abzuwehren.

44 „nec esse rei potest remanere, cessante actione agentis quod est causa 
effectus non solum secundum fieri, sed etiam secundum esse“ (STh I,104,1).
45 In De Causis, Prop. IV, n. 109.
46 „oportet quod Deus sit in omnibus rebus et intime“ (STh I, 8, 1). Das aber 
nicht wie ein Teil des Wesens oder wie eine hinzukommende Bestimmung, 
sondern wie ein Wirkender im Erwirkten: „Deus est in omnibus rebus, non 
quidem sucut pars essentiae,vel sicut accidens, sed sicut agens adest ei in quod 
agit“ (STh 1,8,1).
47 „nec aliter res in esse conservat, nisi inquantum eis continue influit esse“ 
(SThI, 104,3).

105

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn daß die ontologische Differenz waltet, ist gerade nicht 
notwendig (so wie aus dem Vorhandensein einer Quelle notwen­
digerweise folgt, daß Wasser fließt). Vom Fließen ist trotz des sich 
aufdrängenden Bildes von der Wasserquelle eher so die Rede wie 
vom Wortfluß. Fließen, Ausfließen meint ein Lassen. Thomas ge­
braucht zwar oft den Vergleich von Künstler und Kunstwerk,48 
aber erstens interessiert ihn an diesem Vergleich einzig der Reprä­
sentationsbezug, und zweitens stehen diese Aussagen in einem 
Kontext, der nicht von einem technomorphen Seinsverständnis 
bestimmt ist. Die Grundworte für die ontologische Kausalität sind 
nicht dem Bereich des Herstellens, sondern dem personalen Be­
reich des Mitteilens und Schenkens entnommen. .Agere4 bzw. ,ac­
tus ‘ verweist nicht in den Kontext einer Effizienzursächlichkeit, es 
bedeutet nicht ,leisten‘, .machen4 .verwirklichen4, sondern ,mit­
teilen4: „agere vero nihil aliud est quam communicare“ (Pot. 2, 1). 
„Deus creaturae esse communicat“ (STh I, 104, 3), „creare autem 
est dare esse rei creatae“ (Super Ev. S. loannis Lect. V, n. 133). 
Es ist dies der Versuch, das Singuläre der ontologischen Kausali­
tät, in der die ontologische als partizipative Differenz von Sein und 
Seiendem erwirkt wird, positiv zur Sprache zu bringen.

Schaffen heißt, Sein hervorbringen („producere autem esse ab­
solute ... pertinet ad rationem creationis“, STh I, 45, 5). Das her­
vorgebrachte Sein ist das Allumfassende („universalissimum“, 
STh I, 45, 5), das als Woran der Teilhabe nicht in sich besteht 
(non subsistens), sondern als hervorgebrachtes Sein immer schon 
Sein des Seienden ist. Wenn anders die creatio keine mutatio ist, 
dann liegt der Seins-Gabe nichts voraus, vielmehr wird mit ihr 
allererst die Möglichkeit ihres Empfangs eröffnet. Die Seins-Gabe 
geschieht als die Eröffnung der Ur-Differenz von esse (non subsi­
stens) und essentia, von mitgeteiltem Sein und empfangendem We­
sen.49 Daß das Sein des Seienden durch die Differenz von esse und 
essentia gekennzeichnet ist, bedeutet, daß Seiendes zur Gänze sich 
selbst gegeben ist. Zwischen ontologischer Kausalität (Seins-Gabe) 
und ontischer Kausalität besteht demnach kein Konkurrenzverhält­
nis, sondern das der Freigabe des Seienden zu sich selbst und da­
mit zu selbständigem Wirken. Im Falle des Menschen bedeutet das: 

48 „orrmes creaturae comparantur ad Deum sicut artificiata ad artificem“ (ScG 
DI, 100, n. 2761).
49 „Deus simul dans esse, producit id, quod esse recipit“ (Pot. 3,1 ad 17).

106

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein Dasein geschieht als ein Freigegeben-sein bzw. Freigegeben­
werden zur Freiheit.

Es ist zuzugeben, daß der Ereignischarakter des Seins bei Tho­
mas zwar an den entscheidenden Stellen seines Werkes ausdrück­
lich betont wird, aufs ganze gesehen jedoch eher den unthemati­
schen Hintergrund seines Denkens bildet. Im Vordergrund steht 
eine technomorphe, am Herstellungsmodell gewonnene Begriff- 
lichkeit. Dadurch wird die Verschiedenheit von ontologischer und 
ontischer Kausalität verwischt und der verbale Sinn von ,sein‘ 
zurückgedrängt. Bezeichnenderweise wurden seine über das her­
stellungsanaloge Denken hinausweisenden Ansätze in der nachfol­
genden Geschichte bis in das 2O.Jahrhundert hinein kaum wirk­
mächtig. Denkwürdig aber bleibt, daß man sie bei genauem Hinse­
hen sehr wohl entdecken kann.

107

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-91 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

