
https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Zwischen Bindung und Abnabelung 

Das „Mutterland“ in der Presse  
der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten  

in postosmanischer Zeit 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 29 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Zwischen Bindung und Abnabelung 

Das „Mutterland“ in der Presse  
der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten  

in postosmanischer Zeit 
 

 
 

Hüseyin Ağuiçenoğlu 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 
  
Collage zusammengestellt von Jan von Hugo mit Bildern Anuarul semiarulu musulman din 
Megidia (1930), Bora (Oktober-November 1938), Hak Söz (26. Juni 1929) und Halk (20. Februar 
1936). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 
 
Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ISBN  978-3-95650-201-9 

ISSN  1863-9461 
 
© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 
 
 
Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 
 
 
 
 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis 

Vorwort................................................................................................................... IX 

Technische Anmerkungen...................................................................................... XI 

I. Einführung 

1. Das osmanische Zentrum und seine Peripherien............................................ 3

2. Forschungsstand und Zielsetzung.................................................................... 9

II. Die Presse als neues Medium zwischen dem Zentrum
und seinen Peripherien

3. Zypern ............................................................................................................ 19

 3.1. Zypern unter osmanischer Herrschaft ................................................ 19 

3.2. Die Machtübergabe an das Vereinigte Königreich  
Großbritannien ................................................................................... 21 

 3.3. Die britische Verwaltung auf Zypern.................................................. 24 

4. Die Entstehung des türkisch-zypriotischen Journalismus..............................27

 4.1. Die Anfänge der periodischen Presse ................................................. 29 

4.2. Türkisch-zypriotische Periodika zwischen  
Repression und Freiheit ...................................................................... 40 

4.3. Zypriotische Blätter im Dienst der republikanischen Ideen.............. 53 

5. Die Dobrudscha als das Herz der „Memleketyn“.............................................67

5.1. Die Dobrudscha unter osmanischer Herrschaft..................................67 

 5.2. Die Dobrudscha als Teil Rumäniens .................................................. 71 

6. Die dobrudschatürkischen Periodika ..............................................................73

6.1. Erste Anfänge der periodischen Presse ................................................73 

6.2. Die Presse als Medium von Aufklärung und Bildung ....................... 80 

6.3. Die Periode der Professionalisierung und Diversifizierung ............... 85 

7. Zusammenfassung........................................................................................ 121

III. Zeitungsmacher/Intellektuelle Grenzgänger

8. Die jungtürkische Brücke: İbrahim Temo.................................................... 129

 8.1. Politische Sozialisation ..................................................................... 129 

8.2. Temos journalistische Tätigkeit in der Dobrudscha  
bis zum Ersten Weltkrieg .................................................................. 133 

 8.3. Temos journalistische Tätigkeit in der Nachkriegszeit ..................... 139 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU VI 

9. Ein Leben zwischen Dobrudscha, Krim und Istanbul:
Müstecib Fazıl (Ülküsal) .............................................................................. 145 

 9.1. Politische Sozialisation ..................................................................... 145 

 9.2. Fazıls erste journalistische Tätigkeit und 
sein Nationsverständnis .................................................................... 148 

 9.3. Fazıls politische und journalistische Aktivitäten  
nach seiner Emigration ..................................................................... 154 

10. Dr. Hafız Cemal Lokmanhekim.................................................................. 159

 10.1. Politische Sozialisation ..................................................................... 159 

10.2. „Arzt der kranken Gesellschaft“: Hafiz Cemals  
Bildungs-Beitrag zur „Aufklärung der Gesellschaft“ ........................ 160 

10.3. Hafiz Cemals journalistische und schriftstellerische  
Aktivitäten......................................................................................... 165 

11. Der kompromisslose Positivist auf Zypern: Con Mehmet Rıfat ................ 171

 11.1. Politische Sozialisation ..................................................................... 171 

 11.2. Mehmet Rıfat als Ideenvermittler zwischen  
„Anavatan“ und „Yavru Vatan“..........................................................172 

11.2.1. Religion als „spirituelle Firma“.............................................172 

11.2.2. Islamisches Recht und die Mahkeme-i şer’iye ........................175 

11.2.3. Frauenrechte .........................................................................178 

11.2.4. Erziehung............................................................................. 180 

11.2.5. Die „Kraft des Marktes“ ...................................................... 181 

11.2.6. Lokalpatriotismus ................................................................ 182 

12. Zusammenfassung........................................................................................ 185

IV. Formen und Variablen der Interaktion:
Zentripetal- und Zentrifugalkräfte

13. Die Migration als Brücke zwischen Zentrum und Peripherie..................... 189

 13.1. Hicret ins Osmanische Reich ............................................................ 190 

13.2. Migration in die Türkische Republik ............................................... 196 

14. Das türkische Schulwesen auf Zypern ......................................................... 209

14.1. Die Bildungsdebatte bis zur Gründung 
der Türkischen Republik................................................................... 209 

 14.2. Der britische „Enttürkisierungsversuch“ .......................................... 216 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG VII 

15. Das türkische Schulwesen in der Dobrudscha ............................................ 221 

 15.1. İslam mektebleri und rüşdiyes .............................................................. 221 

 15.2. Die Reformierung des Schulwesens  
nach dem Ersten Weltkrieg ............................................................... 224 

 15.3. Silistre Medresesi und Seminarul Musulman  
din Megidia/Medgidia ........................................................................ 229 

16. Die Enosis im Spiegel der türkisch-zypriotischen Presse ..............................237 

 16.1. Die Auseinandersetzungen in der Presse  
vor der Jahrhundertwende ................................................................ 238 

 16.2. Die griechischen Lehrer als Akteure der Enosis-Bewegung .............. 240 

 16.3. Die Phase der Gewaltaktionen.......................................................... 243 

 16.4. Die Phase nach der Annexion der Insel ........................................... 248 

17. Der tatarische Patriotismus .......................................................................... 255 

 17.1. Die „Wiederentdeckung“ des krimtatarischen Erbes........................ 255 

 17.2. Die Emanzipation des krimtatarischen Nationalismus ................... 260 

 17.3. Ethnische Konkurrenz: Türkçülük vs. Tatarcılık ................................ 263 

V. Resümee 

18. Schlussfolgerungen........................................................................................273 

VI. Anhang 

19. Verzeichnis der verwendeten Periodika ....................................................... 281 

 19.1. Zypern ............................................................................................... 281 

  19.1.1. Chronologisch ..................................................................... 281 

  19.1.2. Alphabetisch ........................................................................ 281 

 19.2. Dobrudscha....................................................................................... 282 

  19.2.1. Chronologisch ..................................................................... 282 

  19.2.2. Alphabetisch ........................................................................ 283 

20. Textbelege ..................................................................................................... 285 

 20.1. Convention réglementant l'émigration de la population turque  
de Dobroudja [4. September 1936] .................................................... 285 

 20.2.  Dela Genghis-Han şi Timur-Lenk la Atatürk  
(„Von Dschingis Khan und Tamerlan bis zu Atatürk“)......................290 

 20.3. İncâz-ı Va'd......................................................................................... 292 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU VIII 

21. Karten ............................................................................................................297

21.1. Reliefkarte Zypern, 1980....................................................................297 

 21.2. Zypern, 2010 ..................................................................................... 298 

21.3. Die Dobrudscha, 2010...................................................................... 298 

 21.4. Historische Grenzverläufe in der Dobrudscha................................. 299 

21.5. Ethnographische Karte der Dobrudscha, 1918 ................................ 300 

22. Bibliographie ................................................................................................ 301

23. Index (Auswahl)............................................................................................ 315

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 

Das vorliegende Buch ist die überarbeitete Fassung meiner 2010 an der Philoso-
phisch-Historischen Fakultät der Universität Bern eingereichten Habilitations-
schrift. Sie geht auf ein von der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG) ge-
fördertes Forschungsprojekt zurück, das ich unter der Leitung von Prof. Dr. Mi-
chael Ursinus und Prof. Dr. Raoul Motika (Hamburg/Istanbul) am Seminar für 
Sprachen und Kulturen des Vorderen Orients der Ruprecht-Karls-Universität 
Heidelberg durchgeführt habe. Ihnen gilt mein besonderer Dank nicht nur für 
die Initiierung des Projekts, sondern auch für die langjährige fachliche Betreuung 
und Unterstützung. Herzlicher Dank gebührt Prof. Dr. Raoul Motika auch für 
die Aufnahme dieser Arbeit in die Reihe „Istanbuler Texte und Studien“.  

Nach meinem Wechsel nach Bern fand ich am Institut für Islamwissenschaft 
und Neuere Orientalische Philologie die besten Bedingungen vor, um meine 
Forschungen fortzusetzen. Dafür bedanke ich mich vor allem bei Prof. Dr. Anke 
von Kügelgen und Prof. Dr. Reinhard Schulze. Sie haben mit hilfreichen Hin-
weisen und Anregungen die Arbeit bereichert und maßgeblich zu ihrer Fertigstel-
lung beigetragen. Bedanken möchte ich mich auch bei den anderen Kommissi-
onsmitgliedern Prof. Dr. Stig Förster und Prof. Dr. Anselm Gerhard sowie dem 
auswärtigen Gutachter Herrn Prof. Dr. Maurus Reinkowski (Basel), dessen zahl-
reiche Hinweise ich in der Überarbeitung berücksichtigen durfte.  

Die Drucklegung der Arbeit erfolgte während meiner Mitarbeit am Centrum 
für Religionswissenschaftliche Studien an der Ruhr-Universität Bochum. Prof. 
Dr. Stefan Reichmuth zeigte immer freundlicherweise Verständnis, wenn ich zu-
sätzlich Zeit für die Fertigstellung des Buches benötigte. Dafür bin ich ihm sehr 
dankbar. 

Mein besonderer Dank gilt Herrn Dr. Lutz Ballweg für das akribische Korrek-
turlesen und wertvolle Verbesserungsvorschläge. Seine Genauigkeit hat mich vor 
manchen Fehlern bewahrt. Dr. Josef Sallanz unterstützte mich tatkräftig bei den 
rumänischen Texten, und Janina Karolewski, M.A., und Patrick Turlach halfen 
bei der Erstellung des Layouts. Ihnen allen sei Dank.  

Schließlich möchte ich mich ganz herzlich bei meiner Familie bedanken, die 
mich bei der Entstehung dieser Arbeit jahrelang mit großer Geduld und Liebe 
begleitet und in jeder Hinsicht unterstützt hat. Ihr sei diese Arbeit gewidmet.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Technische Anmerkungen 

Qu e l l e n :  Die hier untersuchten dobrudschamuslimischen Periodika wurden 
zum größten Teil von Dr. Volker Adam (Halle) für das DFG-Projekt „Eine neue 
Rolle für ein altes Herrschervolk im Spiegel seiner Presse (1878–1940): Türkische 
Muslime der Dobrudscha auf der Suche nach postimperialer Identität im Natio-
nalstaat Rumänien“ besorgt. Dafür danke ich ihm ganz herzlich.  

Die Mikrofilme des größten Teils der türkischzypriotischen Blätter stammen 
aus dem Archiv des Press and Information Office (PIO) in Nikosia. Bei der Be-
schaffung konnte ich auf die freundliche Unterstützung von Herrn Prof. Dr. 
Martin Strohmeier (Nikosia) rechnen. Auch ihm sei hier gedankt. Da der Bestand 
im PIO sehr lückenhaft war, musste ich das Textkorpus um fehlende Periodika 
und Einzelausgaben, sofern sie noch aufzufinden waren, aus diversen Bibliothe-
ken in der Türkei ergänzen.  

Der Zustand der Blätter bzw. Mikrofilme war alles andere als zufriedenstel-
lend. Bei den Verfilmungen im Archiv wurde die Seitenreihenfolge nicht immer 
eingehalten, was die Zuordnung einzelner Seiten erheblich erschwerte, zumal sie 
häufig nicht nummeriert waren. Darüber hinaus sind in zahlreichen Exemplaren 
weder Angaben zum Ausgabezeitpunkt noch zur Ausgabennummer enthalten, 
oder man wiederholt im Logo Datum und Nummer früherer Ausgaben.  

U m s ch r i f t :  Fast alle Periodika erschienen in arabischer Schrift. Nach der 
Schriftreform in der Türkei (1928) stellten einige Blätter auf die lateinische 
Schrift um. Darüber hinaus wurde in manchen Blättern in der Dobrudscha Ru-
mänisch und Krimtatarisch und in wenigen zypriotischen Blättern Englisch ver-
wendet. Zur Vereinheitlichung und besseren Lesbarkeit wurden die osmanischen 
Texte im Wesentlichen gemäß der aktuellen türkeitürkischen Orthographie nach 
den Richtlinien der Türk Dil Kurumu (TDK) transkribiert. Auch Ortsnamen rich-
ten sich danach, falls sie im Deutschen nicht geläufig sind. 

Bochum, Frühjahr 2012 Hüseyin Ağuiçenoğlu 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. 
Einführung 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Das osmanische Zentrum und seine Peripherien

Die expansive Dynamik des Osmanischen Reiches kam ab der Mitte des 16. Jahr-
hunderts zum Erliegen. Als die eigentliche Phase des Niedergangs gilt in der Litera-
tur jedoch erst das sogenannte „längste Jahrhundert“ des Imperiums1. Damit sind 
die knapp 150 Jahre nach der Unterzeichnung des Vertrages von Küçük Kaynarca 
vom 21. Juli 1774 zwischen Russland und dem Osmanischen Reich gemeint.2 Ne-
ben großen Gebietsverlusten, schwerwiegenden völkerrechtlichen Verpflichtungen 
und den harten Sanktionen, die dieser Vertrag mit sich brachte, hatte er für die 
Osmanen vor allem symbolische Bedeutung: Das Osmanische Reich verlor mit 
ihm zum ersten Mal die Hoheit über ein Gebiet, das als dem dar al-islam zugehörig 
betrachtet wurde. So verkündete das Vertragswerk das Ende der osmanischen Kon-
trolle über das Khanat Krim, das dann nach nur neun Jahren 1783 von Russland 
annektiert wurde.3 Das Abkommen von Küçük Kaynarca, mit dem die berühmte 
„Orientalische Frage“ ihren Ausgang nahm, machte das Reich zum Objekt der 
Großmächte und stellte so das Selbstverständnis der osmanischen Verwaltungselite 
nachdrücklich in Frage. Diese von der ruhmreichen Tradition großer Eroberungen 
verwöhnte Trägerschicht des Osmanischen Reiches hatte einst aus dem sich bis zur 
Ära Süleymans I. (1520–1566) kontinuierlich vergrößernden Staat eine Weltmacht 
geformt. Jetzt musste sie sich nicht nur mit ganzer Kraft dem Auflösungsprozess 
entgegenstemmen und die einzelnen Reichsteile unter Kontrolle halten, sondern 
sah sich auch mit der Erkenntnis konfrontiert, dass diese Aufgabe mit den bisheri-
gen Methoden nicht zu bewältigen war und ein neuer Kurs eingeschlagen werden 
musste.4 

Das „längste Jahrhundert“ des Osmanischen Reiches war daher geprägt von ei-
nem dramatischen, in immer neuen Varianten ausgefochtenen Machtkampf zwi-
schen dem „Zentrum“ (also dem ideellen und geographischen Herrschaftsraum der 

1  Ein viel zitiertes Buch von İlber Ortaylı trägt den Titel İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı 
(„Das längste Jahrhundert des Reiches“). Siehe Ortaylı 1983. 

2   So schreibt Matuz, dass das Osmanische Reich mit dem Vertrag von Küçük Kaynarca nicht 
nur „seine Großmachtstellung endgültig“ verloren habe, sondern seine Existenz schon 
damals ernsthaft gefährdet war: „Dass es nicht schon völlig zerfiel, war dem Umstand zu 
verdanken, dass es zum Zankapfel der rivalisierenden europäischen Mächte wurde, die sich 
über eine Aufteilung des Osmanischen Reiches nicht einigen konnten.“ Matuz 1980, 
S. 203. 

3  Mehr dazu siehe Davison 1990, S. 21, 29-31, Kunt et. al. 2000, S. 69-71, Shaw 2004, 
S. 306. 

4  Schon Ahmet Rasim (1708–1783), der osmanische Verhandlungsführer in Küçük Kaynarca, 
wies in seinem Aufsatz Hülâsatü’l-Ahbar darauf hin, dass die wahren Verlierer des Krieges 
diejenigen Bürokraten seien, die immer noch mit der Mentalität von gaza-Kriegern den 
Staat regierten. Sie sollten nun endlich verstanden haben, dass die Zeit der Utopien vorbei 
sei. Die Beziehungen zwischen den Ländern basiere heute eher auf „Vernunft“ (akıl). Nicht 
„Erneuerungen“, sondern „nicht ausreichende Erneuerungen“ seien der Grund für die os-
manischen Niederlagen. Siehe Berkes 1978, S. 83-84. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 4 

osmanischen Eliten) und seinen „Peripherien“. Das Verhältnis zwischen Istanbul 
als dem Machtzentrum und seinen Regionen hatte sich schon zuvor als ein stets 
komplizierter, zeitlich wie räumlich variabler dynamischer Prozess erwiesen, der 
nicht selten durch diverse Widerstände der derebeyi und ayan und sogar durch 
spontane Volksaufstände (wie beispielsweise die Celali-Aufstände Ende des 16. Jahr- 
hunderts) erschüttert wurde. Nie jedoch hatten die „Regionen“ die Zentralmacht in 
einem Maße herausgefordert, dass es in der klassischen Zentrum-Peripherie-
Beziehung durch den Wegfall der Staatsautorität zum völligen Bruch gekommen 
wäre. Seit Ende des 18. Jahrhunderts büßte das Zentrum in der Peripherie jedoch 
einen Großteil seines Einflusses ein und war zur Aufrechterhaltung seiner formalen 
Machtansprüche gelegentlich sogar auf die Hilfe der peripheren Kräfte angewiesen. 
So verdankte beispielsweise der bedeutendste Reformsultan der osmanischen Ge-
schichte, Mahmud II., seine Thronbesteigung einem Pakt der ayans aus Rumeli, 
die im Juli 1808 ihre Streitkräfte unter der Leitung von Alemdar Mustafa Paşa in 
Istanbul einmarschieren ließen, um den dortigen Machtstreitigkeiten, vor allem 
dem Janitscharenaufstand (Kabakçı Mustafa İsyanı), ein Ende zu setzen und für die 
„Wiederherstellung der Ordnung“ zu sorgen. Das Sened-i İttifak („Übereinkom-
men“, „Dokument der Einhelligkeit“) vom Oktober 1808, das in der Literatur als 
erster osmanischer verfassungsmäßiger Vertrag (Magna Charta) interpretiert wird, 
war das Ergebnis dieses Kraftaktes, in dessen Konsequenz das osmanische Zentrum 
die Macht der peripheren Lokalherren auch de iure anerkannte.5 

Mit diesem Schritt erreichte die feudalistische Dezentralisierung, die mit dem 
langsamen Zerfall des tımar-Systems einherging, ihren Höhepunkt.6 Die Etablie-
rung zentrifugaler Kräfte wie der ayans und derebeyis fand ab dem 19. Jahrhundert 
ihre Ergänzung in der Stärkung einer weiteren peripheren Kraft, nämlich der Pro-
vinzgouverneure. Wie gefährlich diese „osmanischen Beamten“ werden konnten, 
bekam die Zentralregierung zu spüren, als der Marsch des Gouverneurs von 
Ägypten, Mehmed Ali Paşa, auf die Hauptstadt erst mit britischer Hilfe gestoppt 
werden konnte.  

Obwohl es dem Zentrum in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts durch die 
Reform- und Zentralisierungspolitik Mahmuds II. und der Tanzimat-Paşas gerade 
noch gelang, die Autorität des Zentralstaates wiederherzustellen und die abtrünni-
gen Kräfte unter Kontrolle zu bringen, war der Kampf zwischen Zentrum und Pe-
ripherie damit längst nicht zu Ende. Kaum hatte die Zentralmacht über ayans, de-
rebeys und Provinzverwalter triumphiert, befand sie sich schon inmitten eines neu-
en Konflikts, der sich als noch schwerwiegender und dramatischer erweisen sollte. 
Die aus Europa stammende neue Geistesströmung des Nationalismus begann sich 

5  Zürcher 1998, S. 30-31, Kreiser 2001, S. 36. 
6  Spätestens die Entstehung solcher Gegengewichte zur absoluten Macht des Sultans zeigt, 

dass Begriffe wie die „asiatische Produktionsweise“ (Marx), die „orientalische Despotie“ 
oder der „hydraulische Despotismus“ (Wittfogel) jeglicher Grundlage entbehren. Siehe 
Marx 1960 und 1974, Wittfogel 1977. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 5 

zur Ideologie der peripheren Emanzipationsbewegungen zu entwickeln. Obwohl 
die nationale Idee in Europa unter ganz anderen Voraussetzungen entstanden war, 
fand sie im osmanischen millet-System die besten Entfaltungsmöglichkeiten. Für 
die Ideologen des Nationalismus war das Ancien Régime ein Gefängnis der Völker 
und Regionen, die unter seinem Dach nicht mehr zusammenleben wollten und 
konnten. Der Nationalismus wurde zunächst auf dem Balkan, dann aber auch in 
anderen Reichsteilen zum Sammelbecken neuer zentrifugaler Kräfte, und diese 
sollten dem Osmanischen Reich schließlich den Todesstoß versetzen.  

Die peripheren Reaktionen gegen den Machtanspruch der Zentrale waren im 
letzten Jahrhundert des Osmanischen Reiches also unterschiedlich motiviert und 
organisiert. Ebenso variabel fielen die politischen Antworten des Zentrums aus. 
Die osmanische Politik in den Randzonen unterlag nicht nur regionalen, sondern 
auch zeitlichen Schwankungen. Die Zentralisierungsmaßnahmen Mahmuds II., 
die Reformen der Tanzimat-Periode, die Ideologie des Osmanismus aus den 60er 
Jahren des 19. Jahrhunderts, der Islamismus in der Ära Abdülhamids II. und 
schließlich der Türkismus der İttihat ve Terakki waren verschiedene Spielarten einer 
Politik, die ihre primäre Aufgabe darin sah, die verloren gegangene Macht des 
Zentrums zu restaurieren und die Beziehungen zur Peripherie neu zu organisie-
ren, um so die Randgebiete weiter unter Kontrolle zu halten.  

Wie viele andere klassische Großreiche und Hochkulturen in der Geschichte 
sah sich auch das Osmanische Reich als eine „Mitte“, um die herum „Peripherien“ 
unterschiedlichen Grades gruppiert waren. Zwar wird die Vorstellung, der wahre 
Mittelpunkt der Welt zu sein, schon durch die islamische Trennung der Welt in 
dar al-islam und dar al-harb nahegelegt, sie konnte sich aber erst voll entfalten, als 
mit der Einnahme Konstantinopels 1453, des legendären „Goldenen Apfels“ 
(Kızıl Elma), das Osmanische Reich seinen eigentlichen Mittelpunkt gefunden hat-
te.7 Istanbul erfüllte als Macht-, Kultur-, und Religionszentrum des untergegange-
nen oströmischen Kaiserreiches alle Voraussetzungen, um weiterhin als Zentrale 
nun des neuen, noch im Werden begriffenen Imperiums zu fungieren. Seine Er-
oberung verlieh dem aufstrebenden osmanischen Staat nicht nur einen kosmopo-
litischen Charakter, sondern bescherte ihm auch eine „integrative Mitte“ für seine 
künftige multikulturelle und multiethnische Verwaltungselite, deren Mitglieder 
aus allen Regionen des Reiches kamen.8  

Während die Konzentration der Staatsgeschäfte auf Istanbul und seine nähere 
Umgebung der Markierung eines Zentrums gleichkam9, ließen sich infolge der 

                                                                                          
7  Matuz 1985, S. 58. 
8  Zum Einfluss des Byzantinischen Reiches auf die osmanischen Institutionen siehe Köprü-

lüzade 1931. 
9  Die Tatsache, dass alle anderen vor Istanbul bezogenen Residenzen (Söğüd, Karaca Hisar, 

İznik, Bursa, Edirne) gleichfalls im Marmara-Raum lagen, machte dieses Gebiet zum 
„Kernraum“ bzw. zur „Keimzelle“ des Osmanischen Reiches. Mehr dazu siehe Kreiser 
1979, S. 53-63. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 6 

kontinuierlichen Eroberungszüge jener Zeit nur schwer die Grenzen der periphe-
ren Räume festmachen. Erst als das Reich nach der sogenannten yükselme devri 
(„Phase der Eroberungen“) zwischen 1300 und 1579, in der es sich in alle Him-
melsrichtungen ausgebreitet hatte, den weitesten Punkt seiner geographischen, mi-
litärischen und wirtschaftlichen Expansion erreicht hatte, konsolidierten sich seine 
Grenzen für eine relativ lange Zeit. In der duraklama devri („Stagnationsphase“) 
von 1579 bis 1699 kam es zwar gelegentlich noch zu einzelnen Grenzverschie-
bungen, die Zeit der expansionistischen Gebietserweiterungen war jedoch ein für 
allemal vorbei. Mit der darauf folgenden gerileme devri („Phase der Rezession“) 
setzten dann Grenzbewegungen in die umgekehrte Richtung ein: Nun hatte das 
osmanische Reich mit den Folgen unaufhaltsamer Gebietsverluste zu kämpfen.10  

Die osmanischen Peripherien lassen sich nur schwer als „religiöse“, „ökonomi-
sche“ oder „geographische“ Peripherien klassifizieren. Zumeist gingen diese 
„Räume“ im Osmanischen Reich ineinander über bzw. überschnitten sich. Die 
kulturell, wirtschaftlich und religiös unterschiedlich geprägten peripheren Regio-
nen könnte man aufgrund ihres unterschiedlichen Integrationsgrades, genauer ge-
sagt, aufgrund des unterschiedlichen Grades der Verankerung zentraler Institutio-
nen, etwa als Inneren-Peripherie bzw. Äußeren-Peripherie kategorisieren. Bei einer 
solchen Hierarchisierung wären dann die Intensität und Ausgestaltung der histori-
schen und verwaltungstechnischen Beziehungen des jeweiligen Gebiets zum Zent-
rum ausschlaggebend.  

Es ist nicht ganz unproblematisch, die Begriffe „Zentrum“ und „Peripherie“, wie 
sie ursprünglich innerhalb des klassischen Zentrum-Peripherie-Modells geprägt 
wurden, im Kontext der osmanischen Geschichte zu verwenden. Im Zentrum-
Peripherie-Modell, das ab Mitte der 60er Jahre vor allem durch Arbeiten der De-
pendenztheoretiker Raul Prebisch und André Gunder Frank eine enorme in-
haltliche und theoretische Ausweitung erfuhr und große Popularität erlangte, stell-
ten die Begriffe „Zentrum“ und „Peripherie“ zwei entgegengesetzte Pole mit man-
nigfaltigen Interaktionen dar. Seitdem machte das Begriffspaar eine außergewöhn-
liche Karriere durch fast alle wissenschaftlichen Disziplinen durch. Die Begriffe ha-
ben auch in der heutigen Globalisierungsdebatte Hochkonjunktur, obwohl das 
Modell, in dem sie in dieser Form zunächst geprägt wurden, weitgehend verworfen 
ist.11  

In der vorliegenden Studie wird eine Zentrum-Peripherie-Metapher verwendet, 
um das asymmetrisch strukturierte Kräftefeld im Osmanischen Reich/der Türki-
schen Republik im Untersuchungszeitraum vom Ende des 19. bis in die 30er Jah-
re des 20. Jahrhunderts „sichtbar“ zu machen. Dabei wäre es ein sinnloses Unter-
fangen, auch nur einen Überblick über die osmanische/türkische Politik der Regi-
onen darzubieten oder gar sie im Detail zu analysieren. Selbst die Behandlung ei-

10  Zu Problemen dieser Periodisierung siehe Kunt et. al. 2000, S. 9. 
11  Siehe Prebisch 1964 und 1968, Frank 1968 und 1971. Siehe auch Senghaas 1974, Amin 

1975, Wallerstein 1986, 1998 und 2004. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 7 

nes kurzen Abschnitts einer solchen regionenspezifischen Politik stellt für den ein-
zelnen Historiker eine enorme Aufgabe dar, nicht zuletzt wegen der Vielzahl der 
verschiedenen Akteure und der zahlreichen Interdependenzen. Unsere Untersu-
chung beschränkt sich auf die Verortung von „Macht“ und „Abhängigkeit“ im 
„geistig-intellektuellen“ und „kulturellen“ Bereich. Es wird versucht, die Interakti-
on sowie das als Resultat gewisser Kräftekonstellationen entstandene Spannungs-
feld zwischen dem Zentrum und der osmanischen/türkischen Intelligenzija in der 
Peripherie in einer Epoche bedeutender gesellschaftlicher und politischer Umwäl-
zungen zu beobachten.12 Paradigmatisch konzentriert sich die Arbeit auf die jour-
nalistischen Aktivitäten osmanischer/türkischer Intellektueller in zwei ehemaligen 
osmanischen Regionen: in der Dobrudscha und auf Zypern.13 

Mit dem Rückzug der Osmanen aus den Randprovinzen fiel der formelle poli-
tische Rahmen für ein „klassisches“ Zentrum-Peripherie-Verhältnis weg. Viele be-
troffene Gebiete lösten sich auch umgehend aus den bisherigen Herrschaftsstruk-
turen. Dennoch blieben in einigen Regionen intensive Kontakte zum Zentrum 
auf geistig-kultureller Ebene bestehen. Die Dobrudscha und Zypern gehörten zu 
den wenigen Regionen, in denen es den türkischen Intellektuellen gelang, über 
längere Zeit ein „postosmanisches“ Verhältnis zum Zentrum aufrecht zu erhalten. 
Die Türken beider Regionen betrachteten sich bis zum Ende des hier untersuch-
ten Zeitraumes als Angehörige der daire-i milliye (des „Kreises der Nation“). Das 
Osmanische Reich bzw. die Türkei galt für sie als valide-i müşfik („liebevolle Mut-
ter“), die sich in ihren „glücklichen Zeiten mitfreute“ und sie in ihren „schwierigs-
ten Tagen umarmte“ und ihnen die „Tränen trocknete“.14  

                                                                                          
12  Gerade um dieses auf „Abhängigkeit“ basierende Verhältnis zum Ausdruck zu bringen, zie-

hen wir hier den Begriff „Peripherie“ der Bezeichnung „Diaspora“ vor. 
13  Die Verwendung der Adjektive „osmanisch“, „türkisch“ oder „muslimisch“ ist, bezogen auf 

eine Epoche, in der der Nationalismus in den untersuchten Regionen erst langsam scharfe 
Konturen annahm und noch keine begriffliche und inhaltliche Klarheit über die Zugehörig-
keit zu bestimmten Gruppen vermittelte, nicht ganz unproblematisch. Dies gilt vor allem 
für die Dobrudscha, wo die ethnische und religiöse Vielfalt besonders groß war. Während 
des Übergangs von „religiös“ bzw. „supranational“ definierten zu nationalen Identitäten wa-
ren fast alle muslimisch geprägten Gruppierungen auf dem Balkan mit demselben Problem 
der konkurrierenden Eigenbezeichnung konfrontiert. Für den osmansich-muslimisch-
türkischen Kontext kann jedoch festgehalten werden, dass „muslimisch“ und „osmanisch“ 
während der osmanischen Herrschaft und „türkisch“ und „muslimisch“ in der Zeit danach 
als Oberbegriffe breite Akzeptanz fanden. Dass in dieser Arbeit im Zusammenhang mit den 
Dobrudschatataren abwechselnd die Begriffe „Türk“ und „Tatar“ verwendet werden, hat da-
mit zu tun, dass wir uns stark am Begriffsgebrauch der Akteure orientieren. Selbst die radi-
kalsten tatarischen Patrioten mit ausgeprägter antizentristischer Orientierung scheuten sich 
nicht, für sich selbst „Türk“ als Oberbegriff zu verwenden. Um uns eine Diskussion, die den 
Rahmen dieser Arbeit sprengen würde, zu ersparen, unternehmen wir hier keinen Versuch 
einer weitergehenden ethnologischen Begriffsbestimmung. 

14  „Anadolu bizim için daima bir valide-i müşfik olarak kalmış, eyyam-ı zaferimizde bizi 
alkışlamış evar-ı felaketimizde de gözyaşlarımızı silerek bizi korumuştur.“ İrşad (1 Şubat 
1921), S. 9: Anadolu ve istikbali. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 8 

Die Dobrudscha und Zypern weisen als periphere Gegenpole zum Zentrum 
noch weitere Gemeinsamkeiten und Besonderheiten auf. Beide Gebiete verließen 
im Zuge des osmanischen Zusammenbruchs im 19. Jahrhunderts im selben Jahr 
das Osmanische Reich, und zwar nicht infolge langwieriger und gewaltsamer Aus-
einandersetzungen, wie dies sonst fast immer der Fall war, sondern in der Konse-
quenz eines politisch-diplomatischen Aktes, dessen Voraussetzungen nicht in den 
beiden Regionen selbst lagen. Während die Dobrudscha gemäß des Berliner Ver-
trages zunächst zwischen dem neu gegründeten rumänischen Nationalstaat und 
dem tributären Fürstentum Bulgarien aufgeteilt wurde, bis sie Anfang des 20. 
Jahrhunderts ganz unter rumänische Herrschaft kam, übernahmen die Briten 
gleich am 12. Juli 1878 die Herrschaft über die Insel Zypern. Aufgrund dieses 
mehr oder weniger friedlichen Machtwechsels kam es zwischen den alten und 
neuen Regierungen nicht zu größeren Spannungen mit nachteiligen Auswirkun-
gen auf die verbliebenen Türken. So war beispielsweise eine gewaltsame Assimila-
tion der Türken kein Bestandteil der Minderheitenpolitik der neuen Regierungen. 
Auch an einem Bruch in der kulturellen Orientierung der türkischen Bevölkerung 
am Osmanischen Reich und später der Türkischen Republik waren die neuen 
Machthaber zunächst einmal nicht interessiert. Die ortsansässigen Türken, die ei-
nen großen Teil der Gesamtbevölkerung jener Gebiete ausmachten und aus die-
sem Grund politisch keineswegs irrelevant waren, konnten somit weiterhin unge-
hindert ihre kulturellen Beziehungen zum osmanischen/türkischen Staat pflegen.  

Diese Rahmenbedingungen hielten nicht nur die Beziehungen der beiden Ter-
ritorien zum osmanisch-türkischen Zentrum am Leben, sondern ließen auch eine 
Vertrauensbasis für eine politische Annäherung an die neuen Machthaber entste-
hen. Trotz des religiösen Unterschiedes wurden die neuen Regierungen daher von 
der überwiegenden Mehrheit der türkischen Bildungselite nicht als „fremde Her-
ren“, „Kolonialisten“ oder gar „Feinde“ wahrgenommen. Unterstützt durch den 
politischen und wirtschaftlichen Anschlussprozess entwickelten sich die neuen 
Machtzentren für die Türken beider Regionen mit der Zeit zu ernsthaften Alter-
nativen zum osmanisch/türkischen Zentrum. Die in den ersten Dekaden des 20. 
Jahrhundert entstandenen lokalen dobrudschatürkischen und zyperntürkischen 
Patriotismen waren das Ergebnis dieser Entwicklung, die in anderen ehemaligen 
osmanischen Regionen in dieser Form nicht stattfand.  

Eine Gemeinsamkeit der beiden Regionen bestand auch darin, dass die Türkei-
orientierung der einheimischen Intellektuellen in harter Konkurrenz zu zwei zent-
rifugalen Kräften stand: Die Enosis („Vereinigung mit Griechenland“) auf Zypern 
und der Tatarcılık („Tatarismus“) in der Dobrudscha waren nicht nur einfach „Stör-
faktoren“, die sich gegen die Zentrums-Orientierung der türkischen Gemeinschaf-
ten richteten. Sie galten vielmehr als existentielle Gefahr für das Türkentum der 
Region und wurden entsprechend heftigst bekämpft. 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und Zielsetzung

Auch wenn in der Osmanistik noch nicht von einem selbständigen Schwerpunkt 
„Regionalismusforschung“ gesprochen werden kann, so nimmt doch in jüngster-
Zeit die Zahl der Studien mit Regionalbezug, die also speziell die Balkanregion, 
Anatolien oder die arabischen Gebiete unter osmanischer Herrschaft zum Thema 
haben, deutlich zu.1 Gemeinsam ist diesen Arbeiten jedoch, dass ihnen nicht der 
kontrastive Ansatz, sondern eine isolierende Betrachtungsweise zugrunde liegt, die 
sich für den regionalen Vergleich nicht interessiert. Daher bilden Arbeiten wie die 
von Maurus Reinkowski, der sich mit der osmanischen Politik im Libanongebirge 
und in Nordalbanien während der Tanzimat-Periode beschäftigt, seltene Aus-
nahmen.2 

In der ohnehin dürftigen Regionalismusforschung innerhalb der Osmanistik fal-
len Studien über Zypern und die Dobrudscha nicht ins Gewicht. Ein flüchtiger 
Blick auf den interdisziplinären Forschungsstand lässt erkennen, dass sich der größ-
te Teil der im Vergleich zur Dobrudscha-Literatur umfangreicheren Zypern-
Literatur mit der Periode nach der Republikgründung 1961 und dem darauf fol-
genden griechisch-türkischen Konflikt beschäftigt. Somit bleiben die Arbeiten von 
Cobham (1908), Hill (1952), Luke (1969) und Maier (1982) immer noch die ein-
zigen „Klassiker“ für die osmanische Periode. Neben diesen bietet auch der neue 
Sammelband von Grothusen (1998) einzelne Überblicksbeiträge über die frühe 
Geschichte Zyperns unter osmanischer Herrschaft. In den letzten Jahren erschienen 
in dichter Folge einige spezielle Studien über die osmanischen Protokolle des Ka-
diamts (şer’iye sicilleri). Die Zahl der zypriotischen Kadiamtsregister wird auf über 
150 geschätzt.3 Im Jahre 1991 übersetzte Jacob Merkelbach eines dieser Register 
mit 574 Verhandlungen ins Deutsche und unterzog es einer grundlegenden Analy-
se.4 Çiçek untersuchte in seiner 1992 an der University of Birmingham ent-
standenen Dissertation den Rechtsstatus der Nicht-Muslime in den Kadiamtsre-
gistern zwischen 1698 und 1726. Die Monographie von Roland C. Jennings unter 
dem Titel Christians and Muslims in Ottoman Cyprus and the Mediterranean World 
1571–1640 aus dem Jahr 1993 basiert zum größten Teil auf den Kadiamtsregistern 
jener Periode. Ungefähr der gleiche Zeitraum wurde auch von Dündar (1998) unter 
dem Titel Kıbrıs Beylerbeyliği (1570–1670) untersucht und um Aspekte, die von Jen-
nings nicht berücksichtigt wurden, ergänzt. Die Arbeit von Çevikel (2000) nimmt 
die şer’iye sicilleri aus den Jahren 1750–1800 als Grundlage, während Özkul (2005) 
die der Jahre 1726–1750 untersucht.  

1  Zu einem Überblick über lokalhistorische Arbeiten siehe Kreiser 2001, S. 197-201. 
2  Reinkowski 2005. 
3  Bedevi 1971, S. 139. 
4  Merkelbach 1991. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 10 

Die Zahl der Studien über die Dobrudschatürken ist noch spärlicher. Die erst-
mals 1940 publizierte Monographie Dobruca ve Türkler von Müstecip H. Fazıl [Ül-
küsal] gilt immer noch als Standardwerk. Als wichtigster zeitgenössischer Forscher 
auf diesem Gebiet, dessen Augenmerk sich auf sämtliche muslimische Minderhei-
ten auf dem Balkan richtet, ist Alexandre Popovic anzusehen. In seiner Monogra-
phie L’islam balkanique. Les musulmans du sud-est européen dans la période post-ottomane 
(1986) widmete er ein Kapitel den Muslimen in Rumänien (Chapitre V. Roumanie). 
Obwohl nach dem Zusammenbruch des Ostblocks die Muslime in der Dobru-
dscha zum Untersuchungsgegenstand einzelner Forscher wie Gemil (1997), Önal 
(1998) und Ibram (1999) wurden, richten diese ihr Augenmerk ausschließlich auf 
die aktuelle Situation und klammern die osmanische Ära weitgehend aus.  

Als Quellenkorpus der vorliegenden historischen Studie dienen in erster Linie 
schriftliche Erzeugnisse türkischer Intellektueller aus Zypern und der Dobrudscha, 
die zwischen dem Machtwechsel 1878 und 1940 auf Osmanisch erschienen. Dabei 
nehmen die periodischen Publikationen (Zeitungen und Zeitschriften) und Erin-
nerungsliteratur einen herausragenden Platz ein. Bei der Konzentration auf die 
Tagespresse spielt ihr „massenmedialer“ Charakter (im Gegensatz zum „Buch“) die 
Hauptrolle. Die Abgrenzung des untersuchten Zeitraumes durch das Adjektiv „os-
manisch“ als der in diesen Periodika verwendeten Sprache verlangt für eine Arbeit 
in der Osmanistik einerseits keinen besonderen Legitimationsbedarf, ist anderer-
seits das zwingende Ergebnis des hier zugrundegelegten Forschungsansatzes, der 
die radikalen politischen Veränderungen, die mit der Einführung des lateinischen 
Alphabets einhergingen und eine neue Epoche im Leben der beiden Gemein-
schaften einläuteten, aus methodischen Gründen nicht berücksichtigen kann.  

Das letzte Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts markiert den Beginn eines eigenstän-
digen und kontinuierlichen Journalismus in beiden Regionen. Die nach derzeiti-
gem Wissensstand früheste Zeitung der türkischen Zyprioten, Ümid, erschien zum 
ersten Mal im Jahr 1879 (bzw. Anfang 1880). Im Jahre 1897 kam das erste Blatt 
der Türken in der Dobrudscha heraus: Sedakat. Bis zur vollständigen Umstellung 
auf die lateinische Schrift Ende der 30er Jahre erschienen in beiden Regionen über 
50 Zeitungen und Zeitschriften auf Osmanisch.  

Die periodischen Publikationen wurden als neues Medium in der postosmani-
schen Ära innerhalb kürzester Zeit zum wichtigsten Forum gesellschaftspolitischer 
und kultureller Debatten. Sie entwickelten sich – als ein „eigenes gesellschaftliches 
„Funktionssystem“ – gewissermaßen zur „neuen Stimme“, zum neuen „zentralen 
Gedächtnis“ der peripheren Gesellschaft.5 Daher ermöglicht uns eine inhaltliche 
Untersuchung dieser Druckwerke nicht nur Rückschlüsse aus erster Hand auf das 
Zentrum-Peripherie-Verhältnis, sondern auch auf die Selbstwahrnehmung, die po-

                                                                                          
5  So hebt Luhmann hervor, dass die Massenmedien nicht nur ihre „eigene Realität“ kon-

struieren: „Sie erzeugen eine Beschreibung von Realität, eine Weltkonstruktion, und das ist 
die Realität, an der sich die Gesellschaft orientiert.“ Luhmann 1997, S. 1102. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 11 

litische Neustrukturierung, das geistige und kulturelle Leben und die Reorganisa-
tion des religiösen und sozialen Bereichs in beiden türkischen Gemeinschaften in 
der postosmanischen Zeit.  

Während die dobrudscha- und zyperntürkischen Gemeinschaften jener Jahre 
allgemein oder im Hinblick auf einige spezielle Fragestellungen auf vereinzeltes 
Forschungsinteresse gestoßen sind, kann das von ihrer Presse nicht behauptet 
werden. Eine gründliche Untersuchung der dobrudschatürkischen und türkisch-
zypriotischen Presse bzw. ihre Einbeziehung in eine wissenschaftliche Analyse 
über den gesamten Zeitraum vom Rückzug der Osmanen aus den jeweiligen Terri-
torien bis zur kompletten Umstellung der Periodika auf die lateinische Schrift hat 
es bis heute nicht gegeben.  

Abgesehen von der allgemeinen Monographie Kıbrıs’ta Basın Olayı (1878–1981) 
(1981) von Cemalletin Ünlü, dem der Zeitung Masum Millet gewidmeten Buch 
Kıbrıs’ta Masum Millet Olayı (1986) von Harid Fedai sowie einigen wenigen Über-
sichtsartikeln gibt es keine weiteren wissenschaftlichen Publikationen zum Presse-
wesen der türkischen Zyprioten.6  

Bei genauerer Durchsicht der Forschungsarbeiten stellt sich heraus, dass die 
türkischen Periodika aus der Dobrudscha ebenso wenig einer näheren inhaltlichen 
Analyse unterzogen worden sind wie die aus Zypern. Müstecib H. Fazıl [Ülküsal] 
widmete in seinem Buch Dobruca ve Türkler (1940) den dobrudschamuslimischen 
Periodika ein Unterkapitel. Er gibt dort eine Liste der Zeitungen mit Namen, 
Gründungsdaten und Herausgebern an, ohne aber etwas über ihren Inhalt und 
ihre Ausrichtung zu sagen. Einen begrenzten inhaltlichen Überblick gab erst Alex-
andre Popovic in seinem Aufsatz La Presse Turque (et Tatare) de Roumanie (1888–
1940) im 1992 erschienenen Band Presse Turque et presse de Turquie. Eine um-
fassendere Behandlung erfuhren diese Periodika im Rahmen eines von mir erstell-
ten Kataloges, der 2004 unter dem Titel Die Turko-tatarische Presse der Dobrudscha 
1898–1940 erschienen ist.  

Die Arbeit gliedert sich in drei Hauptteile:  

1. Der erste Teil (II) widmet sich den beiden osmanischen Peripherien und ihrem 
Pressewesen. Die Untersuchung erfolgt in zwei Schritten. Im ersten Schritt werden 
zunächst die unmittelbar auf die Eroberung der beiden Regionen folgenden In-
tegrationsbestrebungen bzw. -mechanismen des osmanischen Staatsapparates im 
Rahmen der Provinzverwaltung überblicksartig vorgestellt. Danach wird der um-
gekehrte Prozess, nämlich die ab 1878 einsetzende Loslösung dieser Gebiete vom 
Osmanischen Reich, skizzenhaft beschrieben. 

Das Ziel des zweiten Schrittes ist die Untersuchung der Entstehung und Ent-
wicklung des osmanisch-türkischen Journalismus auf Zypern und in der Dobru-
dscha vor dem Hintergrund der Interaktionen dieser Regionen mit dem osma-

                                                                                          
6  Hierzu siehe beispielsweise Azgın 1998, Demiryürek 2000, Fedai 2002 und Strohmeier 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 12 

nisch-türkischen Zentrum. Dabei werden die Entstehungsbedingungen, Konkur-
renzverhältnisse, Streitthemen und die wichtigsten Diskurskomplexe der jeweiligen 
Presseerzeugnisse vorgestellt. Von Bedeutung ist hier in erster Linie die Rekonstruk-
tion und Hinterfragung des in der Presse beider osmanisch-türkischer Gemein-
schaften gepflegten Stereotyps des „Mutterlandes“. Es bedarf hier keiner weiteren 
Erklärung, dass es sich beim Begriff „Mutterland“ oder „Zentrum“ in diesem Kon-
text um ein von der Presse bzw. den Intellektuellen der Peripherie geschaffenes 
pragmatisches Konstrukt handelte, das keineswegs ausreicht, um die vielseitigen 
und vielschichtigen Beziehungen der Türken der jeweiligen Gebiete zum Osmani-
schen Reich und zur Türkei zum Ausdruck zu bringen. Seit Benedict Andersons 
Ansatz von der „imagined community“ weiß man mehr über die „Macht der Pres-
se“ im Zusammenhang mit konstruierten Identitäten. Der Presse wird in diesem 
Konzept die Rolle der Nationalismus-Produzentin zugewiesen. Durch die notwen-
dige Vereinheitlichung der Sprache in der Druckindustrie verbreitet sich demnach 
unter den Angehörigen einer Sprachgemeinschaft ein neues Gefühl der Nähe.7 
Auch in der Dobrudscha bzw. auf Zypern begannen die Leser unter den neu ent-
standenen Bedingungen der postosmanischen Zeit, durch das gemeinsame Lesen 
der ersten Zeitungen einen „gemeinsamen Ort“, eine „gemeinsame Zeit“ und eine 
„gemeinsame Sprache“ miteinander zu teilen. Dies ließ in diesen Regionen außer-
halb der osmanischen Grenzen nicht nur ein Bewusstsein der Zusammengehörig-
keit bzw. eine kollektive „nationale Identität“ entstehen, sondern prägte auch die 
Wahrnehmung des „Zentrums“ durch die periphere Gemeinschaft. Der Begriff 
„Mutterland“ (Anavatan, Ak toprak, usw.) war demnach keine absolute oder stati-
sche Größe. Er wurde unter sich schnell verändernden Rahmenbedingungen und 
je nach den aktuellen Erfordernissen parallel zur Bildung einer peripheren Wir-
Identität immer wieder mit neuen Inhalten und Funktionen ausgestattet. Umge-
kehrt wirkte das Mutterlandbild auf die periphere Selbstdefinition zurück. In einer 
Zeit radikaler Umbrüche, in der die „Nation“ zu einer mächtigen und Grenzen 
ziehenden Gewissheit wurde und sich auch die Zeitungen im Zentrum intensiv mit 
Themen wie „Fremdherrschaft“, „nationaler Identität“, „umma“, „Sprache“ und 
„Migration“ auseinandersetzten, kam dem peripheren Pressewesen im Spannungs-
bogen zwischen „Mutterland“ und „Auslandstürken“ (Dış Türkler) die Rolle des 
„Vermittlers“ zwischen den beiden Instanzen zu. Es stellt sich somit die Frage, wie 
die peripheren Medien jeweils „ihre Zentren“ konstruierten und wie dann die In-
teraktion zwischen dem Selbstbild der peripheren Gemeinschaft und den so defi-
nierten „Zentrums“-Konzeptionen ablief. 

                                                                                          
7  Anderson schreibt hierzu: „In diesem Prozess wurden sie allmählich der Hunderttausende, 

ja Millionen Menschen in ihrem eigenen Sprachbereich gewahr – und gleichzeitig der Tat-
sache, dass ausschließlich jene Hunderttausende oder Millionen dazu gehörten. Diese Mit-
Leser, mit denen sie über den Buchdruck verbunden waren, bildeten in ihrer besonderen, 
diesseitigen und ‚ersichtlichen’ Unsichtbarkeit den Beginn der national vorgestellten Ge-
meinschaft.“ Anderson 1988, S. 45. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 13 

2. Der zweite Teil (III) widmet sich den Biographien von vier bedeutenden und 
einflussreichen Intellektuellen und Journalisten und ihrer „kulturellen Brückenfunk-
tion“ zwischen dem Zentrum und den Peripherien. Es ist nicht unproblematisch, 
die Herausgeber und Autoren der türkischen Blätter in der Dobrudscha und auf 
Zypern unter der Berufsbezeichnung des „Journalisten“ zu subsumieren. Im journa-
listischen Bereich engagierten sich damals verschiedene soziale Akteure, die die un-
terschiedlichsten Berufe ausübten und ihren Lebensunterhalt nicht unbedingt mit 
ihrer journalistischen Tätigkeit verdienten. Wenn hier von „Journalisten“ gespro-
chen wird, ist die Rede von Personen, die Druckereien gründeten, um Zeitungen 
herauszugeben, für sie schrieben, sie verkauften usw. Aufgrund ihrer journa-
listischen Tätigkeit unterhielten diese Personen nicht nur eine besondere Verbin-
dung zum Zentrum, sondern spielten auch als „Intellektuelle“ die Hauptrolle bei 
der Entwicklung einer postosmanischen Identität in den jeweiligen Gemeinschaften. 
In diesem Sinne war ihre Brückenfunktion eine zweifache: Sie vermittelten zwi-
schen Zentrum und Peripherie und zwischen Vergangenheit und Gegenwart. 

Den einheimischen türkischen Bildungseliten wurde in osmanischer Zeit relativ 
hohe Wertschätzung zuteil, sie standen in der gesellschaftlichen Hierarchie jedoch 
unter der Verwaltungselite, den überwiegend vom Zentrum eingesetzten osmani-
schen Bürokraten. Eine Deckungsgleichheit beider Schichten gab es weder in der 
Dobrudscha noch auf Zypern. Ihre Mitglieder gehörten weder demselben Her-
kunftsmilieu an noch hatten sie vergleichbare Bildungswege. Daher zog der 
Wechsel der Verwaltungen nach dem osmanischen Machtverlust keineswegs einen 
Bedeutungsverlust für die Bildungselite nach sich. Im Gegenteil: Der Rückzug des 
zentralen osmanischen Machtapparates stärkte die Position der lokalen Bildungs-
schicht erheblich und stellte sie überdies vor neue Aufgaben. Die mit dem Zerfall 
des osmanischen bürokratischen Systems freigewordene Führungsrolle in der Ge-
sellschaft ging nun an das örtliche Bildungsbürgertum über. Diesem war somit 
unvermittelt die Position des Wortführers, des Sprachrohrs der Gemeinschaft zu-
gefallen. Die Mitglieder dieser Bildungsschicht, zumeist Fachleute, verfügten nun 
über die nötige Handlungsautonomie um, mit Said zu sprechen, zu dem „intel-
lektuellen Individuum“ werden, „das die Fähigkeit besitzt, eine Botschaft, eine 
Sicht, eine Haltung, Philosophie oder Meinung in der Öffentlichkeit und für eine 
Öffentlichkeit zu repräsentieren, zu verkörpern und zu artikulieren.“8 

Wie sich dieser Prozess in beiden Regionen genau vollzog, wird anhand der 
Rekonstruktion der Lebensläufe von vier journalistisch tätigen Intellektuellen ex-
emplarisch aufgezeigt. Sie bestimmten nicht nur zu ihrer Zeit maßgeblich das ört-
liche Pressewesen und das kulturelle Leben, sondern wirkten zugleich als „Bot-
schafter“ und „Ideenvermittler“ zwischen Zentrum und Peripherie. Dabei gilt es 
auch festzustellen, ob bestimmte biographische Merkmale über die Grenzen der 
Region hinaus von Bedeutung sind.  

                                                                                          
8  Said 1997, S. 17. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 14 

3. Der dritte Teil (IV) beschäftigt sich mit Wegen und Formen der Interaktion 
zwischen den postosmanischen Peripherien und dem osmanisch-türkischen „Mut-
terland“ Im Vordergrund steht dabei herauszufinden, welche Mechanismen dazu 
beitrugen, dass das Zentrum-Peripherie-Verhältnis trotz radikaler gesellschaftlicher 
Umbrüche in beiden Zonen immer wieder reproduziert und somit über einen län-
geren Zeitraum aufrechterhalten werden konnte. Bei der Beantwortung dieser Fra-
ge verdienen zwei gegenläufige, sich aber wechselseitig bedingende Tendenzen be-
sondere Aufmerksamkeit: Zentripetalkräfte, die vor allem als Migrationsbewegung-
en und Bildungsimport/Bildungstransfer im schulischen Bereich in Erscheinung 
traten und für eine starke Hinwendung zum Zentrum sorgten, und Zentrifugalkräf-
te, die sich auf Zypern als Enosis und in der Dobrudscha als tatarischer Nationalis-
mus entfalteten und einer Bewegung in die Gegenrichtung Vorschub leisteten. 

Da es bei der Migration um ein „alles oder nichts“, um das Fortbestehen oder 
Ende der türkischen Existenz in den betreffenden Regionen ging, wurde in keiner 
anderen Debatte der Begriff des „Mutterlandes“ so gründlich seziert wie im 
Migrationsstreit. Das „Mutterland“ als der Ort der bevorstehenden Einwanderung 
besaß nicht mehr nur eine imaginäre Bedeutung, sondern wurde auf einmal zu 
einem greifbaren Faktum. Hatte man bis dahin mit diesem Begriff überwiegend 
sozialromantische Träume und mythische Vorstellungen von einer heroischen Ver-
gangenheit assoziiert, so kamen nun reale Sorgen und Ängste, aber auch euphori-
sche Zukunftserwartungen hinzu. In den diversen Migrationsdiskursen begannen 
somit zum Teil stark voneinander abweichende „Mutterland“-Konzepte zu kon-
kurrieren, die im Kapitel über die Migration rekonstruiert werden sollen. 

Das türkische Bildungssystem war sowohl auf Zypern als auch in der Dobru-
dscha auf Lehrmaterial und Lehrkräfte aus dem Osmanischen Reich bzw. der Tür-
kei angewiesen und stellte dadurch die wichtigste kulturelle Lebensader zum 
„Mutterland“ dar. Mehr noch: Analog zu den griechischen Schulen auf Zypern, 
den Brutstätten der Enosis, spielten die türkischen Schulen eine zentrale Rolle bei 
der Entstehung eines an der Türkei orientierten zyperntürkischen Nationalismus. 
Die Schulen waren nicht nur im klassischen Sinne Zentren der Bildung und somit 
„Fenster“ zur Außenwelt, sondern auch Orte der Herausbildung eines partikularen 
Selbstbewusstseins und einer nationalen Identität. Hier gilt es in erster Linie zu 
hinterfragen, wie die Brückenfunktion der Schulen zwischen Zentrum und Peri-
pherie trotz des Machtwechsels und der Reorganisation des Schulwesens in bei-
den Regionen jahrzehntelang aufrechterhalten werden konnte. In diesem Zu-
sammenhang wird auch auf die Versuche des Zentrums, den Bildungsbereich nach 
dem kemalistischen Vorbild im Mutterland zu reformieren, eingegangen und ge-
zeigt, inwieweit Bildungsinhalte von dort transferiert wurden.  

Die Enosis auf Zypern und der nach der Krim orientierte tatarische Nationalis-
mus in der Dobrudscha wirkten auf die türkische Bevölkerung dagegen ex negativo. 
Sie implizierten eine Abwendung vom osmanisch-türkischen Zentrum und provo-
zierten gerade dadurch bei den nicht betroffenen Bevölkerungsteilen eine gegen-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 15 

läufige Reaktion. Ihnen kam also in der Zentrum-Peripherie-Relation die Funktion 
eines Katalysators zu. Enosis bedeutete für die zyperntürkische Bevölkerung weni-
ger den Verlust einiger noch verbliebener Sonderrechte, sondern vielmehr die 
komplette kulturelle Unterwerfung durch Griechenland. Deswegen machte die von 
der Enosis ausgehende Bedrohung das Zentrum für die türkisch-zypriotische Peri-
pherie „sichtbarer“ und bedeutsamer. Auch der krimtatarische Nationalismus barg 
aufgrund seiner Orientierung nach der Krim und der damit verbundenen Abwen-
dung vom „Hauptzentrum aller Türken in der Welt“ nicht wenige Risiken und Ge-
fahren für die „Einheit der Nation“ in sich.  

Aus diesem Grund verstärkte sich mit dem Aufschwung der Enosis-Bestrebungen 
bzw. des krimtatarischen Nationalismus zugleich die Hinwendung der türkischen 
Presse zum Zentrum. Nachdem die Enosis-Bewegung ihre ideelle Basis verlassen 
hatte und in gewalttätigen Aktionismus umgeschlagen war und somit für die türki-
schen Zyprioten eine lebensbedrohliche Dimension angenommen hatte, wurden 
Hilfsmaßnahmen von Seiten des Zentrums als umso notwendiger erachtet. Und 
als sich während des Zweiten Weltkriegs die Gründung einer tatarischen Republik 
auf der Krim als realisierbar erwies und diese Idee immer mehr „tatarischstämmige 
Türken“ in ihren Bann zog, wurde die Intervention von Repräsentanten der Türki-
schen Republik, wie beispielsweise der Mitarbeiter der Konsulate, zur Bewahrung 
der „nationalen Einheit“ als dringend erforderlich empfunden. Dem Zentrum kam 
somit dank der zentrifugalen Kräfte Enosis und Tatarcılık die Rolle eines „Retters“ 
zu. Mit dieser werden sich die letzten beiden Abschnitte der Arbeit befassen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. 
Die Presse als neues Medium zwischen  
dem Zentrum und seinen Peripherien 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Zypern

3.1. Zypern unter osmanischer Herrschaft  

Die Osmanen brachten mit den Eroberungszügen unter Selim I. (1512–1520) An-
fang des 16. Jahrhunderts den östlichen Mittelmeerraum weitgehend unter ihre 
Herrschaft und etablierten im Osten ihre Grenzen zum Safaviden-Reich, die seit-
her, abgesehen von einigen wenigen Modifizierungen unter Süleyman I. (1520–
1566), weitgehend unverändert blieben. Der Höhepunkt des Feldzugs Selims I. 
nach Süden war die Eroberung des mamelukischen Ägyptens im Jahr 1517. Diese 
Eroberung war für das Selbstverständnis und die künftige imperiale Politik der 
Osmanen von entscheidender Bedeutung. Mit der Verlegung des Kalifats von Kai-
ro nach Istanbul stand ihnen nun nämlich das Recht zu, den Nachfolger des Pro-
pheten Mohammed zu bestimmen. Ab dem 4. Februar 1517 hatte Selim I. als ers-
ter osmanischer Sultan auch das Amt des Kalifen inne.  

Die Einnahme Ägyptens war ein wichtiger Meilenstein auf dem Weg zur Er-
oberung der Insel Zypern, die nach 300jähriger Herrschaft der Lusignans 1489 un-
ter die Kontrolle der Venezianer gekommen war. Nach dem Ende des mameluki-
schen Staates verpflichtete sich der Stadtstaat Venedig, den Jahrestribut in Höhe 
von 8.000 Dukaten für die Insel von nun an an das Osmanische Reich als den 
Rechtsnachfolger der Mameluken zu entrichten. Die Annexion Zyperns durch die 
Osmanen war seitdem nur noch eine Frage der Zeit. 

Der im März 1570 unter Selim II. begonnene Feldzug führte nach einem Jahr 
zum Erfolg. Zypern wurde Anfang 1571 Teil des Osmanischen Reiches. Sofort 
nach der Eroberung begannen die Osmanen die gesellschaftspolitischen Struktu-
ren auf der Insel radikal in einer Weise zu verändern, die, mit Braudel gesprochen, 
einer „sozialen Revolution“ gleichkam. Sie beendeten die lateinische Feudalherr-
schaft und verteilten den enteigneten katholischen Großgrundbesitz an ihre Fes-
tungstruppe und an muslimische Stiftungen oder boten ihn dem orthodoxen Kle-
rus und den Klöstern zum Kauf an. Darüber hinaus wurde die Steuerlast erheb-
lich gesenkt, die Leibeigenschaft der griechisch-orthodoxen Untertanen abge-
schafft und es den Bauern ermöglicht, gegen eine einmalige Abgabe das von ih-
nen bearbeitete Land zu erwerben.1 

Nach der Eroberung erhielt die Insel mit dem Zentrum Nikosia und 15 kazas 
(Tuzla, Limassol, Piskopi, Gilan, Evdim, Magosa, Karpas, Dağ, Değirmenlik, Baf, 
Kukla, Hırsofi, Omorfa, Mesarye und Girne) zunächst den Status eines beylerbey-
lik. Der sancakbeyi („Herr des sancak“) von Avlonya, Muzaffer Paşa, wurde zum 
ersten beylerbeyi („Herr der Herren“) Zyperns ernannt. Um den Status der Insel als 
beylerbeylik, der bis 1670 fortbestand, zu stärken, wurden ihr zudem auf dem ana-

1 Zervakis 1998, S. 56. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 20 

tolischen Festland Ortschaften wie Alâiye, Tarsus, İçil, Zülkadriye und Sis als san-
cak angeschlossen.2 

Die osmanische Verwaltung hatte von Anfang an auf Zypern mit dem Problem 
des Bevölkerungsmangels zu kämpfen. Aufgrund der langen osmanischen Belage-
rung und der Ablehnung der muslimischen Herrschaft verließen viele Einheimi-
sche die Insel. Diverse Quellen bestätigen, dass vor der osmanischen Eroberung 
knapp 200.000 Menschen auf Zypern lebten und ein großer Teil davon unmittel-
bar nach der Eroberung von der Insel floh.3 Aus diesem Grund betrieben die 
Osmanen auf Zypern eine Ansiedlungspolitik, wie sie auch in anderen früher er-
oberten Gebieten zum Einsatz gekommen war.4 In einer Weisung vom 22. Sep-
tember 1572 an die Kadis von Alâiye, Manavgat, İçil, Bozok und Teke wurde an-
geordnet, dass jede zehnte Familie aus den kasabas der eyalets Karaman, Anatolien 
und Zülkadiriye nach Zypern umgesiedelt werden sollte. Nach einer Liste aus dem 
gleichen Jahr wurden hierfür insgesamt 1689 Familien aus Aksaray (225), Beyşehir 
(262), Seydişehir (202), Anduğı (145), Develihisar (197), Ürgüp (64), Koçhisar (88), 
Niğde (172), Bor (69), Ilgın (48), İshaklı (87) und Akşehir (130) ausgewählt.5 Um 
den Siedlern einen leichten Start zu ermöglichen, wurden sie für die ersten zwei 
bis drei Jahre von allen Steuern befreit. Diese systematische Umsiedlungspolitik, 
die bis Ende des 18. Jahrhunderts fortgesetzt wurde, brachte bis Ende des 16. Jahr-
hunderts über 20.000 Türken auf die Insel.6 Zur Belebung des Handels wurde im 
Jahre 1577 sogar befohlen, 500 Juden aus Palästina nach Zypern zu schicken.7  

Da die Einnahmen vor allem aufgrund der Kreta-Kriege (1645–1669) und der 
nachfolgenden wirtschaftlichen Krise zurückgingen, konnte der Status Zyperns als 
autonome Provinz nicht auf Dauer aufrecht erhalten werden. Die Insel wurde 1670 
dem Cezayir-i Bahr-i Sefid Beylerbeyliği unter der Jurisdiktion des Flottenbefehlsha-
bers (kaptan paşa) angeschlossen. Diese Regelung stellte sich während der Macht-
kämpfe der ağas, die für das Eintreiben der Steuern zuständig waren, und der dar-
auf folgenden Unruhen wie dem Aufstand von Boyacıoğlu Mehmet (1685) als un-
zweckmäßig heraus. Daraufhin wurde Zypern 1687 als has direkt dem Sadrazam 
unterstellt. Ab 1785 hat Zypern dann den Status eines muhassıllık, welcher dem Di-
van-ı Hümayûn angegliedert war. Der muhassıl war nicht nur der zivile Gouverneur, 
sondern auch tahsildar und Oberhaupt der vier ağas. In der Tanzimat-Periode hatte 

                                                                                          
2 Erdoğru 1993, S. 45. 
3 Özkul 2005, S. 40. Mehr zur demographischen Entwicklung siehe Brey 1998, S. 488-515. 
4 Dazu siehe İnalcık 1964, S. 27-58. 
5 T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 

Yayın Nu. 2000, S. 7. Für eine genaue Liste siehe Erdoğru 1993, S. 50-56. 
6 Brey 1998, S. 489. Türkische Quellen (siehe beispielsweise Halaçoğlu 1993, S. 60) sprechen 

sogar von 40.000 Neusiedlern. Diese Zahl scheint aber ziemlich hoch angesetzt zu sein. 
Nach Zervakis waren im Jahr 1606 von schätzungsweise 120.000 Einwohnern etwa 30.000 
Türken, siehe Zervakis 1998, S. 57. 

7 Özkul 2005, S. 42. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 21 

die Insel zunächst den Status eines sancaks und gehörte wieder zum Beylerbeylik-
Cezayir-i Bahr-i Sefid. Zwischen 1861–1878 war sie dann ein mutasarrıflık.8  

3.2. Die Machtübergabe an das Vereinigte Königreich Großbritannien 

Der rasante Aufstieg Russlands seit der Mitte des 18. Jahrhunderts erfolgte in ers-
ter Linie auf Kosten des Osmanischen Reiches und der muslimisch beherrschten 
Gebiete in Südosteuropa, Mittelasien und dem Kaukasus. Das Osmanische Reich 
musste infolge der russischen Expansion nicht nur einen erheblichen Gebiets- und 
Machtverlust hinnehmen, sondern war auch mit einem großen Flüchtlingsstrom 
von Muslimen von der Krim, dem Balkan und aus Kaukasien konfrontiert. Aus 
allen mit Russland geführten Kriegen des 19. Jahrhunderts mit Ausnahme des 
Krimkrieges (1853–1856) ging die Hohe Pforte als Verlierer hervor. Auch wenn je-
der dieser Kriege dem Osmanischen Reich erhebliche Lasten aufbürdete, so waren 
doch der osmanisch-russische Krieg von 1877–1878 und der darauf folgende Vor-
friede von Ayastefanos (3. März 1878) besonders folgenschwer. Das Abkommen 
brachte dem Zarenreich eine beträchtliche Gebietserweiterung und gestattete ihm 
auch, Einfluss auf die inneren Verhältnisse der Hohen Pforte zu nehmen.9  

Das Vordringen Russlands immer tiefer auf den Balkan und in Richtung Anato-
lien beunruhigte in erster Linie die Kolonialmacht England. Die Briten sahen 
durch die auf das Mittelmeer zielende Expansion der Russen ihre Interessen in 
der Region erheblich gefährdet. Daher setzten sie alles daran, den kranken Mann 
am Bosporus, der für sie als „Damm gegen die slawisch-russische Expansion“10 
galt, am Leben zu halten. Die englische Hilfe an die Osmanen während des Auf-
stands von Muhammed Ali und des Krimkrieges muss in diesem Zusammenhang 
gesehen werden. Obwohl Englands Wirtschafts- und Machtinteressen in der Mit-
telmeerregion bis weit in die Mitte des 17. Jahrhunderts zurückreichen und Eng-
land sich mit der Einnahme Gibraltars Anfang des 18. Jahrhunderts eine gewisse 
Vormachtstellung verschafft hatte, zeigte die Eroberung Ägyptens durch Napole-
on (1798), wie gefährdet diese immer noch war. Mehr noch: Mit dieser Eroberung 
wurde klar, wie wenig sich England noch auf die Hilfe der Osmanen verlassen 
konnte, wenn es um die Behauptung seiner Machtpositionen im Mittelmeer ging. 
Mit der Eroberung Maltas und der Ionischen Inseln 1815 baute England seinen 

                                                                                          
8 T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 

Yayın Nu. 2000, S. 3. Über den Status der Insel vom Anfang des 18. Jahrhunderts bis zu 
den Tanzimat-Reformen gibt es in der Literatur unterschiedliche Darstellungen. Mehr dar-
über siehe Çevikel 2000, S. 62-65. 

9 Demnach trat das Osmanische Reich Batum, Kars, Ardahan und Doğubeyazıt an Russland 
ab. Montenegro, Serbien und Rumänien wurden unabhängig. Bulgarien wurde nicht nur 
autonom, sondern erweiterte seine Grenzen erheblich. Die russischen Geistlichen im Land 
wurden dem Schutz der russischen Gesandtschaft unterstellt. Siehe Uçarol 1978, S. 26. 

10 Maier 1982, S. 160. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 22 

Einfluss im Mittelmeerraum zwar aus; dies reichte jedoch nicht aus, um dem von 
Katharina II. energisch vorangetriebenen und von ihren Nachfolgern mit großem 
Eifer weiterverfolgten russischen Plan einer „Öffnung zum Mittelmeer“, der die 
britische Kontrolle über die Seewege nach Indien zu gefährden drohte, wirksam 
entgegen zu treten. 

Mit der Eröffnung des Suez-Kanals (1869) gewann das Mittelmeer als Verbin-
dungsweg zwischen dem Indischen und dem Atlantischen Ozean noch mehr an 
Bedeutung. England kontrollierte inzwischen zwar den Suez-Kanal. Dennoch be-
nötigte man gegen die russische Expansion, die auch über das Zweistromland nach 
Süden bis zum Persischen Golf auszugreifen begann und so den Weg nach Indien 
bedrohte, vor allem im östlichen Mittelmeerraum weitere Militärstützpunkte. 

In dieser neuen politischen Gemengelage wurde Zypern geostrategisch außeror-
dentlich bedeutsam. Als Knotenpunkt zwischen Anatolien, Syrien und Ägypten 
war die Insel für die Pläne Englands, den russischen Aufmarsch nach Süden zum 
Halten zu bringen, wie geschaffen. In einem Schreiben an die Königin Victoria be-
tonte Disraeli die Bedeutung Zyperns mit folgenden Sätzen: „Wenn Cypern von 
der Hohen Pforte an Eure Majestät abgetreten wird, wird die Macht Englands im 
Mittelmeer entscheidend erweitert und das Indische Reich Eurer Majestät nach-
drücklich gestärkt. Cypern ist der Schlüssel zu Vorderasien. Ein solches Arrange-
ment würde außerdem die Türkei in Europa beachtlich stärken; sie wäre am Ende 
eine stärkere Barriere gegen Russland als vor dem Russischen-Türkischen Kriege.“11 

Die schwierige Lage des Osmanischen Reiches nach dem Krieg von 1877–1878 
ermutigte England, die Kontrolle über die Insel an sich zu reißen. Als die osmani-
sche Regierung im November 1877 England nach einer Kreditmöglichkeit fragte, 
ließ Disraeli durch den Botschafter Henry Layard wissen, dass eine finanzielle Hil-
fe von englischer Seite nur durch den Verkauf eines Gebietes an England in Frage 
käme.12 Disraeli schlug im März 1878 sogar vor, die Insel Zypern samt anatoli-
scher Küste um İskenderun durch britische Soldaten aus Indien besetzen zu -
lassen. Die Gefährdung der englischen Interessen am Mittelmeer durch die russi-
schen Pläne legitimiere eine solche Maßnahme. Dafür brauche man nicht einmal 
die Zustimmung der Osmanen, denn die Einnahmen würden weiterhin dem os-
manischen Fiskus zustehen.13 

Nachdem der Außenminister Lord Derby aufgrund seiner oppositionellen Hal-
tung gegenüber diesem Plan zurückgetreten war, wurde Lord Salisbury, der eine 
offensivere Nahostpolitik vertrat, Außenminister. Er zog nach seinem Amtsantritt 
dennoch den Weg der Diplomatie vor. Als erstes fochten die Briten das Abkom-
men von Ayastefanos mit der Begründung an, dass dieses den Status quo, welcher 
durch das Pariser Abkommen 1856 geschaffen wurde, gefährde. Die britische Re-

                                                                                          
11  Maier 1982, S. 163. 
12  Uçarol 1978, S. 38-39. 
13  Ibid., S. 39. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 23 

gierung teilte dem russischen Botschafter in London, Graf Schuwalow, mit, dass 
das für Bulgarien vorgesehene Territorium verkleinert werden müsse und Russland 
sich aus Ostanatolien zurückzuziehen habe.14  

Mit diesen Revisionsforderungen sprachen die Briten den Osmanen aus dem 
Herzen und schufen sich auf diese Weise die nötige diplomatische Basis für ihre 
Pläne bezüglich Zyperns. Um die Möglichkeiten eines Machtwechsels auf der In-
sel zu erkunden, schickte Salisbury am 16. Mai 1878 einen Brief an Henry Layard, 
den englischen Botschafter in Istanbul. Zu dieser Zeit begann zwischen der engli-
schen und der osmanischen Regierung eine Phase reger Geheimdiplomatie.15  

Die Briten unterbreiteten noch im selben Monat der osmanischen Regierung 
ein Angebot, in dem der englische Wunsch nach einem Stützpunkt im Mittel-
meerraum, welcher dem anatolischen Festland näher sei als die Insel Malta, zum 
Ausdruck gebracht wurde. In einem weiteren Brief wurde die englische Forderung 
bezüglich des Stützpunktes konkretisiert und erstmals Zypern erwähnt. Henry 
Layard betonte bei den Verhandlungen mit Sait Paşa, dass in Falle eines Macht-
wechsels auf Zypern das Steueraufkommen der Insel weiterhin dem osmanischen 
Fiskus zustünde. Daraufhin beauftragte Abdülhamid II. Sadrazam Sadık Paşa und 
Außenminister Saffet Paşa mit der Führung der Verhandlungen, die am 4. Juni 
1878 zur Convention of Defensive Alliance between Great Britain and Turkey führten. 
Danach verpflichtete sich England, dem Osmanischen Reich mit Waffengewalt 
zur Seite zu stehen, falls Russland versuchen sollte, Batum, Ardahan, Kars oder 
auch nur eines dieser Gebiete zu behalten oder später von anderen osmanischen 
Territorien in Anatolien Besitz zu ergreifen. Im Gegenzug dazu versprach der Sul-
tan, Reformen zum Schutz der christlichen Minderheiten im Reich durchzufüh-
ren und die Insel Zypern England zur Verwaltung zu überlassen.16  

Am 1. Juli 1878 folgte auf Drängen der Osmanen ein Nachtragsabkommen, in 
dem sechs weitere Punkte zwischen den beiden Ländern vereinbart wurden.17 Mit 
der Landung der englischen Marine unter dem Kommando des Admirals Lord 

                                                                                          
14  Gazioğlu 1960, S. 11, Gürel 1984, S. 21. 
15  Gürel 1984, S. 21. 
16  Siehe Hill 1952, S. 300. Zum Text siehe The Cyprus Civil List 1903, S. 3. 
17  „(1) That a Moslem religious tribunal (Mehkeme-i Sheri) shall continue to function, taking 

exclusive cognizance of religious matters concerning the Moslems. (2) A Moslem resident 
in the island, nominated by the Board of Pious Foundations in Turke (Evkaf), shall, with a 
delegate appointed by the British authorities, superintend the administration of all proper-
ty belonging to Moslem Pious Foundations and religious establishments. (3) Britain will 
pay to the Porte annually the present excess of revenue over expenditure, calculated by the 
average of the last five years, stated to be 22,936 purses (11,468,000 piastres), to be verified 
later, the produce of State and Crown lands let or sold during that period being excluded. 
(4) The Porte is to have the right to sell and lease lands and other property belonging to 
the Ottoman Crown and State, the produce of which does not form part of the revenue 
referred to in Art. 3. (5) The British Government is to have the right to purchase compul-
sorily at a fair price land required for public purposes, and waste land. (6) If Russia restores 
to Turkey Kars and other places in Armenia conquered during the last war, Cyprus will be 
evacuated by England and the Convention of 4 June annulled.“ Hill 1952, S. 291-292. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 24 

John Hay am 12. Juli und der Übernahme der Amtsbefugnisse durch den Gene-
ralleutnant Sir Garnet Joseph am 22. Juli ging die 308jährige osmanische Herr-
schaft auf Zypern de facto zu Ende. 

Um die größtmögliche Freiheit bei der Verwaltung der Insel zu besitzen, konn-
ten die Briten die Osmanen zur Unterzeichnung eines weiteren Zusatzabkom-
mens am 14. August bewegen, wonach der osmanische Sultan der britischen Kö-
nigin das Recht einräumte, in ihrem Namen Gesetze zu erlassen sowie Konsular- 
und Handelsabkommen ohne Zustimmung der Hohen Pforte zu schließen.18 

3.3. Die britische Verwaltung auf Zypern 

Nach der Machtübernahme bauten die Briten zunächst ein Hochkommissariat 
nach dem britischen Kolonialmodell auf. Dem Hohen Kommissar unterstanden 
sechs englische Commissioners, die den sechs ehemaligen osmanischen Verwal-
tungsdistrikten vorstanden. Am 14. September 1878 wurde die Order in Council, 
eine Art Verfassung, verabschiedet.19 Durch sie wurden zwei beratende Organe ge-
schaffen: ein Executive Council und ein Legislative Council. Die Mitglieder des Exe-
kutivrates wurden von der Krone bestimmt. Die Mitglieder des Legislativrates 
(Kavanîn Meclisi) bestanden je zur Hälfte aus Beamten (Official Members) und aus 
Einwohnern der Insel (Unofficial Members), welche allerdings nicht von der Bevöl-
kerung gewählt, sondern vom Hohen Kommissar ernannt wurden.20 Für die De-
batten im Gesetzgebenden Rat waren Englisch, Griechisch und Türkisch zugelas-
sen. Nachdem Anfang März 1882 auf Druck des Erzbischofs Sophronios II. und 
der zyperngriechischen Notabeln einige verfassungsrechtliche Änderungen vorge-
nommen wurden, veränderte sich auch die Zusammensetzung des Gesetzgeben-
den Rates.21 Dem Rat gehörten jetzt 18 Mitglieder an. Von ihnen waren sechs ho-
he britische Beamte (Non Elective Members) und zwölf Zyprioten (Elective Members). 
Die Zahl von neun Griechen und drei Türken ergab sich aus dem zahlenmäßigen 
Verhältnis beider Volksgruppen gemäß der Volkszählung aus dem Jahr 1881. 
Während die britischen Mitglieder von der Krone auf unbestimmte Zeit ernannt 
wurden, wählten die Einwohner der Insel ihre Ratsangehörigen für die Dauer von 
fünf Jahren selbst. Diese Änderung der Mitgliederzahl des Gesetzgebenden Rates 
zugunsten der Griechen löste sowohl bei den türkischen Zyprioten als auch im 

                                                                                          
18  Dischler 1960, S. 63, Dokument Nr. 6. 
19  Zum Text siehe Dischler 1960, S. 63-66, Dokument Nr. 7. Das Gesetz wurde später durch 

die Order in Council vom 6. Juli 1907 ersetzt. Diese änderte allerdings an der rechtlichen Si-
tuation der Inselbewohner nichts. Mehr dazu siehe Dischler 1960, S. 70-73, Dokument Nr. 
11. 

20  Die ersten Mitglieder des Gesetzgebenden Rates waren George Richards Greaver, Charles 
Alferd Cookson, George Wells Kellner, Mustafa Fuad, George Klykp und Richard Mattei. 
Siehe Gazioğlu 1960, S. 46, FN. 65. 

21  Zum Text siehe Dischler 1960, S. 66-70, Dokument Nr. 10. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 25 

Osmanischen Reich Proteste aus. In einem Brief im Namen des Muftis Esseyid 
Ahmed Asım vom 25. März an den Hohen Kommissar betonten die Türken, dass 
es nicht mehr möglich sei, unter diesen Umständen die Interessen der türkischen 
Bevölkerung im Gesetzgebenden Rat in irgendeiner Weise zu vertreten. Eine Wo-
che später wandten sie sich mit einem Brief gleichen Inhalts an den Kolonialmi-
nister Cimberley.22 Auch die Hohe Pforte schaltete sich ein, indem sie ein Protest-
telegramm nach London schickte. Man betonte, dass im Osmanischen Reich alle 
religiösen Minderheiten ungeachtet ihrer Stärke eine gleichberechtigte Repräsenta-
tion finden würden. Die britische Regierung versuchte, den Konflikt zu entschär-
fen: Da die englischen und türkischen Mitglieder in der Mehrheit seien, sei die Si-
cherheit der Türken garantiert.23  

Am 17. Januar 1879 wurde ein Oberster Gerichtshof eingerichtet, der aus dem 
Hohen Kommissar und zwei Beisitzern bestand. Seine Zuständigkeit erstreckte 
sich über die gesamte Zivil- und Strafgerichtsbarkeit und über alle Personen. Die 
Muslime bildeten eine Ausnahme und unterstanden weiterhin der Zuständigkeit 
der Schariagerichte, wie im Nachtrag vom 1. Juni 1878 vereinbart war. 24 

Obwohl Zypern von den Briten verwaltet wurde, blieb das Territorium de iure 
bis zum Beginn des Ersten Weltkriegs osmanisches Hoheitsgebiet. Als das Osma-
nische Reich auf Seiten der Mittelmächte in den Krieg eintrat, annektierte Eng-
land am 5. November 1914 die Insel. 1917 wurden die Inselbewohner zu British 
Subjects erklärt. 1923 anerkannte die neu gegründete Türkische Republik mit dem 
Friedensvertrag von Lausanne rückwirkend die britische Annexion und legitimier-
te sie somit völkerrechtlich. Die Artikel 16, 20 und 21 dieses Vertrages befassen 
sich mit Zypern. Der Artikel 20 lautet: „Die türkische Regierung anerkennt die 
britische Annexion von Zypern vom 5. November 1914.“25  

Im Jahre 1925 wurde die Insel Zypern Kronkolonie mit offiziellem Namen Co-
lony of Cyprus. An die Stelle des Hochkommissars (High Commissioner and Com-
mander-in-Chief) trat der Gouverneur (Governor and Commander-in-Chief). Am 6. 
Februar 1925 wurde die Cyprus Order in Council verabschiedet. Sie traf eine Neure-
gelung hinsichtlich der Zusammensetzung und Zuständigkeiten von Exekutiv- 
und Legislativrat: Ersterer hatte nur noch beratende Funktion und seine Mitglie-
der wurden durch Royal Instructions auf unbestimmte Zeit zu Beratern des Gou-
verneurs ernannt. Letzterer hatte nun 24 Mitglieder: neun ernannte und fünfzehn 
gewählte. Unter den gewählten Mitgliedern waren drei Türken.26 

Nach der Revolte von 1931, die von der Kirchenführung und dem Konsul 
Griechenlands, Alexis Kyou, initiiert wurde und die Enosis zum Ziel hatte, wurden 
sowohl die Order in Council außer Kraft gesetzt als auch der Gesetzgebende Rat 

                                                                                          
22  Gürel 1984, S. 43. 
23  Ibid., S. 43. 
24  The Cyprus Civil List 1903, S. 8-9. 
25  Kuran 1993, S. 245. 
26  Kızılyürek 1990, S. 24. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 26 

abgeschafft. Einer relativ liberalen Haltung der Kolonialbehörden folgte nun bis 
in die Mitte der 40er Jahre eine eher repressive Politik. 

Die demographische Struktur der Insel blieb im hier untersuchten Zeitraum re-
lativ stabil. So lebten nach dem ersten Bevölkerungszensus, der knapp drei Jahre 
nach dem Machtwechsel in Zypern (4. April 1881) durchgeführt wurde, auf der 
gesamten Insel 186.173 Personen, und zwar 139.695 griechische und 46.389 türki-
sche Zyprioten.27 Nikosia war demnach mit knapp 15.000 Menschen die bevölke-
rungsreichste Stadt der Insel. Die zehn Jahre später (1891) erfolgte Volkszählung 
weist ein Bevölkerungswachstum von 12 % gegenüber dem vorangegangenen 
Zensus aus (209.286 Personen). Das entspricht einem durchschnittlichen jährli-
chen Wachstum von knapp 1%, das bis 1940 relativ konstant blieb.28 Am Ende 
unseres Untersuchungszeitraums (im Jahre 1931) lebten auf der Insel insgesamt 
347.443 Personen, darunter 64.142 Türken. In Nikosia lebten 23.806 Personen 
(darunter 7769 Türken), in Limassol 15.351 Personen (darunter 2471 Türken) und 
in Larnaka 11.889 Personen (darunter 2500 Türken).29  

 
 

                                                                                          
27  Maier 1982, S. 161. 
28  Brey 1998, S. 490. 
29  Söz Nr. 498 (30 Temmuz 1931), S. 4: Yeni nüfus tahririne göre Kıbrıs’ın nüfusu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Entstehung des türkisch-zypriotischen
Journalismus

Die Machtübernahme der Briten auf Zypern im Jahre 1878 brachte unter anderem 
die Pressefreiheit mit sich, was die journalistische Betätigung auf der Insel von 
nun an maßgeblich erleichterte. So begann die Geschichte des Pressewesens auf 
Zypern schon einen Monat nach dem Machtwechsel am 29. August 1878 mit der 
Herausgabe des englisch-griechischsprachigen Wochenblatts Cyprus/Kypros in Lar-
naka. Die Redakteure waren ein Herr Palmer, der auch als Times-Korrespondent 
arbeitete, und ein Herr Konstantinidis. Obwohl die Zusammenarbeit der beiden 
Redakteure alle Wünsche offen ließ, erschien Cyprus über 20 Jahre, wenn auch 
ziemlich unregelmäßig.1 Die Zeitung kam bis zu ihrem Ende am 7. August 1899 
auf nur 272 Ausgaben. Knapp ein Jahr nach dem Start von Cyprus kam dann am 
4. Juni 1879 das erste nur auf Griechisch erscheinende Blatt, Neon Kition, heraus.
In kürzeren Abständen folgten englischsprachige Blätter wie Cyprus Times (1880–
1881) und Cyprus Herald (1881–1887).2  

Das Presseleben der Inseltürken begann ebenfalls bereits Ende 1879 (oder An-
fang 1880), also schon kurz nach den ersten publizistischen Aktivitäten der Grie-
chen. Über die Existenz eines türkischen Blattes auf Zypern während der osmani-
schen Zeit geben die vorhandenen Quellen keine Auskunft. Da das Medium Zei-
tung im Osmanischen Reich bis dahin weitgehend unbekannt war3, ist davon 

1  Über diese Zusammenarbeit berichtet uns Ohnefalsch-Richter in ihrem 1913 erschienenen 
Buch auf ironische Weise folgendes: „Der Engländer konnte kein Wort Griechisch, und 
ebenso der Grieche kein Englisch. Beide radebrechten Französisch, gerade so viel, um sich 
gründlich mißzuverstehen. Der Engländer wollte durchaus für die englische Regierung 
schreiben, um Staatsunterstützung zu erlangen und der Grieche wollte gegen die Regierung 
schreiben, um Unterstützung von der cyprischen Brüderschaft in Alexandrien zu bekom-
men. So geschah es, dass über ein und dasselbe Regierungsprojekt auf demselben Doppel-
blatt eine schneidige Lanze vom englischen Redakteur pro und vom griechischen Redak-
teur contra gebrochen wurde, ohne dass der eine Ahnung von der Missetat des anderen 
hatte.“ Ohnefalsch-Richter 1913, S. 298. 

2  Cobham 1986, S. 512. 
3  Sieht man man von offiziellen Staatsblättern wie Vekayi-i Misriyye (1828) in Ägypten und 

Takvim-i Vekayi (1831) in Istanbul und den auf sie folgenden halboffiziellen Organen wie 
Ceride-i Havadis (1840) ab, so kam die erste (private) türkischsprachige osmanische Zeitung, 
Tercüman-ı Ahval, erst Ende 1860 heraus, siehe Topuz 1973, S. 5-15 und Inuğur 1993, 
S. 175-192. Obwohl mit der Gründung der Vilayet Gazeteleri (Provinzzeitungen) im Zuge 
der Neuordnung der Provinzverwaltung 1864 und 1867 die staatliche Presseaktivität in die 
Peripherien hinein radikal erweitert wurde, waren Zypern und die Dobrudscha davon nicht 
direkt betroffen. Im Gegensatz zu einigen anderen abgelegenen Provinzen wie Kreta, wo 
mit Vekayi-i Gridiye (1831) eine der ersten Provinzzeitungen des Osmanischen Reiches 
überhaupt entstand, fielen die beiden Regionen zu keinem Zeitpunkt durch irgendeine be-
sondere Pressetätigkeit auf. In einigen Vilayet Gazeteleri, die in etlichen Provinzen jahrelang 
die einzigen Blätter vor Ort waren, wurden regionale Besonderheiten berücksichtigt. So er-
schienen sie beispielsweise außer auf Türkisch zumeist noch in der Regionalsprache. Be-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 28 

auszugehen, dass das Blatt Ümid („Hoffnung“), das ab 1879 (bzw. 1880) erschien, 
tatsächlich das erste Presseorgan der Zyperntürken war. Es ist für viele damalige 
periphere Regionen wie Zypern anzunehmen, dass wie bei der kulturellen Orien-
tierung generell auch auf dem Feld des Journalismus eine Abhängigkeit von Is-
tanbul bestand, die eine selbständige Entwicklung erschwerte, wenn nicht ent-
behrlich scheinen ließ. Faktoren wie der niedrige Alphabetisierungsgrad verzöger-
ten die Gründung von osmanischen Blättern in diesen Regionen zusätzlich – häu-
fig bis in die postosmanische Phase.4 

Im Zeitraum von den Anfängen des Pressewesens bis zur Umstellung des letz-
ten Blattes auf das lateinische Alphabet im Jahre 1934 erschienen auf Zypern 
mindestens 26 Periodika auf Türkisch.5 Es ist sinnvoll, hier im Hinblick auf die 
politischen Rahmenbedingungen und inhaltliche/thematische Kriterien drei Pub-
likationsphasen zu unterscheiden. Die erste Phase ging mit dem 19. Jahrhundert 
zu Ende, als alle Blätter der Gründungszeit eingestellt wurden. Mit dem Beginn 
des 20. Jahrhunderts setzte eine zweite Welle von Zeitungsneugründungen ein. In 
kurzem Abstand entstanden mehrere Periodika, die trotz unterschiedlicher inhalt-
licher Ausrichtung im Großen und Ganzen um die gleichen Themenkomplexe 
kreisten. Die zweite Phase dauerte bis zum Ersten Weltkrieg, als die Briten auf-
grund der Kriegsgegnerschaft des Osmanischen Reiches die Insel annektierten. 
Während des Krieges erschien fast fünf Jahre lang (vom Dezember 1914 bis Sep-
tember 1919) kein türkisches Blatt auf Zypern. 

In der Nachkriegszeit waren die Zyperntürken mit einer Vielzahl bedeutender 
gesellschaftlich-politischer Veränderungen konfrontiert: Das „Mutterland“ Osma-
nisches Reich, der Sitz des Kalifats, war untergegangen, und auf seinen Trümmern 
entstand eine laizistische Republik. Die Republikgründer führten in der Türkei ra-
dikale Reformen ein und erkannten auf der Friedenskonferenz in Lausanne die 
britische Annexion der Insel an. Damit war erst jetzt der Machtwechsel auf Zy-
pern auch de iure vollzogen. Alle Inselbewohner waren von nun an britische 

                                                                                                                                                                                                                          

sonders bekannt waren die von Ahmet Midhat herausgebebene Tuna (in Rusçuk) sowie 
Zevra (in Bagdad). Für eine Liste dieser Zeitungen siehe Koloğlu 2006, S. 32-33. 

4  Eine radikale Emanzipation von der Istanbuler Presse erfolgte erst durch die Periodika der 
Jungtürkenbewegung, die ab den 90er Jahren des 19. Jahrhunderts in großer Zahl in diver-
sen Metropolen Europas und des Nahen Ostens wie Kairo herauskamen. Mehr zu diesen 
Periodika siehe Tunaya 1952, S. 157-160 und Topuz 1973, S. 40-42. 

5  Da die Bestände der türkisch-zypriotischen Periodika sehr lückenhaft sind, ist es nicht 
möglich, verbindliche Zahlenangaben zu machen. Es ist sehr wahrscheinlich, dass die Zahl 
der in diesem Zeitraum erschienenen Periodika höher liegt und dass von einigen über-
haupt keine Ausgaben mehr erhalten sind. Während die Bestände aus der Zeit vor dem 
Ersten Weltkrieg einigermaßen vollständig erhalten sind, kann man dies von den Ausga-
ben der Nachkriegszeit nicht behaupten. Auch über die Auflagenhöhen findet man kaum 
Informationen. Wenn man bedenkt, dass Sünuhât die Zahl von 500 Abonnenten der grie-
chischen Zeitung Elefteriya, die diese innerhalb von 14 Monaten auf der Insel geworben 
hatte, als „unglaublich hoch“ bezeichnete, kann man sich jedoch ungefähr ein Bild ma-
chen. Siehe Sünuhât Nr. 44 (15 Ağustos 1907), S. 2: Kıbrıstaki Rum matbuatı. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 29 

Staatsbürger. Diese einschneidenden Änderungen und neuen Umstände prägten 
die inhaltliche Ausrichtung der türkischen Zeitungen erheblich.  

Die dritte Publikationsphase erstreckte sich über ca. 15 Jahre und endete im Sep-
tember 1934. Die Unruhen im Oktober 1931 und die darauf folgende Einschrän-
kung der politischen Freiheiten und Bürgerrechte durch die britische Verwaltung 
waren eine wichtige Zäsur im politischen und sozialen Leben der Inselbewohner. 
So wurden die Order in Council durch das Letters Patent vom 12. November 1931 er-
setzt, die Distrikt- und Gemeinderäte suspendiert und der Gesetzgebende Rat auf-
gelöst. Vor allem aber wurde unter Berufung auf den Verteidigungszustand die 
Presse- und Meinungsfreiheit erheblich beschnitten.6 Das bis dahin gültige Presse-
gesetz wurde durch ein neues restriktiveres ersetzt. Neben all diesen neuen Vor-
schriften, die die Periodika maßgeblich prägten, markierte vor allem die komplette 
Umstellung der türkischen Blätter auf die lateinische Schrift das Ende der dritten 
Periode im Presseleben der Inseltürken. Die Zeitungen der türkischen Zyprioten 
übernahmen die Schriftreform in der Türkei, so dass ab Mitte der 30er Jahre kein 
türkisch-zypriotisches Blatt mehr in arabischer Schrift erschien.  

4.1. Die Anfänge der periodischen Presse 

In der ersten etwa zwanzigjährigen Phase erschienen auf Zypern mindestens neun 
Periodika. Vom ersten türkischen Blatt Ümid sind wahrscheinlich keine Bestände 
mehr erhalten. Alle Angaben in der Forschung über diese Zeitung gehen auf Selahi 
Sonyels knappe Darstellung zurück.7 Demnach wurde Ümid von Aleksan Sarrafyan 
herausgegeben.8 Eine Urkunde im Başbakanlık Osmanlı Arşivi bestätigt die Existenz 
des Blattes: In einem Schreiben berichtet der osmanische Innenminister Saffet Paşa 
von einem Besuch beim britischen Botschafter Sir Henry Layard. Er habe dort sei-
ne Unzufriedenheit über das von Herrn Aleksan auf Zypern herausgegebene Blatt 
Ümid zum Ausdruck gebracht und gebeten, dessen Einstellung zu verfügen und 
den Herausgeber an das Osmanische Reich auszuliefern. Der Botschafter habe ver-
sichert, seinen Wunsch in einem Telegramm an Lord Salisbury weiterzuleiten und 
alles zu unternehmen, um das weitere Erscheinen des Blattes zu verhindern.9 

Auch vom zweiten türkisch-zypriotischen Blatt, Saded (bzw. Saadet) („Glück“), 
das zwischen dem 11.Juli 1889 und dem 14. November 1889 herauskam und ins-
gesamt 16 Ausgaben erreichte, sind wahrscheinlich keine Exemplare erhalten 
geblieben.10 Es soll von Ahmet Emin Efendi, einem alten Mitarbeiter der Finanz-

                                                                                          
6  Azgın 1998, S. 641 und S. 646. Siehe auch Dischler 1960, S. 19, FN. 5. 
7  Siehe beispielsweise An 1997, S. 2 und Azgın 1998, S. 641. 
8  Sonyel 1985, S. 16. Andreas Kl. Sofokleus behauptet, dass Sarrafyan am 16. Juni 1889 ein 

zweites Blatt mit Namen Dik-e Şark herausgegeben hat. Siehe An 1997, S. 2. Weitere In-
formationen darüber konnten wir jedoch nicht finden. 

9  BOA, Tasnif Kodu Y. PRK.HR; Dosya No: 4; Gömlek Sıra No: 22. 
10  Cyprus Blue Book 1889-1890, S. 417. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 30 

behörde (Malmüdürlüğü) in Limassol, publiziert worden sein, nachdem diese Be-
hörde am 1. April 1889 von der britischen Verwaltung aufgelöst worden war. Über 
den Erscheinungsort des Blattes gibt es widersprüchliche Angaben. Während nach 
Cobham die Zeitung in Nikosia herauskam, gibt Ünlü Limassol als Erschei-
nungsort an.11  

Der Bestand der dritten türkischen Zeitung Zaman („Zeit“), die ab 25. Dezem-
ber 1891 (25 Kânunuevvel 1891) in Nikosia zu erscheinen begann, ist dagegen 
fast komplett vorhanden. Zaman war das langlebigste türkisch-zypriotische Blatt 
vor dem Ersten Weltkrieg. Als die Zeitung erstmals herauskam, existierten auf der 
Insel bereits eine auf Englisch, Griechisch und Türkisch erscheinende offizielle 
und zwei englischsprachige Privatzeitungen (The Times of Cyprus und The Owl) so-
wie sieben griechische Blätter (Foni tis Kyprou, Evagoras, Etnos, Enosis, Horyadika, 
Aletheia, Salpinx).12  

Zaman wurde als Organ des Kıraathane-i Osmaniye, einer Versammlungsstätte 
osmanischer Intellektueller, die analog zum Kypriakos Syllogos (Zypern-Klub, Rum 
Kıraathanesi) gegründet worden war, herausgegeben. Damals existierten über die 
ganze Insel verstreut zahlreiche griechische Klubs (Syllogoi) bzw. Lesezirkel 
(Anagnostiria). Diese Versammlungsräume hatten meist neben dem Kaffeeraum 
auch ein Billardzimmer sowie eine kleine Bibliothek, in der Zeitungen und Zeit-
schriften auslagen. Hier trafen sich die gebildeten oder bildungswilligen Griechen. 
Man spielte Karten, Domino, Billard, Schach, diskutierte aber auch leidenschaft-
lich über aktuelle Themen.13  

Beeinflusst von den Syllogoi begannen nach dem Machtwechsel auch zypern-
türkische Intellektuelle in Nikosia, vor allem solche, die sich wie Belig Paşa14 über 
längere Zeit in Europa aufgehalten und die Klubs dort näher kennen- und schät-
zen gelernt hatten, ihre traditionellen Kaffeehäuser nach diesem Muster einzu-
richten. Nach der Gründung des Kıraathane-i Osmaniye in Nikosia bildete sich dort 
eine kleine aktive Gruppe, deren weitgespanntes Ziel, sich größeren gesellschafts-
politischen Aufgaben wie der „Aufklärung der Muslime auf der Insel“ zu widmen, 
den Rahmen der traditionellen Klub-Aktivitäten sprengte. Die Zeitung Zaman 
entstand aus dieser Motivation heraus und sollte in erster Linie der „Bekämpfung 
der Ignoranz (cehalet) in der Gesellschaft“ dienen.15 Mit dieser Zielsetzung schloss 
sich Zaman der Tradition seiner Vorgänger auf dem osmanischen Festland an. 

                                                                                          
11  Siehe Cobham 1986, S. 512 und Ünlü 1981, S. 15. 
12  Zaman Nr. 1 (25 Kânunuevvel 1891), S. 4: Kıbrıs matubatı. Siehe Cyprus Blue Book 1892-

1893, S. 298-299. 
13  Siehe Ohnefalsch-Richter 1913, S. 299-300. 
14  Belig Paşa war ein gebürtiger Zypriot, der an der Sorbonne Jura studierte und später im 

Osmanischen Reich verschiedene höhere Posten innehatte. Nach seiner Emeritierung kehr-
te er nach Zypern zurück und engagierte sich dort kulturell und sozial. Außer dem 
Kıraathane-i Osmaniye gründete er auch den Encümen-i Daniş sowie ein Theater und eine 
Schule, siehe Korkut 2000, S. 89, FN. 308 und An 2002, S. 128-133. 

15  Zaman Nr. 8 (12 Şubat 1892), S. 1: İfade-i mahsusa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 31 

„Die Bekämpfung der cehalet“ und „die Aufklärung der Bevölkerung“ waren feste 
Programmpunkte fast aller osmanischen Blätter.16.  

Zaman war schon in der Entstehungsphase stark auf das Zentrum hin orien-
tiert. So unterrichteten beispielsweise die Herausgeber die Hohe Pforte schon im 
Vorfeld über ihr Vorhaben und baten anscheinend um Hilfe. In einem Schreiben 
des Sekretärs des Sultans vom 2 Muharrem 1892 wurde zur Kenntnis genommen, 
dass sich zwei Personen namens Mehmet Faik und Mustafa schriftlich an den Sul-
tan gewandt hätten, um die Herausgabe einer Zeitung namens Zaman anzuzeigen 
und nach einer finanziellen Zuwendung zu fragen. Zaman beabsichtigte dem-
nach, die Aktivitäten des Kıraathane zu unterstützen und versicherte, der Politik 
der Hohen Pforte treu zu bleiben und die antiosmanische Propaganda griechi-
scher Blätter zu bekämpfen. Die Hohe Pforte begrüßte diesen Schritt und ver-
sprach eine finanzielle Unterstützung von 1500 Kuruş.17 Neben dieser eher sym-
bolischen finanziellen Hilfe wurde der Herausgeber Hacı Ahmet Derviş Efendi im 
gleichen Jahr vom Sultan „wegen seiner Treue und besonderen Verdienste“ mit 
dem Titel Mir-i Miran belohnt.18 Es war dann kein Wunder, dass Zaman in der 
Phase der ernsthaften Auseinandersetzungen zwischen der sich neuformierenden 
Jungtürkenbewegung und dem Regime von Abdülhamid II. immer wieder seine 
Loyalität zum Sultan-Kalifen bekräftigte.  

Unter den Herausgebern der Zeitung Zaman befanden sich bekannte Namen 
aus dem Bildungsbürgertum wie Muzafferüddin Galib, Mehmet Faik Bey, Cemal 
Efendi, Mustafa Asaf Bey, İrfan Bey und Asım Bey.19 Es publizierten und enga-
gierten sich aber auch zahlreiche Beamte und Amtsträger wie beispielsweise die 
beiden frisch examinierten Absolventen der Istanbuler Hochschule Dar-ül Fünun, 
Bodamyalızade Mehmet Şevket Bey und Ahmet Tevfik Bey, der Oberlehrer der 
Rüşdiye Mektebi und spätere Richter und Mufti Hafız Ziai, der Mufti Ali Rıfkı, der 
Richter Ata Bey sowie der Direktor der neu gegründeten İdadi-Schule Ali Rıza 
Bey, der seinen Beruf als Direktor der Adana İdadisi wegen einer Streitigkeit mit 
dem dortigen Gouverneur gekündigt hatte und nun auf Zypern arbeitete. Um ei-

                                                                                          
16  Siehe beispielsweise den von Şinasi geschriebenen ersten Leitartikel des 1860 von Agah 

Efendi und Şinasi in Istanbul herausgegebenen Blattes Tercüman-ı Ahval, der ersten priva-
ten türkischen Zeitung im Osmanischen Reich . Tercüman-ı Ahval Nr. 1 (21 Teşrinievvel 
1860), S. 1: Mukaddime. 

17  Kıbrıs Türk Basın Belgeleri, Milli Arşiv, Mikrofilm, Nr. 1, Zit. nach Altan 1997, S. 61. Die 
Sitte, eine neue Zeitung mit „Startgeld“ aus der Staatskasse zu unterstützen oder dem Her-
ausgeber einen Titel zu verleihen, war damals nicht unüblich. Dabei handelte es sich um ei-
nige von vielen Maßnahmen des Zentrums, sich der Loyalität der Zeitungsmacher zu ver-
gewissern und sie so zu „neutralisieren. Zu einigen Beispielen siehe Topuz 1973, S. 66- 69. 

18  Kıbrıs Türk Basın Belgeleri, Milli Arşiv, Mikrofilm, Nr. 1, Zit. nach Altan 1997, S. 68-69. 
Als sich später kritische Meldungen vor allem über den Innenminister Memduh Paşa häuf-
ten, zog die Zeitung den Zorn der osmanischen Regierung auf sich. Dies hatte zur Folge, 
dass der verliehene Titel wieder aberkannt wurde, siehe An 2002, S. 85-86. 

19  Siehe Zaman Nr. 1 (25 Kânunuevvel 1891), S. 2: Zamanın mesleği. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 32 

nen breiteren Rückhalt in der Öffentlichkeit zu gewinnen, wurde als Besitzer Tüc-
carbaşı Hacı Ahmet Derviş Efendi, ein Angehöriger der Notabeln, gewonnen.20  

Zaman wurde in der eigenen Druckerei Zaman Matbaası gedruckt, der ersten 
für türkische Druckerzeugnisse auf Zypern. Die Angebotspalette der Zaman Mat-
baası reichte von Broschüren, Büchern, Einladungen, Visitenkarten bis hin zu 
amtlichen Bescheinigungen, Vordrucken und Formularen.21 Das erste türkische 
Buch auf Zypern, Müsameretname aus dem Jahr 1892, war ebenfalls ein Produkt 
der Druckerei Zaman.22  

Mit der 423. Ausgabe wurde Zaman am 7. September 1900 eingestellt. Die 
neunjährige Erscheinungsdauer war damals für eine türkische Zeitung in der Peri-
pherie ungewöhnlich lang. Erstaunlich war auch der relativ regelmäßige Erschei-
nungsrhythmus des Blattes. Dabei waren die Herausgeber und Mitarbeiter kei-
neswegs professionelle Journalisten. Schon in der zweiten Ausgabe wies die Re-
daktion unter İfade-i mahsusa auf diesen Punkt hin, als sie sich für die Fehler und 
Mängel in der ersten Ausgabe entschuldigte. Es hieß, dass die reibungslose He-
rausgabe einer Zeitung Professionalität verlange, die nur mit in dieser Kunst ge-
schulten Mitarbeitern erreicht werden könne. Zaman habe aber zur Zeit keine sol-
chen Mitarbeiter.23 Anfangs fehlten nicht nur qualifizierte Mitarbeiter, sondern 
auch die journalistische Infrastruktur und das Vertriebsnetz. Dass sich viele Leser 
durch diese Lücke ihrer Zahlungspflicht entziehen konnten, sprich ihre Abonne-
mentsgebühren nicht regelmäßig bezahlten, war für Zaman eine Quelle ständigen 
Ärgers, worüber auch öfters berichtet wurde. Laut Redaktion entstehe die Gleich-
gültigkeit der Leser vor allem dadurch, dass man den Wert einer Zeitung noch 
nicht begriffen habe und nicht wisse, welch schwierige Entstehungsprozesse eine 
Zeitung zu durchlaufen habe, bis sie in die Hände der Leser gelange.24 In diesem 
Zusammenhang gingen die Herausgeber der Zaman immer wieder auf Beschwer-
debriefe ein, die den Verkaufspreis des Blattes als zu hoch bezeichneten.25 

Zaman hatte einen Umfang von vier Seiten. Auf der ersten Seite erschien ge-
wöhnlich ein Leitartikel, meist unter dem Titel İfade-i mahsusa. Obwohl die Bei-
träge in Zaman meistens keine Überschrift hatten, trugen einige Hauptrubriken 

                                                                                          
20  Tüccarbaşı Hacı Ahmet Derviş Efendi gehörte einer zugewanderten Großgrundbesitzerfa-

milie an. Er war über zwei Perioden (zwischen 1896 und 1906) Mitglied des Legislativrates. 
Ihm wurde nachgesagt, dass er kein besonders belesener Mensch war und somit kulturelle 
Tätigkeiten nicht gerade seine Stärke waren. Über ihn wurde deswegen viel gespottet. Siehe 
An 2002, S. 85-92. 

21  Siehe Zaman Nr. 1 (25 Kânunuevvel 1891), S. 4: Zaman matbaasının ilanı. 
22  Yeni Zaman Nr. 18 (18 Kânunuevvel 1892), S. 4: İlanat. Müsameretname. Zur inhaltlichen 

Bewertung dieses literarischen Textes von Emin Nihad Bey, in dem die Missionarstätigkeit 
im Osmanischen Reich kritisch dargestellt wird, siehe Fedai 2003, S. 300-308. 

23  Zaman Nr. 2 (1 Kânunusani 1891), S. 1: İfade-i mahsusa. 
24  Zaman Nr. 7 (24 Kânunusani 1892), S. 1: İfade-i mahsusa. 
25  Die Redaktion empfahl den Lesern, sich den Preis anderer zypriotischer Blätter anzuschau-

en. Erst im Vergleich werde deutlich, dass der Preis von Zaman günstig sei. Siehe Zaman 
Nr. 11 (4 Mart 1892), S. 1: İfade-i mahsusa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 33 

dennoch Bezeichnungen wie Ahval-i alem, Havadis-i cezire, Zamanın tefrikası, Ko-
mediye, İlanat usw. Im Logo von Zaman stand als Untertitel „berichtet von Politik, 
Literatur und Wissenschaft“ (Siyasiyat, edebiyat ve funundan bahs eder). Dementspre-
chend hatten Nachrichten und Berichte über politische Ereignisse und literarische 
Beiträge vorrangige Bedeutung. Zaman räumte aber auch den Themen Bildung, 
Erziehung und Schulen viel Platz ein: Gebiete, auf denen das Blatt den Schlüssel 
für die gesellschaftliche Entwicklung entdeckt zu haben glaubte. Bereits in den 
ersten Ausgaben widmete sich eine Reihe von Leitartikeln diesem Schwerpunkt. 
Man würdigte den Fortschritt auf dem Bildungssektor im Osmanischen Reich un-
ter Abdülhamid II. und stellte ihn als vorbildlich für die türkisch-zypriotische 
Gemeinschaft dar. Es ist dabei festzustellen, dass Zaman ebenso wie die hamidi-
sche Regierung die Entwicklung der Gesellschaft auf die technische Entwicklung 
reduzierte und den institutionellen und kulturellen Aspekt des gesellschaftlichen 
Fortschrittes ausklammerte. Daher kamen die damaligen Forderungen der Jung-
türken nach Verfassung, Parlament und Freiheitsrechten bei Zaman gar nicht an. 
Entsprechende Einrichtungen wurden als „Fremdkörper“ für die osmanische Ge-
sellschaft betrachtet. Man solle in den Schulen statt solcher von „den gesellschaft-
lichen Realitäten entfernter Ideen“, den Schwerpunkt eher auf die „wichtigen Sek-
toren Landwirtschaft, Handel und Handwerk“ legen.26 

Als Zaman zu erscheinen begann, liefen die Enosis-Bestrebungen der Inselgrie-
chen auf Hochtouren. Die orthodoxe Kirche, die Mitglieder des Legislativrates 
sowie die Lehrer und die Presse setzten sich nach dem Machtübergang an die Bri-
ten unermüdlich für den politischen Anschluss der Insel an Griechenland ein. In 
der Presse wurde die Anschlussidee vor allem vom Blatt Foni dis Kyprou propagiert, 
das Zaman kurz nach seinem erstmaligen Erscheinen scharf attackiert hatte. Za-
man ging schon in der vierten Ausgabe darauf ein und betonte, dass man eine zu 
ernsthafte Zeitung sei, als dass man sich auf eine solche Polemik einlasse.27 Den-
noch waren Streitereien in all den Jahren einer emotionsgeladenen Diskussion 
nicht ganz zu vermeiden, so dass das Blatt immer wieder auch selbst Gegenangrif-
fe startete. Dabei sehen wir hier zwei Positionen einander gegenüber, die man als 
Beispiel für eine „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen“ ansehen kann: Den mit 
nationalistischen Begriflichkeiten bestens ausgerüsteten Enosis-Verteidigern gegen-
über erscheinen die Thesen der Zaman ziemlich anachronistisch. Auch für viele 
türkische Nationalisten aus den Reihen der Jungtürkenbewegung waren diese das 
Osmanentum verherrlichenden Ansichten längst überholt. Eine türkische Abwehr 
gegen die Enosis mit ähnlicher nationalistischer Rhetorik und ähnlichen Argumen-
ten beobachten wir erst nach der Jahrhundertwende und dann vor allem während 
der Balkankriege.28  

                                                                                          
26  Siehe Zaman Nr. 4 (15 Kânunusani 1892), S. 1: İfade-i mahsusa, Zaman Nr. 5 (22 Kânunusani 

1892), S. 1: İfade-i mahsusa, Zaman Nr. 84 (9 Şubat 1894), S. 1: Yarab. Ne zaman uyanacağız. 
27  Zaman Nr. 4 (15 Kânunusani 1892), S. 1: İhtar. 
28  Mehr darüber im Kapitel über die Enosis. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 34 

Nur acht Monate nach Erscheinungbeginn kam es in der Redaktion von Zaman 
zu einer Spaltung. Dabei spielten eher persönliche Auseinandersetzungen als 
Meinungsunterschiede die Hauptrolle. Dennoch profilierte sich die Gruppe um 
den Chefredakteur Muzafferüddin Galib Bey, die am 22. August 1892 das Blatt 
Yeni Zaman („Neue Zeit“) gründete, recht bald – vor allem mit Hilfe des Nachfol-
georgans Kıbrıs („Zypern“) – als erster echter Gegner des hamidischen Regimes in 
der türkisch-zypriotischen Presse. Die Redaktion von Yeni Zaman bestand neben 
dem Besitzer Küfizade Mustafa Asaf Bey aus Mehmet Faik Bey, Sadık Efendi, 
Abdullah Efendi, Asım Bey, Mehmet İrfan Efendi und Bekirzade Nazım Efendi.29  

In der ersten Ausgabe betonte Muzafferüddin Galib Bey unter der Rubrik Mu-
harririn ifadesi, dass sich die Zeitung Zaman infolge der massiven Einmischung des 
Besitzers Tüccarbaşı Hacı Ahmet Derviş Efendi , der von den Feinheiten des Jour-
nalismus nichts verstehe, von ihren anfänglichen Idealen weit entfernt habe. Um 
der ursprünglichen Zielsetzung der Zaman zu folgen und die anfangs festgelegte 
Linie um neue Aspekte zu ergänzen, sei unter dem Dach von Osmanlı Kıraathanesi 
das Blatt Yeni Zaman entstanden.30  

Somit konkurrierten nun innerhalb des Kıraathane-i Osmaniye bzw. Osmanlı 
Kıraathanesi zwei türkische Blätter miteinander. Yeni Zaman wurde in der Drucke-
rei Osmanlı Kıraathanesi Matbaası gedruckt. Es handelt sich dabei höchstwahr-
scheinlich um dieselbe Druckerei, in der auch Zaman hergestellt wurde und die 
dort Zaman Matbaası hieß. Das Blatt unterschied sich in der Druckform nicht von 
Zaman. Es hatte die gleichen Rubriken und den gleichen Seitensatz. Den ur-
sprünglichen Spruch im Logo von Zaman: Siyasiyat, edebiyat ve funundan bahs eder 
führte nun Yeni Zaman in seinem Logo weiter, während sich Zaman in der Folge 
für andere Formulierungen entschied.  

Yeni Zaman war kurzlebig und erreichte bis zur letzten Nummer vom 27. Feb-
ruar 1893 nur insgesamt 28 Ausgaben. Danach wurde das Blatt umbenannt und 
erschien ab 6. März 1893 unter dem Namen Kıbrıs. Daher trug die erste Ausgabe 
von Kıbrıs die Nummer 29. Die Redaktion erläuterte, dass der Name Yeni Zaman 
den Gegebenheiten der Gründungszeit geschuldet sei und eine Kontinuität zum 
ursprünglichen Blatt Zaman zum Ausdruck bringen sollte. Nun habe man sich aus 
der Überlegung, dass es an vielen Orten Blätter gebe, die durch ihren Namen den 
Bezug zu ihrem Erscheinungsort verdeutlichten, entschieden, das Blatt umzube-
nennen und ihm den Namen der „heiligen Heimat Zypern“ zu geben.31 Ein ge-
wisser lokalpatriotischer Zug ist hier nicht zu übersehen. Nicht nur die Fokussie-
rung auf Zypern, sondern auch die Verwendung des Ausdrucks „heilige Heimat“, 
und zwar nicht bezogen auf das Osmanische Reich als Sitz des Kalifats, sondern 
auf Zypern, zeigt, dass man sich gewollt oder ungewollt bereits von dem von grie-

                                                                                          
29  Yeni Zaman Nr. 1 (22 Ağustos 1892), S. 2: Yeni Zamanın mesleği. 
30  Yeni Zaman Nr. 1 (22 Ağustos 1892), S. 1-2: Muharririn ifadesi. 
31  Kıbrıs Nr. 29 (6 Mart 1893), S. 2-3: İfade-i mahsusa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 35 

chisch-zypriotischen Zeitungen propagierten nationalistischen Gedankengut und 
seinen Begrifflichkeiten inspirieren ließ.  

Kıbrıs erschien wie die beiden Vorgänger Zaman und Yeni Zaman wöchentlich. 
Die Redaktionsmitglieder unter dem Hauptredakteur Küfizade Mustafa Asaf Bey 
waren bis auf Mehmet Faik Bey, der nach Istanbul emigrierte, die gleichen wie bei 
Yeni Zaman, daher waren auch Themenwahl und inhaltliche Gewichtung iden-
tisch. Wie bei Yeni Zaman legte man den Schwerpunkt auf Bildungsfragen. Dabei 
war Kıbrıs in seiner Kritik an den bestehenden schulischen Zuständen deutlicher. 
Die Zeitung wies immer wieder auf die Missstände in den türkischen Primarschu-
len hin, die ihrer Ansicht nach aus dem Rückzug der britischen Inselverwaltung 
aus dem Bildungssektor resultierten. So wurde beispielsweise im Leitartikel der 
Ausgabe Nr. 66 dargestellt, dass sich im Gegensatz zu den entsprechenden grie-
chischen Einrichtungen die Bildungssituation an den türkischen Schulen durch 
diese Maßnahme eindeutig verschlechtert habe. Der Abstand zwischen den Schu-
len der beiden Volksgruppen habe sich dermaßen vergrößert, dass man heute die 
Qualität der besten türkischen Schule nicht einmal mehr mit der einer griechi-
schen Dorfschule vergleichen könne.32  

Über dieses Thema geriet man mit dem sultantreuen Konkurrenzblatt Zaman, 
das den kommunalen Schulbetrieb verteidigte, in eine heftige Kontroverse. Za-
man verwies auf die religiösen Inhalte der Fächer an den türkischen Schulen und 
meinte, dass aus diesem Grund und wegen der kulturspezifischen Sozialfächer, die 
ebenfalls an den muslimischen Schulen angeboten würden, ein Vergleich zwi-
schen den griechischen und türkischen Bildungseinrichtungen unangebracht sei. 
Berücksichtige man diese Besonderheit nicht und versuche dann aufgrund eines 
Vergleichs nur in Fächern wie Mathematik, Geographie usw. ein Bild von den 
muslimischen Schulen zu vermitteln, wäre dies unvollständig.33  

Obwohl Zypern unter britischer Herrschaft stand, entwickelte sich die Insel 
niemals zu einem Zentrum der oppositionellen Jungtürkenbewegung, deren An-
hänger bereits ab Anfang der 90er Jahre das Reich verließen, um den Kampf ge-
gen das Regime vom Ausland aus zu führen. Nichtdestotrotz war die Insel auf-
grund ihrer geographischen Nähe zu Anatolien von den Unterdrückungsmaß-
nahmen der hamidischen Regierung in höchstem Maße betroffen. Um die Oppo-
sitionellen in Schach zu halten, entwickelte das System diverse Methoden, die 
auch auf Zypern Anwendung fanden. Eine der raffiniertesten war der Aufbau ei-
nes dichten und gut funktionierenden Spitzelnetzes (hafiyelik) unter der Kontrolle 
der Geheimpolizei Yıldız İstihbarat Teşkilatı. Im Visier der fleißigen Agenten (ha-
fiye), die aus dem In- und Ausland monatlich über 3000 Berichte in die Haupt-
stadt lieferten, befanden sich neben den armenischen Komitacis vor allem die 

                                                                                          
32  Kıbrıs Nr. 66 (4 Kânunuevvel 1893), S. 1: Maarif-i islamiyenin terakkisi hakkında. 
33  Zaman Nr. 76 (15 Kânunuevvel 1893), S. 1: Yine mi Kıbrıs? 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 36 

Jungtürken.34 Wie diese hohe Zahl an Meldungen verdeutlicht, wurde die flä-
chendeckende und die Opposition massiv unter Druck setzende Bespitzelung so 
effektiv und obsessiv betrieben, dass es nicht übertrieben ist, hier von einer „kol-
lektiven Neurose“ zu sprechen.35  

Dass ein Dutzend Agenten auch auf Zypern am Werk war und vor allem die 
dortigen Presseaktivitäten genau beobachtete, war für die Herausgeber der Perio-
dika kein Geheimnis. Im Jahre 1898 unterrichtete der Gouverneur von Beirut, 
Reşit Bey, die Hohe Pforte höchstpersönlich über die „gefährlichen Aktivitäten“ 
der Zeitung Kıbrıs. In seinem Telegramm ließ er wissen, dass seine Verwaltung die 
Einfuhr und Verbreitung des Blattes aufgrund eines Berichtes in der Ausgabe Nr. 
290 verboten habe.36  

Die Tatsache, dass ein Blatt mit einem offen regimekritischen Profil in jener 
Zeit auf Zypern keine Überlebenschance hatte, erklärt die reservierte Haltung der 
Zeitung Kıbrıs, deren latente Kritik gegenüber der osmanischen Regierung vor al-
lem zwischen den Zeilen zu lesen ist. Die Herausgeber fühlten sich gezwungen, 
ständig zu betonen, dass man Berichte aus dem In- und Ausland stets einer kri-
tischen Würdigung unterziehe und dies immer zum Vorteil des Islam und des 
Reiches geschehe.37 Dabei wies man andererseits immer wieder auch auf die jour-
nalistische Ethik und die Unabhängigkeit der Presse hin und brachte seine Sehn-
sucht nach Pressefreiheit zum Ausdruck: Eine Zeitung solle weder Lobpreisung (si-
tayişname) noch Schmähkritik (hicivname) betreiben. Ihre primäre Aufgabe sei es, 
die Leser neutral über die Ereignisse und Entwicklungen zu informieren. Dieser 
anspruchsvollen Forderung, die unter den örtlichen Bedingungen noch wichtiger 
sei als anderswo, werde freilich nicht von allen Blättern verantwortungsvoll Genü-
ge getan.38 Trotz aller Zurückhaltung und Vorsicht war Kıbrıs für das hamidische 
Regime ein Störfaktor. Da auf Zypern jedoch das britische Pressegesetz galt und 
ein Verbot deshalb nicht in Frage kam, wandte man eine altbewährte Methode an, 
um das Blatt zum Schweigen zu bringen: So schaltete sich der Dahiliye Nazırı 
Memduh Paşa höchstpersönlich ein und veranlasste im Jahre 1898 den Herausge-
ber Küfizade Mustafa Asaf Bey gegen Zahlung einer bestimmten Geldsumme, die 

                                                                                          
34  Dazu siehe Haydaroğlu 1996, S. 109-133, İrtem 1999 und Beyhan 2002, S. 939-950. 
35  Mardin 1992, S. 30. 
36  BOA, Tasnif KoduY .PRK.UM: Dosya No: 41, Gömlek Sıra No: 94. Folgendes Zitat ver-

mittelt einen guten Eindruck von der strengen Zensur unter Abdülhamid: „Die Abdülha-
mid-Zensur mischte sich in alles ein und gab allem eine Bedeutung. Die meist ungebilde-
ten Zensoren streichen gnadenlos alles, manchmal formulierten sie etwas derart um, dass 
eine gegensätzliche Bedeutung entstand. Verbotene Themen waren: Absetzung, Palastle-
ben, politische und Verwaltungsfragen, Streiks, Attentate, Aufstände, die Lage in Bosnien-
Herzegowina, Kreta, Makedonien, Zypern etc.“ Resimli Tarih Mecmuası 1951, 1106, Zit. 
nach Haerkötter 1996, S. 38. 

37  Kıbrıs Nr. 274 (13 Kânunuevvel 1897), zit. nach Ünlü 1980, S. 27. 
38  Kıbrıs Nr. 45 (10 Temmuz 1893), S. 1: Makale-i mahsusa. Dass damit das Konkurrenzblatt 

Zaman gemeint war, liegt auf der Hand. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 37 

Zeitung zu schließen. An Asaf Bey sollen bis zur Jungtürkenrevolution 1908 wei-
tere Gelder geflossen sein, damit er sich nicht wieder journalistisch betätigte.39  

Aufgrund der verschärften Unterdrückungsmaßnahmen durch das hamidische 
Regime in den Jahren vor der Jahrhundertwende blieben den regimekritischen 
Blättern auf Zypern keine großen Manövriermöglichkeiten. Unter diesen Bedi-
nungen entstand Raum für die Ausdrucksform der Satire und damit für eine neue 
Textgattung innerhalb des türkischen Journalismus auf Zypern. Die Satire wurde 
zum Mittel, um auf eine andere Weise auf die Missstände in der Gesellschaft hin-
zuweisen. Dafür brauchte man sich keiner Sachargumente zu bedienen, sondern 
griff zur indirekten Methode der Kontrastierung. Das wichtigste türkische satiri-
sche Blatt auf dem osmanischen Festland, Diyojen, das 1870 in Istanbul von The-
odor Kasap gegründet wurde, ebnete hierfür den Weg und diente damit als Vor-
bild für zahlreiche weitere Satireblätter, auch in der Peripherie. So hob der be-
kannte Journalist und Politiker Ebuzziya Tevfik hervor, dass man damals dank der 
Zeitschrift Diyojen eine Sprache für die freie Meinungsäußerung gefunden habe, 
was auf anderem Wege damals unmöglich gewesen sei.40  

Ahmet Tevfik, der Herausgeber des ersten zyperntürkischen Satireblattes, Koko-
noz41, das ab 9. Dezember 1896 zu erscheinen begann, war mit der satirischen 
Schreibweise bestens vertraut. Auch als ehemaliger Mitarbeiter von Zaman be-
diente er sich öfters einer spöttischen Sprache. Im ersten Leitartikel unter dem Ti-
tel Fatiha wies er darauf hin, dass auf Zypern zwar zwei Nachrichtenblätter er-
schienen, die die Bewohner über die Politik informierten. Ein Satireblatt gebe es 
jedoch noch nicht. Nun wolle man diese Lücke mit dem zweiwöchig erscheinen-
den Kokonoz schließen. Man beabsichtige aber, das Blatt später wöchentlich he-
rauszugeben.42 Doch die hohen Erwartungen Ahmet Tevfiks konnten sich nicht 
erfüllen. Nach kurzer Zeit musste er feststellen, dass es gar nicht so einfach war, 
die neue Gattung beim Publikum beliebt zu machen. Schon ab der ersten Ausga-
be wurde Kokonoz vor allem wegen seiner „ungewöhnlichen Sprache“ heftig atta-
ckiert. Daraufhin ging der Herausgeber in der zweiten Ausgabe auf die Vorwürfe 
ein und wies auf den Unterschied zwischen einem satirischen und einem nichtsa-
tirischen Blatt hin. Da die Leserschaft auf der Insel keine Erfahrung mit der Art 
und der Sprache eines satirischen Blattes habe, würde sie durch Kokonoz verständ-
licherweise verwirrt und verärgert. Versuche man aber ein Satireblatt anders zu le-
sen und zu verstehen, so würde man auch Freude an dieser Art von Text empfin-

                                                                                          
39  Korkut 2000, S. 87, FN. 277. 
40  Ebuzziya Tevfik 1973, S. 185. Zu den ersten osmanischen satirischen Blätter Latife, Şafak, 

Kamer, Meddah, Tiyatro, Kahkaha, Şarivari Medeniyet, Geveze, Çaylak, usw. siehe Georgeon 
1998 und Özdiş 2010. 

41  Nach Charalambos Symeonidis könnte der Ausdruck kokonoz vom griechischen Wort koko-
niós („stupid“, „ridiculous“) abgeleitet worden sein. Siehe Strohmeier 2004, S. 268, F.N. 78. 

42  Kokonoz Nr. 1 (27 Teşrinisani 1312), S. 1: Fatiha. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 38 

den. Würden die Angriffe jedoch fortgesetzt, sei man gezwungen, das Blatt schon 
mit der dritten Ausgabe einzustellen.43 

Das Experiment Ahmet Tevfiks mit der Satire scheiterte schließlich an der Ab-
lehnung durch die Leserschaft, den daraus resultierenden finanziellen Schwierig-
keiten und nicht zuletzt am Druck von Seiten des Zentrums. So teilte der Gene-
ralsekretär im Yıldız-Palast kurz nach der Gründung des Blattes in einem irade-i 
hususi an das Innenministerium sowie an die Post- und Grenzbehörden mit, dass 
Kokonoz wegen seiner feindlichen Haltung gegen das Osmanische Reich näher un-
ter die Lupe genommen werden solle.44  

Das Blatt litt von Anfang an unter Geldknappheit. Es war für den Herausgeber 
immer ein harter Kampf, an die Abonnementgelder heranzukommen. Schon ab 
der dritten Ausgabe begann die Redaktion auf der ersten Seite unter İstirham 
(„Bitte“), die Abonnenten an ihre Zahlungsverpflichtung zu erinnern.45 Der an-
fänglich gelassene satirische Ton wurde im Laufe der Zeit immer ernster und war-
nender, so dass die Überschrift bald nur noch İhtar („Warnung“) lautete. In der 
Nummer 14 betonte der Herausgeber, dass er des ständigen Klagens und Bittens 
um die unbezahlten Abonnementgebühren müde geworden sei. Da die Zeitung 
in einer ernsthaften finanziellen Notlage sei, sollten die Abonnenten zumindest 
die 14 Nummern, die sie bis dahin bekommen hätten, zurückschicken, damit 
man wenigstens Papierkosten einsparen könne. Ansonsten sei man gezwungen, 
die Herausgabe der Zeitung einzustellen.46  

Statt jedoch sein Blatt aufzugeben, benannte Ahmet Tevfik es um. Kokonoz er-
schien ab der 22. Ausgabe (13. Oktober 1897) unter dem Namen Akbaba („Geier“) 
und war jetzt nicht mehr ausschließlich satirisch. Akbaba hatte zwei Nummerie-
rungen: Neben der eigenen neuen wurde die Nummerierung von Kokonoz fortge-
führt. Von der Aufmachung her war die neue Zeitung Kokonoz sehr ähnlich. Sie 
erschien vierzehntägig und wurde in der Druckerei Kıbrıs produziert. Trotz inhalt-
licher Kontinuität ging Akbaba ab der 17. Ausgabe zur offenen und keineswegs 
mehr satirischen Kritik am hamidischen System über. In dieser Ausgabe berichtete 
der Redakteur unter Haksızlığın neticesi, dass trotz aller Bemühungen der beiden 
Blätter, die osmanische Regierung zu schonen, die Einfuhr von Kokonoz und Ak-
baba ins Osmanische Reich unterbunden worden sei. Ab jetzt werde man nicht 
mehr so behutsam sein. „Im Blatt werden Artikel nicht fehlen, die die betroffenen 
Personen in Albträume versetzen werden.“47 Schon drei Ausgaben später wandte 

                                                                                          
43  Kokonoz Nr. 2 (11 Kânunuevvel 1312), S. 2: Rica. An dieser Stelle wird auf zwei andere sa-

tirische Blätter namens Çaylaşk und Hayal hingewiesen, die vor Kokonoz herausgekommen 
sein sollen. Über ihre Erscheinungsorte wird allerdings keine Angabe gemacht. Es handelt 
sich wahrscheinlich um Istanbul. 

44  BOA, İrade-i Hususi, 1315.Ra.10; Vesika No: 116. 
45  Kokonoz Nr. 3 (25 Kânunuevvel 1312), S. 1: İstirham. 
46  Kokonoz Nr. 14 (28 Mayıs 1313), S. 1: Bir ihtar ile beraber rica. Dazu siehe auch Ağuiçenoğlu 

2004, S. 28. 
47  Akbaba Nr. 17 (27 Mayıs 1314), S. 67: Haksızlığın neticesi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 39 

sich das Blatt direkt an den Sultan und schrieb, dass die osmanischen Untertanen 
aufgrund seiner schrecklichen Unterdrückungspolitik nicht mehr in sein Gesicht 
blicken könnten und stattdessen ihre Blicke zum Himmel richteten und zu Gott 
beteten, er möge die Person bestrafen, die sie in diese Lage versetzt habe.48  

Diese Art scharfer und offener Kritik war für zypriotische Verhältnisse unge-
wöhnlich. Um so heftiger war die Reaktion der osmanischen Regierung: Gegen 
den Herausgeber Ahmet Tevfik wurde die Todesstrafe verhängt. Darüber hinaus 
versuchte die osmanische Geheimpolizei auf Zypern mit allen Mitteln zu verhin-
dern, dass das Blatt weiter verkauft wurde, einschließlich der Bedrohung der 
Abonnenten. Dies zeigte sofort Wirkung. In kürzester Zeit ging die Abonnenten-
zahl von Akbaba drastisch zurück. 49  

Ohnehin musste auch Akbaba von Anfang an gegen die laxe Zahlungsmoral 
der Abonnenten kämpfen. Der Herausgeber verglich eine Zeitung mit einer Ma-
schine: beide benötigten eine Antriebsenergie, um funktionieren zu können. Und 
diese Energie sei für die Zeitung das Geld, das man für ihren Kauf zahlt. Akbaba 
bekäme aber momentan nicht genug Antriebsenergie so dass das Blatt in seiner 
Existenz ernsthaft bedroht sei. Wenn die Weiterführung der Zeitung gewünscht 
werde, sollten die Abonnenten unverzüglich ihre Schulden begleichen.50. Sieben 
Ausgaben später drohte er denjenigen Abonnenten, die ihre Schulden nicht in-
nerhalb der nächsten acht Tage bezahlen würden, mit der Veröffentlichung ihrer 
Namen.51 Dazu kam es zwar nicht, Warnungen und Drohungen dieser Art nah-
men gleichwohl kein Ende. In den letzten Ausgaben wurde ihre Dosis allerdings 
reduziert und als Sanktion nur noch die Einstellung des Abonnements erwähnt.52 
Zuletzt bekam der Herausgeber die finanziellen Probleme nicht mehr in den Griff 
und stellte Akbaba am 31. August 1898 ein.53 Nachdem zwei Jahre später auch 
Zaman eingestellt wurde, ging die erste Periode des zyperntürkischen Journalis-
mus zu Ende.54 

                                                                                          
48  Akbaba Nr. 20 (8 Temmuz 1314), S. 77: Zatı şahaneye açık ariza. 
49  An 2002, S. 78. 
50  Akbaba Nr. 6 (10 Kânunuevvel 1313), S. 23: İhtar. 
51  Akbaba Nr. 13 (1 Nisan 1314), S. 49: İhtar. 
52  Akbaba Nr. 23 (19 Ağustos 1314), S. 89: İhtar. Dazu siehe auch Ağuiçenoğlu 2004, S. 28-29. 
53  Ahmet Tevfik versuchte nach der Jungtürkenrevolution das Satireblatt Kokonoz erneut he-

rauszugeben. Die zweite Kokonoz erschien zwischen dem 2. Mai 1910 und dem 28. Juli 
1910, brachte es aber wegen des Todes seines Herausgebers nur auf 9 Ausgaben. Siehe Fe-
dai 2002, S. 153. 

54  Bezogen auf diesen Zeitraum tauchen immer wieder Namen von anderen Periodika auf, 
über die wir heute allerdings nicht viele Informationen besitzen. In der Zeitung Kıbrıs vom 
4. Januar 1897 erschien beispielsweise eine Meldung über eine Zeitung namens Maabir Ga-
zetesi. Demnach genehmigte die Verwaltung Hacı Arif Bey, eine Zeitung dieses Namens he-
rauszugeben. Es gibt allerdings keine Hinweise, ob es überhaupt zum Erscheinen dieses 
Blattes gekommen ist. Siehe Kıbrıs Nr. 226 (4 Kânunusani 1897), S. 3. Laut Cemalettin Ün-
lü wurde am 11. Dezember 1899 von Hocazade Osman Enveri Efendi und dem Jungtür-
ken İsmail Fethi die Zeitung Feryad herausgegeben. Sie brachte es nur auf vier Ausgaben, 
die heute wahrscheinlich nicht mehr vorhanden sind. Auch Feryad soll zum Schweigen ge-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 40 

4.2. Türkisch-zypriotische Periodika zwischen Repression und Freiheit 

Die Jahre von der Jahrhundertwende bis 1908 waren im Osmanischen Reich 
durch heftigste Kämpfe zwischen Jungtürken und dem hamidischen Regime ge-
kennzeichnet. Während im Reich selbst eine offene Opposition inzwischen un-
möglich geworden war, betrieben die durch die Repressionspolitik ins Ausland ge-
triebenen Jungtürken von den europäischen Metropolen London, Paris und Genf 
aus eine scharfe und für das Regime immer bedrohlichere Oppositionsarbeit. Da-
bei kam ihrer Presse eine zentrale Rolle zu.55  

Die jungtürkischen Zeitungen gelangten über geheime Wege, etwa mit der bri-
tischen Post, ins Osmanische Reich und wurden dort eifrig von den Intellektuel-
len gelesen. Die Blätter übten großen Einfluss aus und prägten die politische Ori-
entierung einer ganzen Generation.56 Trotz eines weit verzweigten Geheimdienst-
netzes auf Zypern gelang es der osmanischen Regierung nicht, die jungtürkischen 
Einflüsse ganz von der Insel fernzuhalten.  

Ahmet Tevfik Efendi, der mit seinen Blättern Kokonoz und Akbaba schon frü-
her in Ungnade gefallen war, begann am 29. April 1901 in Nikosia eine neue Zei-
tung herauszugeben: Mir’at-ı Zaman („Spiegel der Zeit“). Im Gegensatz zu Koko-
noz und Akbaba war Mir’at-ı Zaman keine Satirezeitung. Im Gegenteil: Die Zei-
tung, die sich in ihrem Logo als „Osmanische Zeitung für Politik, Wissenschaft 
und Literatur“ bezeichnete, galt als ein anspruchsvolles Blatt in einer gehobenen 
Sprache. Mit der Publikation von Mir’at-ı Zaman bewies Ahmet Tevfik, dass er 
nicht nur den satirischen Ton traf, sondern mit seinen literarischen und politisch-
en Artikeln auch vor allem junge Leser begeistern konnte.57 Eine Zeit lang zog er 
zusammen mit seinen Kollegen Vizeli Hoca Rıza Efendi und İzmirli Saffet Bey 
ein anspruchsvolles Publikum in seinen Bann, so dass sich Mir’at-ı Zaman zu ei-
nem der wichtigsten Blätter seiner Zeit entwickelte.58 

Die Enosis-Bestrebungen, die von Anbeginn an ein wichtiges Thema in der zy-
perngriechischen und -türkischen Publizistik waren, nahmen ab der Jahrhundert-
wende einen neuen Charakter an: Die ursprünglich ideelle Bewegung begann sich 
zu einer politischen Strömung zu entwickeln, die nun im Stande war, auf die In-

                                                                                                                                                                                                                          

bracht worden sein, indem dem Herausgeber monatlich ein Betrag von 300 Kuruş ausge-
zahlt wurde, siehe Ünlü 1981, S. 31. Ünlü erwähnt den Namen einer weiteren Zeitung: El 
Buhran. Sie soll auf Französisch, Arabisch und Türkisch erschienen sein. Sie hatte eine Auf-
lage von 300 Exemplaren und wurde außer auf Zypern und im Osmanischen Reich auch 
in Ägypten, Syrien, Tunesien und Kreta verkauft. Ünlü 1981, S. 34. 

55  Zu den ersten wichtigsten jungtürkischen Blättern zählten Meşveret (1895), Ezan (1896), 
Hürriyet (1896), Mizan (1897) und Osmanlı (1897). Für eine Liste der Periodika dieser Zeit 
siehe Tunaya 1952, S. 157-160 und Topuz 1973, S. 40-42. 

56  Mehr dazu siehe Hanioğlu 1985, Kieser 2005. 
57  Ahmet Tevfik schrieb in dieser Zeit auch drei belletristische Werke: Hicran-ı Ebedi (1895), 

Bir Manzara-yı Dil-Kuşa (1908) und Bela-yı İstibdat (1909). Siehe An 2002, S. 80. 
58  Siehe Mehmet Remzi Bey, Kıbrıs’ta gazetenin tarihçesi, Söz (17 Ağustos 1933), S. 3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 41 

selverwaltung Einfluss auszuüben. Diese von den Zyperntürken als „existentielle 
Bedrohung“ empfundene Entwicklung wurde ab der zweiten Periode für die türki-
schen Blätter zum vorrangigen Thema. Mir’at-ı Zaman gehörte zu den jour-
nalistischen Vorreitern der Anti-Enosis-Bewegung. Das Blatt lieferte sich diesbezüg-
lich nicht nur heftige Gefechte mit den griechischen Blättern, sondern kritisierte 
auch die britische Inselverwaltung für ihre Nachgiebigkeit gegenüber den Enosis-
Forderungen. Der politische Druck von Seiten der Enosis-Bewegung führte nach 
Auffassung der Zeitungsmacher zu einer systematischen Bevorzugung der Insel-
griechen und einer Benachteiligung der türkischen Minderheit. Diese ungleiche 
Behandlung herrsche auf Zypern laut Mir’at-ı Zaman in fast allen Lebensbereichen. 
Während man beispielsweise die griechischen Stadtviertel sorgsam mit Sicherheits-
posten schütze, würden die türkischen Wohngebiete so etwas nicht kennen. Auch 
bei der Wasserversorgung und anderen Diensten bemerke man große Unterschie-
de.59 In einem Artikel unter Yanılıyoruz ging der Autor auf Unregelmäßigkeiten bei 
Stellenbesetzungen in den Behörden ein. Nach dem Machtwechsel habe man ver-
kündet, dass ohne Englischkenntnisse keine Einstellung in den öffentlichen Dienst 
mehr möglich sei. Heute sehe man aber, dass Griechen ohne jegliche Sprachkennt-
nisse öffentliche Posten bekleideten, während Bewerbungen von Türken, die über 
Englischkenntnisse verfügten, abgelehnt würden.60 

Hier ist nicht zu übersehen, wie die wachsenden „ethnischen“ Rivalitäten im 
Zeitalter des Nationalismus, die in erster Linie vom Bildungsbürgertum beider 
Gruppen ausgefochten wurden, durch einen Ressourcenkampf, hier also den 
Kampf um knappe Posten und Ämter im öffentlichen Dienst, verschärft wurden. 
Obwohl wir außer den Zeitungsberichten keine weiteren Materialien besitzen, die 
dies belegen, ist nicht auszuschließen, dass die Griechen, die im Vergleich zu den 
Türken über ein besseres Bildungssystem verfügten und dementsprechend besser 
qualifiziert waren, genau deshalb bei der Besetzung öffentlicher Ämter bevorzugt 
wurden. Trotz Kritik an den eigenen Bildungsinstitutionen und des Eingeständ-
nisses eigener Defizite im Bildungsbereich wurde die britische Politik der Ämter-
verteilung von den türkischen Blättern dennoch als Diskriminierung wahrge-
nommen. Dementsprechend waren die Reaktionen heftig. Es ging hier nämlich 
nicht mehr nur um die abstrakte Gefahr durch die Enosis, sondern um einen kon-
kreten Vorgang, mit dem man tagtäglich konfrontiert war. Was die Kontrolle über 
Ressourcen in einem ethnischen Konflikt bedeutete, erfuhr Mir’at-ı Zaman am ei-
genen Leib: Als das Blatt seine Kritik verschärfte, weigerten sich die griechischen 

                                                                                          
59  Mir’at-ı Zaman Nr. 202 (3 Eylül 1906), S. 2: Türk mahalelerine dikkat, Mir’at-ı Zaman Nr. 

208 (22 Teşrinievvel 1906). Den Meldungen in Mir’at-ı Zaman zufolge würden die Türken 
sogar in den öffentlichen Verkehrsmitteln benachteiligt und beleidigt. Das Blatt appellierte 
in diesem Zusammenhang nicht nur an die Behörden, entschieden gegen die Diskriminie-
rung vorzugehen, sondern stellte auch die Forderung auf, in den Zügen ein separates Ab-
teil für Frauen einzurichten. Mir’at-ı Zaman Nr. 204 (17 Eylül 1906), S. 1: Şimdiki yakınma. 

60  Mir’at-ı Zaman Nr. 255 (25 Teşrinisani 1907), S. 2: Yanılıyoruz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 42 

Druckereien, es weiter zu drucken. Da die einzige zyperntürkische Druckerei aus 
der Gründungszeit nun geschlossen war, drohte dem Blatt das Aus. Erst nach der 
Gründung einer türkischen Druckerei unter größten finanziellen Schwierigkeiten 
konnte das Blatt weiter erscheinen.61  

Der Kampf um die Verteilung von Posten und Ämtern fand nicht nur zwischen 
den ethnischen Gruppen statt, sondern auch innerhalb der türkischen community, 
wie beispielsweise am Streit um die Verwaltung des Kıbrıs Evkaf Dairesi (des „Am-
tes für religiöse Stiftungen auf Zypern“) deutlich wird. Die osmanischen evkaf 
wurden bis 1826 von einem mütevellil bzw. nazır und nach den Reformen von Sul-
tan Mahmud II. von einem Rechnungsführer (muhasebeci) verwaltet. Bei der Re-
gierungsübergabe gehörte die Frage der religiösen Stiftungen zu den wichtigsten 
Punkten im Abkommen zwischen dem Osmanischen Reich und Großbritannien. 
Die beiden Parteien einigten sich auf eine Doppelspitze, bestehend aus einem 
türkischen und einem britischen Delegierten. Der türkische Leiter wurde bis 1915 
vom osmanischen Evkaf-ı Hümayün Nezareti bestimmt.  

Das Kıbrıs Evkaf Dairesi war bis 1928 theoretisch autonom und verfügte über 
ein eigenes separates Budget, aus dem auch die Gehälter der Beschäftigten bezahlt 
wurden. Der von den Immobilien, den Grundstücken und Gärten erwirtschaftete 
Überschuss, der ursprünglich dem osmanischen Fiskus zugeflossen war, war unter 
britischer Herrschaft für die religiösen, sozialen und kulturellen Einrichtungen der 
türkischen Gemeinde vorgesehen.62 Da die evkaf die einzige offizielle Finanzquel-
le der Inseltürken war, geriet die Frage ihrer Verwaltung zunehmend in den Fokus 
des öffentlichen Interesses und war ab der Jahrhundertwende Gegenstand hitziger 
Debatten. Die türkische Intellektuellenszene zerfiel über dieser Frage in zwei La-
ger, die sich vor allem über die Presse hart bekämpften.63 Zwischen 1904 und 
1925 bestimmte der türkische Leiter İrfan Efendi die Geschicke der zyperntür-
kischen religiösen Stiftungen. Die von seinem Namen abgeleitete Bezeichnung 
„İrfancılar“ wurde zum Inbegriff für diejenigen, die die evkaf-Politik der Briten un-
terstützten. Mir’at-ı Zaman gehörte zu den wichtigsten Verteidigern der evkaf-Füh-
rung unter İrfan Efendi und führte eine heftige Auseinandersetzung mit der 
Gruppe „Müftücüler“, die der aktuellen Führung den Krieg erklärt hatte.64 

                                                                                          
61  Mir’at-ı Zaman Nr. 209 (29 Teşrinievvel 1906), S. 1: Altıncı sene. 
62  Für eine Liste der Einnahmen und Ausgaben der evkaf-Verwaltung von 1874 bis 1907 siehe 

The Cyprus Gazette. Index for the year 1907, S. 6203-6205. 
63  Der Riss ging nicht selten durch die Familien. Während beispielsweise der Herausgeber der 

Zeitung Seyf Bodamyalızade Mehmet Münir ein entscheidender Gegner der evkaf-Politik 
war und bei jeder Gelegenheit die evkaf-Verwaltung kritisierte, verteidigte sein Cousin und 
Schwager Bodamyalızade Şevket Bey, der Herausgeber der Zeitung Vatan, eifrig die Füh-
rung der religiösen Stiftungen. Das galt auch für die Gebrüder Raik und Cemal, die nach 
der Jungtürkenrevolution die ersten Vereine gründeten und wegen der evkaf in Streit gerie-
ten. Dazu siehe Korkut 2000, S. 60. 

64  Siehe beispielsweise: Mir’at-ı Zaman Nr. 39 (24 Haziran 1907), S. 2: Sünuhât’ın minareler ve 
müezzinler hakkında yazdığı fıkraya cevaptır, Mir’at-ı Zaman, Nüsha-i fevkalede (6 Teşrinievvel 
1907), S. 3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 43 

Auch mit seinem Blatt Mir’at-ı Zaman zog Ahmet Tevfik durch seine Kritik an 
der Hohen Pforte den Zorn der osmanischen Regierung auf sich. In einem Schrei-
ben des Justizministeriums vom 19. Juni 1901 wird bekannt gemacht, dass er we-
gen „gefährlicher und verräterischer Presseaktivitäten“ („neşriyat-ı muzırra ve haina-
ne“) in seiner Abwesenheit von einem osmanischen Gericht verurteilt und gegen 
ihn Haftbefehl erlassen wurde.65 Die darauffolgenden Boykottaufrufe und die Ein-
schüchterung der Leserschaft trafen das Blatt hart. Aus diesem Grund erschien 
Mir’at-ı Zaman relativ unregelmäßig und mit längeren Unterbrechungen. Ent-
sprechend groß war die Freude der Redaktion über die jungtürkische Revolution, 
von der man auch für Zypern vieles erhoffte. Der Autor Sırrı schrieb unter Müs-
lümanlar! İngilizleri sevelim!, dass man aufgrund der „schwarzen Nacht“ noch bis vor 
zwei Jahren nicht daran glauben konnte, jemals die Freiheit im Osmanischen 
Reich zu erleben: „Das Land kannte seit 33 Jahren nur Elend, Unterdrückung und 
Vernichtung. Keine Minute verging, ohne dass in irgendeiner Ecke des Reiches 
Existenzen ausgelöscht und das Blut von Unschuldigen vergossen wurde. [...] 
Durch die unblutige Revolution ist das Land, das gestern eine Hölle war, nun ein 
ernsthafter Kandidat für das Paradies geworden.“66  

Als sich der Wind nach der Revolution drehte, wartete Ahmet Tevfik freilich 
vergeblich auf Zustimmung für seine oppositionelle Haltung in der Bevölkerung. 
Es schien, dass seine Ideen bei der breiten Masse nicht ankamen. So brachte er sei-
ne Frustration am 29. März 1909 unter Doğruyu söyleyeni dokuz köyden kovarlar fol-
gendermaßen zum Ausdruck: „Man erwartet nicht für jeden Dienst ein Entgelt. 
Aber ein Volk soll diejenigen, die ihm gedient haben oder ihm immer noch die-
nen, nicht verhungern lassen. Wir erwarteten nach der Revolution von der Bevöl-
kerung anstelle früherer Feindschaft und Hass etwas Freundschaft. Es ist aber alles 
beim alten geblieben.“67 Die fehlende Unterstützung führte schließlich dazu, dass 
sich Mir’at-ı Zaman nach 367 Ausgaben am 11. April 1910 aus der Presselandschaft 
verabschiedete. 

Die Gegner der offiziellen evkaf-Politik formierten sich ab 1. Oktober 1906 (1 Teş-
rinievvel 1906) unter dem Dach des Wochenblattes Sünuhât („Einfälle“, „Gedan-
ken“), das von Mehmet Arif in Nikosia herausgegeben wurde. Es wurde von Bo-
damyalızade Mehmet Münir finanziert, der später auch die Zeitung Seyf herausgab. 
Für den literarischen Inhalt war Kaytanzade Nazim Efendi zuständig, und die poli-
tischen Beiträge entstammten mehrheitlich der Feder des Chefredakteurs und An-
walts Sadreddin Efendi, dessen Büro auch als Verwaltungsadresse diente. Wie allen 
anderen Blättern fehlte auch hier ein dichtes Korrespondentennetz. Sünuhât druck-
te deshalb häufig Meldungen aus in- und ausländischen Blättern nach. Die Redak-
tion war gleichwohl bemüht, in Zypern einen eigenen Korrespondentenstamm 

                                                                                          
65  Siehe BOA, Tasnif Kodu: Y.PRK. ANZ: Dosya No: 22, Gömlek Sıra No: 8. 
66  Mir’at-ı Zaman Nr. 301 (14 Eylül 1908), S. 1: Müslümanlar! İngilizleri sevelim! 
67  Mir’at-ı Zaman Nr. 326 (29 Mart 1909), S. 2: Doğruyu söyleyeni dokuz köyden kovarlar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 44 

aufzubauen und suchte deswegen immer wieder per Annonce Mitarbeiter.68 Des 
Öfteren verwendete man Leserzuschriften als Informationsquelle. Als Sünuhât he-
rauskam, begannen die Auseinandersetzungen zwischen den Türken und den 
Griechen auf der Insel blutige Formen anzunehmen. Die Mitteilungen über diese 
gewalttätigen Ausschreitungen beispielsweise basierten weitgehend auf Leserbrie-
fen, die selbst aus abgelegenen Dörfern von den Ereignissen berichteten.  

Als Sprachrohr der Gegner der britischen evkaf-Politik vertrat Sünuhât die An-
sicht, dass die evkaf aus einem religiösen Akt entstanden seien und somit rechtlich 
der Kontrolle des Oberhaupts der Muslime, also des Kalifen, unterstünden. Des-
wegen verstoße jeder Versuch, diese Stiftungen umzustrukturieren, gegen den 
Glauben der Muslime. Um der Gründungsidee der evkaf zumindest ansatzweise 
Genüge zu tun, sei es notwendig, dass ihre Leitung von einem Gremium, beste-
hend u. a. aus Müfti, Kadi und gewählten Vertretern der kazas, übernommen 
werde.69 In diesem Zusammenhang wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass 
auch in vielen anderen ehemaligen osmanischen Regionen wie in Ägypten, Bulga-
rien und auf Kreta die evkaf unter der Leitung solcher Gremien stünden, deren 
Mitglieder von den jeweiligen Gemeinden selbst gewählt würden. Somit un-
terbinde man auch die Willkür Einzelner an der Spitze des Amtes. Auf Zypern 
laufe zwar theoretisch alles im Rahmen der zwischenstaatlichen Vereinbarungen; 
dass die Verwaltung aber der Kontrolle der Gemeinde weitgehend entzogen sei, 
sei in der Praxis ein harter Schlag ins Gesicht der Muslime und verletze ihre Ge-
fühle zutiefst.70 

Vor allem die Verwendung des Überschusses war für die Gegner der offiziellen 
evkaf-Politik eine Quelle steter Kritik. Mehmet Münir Bey schrieb in der 22. Aus-
gabe unter Evkaf-i İslamiye hakkında layiha, dass der Überschuss der vakfs eigentlich 
für die Schulen und die Pflege der Moscheen vorgesehen sei, stattdessen aber als 
Gehalt in den Taschen einiger Beamter in der evkaf-Verwaltung lande, die nichts 
dafür arbeiteten. Auf der anderen Seite zerfielen die muslimischen Einrichtungen, 
weil sie nicht gepflegt würden.71 Sünuhât führte immer wieder Beispiele an, die 
zeigen sollten, wie verschwenderisch die Leitung der Stiftungen mit diesen Gel-
dern, aber auch mit den Ländereien und Grundstücken, umging. So habe man 
beispielsweise ein Grundstück in Mağusa in Wert von 1.000 Lira der Regierung für 
nur 60 Lira verkauft. Dieses Verlustgeschäft könne man, so die Kritik, nicht damit 
begründen, dass der Käufer die Regierung war. Solche „Geschenke“ könne man 
nur mit privatem, nicht aber öffentlichem Eigentum machen. Genauso verlust-
reich verliefen die Geschäfte der Stiftungsleitung beim Erwerb von Grundstücken 
und Gebäuden. Den zu hohen Preisen gekauften Objekten drohe wegen Vernach-

                                                                                          
68  Sünuhât Nr. 74 (7 Mayıs 1908), S. 4: İlan.   
69  Sünuhât Nr. 58 (3 Kânunusani 1908), S. 2: Geçen haftadan mabat. 
70  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 1-2, Sünuhât Nr. 54 (5 Kânunuevvel 1907), S. 3: 

Geçen haftadan mabat. 
71  Sünuhât Nr. 22 (14. Mart 1907), S. 2: Evkaf-ı İslamiye hakkında layiha. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 45 

lässigung der Zerfall. So habe man vor Jahren in Nikosia für viel Geld Obstgärten 
und hamam gekauft, die heute verfallen seien. Das Blatt erwähnte listenweise 
Namen von renovierungsbedürftigen Objekten wie Moscheen, Schulen und 
Friedhöfen, die mit dem Geld, das durch Misswirtschaft verloren gegangen sei, 
hätten renoviert werden sollen. Wegen dieser Geschäftspolitik habe, wie die Zei-
tung meinte, die Leitung unter İrfan Efendi jegliche Legitimation verloren.72  

Wie im rivalisierenden Blatt Mir’at-ı Zaman findet man auch in Sünuhât zahlrei-
che Berichte und Kommentare über Unregelmäßigkeiten bei der Besetzung öffent-
licher Posten und Leserbriefe, die sich über die überproportionale Vertretung der 
Griechen in den Behörden beschweren. Man warf der britischen Verwaltung vor, 
die Griechen systematisch zu bevorzugen. In der Ausgabe 45 wurde beispielsweise 
unter Hükümet matbaası. Memurin İslamiyesi berichtet, dass die Zahl der muslimi-
schen Angestellten in der staatlichen Druckerei ständig abnehme. Während bis vor 
fünf Jahren dort sechs Muslime gearbeitet hätten, seien es heute nur noch drei. Die 
frei gewordenen Stellen würden von Griechen besetzt, deren Zahl mittlerweile bei 
20 liege. Und die wenigen muslimischen Mitarbeiter würden ständig schikaniert, 
mit anspruchslosen Aufgaben betraut und bekämen auch niedrigere Löhne. Wenn 
es so weiter gehe, dann blieben sicherlich bald auch die Türen dieser Institution 
den Muslimen für immer verschlossen.73 Die ungleiche Behandlung ziehe sich 
durch alle Behörden. In der 67. Ausgabe wurde beispielsweise berichtet, dass für 
das Forstamt neue Angestellte benötigt würden. Das Blatt plädierte dafür, dass es 
höchste Zeit sei, die neuen Stellen mit Muslimen zu besetzen. Denn heute arbeite-
ten dort nur 4-5 Muslime gegenüber 40-50 Christen.74  

Inspiriert von ständigen Berichten über die Diskriminierungsthematik entfalte-
ten sich rege Diskussionen, an denen sich viele Leser mit verschiedensten Wün-
schen und Vorschlägen beteiligten. Man lehnte die griechische Forderung nach 
der Besetzung des Vorsitzes der Kaza-Gerichte nur noch durch einen Griechen 
ebenso ab, wie man in Frage stellte, dass das Bürgermeisteramt von Nikosia stän-
dig durch einen Griechen besetzt wurde, obwohl die Türken in der Stadt zahlen-
mäßig fast genau so stark seien.75  

Obwohl auch Sünuhât den Zusammenhang zwischen dem Bildungsstand der 
griechischen Zyprioten und ihrer starken Vertretung im öffentlichen Dienst nicht 
wahrhaben wollte, thematisierte das Blatt immer wieder die in vielen Bereichen 
augenfällige Diskrepanz zwischen den beiden Volksgruppen, auch und gerade im 

                                                                                          
72  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 1-2, Sünuhât Nr. 54 (5 Kânunuevvel 1907): Geçen 

haftadan mabat. 
73  Sünuhât Nr. 45 (22 Ağustos 1907): S. 1: Hükümet matbaası. Memurin İslamiyesi. Mir’at-ı Za-

man, die Konkurrentin von Sünuhât, nahm unter dem Titel Hükümet matbaası Bezug auf 
diesen Bericht und schrieb, dass es unverständlich sei, wie eine staatliche Druckerei mit so 
wenig türkischem Personal noch den Türken dienen wolle. Siehe Mir’at-ı Zaman Nr. 39 (24 
Haziran 1907), S. 2. 

74  Sünuhât Nr. 67 (12 Mart 1908), S. 3: Havadis-i dahiliye. 
75  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 46 

Bildungssektor, aber auch im Pressewesen und bei den Frauenrechten. In der Nr. 
44 wurde beispielsweise unter Kıbrıs’daki Rum matbuatı die griechische Presse auf 
der Insel vorgestellt und mit dem türkischen Pressewesen verglichen. Demnach 
existierten auf der Insel elf griechischsprachige Tageszeitungen, von denen Foni dis 
Kyprou und Elefteriya aufgrund ihrer anspruchsvollen Texte besondere Aufmerk-
samkeit verdienten. So publizierten sie in manchen Ausgaben zehn bis zwölf qua-
litativ sehr gute Artikel. Darüber hinaus gebe es auch einige Fachzeitschriften, wie 
die in Leymosun erscheinende Frauenzeitschrift Barsenon. Zwar werde Barsenon 
von einem Mann herausgegeben, die Autoren seien jedoch Frauen. Sünuhât ver-
heimlichte nicht seine Bewunderung über die Tatkraft der griechischen Frauen: 
„Was für eine Ehre für die Griechen, dass ihre Frauen ihre Meinung frei aus-
drücken. Dies sollte uns Türken eigentlich neidisch machen.“76  

Obwohl Mir’at-ı Zaman und Sünuhât sowohl in der Frage der Enosis und der 
angeblichen Benachteiligung der Türken als auch in ihren Auffassungen über ge-
sellschaftlichen Fortschritt, Modernisierung und Frauenbildung weitgehend über-
einstimmten, pflegten sie in der hoch emotionalisierten Auseinandersetzung über 
die evkaf-Politik eine polemische, diffamierende und in höchstem Maße beleidi-
gende Sprache.77 Als Sünuhât im Dezember 1907 eine Pause einlegen musste, be-
tonte der Mitherausgeber Sadreddin Efendi, dass die Zeitung weiter herauskom-
men und ihren Kampf gegen „innere“ und „äußere Feinde“ fortführen werde. Mit 
den „inneren Feinden“ waren dabei die Herausgeber von Mir’at-ı Zaman gemeint, 
die nach Meinung des Blattes mit ihren „böswilligen und verräterischen Publi-
kationen“ die Einheit der Muslime zerstören wollten. Sie dächten nur an eigene 
Vorteile und seien bereit, für ein Gehalt bzw. für einen Posten ihr Volk zu verra-
ten.78 

Nach fünfjähriger Erscheinungszeit wurde Sünuhât mit der 246. Ausgabe am  
3. November 1911 wahrscheinlich aus finanziellen Gründen eingestellt. In der  
Nr. 245, in der man das sechste Erscheinungsjahr feierte, war noch angekündigt 
worden, dass man aufgrund des knappen Druckpapiers eine einmonatige Pause 
einlegen werde.79 Dass die Zeitung danach nicht mehr erschien, kann als gesichert 
gelten.  

Die Jungtürkenrevolution 1908 ließ im Osmanischen Reich eine relativ freie Atmo-
sphäre entstehen, in der sich geistige und politische Strömungen, wenn auch nur 
für kurze Zeit, ungehindert entfalten konnten. Nie zuvor entstanden im Reich in-

                                                                                          
76  Sünuhâ Nr. 44 (15 Ağustos 1907), S. 2: Kıbrıs’daki Rum matbuatı. 
77  Auch das andere Blatt jener Periode, İslam, wurde zur Zielscheibe der Polemik, obwohl es 

im evkaf-Streit keine klare Position bezog. Vor allem die für damalige Zeiten sensationellen 
Aktivitäten des Hafız Cemal, des Herausgebers des İslam, wurden auf ironische und de-
spektierliche Weise verspottet. Siehe Sünuhât Nr. 54 (5 Kânunuevvel 1907), S. 1: Düşün-
düm. Mehr dazu siehe im Kapitel über Hafız Cemal im zweiten Teil. 

78  Sünuhât Nr. 56 (19 Kânunuevvel 1907), S. 2. 
79  Sünuhât Nr. 245 (26 Teşrinievvel 1911), S. 1: İhtar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 47 

nerhalb kürzester Zeit so viele Vereine, politische Organisationen und vor allem 
auch Periodika unterschiedlicher Schattierungen wie nach der Revolution.80 Das 
neue Medium Zeitung im Dienst der neuen „fortschrittlichen“ Ideen gelangte jetzt, 
in der Zeit des Konstitutionalismus, nicht nur im Reich, sondern auch jenseits der 
Grenzen zu großem Einfluss. Davon machten vor allem auch die türkischen Intel-
lektuellen Zyperns Gebrauch. Aufgrund der bis dorthin reichenden Über-
wachungspolitik der hamidischen Regierung konnte sich auf Zypern vor 1908 kei-
ne ernsthafte Opposition gegen Abdülhamid II. bilden. Die vereinzelten und 
schwachen oppositionellen Stimmen in der Presse wurden von Anfang an mit al-
len Mitteln bekämpft und vernichtet. Nach der Jungtürkenrevolution formierten 
sich die ersten Vereine nach dem Vorbild im „Mutterland“. Einer dieser Vereine 
war Terakki Kulübü („Verein für Entwicklung“), der aus dem Kulturverein Türk Tea-
vün Cemiyeti („Türkische Gesellschaft für gegenseitige Hilfe“) hervorging. Wie der 
Name auch zum Ausdruck bringt, sympathisierte die Mehrheit der Mitglieder der 
Terakki Kulübü mit der osmanischen İttihat ve Terakki Cemiyeti, der Organisation, die 
der Motor der Jungtürkenbewegung war und nach der Revolution an die Macht 
kam. İttihat ve Terakki war für seine prodeutsche und antibritische Politik bekannt. 
Deswegen war die Gründung des Terakki Kulübü der britischen Verwaltung nicht 
unbedingt willkommen. Sie versuchte über die Mitarbeiter des evkaf-Amtes, die 
bekanntlich pro-britisch waren, Einfluss auszuüben. Nach erfolgloser Intervention 
entstand dann als Gegenbewegung der Verein Hürriyet Kulübü („Verein für Frei-
heit“). Nach einer einjährigen Auseinandersetzung und dem Engagement des hoch 
angesehenen Kadis Numan Efendi, der die radikalsten Kader in beiden Vereinen 
zu isolieren wusste, vereinigten sich die verbliebenen Mitglieder unter dem Dach 
von Hürriyet ve Terakki Kulübü, dessen Aktivitäten sich nun vorwiegend auf poli-
tisch unumstrittene Tätigkeiten, wie beispielsweise das Spendensammeln für ver-
schiedene osmanische Einrichtungen, etwa für den „osmanischen Flottenverein“ 
(Donanma-yı Osmani Muavenet-i Milliye Cemiyeti) beschränkten.81  

Eine der bekanntesten Figuren in der damaligen türkischen Kultur- und Politik-
szene war Bodamyalızade Mehmet Şevket Bey, der ab 26. April 1911 das erste 
türkisch-zypriotische Blatt – namens Vatan („Vaterland“) – nach der jungtürkischen 
Revolution herausgab. Mehmet Şevket Bey, ein Mitglied der Notablen-Familie 
Bodamyalızade, erhielt seine schulische Ausbildung während der heftigen Ausei-
nandersetzungen zwischen den Jungtürken und der hamidischen Regierung in Is-
tanbul an der französischsprachigen Galatasaray Sultanisi und der Dar-ül Fünun. 
Nach seiner Rückkehr nach Zypern sammelte er seine ersten journalistischen Er-

                                                                                          
80  Man kann von einer „Presseschwemme“ sprechen. So erschienen in den dreieinhalb Jahre 

nach der Revolution 607 Periodika, davon allein die Hälfte im ersten Jahr. Manche Blätter 
waren allerdings sehr kurzlebig. Siehe Topuz 1973, 105. Zu den wichtigsten Organisatio-
nen und Parteien der sogennanten İkinci Meşrutiyet-Periode siehe Tunaya 1952, S. 174-399. 
Zu den Zeitungen und Zeitschriften dieser Periode siehe Kocabaşoğlu 2010. 

81  Korkut 2000, S. 60-61 und 63. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 48 

fahrungen bei den Zeitungen Zaman und Yeni Zaman. Danach war er an der Rüş-
tiye Mektebi als Türkisch- und Französischlehrer tätig. Als Lehrer spielte er auch bei 
der Gründung der Mädchenschule Viktoria İnas Sanayi Mektebi in Nikosia eine be-
deutende Rolle. Weiterhin war er für zwei Perioden (1905 und 1910) gewähltes 
Mitglied des Legislativrates (Kavanîn Meclisi). Im Jahre 1908 wurde er aufgrund 
des Boykotts der Wahlen durch die Griechen sogar zum ersten und letzten türki-
schen Bürgermeister von Nikosia gewählt.82 

Vatan war ein politisches Blatt, das die positivistisch-nationalistische Linie der 
Jungtürkenbewegung vertrat. Neben Mehmet Şevket Bey schrieben in Vatan u.a 
das Mitglied des Legislativrates, Mustafa Hami, der Lehrer Mithat Bey und der 
Rechnungsbeamte im evkaf-Amt, Fahri Bey. Auch Vatan musste von Anfang an 
mit finanziellen Schwierigkeiten kämpfen. Deswegen erschien die Zeitung unre-
gelmäßig. So erreichte man bis 19. August 1913 nur 48 Ausgaben und kam damit, 
obwohl offiziell ein Wochenblatt, durchschnittlich nur zweimal im Monat her-
aus.83 Da die Abonnenten ihre Gebühren nicht bezahlten, wurden sie in regelmä-
ßigen Abständen an ihre Zahlungspflicht erinnert. Kurz vor dem ersten Jahrestag 
wandte man sich wiederum an die Leser und bemerkte, dass 350 Abonnenten ihre 
Gebühren noch nicht bezahlt hätten. Im zurückliegenden einjährigen Zeitraum 
habe man die Probleme kennen gelernt, die das Publizieren einer Zeitung mit sich 
bringe. Es sei nun an der Zeit, die Redaktion zu unterstützen. Erst dann sei ge-
währleistet, dass das Blatt weiter herauskomme: „Wenn wir unsere Ausgaben nicht 
begleichen können, werden wir das Blatt einstellen.“84 

Als Vatan herauskam, waren blutige Auseinandersetzungen auf Zypern an der 
Tagesordnung. Der seit Jahren schwelende Konflikt forderte im Jahre 1912 die ers-
ten Todesopfer. Vatan sagte den griechischen Nationalisten den Kampf an und 
stritt sich mit den griechischen Blättern.85 Im innertürkischen Konflikt um die ev-
kaf-Politik vertrat das Blatt die Linie von „İrfancılar“ und legte sich mit „Müftücüler“ 
an. Die schärfste Auseinandersetzung gab es zunächst mit Sünuhât und dann mit 
Seyf („Schwert“). Wie die damalige evkaf-Politik Zwietracht unter den türkischen In-
tellektuellen säte, kann am deutlichsten am Beispiel der Blätter Vatan und Seyf, die 
von Mitgliedern derselben Familie Bodamyalızade herausgegeben wurden, be-
obachtet werden. Seyf wurde am 2. März 1912 von Bodamyalızade Mehmet Münir 
Bey gegründet, der im Gegensatz zu seinem Verwandten Mehmet Şevket Bey, dem 
Herausgeber von Vatan, ein entschiedener Gegner der evkaf-Leitung war. Er hatte 
schon vor der Gründung von Seyf die Anti-evkaf-Blätter finanziell und ideell unter-
stützt, etwa Sünuhât, das die größte Oppositionsbewegung gegen die evkaf-Politik 
vor dem Ersten Weltkrieg anführte. Die Redaktion von Vatan griff Seyf daher schon 

                                                                                          
82 An 2002, S. 208-209, Korkut 2000, S. 75, FN. 59. 
83 Von diesem sowieso schon kleinen Bestand sind heute nur noch wenige Ausgaben vor-

handen. 
84 Zit. nach An 2002, S. 211. 
85  Mehr dazu siehe im Kapital über die Enosis in dieser Arbeit. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 49 

vor Erscheinungsbeginn heftig an: Das neue Blatt werde keine anderen Ziele ver-
folgen als die bekannten „egoistischen Ansichten“ von Sünuhât. Auch die neue 
Zeitschrift werde vergeblich versuchen, mit „erfundenen und lügenhaften Informa-
tionen“ die Muslime Zyperns zu beeinflussen.“86  

Seyf war von diesen Attacken im Vorfeld wenig beeindruckt und bezeichnete in 
seiner ersten Ausgabe die evkaf-Politik als „Verrat am Vaterland“, den man mit al-
len Mitteln bekämpfen werde.87 Tatsächlich entwickelte sich Seyf zum Sprachrohr 
der evkaf-Gegner nach der Jungtürkenrevolution. Auch sonst wies das Blatt in sei-
ner inhaltlichen Ausrichtung viele Parallelen zu Sünuhât auf, blieb qualitativ aber 
deutlich hinter diesem Blatt zurück. Genau wie Sünuhât war auch Seyf der Ansicht, 
dass die Inselverwaltung der evkaf-Leitung zu sehr den Rücken stärke und gewollt 
oder ungewollt der Enosis den Nährboden bereite.88 Indem man die freien öffent-
lichen Stellen systematisch mit Griechen besetze, bringe man die Gesellschaft in 
eine Schieflage, und dies könne man weder mit dem Zufall noch mit den demo-
graphischen Verhältnissen erklären. Noch bedenklicher sei aber, dass die Verwal-
tung durch diese Politik dem griechischen Nationalismus Vorschub leiste. Dass 
heute beispielsweise bei der Eisenbahn nur 16 Türken gegenüber 120 Griechen ar-
beiteten,89 ermutige die Nationalisten in den Kommunen dazu, die Gräzisierung 
auch woanders voranzutreiben, wie zum Beispiel bei der Umbenennung der Stra-
ßennamen in den türkischen Stadtvierteln. So habe man kürzlich vorgeschlagen, 
den Namen der berühmten Arap-Ahmet-Straße in Venizelos-Straße zu ändern.90 
Dies alles stelle eine existenzielle Bedrohung für die Türken auf der Insel dar, de-
ren Ursachen man bekämpfen werde.91 Als kurz nach Erscheinungsbeginn die 
blutigen Ausschreitungen zwischen Griechen und Türken begannen, sah das Blatt 
in diesen Vorfällen die Bestätigung seiner Befürchtungen und meinte, dass diese 
von der Inselverwaltung nicht ernst genommen würden.92  

Unter den Autoren des Blattes befanden sich Persönlichkeiten wie Doktor 
Hafız Cemal, M. Orhan, H. Ziya, Saadeddin Bey, Doktor Eyüp und Bodamyalı-
zade M. Necmi, die in ihren Beiträgen vor allem die bildungspolitischen Positio-
nen des Blattes Sünuhât weiterführten. Auch für Seyf war die Bildungssituation der 
Türken mehr als nur „bedauerlich“ (acı).93 Die Rückständigkeit resultiere zum 
                                                                                          
86  Vatan Nr. 22 (29 Kânunusani 1912), S. 1: İbretamiz bir müdafaa. 
87  Seyf Nr. 1 (2 Mart 1912), S. 1: Seyf’in mesleği ve vazaifi. 
88  Seyf Nr. 3 (17 Mart 1912), S. 1: Rumların yeni bir tecavüzü. 
89  Seyf Nr. 2 (10 Mart 1912), S. 2: Hükümetin nazarı dikkatine. 
90  Seyf Nr. 1 (2 Mart 1912), S. 2: Zat-i âli vilayetpanahinin nazarı dikkatlerine. Die Interpretati-

on der Straßenumbenennung als „heimliche Gräzisierung“ wurde von den griechischen 
Blättern als “übertrieben” zurückgewiesen. Elefteriya schrieb beispielsweise, dass die türki-
schen Blätter, die dafür bekannt seien, gegen jede notwendige Erneuerung zu opponieren, 
auf diese Weise eine neue „Beschäftigung“ gefunden hätten. Siehe Seyf Nr. 5 (31 Mart 
1912), S. 1: Elefteriya gazetesinin hezeyanları. 

91  Seyf Nr. 1 (2 Mart 1912), S. 1: Seyf’in mesleği ve vazaifi. 
92  Seyf Nr. 13 (26 Mayıs 1912), S. 1: Zat-i âli cenab-ı vilayetpanâhiye. 
93  Seyf Nr. 18 (30 Haziran 1912), S. 1: Acı fakat hakikat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 50 

größten Teil aus der wirtschaftlichen Lage, die ebenfalls unterentwickelt sei. Wolle 
man an der türkischen Gesellschaft etwas ändern, so müsse man bei diesen bei-
den, sich wechselseitig bedingenden Bereichen ansetzen.94 

Mit der 112. Ausgabe verabschiedete sich Seyf am 15. Juni 1914 aus der Presse-
landschaft. Aus der zur gleichen Zeit erscheinenden Kıbrıs erfahren wir, dass finan-
zielle Gründe hierfür ausschlaggebend waren.95 Seyf begann dann aber nach 
15jähriger Pause, ab 12. August 1929, neu zu erscheinen. Der Herausgeber war 
wieder Bodamyalızade Mehmet Münir. Er begründete die neuerliche Herausgabe 
damit, dass die gesellschaftlichen Aufgaben, für die sich Seyf einsetze, fortbe-
stünden.96 Erscheinungsbild und Inhalt des Blattes hatten sich nicht wesentlich 
verändert. Im Logo stand eine doppelte Nummerierung, und zwar die Fortsetzung 
ab der 113. Ausgabe und die aktuelle Nummer beginnend mit der 1. Das Blatt 
brachte es dieses Mal allerdings lediglich auf 12 Ausgaben (bis 30. Oktober 1929).  

Das letzte türkisch-zypriotische Blatt der Vorkriegszeit war Kıbrıs [2] („Zypern“), 
das ab 2. Juni 1913 in Nikosia zu erscheinen begann. Kıbrıs wurde von dem ehe-
maligen Zollbeamten Mehmet Derviş und seinem Sohn Mustafa Mithat vier-
zehntägig herausgegeben und hatte mit der gleichnamigen Zeitung Kıbrıs von 
1893 inhaltlich und organisatorisch nichts zu tun. Das Blatt kam bis zum 21. De-
zember 1914 auf insgesamt 40 Ausgaben. Obwohl im ersten Leitartikel angekün-
digt wurde, dass die Zeitung vierseitig und nur ausnahmsweise sechs- oder sogar 
achtseitig erscheinen werde, kam sie bis Nr. 32 in einem Umfang nicht unter sechs 
Seiten heraus.97 Nur die letzten acht Ausgaben erschienen vierseitig. Die Heraus-
geber teilten in der Ausgabe 33 mit, dass sie die zusätzlichen Seiten bis dahin als 
Extradienst für die Leser hinzugefügt hätten und man nun gezwungen sei, auf 
Kosten der Zeitungsteile, in denen vor allem von wissenschaftlichen Entwicklun-
gen und Ereignissen berichtet wurde, die Seitenzahl auf vier zu reduzieren. Es 
wurde außerdem erwähnt, dass trotz grundsätzlicher Überlegungen in der Redak-
tion, das Blatt wöchentlich herauszugeben, man für absehbare Zeit noch am bis-
herigen Erscheinungsrhythmus festhalten werde.98 Mit dem Ausbruch des Ersten 
Weltkrieges spürte Kıbrıs die finanzielle Not freilich immer mehr, so dass solche 
Schritte nicht mehr realisierbar waren. Selbst der bisherige Rhythmus war nicht 
mehr durchzuhalten. So rief die Redaktion zuletzt in jeder Ausgabe die Abon-
nenten auf, ihre Gebühren zu zahlen, sonst werde das Blatt nicht mehr heraus-
kommen: „Seit 15 Monaten erscheint unser Blatt regelmäßig. Den Briefen unserer 
Leser entnehmen wir, dass sie mit ihm sehr zufrieden sind. Es macht uns glück-
lich, dadurch unserem Volk und Land gedient zu haben. Aber um dieser Aufgabe 

                                                                                          
94  Seyf Nr. 69 (22 Eylül 1912), S. 1: Dahili ihtiyacat-ı esasiyemiz. 
95  Kıbrıs Nr. 33 (8) (7 Eylül 1914), S. 4: Karilerimize. 
96  Seyf Nr. 113 (1) (12 Ağustos 1929), S. 1: Seyf’in yeniden intişarı münasebetiyle bir kaç söz. 
97  Kıbrıs Nr. 1 (2 Haziran 1913), S. 1: İfade-i mahsusa. 
98  Kıbrıs Nr. 33 (8) (7 Eylül 1914), S. 4: Karilerimize. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 51 

weiterhin gerecht werden zu können, reichen die Sympathiebekundungen unserer 
Leser nicht. Wir brauchen auch finanzielle Unterstützung. Und das bedeutet, dass 
jeder Abonnent rechtzeitig seine Abo-Gebühr überweist. Wir haben drei Monate 
im zweiten Erscheinungsjahr hinter uns. In diesen drei Monaten haben wir 21 Li-
ra ausgegeben. Und zurückbekommen haben wir nur fünf Lira.“99 Die Redaktion 
betonte weiterhin, dass auf der Insel zur gleichen Zeit mehr als 15 griechische 
Blätter herauskämen, die nicht nur ihre Kosten abdecken könnten, sondern auch 
Gewinne erzielten. Dass die Inseltürken nicht in der Lage seien, auch nur ein ein-
ziges Blatt zu finanzieren, sei traurig.100  

In der ersten Ausgabe gab der Herausgeber Mehmet Derviş als Ziele von Kıbrıs 
die „Verteidigung der Interessen des Volkes und des Vaterlandes“ sowie „Berichte 
von Wissenschaft und Fortschritt“ an.101 Tatsächlich blieb die Redaktion diesen 
Zielen bis zum Schluss treu und räumte neben den primär „nationalen“ Themen 
auch Erziehungs- und Bildungsfragen großen Platz ein. Der Bildungssituation der 
Zyperntürken wurde von der vierten bis zur achten Nummer unter der Über-
schrift Maarifimiz („Unsere Bildung“) sogar eine Leitartikelserie gewidmet.102  

Als Kıbrıs herauskam, befand sich der türkische Nationalismus im Osmani-
schen Reich, der sich durch die Partei İttihat ve Terakki zur Staatsideologie entwi-
ckelt hatte, in einer tiefen Identitätskrise. Nach einem langen Ausreifungsprozess 
seit Mitte des 19. Jahrhunderts hatten sich die nationalistischen Strömungen ab 
der Jahrhundertwende auf die Machtübernahme vorbereitet, die dann mit der 
Jungtürkenrevolution erfolgte. Das Regime der İttihat ve Terakki Partisi war die erste 
Machtdemonstration des türkischen Nationalismus, die dann aber aufgrund der 
ständigen militärischen Niederlagen in einem Trauma endete. Der Patriotismus, 
der bis dahin einen aufklärerischen, emanzipatorischen und nicht-rassistischen 
Charakter hatte, befand sich nun in einer defensiven Position und machte einen 
radikalen Wandel zum sogenannten integralen Nationalismus durch, der aggressi-
ve und rassistische Züge anzunehmen begann. Dass sich diese Entwicklung im 
Reich auch bei den Anhängern der Jungtürkenbewegung in der zypriotischen Pe-
ripherie bemerkbar machte, wo die Enosis-Bewegung beste Bedingungen für eine 
Radikalisierung schuf, lag auf der Hand.  

Kıbrıs war die erste türkisch-zypriotische Zeitung, die nicht mehr in den klassi-
schen Kategorien „Osmanlı“ bzw. „Islam“ dachte, sondern dem Türkentum und 
dem türkischen nationalistischen Gedanken Vorrang einräumte. Man beherrschte 
die nationalistische Terminologie und Rhetorik bestens und verlangte von den 
Türken eine aggressivere Vorgehensweise gegen die Enosis. Im Blatt wurden immer 
wieder Begriffe wie „Türk kalbi“ („türkisches Herz“), „Türk ruhu“ („türkische See-

                                                                                          
99  Kıbrıs Nr. 33 (8) (7 Eylül 1914), S. 4: Karilerimize. 
100  Kıbrıs Nr. 33 (8) (7 Eylül 1914), S. 4: Karilerimize. 
101  Kıbrıs Nr. 1 (2 Haziran 1913), S. 1: İfade-i mahsusa. 
102  Siehe Kıbrıs Nr. 4 (14 Temmuz 1913) – Nr. 8 (10 Eylül 1913): Maarifimiz. Mehr dazu siehe 

auch das Kapitel über die Schulen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 52 

le“), „Türk metaneti“ („türkische Kontinuität“) und „büyük Türklük“ („das große 
Türkentum“) verwendet, und man bezeichnete sich selbst als „kompromisslosen 
Vertreter und Wächter des türkisch-nationalistischen Gedankens“.103 Im Einklang 
mit dieser Auffassung wies Kıbrıs immer wieder darauf hin, dass Völker, die sich 
ihrer „Nationalität“ nicht bewusst seien und nicht für sie kämpften, in der Zu-
kunft keinen angemessenen Platz unter den entwickelten Nationen einnehmen 
würden. Die Türken hätten auf diese Weise ihre Existenz in der Geschichte gesi-
chert und müssten heute so weiter machen: „Die Geschichte lehrt uns, dass sich 
das Türkentum nur durch den feurigen Gedanken an Nationalität und Rache (mil-
liyet ve intikam fikr-i ateşi ile) weiter entwickeln konnte.“104 

In diesem Kontext ging Kıbrıs ausgiebig auf die Enosis und deren Folgen für das 
Leben der zypriotischen Türken ein. Demnach könne man die vom griechischen 
Nationalismus ausgehende Gefahr nicht auf die feindseligen Kampagnen und Ver-
balattacken nationalistischer Zeitungen und einige Gewaltangriffe auf die Bevöl-
kerung reduzieren. Die Bedrohung sei tiefgreifender und betreffe vor allem das 
Wirtschaftsgeschehen: Die Griechen führten nämlich seit Jahren einen heimtücki-
schen und systematischen „Wirtschaftskrieg“ (harb-i iktisadi) gegen die Inseltürken. 
So würden sie, ob in der Stadt oder auf dem Lande, vorsätzlich türkische Geschäf-
te und Waren meiden. Sie gäben ihr Geld stattdessen gezielt bei ihren Landsleu-
ten aus. Da die griechische Nationalerziehung nach Meinung der Autoren relativ 
früh einsetze, lernten die Griechen ein solches Verhalten von Kindesbeinen an. 
Die Türken dagegen achteten auf solche Dinge nicht, was langfristig nicht nur für 
ihre Wirtschaft, sondern auch für ihre Nation tödlich sein könne. Das Blatt rief 
unter der Überschrift Türk’ün parası Türk’e verilmelidir („Das Geld der Türken soll 
bei dem Türken ausgegeben werden“) die Türken auf, ihr Konsumverhalten 
gründlich zu revidieren und ab jetzt nur noch in türkischen Geschäften einzukau-
fen: „Die Griechen kaufen eure Waren nicht. Kauft zumindest ihr eure Waren. Es 
gibt auf der Insel eine türkische Tabakfabrik. Gott weiß, dass nur ein ganz kleiner 
Teil der Muslime deren Zigaretten rauchen. Habt ihr schon einmal gesehen, dass 
ein Grieche die Zigaretten dieser Fabrik raucht? Warum verhalten wir uns nicht 
wie die Griechen?“105 

                                                                                          
103  Siehe Kıbrıs Nr. 1 (26) (1 Haziran 1914), S. 1: Kıbrıs’ın ikinci seney-i devriyesi. 
104  Siehe Kıbrıs Nr. 1 (26) (1 Haziran 1914), S. 1: Kıbrıs’ın ikinci seney-i devriyesi. 
105  Kıbrıs Nr. 2 (12 Haziran 1913), S. 1: Türk’ün parası Türk’e verilmelidir. Interessant ist die Bio-

graphie des Chefredakteurs Mustafa Mithat. Er wurde 1886 auf Zypern geboren und be-
gann seine journalistische Karriere bei dem Blatt Vatan von Bodamyalızade Mehmet Şev-
ket Bey. In den 20er und 30er Jahren gehörten er und seine Frau Ulviye Hanım zu den 
Hauptfiguren des Kulturlebens der Inseltürken. Er war Lehrer für Geschichte und Englisch 
am türkischen Gymnasium in Nikosia und der erste türkische Übersetzer der britischen 
Verwaltung (Vilayet Tercümanlığı). Im Jahre 1930 übersetzte er das Strafgesetzbuch Zyperns 
ins Türkische und gab eine Englisch-Türkische Grammatik (İngilizce-Türkçe Gramer) heraus. 
Später publizierte er zusammen mit İbrahim Hakkı das Buch Kıbrıs Coğrafyası ve Kıbrıs Ta-
rihi („Geographie- und Geschichtsbuch Zyperns“). Er bereitete außerdem den Almanach 
1933-1934 des Gymnasiums vor und schrieb für diesen eine kurze Geschichte der Schule. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 53 

Mit diesen klar formulierten nationalistischen Zielsetzungen unterschied sich 
das Blatt Kıbrıs deutlich von allen seinen Vorgängern und wies schon voraus auf 
die Nachkriegszeit, als die Nationalidee Leitthema und Sinngebungsinstanz nahe-
zu aller türkischen Periodika werden sollte. Zunächst kam es durch den Weltkrieg 
aber zu einer knapp fünfjährigen Publikationspause.  

4.3. Zypriotische Blätter im Dienst der republikanischen Ideen 

Die nach dem Ersten Weltkrieg entstandene neue politische Lage versetzte die 
türkisch-zypriotische Gemeinschaft in große Ungewissheit: Großbritannien hatte 
während des Krieges Zypern annektiert und alle Einwohner zu britischen Staats-
bürgern erklärt. Das osmanische „Mutterland“ verlor den Krieg, und mehrere sei-
ner Gebiete wurden besetzt. Zu den Besatzern gehörte neben den großen Sieger-
mächten Großbritannien und Frankreich auch Griechenland, das auf Zypern die 
Enosis-Bewegung unterstützte und mit der Besetzung İzmirs am 15. Mai 1919 
dem Anschlussgedanken enormen Auftrieb gab. In Anatolien entwickelte sich ei-
ne schwache Nationalbewegung, die Mitte 1919 Gestalt anzunehmen begann.106 

Die ersten periodischen Publikationen der Zyperntürken nach dem Ersten 
Weltkrieg waren Produkte dieser politischen und geistigen Atmosphäre, was sich 
auch in der thematischen Ausrichtung dieser Blätter niederschlug. Am 8. Septem-
ber 1919 wurde als erstes Blatt die Zeitung Doğru Yol („Der rechte Weg“) von dem 
Lehrer Mehmet Remzi (Okan) und dem Rechtsanwalt Ahmet Raşit in Nikosia he-
rausgegeben. Doğru Yol verfolgte in seiner ersten Erscheinungsphase die Entwick-
lung der Nationalbewegung in Anatolien mit größter Aufmerksamkeit. Im Mit-
telpunkt der Berichterstattung standen die Kriegshandlungen zwischen der Türkei 
und Griechenland. Parallel zum Krieg in Anatolien nahmen auf der Insel die Eno-
sis-Bestrebungen für die türkischen Zyprioten einen immer bedrohlicheren Ver-
lauf. In diesem Zusammenhang sah es das Blatt als seine primäre Aufgabe, die 
türkische Nationalbewegung in der Türkei zu unterstützen und auf Zypern ent-
schieden gegen die Enosis vorzugehen. Doğru Yol entwickelte sich auf diese Weise 
neben den späteren Blättern Söz und İrşad zum Zentrum aller Anti-Enosis-Aktivi-
täten auf Zypern und wurde zum wichtigen Organisator zahlreicher kultureller 
und gesellschaftlicher Solidaritätsveranstaltungen und Spendenkampagnen. Mit 
der Gründung der Hilfsorganisation Muhacirin-i İslamiye Cemiyeti („Gesellschaft 
für muslimische Flüchtlinge“) am 19. Dezember 1920 führte das Blatt seine Hilfs-

                                                                                                                                                                                                                          

Er und seine Frau Ulviye, die in Istanbul eine englischsprachige Schule absolviert hatte 
und auf Zypern als erste muslimische Frau ein Auto benutzte, waren zudem angesehene 
Autoren des kemalistischen Blattes Ses, das ab 1935 in lateinischer Schrift erschien. Nach-
dem sie sich getrennt hatten, heiratete Mustafa Mithat eine Griechin und nahm den Na-
men Miki Evlaliyos an. Siehe An 2002, S. 353-357. 

106  Zur Entwicklung in Anatolien nach dem Ersten Weltkrieg siehe Lewis 1970, S. 239-255. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 54 

aktionen für die Enosis-Opfer und für Vertriebene aus Westanatolien unter einem 
Dach zusammen.107  

Da die Schicksale des Zentrums und der zypriotischen Peripherie nie so eng 
verbunden waren wie jetzt in der Nachkriegszeit, spielte die Türkei in der Bericht-
erstattung von Doğru Yol eine herausragende Rolle. Das Blatt entnahm die die 
Türkei bzw. die türkische Nationalbewegung betreffenden Informationen und 
Nachrichten zumeist direkt den türkischen Blättern aus Istanbul. Somit bestimm-
te das Zentrum auch Sprache und Stil des Blattes: Die Türkei, „das letzte Land der 
Türken“ und „das Zentrum der islamischen Welt“, so der Herausgeber von Doğru 
Yol, Mehmet Remzi, befinde sich infolge der Besetzung in großer Gefahr. Es gehe 
jetzt um die nationale und religiöse Existenz (milli ve dini mevcudiyet). Gegen diese 
Ungerechtigkeit sei das Volk aufgestanden und kämpfe weiter.108 Trotz solcher An-
leihen aus den Istanbuler Blättern fällt auf, dass Doğru Yol die in den nationalisti-
schen Zeitungen in Anatolien vorherrschenden antibritischen Tendenzen, wohl 
nicht zuletzt wegen der britischen Verwaltung auf der Insel, nicht aufgriff. So kam 
der Besatzungsmacht Griechenland die zentrale Rolle als „Feind“ zu. Indem Grie-
chenland als der Aggressor vorgestellt wurde, der Westanatolien besetzte, Tausen-
de von Türken vertrieb bzw. ermordete und zugleich die Enosis-Bewegung auf Zy-
pern unterstützte, konnte man das Schicksal des Zentrums mit dem der zyprio-
tischen Peripherie propagandistisch verknüpfen. „Das Leid der Türken an der Ägä-
isküste und in İzmir ist durch die griechische Offensive unerträglich geworden. 
60.000 Türken wurden umgebracht, während 40.000 zur Umsiedlung gezwungen 
wurden.”109 Aus diesem Grund sei es die Pflicht aller Türken auf der Welt, ihnen 
bei der „heiligen Aufgabe“ des Widerstandes beizustehen. Obwohl die türkischen 
Zyprioten selbst hart von der griechischen Aggression in Gestalt der Enosis getrof-
fen seien, sei es religiöse Pflicht, den Brüdern in Anatolien, die ihr Hab und Gut 
verloren hätten, beizustehen.110 

Vor dem Ersten Weltkrieg fungierte die nationale Idee in der türkischen Presse 
auf Zypern nur in Ausnahmefällen als Leitideologie. In der Nachkriegszeit setzte 
sich jedoch der Nationalismus gegen den Osmanismus und den Islamismus durch 
und wurde zur alles durchdringenden geistigen Strömung. Es war daher kein Zu-
fall, dass der Herausgeber von Doğru Yol den Krimtataren İsmail Gasprinskij, der 
auf der Krim das Blatt Terciman herausgegeben hatte, als sein Idol bezeichnete. So 
schrieb er in der ersten Ausgabe seines Blattes, dass man den Weg des Kırımlı 
İsmail, des Gründers des türkischen Journalismus (Türk gazeteciliğinin piri), gehen 
werde, der in der Dunkelheit jener Jahre ohne jegliche Hilfe seine erhabenen Idea-

                                                                                          
107  Altan 1997, S. 52-54. 
108  Doğru Yol Nr. 17 (12 Kânunusani 1920), S. 2: Felaketzede kardeşlerimize muavenet. 
109  Doğru Yol 17 (12 Kânunusani 1920), S. 2: Felaketzede kardeşlerimize muavenet, Doğru Yol Nr. 

81 (26 Temmuz 1921), S. 1: Mühim dakikalar. 
110  Doğru Yol Nr. 81 (26 Temmuz 1921), S. 1: Mühim dakikalar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 55 

le zu verbreiten vermochte.111 Jetzt waren also nicht mehr der Islam und die isla-
mische Solidarität und auch nicht mehr die Idee der nichtethnisch und nicht-
religiös definierten osmanischen Einheit (Osmanlılık) zukunftsrelevant, sondern al-
lein das Türkentum in all seinen Schattierungen. 

Zu den aktivsten Mitarbeitern bei Doğru Yol, das in der Cingiz Matbaası ge-
druckt wurde, gehörten der Rechtsanwalt Fadıl N. Korkut, der den Namen des 
Blattes erfunden hatte, der Postangestellte Süleyman Efendi und der Schriftsetzer 
Akil Bey. Auch als sich der Herausgeber Mehmet Remzi nach einem Jahr von 
Doğru Yol trennte, um ein neues Blatt zu gründen, blieb die Zeitung unter der Lei-
tung des Rechtsanwalts Ahmet Raşit Verteidigerin und Verbreiterin des türkischen 
Nationalismus und der kemalistischen Reformen auf Zypern. Da Doğru Yol bereits 
nach knapp sieben Jahren am 6. Juli 1926 mit der Ausgabe 316 eingestellt wurde, 
konnte das Blatt nicht alle kemalistischen Reformen, die vor allem ab der zweiten 
Hälfte der 20er Jahre einsetzten, mitverfolgen. Gleichwohl nahm das Blatt die 
Abschaffung der Schariagerichte in der Türkei mit größter Begeisterung auf und 
widmete dem Thema mehrere Leitartikel, in denen ihre Beseitigung auch auf Zy-
pern gefordert wurde.112 

Doğru Yol war ein entschiedener Gegner der evkaf-Politik. Als nach dem Tod 
von İrfan Efendi, der 25 Jahre lang das evkaf-Amt geleitet hatte, Münir Efendi das 
Amt übernahm, setzte das Blatt große Hoffnungen auf diesen Personalwechsel. Er 
sei der Auftakt der „Rettung des Amtes von einer chronischen Krankheit“. Münir 
Efendi habe die Wünsche der Menschen erkannt und schnell gehandelt. Seine Ta-
ten in den ersten drei bis vier Monaten hätten gezeigt, wie viele nützliche Dinge 
man im evkaf-Amt, das bis jetzt ein malikane-i hususiye („eine private Residenz“) 
von İrfan Efendi war, vollbringen könne. „Wer hatte bis jetzt überhaupt einen 
Überblick über die Aktivitäten der Verwaltung? Sie hielten alles unter einem 
dunklen Schleier verborgen. Unsere Leser erinnern sich gut an unseren Kampf, 
um diesen wundersamen Schleier über der evkaf zu zerreißen. Nachdem heute al-
les so deutlich sichtbar ist und man die Machenschaften der alten Leitung klarer 
erkennt, merkt man, wie notwendig es damals war, gegen diese Politik zu kämp-
fen.“113 Als wichtigste Reformschritte, die unter der Leitung Münir Efendis voll-
zogen werden müssten, bezeichnete das Blatt eine klare Gliederung der Behörde 
mit bedarfsgerecht zugeschnittenen Ämtern und Funktionen und eine durchsich-
tige Buchführung.  

                                                                                          
111  Doğru Yol Nr. 1 (8 Eylül 1919), S. 1. 
112  Doğru Yol Nr. 290 (18 Kânunusani 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iye, Doğru Yol Nr. 291 (25 

Kânunusani 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iyenin hükm-ü vucudu var mı?, Doğru Yol Nr. 292 (1 
Şubat 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iyenin sebeb-i devamı, Doğru Yol Nr. 293 (8 Şubat 1926), S. 1: 
Mahkeme-i şer’iyenin lağv-ı çaresi var mı?, Doğru Yol Nr. 295 (22 Şubat 1926), S. 1: Mahkeme-i 
şer’iye lağv olursa, Doğru Yol Nr. 296 (1 Mart 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iyenin ıslahına çare var 
mıdır?, Doğru Yol Nr. 298 (10 Mart 1926), S. 1: Başkadılık. Mehr dazu siehe in dieser Arbeit 
im Kapitel über Con Mehmet Rıfat. 

113  Doğru Yol Nr. 289 (11 Kânunusani 1926), S. 1-2: Evkaf dairesinde ıslahat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 56 

Die von Doğru Yol erhofften und erwarteten Reformen im evkaf-Amt gerieten 
freilich nach kurzer Zeit ins Stocken. Die evkaf-Führung unter Münir Efendi konn-
te oder wollte keine tiefgreifenden Reformen durchführen, und ihre Politik unter-
schied sich somit auf lange Sicht nicht grundlegend von der von İrfan Efendi. Die 
Diskussion über die Leitung der evkaf, die ab der Jahrhundertwende fester Bestand-
teil der öffentlichen Debatte in der türkischen Gemeinschaft war, bekam ab der 
zweiten Hälfte der 20er Jahre eine neue Qualität. Evkaf war nun zum Dreh- und 
Angelpunkt aller Diskussionen geworden, ja zum politischen Symbol. Dabei ging 
es längst nicht mehr bloß um die Befürwortung oder Ablehnung von Reformen 
innerhalb der Behörde. Die beiden Standpunkte beinhalteten mehr: Die Ableh-
nung der evkaf-Verwaltung implizierte beispielsweise, entschieden für eine nationa-
le und Türkei-orientierte Politik an den türkischen Schulen, speziell im Gymnasi-
um, einzutreten, die kemalistischen Reformen kompromisslos zu unterstützen und 
sich für ihre Umsetzung auch auf Zypern einzusetzen. Man sprach in diesem Zu-
sammenhang von „halkçı politika“ („volksnahe Politik“) im Gegensatz zur „hükü-
metçi politika“ („regierungstreue Politik“). Die Verfechter der letzteren galten als An-
hänger der britischen Regierung auf Zypern, die deren Herrschaft über die türki-
schen Institutionen, also in erster Linie über die evkaf, vorbehaltlos bejahten.114  

Trotz der Dominanz politischer Themen gab es Anfang der 20er Jahre vereinzelt 
auch Blätter, die eher pädagogisch-erzieherische Schwerpunkte setzten. Die erste 
bildungspolitische Zeitschrift der Zyperntürken nach dem Krieg wurde unter dem 
Namen İrşad („Anleitung“) zwischen dem 1. Juni 1920 und dem 1. April 1922 als 
Organ der Neşr-i Maarif Cemiyeti („Gesellschaft zur Förderung der Erziehung“) in 
Larnaka von Orundalızade Abdülhamit Bey und Mehmet Nazım Bey herausge-
geben. Die Neşr-i Maarif Cemiyeti wurde im April 1920 von einer Gruppe junger 
Leute gegründet, „um gegen die Rückständigkeit in der türkisch-zypriotischen 
Gemeinschaft zu kämpfen.“ Die Gründer bezeichneten die Bildungssituation der 
Türken auf der Insel als „katastrophal“. Dabei seien Bildung und Erziehung die 
einzigen Wege, die ein Volk „von der Dunkelheit ins Licht“ führen könnten. Bil-
dung sei außerdem der Garant für die Existenz der Türken auf der Insel. Um die 
Bevölkerung dafür zu sensibilisieren, habe man begonnen, İrşad herauszuge-
ben.115 Sowohl die Neşr-i Maarif Cemiyeti als auch İrşad legten großen Wert auf die 
Erziehung der Mädchen. So wurde im ersten Leitartikel von İrşad betont, dass 
„Mädchen die Zukunft der Gesellschaft“ seien und man deswegen allen Mäd-
chenschulen auf der Insel die Zeitschrift kostenlos zusenden werde. Außerdem 
werde der Gewinn aus dem Verkauf der Zeitschrift den Schulen zugute kom-
men.116 In diesem Zusammenhang wies man immer wieder auf die großen Unter-

                                                                                          
114  Söz Nr. 496 (11 Temmuz 1931), S. 1: Onlar ne yaptılar? Biz ne yaptık ve yapmak istiyoruz? 

Siehe auch Söz Nr. 488 (21 Mayıs 1931), S. 1-3: Cevaba cevap. 
115  İrşad Nr. 1 (1 Haziran 1920), S. 2: Larnaka Neşr-i Maarif Cemiyeti hakkında birkaç söz. 
116  İrşad Nr. 1 (1 Haziran 1920), S. 1: İlk söz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 57 

schiede zwischen den beiden Volksgruppen im Bildungsbereich hin. Es sei beach-
tenswert, dass die griechischen Mitbürger selbst in abgelegenen Orten über Gym-
nasien verfügen, während Türken in den meisten Kleinstädten (kasaba) nicht ein-
mal eine Mittelschule hätten.“117 

Neben Bildung und Erziehung war auch für İrşad die sich neu formierende Na-
tionalbewegung in Anatolien einer der Schwerpunkte der Berichterstattung. Laut 
İrşad durchlief Anatolien, die „Wiege der Türken“ (Türkün beşiği) und die „einzige 
Existenzgrundlage der Türken“ (Türkün istinatgah-i yeganesi), seit der Niederlage ei-
ne düstere Zeit. Während es aber bis vor kurzem kein einziges Zeichen der Hoff-
nung gegeben habe, zeige nun die Politik Kemal Paşas erste Erfolge. So hätten 
beispielsweise Großmächte wie die Franzosen, die ihn einmal als „Rebellen“ (şaki) 
bezeichnet hätten, begonnen, ihn als Gesprächspartner zu akzeptieren. Man kön-
ne heute sagen, dass sich die Jahre der großen Hoffnungslosigkeit langsam dem 
Ende zuneigten und Anatolien sich am Beginn einer erfolgreichen und sonnigen 
Ära befinde.118 Der Herausgeber Mehmet Nazım Bey schrieb zwei Monate später, 
dass durch den machtvollen anatolischen Widerstand, vor allem in der Schlacht 
bei İnönü, die Bestimmungen des Vertrags von Sèvres, die für die Türken eine 
„Katastrophe“ bedeutet hätten, gegenstandslos geworden seien. Auf der neuen 
Friedenskonferenz müssten die europäischen Mächte nun die anatolische Bewe-
gung unter Kemal Paşa anerkennen. Dies bedeute dann, dass in Anatolien nur 
noch Griechen und Türken gegeneinander stünden. Das würde den Türken, die 
momentan 200.000 Soldaten hätten, den sicheren Sieg bescheren.119 Dabei beton-
te die Redaktion in einem Artikel mit der Überschrift „Was sind unsere nationalen 
Aufgaben im Hinblick auf den anatolischen Krieg?“, dass der Krieg in Anatolien 
der Überlebenskampf der türkischen Nation sei und deswegen nicht nur alle Tür-
ken, sondern alle Muslime in der Welt interessiere. Sie rief die Zyperntürken auf, 
über Hilfsorganisationen wie Hilal-i Ahmer und Muhacirin-i İslamiye den „nationa-
len Brüdern und Glaubensbrüdern“ in Anatolien zu helfen.120 In diesem Zusam-
menhang druckte İrşad zahlreiche Berichte aus türkischen Zeitungen, wie Vakit 
und Tan, nach. Man publizierte aber auch Übersetzungen aus Blättern wie Near 
East, Times, Egyptian Gazette, Italian Agent. In der literarischen Kolumne wurden 
patriotische Gedichte bekannter türkischer Dichter wie Tevfik Fikret, Recaizade 
Ekrem Bey und Ziya Gökalp veröffentlicht.121  

                                                                                          
117  İrşad Nr. 3 (1 Ağustos 1920), S. 1: Maarif. Mehr zu diesem Thema siehe: Nr. 1 (1 Haziran 

1920): Maarif, Nr. 2 (1 Ağustos 1920): Maarif, Nr. 4 (1 Eylül 1920): Maarif, Nr. 5 (1 Teşri-
nievvel 1920): Maarif layihasının tasdiki münasebetiyle und Maarif, Nr. 7 (1 Kânunuevvel 
1920): Maarif, Nr. 10 (1 Mart 1921): Maarif-mualimler. 

118  İrşad Nr. 9 (1 Şubat 1921), S. 1: Anadolu ve istikbali. 
119  İrşad Nr. 11 (1 Nisan 1921), S. 1: Dün, bugün ve yarın. 
120  İrşad Nr. 16 (1 Eylül 1921), S. 2: Anadolu harbine karşı vazife-i milliyemiz nedir? 
121  Anfang der 20er Jahre erschienen einige Blätter, über die wir heute nur wenig wissen. Eines 

von ihnen war das satirische Blatt Davul („Trommel“), das zwischen 1920 und 1923 von 
Mehmet İhsan Uzman in Nikosia herausgegeben wurde. Das zweiseitige Blatt war mit 600 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 58 

Der infolge des evkaf-Streits entstandene Riss in der Presselandschaft wurde mit 
der Gründung der Türkischen Republik immer tiefer. Für immer mehr Zeitungen 
war die Frage der evkaf-Leitung Anlass heftiger Auseinandersetzungen. Das Lager 
der evkaf-Gegner führte nun ein Blatt namens Söz („Wort“) an, das sich mit einer 
Erscheinungsdauer von 21 Jahren zu einem der langlebigsten und bedeutendsten 
zyperntürkischen Blätter entwickeln sollte. Söz wurde ab 15. Februar 1921 von 
Mehmet Remzi in Nikosia herausgegeben und war nach der griechischen Elefteria 
mit einer Auflage von 1200 Exemplaren das zweitstärkste Blatt auf der ganzen In-
sel.122 Mit dem Kauf der alten Druckmaschinen des griechischen Blattes Foni dis 
Kyprou im Jahre 1922 gehörte Söz in den 20er Jahren zu den ersten Blättern, die 
über eine eigene Druckerei verfügten.  

Mehr noch als Doğru Yol wurde Söz zum Sprachrohr der kemalistischen Refor-
men, die erst richtig ab Mitte der 20er Jahre einsetzten. Söz war bis zu seinem En-
de im Januar 1942 das journalistische Aushängeschild der kemalistischen Ideen 
auf der Insel. Kein zyperntürkisches Blatt hat sich so stark mit dem Zentrum iden-
tifiziert und war so starr auf die gesellschaftlichen und politischen Entwicklungen 
in der Türkei fixiert wie Söz. Und in keiner Zeitung wurde das Wort Anavatan 
(„Vaterland“) so ausdauernd verwendet und diskutiert wie in Söz. Anavatan, „das 
von einem Genie erweckt wurde und nun glücklicherweise seine Souveränität er-
langt hat“, bedeutete für Söz das „wichtigere Ganze“. Zypern dagegen, das „zwi-
schen den wilden Strömen des Mittelmeers eingeengt und bedroht ist“, bildete 
lediglich einen kleinen Teil davon.123 Es war deshalb kein Wunder, dass Söz sich 
anfangs stark für die Emigration in die Türkei einsetzte. Über dieses Thema stritt 
man sich heftig mit den Blättern Hakikat („Wahrheit“) und Birlik („Einheit“).124 

Söz stellte eine starke ideelle Brücke zum jetzt republikanischen und laizisti-
schen Zentrum dar und baute auch organisatorische Verbindungen dorthin auf. 
Die bedingungslose Pro-Türkei Haltung von Söz wurde von der Regierung in An-
kara schon relativ früh dankbar zur Kenntnis genommen. Ağaoğlu Ahmet Bey, 
der Pressedirektor des Parlaments, bedankte sich noch vor der Ausrufung der Re-

                                                                                                                                                                                                                          

Exemplaren das auflagenstärkste satirische Blatt im zyperntürkischen Presseleben. Siehe An 
2002, S. 443. Außerdem gaben der Geschäftsmann Derviş Ali Remmal und der Lehrer 
Mehmet Fikri ab 1. September 1920 in Larnaka zunächst das Wochenblatt Ankebut („Spin-
ne“) und später Hakikat („Wahrheit“) heraus. Siehe Ünlü 1981, S. 72. Aus den wenigen 
vorhandenen Ausgaben wird nicht ersichtlich, wann Hakikat zu erscheinen begann. Zwar 
erfahren wir aus den Angaben im Logo des Jahres 1926, dass das Blatt sechs Jahre früher 
gegründet worden war. Es ist aber gut möglich, dass damit die Gründung von Ankebut ge-
meint war. Hakikat war mit großer Sicherheit die Nachfolgerin von Ankebut. Und es war 
bei den türkisch-zypriotischen Blättern keine Seltenheit, dass das Gründungsdatum des 
ersten Blattes von den Nachfolgern als eigenes Gründungsdatum weitergeführt wurde. Sie-
he Ünlü 1981, S. 73. 

122  Da der Herausgeber von Söz, Mehmet Remzi, auch Mitbegründer von Doğru Yol war, wur-
de im Logo von Söz als Gründungsdatum der 9. September 1919 angegeben. 

123  Söz (29 Temmuz 1922): Soldan geri, Zit. nach İsmail u. Birinci 1989, S. 31. 
124  Mehr dazu siehe im Kapitel über die Migration. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 59 

publik in einem Brief an die Redaktion im Namen der provisorischen Regierung: 
„Während Anatolien mit entschlossenen Schritten den Weg seiner Unabhän-
gigkeit beschreitet, freuen wir uns über das Interesse und die Unterstützung der 
ganzen türkischen und muslimischen Welt. Ihr patriotisches Blatt hat viel zur 
Entstehung dieses Interesses auf Zypern beigetragen, wofür wir uns ganz beson-
ders bedanken.“125 Nach Gründung der Republik folgten finanzielle Zuwendun-
gen durch die Regierung, außer für Söz auch für das ebenfalls stark zentrumsorien-
tierte Doğru Yol. Die Blätter erhielten monatlich je 5 Lira.126 Dass Söz darüber hin-
aus noch weitere Gelder aus der Türkei zuflossen, erfahren wir aus den Memoiren 
von Naşit Hakkı Uluğ, dem ehemaligen Chefredakteur von Hakimiyeti Milliye.127 
Nach der Schriftreform wurden dem Blatt 1930 sogar die neuen lateinischen 
Drucklettern von der türkischen Regierung gespendet. Es war daher kein Zufall, 
dass Söz als erstes zyperntürkisches Blatt auf das lateinische Alphabet umstieg. 
Schon ab dem 1. Januar 1931 und somit deutlich früher als die anderen türki-
schen Blätter, erschien die Zeitung komplett in lateinischer Schrift.  

Söz war nicht nur Wegbereiter des kemalistischen Gesellschaftsmodells auf Zy-
pern. Man sah sich auch als „Wächter“ (bekçi) der Reformen und führte daher ei-
nen harten Kampf gegen die Reformgegner. Dabei wurden keine Risiken gescheut. 
Als im Zusammenhang mit den unter dem Namen „150’likler“ bekannt geworde-
nen Oppositionellen auch der Regimegegner Sait Molla nach Zypern kam, griff 
Mehmet Remzi ihn in seinem Artikel İçimizde hain müfsitler var, dikkat („Achtung! 
Unter uns befinden sich Verräter“) hart an und bezeichnete ihn als „Staatsfeind“ 
und „griechischen Agenten“, was ihm 1926 wegen Beleidigung eine Freiheitsstrafe 
von zwei Monaten einbrachte.128 Während dieser Zeit übernahm Orundalızade 
Abdülhamit, der Herausgeber der Zeitschrift İrşad, die Leitung des Blattes.129 Der 
Kampf gegen den religiösen Fundamentalismus bildete einen wichtigen Grund-
pfeiler der politischen Arbeit von Söz. In einem Artikel mit der Überschrift İrtica 
(„Fundamentalismus“) nahm das Blatt am 8. Januar 1931 den Vorfall in Menemen 
bei İzmir, bei dem religiöse Fanatiker unter Derviş Mehmet den kemalistischen 
Lehrer Kubilay ermordet hatten, zum Anlass, um zur Wachsamkeit gegen den re-
ligiösen Fanatismus aufzurufen. Die Organisatoren dieses Aufruhrs seien Vaga-

                                                                                          
125  Zit. nach Gürel 1984, S. 167. 
126  An 2002, S. 390. 
127  Siehe Ünlü 1981, S. 63 und Azgın 1998, S. 646. 
128  Sait Molla gab 1918 in Istanbul die Zeitung İstanbul heraus und gründete 1919 den probriti-

schen Verein İngiliz Muhipler Cemiyeti („Englische Freundschaftsgesellschaft“). Er war ein ent-
schlossener Gegner der Jungtürken und Anhänger der Briten. Nach der Erstarkung der Na-
tionalisten musste er 1922 die Türkei verlassen und lebte zwischen 1925 und 1930 auf Zy-
pern. Seine Opposition gegen die kemalistischen Reformen führte er dort weiter und war 
mit den prokemalistischen Blättern Söz und Doğru Yol in heftige Diskussionen verwickelt. 
Siehe Söz (27 Teşrinisani 1925), S.2: Molla Her Tarafı Bulaştırdı. Siehe auch Demiryürek 
2003. Mehr zu den als 150’likler bezeichneten Oppositionellen siehe Soysal 1985 und 1988. 

129  İsmail u. Birinci 1987, S. 204, An 2002, S. 338 und 397. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 60 

bunden (serseri), die zu allem entschlossen seien, um das laizistische System in der 
Türkei zu vernichten und die Türkei zur Abkehr „vom Weg der Zivilisation“ (Tür-
kün girdiği medeniyet yolundan) zu zwingen. Die Darstellung der islamistischen Re-
gimegegner in Söz entsprach der, die man damals auch in den türkischen Blättern 
in Istanbul fand: „So haben diese hungrigen Wölfe den aufgeklärten türkischen 
Intellektuellen nicht nur enthauptet, sondern auch auf seiner Leiche herumgetre-
ten. Danach haben sie seinen Kopf auf eine mit Koranversen beschriftete Fahne 
gesteckt und zur Einschüchterung durch die Straßen getragen. Nachdem sie weite-
re drei Personen ermordet hatten, machten sie endlich Bekanntschaft mit der ei-
sernen Faust der Republik. Drei von ihnen wurden von den Streitkräften wie Tie-
re getötet (gebertmek) und der Rest verhaftet.“130 Söz ließ keine Zweifel daran ent-
stehen, dass solche „reaktionären Widerstände“ zwar zur Natur einer jeden Revo-
lution gehörten, diese ihr Ziel aber niemals erreichen könnten. Im Gegenteil: Sie 
erweckten bei der Bevölkerung Hassgefühle und verfestigten damit die republika-
nischen Ideale noch stärker.131  

In diesem Zusammenhang übernahm Söz auch die Rolle des Wächters über die 
Schriftreform auf Zypern. Man veröffentlichte Meldungen über die Schulen und 
Lehrer, die sie noch nicht oder nicht vollständig eingeführt hatten und verlangte 
von der Schulkommission, energisch gegen solche Fälle vorzugehen.132 Auf der 
anderen Seite lobte man die Schulen und Personen, die entschieden hatten, das 
neue türkische Alphabet zu übernehmen und zu lehren.133 

Das „Prinzip Nation“ sollte laut Söz nicht nur in den Schulen Eingang finden, 
sondern auch Leitbild für die Arbeit der türkischen Mitglieder im Gesetzgeben-
den Rat werden: Begriffe wie milli şeref („nationale Ehre“), milli hukuk („nationales 
Recht“) oder milli menabi („nationale Quellen“) sollten Orientierungspunkte für 
ihr Handeln im Rat sein. Denn diese Schlüsselbegriffe seien Garant dafür, dass die 
türkische Existenz zwischen britischen Interessen und griechischem Nationalismus 
nicht aufgerieben werde.134 In diesem Sinne unterstützte das Blatt im Jahre 1930 
die Wahl von Necati Bey, der ein feuriger Kemalist war, zum Mitglied des Gesetz-
gebenden Rates. Seine Wahl war ein großer Sieg für die evkaf-Gegner. Necati Bey 
versuchte im Rat mit Hilfe der griechischen Mitglieder eine entschiedene Opposi-
tionsarbeit gegen die britische Mehrheit zu betreiben und übernahm auch außer-
halb des Parlaments die Führung der evkaf-Gegner. Nachdem die britische Verwal-

                                                                                          
130  Söz Nr. 471 (8 Kânunusani 1931), S. 1-2: İrtica. Das Blatt räumte in den darauf folgenden 

Ausgaben den Ereignissen in Menemen, die eine „Schande für die Türkei und die Zivilisa-
tion“ seien, reichlich Platz ein. Die Sprache war hier kompromisslos, hart und kämpferisch, 
Siehe beispielsweise Söz Nr. 472 (15 Kânunusani 1931), S. 4: Mürtecilere aman yoktur. Me-
nemen hadisesi Türkiye efkarı ummumiyesini altüst etti. 

131  Söz Nr. 472 (15 Kânunusani 1931), S. 4: Mürtecilere aman yoktur. Menemen hadisesi Türkiye e-
fkarı ummumiyesini altüst etti. 

132  Söz Nr. 471 ( 8 Kânunusani 1931), S. 2: Fikir ve düşünce. 
133  Söz Nr. 472 (15 Kânunusani 1931), S. 3: Maarif müdürüne teşekkür ederiz. 
134  Söz Nr. 484 (16 Nisan 1931), S. 1-2: Kavanin meclisi açılırken. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 61 

tung im Januar 1929 das Müftiamt aufgelöst und an seiner Stelle das Fetva Emin-
liği unter der Kontrolle des evkaf-Amtes eingerichtet hatte, betrachteten die evkaf-
Gegner dies als einen schweren Angriff auf die Selbständigkeit der türkischen In-
stitutionen. Die Maßnahme bedeutete für sie vor allem auch eine Zentralisierung 
der türkischen Ämter unter dem Dach des evkaf-Amtes, das von den pro-
britischen Antikemalisten dominiert wurde. Die zunehmende Monopolisierung 
war den türkischen Nationalisten, die enorm an Selbstbewusstsein gewonnen hat-
ten, ein Dorn im Auge. Gegen die britische Politik wurden daher diverse Aktio-
nen organisiert. Den Höhepunkt bildete die Milli Kongre („Nationaler Kongress“), 
eine von Necati Bey am 1. Mai 1931 organisierte Versammlung der türkischen 
Gemeindevertreter. Söz bejubelte diese Initiative als „Befreiung“ vom jahrzehnte-
langen Joch der evkaf. Eine „magnetische Kraft“ habe Vertreter aus 150 Dörfern 
nach Nikosia gezogen und diese „Nationalbewegung“ (milli hareket), zur Rettung 
des verloren gegangenen „nationalen Rechts“ und der „nationalen Ehre“ ermög-
licht. Mit dieser „Nationalen Generalversammlung der Zyperntürken“ (Milli ve 
Umumi Kıbrıs Türk Kongrası) hätten die türkischen Zyprioten unmissverständlich 
gezeigt, dass sie ihre Geschicke in die eigene Hand nehmen möchten.135  

Auf dem „nationalen Kongress“ wurden sechs Punkte vereinbart, die von der 
Forderung nach mehr finanzieller Unterstützung für die Schulen über den 
Wunsch, die Schariagerichte nicht mehr aus dem evkaf-Budget, sondern aus dem 
offiziellen Haushalt zu finanzieren, bis zur Reformierung der evkaf selbst reichten. 
Am wichtigsten aber war die Entscheidung, das Muftiamt wieder herzustellen.136 
Nach diesem Beschluss wurde Ahmet Sait Efendi zum Mufti gewählt.137 Die briti-
sche Inselverwaltung reagierte mit Empörung darauf und betonte, dass diese Wahl 
ein Verstoß gegen das Gesetz sei und Ahmet Sait Efendi deswegen verhaftet wer-
den könne. Auch der probritische Fetva Emini Hakkı Efendi bezeichnete in einer 
öffentlichen Erklärung vom 1. Juni 1931 die Aktivitäten von Ahmet Sait Efendi 
als illegal. Denn es gebe eine Vertretung der Muslime durch das Fetva Eminliği, das 
die gleiche Funktion habe wie das Muftiamt.138 Dagegen verteidigte Söz eifrig die 
Wahl, gab jede Erklärung des Muftis wortwörtlich wieder und berichtete ausführ-
lich von seinen Reisen durch die türkischen Gemeinden.139  

                                                                                          
135  Söz Nr. 486 (7 Mayıs 1931), S. 1: Milli kongra. 
136  Söz Nr. 486 (7 Mayıs 1931), S. 2-4: Milli kongra ve ittihaz ettiği mukarrerat. 
137  Söz Nr. 487 (14 Mayıs 1931), S. 2: Bir beyanname. 
138  Söz Nr. 491 (11 Haziran 1931), S. 2: Fetva emininin beyannamesi. 
139  Söz Nr. 489 (28 Mayıs 1931), S. 1-3: Yeni müftimizin Lefkoşa’yı teşrifleri. Halkın yüksek teza-

huratı,. Söz Nr. 490 (4 Haziran 1931), S. 1: Kıbrıs müftiliğinden. Neben Doğru Yol und Söz 
war auch Vatan [II] („Vaterland“) eines der Blätter, die in den 20er Jahren die kemalisti-
schen Reformen kompromisslos unterstützten und die Migration in die Türkei befürworte-
ten. Die Wochenzeitung Vatan wurde zwischen April 1920 und April 1926 vom Rechts-
anwalt Hüseyin Cemal und von Hüseyin Hüsnü Cengiz in Nikosia herausgegeben. Von 
seinem Gesamtbestand sind allerdings nur wenige Ausgaben bis heute erhalten geblieben. 
Der Herausgeber Hüseyin Hüsnü Cengiz war der Besitzer einer der bedeutendsten zypern-
türkischen Druckereien der Nachkriegszeit: Cingiz Matbaası. Hier wurden neben Vatan 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 62 

Das zur Zeitung Söz und dem zentrumsorientierten Block in Opposition ste-
hende Lager wurde von der Wochenzeitung Birlik („Einheit“) angeführt, die zwi-
schen dem 4. Januar 1924 und Mitte 1930 vom Kulturverein Birlik Ocağı („Herd 
der Einheit“) in Nikosia herausgegeben wurde.140 Birlik Ocağı ging Ende 1922 aus 
dem nach der Jungtürkenrevolution gegründeten und von Befürwortern der evkaf-
Politik dominierten Hürriyet ve Terakki Klübü („Verein für Freiheit und Entwick-
lung“) hervor. Die neue Leitung setzte nach der Umbenennung ihre pro-britische 
Politik fort, und das Blatt Birlik entwickelte sich in der Folge zum profilierten Geg-
ner der damals heftig propagierten Migration in die Türkei. Mit den zentrumsori-
entierten Blättern wie Söz lieferte man sich über dieses Thema harte Auseinander-
setzungen. Aus diesem Grund wurden die Herausgeber Hacı Bulgurzade Ahmet 
Hulusi Bey und Necmi Avkıran von den kemalistischen Zeitungen als „türkeifeind-
lich“ und „reaktionär“ beschimpft.141 Dieser Vorwurf traf nicht zu. Birlik bekannte 
sich unmissverständlich zu den republikanischen Reformideen.142 Dennoch war 
eine gewisse Distanz zur neuen Türkei, die sich vielleicht mit der pro-britischen 
Haltung der Redakteure erklären lässt, nicht zu übersehen. Als der türkische Konsul 
das Angebot machte, die zyperntürkischen Blätter finanziell zu unterstützten, 
lehnte Hacı Bulgurzade Ahmet Hulusi Bey dies trotz größter finanzieller Schwie-
rigkeiten ab, während die pro-kemalistischen Blätter Doğru Yol und Söz jahrelang 
Gelder von der türkischen Regierung bekamen.143 Die Distanz zum Zentrum zeig-

                                                                                                                                                                                                                          

auch Doğru Yol, İrşad, Birlik und Davul gedruckt. (An 2002, S. 434). Auch Vatan sah in den 
Aktivitäten der konservativen Kreise, die sich gegen die Reformen richteten, eine große 
Gefahr für die Zukunft einer „aufgeklärten türkischen Gesellschaft“. Genau wie Söz und 
andere kemalistische Blätter berichtete man immer wieder über die antirepublikanische 
Propaganda und sagte dem religiösen Fanatismus auf der Insel den Kampf an. (Siehe bei-
spielsweise Vatan Nr. 285 (12 Mart 1926), S. 1-2: Ayasofya’da bir hadise.). Vatan lobte aller-
dings auch viele Reformschritte der britischen Verwaltung wie beispielsweise die Aufhe-
bung der aşar-Steuer sowie die Fortschritte im Schulsektor, insbesondere bei der Reform 
der İdadi-Schule. (Siehe Vatan Nr. 285 (12 Mart 1926), S. 1: Aşar, Vatan Nr. 281 (22 Kânu-
nusani 1926), S. 2: Lise labaratuvarında.) 

140  Da wir nur über einen unvollständigen Bestand des Blattes verfügen, gelten die hier ge-
machten Aussagen lediglich für die Periode ab 8. Januar 1926 (Nr. 101). 

141  Konur 1938, S. 67-68. Zit. nach An 2002, S. 313. 
142  Siehe beispielsweise Birlik Nr. 106 (13 Şubat 1925), S. 1: Müslümanlık paçavralar arasına gi-

recek kadar küçük müdür?, Birlik Nr. 324 (12 Temmuz 1930), S. 1: İnkılâp merhaleleri, Birlik 
Nr. 331 (27 Ağustos 1930), S. 1: 30 Ağustos. Die Zeitung Birlik vertrat vor allem im Bil-
dungsbereich, dem langen Artikelreihen gewidmet waren, einen reformfreudigen Kurs. 
Dabei wurde immer wieder auf das Vorbild der griechischen Bildungseinrichtungen verwie-
sen. Siehe Birlik Nr. 108 (23 Şubat 1926) und Birlik Nr. 109 (6 Mart 1926), Nr. 113 (1 Ni-
san 1926), S. 1: Ceziremizin ihtiyacat-ı mühimesinden biride hayat adamı yetiştirebilecek bir mek-
tebe olan ihtiyaçtır, Birlik Nr. 308 (15 Mart 1930 ), S. 1: Kız mektepleri. Yeni bir teşkile ihtiyaç 
vardır, Birlik 313 (12 Nisan 1930), S. 1: Maarifimiz, Birlik Nr. 105 (6 Şubat 1926), S. 1: On-
lar ve biz. 

143  Der Herausgeber Ahmet Hulisi Bey investierte lange Zeit sogar die Gehälter seiner Töchter, 
die als Lehrerinnen arbeiteten, in das Blatt. Da aber die Abo-Gebühren, auf die das Blatt 
stark angewiesen war, nicht regelmäßig eingingen, veranstaltete der Herausgeber immer 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 63 

te sich vor allem auch darin, dass Themen aus der Türkei viel weniger Aufmerk-
samkeit gewidmet wurde als in den zentrumsorientierten Blättern. Dementspre-
chend fanden auch die kemalistische Propaganda samt Personenkult um Mustafa 
Kemal Atatürk und die neue türkische Geschichtsinterpretation sehr selten Ein-
gang. Der Schwerpunkt der Berichterstattung lag eindeutig auf Zypern. 

Nach der Aufhebung des Muftiamtes und der Gründung des Fetva Eminliği 
entbrannte eine Debatte zwischen dem kemalistischen und dem pro-britischen 
Lager über die Frage nach dem legitimen Vertreter der türkischen Gemeinde. Für 
Söz war der evkaf murahhası, der türkische Bevollmächtigte für die religiösen Stif-
tungen, dessen Amt nun auch das Fetva Eminliği angeschlossen wurde, nichts an-
deres als ein „britischer Beamter“ ohne repräsentative Funktion für die türkische 
Gemeinschaft. Birlik dagegen bezeichnete ihn als cemaat reisi („Führer der Ge-
meinde“) und attackierte jeglichen Versuch, außerhalb dieses Gremiums nach ei-
ner neuen Vertretungsinstanz zu suchen.144 Die Diskussion um die Legitimation 
der evkaf-Führung nahm nach der Niederwerfung der griechischen Revolte vom 
12. Oktober 1931 und dem Beginn der Repressionspolitik ein vorläufiges Ende. 
Die türkischen Zeitungen zogen sich von nun an ins Unpolitische zurück.  

Unter diesen speziellen neuen Bedingungen entstand die letzte Zeitung der drit-
ten Periode, Masum Millet, die aus diesem Grund auch gewisse inhaltliche Unter-
schiede zu den anderen Periodika aufwies.145 Sie wurde ab 11. April 1931 in Niko-
sia herausgegeben und erschien zunächst wöchentlich und ab der Ausgabe 63 
zweimal in der Woche. Das Blatt stand ganz unter dem Einfluss des Herausgebers 
Cingizzade Mehmet Rıfat bzw. Con Mehmet Rıfat, eines der bedeutendsten radi-
kal-positivistischen türkischen Intellektuellen der 30er Jahre auf Zypern. Im Leit-
artikel der ersten Ausgabe schrieb er unter der Überschrift İfade-i meram, dass er 
sich in Anbetracht „des Zerfalls und des Chaos in den türkischen Institutionen“ 
nicht mehr zurückhalten könne und es als seine nationale Pflicht ansehe, etwas 
gegen den Untergang zu unternehmen. Masum Millet sei aus dieser praktischen 
Notwendigkeit heraus entstanden.146 

                                                                                                                                                                                                                          

wieder „Sammeltage“ in den Dörfern, die allerdings häufig mehr kosteten als sie Geld ein-
brachten. Birlik Nr. 143 (20 Teşrinisani 1926), S. 1: Köylümüz rehbere muhtaçtır. 

144  Birlik Nr. 302 (25 İkinci Kânun 1930), S. 1: Murahhas memur mudur?, Birlik Nr. 306 (22 Şu-
bat 1930), S. 1: Yine bir itiraf ve tenakuz, Birlik Nr. 308 (15 Mart 1930), S. 2 : Sait Efendi’nin 
makaleleri, Birlik Nr. 309 (22 Mart 1930) bis Birlik Nr. 311 (5 Nisan 1930), S. 1: Evkaf mu-
rahhası hükümet memuru değil cemaat reisidir. 

145  Ausführliche Informationen über Masum Millet und über seinen Herausgeber siehe das 
Kapitel über Con Mehmet Rıfat im zweiten Teil dieser Arbeit. 

146  Masum Millet Nr. 1 (11 Nisan 1931), S. 1-2: İfade-i meram. Dieser erste Leitartikel zeichnete 
sich vor allem durch eine pathetische und emotionale Sprache aus. Der Text wurde von 
Söz, das seine Leser am 16. April 1931 von dem neuen Blatt in Kenntnis setzte, als „Ge-
fühlsexplosion“ bezeichnet. Die Redaktion betonte dabei jedoch, dass man trotz dieses 
emotionalen Beginns viel vom Herausgeber erwarte, der vor allem durch seine Aufrichtig-
keit und seine Vorliebe für das freie Wort bekannt sei. Söz Nr. 484 (16 Nisan 1931), S. 3: 
Masum Millet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 64 

Die Leitartikel, die meist der Feder Rıfats entstammten, nahmen in der Zeitung 
einen beträchtlichen Platz ein. Andere wichtige Autoren der Zeitung waren Meh-
met Fikri Efendi und Behaeddin Efendi. Con Mehmet Rıfat war ein treuer An-
hänger der jungtürkischen Bewegung, was er auch durch seinen Beinamen „Con“ 
zum Ausdruck brachte. Dementsprechend war er auch ein großer Sympathisant 
der kemalistischen Reformen in der Türkei und ein entschiedener Gegner der is-
lamistischen Reaktion. Als es beispielsweise in der türkischen Stadt Bursa gegen 
den zum ersten Mal in türkischer Sprache erklingenden Gebetsruf zu Protestakti-
onen kam, griff das Blatt die Protestierenden scharf an. Man war der Meinung, 
dass die nationale Sprache und die nationale Identität die wichtigsten Charakteris-
tika der türkischen Existenz seien und man in der heutigen Türkei nicht zulassen 
sollte, dass die Religion zu politischen Zwecken missbraucht werde.147 Das Blatt 
druckte in dieser Affäre nicht nur die Stellungnahmen Atatürks und İnönüs ab, 
sondern veröffentlichte auch Protesttelegramme aus verschiedenen Ecken der 
Türkei, etwa aus Zonguldak, Ereğli, Amasra, Zafranbolu, Bartın und Denizli.148 
Eine Ausgabe später veröffentlichte das Blatt demonstrativ die türkische Überset-
zung des Gebetsrufes.149  

Auf Zypern selbst kämpfte Masum Millet entschlossen gegen die institutionel-
len Überbleibsel des Osmanischen Reiches und ihre Nutznießer, was den Heraus-
geber zur Zielscheibe bestimmter Kreise machte.150 Aufgrund seines scharfen Tons 
war das Blatt nicht selten mit Zensurmaßnahmen konfrontiert. So musste es bei-
spielsweise nach der Ausgabe 43 vom 14. März 1932 unfreiwillig eine fünfmona-
tige Pause einlegen.151  

Masum Millet gehörte zu den ersten zyperntürkischen Blättern, die sich der ke-
malistischen Schriftreform anschlossen. Schon ab dem 3. Dezember 1932 erschie-
nen nicht nur der Titel des Blattes, sondern auch einige Kurzmeldungen auf der 
vierten Seite in lateinischer Schrift. Somit war das Blatt zusammen mit Söz die 
letzte große zyperntürkische Zeitung, die sich sowohl der arabischen als auch der 
lateinischen Schrift bediente. Die danach erscheinenden Periodika verwendeten 
nur noch die Lateinschrift. In Masum Millet wurden auch Artikel auf Englisch 
publiziert. So erschien beispielsweise der erste Leitartikel unter Editorial object auch 
auf Englisch.152 Darüber hinaus wurde in vielen Texten die englische Entspre-

                                                                                          
147  Masum Millet Nr. 13 (25 Şubat 1933), S. 2: Bursa’da ezan ve kametin Türkçe okunmasını iste-

meyen hortlaklar. İrtica hareketi nasıl oldu? 
148  Masum Millet Nr. 13 (25 Şubat 1933), S. 2: Bursa’da ezan ve kametin Türkçe okunmasını iste-

meyen hortlaklar. İrtica hareketi nasıl oldu? 
149  Masum Millet Nr. 14 (4 Mart 1933), S. 1: Türkiye Cumhuriyeti riyaseti tarafindan neşredilen su-

retten iktibas edilmiştir. 
150  Mehr dazu siehe im Kapitel über Con Mehmet Rıfat. 
151  Wir erfahren später, dass der Herausgeber aus Protest gegen den behördlichen Druck die 

Zeitung bis zum Machtantritt des neuen Gouverneurs einstellte: Masum Millet Nr. 120 (25 
Teşrinievvel 1933), S. 1-2: Hırsız feneri misali Söz’cünün terbiyesiz ve muzur yazılarından. 

152  Masum Millet Nr. 1 (11 Nisan 1931), S. 1: Editorial object. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 65 

chung osmanischer Fachbegriffe angegeben. Wegen seines scharfen, gegen Religi-
on und Tradition gerichteten Tons und seiner elitären Haltung fand Masum Millet 
außerhalb eines engen Kreises von Intellektuellen kaum Leser. Dies führte dann 
am 29. August 1934 zum absehbaren Ende, das, ungewöhnlich genug, im voraus 
angekündigt wurde: „Das politische Leben von Masum Millet geht morgen zu En-
de. Wir haben erkannt, dass unsere Publikation dem Geist und den Gewohnhei-
ten der Bevölkerung nicht unbedingt entspricht. Somit müssen wir zugeben, dass, 
solange die geistige und sprachliche Kommunikation zwischen der Bevölkerung 
und den Intellektuellen nicht funktioniert, Bemühungen zur Erneuerung und 
Entwicklung der Gesellschaft zwecklos sind.“153  
 

                                                                                          
153  Masum Mille Nr. 203 (29 Ağustos 1934), S. 1: Muhtasarın son sözleri. Con Mehmet Rıfat 

versuchte ab dem 10. Oktober 1947 Masum Millet erneut herauszugeben, jetzt in lateini-
scher Schrift, scheiterte aber bereits nach 12 Ausgaben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die Dobrudscha als das Herz der „Memleketyn“

5.1. Die Dobrudscha unter osmanischer Herrschaft  

Die Region Dobrudscha, das Gebiet zwischen dem Unterlauf der Donau und 
dem Schwarzen Meer, wurde Anfang des 15. Jahrhunderts Teil des Osmanischen 
Reiches.1 Das Land war jedoch schon seit dem 11. Jahrhundert immer wieder Ziel 
verschiedener, aus dem Norden eindringender Turkvölker wie der Petschenegen, 
der Tataren oder der Kyptschaken bzw. Kumanen gewesen.2 Der Name „Dobru-
dscha“ geht wahrscheinlich auf das kumanische Herrschergeschlecht der Dobrotič 
zurück, unter dem die Region in der Mitte des 14. Jahrhunderts eine gewisse Ei-
genständigkeit erlangte.3 

Die ersten Türken aus dem Süden fanden ab Mitte des 13. Jahrhunderts, also 
eineinhalb Jahrhunderte vor der osmanischen Eroberung, den Weg in die Dobru-
dscha. Als der Rum-seldschukische Ex-Sultan İzzeddin Keykâvus4 zusammen mit 
einer Gruppe von Anhängern während des Mongoleneinfalls beim nikäischen 
Kaiser Michael VIII. Zuflucht suchte, verbannte dieser sie 1263/64 fernab von 
Anatolien in die von den Bulgaren bedrohte Dobrudscha, um eine Konfrontation 
mit den Ilkhanen zu vermeiden. İzzeddin Keykâvus fand schließlich 1265 auf der 
Krim bei Kara Nogai Khan Asyl. Ein Teil seiner Anhänger folgte ihm und schloss 
sich den Tataren an. Die anderen kehrten entweder nach Anatolien zurück oder 
blieben in der Dobrudscha und konvertierten zum Christentum.5 

Erst der Sieg der Osmanen vor Varna im Jahre 1444, als ein Heer, bestehend 
aus etwa 16.000 Ungarn und 4.000 Walachen, von der Armee Murads II. geschla-
gen wurde,6 ebnete den Weg für die massenhafte Einwanderung osmanischer Tür-
ken in die Region. Da das Gebiet dünn besiedelt war, betrieb der osmanische 

1  Die Eroberung der Dobrudscha erfolgte etappenweise. Daher werden in der Literatur un-
terschiedliche Angaben zum Eroberungsjahr gemacht. Während Fazıl 1940, S. 34 und De-
cei 1954, S. 635 1417 als Jahr der osmanischen Eroberung angeben, geht Karpat 1994, 
S. 483 von 1419 als dem Datum der endgültigen Unterwerfung aus. Zu weiteren Varianten 
siehe Önal 1998, S. 1-2. 

2  Mehr hierzu siehe Karpat 1994, S. 483, İnalcık 1965, S. 610 und Fazıl 1940, S. 15-21. 
3  Sallanz 2007, S. 49. Zu anderen Hypothesen über die Herkunft des Names siehe ebenda. 
4  İzzeddin Keykâvus war der älteste Sohn des Rum-seldschukischen Sultans Keyhüsrev II. 

und einer griechisch-byzantinischen Prinzessin von Nikäa. Von 1246 bis 1257 regierte er 
das Sultanat der Rum-Seldschuken. Siehe Kreiser u. Neumann 2003, S. 57. 

5  In der Literatur werden sie nicht selten zusammen mit den christlichen Kumanen bzw. Pet-
schenegen als die Vorfahren der Gagausen angesehen. Der Name „Gagavuz“ soll nach die-
ser Auffassung von Keykâvus abgeleitet sein. Ibram 1999, S. 26. Mehr dazu siehe auch Ci-
achir 1933. Zu den Gefolgsleuten von İzzeddin Keykâvus zählte wahrscheinlich auch Sarı 
Saltık Baba, ein angeblicher Schüler von Hacı Bektaş. Nach ihm soll der Ort Babadağ be-
nannt sein. Siehe Evliya Çelebi 1984, S. 81. 

6  Kreiser 2001, S. 23. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 68 

Staat von Anfang an eine langfristig ausgerichtete Ansiedlungspolitik, die eine sys-
tematische Einwanderung von Türken, aber auch von Tataren aus dem Norden, in 
die Dobrudscha vorsah.7 Die planmäßige Ansiedlung von Krimtataren in der 
Dobrudscha erfolgte aber wahrscheinlich erst unter Sultan Selim I.8 

Die Dobrudscha wurde nach ihrer Eroberung zunächst dem beylerbeyi-Rumeli 
eingegliedert. Dass die Zentralverwaltung in Istanbul die Besonderheiten der Re-
gion berücksichtigte, zeigte sich in der Auswahl der in Silistre residierenden san-
cakbeyis („Herrn des sancak“). Der 1484 von Sultan Beyazid II. als sancakbeyi er-
nannte Malkoçoğlu Bali Bey wies sich durch besondere Verdienste um die verwal-
tungstechnische Integration der Region aus. Sein Nachfolger Anfang des 16. Jahr-
hunderts war Mihaloğlu Ali Beyzade Mehmed. Dieser sancakbeyi, dessen Name 
die christliche Herkunft dokumentiert, war so innig mit den Verhältnissen in der 
Region vertraut, dass er sich sogar als angeblicher Verwandter der Familie Craio-
veşti in den Thronkampf in der Walachei einmischte. 1551 wurde der Voyvoda 
von Moldau, Iliaş, ebenfalls ein Konvertit, bey des sancak-Silistre.9  

Das sancak-Silistre wurde im 17. Jahrhundert dem in der Herrschaftszeit Murats 
III. gegründeten vilayet-Özi eingegliedert. Diesem neuen vilayet gehörten neben 
der Dobrudscha auch Bender, Akkerman und Kili an. Infolge der osmanisch-
russischen Kriege und vor allem, nachdem die Osmanen Bessarabien an Russland 
verloren hatten und somit auch das ganze nördlich der Donau gelegene Gebiet 
des vilayet-Özi unter russische Herrschaft kam, ging die Bevölkerungszahl drama-
tisch zurück. Dadurch verlor das Gebiet seine bisherige Bedeutung. 1848 wurde 
das eyalet-Silistre mit zwei liva (Varna und Tırnova) gegründet, welches den Nord-
osten von Bulgarien sowie die Dobrudscha umfasste. 1864 wurde unter Abdulaziz 
aus dem eyalet-Silistre sowie Vidin und Niş das vilayet-Tuna (vilayet-Donau) gebil-
det. Von den Gouverneuren des Donau-vilayet gelangte Midhat Paşa zu besonde-
rer Berühmtheit. Er wirkte in besonderem Maße bei der Umsetzung des 1864 ver-
abschiedeten vilayet-Gesetzes (vilayet nizamnamesi) mit, das eine radikale Änderung 
des klassischen osmanischen Verwaltungssystems auf der eyalet-Ebene mit sich 
brachte und seine Entstehung in erster Linie dem Islahat Fermanı und dem Pariser 
Vertrag (von 1856) verdankte. Diese Bestimmungen gaben den düvel-i muazzama 
(„Großmächten“) das Recht, Inspektionen der osmanischen vilayets in Rumelien 
durch eine internationale Kommission durchführen zu lassen. Auf diese Weise 
versuchten sie, die osmanische Regierung zu Maßnahmen zu Gunsten ihrer christ-
lichen Untertanen zu drängen. Dies führte auf osmanischer Seite unverzüglich zur 
Verabschiedung des vilayet-Gesetzes, welches seine erste Anwendung im Donau-
vilayet fand. Dieses Gesetz, das später auch in Bosnien, Erzurum und Syrien ein-
geführt wurde, sah vor, dass ein vilayet in die Verwaltungseinheiten liva bzw. san-

                                                                                          
7  Evliya Çelebi 1984, S. 70. 
8  Siehe Decei 1945, S. 636, Karpat 1994, S. 484. 
9  Decei 1945, S. 636-637. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 69 

cak, kaza, und karye (köy) untergliedert wurde und einen eigenen vilayet idare mecli-
si (Verwaltungsrat) erhielt. Die aktive Teilnahme der christlichen Untertanen in 
diesen Räten wurde besonders gefördert. So sollten die vilayet idare meclisi aus dem 
Gouverneur, einigen ernannten Beamten sowie vier gewählten Vertretern, von de-
nen zwei Nicht-Muslime waren, bestehen.10 Midhat Paşa setzte die Bestimmun-
gen des neuen vilayet-Gesetzes erfolgreich um und erzielte damit enorme Fort-
schritte bei der Modernisierung des eyalets. Unter seiner Verwaltung wurden bei-
spielsweise ein über 3.000 km langes Straßennetz gebaut, die Ordnungskräfte neu 
strukturiert und die Memleket ve Menafi Sandıkları (die Vorgängerin der heutigen 
Ziraat Bankası – „Bank für die Landwirtschaft“) gegründet, die mit günstigen Kre-
diten landwirtschaftliche Betriebe unterstützte. Darüber hinaus wurden Berufs-
schulen für Waisenkinder eingerichtet und die amtliche Zeitung Tuna herausgege-
ben. Nach kurzer Zeit war der wirtschaftliche Erfolg dieser Verwaltungsreform 
nicht mehr zu übersehen. So stiegen beispielsweise die Einnahmen des vilayet-
Donau nach nur zwei Jahren von 20.000 kese auf 300.000 kese.11 

Die demographische Struktur in der Dobrudscha hatte sich in den ca. 450 Jah-
ren osmanischer Herrschaft aufgrund der vielen kriegerischen Ereignisse mehrmals 
radikal verändert. Die Region war zunächst im 16. Jahrhundert mehrmals das Ziel 
kosakischer Angriffe, durch die viele Dörfer, aber auch Städte wie Babadağ, Isacea 
und Silistre, völlig zerstört wurden. Die größte Auswirkung auf die demographi-
sche Entwicklung der Region hatten jedoch die Kriege zwischen Russland und dem 
Osmanischen Reich im 18. und 19. Jahrhundert. Der Aufstieg Russlands brachte 
im Schwarzmeerraum und in Osteuropa bedeutende Machtverschiebungen mit 
sich. Seine territoriale Expansion bedrohte nicht nur das sich in einer Phase der 
Stagnation befindliche Osmanische Reich, sondern markierte auch den Beginn ei-
ner neuen Ära in der Geschichte der Dobrudscha, die jetzt unmittelbar zum 
Kriegsschauplatz wurde. Im osmanisch-russischen Krieg von 1768–1774 überquerte 
das russische Militär die Donau und besetzte zum ersten Mal die Dobrudscha. Mit 
dem Vertrag von Küçük Kaynarca erkannte das Osmanische Reich offiziell die 
Überlegenheit Russlands an. Eine Bestimmung in diesem Abkommen war für das 
Schicksal der Dobrudscha besonders folgenreich: Als sich nämlich das Osmanische 
Reich, wie im Vertrag vorgesehen, von der Krim zurückgezogen hatte, annektierte 
Russland 1783 das bisherige Khanat und löste dadurch eine massenhafte Auswan-
derung ins Osmanische Reich und hier vor allem in die Region Dobrudscha aus, 
was deren Bevölkerungszusammensetzung dramatisch veränderte.  

                                                                                          
10  Einige Bestimmungen dieses vilayet nizamnamesi wurden zunächst 1867 und dann in grö-

ßerem Umfang im Jahre 1871 mit der Verabschiedung des İdare-i Umumiye-i Vilayet Ni-
zamnâmesi abgeändert oder ergänzt. Zum Text des Vilayet Nizamnamesi siehe Şentürk 1992, 
S. 253-271. 

11  Eine kese bestand aus 500 Kuruş und hatte einen Wert von fünf Gold-Lira. Mehr dazu sie-
he Akşin 2000, S. 146-147 und Kocahanoğlu 1997, S. 43-61. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 70 

Die Russen, die gemäß dem Abkommen von Küçük Kaynarca die besetzten 
Gebiete in der Dobrudscha geräumt hatten, kehrten Anfang des 19. Jahrhunderts 
zurück und brachten in den Kriegen von 1806–1812 das Gebiet erneut unter ihre 
Kontrolle. Nachdem sie durch das Abkommen von Bukarest vom Mai 1812 unter 
anderem Bessarabien erworben hatten, verließen sie die besetzten Gebiete. Der 
osmanisch-russische Krieg von 1828–1829 war dann für das Osmanische Reich 
und die Dobrudscha der folgenschwerste überhaupt. Die Russen drangen bis nach 
Edirne vor. Mit dem Frieden von Adrianopel 1829 wurde Griechenland unabhän-
gig, und Moldau und die Walachei bekamen mehr Selbständigkeit. Die os-
manische Regierung verpflichtete sich, die Kriegsschäden in Höhe von 15.000.000 
holländischen Dukaten zu bezahlen. Als Gegenleistung zog Russland seine Armee 
aus den besetzten Gebieten zurück. Dieser Krieg hatte verheerende Auswirkungen 
auf die Bevölkerung der Dobrudscha. So lebten beispielsweise kurz nach Kriegs-
ende in der ganzen Dobrudscha nur noch 40.000 Menschen.12 Wie schnell die 
Region jedoch wieder besiedelt wurde, zeigen Statistiken, die 20 Jahre nach dem 
Krieg erhoben wurden. Obwohl deren Angaben widersprüchlich sind und daher 
nur als grobe Richtwerte zu verstehen sind, kann man doch annehmen, dass sich 
die Einwohnerzahl bis Mitte des 19. Jahrhunderts wieder verdreifacht hatte.13 An-
scheinend legte die osmanische Regierung großen Wert darauf, die Region so 
rasch wie möglich neu zu besiedeln. Die Verwaltung erleichterte auch die Ansied-
lung nichtmuslimischer Neuankömmlinge. Den deutschen Siedlern wurde bei-
spielsweise weitgehende Autonomie, Religionsfreiheit, großzügiger Landerwerb 
und Steuerfreiheit auf sechs Jahre zugebilligt.14 

Gleichwohl erlitt die Besiedlungspolitik durch die ständigen Kriege immer wie-
der Rückschläge. So ging beispielsweise die Bevölkerungszahl nach dem Krimkrieg 
(1853–1856), der in der Dobrudscha entfacht worden war, wieder rapide zurück.15 
Interessant ist, dass sich trotz mehrfacher Entvölkerungen, von Bränden und 
Neubesiedlungen die Namen vieler Ortschaften über viele Jahrhunderte nicht ge-
ändert haben. So kann man beispielsweise etwa 80% der Dorfnamen, die schon 
Evliya Çelebi erwähnt hatte, noch am Ende des 19. Jahrhunderts finden.16 

                                                                                          
12  Siehe Fazıl 1940, S. 75. 
13  Für eine ausführliche Darstellung der demographischen Entwicklung nach den osmanisch-

russischen Kriegen siehe Fazıl 1940, S. 74-80. 
14  Kornrumpf 1978, S. 140. 
15  Siehe Fazıl 1940, S. 75. Nach C. Allard, La Bulgarie orientale (Paris, 1864), waren 1856 im 

Kaza Köstence (einschließlich des Kaza Mecidiye) nur 33 Ortschaften bewohnt. 19 von 
ihnen waren türkisch (Köstence, Anadolköy, Pals, Lazmahlesi, Tekirgöl, Hasidülük, Meh-
medce, Hasanca, Neu-Murvatlar, Kobadin, Kokarca, Yenice, Burunca, Adamkilisesi, Yu-
sufhanlar, Mulçova, Talaşman, Pullukçu, Arabacı), 9 tatarisch (Nadarcı, Alakapı, Umurca, 
Hendek-Karaköy, Mahmudköy, İdris, Karabaki, Eski und Yeni Bülbül) und 5 walachisch 
(Rasova, Yeniköy, Cernavoda/Boğaz, Küçük und Büyük Seymen), zit. nach Kornrumpf 
1978, S. 140, FN. 8. 

16  Siehe beispielsweise Evliya Çelebi 1985, S. 82-83, 190-191 und Kornrumpf 1978, S. 140. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 71 

Die erste osmanische Volkszählung in der Dobrudscha fand im Jahre 1868 
statt. Demnach lebten in den sancaks Rusçuk, Varna und Tulça insgesamt 361.850 
Einwohner, davon 125.945 Muslime.17 Im Provinzialalmanach von 1874 für das 
Donau-vilayet sind neben der Zahl der männlichen Einwohner (unterteilt in mus-
limische und nichtmuslimische) auch Informationen über die Zahl der Häuser, 
den Viehbestand und die Steuereinnahmen enthalten. Demnach lebten in den 
kazas Tulça, Sünne, Maçin, Babadağ, Hırsova, Köstence, Mecidiye und Mankalya 
insgesamt 32.456 Familien (davon 20.630 muslimisch) und 118.427 männliche 
Einwohner (davon 73.751 muslimisch).18 Auch die Angaben von Ubicini für das 
Jahr 1878 bewegen sich in diesem Rahmen. Danach lebten 1878 in der Nord-Do-
brudscha insgesamt 222.562 Einwohner (davon 134.662 Muslime).19 Mit der An-
gliederung an Rumänien im selben Jahr hat sich die Zusammensetzung der Be-
völkerung, vor allem was die Zahl der Muslime anbetrifft, jedoch stark verändert.  

5.2. Die Dobrudscha als Teil Rumäniens 

Nach dem Russisch-Türkischen Krieg 1877–78 verpflichtete sich das Osmanische 
Reich auf dem Berliner Kongress, die Dobrudscha abzutreten. Daraufhin wurde 
das Gebiet zweigeteilt: Während der südliche Teil um die Provinzen Kaliakra und 
Durostor (ca. 7.565 km2) der bulgarischen autonomen Regierung zugesprochen 
wurde, erhielt das nun souveräne Fürstentum Rumänien die Nord-Dobrudscha 
(15.570 km2). Die Teilung der Dobrudscha schuf ein Grenzproblem zwischen 
Rumänien und Bulgarien, da beide Anspruch auf das Gesamtgebiet erhoben. Bis 
zur endgültigen Trennung der Dobrudscha im Jahre 1940 unternahmen die bei-
den Länder alles, um ihre Herrschaftsansprüche durchzusetzen. So verfälschten 
sie statistische Daten über die Bevölkerungszusammensetzung ihrer Gebiete und 
betrieben eine radikale Kolonisationspolitik, die die demographische Struktur der 
Region nachhaltig veränderte.20 

Zwei Jahre nach der Machtübernahme verabschiedete die rumänische Regie-
rung im März 1880 das „Organisationsgesetz für die Nord-Dobrudscha“, durch 
das deren muslimische Bewohner zu rumänischen Staatsbürgern wurden. Den-
noch standen ihnen nicht alle Bürgerrechte zu. Sie durften sich beispielsweise bis 
April 1910 bzw. März 1912 nicht an den Parlamentswahlen beteiligen.21 Nach 
dem zweiten Balkankrieg kam mit dem Frieden von Bukarest (10. August 1913) 
die Süd-Dobrudscha zu Rumänien. Dadurch stieg die Zahl der unter rumänischer 
Herrschaft lebenden Muslime drastisch um über 100.000 Personen. Um die Süd-

                                                                                          
17  Decei 1945, S. 641. 
18  Zu ausführlichen Informationen über diese Erhebung siehe Kornrumpf 1978, S. 141-153 

und Draganova 2006, S. 32-42. 
19  Siehe Fazıl 1940, S. 96. 
20  Siehe Schmidt-Rösler 1996, S. 140. 
21  Fazıl 1940, S. 118. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 72 

Dobrudscha in den rumänischen Gesamtstaat zu integrieren, verabschiedete die 
rumänische Regierung am 1. April 1914 das „Gesetz über die Organisation der 
neuen Dobrudscha“. Dieses Gesetz entsprach in seinen Bestimmungen in etwa 
dem „Organisationsgesetz für die Nord-Dobrudscha“. 

Rumänien verlor die Dobrudscha im Ersten Weltkrieg im Frieden von Bukarest 
(7. Mai 1918). Dieser Friedensvertrag wurde jedoch nach der Niederlage der Mit-
telmächte durch den Waffenstillstand von Compiègne am 11. November 1918 für 
nichtig erklärt.22 Auf der Pariser Friedenskonferenz wurde die Nord-Dobrudscha 
und dann durch den Friedensvertrag von Neuilly am 27. November 1919 auch die 
Süd-Dobrudscha Rumänien zugesprochen. Zusammen mit den anderen neuen 
Territorien, nämlich Transilvania (Siebenbürgen), der Bukowina, Bessarabien und 
dem Banat bildete die Dobrudscha nun einen Teil Großrumäniens (România  
Mare).23  

Das Fürstentum und spätere (ab 1881) Königreich Rumänien, das 1861 aus der 
Vereinigung der Moldau mit der Walachei entstanden war, verfügte vor dem Ers-
ten Weltkrieg über eine ethnisch relativ homogene Bevölkerungsstruktur. Nach 
dem Krieg erhöhte sich der Anteil der Minderheiten in Groß-Rumänien mit ei-
nem Schlag auf 30 %. In einigen der neu hinzugewonnenen Gebiete waren die 
Rumänen sogar in der Minderheit. So machten sie beispielsweise in Siebenbürgen 
57,8 %, in Bessarabien 56,2 %, in der Bukowina 44,5% und in der Dobrudscha 
nur 44,2% der Gesamtbevölkerung aus.24 Während Rumänien aufgrund dieser 
Gebietserweiterung in einen komplizierten ethnisch-nationalen Konfliktprozess 
geriet und mit ganzer Kraft die Integration der neuen Gebiete vorantrieb, hatte 
sich Bulgarien mit der Abtrennung der Süd-Dobrudscha nie abgefunden. Es ver-
kündete ständig Revisionsansprüche und unterstützte die Sezessionsbestrebungen 
der bulgarischen Minderheit. Diese Auseinandersetzungen bildeten den Hinter-
grund der rumänischen Minderheitenpolitik in der Dobrudscha. Davon profitier-
ten, wie unten noch zu zeigen sein wird, vor allem die hier lebenden Türken, die 
im Jahre 1930 mit 172.865 Einwohnern 21,2 % der Gesamtbevölkerung stellten. 
Die bulgarischen Bemühungen um eine Grenzrevision führten schließlich 1940 
zum Vertrag von Craiova, der die Rückgabe der Süd-Dobrudscha an Bulgarien 
sowie einen Bevölkerungsaustausch zwischen beiden Ländern vereinbarte. Darauf 
verließen rund 100.000 Rumänen die Süd- und etwa 61.000 Bulgaren die Nord-
Dobrudscha.25 

 
 

                                                                                          
22  Schmidt-Rösler 1996, S. 126. 
23  Weithmann 1995, S. 394-397. 
24  Kolar 1997, S. 45, 58-59. 
25  Schmidt-Rösler 1994, S. 167-168. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die dobrudschatürkischen Periodika

6.1. Erste Anfänge der periodischen Presse 

Die dobrudschamuslimischen Periodika bis 1940 lassen sich thematisch drei Er-
scheinungsperioden zuordnen. Die Übergänge zwischen den drei Perioden sind 
jeweils bestimmt durch tiefgreifende politische und gesellschaftliche Veränderun-
gen in der Dobrudscha und im Osmanischen Reich/der Türkei, die sich dann 
unmittelbar auf das Presseleben auswirkten. Die erste Periode ist durch die Not-
wendigkeit charakterisiert, das nach dem Rückzug der Osmanen zusammen- 
gebrochene, bisher auf das Zentrum hin ausgerichtete Nachrichtennetz neu zu 
knüpfen. Es war eine Zeit des Tastens und der ersten Versuche. Sie begann unmit-
telbar nach dem Machtverlust der Osmanen in der Dobrudscha und reichte bis 
ins Jahr 1908. Die Jungtürkenrevolution veränderte nicht nur die politische und 
kulturelle Landschaft im Osmanischen Reich grundlegend, sondern sorgte auch 
bei vielen türkischen Bildungsbürgern in den ehemaligen osmanischen Gebieten 
für einen geistigen Aufschwung und eine neue intellektuelle Dynamik, die sich 
dann vor allem über die Printmedien artikulierte. Diese Phase der gesellschaftspo-
litischen Erneuerung hielt bis zum Ende des Ersten Weltkrieges an. Nach dem 
Krieg begann in der wiedervereinigten Dobrudscha eine Zeit der Professionalisie-
rung des Journalismus. In dieser dritten Periode kam es zur inhaltlichen und for-
malen Ausdifferenzierung der türkischen Presse.  

Als nach dem Machtwechsel die traditionellen Wege der Nachrichtenverbrei-
tung vom osmanischen Zentrum in die Dobrudscha versperrt waren, kam das dor-
tige Presseleben zum Erliegen. Die rumänische Regierung versuchte, durch die 
Herausgabe einer eigenen Zeitung für die Dobrudschatürken die Lücke zu schlie-
ßen. Da die Bestände dieser ersten „türkischen“ Zeitung nicht mehr vorhanden 
sind, ist es nicht einfach, die genauen Absichten der rumänischen Regierung zu 
erschließen. Es ist aber anzunehmen, dass die zwischen 1. September 1888 und 
10. April 1894 erscheinende Dobruca Gazetesi („Die Zeitung der Dobrudscha“)1 ei-
ne politische Neuorientierung der türkischen Bevölkerung in Richtung Bukarest 
anstrebte. Dies war im Sinne des einige Jahre zuvor verabschiedeten „Organisati-
onsgesetzes für die Nord-Dobrudscha“, welches alle Angehörige von Minderhei-
ten in der Dobrudscha zu rumänischen Bürgern erklärt hatte. Das Medium Zei-
tung war hier das beste Mittel, um die Integration der verschiedenen ethnischen 
und religiösen Gruppen in die rumänische Gesellschaft voranzutreiben. Wenn 
man sich die relativ lange Erscheinungsdauer der Dobruca Gazetesi vor Augen hält, 
sieht man, mit welchem Ehrgeiz die rumänische Regierung dieses Ziel verfolgte.  

1  Fazıl 1940, S. 213. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 74 

Erst drei Jahre später entstand in Konstanza die erste rein osmanische Zeitung 
in der Dobrudscha. Das Blatt Sedakat („Treue“, „Loyalität“), das ab 1. Juni 1897 zu 
erscheinen begann, nannte sich im Untertitel „wöchentliche muslimische Zeitung 
zur Verteidigung der Interessen der edlen islamischen Nation, des erhabenen os-
manischen Staates und der rumänischen Regierung“. Auch im Leitartikel der ers-
ten Ausgabe wurde auf die zweifache Aufgabe, nämlich „zum Vorteil des großen 
osmanischen Staates und der rumänischen Regierung zu arbeiten“ hingewiesen. 
Wem die bekundete Treue in erster Linie galt, darüber ließ die Zeitung jedoch kei-
ne Zweifel aufkommen. Schon im Leitartikel wird dies deutlich genug zum Aus-
druck gebracht: „Das weitere Erscheinen hängt von der Güte Gottes, dem Wohl-
wollen unseres tugendhaften, großzügigen, geliebten Padişahs und gerechten Kali-
fen, Sultan Abdülhamid Han-ı Sani und von der Gunst der Leser ab.“ Das Zent-
rum der geistigen Orientierung war für die Herausgeber von Sedakat also unmiss-
verständlich das Osmanische Reich, der Sitz des Kalifats. Dementsprechend do-
minierten Nachrichten über und aus dem Osmanischen Reich. Die aktuellen The-
men, die damals die Zeitungen im Reich beschäftigten, standen auch bei Sedakat 
an vorderer Stelle.2  

Zugleich war Sedakat eine regionale dobrudschatürkische Zeitung, die ausführ-
lich und intensiv über die Dobrudscha und das Leben ihrer türkischen Bevölke-
rung schrieb. Neben der aktuellen Berichterstattung verfolgte man eine erziehe-
risch-aufklärerische Mission. Die Themenpalette reichte hier von der Schulbildung 
über die Kindererziehung bis zu Gesundheitsratschlägen. Sedakat verfocht die Inte-
ressen der türkischen Bevölkerung und prangerte immer wieder die Willkür der lo-
kalen Behörden an. Das Blatt forderte die Türken auf, Benachteiligungen nicht ta-
tenlos zu akzeptieren, sondern sich gegen sie zu wehren.3 Unbeschadet dieser Kri-
tik am Vorgehen einzelner Beamter lobte das Blatt des Öfteren die Politik des ru-
mänischen Ministerpräsidenten Sturza gegenüber den Muslimen und dem Osma-
nischen Reich. Vor allem die „neutrale“ Politik Rumäniens während des Kreta-
Konflikts wurde wohlwollend zur Kenntnis genommen.4 In seinen späteren Aus-
gaben berichtete Sedakat immer wieder über die für die Dobrudscha relevanten 

                                                                                          
2  So berichtete man beispielsweise nicht nur in fast jeder Ausgabe über den Konflikt zwi-

schen dem Osmanischen Reich und Griechenland um Kreta, sondern rief auch immer 
wieder zu Spenden für die Opfer auf. Siehe Sedakat Nr. 1 (20 Mayıs 1313), S. 2 und S. 3, 
Nr. 3 (3 Haziran 1313), S. 1 und S. 3, Nr. 4 (10 Haziran 1313), S. 2, Nr. 5 (17 Haziran 
1313), S. 4, Nr. 6 (24 Haziran 1313), S. 4, Nr. 7 (1 Temmuz 1313), S. 4, Nr. 8 (8 Temmuz 
1313), S. 2, Nr. 9 ( 15 Temmuz 1313), S. 4, Nr. 10 (22. Temmuz 1313), S. 1, Nr. 11 (29. 
Temmuz 1313), S. 4, Nr. 16 (3 Eylül 1313), S. 4, Nr. 20 (15 Teşrinievvel 1313), S. 1. 

3  Siehe Sedakat Nr. 3 (3 Haziran 1313), S. 2 und Sedakat Nr. 20 (15 Teşrinievvel 1313), S. 2. 
4  Siehe, Sedakat Nr. 8 (8 Temmuz 1313), S. 1: Siyasi, Sedakat Nr. 10 (22 Temmuz 1313), S. 1: 

Siyasi, Nr. 18 (1 Teşrinievvel 1313), S. 2: Bend-i mahsus: Rumanya hükümetinin icraatından bir 
nümune. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 75 

Aspekte der rumänischen Politik und informierte die Leser über rumänische Ge-
schichte und das Verwaltungssystem in der Dobrudscha.5 

Wie in vielen anderen Blättern der damaligen Zeit erschienen auch die Beiträge 
in Sedakat ohne Nennung der Autoren. Über die Mitarbeiter ist deshalb wenig 
bekannt. Es tauchen nur die Namen des Herausgebers Ali Rıza Bey als sahib-i im-
tiyaz ve muharrir und des Besitzers (sahib-i hakiki) İsmail Hakkı auf. Dass auch Se-
dakat wie viele der damaligen Blätter von Abonnementgebühren abhängig war, 
kann als gesichert gelten. In der Nr. 20 fordert die Redaktion die Leser auf, ihre 
Gebühren zu zahlen.6 Es waren letztlich finanzielle Engpasse, die am 27. Oktober 
1897 zur Schließung der Zeitung führten.7  

Nur vier Tage nach der Einstellung von Sedakat kam erstmals die ebenfalls sehr 
kurzlebige (bis zum 22. Januar 1898 erscheinende) Zeitung Şark („Orient“) heraus, 
und zwar wie Sedakat in Konstanza. Allerdings hatten die beiden Zeitungen orga-
nisatorisch nichts miteinander zu tun. Ebulmukbil Kemal, der Herausgeber von 
Şark, hatte zwar bei der Gründung einer anderen Zeitung jener Jahre, nämlich Sa-
dayı-Millet, mitgewirkt, gehörte jedoch nicht zu den Herausgebern von Sedakat. 

Ebulmukbil Kemal war in der Dobrudscha eine hoch umstrittene Persönlichkeit. 
Seine Gegner warfen ihm vor, Agent des osmanischen Palastes zu sein. Er sei mit 
der Absicht in die Dobrudscha geschickt worden, dort die Jungtürken zu bekämp-
fen.8 Obwohl es keine Quellen gibt, die diese Behauptung zweifelsfrei bestätigen 
oder widerlegen, ist unbestritten, dass Ebulmukbil Kemal Bey ein sultantreuer 
und die Reformbewegung hassender Journalist war. Er attackierte in Şark unent-
wegt die im Ausland lebenden Jungtürken, die seiner Meinung nach Verrat am 
osmanischen Staat begangen hätten. Im Leitartikel der ersten Ausgabe brachte er 
seine Ansichten über die oppositionelle jungtürkische Bewegung unmissverständ-
lich zum Ausdruck: „Es gibt einige Personen, die Verbrechen begangen haben und 
dann ins Ausland geflohen sind. [...] Wie minderwertig müssen diese Personen 
sein, dass sie sich in den Zufluchtsländern einerseits als Muslime und Angehörige 
des Osmanischen Reiches ausgeben und andererseits mit ganzer Kraft gegen die 
osmanische Regierung und ihre Glaubensbrüder kämpfen. [...] Sie spielen damit 
den Gegnern des Islam und des Osmanischen Reiches in Europa in die Hand.“9 
Weiter bezeichnete er seine Zeitung als eine Kampfansage an „die unwahren Be-

                                                                                          
5  Siehe Sedakat Nr. 18 (1 Teşrinievvel 1313), S. 4: Dobruca’nın idare-i umumiyesi ile mahakim-i 

adliye nizamnamesi und Romanya’nın tarih-i hazırıdan bir nebze, Sedakat Nr. 20 (15 Teşriniev-
vel 1313), S. 4: Dobruca’nın idare-i umumiyesi. 

6  Sedakat Nr. 20 (15 Teşrin 1313), S. 4. 
7  In Şark Nr. 9 (13 Kânunuevvel 1897), S. 3-4, erfahren wir unter Mülahaza: Teessüf yahud Se-

dakat gazetesinin ihtiyar-i tatil edişi von der Schließung der Zeitung Sedakat. Şark betrachtete 
dies als Verlust für die Dobrudscha. 

8  Siehe Temo 1939, S.124 ff. 
9  Şark Nr. 1 (19 Teşrinievvel 1313), S. 1: İfade-i mahsusa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 76 

hauptungen dieser Kreise und der ausländischen Zeitungen über die islamische 
Nation und die Hohe Pforte“. 

Dass ein Blatt mit dieser Zielsetzung hauptsächlich aus dem Osmanischen 
Reich berichtete, lag auf der Hand. So wurde, wie in Sedakat, dem Konflikt auf 
Kreta große Aufmerksamkeit zuteil. Die Zeitung verteidigte und propagierte die 
osmanische Sicht des Problems: Es seien die Feinde der Osmanen, die im Reich 
überall Feuer legten, um es dadurch ins Chaos zu stürzen.10 Şark organisierte auch 
Hilfsaktionen für die Opfer des Kreta-Konfliktes. Dafür wurde eine Organisation 
mit Namen Girid İane-i Şita’iyesi Komisiyonu gegründet, deren Vorsitzender Seyid 
Ahmed Efendi, der Mufti von Konstanza, war. Ihr Sekretär wurde Ebulmukbil 
Kemal. Dass der Sitz der Organisation, zu deren Mitgliedern bedeutende Nota-
beln gehörten, identisch mit der Verlagsadresse der Zeitung Şark war, zeugt von 
dem guten Verhältnis zwischen dem Herausgeber der Zeitung und den Honorati-
oren der Stadt.11 

Trotz der starken Ausrichtung am Osmanischen Reich fanden auch die Ereig-
nisse aus der Dobrudscha in der Zeitung ihren Platz. Das Blatt setzte sich intensiv 
für den Verbleib der Türken in der Dobrudscha und gegen die Auswanderung ein. 
In diesem Zusammenhang wies man immer wieder auf die guten Beziehungen 
zwischen dem Osmanischen Reich und Rumänien und auf die gute Behandlung 
der Muslime in der Dobrudscha durch die Regierung Sturzas hin.12  

Şark mischte sich auch in die Auseinandersetzungen zwischen Rumänien und 
Bulgarien ein und attackierte heftig die von der bulgarischen Seite vertretene Auf-
fassung, die Dobrudscha sei ein Teil Bulgariens. Für die irredentistischen Bestre-
bungen der in der Nord-Dobrudscha lebenden Bulgaren zeigte das Blatt keinerlei 
Verständnis. Dass im Bezirk Tulcea in bulgarischen Schulbüchern die Dobrudscha 
als Teil Bulgariens dargestellt werde, sei ein Zeichen der Undankbarkeit der Bulga-
ren gegenüber Rumänien. Sie wüssten die Freiheit, die sie hierzulande hätten, ein-
fach nicht zu schätzen.13  

Şark verglich immer wieder die Situation der Muslime in Rumänien und Bulga-
rien miteinander und meinte, dass die Zustände für die Muslime in Bulgarien 
immer unerträglicher würden. Als Beleg veröffentlichte man unentwegt Leserbrie-

                                                                                          
10  Siehe Şark Nr. 1 (19 Teşrinievvel 1313), S. 3-4: Girid havadisi, Şark Nr. 2 (25. Teşrinievvel 

1313), S. 1: Girid işleri neye müneccer olacak? Yahud ikinci kabak kimin başında patlayacak?, Şark 
Nr. 6 (17. Teşrinisani 1313), S. 2: Girid havadisi. Şark veröffentlichte immer wieder auch 
Spendenlisten, siehe Şark Nr. 6 (17 Teşrinisani 1313), S. 2, Nr. 7 (24 Teşrinisani 1313), S. 2, 
Nr. 8 (28 Teşrinisani 1313), S. 4, Nr. 10 (5 Kânunuevvel 1313), S. 2, Nr. 11 (8 Kânunuevvel 
1313), S. 2, Nr. 15 (3 Kânunusani 1313) , S. 2, Nr. 16 (10 Kânunusani 1313), S. 2. 

11  Wichtige Mitglieder waren Bekir Arif, Ali Hazır, Veliullah Çelebi Abdullah, Hacı İsmail 
Ağa, Abdrurrahman Abdülhakim, Abdullah Hacı Zahid, Ali Rıza Osman und Osman Ha-
lil, siehe Şark Nr. 2 (Teşrinievvel 1313), S. 2-3: Girid ahali-i islamiyesinin halları ve Dobrucalı 
müslümanlarin iane-i fetvermandaneleri. 

12  Şark Nr. 1 (19 Teşrinievvel 1313), S. 1-2: Devlet-i osmaniye ve Romanya. 
13  Şark Nr. 2 ( 25 Teşrinievvel 1313), S. 2: Dobruca’da Bulgarlar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 77 

fe aus Bulgarien, die von Willkür und Erniedrigung durch die Behörden berichte-
ten.14 Laut Şark sei es deswegen zur Auswanderung von Türken aus Bulgarien ins 
Osmanische Reich gekommen. Die Redaktion publizierte auch Briefe von Türken, 
die bereit wären, nach Rumänien zu emigrieren.15 Die Zeitung begrüßte solche 
Überlegungen und meinte, dass der rumänische Staat den emigrierten Muslimen 
Häuser, Felder, Weiden, Geräte für den Ackerbau usw. zur Verfügung stellen wer-
de.16 

Sowohl Sedakat als auch Şark waren sultantreue Blätter, die die Unterdrückungspo-
litik der hamidischen Regierung nicht in Frage stellten. Das dritte Blatt der ersten 
Periode, das zwischen dem 22. Februar 1898 und dem 19. April 1898 erschien, un-
terschied sich in dieser Hinsicht von seinen beiden Vorgängern. Das Wochenblatt 
Sadayı-Millet („Die Stimme der Nation“) kam in Bukarest heraus und war und 
blieb die einzige türkische Zeitung, die in Rumänien außerhalb der Dobrudscha er-
schien. Sadayı-Millet war auch die erste zweisprachige (auf Rumänisch und Osma-
nisch erscheinende) Zeitung. Obwohl in der Zeitung selbst nur spärliche In-
formationen über die Herausgeber zu finden sind, wissen wir dank der Memoiren 
von Temo einiges über den Gründungsvorgang und die Mitarbeiter dieses Blattes. 
Die Initiative ging von İbrahim Temo aus. Er befand sich zu dieser Zeit in Bukarest 
als Arzt in einer Weiterbildung. Chefredakteur des Blattes wurde V. M. Kogălni-
ceanu, ein Mitglied des rumänischen Parlaments, das von Temo für die Sache ge-
wonnen wurde. Die anderen Gründer waren Ebulmukbil Kemal Bey und Kadri 
Bey.17 Trotz der Mitarbeit von Ebulmukbil Kemal Bey machte das Blatt kein Hehl 
aus seiner Nähe zur jungtürkischen Bewegung und verfolgte somit eine kritische 
Linie gegenüber der osmanischen Regierung.18 Im Gegensatz zu den anderen bei-
den zuvor erschienenen Blättern plädierte man offen für die Freiheit und die Wie-
dereinführung der Verfassung im Osmanischen Reich und betonte immer wieder, 
dass die politische Krise nur durch Reformen und die Umsetzung der Verfassung 

                                                                                          
14  So schreibt ein Leser aus Şumni, dass die bulgarischen Beamten die Türken schikanierten 

und wegjagten, um selber zu günstigen Preisen in den Besitz ihrer Häuser und Felder zu 
gelangen, siehe Şark Nr. 5 (12 Teşrinisani 1313), S. 2: Bulgaristan islamları. 

15  Şark Nr. 7 (17 Teşrinisani 1313), S. 1-2: Bulgaristan hududunda askeri köyleri. 
16  Şark Nr. 14 (29 Kânunuevvel 1313), S. 1-2: Havadis-i dahiliye: Romanya devletinin Dobrucalı 

müsülmanlar için şayan-i teşekkür bir iyiliği daha. 
17  Temo 1939, S. 124. Dagegen bezeichnete Kogălniceanu in Sadayı-Millet sich selbst als 

Gründer des Blattes. Er lasse die rumänischen Texte durch Kadri Bey ins Osmanische über-
setzen, siehe Sadayı-Millet Nr. 8 (24 Nisan 1314/10 Zilhicce 1315), S. 1: Bend-i mahsus: Ser-
besti-i matbuata taarruz. 

18  So lesen wir in der Nr. 2 unter Ecouri. Milostivirea Padişahului („Mitleid des Padischahs“) 
folgende Sätze: „Der Sultan soll seine Augen nicht verschließen vor einer grausamen Ver-
waltung, die ohne Sinn quält und sogar tötet. Der Sultan glaubt wohl verhindern zu kön-
nen, dass er in der gegenwärtigen Epoche des Fortschritts die Blicke der zivilisierten Welt 
auf sich zieht und einen unauslöschlichen Schandfleck in der Geschichte des Osmanischen 
Reiches hinterlässt. Es ist traurig, dass Seine Majestät all dies weiß und trotzdem die bruta-
len und unmenschlichen Handlungen seines Regimes nicht beendet.“ Sadayı-Millet Nr. 2 
(1 Martie 1898), S. 1-2: Ecouri. Milostivirea Padişahului. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 78 

von Midhat Paşa überwunden werden könne.19 In der vierten Ausgabe wurde un-
ter der Überschrift Svonuri despre un masacru von kursierenden Gerüchten über ein 
Massaker an Armeniern in Anatolien berichtet. Da die telephonischen Verbindun-
gen aufgrund starken Schneefalls unterbrochen seien, wisse man nichts Genaues 
darüber. Die Redaktion wünsche sich von ganzem Herzen, dass die Gerüchte nicht 
wahr seien. Man begreife nicht, warum im Osmanischen Reich die Justiz nicht 
funktioniere, dem Volk seine Rechte nicht gewährt würden und den ärmeren Un-
tertanen nicht etwas Gerechtigkeit widerfahre: „Statt das arme Volk und die einfa-
chen Bürger aufgrund ihrer Religion und Nationalität weiter zu massakrieren und 
unmenschliche Taten zu begehen, wäre es nicht besser, ihnen Rechte zu gewähren 
und die Landsleute, die in den Gefängnissen sitzen, zu begnadigen? Erst dann 
können die Intrigen zwischen den Völkern ein Ende finden.“20 

Sadayı-Millet trat für die Rechte der Minderheiten im Osmanischen Reich ein. 
Besonders ausführlich widmete man sich dabei den Kutzovlachen.21 Im Artikel 
Naţiunea otomană şi Naţiunea română behauptete Kogălniceanu, dass das rumäni-
sche Volk in besonderem Maße am Schicksal des Brudervolks der Kutzovlachen 
im Osmanischen Reich interessiert sei. Im Gegensatz zu anderen Ländern, die na-
tionale und ethnische Beziehungen zu christlichen Untertanen des Osmanischen 
Reiches hätten, würde Rumänien jedoch keine territorialen Ansprüche stellen. 
Auch die Kutzovlachen würden keinerlei Anschluss an Rumänien fordern. Die 
beste Lösung sowohl für die Osmanen als auch für die Rumänen und Kutzovla-
chen wäre es, wenn diese im Osmanischen Reich ihre Bürgerrechte erhielten. „Das 
Verschwinden des aromunischen Elements und seine Verschmelzung mit anderen 
Völkern kann nur zum Nachteil des Reiches sein. Deshalb sollte sich die Regie-
rung für die aromunischen Kirchen und Schulen einsetzen.“22. In der Nr. 8 wurde 
mitgeteilt, dass der Sultan den Bitten und Forderungen der rumänischen Regie-
rung nachkomme und die Ernennung eines rumänischen Metropoliten in Bitolia 
anerkenne. Man habe die Rumänen in Mazedonien bereits offiziell darüber in 
Kenntnis gesetzt.23  

Aufgrund seiner kritischen Haltung spürte das Blatt schnell den langen Arm 
des osmanischen Staates. In der vorletzten Ausgabe teilte der Chefredakteur 
Kogălniceanu mit, dass die rumänischen Behörden Druck auf den Mitarbeiter 
Kadri Bey ausübten und ihm mit Abschiebung gedroht hätten, sollte Sadayı-Millet 
weiter erscheinen. Dieses Vorgehen bezeichnete Kogălniceanu als Angriff auf die 

                                                                                          
19  Sadayı-Millet Nr. 5 (22 Martie 1898), S. 1: Care sunt nevoile Turciei? 
20  Sadayı-Millet Nr. 4 (15 Martie 1898), S. 2: Svonuri despre un masacru. 
21  Der Terminus „Aromunen“‘ wurde 1894 vom Leipziger Romanisten und Balkanologen 

Gustav Weigand geprägt. Er geht auf die Selbstbezeichnung aromani zurück. Obwohl die 
Herkunft der Aromunen keinesfalls geklärt war, versuchte Rumänien sie als Angehörige der 
eigenen Nation zu vereinnahmen und politisch wie kulturell unter Kuratel zu stellen, siehe 
Sallanz 2007, S. 68-69. 

22  Sadayı-Millet Nr. 1 (22 Februarie 1898), S. 1-2: Naţiunea otomană şi Naţiunea română. 
23  Sadayı-Millet Nr. 8 (12 Aprilie 1898), S. 2: Mitropolitul Român la Bitolia. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 79 

Pressefreiheit. Damit mache sich die Regierung Sturza zum Erfüllungsgehilfen 
Abdülhamids II.24 In der letzten Ausgabe beschäftigte sich das Blatt ausschließlich 
mit diesem Thema. Man publizierte auch Auszüge aus anderen rumänischen Blät-
tern, die den Druck der Regierung als Beschränkung der Meinungs- und Pres-
sefreiheit kritisierten.25  

Nach Sadayı-Millet erschien in der Dobrudscha vier Jahre lang keine türkische 
Zeitung mehr. Im Vergleich zu den dicht beieinander liegenden Gründungsdaten 
und der Kurzlebigkeit der ersten Zeitungen war dies eine relativ lange Unterbre-
chung. Abgesehen vom rumänischen Regierungsblatt Dobruca Gazetesi erschienen 
die ersten Zeitungen im Zeitraum zwischen Mitte 1897 und Anfang 1898. Diese 
Episode ist als die Gründungsphase des türkischen Journalismus in der Dobru-
dscha anzusehen. Die Dobrudschatürken machten damals zum ersten Mal Be-
kanntschaft mit dem Medium Zeitung und der Möglichkeit der medialen Kom-
munikation. Jedoch, so stürmisch und euphorisch der Beginn auch war, so schnell 
kam das Ende. Finanzielle Schwierigkeiten, fehlende Infrastruktur und der Druck 
aus dem Osmanischen Reich zehrten schnell an den Kräften der Gründergenera-
tion. Bis auf İbrahim Temo, der sich nur für kurze Zeit zurückzog, um sich seiner 
medizinischen Karriere zu widmen, verschwanden die anderen Journalisten der 
ersten Stunde schnell von der Bildfläche. 

Erst 1901 erscheint wieder eine türkische Zeitung. Die von Kırımizade Ali Rıza 
Bey herausgegebene Dobruca musste jedoch nach nur einer Ausgabe wieder einge-
stellt werden.26 Nach politischem Druck von Seiten der Hohen Pforte ließ die 
rumänische Regierung die Zeitung schließen.27 Danach kam bis 1910 in der Dob-
rudscha keine einzige türkische Zeitung mehr heraus. Die Gründungsperiode ging 
damit zu Ende. Obwohl sich in dieser ersten Phase das Presseleben als ein eher 
flüchtiges Phänomen erwiesen hatte und keine Zeitung außer Dobruca Gazetesi 
länger als fünf Monate erschien, war sie dennoch von größter Bedeutung, nicht 
zuletzt wegen ihres Einflusses auf die folgende Journalistengeneration. 

                                                                                          
24  Sadayı-Millet Nr. 8 (12 Aprilie 1898), S. 1: Atentat la libertatea presei. 
25  Sadayı-Millet Nr. 9 (19 Aprilie 1898), S. 1-2: Libertatea Presei. Dort wurden folgende Blätter zi-

tiert: Drapelul Nr. 270 (19/23 April 1898): Un nou act de turco-filism, Drapelul Nr. 270 (19/23 
April 1898), (zweite Ausgabe): Expulsarea unuĭ diarist turc: Epoea Nr. 734 (11/23 April 1898): 
Expulsarea lui Cadry-Bey, Timpul Nr. 78 (11/23 April 1898): O nouă ispravă a d-lui D. Sturdza. 

26  Der Marineleutnant Krımizade Ali Rıza Bey wurde 1872 im Dorf Delioruç bei Mangalya 
geboren und emigrierte später nach Istanbul. Dort schloss er die Marineschule ab. Wegen 
seiner Aktivitäten in den Reihen der Jungtürken war er gezwungen, ins Ausland zu fliehen, 
und kam so über Odessa nach Rumänien. Dort setzte er zusammen mit Temo seine politi-
sche Arbeit fort, und sie gründeten gemeinsam die Sektion von Constanza. Nach der Jung-
türkenrevolution kehrte er nach Istanbul zurück. Während der Ereignisse vom 31. März 
schloss er sich dem Hareket Ordusu an. Dabei erkrankte er und starb am 20. April 1909. 
Damit galt er für die Türken in der Dobrudscha als Vorbild und Märtyrer für die türkische 
Freiheit. Siehe Teşvik Nr. 6 (14 Temmuz [1910]), S. 2: Azaplar: 10. Temmuz id-i millisi müna-
sebetiyle. Siehe auch Emel Nr. 6 (15 Mart 1931), S. 352-353: 31 Mart ve bir hatıra. 

27  Fazıl 1940, S. 215. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 80 

6.2. Die Presse als Medium von Aufklärung und Bildung 

Mit der Jungtürkenrevolution von 1908 und der Einführung des Konstitutionalis-
mus entwickelten sich Istanbul und seine Presse zum Anziehungspunkt für die tür-
kischen Bildungseliten auf dem Balkan und in Russland. Man sah die Stadt als In-
begriff einer aufgeklärten und freien Metropole. Einer der Intellektuellen, die stark 
vom neuen Geist im Osmanischen Reich beeinflusst waren, war der Dobrudscha-
ner Mehmed Niyazi. Er hatte schon vor der Revolution in Istanbul studiert und 
dort Bekanntschaft mit den jungtürkischen Ideen gemacht, denen er nach seiner 
Rückkehr in die Dobrudscha zum Durchbruch verhelfen wollte. Mit seiner journa-
listischen Tätigkeit begann in der Dobrudscha die zweite Periode des türkischen 
Journalismus, die dann mit dem Ersten Weltkrieg zu Ende ging. Mehmed Niyazi 
war Initiator zahlreicher Periodika, die alle eines gemeinsam hatten: In ihnen gin-
gen Einflüsse der Hohen Pforte mit lokalen Besonderheiten in der Dobrudscha ei-
ne interessante Synthese ein. Den geistigen Rahmen bestimmten die aufkläreri-
schen jungtürkischen Ideen aus dem Osmanischen Reich, die thematischen 
Schwerpunkte der Berichterstattung lagen aber in der Dobrudscha. 

Das erste Blatt dieser Periode, Dobruca Sedası („Stimme der Dobrudscha“), stand 
inhaltlich wie organisatorisch ganz unter dem Einfluss des osmanischen Zentrums. 
So wurde die Zeitung in Istanbul bei Kader Matbaası gedruckt und dann in der Do-
brudscha verteilt. Das Verwaltungsbüro der Dobruca Sedası befand sich in Konstan-
za. Mehmed Niyazi war Chefredakteur und Süleyman Abdülhamid der verant-
wortliche Direktor. Als Herausgeber wurde die Organisation Tamim-i Maarif Cemiy-
eti angegeben. Das Wochenblatt erschien ab Anfang 1910 über einen Zeitraum von 
eineinhalb Jahren.28  

Etwa zur gleichen Zeit erschien in Konstanza die zweite Zeitung dieser Periode. 
Der Gründer war wieder Mehmed Niyazi. Aufgrund von Meinungsverschiedenhei-
ten hatte er kurz nach der Gründung Dobruca Sedası verlassen und gab zwischen 
dem 22. Juni 1910 und dem 29. März 1911 Teşvik („Anregung“, „Ermutigung“) 
heraus.29 Somit erschienen in der Dobrudscha zum ersten Mal und dann über ei-
nen relativ langen Zeitraum zwei türkische Blätter parallel. Zwischen Dobruca Sedası 
und Teşvik herrschte eine harte Konkurrenz, die auch auf persönliche Gegensätze 
zurückzuführen war.30.  

                                                                                          
28  Fazıl 1940, S. 216. Wir verfügen über keine weiteren Informationen über diese Zeitung. Es 

ist nicht klar, ob sich der Bestand bis heute erhalten hat. 
29  Wir erfahren aus einer Ankündigung (İlan-ı mahsus) in der ersten Nummer (S. 4) von Teş-

vik, dass M. Niyazi noch bis zum 18. Mai 1910 als Chefredakteur (serrmuharrir) von Dobru-
ca Sedası tätig gewesen war. 

30  Teşvik hatte in der ersten Ausgabe verkündet, dass Mahmud Çelebi, das Mitglied des Pro-
vinzparlaments, von der dritten Nummer an die aktuellen Gesetze Rumäniens übersetzen 
werde. Siehe Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 2: Vatandaşlarımıza mühim bir teşebbüs. Doch 
kaum stand man vor der Herausgabe der dritten Ausgabe, schnappte Dobruca Sedası der 
Konkurrenz das Thema vor der Nase weg, indem man seinerseits begann, ab der siebten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 81 

Teşvik bezeichnete sich im Leitartikel der ersten Ausgabe als die „jüngere 
Schwester“ des 1901 erschienenen Blattes Dobruca. Man wollte wie der Vorgänger 
dem „allgemeinen Wohl“ dienen und widmete sich in erster Linie der „Sittenver-
besserung und Aufklärung“ der Muslime. Deswegen werde man den Reingewinn 
den islamischen Dorfschulen zuführen.31  

Trotz des unübersehbaren Einflusses der Istanbuler Presse war Teşvik das erste 
türkische Blatt, das man als spezifisch „dobrudschanisch“ bezeichnen könnte – 
und zwar nicht nur wegen des hohen Anteils regionaler Themen, sondern vor al-
lem wegen des Versuchs, einen spezifischen dobrudschatürkischen Patriotismus zu 
entwickeln und zu verbreiten. Die Appelle an die Dobrudschatürken gingen weit 
über die übliche Empfehlung, sich im Gegenzug für die gute Behandlung durch 
die rumänische Regierung integrativ und kooperativ zu verhalten, hinaus. Die Au-
toren von Teşvik betonten vielmehr, dass es für die Dobrudschatürken keine Zu-
kunft außerhalb der Dobrudscha geben könne und man sich deswegen in diesem 
Land nicht mehr als „Fremder“ bzw. „Gast“ fühlen und benehmen sollte, sondern 
als integraler Bestandteil der rumänischen Gesellschaft. Das Blatt wies immer wie-
der darauf hin, dass die rumänische Regierung den Türken eine Vielzahl von An-
geboten zur Eingliederung mache und es deren Aufgabe sei, davon Gebrauch zu 
machen und den Willen zu bekunden, sich in die Gesellschaft zu integrieren. Erst 
dann seien sie gleichberechtigte Mitbürger Rumäniens, die dann auch von den 
Vorteilen dieses Status profitieren könnten.32 

Der Weg zur Integration und somit zur Partizipation führte nach Ansicht der 
Zeitung über eine gezielte Erziehung der Kinder und das Erlernen der rumäni-
schen Sprache. Die Autoren des Blattes riefen die türkische Bevölkerung auf, ihre 
Kinder auf rumänische Schulen zu schicken und auch selbst so schnell wie mög-
lich Rumänisch zu lernen. Nur so könne man einer Benachteiligung in der Mehr-
heitsgesellschaft vorbeugen. In einem langen Beitrag führte beispielsweise der ers-
te Lehrer der muslimischen Schule in Konstanza, Abrurrahman, plastisch vor Au-
gen, wie wichtig die rumänische Sprache für die türkische Bevölkerung sei: Da in 
den türkischen Dörfern und Provinzstädten kaum jemand des Rumänischen 
mächtig sei, laufe der Kontakt zwischen der Bevölkerung und den Behörden über 
Dolmetscher. Dies würde aber große Nachteile mit sich bringen, sowohl für den 
Einzelnen als auch für die Gesellschaft: Denn wenn man die Sprache nicht ver-

                                                                                                                                                                                                                          

Ausgabe die rumänische Verfassung zu übersetzen. Teşvik war überrascht und nahm dazu 
in der dritten Ausgabe Stellung. Teşvik Nr. 3 (23 Haziran [1910]), S. 3-4: Refikimiz Dobruca 
Sedası’na bir ihtar-ı samimane. Auch an persönlichen Verunglimpfungen herrschte in beiden 
Blättern kein Mangel: In der 21. Ausgabe von Teşvik (24 Teşrinisani 4 [1910], S. 4) be-
zeichnete der Autor Özdemir den Präsidenten der Dobruca Müsliman Tamim-i Maarif Ce-
miyeti, also der Gesellschaft, die das Blatt Dobruca Sedası herausgab, als einen Heuchler 
(riyakar). Und die Vereinsführung sei zu „faul“ und habe nicht das Geringste unternom-
men, um die Bevölkerung zu informieren. 

31  Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 1: İfade-i meram ve teşrih-i meslek. 
32  Siehe Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 2: Vatandaşlarımıza mühim bir teşebbüs. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 82 

stehe, könne man beispielsweise seine gerichtlichen Belange nicht aus nächster 
Nähe verfolgen und verliere somit unter Umständen seinen Prozess, man könne 
auch das Rezept des Arztes nicht verstehen und durch seine falsche Anwendung 
sogar Todesfälle verursachen, oder man würde die Aufforderung der Regierung, 
Kinder einzuschulen, nicht verstehen und müsste wegen Schulverweigerung Buß-
geld zahlen. Obwohl in diesen Situationen die Schuld beim Betroffenen selbst 
liege, interpretiere er dies aber üblicherweise als ungerechte Behandlung durch ei-
ne dem Islam feindlich gesonnene Regierung und würde die Migration als einzige 
Lösung sehen.33 

Trotz des allgemein propagierten Lokalpatriotismus finden wir auch immer wie-
der Berichte über die Krim. Zum ersten Mal wurden in einem dobrudschatürki-
schen Blatt in großer Zahl Nachrichten und Informationen über und von der Krim 
publiziert. Die Krim erschien freilich in diesen Beiträgen als ein nostalgisch verklär-
ter Ort der Vergangenheit, an den zurückzukehren keine Hoffnung bestand. Sie 
war die Heimat der Vorfahren, die stark idealisiert und romantisiert wurde.34 

Teşvik erreichte 30 Ausgaben, wobei die letzte Nummer am 29. März 1911 er-
schien. Die folgenden drei Jahre gab es erneut keine einzige dobrudschatürkische 
Zeitung. 

Ab 1. Februar 1914 wurde in der Stadt Mecidiye das Wochenblatt Işık („Licht“) he-
rausgegeben. Im Logo bezeichnete sich die Zeitung ab der 7. Ausgabe als „Türki-
sche Wochenzeitung für den Aufstieg der Gesamtheit der Muslime“. Da sie in 
Aufbau, Themenwahl und politischer Ausrichtung dem Blatt Teşvik sehr ähnlich 
war, kann sie als dessen Nachfolgepublikation angesehen werden. Auch vom Per-
sonal her war Işık die Fortsetzung von Teşvik. So waren nicht nur einige Redakti-
onsmitglieder dieselben, sondern auch der Hauptredakteur, nämlich der Dichter 
Mehmed Niyazi. Die anderen wichtigen Autoren des Blattes waren Dr. İbrahim 
Temo und Cevdet Kemal. 

In ihrer ersten Nummer betonte die Zeitung, dass der Name Işık „Licht“ bedeu-
te und man folglich die „Aufklärung“ der Gesellschaft beabsichtige. So definierten 
die Herausgeber als ihre primäre Aufgabe die „Bekämpfung der Ignoranz in der 
Gesellschaft“ und „die Erhellung der verdunkelten Herzen und düsteren Gehir-
ne“. Man werde die Glaubensbrüder, die sich „im Schlaf der Unwissenheit befin-
den“, aufwecken, unter ihnen „das Wissen und die Kultur verbreiten“ und sie so-
mit mit der „Zivilisation“ bekannt machen.35 Eine Zielsetzung ganz in der Rhe-
torik der jungtürkischen Bewegung und der türkischen Aufklärung im Osmani-

                                                                                          
33  Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 2-3: Dobruca islamlarının esbab-i terakkisi ve lisan-i resmiye 

olan ihtiyacları. 
34  Später, nach dem Zusammenbruch des Zarenreiches, nahm diese Hinwendung zur Krim 

unter neu entstandenen Bedingungen reale Konturen an. Diesen Wandel kann man am 
besten in den Periodika der dritten Phase verfolgen, die vor allem von Krimtataren heraus-
gegeben wurden. Mehr dazu siehe unten. 

35  Işık Nr. 1 (1 Şubat 1914), S. 1: Işık’ın mesleği. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 83 

schen Reich. Es war daher kein Zufall, dass das Blatt gleich zu Beginn Glückwün-
sche von Abdullah Cevdet, einem der größten und radikalsten Köpfe der osmani-
schen Aufklärung erhielt.36  

Trotz aller Ähnlichkeiten zwischen Teşvik und Işık war die Situation, in der Işık 
erschien, eine ganz andere. Die Balkankriege hatten inzwischen Südosteuropa ein 
neues Gesicht verliehen. Die Osmanen wurden fast vollständig vertrieben, und 
man zog neue nationale Grenzen. Darüber hinaus kam der bis dahin zu Bulgarien 
gehörende südliche Teil der Dobrudscha, die Region um Pazarcık und Silistre, un-
ter rumänische Herrschaft. Die Zahl der in Rumänien lebenden Muslime erhöhte 
sich mit einem Schlag auf knapp 200.000 Personen. Für die Muslime der „alten“ 
Dobrudscha bedeutete dies: „neue Glaubensbrüder“, neue Verhältnisse und neue 
Herausforderungen.  

In diesem Zusammenhang fällt auf, dass das Attribut „muslimisch“ in Işık viel 
häufiger benutzt wurde als in Teşvik. Das lässt sich mit den damaligen Machtkämp-
fen zwischen den Osmanen, symbolisiert durch den Islam, und den christlichen 
Balkanvölkern erklären. Bei der Konstruktion von Identitäten und Identitätsab-
grenzungen kam nun Adjektiven wie „islamisch“ und „christlich“ eine größere Be-
deutung zu als früher. Es war daher kein Wunder, dass Işık im vermeintlichen Zeit-
alter der „Kriege zwischen den Religionen“ es als sein Ziel definierte, „allen Mus-
limen zu dienen“: Man werde aus „der ganzen islamischen Welt“ berichten und 
zeigen, welchen Ungerechtigkeiten und welchen Übeln die Muslime ausgesetzt sei-
en.37  

Die Niederlage in den Balkankriegen war nicht nur für die Führungsetage der 
Jungtürkenbewegung, sondern auch für ihre Anhängerschaft eine traumatische Er-
fahrung. Als Hoffnungsträger an die Macht gekommen, hatten die Jungtürken in-
nerhalb kürzester Zeit enorme Gebietsverluste zu verantworten, wie sie das Reich 
in diesem Umfang noch nie erlebt hatte. Der Zusammenbruch des Osmanischen 
Reiches zeichnete sich unübersehbar ab, und es herrschte allseits Untergangs-
stimmung. Die Osmanen, als Vertreter der islamischen Welt, waren in der Wahr-
nehmung der Zeitungsautoren die Opfer. Auf den Seiten von Işık findet man 
immer wieder Floskeln wie „die bedauernswerte Lage der islamischen Welt“, „die 
arme Türkei“, „glorreiche Vergangenheit“ usw.38 Diese defensive Grundhaltung, 
die von großem Vertrauensverlust und dem Gefühl einer diffusen Bedrohung be-
stimmt war, kommt exemplarisch im Leitartikel der dritten Ausgabe unter dem Ti-
tel Makalt-ı mahsusa: Münderecat zum Ausdruck.39 

Wie Teşvik publizierte auch Işık zahlreiche Nachrichten und Berichte über die 
Krimtataren. In Anbetracht der desolaten Lage des Osmanischen Reiches war die-
ses Interesse allerdings eher Ausdruck einer kompensatorischen Hinwendung zur 
                                                                                          
36  Işık Nr. 1 (1 Şubat 1914), S. 3: Mektublar. 
37  Siehe Işık Nr. 1 (1 Şubat 1914), S. 1: Işık’ın mesleği. 
38  Siehe beispielsweise Işık Nr. 11 (12 Nisan 1914) , S. 2. 
39  Işık Nr. 3 (15 Şubat 1914), S. 1-3: Makalt-ı mahsusa: Münderecat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 84 

muslimischen Welt im Allgemeinen. Man interessierte sich für die Belange ande-
rer Muslime und betrachtete sich als Mitglied einer Familie, der Unrecht getan 
wurde. Das Opferbewusstsein verstärkte das Gefühl der Solidarität und den Zu-
sammenhalt und sorgte so für die nötige Entlastung. Dies galt auch für die Jung-
türken, die einst der Religion und religiösen Bindungen den Kampf angesagt hat-
ten. Als Verlierer erwartete man aus irgendeiner Ecke der islamischen Welt einen 
Geistesblitz, der die Geschichte schlagartig ändern und die Muslime aus ihrer des-
peraten Situation retten würde. Von daher verfolgte man auch die Debatten und 
Diskussionen unter den Muslimen in Russland mit größter Aufmerksamkeit. Als 
beispielsweise „progressive muslimische Gelehrte“ in Russland einen Regelkatalog 
für Muslime aufstellten, berichtete Işık euphorisch davon. Das Blatt bezeichnete 
dieses Ereignis als Beleg dafür, dass die geschlossen geglaubten Tore des içtihads 
wieder geöffnet seien.40 

Işık befürwortete entschieden die systematische und planvolle Integration der 
Muslime in die rumänische Gesellschaft. Man begrüßte die diesbezüglichen Be-
mühungen der rumänischen Regierung und forderte die Muslime auf, sich aktiv 
an diesem Prozess zu beteiligen. Es dürfe hier bei den Muslimen keine Bedenken 
geben. Denn in keinem anderen christlichen Staat gehe es den Muslimen besser 
als in Rumänien. In den Beiträgen wurden für Rumänien andauernd Beiworte wie 
„gerecht“, „tolerant“ und „türkenfreundlich“ verwendet.41 Die Muslime blieben 
allerdings, so das Blatt, dem wohlwollenden Ansinnen der Regierung gegenüber 
untätig: Obwohl der Staat zahlreiche Kommissionen und Gremien ins Leben ge-
rufen habe, die sich mit der alten und neuen Dobrudscha beschäftigten, täten die 
Muslime so, als gehe sie dies nichts an.42 

Mit dem Beginn des Ersten Weltkrieges verschwanden diese Themen nach und 
nach aus der Berichterstattung. Der Inhalt wurde zunehmend von Meldungen 
und Kommentaren über das Kriegsgeschehen dominiert. Der Krieg war auch der 
Grund, dass Işık als die dobrudschattürkische Zeitung mit der bisher längsten Er-
scheinungsdauer am 15. August 1916 eingestellt wurde. Sie brachte es in zweiein-
halb Jahren auf insgesamt 144 Ausgaben. 

Während Mehmed Niyazi über die Zeitungen Işık und Teşvik eher seine politi-
schen Botschaften und Ideen verbreiten wollte, versuchte er mit der Zeitschrift 
Mektep ve Aile („Schule und Familie“), der ersten türkischen Zeitschrift in der 
Dobrudscha überhaupt, pädagogische Aufklärungsarbeit zu betreiben. Das vier-
zehntägige Blatt, das wie die Zeitungen in der Işık Matbaası in Mecidiye gedruckt 
wurde, erschien zwischen dem 1. April 1915 und dem 1. Februar 1916. Neben 

                                                                                          
40  Işık Nr. 10 (5 Nisan 1914 ), S. 1: Alem-i İslam: İslamlara müjde. 
41  Siehe beispielsweise: Işık Nr. 2 (8 Şubat 1914), S. 1: Rumanya intihabatı münasebetiyle Do-

brıca Müslimanlarına, Işık Nr. 7 (15 Mart 1914), S. 1: Kavanin-i istisnaiye, Işık Nr. 13 (28 Ni-
san 1914), S. 3: Yeni Dobruca müslimanlarının nazar-i dikkatına. 

42  Işık Nr. 12 (21 Nisan 1914), S. 1: İntihabat münasebetiyle hükumet ve biz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 85 

Mehmed Niyazi schrieben in Mektep ve Aile u.a. İbrahim Temo, Osman Bektaş 
und İzzet. Auch für Mektep ve Aile war die Rückständigkeit der Dobrudschamus-
lime in Bildung und Kultur das beherrschende Thema. In der ersten Ausgabe 
machte die Redaktion eine Momentaufnahme von der dobrudschatürkischen Ge-
sellschaft: Das Bildungssystem und der Bildungsstand der Bevölkerung seien „mi-
serabel“. Es gebe in der Dobrudscha Familien, „deren Lebensstil an den vor meh-
reren hundert Jahren erinnere“. Vor allem sei die Situation der Frauen, Mädchen 
und Kinder bedauerlich. Aufgrund des gewaltigen Defizits im Schulbereich basie-
re ihre Erziehung auf Sitten und Traditionen, die einem anderen Zeitalter ange-
hörten. Aus diesem Grund werde Mektep ve Aile eine Plattform für Ideen schaffen, 
die zur Verbesserung der Lage beitragen würden.43 Die jungtürkische Mission, 
durch Bildung die Gesellschaft zu verändern und voranzubringen, war also auch 
hier tonangebend. Nach diesem Motto bot Mektep ve Aile in seinen 18 Ausgaben 
ein umfangreiches pädagogisches Programm an, das von der Kindererziehung, 
Tierhaltung, dem Thema Hygiene und Krankheiten bis hin zu Literatur, Musik, 
Sport und rumänischer Geographie reichte. Man versuchte die Menschen vor al-
lem mittels einer vergleichenden und kritischen Darstellung verschiedener Aspek-
te aus dem Leben der Dobrudschamuslime für ihre Probleme zu sensibilisieren. 
So wurde beispielsweise in der siebten Ausgabe unter Köy hayatımızdan bir sahifa 
das typische muslimische Dorf mit seinen christlichen Nachbardörfern verglichen. 
Der Autor stellte zu Beginn seines Beitrages die rhetorische Frage, wie man ein 
muslimisches Dorf oder Stadtviertel von einem christlichen unterscheiden könne. 
Seine Antwort lautete: „Keine Bäume, keine Gärten und ungestrichene Häuser: 
das kann nur das muslimische sein.“44  

Als Mehmed Niyazi und seine Freunde im Ersten Weltkrieg zu den Waffen ge-
rufen wurden, ging die zweite Periode des dobrudschatürkischen Journalismus zu 
Ende. Obwohl sie nur sechs Jahre gedauert hatte, war sie von großer Bedeutung 
für die Etablierung eines eigenständigen türkischen Journalismus. Zum ersten Mal 
erschienen türkische Blätter länger als ein Jahr. Das Themenspektrum hatte sich 
deutlich erweitert. Noch wichtiger war aber, dass die dobrudschamuslimischen Pe-
riodika in dieser Periode begannen, sich langsam von ihrer inhaltlichen und orga-
nisatorischen Abhängigkeit von der osmanischen Presse zu lösen und als selb-
ständige Blätter selbstbewusst in Erscheinung zu treten. Für die folgende Periode 
war dies von größter Bedeutung. 

6.3. Die Periode der Professionalisierung und Diversifizierung 

Die dritte Periode begann mit der Herausgabe des Blattes Cuvântul Dobrogei im 
Jahre 1919 und endete mit der Einstellung von Emel 1940. In dieser Zeit wurden 

                                                                                          
43  Mektep ve Aile Nr. 1 (1 Nisan 1915), S. 1: Maksat ve meslek hakkında birkaç söz. 
44  Mektep ve Aile Nr. 7 (1 Temmuz 1915), S. 105-107: Köy hayatımızdan bir sahifa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 86 

mindestens 17 Periodika publiziert. Der größte Teil von ihnen kam in den 30er 
Jahren heraus. Nur Dobruca (1919–1924), Tan (1921), Revista Musulmanilor Dobro-
geni (1928) und Bizim Sözümüz (1929) erschienen ausschließlich in den 20er Jahren. 
Romanya (1921–1936) und Tuna [1] (1925–1933) begannen in den 20er Jahren, be-
standen aber bis in die 30er Jahre fort. Nur in diesem Jahrzehnt kamen heraus: 
Türk Birliği (1930–1939), Yıldırım (1932–1938), Aydınlık (1933), Tuna [2] (1936–
1938) Halk (1936–1939), Deliorman (1937–1938) und Bora (1938–1939), während 
die Erscheinungsperiode von Hak Söz (1929–1940), Emel (1930–1940) und Çardak 
(1937–1940) noch bis in die frühen 40er Jahre reichte.  

Erscheinungsdauer und -umfang der Presseorgane der dritten Periode waren ex-
trem unterschiedlich. So brachte Cuvântul Dobrogei nur zwei Ausgaben heraus, 
während Romanya in 15 Jahren mit Unterbrechungen 589 Ausgaben erreichte. Fol-
gende fünf Blätter hatten weniger als 15 Ausgaben: Aydınlık (4), Revista Musulmani-
lor Dobrogeni (6), Bizim Sözümüz (9) und Bora (12). Es folgten mit 15 Ausgaben De-
liorman, mit 17 Ausgaben Halk und mit 19 Ausgaben Tan. Tuna [2] erreichte 27, 
Çardak 46 und Türk Birliği 91 Ausgaben. Eine noch größere Zahl von Ausgaben 
finden wir bei folgenden Periodika: Emel (154), Yıldırım (171), Tuna [1] (247), Hak 
Söz (286) und Dobruca (566). 

Die Zeit stand voll im Zeichen der Wiedervereinigung, eines Ereignisses, das 
der Struktur und dem Umfang der Kommunikation in den türkischen Medien 
seinen Stempel aufdrückte. Die Zahl der Periodika wuchs, und der Kreis der Her-
ausgeber erweiterte sich erheblich. Vor allem aber verlagerten sich aufgrund der 
demographischen Struktur nach der Wiedervereinigung die journalistischen Zent-
ren. Zu den Pressezentren Konstanza und Mecidiye in der Nord-Dobrudscha ka-
men in der Süd-Dobrudscha die Städte Pazarcık und Silistre hinzu. So erschienen 
sieben Periodika (Tuna [1], Hak Söz, Aydınlık, Tuna [2], Deliorman, Çardak und 
Bora) in Silistre. In Pazarcık kamen sechs Blätter (Dobruca, Tan, Romanya, Bizim 
Sözümüz, Türk Birliği, Yıldırım) heraus. In der Nord-Dobrudscha wurden in Kon-
stanza Cuvântul Dobrogei, Revista Musulmanilor Dobrogeni und Halk publiziert. 
Emel kam zunächst in Pazarcık und dann in Konstanza heraus. 

Der in der dobrudschatürkischen Presselandschaft nach dem Ersten Weltkrieg zu 
verspürende neue Schwung war jedoch nicht nur auf die Wiedervereinigung zu-
rückzuführen. Er war zum Teil auch Konsequenz der Erfahrungen aus den frühe-
ren beiden Publikationsperioden und einer halbwegs aufgebauten Infrastruktur. 
Die neue Generation konnte unmittelbar auf diese Ressourcen zurückgreifen. Eini-
ge Mitglieder der Gründergeneration machten auch jetzt wieder mit und gaben ih-
re Erfahrungen an jüngere Redakteure weiter. Ein weiterer wichtiger Faktor bei der 
zunehmenden Professionalisierung war die Tatsache, dass die neue Generation von 
Zeitungsmachern von den fortschrittlichen journalistischen Arbeitsmethoden bei 
den Nachbarn profitieren konnte. Sie war im Gegensatz zur Vorgängergeneration 
mit der rumänischen und bulgarischen Sprache bestens vertraut, was nicht nur da-
zu führte, dass viele Ideen aus rumänischen und bulgarischen Blättern kopiert 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 87 

wurden, sondern auch, dass man die rumänische Sprache in den eigenen Blättern 
verwendete. Die sprachliche war neben der thematischen Vielfalt und der professi-
onellen Bildgestaltung das charakteristische Merkmal der Zeitungen jener Jahre. 
Mindestens zehn Blätter bedienten sich neben dem Osmanischen bzw. Türkeitür-
kischen auch des Rumänischen: Dobruca, Romanya, Tuna [2], Hak Söz, Halk, Türk 
Birliği, Yıldırım, Deliorman, Çardak und Bora. Dabei blieb die Zahl der rumäni-
schen Beiträge in den Blättern Romanya, Hak Söz, Türk Birliği und Yıldırım relativ 
begrenzt. Cuvântul Dobrogei und Revista Musulmanilor Dobrogeni kamen dagegen 
nur auf Rumänisch heraus. Tan, Tuna [1], Bizim Sözümüz, Emel und Aydınlık waren 
die einzigen Blätter, die ausschließlich auf Osmanisch bzw. Türkeitürkisch erschie-
nen.  

Bedingt durch die gesellschaftliche Umwälzung und die politische Neuformie-
rung in der Dobrudscha wie im Osmanischen Reich bestimmten neue Themenfel-
der die Presselandschaft nach dem Ersten Weltkrieg. Obwohl viele dieser neuen 
Themen in fast allen Blättern angesprochen wurden und die wichtigsten Zeitungen 
Dobruca, Romanya, Hak Söz und Yıldırım generell ein breites Themenspektrum 
aufwiesen, setzten doch einige Blätter spezielle Schwerpunkte. So waren beispiels-
weise die Bekämpfung des bulgarischen Revisionismus und die Propagierung der 
Zugehörigkeit der gesamten Dobrudscha zu Rumänien die Hauptanliegen des ers-
ten Blattes dieser Periode, Cuvântul Dobrogei. Türk Birliği und Deliorman waren 
Sprachrohre eines kompromisslosen radikal-laizistischen und türkeiorientierten 
türkischen Nationalismus. Die Herausgabe von Çardak war durch die massenhafte 
Auswanderung aus der Dobrudscha motiviert. Die Spezialisierung kam nicht nur 
bei kleineren Blättern vor. Auch langlebige Zeitungen wie Emel waren eindeutig 
von bestimmten Themenblöcken dominiert. So war hier beispielsweise die Krim 
das Hauptthema. Man bezeichnete sich später sogar als „Das Organ der nationalen 
Befreiungsbewegung der Krim“. Neben Emel zeigten Bora und bis zu einem ge-
wissen Grad auch Halk eine Affinität zur Krim und zur Geschichte der Tataren.  

Es gab jedoch Themenkreise wie die nationale und religiöse Identität, Migrati-
on, Reformierung der muslimischen Einrichtungen in der Dobrudscha, Verwestli-
chung, Fundamentalismus und die Entstehung der Türkischen Republik, die in fast 
allen Blättern zur Sprache kamen. Ihre Gewichtung und Präsentation unterschied 
sich jedoch von Blatt zu Blatt und verlieh jedem seinen eigenen Charakter. 

Markant für viele Periodika der 20er Jahre war, dass sie sich zur Plattform für 
einen ausgeprägten dobrudschamuslimischen Patriotismus entwickelten. Dieser 
Lokalpatriotismus, dessen Grundzüge von Mehmed Niyazi und İbrahim Temo 
vor dem Ersten Weltkrieg herausgearbeitet worden waren, erhielt nun seine festen 
Konturen. Nicht nur Berichte und Aufsätze von Redakteuren oder Lehrern, die in 
der Debatte als Meinungsführer fungierten, sondern auch Leserbriefe aus ver-
schiedenen gesellschaftlichen Schichten und die diversen Diskussionsforen trugen 
dazu bei, dass erstens das Thema der regionalen Identität in allen Details disku-
tiert wurde und zweitens innerhalb der muslimischen Bildungsschicht der Typus 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 88 

des Dobrudscha-Patrioten entstand, dem seine Verbundenheit zur Region mehr 
galt als alle anderen politischen Bindungen und Loyalitäten. Die Dobrudscha 
wurde alternativlos zum Daseinsmittelpunkt. Diese regionalpatriotische Gesin-
nung entwickelte sich verdeckt oder öffentlich als Gegenbewegung zur zentripeta-
len Türkeiorientierung jener Jahre.  

Bereits das erste Blatt der Nachkriegszeit, Cuvântul Dobrogei, entstand aus dieser re-
gionalpatriotischen Motivation heraus. Als das Wochenblatt gegründet wurde, 
stand die Friedenskonferenz in Paris, auf der auch über das Schicksal der Süd-
Dobrudscha entschieden werden sollte, bevor. Der Machtkampf zwischen Bulga-
rien und Rumänien um diesen Teil der Dobrudscha lief auf nationaler und interna-
tionaler Ebene auf Hochtouren. Bulgarien hoffte, unter den neu entstandenen 
Machtverhältnissen den südlichen Teil zurückzugewinnen. Die türkische Be-
völkerungsgruppe bildete ein wichtiges Element in diesem Machtkampf, und beide 
Länder warben um ihre Unterstützung. Unter diesen Umständen begann in Kon-
stanza ab dem 13. Juli 1919 Cuvântul Dobrogei zu erscheinen. Die Zeitung war das 
erste Blatt der Dobrudschatürken, das komplett auf Rumänisch herauskam. Im 
Leitartikel wurde jedoch unter Către cititorii noştri dobrogeni verkündet, dass man 
später auch auf Türkisch erscheinen werde, damit auch die Türken in Cadrilater, 
die bis jetzt keine Möglichkeit gehabt hätten, Rumänisch zu lernen, das Blatt lesen 
könnten. In seinem Logo bezeichnete sich das Blatt als muslimisches Organ der ge-
samten Dobrudscha „unter der Herausgeberschaft eines Komitees“: Organ al mu-
sulmanilor din întreaga Dobroge sub conducerea unui comitet. Als Redaktionsadresse 
wurde die Privatadresse des Kreisrates Mahmud Çelebi angegeben.  

Cuvântul Dobrogei ergriff im Machtkampf zwischen Rumänien und Bulgarien 
Partei für Rumänien und verbreitete die Behauptung, dass alle Muslime der Nord- 
wie der Süd-Dobrudscha gegen eine Abtrennung der Dobrudscha von Rumänien 
seien. Die Redaktion bezeichnete es als ihre „heilige Pflicht“, „der ganzen Welt 
und insbesondere den anmaßenden Bulgaren“, zu beweisen, dass die Dobrudscha 
„kulturell, historisch, aber auch mental“ zu Rumänien gehöre. Cuvântul Dobrogei 
werde der zivilisierten Welt zeigen, auf welch brüderliche Art und Weise sich das 
rumänische Volk der muslimischen Bevölkerung dieser Provinz angenommen ha-
be und wie diese ihrerseits dann Liebe, Opferbereitschaft und Gesetzestreue ge-
zeigt habe.45 

Unter der Überschrift Apel, Către coreligionarii noştri din întreaga Dobroge wies die 
Redaktion darauf hin, dass ein Machtwechsel in der Dobrudscha für die Muslime 
einer „Katastrophe“ gleichkäme. Die Bulgaren hätten mit ihrem Besatzungsregime 
während des Krieges schon gezeigt, was sie mit ihnen vorhätten: „Unsere heiligen 
Gebäude wurden verhöhnt und zweckentfremdet: Die Bulgaren haben beispiels-
weise das Muslimische Seminar in Mecidiye, wo sich in der Rumänenzeit das 
Licht des Wissens verbreitete, schon in den ersten Tagen in einen Schweinestall 

                                                                                          
45  Cuvântul Dobrogei Nr. 1 (13. Iulie 1919), S. 1: Către cititorii noştri dobrogeni. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 89 

verwandelt. So haben sie in der ganzen Dobrudscha gehandelt. Wir Muslime sol-
len nicht vergessen, dass die Bulgaren diese Greueltaten als Alliierte der Türkei 
verübt haben. Was wäre passiert, wenn sie Feinde gewesen wären? Man hat insbe-
sondere die von ihnen 1913 in Mazedonien begangenen Taten noch in Erinne-
rung.“46 

Cuvântul Dobrogei betonte, dass es daher die Pflicht eines jeden Muslims sei, sich 
am Kongress der Muslime aus der Dobrudscha und Cadrilater, der am 20.-21. Juli 
1919 stattfinden werde, zu beteiligen und dort seine Liebe zum Land und zum 
König Ferdinand I. sowie seine Wertschätzung gegenüber dem rumänischen Volk, 
das die Muslime weiterhin beschützen werde, zu bekunden. Dort werde man die 
Taten der „bulgarischen Banditen“ aller Welt vor Augen führen und zeigen, dass 
Ruhe und Ordnung nur dann wieder einkehren würden, wenn die Dobrudscha 
unter rumänischer Herrschaft bleibe und die Muslime weiterhin rumänischen 
Schutz genießen würden.47  

Die zweite Ausgabe von Cuvântul Dobrogei war voll von Parolen, die den 
Verbleib der Nord-Dobrudscha und von Cadrilater beim Mutterland Großrumä-
nien forderten.48 Berichte und Nachrichten über den nun bereits beendeten Kon-
gress, auf dem Persönlichkeiten wie Süleyman Abdülhamid, Mehmed Fehim, 
Mahmud Çelebi und John N. Roman Reden gehalten hatten und dessen Präsident 
İbrahim Temo war, erstreckten sich über beide Druckseiten der Ausgabe. Nach dem 
Kongress beschlossen die Delegierten, sich brieflich an den König, den Minis-
terratspräsidenten I. C. Brătiano und G. Clemenceau (Delegationspräsident der Pa-
riser Konferenz) zu wenden und sie darum zu bitten, sich für den Verbleib der ge-
samten Dobrudscha bei Rumänien einzusetzen. Der Brief an Clemenceau war zu 
dieser Zeit bereits von 10.000 Personen unterschrieben worden.49 

Wenn auch weniger ausgeprägt als bei Cuvântul Dobrogei, spielten die rumänische 
Sprache und der dobrudschamuslimische Patriotismus auch bei den anderen Blät-
tern der 20er Jahre, also Dobruca (Dobrogea), Tan, Romanya, Tuna, Revista Musulma-
nilor Dobrogeni und Bizim Sözümüz eine zentrale Rolle. Alle diese Zeitungen sahen 
sich erstens in der aufklärerischen Tradition der Jungtürkenbewegung und bejahten 
zweitens vorbehaltlos das Leben in der Dobrudscha und distanzierten sich somit 
zumindest in den 20er Jahren vom Migrationsgedanken. Mehmed Niyazi und 
İbrahim Temo, die beiden geistigen Väter des dobrudschamuslimischen Patriotis-
                                                                                          
46  Cuvântul Dobrogei Nr. 1 (13. Iulie 1919), S. 2: Apel, Către coreligionarii noştri din întreaga 

Dobroge. 
47  Cuvântul Dobrogei Nr. 1 (13. Iulie 1919), S. 2: Apel, Către coreligionarii noştri din întreaga 

Dobroge. 
48  Cuvântul Dobrogei Nr. 2 (25. Iulie 1919), S. 1-2: Dobrogea şi Cadrilaterul nu vor să fie despărţite 

de Patria Mumă România Mare, ele cer un drept al lor şi al întregului neam românesc. („Die Dob-
rudscha und Cadrilater wollen nicht vom Mutterland Großrumänien getrennt werden. Sie 
fordern das Selbstbestimmungsrecht für sich und das gesamte rumänische Volk.“). 

49  Cuvântul Dobrogei Nr. 2 (25. Iulie 1919), S. 1-2: Dobrogea şi Cadrilaterul nu vor să fie despărţite 
de Patria Mumă România Mare, ele cer un drept al lor şi al întregului neam românesc. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 90 

mus, gehörten zum Autorenkreis jedes dieser Blätter mit Ausnahme von Revista 
Musulmanilor Dobrogeni und Bizim Sözümüz und sorgten somit für eine gewisse 
Kontinuität des Meinungsbildes. So verkündete beispielsweise das zweite Blatt 
nach dem Krieg, die von Salim Rasim, Abdülhakim Selim, Şevket Cevdet und 
Cemal Hüsnü zwischen dem 17. Dezember 1919 und dem 31. Juli 1924 herausge-
gebene Zeitung Dobruca, in ihrem ersten Leitartikel, dass man den Weg des Blattes 
Işık, das wegen des Krieges nicht mehr erscheinen konnte, fortsetzen und sich mit 
ganzer Kraft für die Umsetzung seiner Ideale einsetzen werde. Dementsprechend 
war Dobruca genau wie seine Vorgänger Teşvik und Işık nicht nur in seiner Bericht-
erstattung stark auf die Dobrudscha ausgerichtet, sondern sah wie diese in Bildung 
und Erziehung den Schlüssel für die gesellschaftliche Entwicklung. In diesem Zu-
sammenhang liest man immer wieder die Schlüsselbegriffe „aufwecken“ und „er-
hellen“. Dobruca beabsichtigte, „das Volk in den Bereichen Erziehung, Kultur, 
Handel, Landwirtschaft und Kunst zu führen und zu begleiten, Bereiche, die für 
die Entwicklung und den Fortschritt der Nation und des Landes entscheidend 
sind.“50 

Dass die „Nation“ und das „Land“, für deren Entwicklung sich das Blatt einzu-
setzen gewillt war, die rumänische Nation und das Land Rumänien waren, als de-
ren fester Bestandteil als muslimischer Dobrudschaner man sich verstand, wurde 
dabei nie in Frage gestellt. Daher galt Dobruca trotz einer nach Gründung der Tür-
kischen Republik zunehmenden Zahl türkeibezogener Nachrichten, Kommentare 
und Leitartikel als einer der wichtigsten Vertreter des dobrudschamuslimischen Pat-
riotismus nach dem Ersten Weltkrieg. Dieser nach der Wiedervereinigung beson-
ders populäre dobruschanische Regionalpatriotismus konnte vom türkischen Nati-
onalismus nie verdrängt werden. Rumänien war für ihn mehr als nur ein Land, in 
dem man gezwungenermaßen leben musste. Der rumänische Staat war vielmehr 
der einzige Garant für die wiedervereinigte „Heimat“ Dobrudscha: „Die ruhmrei-
che Flagge der rumänischen Regierung, die über 30 Jahre lang die alte Dobrudscha 
geschützt hat, hat im Jahre 1913 die alte und neue Dobrudscha, die ein untrennba-
res Territorium ist und im Norden und im Süden den gleichen Namen trägt, verei-
nigt und unter ihren Schutz gestellt.“51 

Nach knapp zweijähriger Mitarbeit trennte sich Mehmed Niyazi mit einigen wei-
teren Mitarbeitern wie Şevket Cevdet von Dobruca und wurde Chefredakteur des 
Blattes Tan, das zwischen dem 1. Juni 1921 und dem 19. Juli 1921 in Pazarcık von 
Zandalizade İsmail Kemal und Şevket Cevdet herausgegeben wurde.52 Mit der 
Gründung von Tan verfügten die Dobrudschamuslime nun nicht nur wieder über 
zwei parallel erscheinende Blätter sondern auch über eine weitere Druckerei: İ. 
                                                                                          
50  Dobruca Nr 1 (17 Kânunuevvel 1920), S. 1: Gazetemizin mesleği. 
51  Dobruca Nr 1 (17 Kânunuevvel 1920), S. 1: Gazetemizin mesleği. 
52  Tan war eigentlich einige Monate zuvor als Kulturzeitschrift konzipiert worden. Deshalb 

war als Gründungsdatum auf der Titelseite der 15. Februar 1921 angegeben. In dieser 
Funktion brachte man es allerdings nur auf vier Ausgaben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 91 

Zandalı Matbaası. Im Zentrum der Berichterstattung von Tan, dieses kurzlebigen 
und kleinen Blattes im Umfang von zwei Seiten, standen vor allem Bildungsfra-
gen und die Probleme des dobrudschamuslimischen Schulwesens. So wurden bei-
spielsweise in mehr als der Hälfte von insgesamt 19 Leitartikeln die Defizite der 
muslimischen Schulen als „das größte Problem der Dobrudschamuslime“ zur 
Diskussion gestellt. Die chronische Rückständigkeit im Bildungsbereich war nach 
Ansicht des Herausgebers Şevket Cevdet „eine soziale Wunde“ (sosyal bir yara), die 
nur durch Reformen und Modernisierung in den Griff zu bekommen sei. Schulen 
seien neben Moscheen und der evkaf der Garant für ein Weiterleben der Muslime 
in der Dobrudscha. „Aber es ist zu bedauern, dass selbst im 20. Jahrhundert, in 
dem viele Nationen ihre Erziehungsfragen unter Kontrolle haben, wir Muslime 
noch jeden Tag mit der Krise unseres Schulsystems konfrontiert sind, obwohl wir 
alle Unterstützung einer verständnisvollen Regierung bekommen.“53 

Da die neu gegründete Druckerei İ. Zandalı Matbaası über Buchsätze für die 
Herausgabe von „fünf bis sechs Periodika verfügte“54, entschied sich die Redakti-
on nach kurzer Zeit für ein größeres Projekt, nämlich die Herausgabe einer Tages-
zeitung. Daher wurde Tan nach sechs Wochen und 19 Einzelnummern zu Guns-
ten von Romanya eingestellt. Das am 5. August 1921 ins Leben gerufene Blatt 
Romanya hatte mit 589 Nummern nicht nur die größte Zahl von Einzelausgaben 
unter den dobrudschatürkischen Presseorganen, sondern war auch die erste Tages-
zeitung im wörtlichen Sinne. So erschien dieses Blatt, das von İsmail Kemal Zan-
dalı und M. Lütfü herausgegeben wurde, in den ersten drei Jahren fast ohne Un-
terbrechung täglich und unterschied sich dadurch von allen anderen Zeitungen 
der Region. Die Zeitung kam zwar bis zum 21. August 1936 heraus, davon fielen 
aber lediglich noch 39 Ausgaben auf die 30er Jahre.  

Obwohl Romanya bis auf wenige rumänische Beiträge, die in erster Linie an die 
Behörden gerichtet waren,55 auf Osmanisch erschien, setzte das Blatt bis Anfang 
der 30er Jahre die Tradition des dobrudschamuslimischen Patriotismus unbeirrt 
fort und brachte seine Loyalität zur rumänischen Regierung bei jeder Gelegenheit 
zum Ausdruck: „Die rechtliche Freiheit, die uns der Staat, unter dessen Herrschaft 
wir leben, nämlich unser Großrumänien, gewährt hat, ist dankenswert. Es kommt 
nur darauf an, diese Freiheit zu nutzen. Seit wir unter rumänische Herrschaft gerie-
ten, haben wir von allen Rechten auf Verwaltung unserer Schulen, Stiftungen, Ver-
eine, usw. in weitem Umfang Gebrauch gemacht; wir haben neue Organisationen 
gebildet, Wege zum Fortschritt im wissenschaftlichen und geistigen Bereich er-
schlossen.“56 

                                                                                          
53  Tan Nr. 7 (21 Haziran 1921), S. 1: Maarif meselesi. 
54  Tan Nr. 1 (1 Haziran 1921), S. 1: Karilerimize. 
55  Siehe beispielsweise Romanya Nr. 505 (9 Temmuz 1928), S. 1: România Ministerul de Interne, 

Romanya Nr. 513 (10 Eylül 1928), S. 2: Romania Ministerul Cultelor şi Artelor, Romanya Nr. 
523 (3 Kânunuevvel 1928), S. 2: Romania Ministerul Cultelor şi Artelor. 

56  Romanya Nr. 2 (6 Ağustos 1921), S. 1: Meslek ve gayemiz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 92 

Romanya erschien gerade in einer Zeit, als die Nationalbewegung in der Türkei 
den Sieg erlangte, die Republik ausrief und einen radikalen Reformprozess einlei-
tete. Das Blatt informierte die Leser ausführlich über diesen radikalen gesellschaft-
lichen und politischen Umbruch. So widmete man beispielsweise der Schriftre-
form in der Türkei bereits im Vorfeld mehrere Beiträge und stellte sich euphorisch 
hinter das von den Republikanern angekündigte Projekt. Das arabische Alphabet 
sei nicht nur schwer zu erlernen, sondern erschwere insgesamt das Schreiben und 
Lesen in einer vokalreichen Sprache wie dem Türkischen: „Während Kinder für 
das Erlernen des lateinischen Alphabets im Durchschnitt zwei Monate benötigen, 
beträgt diese Zeit für die arabische Schrift sechs bis sieben Monate.“57 Da das ara-
bische Schriftsystem nicht zur türkischen Phonetik passe, finde man sogar unter 
den gebildeten Türken nur wenige Personen, die eine in arabischer Schrift ge-
schriebene Zeitung flüssig lesen und ohne Schwierigkeit verstehen könnten. Ro-
manya wies auch darauf hin, dass die Schriftreform für die türkischen Kinder in 
der Dobrudscha keine Umstellung bedeute, sondern ein willkommener Schritt sei, 
da sie die lateinische Schrift ohnehin in den rumänischen Schulen lernten.58 Aus 
diesem Grund gehörte das Blatt zu den Vorreitern der Schriftumstellung in der 
Dobrudscha. Schon ab der Nr. 514 (17. September 1928) stellte Romanya seinen 
Lesern das neue türkische Alphabet vor,59 und etwas später wurde mitgeteilt, dass 
auf Initiative einiger türkischer Intellektueller aus der Dobrudscha demnächst eine 
lateinische Fibel gedruckt und an alle türkischen Schulen kostengünstig bzw. kos-
tenlos verschickt werde.60 

Parallel zur großen Reformoffensive der Kemalisten im Zentrum führte Roma-
nya eine Kampagne gegen die institutionellen Überbleibsel und alten Strukturen 
des Osmanischen Reiches in der Dobrudscha, wie beispielsweise das Kadiamt, 
mahkeme-i şer’iye und das Muftiamt. Da die Türkei nach Auffassung des Blattes das 
Zentrum der „zersplitterten türkischen Welt“ sei, sollten sich alle anderen Teile des 
türkischen Volkes zur Türkei hin orientieren und den dort eingeschlagenen Re-
formweg mitgehen. Die Hauptströmung in der Türkei sei heute die Verwestli-
chung, und das Land habe in dieser Hinsicht beachtliche Fortschritte gemacht. Es 
sei nun die Pflicht der „Auslandstürken“, sich ebenfalls für dieses Modell zu ent-
scheiden.61 In diesem Zusammenhang wurde zum ersten Mal in einem dobru-
dschamuslimischen Blatt die Frauenfrage intensiv erörtert. In mehreren Beiträgen 
wurden die aus der Tradition herrührenden Benachteiligungen und die ungleiche 
Behandlung der muslimischen Frauen kritisch hinterfragt. Dabei wurde die Be-

                                                                                          
57  Romanya Nr. 507 (23 Temmuz 1928), S. 1: Latin harfleri münasebetiyle. 
58  Romanya Nr. 507 (23 Temmuz 1928), S. 1: Latin harfleri münasebetiyle. 
59  Romanya Nr. 514 (17 Eylül 1928), S. 1: Yeni Türk alfabesi. 
60  Romanya Nr. 542 (9 Teşrinievvel 1929), S. 2: Yeni alfabe. 
61  Romanya Nr. 558 (16 Nisan 1930), S. 1: Milli intibah. Siehe auch Romanya Nr. 560 (11 Ha-

ziran 1930), S. 1: Yeni Türkiyaya bir nazar 1, Romanya Nr. 563 (9 Ağustos 1930), S. 1: Yeni 
Türkiyaya bir nazar 2, Romanya Nr 564 (14 Ağustos 1930), S. 1: Yeni Türkiyaya bir nazar 3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 93 

deutung der Erziehung der Mädchen und Frauen für die Befreiung besonders 
hervorgehoben.62 In solchen Beiträgen griffen nicht selten Frauen selbst zur Feder. 
So setzte sich beispielsweise Keziban Nermin in mehreren Artikeln mit der „struk-
turellen Diskriminierung“ der muslimischen Frau, die vom „islamischen Recht“ 
legitimiert werde, auseinander. Das Schariarecht sei verantwortlich für Probleme 
wie die Polygynie oder den Ausschluss der Frauen bei der Frage der Ehe-
schließung bzw. von Erbschaften.63  

Unter dem Einfluss einer selbstbewusster gewordenen Türkei verstärkte sich vor 
allem ab den 30er Jahren die Türkeiorientierung des Blattes: Die Zeitung räumte 
nicht nur dem Geschehen bzw. den Reformen in der Türkei größten Raum ein, 
sondern verbreitete auch ausführlich die neu begründete kemalistische Ideologie 
mit allen ihren Begleiterscheinungen, wie beispielsweise dem Personenkult um 
Atatürk.64 In diesem Zusammenhang führte man einen erbitterten Glaubenskrieg 
mit der krimtatarischen Nationalbewegung und ihren Blättern.65 Als sich die Tür-
kei offiziell in die Diskussion über die Migration der Dobrudschamuslime in die 
Türkei einmischte und mit Rumänien den Übersiedlungsvertrag unterzeichnete, 
setzte sich Romanya nun auch energisch für die Migration ein und entfernte sich 
somit von seiner ursprünglichen lokalpatriotischen Gesinnung.66 

Etwa zeitgleich mit Romanya, vom 6. März 1925 bis zum 5. April 1933, gaben die 
Lehrer İbrahim Kadri, Şevket Cevdet und Habib Hilmi das Blatt Tuna („Donau“) 
heraus. Tuna wies viele Gemeinsamkeiten mit der Zeitung Dobruca auf, die sich 
acht Monate zuvor aus dem Presseleben verabschiedet hatte und zu deren Her-
ausgebern ebenfalls Şevket Cevdet gehört hatte. Tuna hatte aber auch viele Paralle-
len zu Tan und Romanya. Die große Zahl gemeinsamer Autoren bürgte für eine 
gewisse ideologische Nähe all dieser Blätter. So schrieben beispielsweise İbrahim 
Temo, Mehmed Niyazi, Habib Hilmi und Müstecib Oktay gleichzeitig für Roma-
nya und für Tuna, für ein Blatt also, das die Migration ablehnte und eine gewisse 

                                                                                          
62  Romanya Nr. 553 (28 Kânunusani 1930), S. 1: Kızlarımızın terbiye ve tahsilini ihmal etmeyelim. 
63  Romanya Nr. 490 (10 Kânunusani 1928), S. 1: Bizde izdivac, veraset ve talak faciaları. Dobru-

ca’daki Türk kadınlarının feryadı. 
64  Siehe Romanya Nr. 572 (28 Nisan 1931), S. 1: Gazi Mustafa Kemal 1, Romanya Nr. 573 (10 

Mayıs 1931), S. 1: Gazi Mustafa Kemal 2, Romanya Nr. 574 (30 Mayıs 1931), S. 1: Gazi Mus-
tafa Kemal 3, Romanya Nr. 575 (15 Haziran 1931), S. 1: Gazi Mustafa Kemal 4, Romanya Nr. 
576 (9 Temmuz 1931), S. 1: Gazi Mustafa Kemal 5, Romanya Nr. 577 (22 Ağustos 1931), 
S. 1: Gazi Mustafa Kemal 6, Romanya Nr. 578 (22 Şubat 1932), S. 1: Gazi Mustafa Kemal 7, 
Romanya Nr. 579 (19 Mart 1932), S. 1: Gazi Mustafa Kemal 8, Romanya Nr. 580 (2 Nisan 
1932), S. 1: Gazi Mustafa Kemal 9. 

65  Siehe Romanya Nr. 571 (25 Eylül 1930), S. 2: Emel mesleği, Romanya Nr. 572 (28 Nisan 
1931), S. 1: Tatar ceryanı 1, Romanya 573 (10 Mayıs 1931), S. 1: Tatar ceryanı 2, Romanya Nr. 
574 (30 Mayıs 1931), S. 1: Türklerin nümayişi, Romanya Nr. 575 (15 Haziran 1931), S. 1: 
Samimi olalım, Romanya Nr. 578 (22 Şubat 1932), S. 1: Yine Tatarcılar hakkında, Romanya 
Nr. 579 (19 Mart 1932), S. 2: Tatarcılara ufak bir sille. 

66  Romanya Nr. 581 (18 İkinci Kânun 1936), S. 1: Dobruca Türkleri, Romanya Nr. 582 ( 22 Şu-
bat 1936), S. 1: Goçmenler için, Romanya Nr. 584 (16 Mart 1936), S. 1: Göç işlerinde anlaşma. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 94 

Distanz zum Zentrum bewahrte, obwohl man den Systemwechsel in Anatolien 
durchaus begrüßte und mit den kemalistischen Reformen sympathisierte. 

Im Unterschied zu den anderen Blättern dieses Zeitraumes, also Dobruca, Tan 
und Romanya, erschien Tuna nicht in Pazarcık, sondern in Silistre, und war somit 
das erste bedeutende Blatt dieser süd-dobrudschanischen Stadt nach der Wieder-
vereinigung. Silistre begann sich damit langsam zu einem wichtigen Zentrum für 
die türkischen Periodika zu entwickeln und konnte in den 30er Jahren sogar mit 
Pazarcık konkurrieren. Tuna erschien zunächst zweiseitig und zweimal in der Wo-
che. Später kam die Zeitung wöchentlich heraus und die Zahl der Seiten variierte 
zwischen zwei und vier. In seiner achtjährigen Erscheinungszeit erreichte das Blatt 
247 Ausgaben.  

Wie die Vorgänger legte auch Tuna das Hauptgewicht seiner journalistischen 
Aktivitäten auf die „Aufklärung der dobrudschamuslimischen Gesellschaft“, die 
man als „bedroht“ ansah. So schrieb die Redaktion, dass schon eine kurze Analyse 
des gesellschaftlichen Lebens der Türken in der Dobrudscha zeige, dass es voller 
Sorge und Kummer sei: „Die schlimmsten und gefährlichsten sozialen und biolo-
gischen Krankheiten wie Ignoranz, Hurerei, Migration, Syphilis, Tuberkulose usw. 
gefährden die nationale Existenz der Türken. Unser gesellschaftliches Leben nä-
hert sich Tag für Tag dem Zerfall.“67 Tuna werde sich demnach der genauen „Di-
agnose“ und, noch wichtiger, der „Therapie“ dieser gesellschaftlichen Probleme 
widmen, die eigentlich jedem Türken, „der ein wenig Nationalgefühl in seinem 
Herzen trägt“, großen Schmerz bereiten müssten. Da die Herausgeber von Beruf 
Lehrer waren, legten sie viel Wert auf pädagogische und aufklärerisch gemeinte 
Beiträge und erblickten in Bildung und Erziehung die Rettung „der kranken Ge-
sellschaft“.68 Dabei wurde die Bedeutung der Erziehung von Frauen und Mäd-
chen besonders hervorgehoben. Das Blatt hielt den Bildungsgrad der Frauen für 
das beste Kriterium dafür, ob eine Nation ihren Platz unter den entwickelten Na-
tionen des 20. Jahrhunderts finde oder nicht.69 Man publizierte mehrere Artikel-
serien, die sich unter Bezugnahme auf die Reformen im türkischen Zentrum mit 
der Lage der muslimischen Frauen in der Dobrudscha auseinandersetzten. Dabei 
kamen öfters Frauen selbst zu Wort.70 

Neben Bildung und Erziehung war für Tuna das Wirtschaftsleben (iktisadiyat) 
die zweitwichtigste Säule einer „modernen Gesellschaft des 20. Jahrhunderts“. 

                                                                                          
67  Tuna Nr. 1 (6 Mart 1925), S. 1: Maksad ve meslek. 
68  Siehe beispielsweise Tuna Nr. 22 (12 Haziran 1925), S. 1: Mektep kitapları, Tuna Nr. 48 (18 

Kânunuevvel 1925), S. 1: İçtimai hayatımızın esası olan çocuk terbiyesi bizde ne merkezdedir, Tu-
na Nr. 82 (15 Kânunusani 1925), S. 2: Mekteplerimizde inklap, Tuna Nr. 104 (8 Ekim 1927), 
S. 1: Medreseye dair. 

69  Tuna Nr. 52 (15 Kânunusani 1926), S. 2: Türk kadını siyasi sahada, Tuna Nr. 206 (6 Şubat 
1931), S. 1: Bir hasbihal. 

70  Siehe beispielsweise die Artikelserie von Münire Hanım unter der Überschrift Türkiye’de 
kadın ve kadınlık in Tuna Nr. 25 (2 Temmuz 1925), S. 1, Tuna Nr. 26 (17 Temmuz 1925), 
S. 2 und Tuna Nr. 28 (31 Temmuz 1925), S. 2. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 95 

Auch auf diesem Gebiet wiesen die Türken in der Dobrudscha im Vergleich zu ih-
ren Nachbarn deutliche Defizite auf. Das Blatt rief die Türken nicht nur auf, sich 
in Handel (ticaret) und Handwerk (sanat) aktiver zu betätigen,71 sondern ermutigte 
sie auch zur Gründung einer nationalen türkischen Bank.72  

Obwohl sich Tuna von den Auseinandersetzungen zwischen den verschiedenen 
Lagern weitgehend fernhielt und eine eher moderate Sprache pflegte, kamen auch 
vereinzelt lange polemische Artikel vor. Das Blatt war insbesondere in heftige 
Diskussionen mit Yıldırım und Romanya verwickelt.73 Man attackierte Romanya 
wegen seines Umgangs mit der tatarischen Nationalbewegung in der Dobrudscha 
und bezeichnete die Kampagne gegen diese als übertrieben und arrogant. Es gebe 
in der Dobrudscha keine tatarischen Strömungen (Tatarcılık cereyanları), die gegen 
türkische Interessen gerichtet seien. Und das Blatt Emel, das von Romanya des Se-
paratismus beschuldigt werde, sei nichts weiter als der Versuch, den unter den 
Bolschewiken leidenden Tataren eine Stimme zu verleihen.74  

Trotz dieser Meinungsverschiedenheiten mit den kemalistischen Blättern blieb 
das Blatt Tuna bis zum Schluss treuer Anhänger der republikanischen Reformen 
in der Türkei. Selbst die radikalsten Reformen, etwa im sakralen Bereich, fanden 
die Zustimmung der Autoren.75 Man verfolgte darüber hinaus das aktuelle Ge-
schehen in der Türkei aus nächster Nähe, wie zum Beispiel bei der Berichterstat-
tung über den Şeyh Said-Aufstand. So unterrichtete Tuna seine Leserschaft durch-
gehend vom Beginn des Aufstandes bis zur Hinrichtung seiner Anführer über die 
Ereignisse in Ostanatolien.76 

Tuna war eine wichtige Stimme des dobrudschamuslimischen Patriotismus. Den 
Höhepunkt dieser Strömung in den 20er Jahren verkörperte jedoch die Wochen-
zeitschrift Revista Musulmanilor Dobrogeni („Zeitschrift der Dobrudscha-Muslime“), 
die zwischen dem 9. November 1928 und dem 14. Dezember 1928 herauskam. 
Obwohl das Blatt von zwei Rumänen, Cruţiu Delasălişte und Iordache Ştefănes-

                                                                                          
71  Tuna Nr. 11 (11 Nisan 1925), S. 2: İktisadiyat, Tuna Nr. 23 (19 Haziran 1925), S. 2: Sanaat 

ve ticaret. 
72  Tuna Nr. 27 (24 Temmuz 1925), S. 2: Milli bir bankanın lüzmu. 
73  Siehe beispielsweise Tuna Nr. 205 (26 Kânunusani 1931), S. 1: Küfürbaz Mehmed Fehmi’ye, 

Tuna Nr. 240 (1 Kânunuevvel 1932), S. 1: Yıldırım’a cevabım. 
74  Tuna Nr. 213 (12 Mayıs 1931), S. 1: Türklük-Tatarlık. 
75  Tuna Nr. 230 (8 Şubat 1932), S. 1: Türkçe mevlid ve Kur’an. 
76  Tuna Nr. 1 (6 Mart 1925), S. 1: Kürdistan isyanı, Tuna Nr. 3 (13 Mart 1925), S. 1: Türkiye’de 

sukünet, Tuna Nr. 4 (18 Mart 1925), S. 1: Kürdistan isyanı, Tuna Nr. 5 (21 Mart 1925), S. 1: 
Şeyh Said’in oğlu maktül, Tuna Nr. 6 (25 Mart 1925), S. 1: Kürdistan isyanı, Tuna Nr. 7 (28 
Mart 1925), S. 1: Kürdistan isyanı, Tuna Nr. 9 (4 Nisan 1925), S. 1: Türkiye haberleri, Tuna 
Nr. 10 (8 Nisan 1925), S. 1: Kürdistan isyanı, Tuna Nr. 11 (11 Nisan 1925), S. 2: Kürdistan 
ihtilali, Tuna Nr. 13 (18 Nisan 1925), S. 1: Kürdistan isyanı, Tuna Nr. 14-15 (25 Nisan 1925), 
S. 1: Şeyh Said yakalandı, Tuna Nr. 18 (15 Mayıs 1925), S. 2: Kürdistan haberleri, Tuna Nr. 21 
(5 Haziran 1925), S. 2: Şeyh Said’in hezyanları / Dünyayı cennet yapacakmış / İpe çekilenler / 
Asılırken neler söylediler, Tuna Nr. 26 (17 Temmuz 1925), S. 2: Şeyh asıldı / Şeyhler nasıl öldüler 
/ Asılmaya giderken / Darağacının dibinde, usw. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 96 

cu, herausgegeben wurde, bezeichnete es sich nicht nur in seinem Titel als „Zeit-
schrift der Dobrudscha-Muslime“. In der dritten Ausgabe schrieb die Redaktion, 
dass Revista Musulmanilor Dobrogeni die erste muslimische Zeitschrift sei, die den 
Mut gehabt habe, in der Dobrudscha auf Rumänisch zu erscheinen.77 Zu ihren 
festen Autoren gehörten auch zahlreiche Muslime vor allem tatarischer Abstam-
mung. Diese wiesen zwar auf ihre tatarische Herkunft hin, bezeichneten sich aber 
gleichwohl als loyale rumänische Staatsbürger. Die beiden Identitäten schlossen 
sich offensichtlich nicht grundsätzlich aus.78 Im Leitartikel der ersten Ausgabe 
wurde unter Cuvântul de pornire der Dobrudscha-Muslim als „ein guter Rumäne 
und Sohn des Landes“, sowie „würdiger Staatsbürger und braver Soldat“ vorge-
stellt: „So waren unsere Vorfahren, die sich im Krieg von 1913 entsprechend die-
sem Leitbild verhalten haben und bei der Vereinigung des Volkes mitwirkten, so 
müssen unsere Kinder, die Soldaten von morgen, die heilige rumänische Erde ver-
teidigen, hier in diesem Land, wo ihnen mit Gottes Hilfe ein glückliches Schicksal 
beschieden wurde.“79 Laut dieser Darstellung verfügten die Muslime in der Dob-
rudscha über alle Rechte und profitierten uneingeschränkt von den Vorteilen des 
rumänischen „demokratischen Systems“. So konnten aus der Mitte der muslimi-
schen Bevölkerung der Dobrudscha „anständige Offiziere, gute Ärzte und An-
wälte sowie ausgezeichnete Absolventen des Seminars hervorgehen, die überall 
die Kultur zum Volk gebracht haben.“80  

Trotz bedingungsloser Loyalität gegenüber dem rumänischen Staat sparte Re-
vista Musulmanilor Dobrogeni nicht an Kritik an den Behörden. So wurden bei-
spielsweise in der dritten Ausgabe im Artikel Un glas necăjit: Nedreptatea demobili-
zaţilor Unregelmäßigkeiten bei der Bodenverteilung, bei der vor allem die ehema-
ligen muslimischen Soldaten benachteiligt worden seien, scharf angegriffen.81 In 
der vierten Ausgabe publizierte das Blatt einen offenen Brief der „landlosen Bau-
ern“ aus dem Bezirk Mangalia an den Landwirtschaftsminister Mihalache. In die-
sem wurde zum Ausdruck gebracht, dass die Muslime in dieser Angelegenheit wie 
„Stiefkinder“ behandelt würden.82 

                                                                                          
77  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 3 (23 Noembrie 1928), S. 8. 
78  Die doppelte Loyalität sieht man deutlich in dem folgenden Gedicht von Murat: „Wie alle 

habe auch ich gekämpft/ Im Großen Krieg/ Deshalb bin ich begeistert und/ Sage es hoch 
und laut/ Dass ich Idris heiße und ein Sohn/ Aus dem Turkvolk bin/ Ich habe keine Angst 
/ Wenn eine Haubitzenkugel auf mich zu kommt / Ich bin bereit, wieder in den Krieg zu 
ziehen / Und wehe dem, der mir in die Hände fällt/ [...] / Um ihnen zu sagen/ Was ein 
Rumäne ist / Obwohl ich Tatare bin.“ Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 3 (23 Noembrie 
1928), S. 7: Cântece patriotice. Sunt Tătar! 

79  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 1 (9 Noembrie), S. 1: Cuvântul de pornire. 
80  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 1 (9 Noembrie), S. 1: Cuvântul de pornire. 
81  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 3 (23 Noembrie 1928), S. 3: Un glas necăjit: Nedreptatea 

demobilizaţilor. 
82  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 4 (30 Noembrie 1928), S. 2-3: Un Memoriu d-lui Mini-

stru al Agriculturii. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 97 

Wie schon im Logo von Revista Musulmanilor Dobrogeni zum Ausdruck kam, 
bildeten landwirtschaftliche Themen den Schwerpunkt der Berichterstattung.83 
Dennoch fanden auch allgemeinbildende und kulturelle Themen Eingang. So 
ging beispielsweise der Seminarist Sedâc İbraim in der Ausgabe Nr. 6 auf die Rolle 
der Erziehung bei der Entwicklung eines Volkes ein und vertrat die Auffassung, 
dass die von den Hocas ausgenutzte und falsch interpretierte Religion ein Hin-
dernis für die gesellschaftliche Entwicklung darstelle. Die aufgeklärte muslimische 
Jugend und vor allem die Seminaristen hätten eine Verantwortung der Gesell-
schaft gegenüber: Sie müssten ihr Wissen an die ältere Generation weitergeben 
und sie darauf aufmerksam machen, dass nicht alles, was sie bis dahin für die Ge-
sellschaft und die Erziehung ihrer Kinder getan hätten, richtig sei.84 

Nazmie Omer Nogaizade widmete in der sechsten Ausgabe einen langen Auf-
satz mit dem Titel Refiexiuni asupra femenismului tătar din Dobrogea der Frauenfrage. 
Der Artikel war einer der ausführlichsten über den Feminismus in allen dobru-
dschatürkischen Periodika überhaupt. Durch Zitate aus der feministischen Litera-
tur wies die Autorin nach, dass sie mit der seinerzeitigen Diskussion über den 
Feminismus im Westen vertraut war.85 Dabei betonte sie immer wieder, dass man 
für die muslimischen Frauen noch nicht die gleichen Rechte wie im übrigen Eu-
ropa fordern könne. Man solle die unterschiedlichen Entwicklungsstufen der Ge-
sellschaften nicht außer Acht lassen. In den muslimischen Ländern, wo die Do-
minanz der Traditionen und Bräuche noch groß sei, solle man eher mit kleinen 
und praktischen, aber zielgerichteten Schritten beginnen. Dabei könne man sich 
den Verzicht auf die Unterstützung von „Brüdern und Ehemännern“ nicht leis-
ten. Am Schluss ihres Artikels konkretisierte sie ihre Forderungen, indem Sie den 
Typus der „muslimischen“ und der „europäischen“ Frau im Hinblick auf ihr Be-
rufsleben miteinander verglich: Die westliche Frau habe Zugang zu allen Berufs-
feldern, vom Straßenbahnfahrer bis zum Universitätsdozenten.86 „Das wünschen 

                                                                                          
83  Dort wurde Revista Musulmanilor Dobrogeni als „Nachrichten- und Meinungsblatt für den 

ländlichen Raum, herausgegeben von einem Komitee“ bezeichnet (Organ sătesc, instructiv şi 
de apărare sub conducerea unui comitet). 

84  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 6 (14 Decembrie 1928), S. 6: Datoria tineretului musul-
man din Dobrogea. 

85  Wir lesen beispielsweise folgende Zeilen: „In ihrem Buch ‚Psychologie des Feminismus’ zi-
tiert Fräulein Leontine Zauta einen Fall, in dem Choumette, der Rechtsberater der franzö-
sischen Krone, sich 1793 über die Schauspielerin Rosa la Combe, die eine Truppe von 
Staatsbürgerinnen mit roten Bajonetten auf dem Kopf um sich geschart hatte, folgender-
maßen äußert: Seit wann ist es denn Frauen erlaubt, sich über das eigene Geschlecht lustig 
zu machen und Menschen dazu zu bringen, ihre fromme eheliche Verantwortung und die 
Wiege ihrer Kinder zu verlassen, um auf einem öffentlichen Platz auf eine Rednertribüne 
zu steigen?“ Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 6 (14 Decembrie 1928), S. 3: Rubrica Fe-
meii. Refiexiuni asupra femenismului tătar din Dobrogea. 

86  Die „emanzipierte westliche Frau“ wird folgendermaßen beschrieben: „Wenn man in den 
großen europäischen Zentren in eine Straßenbahn steigt, wird man von einer Gestalt emp-
fangen, die in einem roten Rock mit einer Mütze auf dem Kopf Fahrkarten verkauft und 
in einer schmalen Tasche das Geld sammelt. Man begegnet in der Straßenbahn einer jun-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 98 

wir auch den tatarischen Frauen. Die Beschäftigung mit der Politik beiseite las-
send, von der wir noch weit entfernt sind, müssen wir nach einem gewissen Stan-
dard streben, um humaner leben und, was noch wichtiger ist, unseren Minderwer-
tigkeitskomplex, der uns nur aufgezwungen wurde, ablegen zu können.“87  

In derselben Ausgabe nahm die Redaktion in der Rubrik Cutia cu scrisori unter 
Domnisoarei Nazmie Omer Nogaizade Bezug auf diesen Beitrag. Bei diesem Text 
sieht man vor allem an der radikalen Islamkritik, dass Rumänen die Redaktion 
dominierten. Zu dieser Zeit wagten türkische Autoren bei aller Kritik an den Tra-
ditionen, den religiösen Praktiken oder den Geistlichen nämlich noch nicht, die 
Substanz der Religion in Frage zu stellen. Für die Redaktion der Revista Musulma-
nilor Dobrogeni waren dagegen nicht die „falschen Interpretationen“ des Islams 
durch „unfähige Würdenträger“ Schuld an der Rückständigkeit der muslimischen 
Frau, sondern der Islam selbst: „Der Verkünder des Korans hat es bereits damals 
für notwendig empfunden, ein heiliges Gesetz für die muslimische Frau einzufüh-
ren, durch das versucht wird, sie sogar vor der Sonne zu verbergen; ein Brauch, 
der vererbt wurde und leider auch heute noch weiter besteht.“88 Deshalb lebten 
die Muslime vom „Licht der Kultur“ weit entfernt und seien gegen jede Erneue-
rung negativ eingestellt. Sie würden auch „ihren Feminismus als Bedrohung emp-
finden und sich ganz sicher nicht mit der Idee versöhnen können, dass jemandes 
Schwester oder Frau emanzipiert sei und über sich selbst bestimmt, ihren eigenen 
Interessen nachgeht, ohne die Zustimmung ihres Mannes, Vaters, Bruders usw. 
einzuholen.“89  

Revista Musulmanilor Dobrogeni war nicht das einzige Blatt, in dem Rumänen die 
Hauptrolle spielten, die unter der muslimischen Bevölkerung rumänischen Patrio-
tismus zu verbreiten versuchten. So ging auch das kleine Blatt Bizim Sözümüz 
(„Unser Wort“) hauptsächlich auf rumänische Initiative zurück. Es kam als wö-
chentliche türkische Beilage der rumänischen Zeitung Cuvântul Nostru zwischen 
dem 15. Juli 1929 und dem 15. September 1929 in Pazarcık heraus. Im Leitartikel 
wurde darauf hingewiesen, dass die Herausgabe des Blattes „das Ergebnis der Be- 
 
                                                                                                                                                                                                                          

gen Frau, die durch ihr feines Profil, ihre Haltung, ihren Gang verrät, dass sie Teil der 
Stadtaristokratie ist. Mit der Tasche unter dem Arm geht sie in die Universität vor Ort zum 
Studieren. Man kann ihr im Labor vor dem Mikroskop begegnen, oder im Krankenhaus 
vor den Kranken oder als Studentin der Mathematik, Physik usw. Besondere Anerkennung 
verdienen die Schriftstellerinnen und Dichterinnen dieser Zentren, die die neu erschiene-
nen Bücher in den Schaufenstern ansehen. Oder ihren Wagen mit ihnen voll laden, um sie 
zu Hause gründlich zu studieren.“ Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 6 (14 Decembrie 
1928), S. 3: Rubrica Femeii. Refiexiuni asupra femenismului tătar din Dobrogea. 

87  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 6 (14 Decembrie 1928), S. 3: Rubrica Femeii. Refiexiuni 
asupra femenismului tătar din Dobrogea. 

88  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 6 (14 Decembrie 1928), S. 4: Domnisoarei Nazmie Omer 
Nogaizade. 

89  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 6 (14 Decembrie 1928), S. 4: Domnisoarei Nazmie Omer 
Nogaizade. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 99 

mühungen einiger türkischer junger Leute“ sei, „die dem Recht und der Gerech-
tigkeit folgend im Pressewesen ihrer Nation dienen wollten.“90 Verantwortlicher 
Redakteur war der Lehrer Recep Mustafa. Neben ihm schrieb auch Mustafa Lütfü 
Beiträge. Die meisten Artikel stammten jedoch von der Redaktion. Mehr als die 
längeren Aufsätze prägten Kurznachrichten aus dem In- und Ausland das Erschei-
nungsbild des Blattes.  

Während seines kurzen Lebens mit nur neun Ausgaben musste sich Bizim Sö-
zümüz gegen die damals renommierten türkischen Blätter, allen voran Romanya, 
behaupten. Die Gegner, darunter die Mitglieder der Cemaat-i İslamiye von Pa-
zarcık, hatten schon im Vorfeld alles unternommen, um die Herausgabe des Blat-
tes scheitern zu lassen. So wurde beispielsweise kolportiert, dass das neue Blatt 
den Namen Seda-yi İslam („Stimme des Islam“) tragen und reaktionären Zielen (ir-
tica) dienen werde.91 Darüber hinaus hatte man die Einfuhr der Drucklettern aus 
Bulgarien verhindert und versuchte zu erreichen, dass keine Druckerschwärze in 
der Stadt aufzutreiben war.92 Romanya attackierte Recep Mustafa, den Redakteur 
des Blattes, auch persönlich: Er sei nicht nur als Lehrer inkompetent und des Ru-
mänischen unkundig, sondern pflege auch einen inakzeptablen Lebensstil. Er ha-
be zwei Frauen und verkörpere somit nicht unbedingt das moderne Männerbild 
der Republik. Gleich in der zweiten Ausgabe ging Recep Mustafa unter Şahsiyat 
değil, müdafa-i nefsi darauf ein und betonte, dass er mit beiden Frauen rechtmäßig 
verheiratet sei.93 

Dass es bei dieser Auseinandersetzung weniger um einen ideologischen Kampf 
als vielmehr um die wenigen Abonnenten und um persönliche Konkurrenz ging, 
lag auf der Hand. So wurde in der dritten Ausgabe berichtet, dass die Leute von 
Romanya mit Autos durch die Dörfer reisten und verkündeten, dass Bizim Sözü-
müz nicht mehr erscheinen würde.94 Sie sollen sogar behauptet haben, dass sich 
die Herausgeber von Bizim Sözümüz als Türkeigegner bezeichneten, um unter ent-
sprechend gesinnten Personen Abonnenten zu gewinnen. Das Blatt verglich diese 
Beschuldigungen mit den Aktivitäten der Spitzel (jurnalci) unter Abdülhamid II. 
Da die Dobrudschaner keine Türkeigegner seien, könne man mit solchen Stra-
tegien bei ihnen bestimmt nicht punkten und schwerlich Abonnenten gewin-
nen.95  

Als die neu gegründete Türkische Republik Ende der 20er Jahre an Selbstbewusst-
sein gewonnen hatte und nun begann, eine offensivere Politik zugunsten der Dış 
Türkler („Auslandstürken“) zu betreiben, geriet der dobrudschamuslimische Patrio-
tismus in schwere Bedrängnis. Die Grundlage der neuen Politik der Republikaner 
                                                                                          
90  Bizim Sözümüz Nr. 1 (15 Haziran 1929), S. 1. 
91  Bizim Sözümüz Nr. 1 (15 Haziran 1929), S. 1: Yirminci asırda kehanet. 
92  Bizim Sözümüz Nr. 1 (15 Haziran 1929), S. 1: Gazetemizin taahhür-intiarına sebeb nelerdir. 
93  Bizim Sözümüz Nr. 2 (22 Haziran 1929), S. 1: Şahsiyat değil, müdafaa-i nefsi. 
94  Bizim Sözümüz Nr. 3 (3 Ağustos 1929), S. 2: Aleyhimizde Hamzacı’da otomoblille propaganda. 
95  Bizim Sözümüz Nr. 3 (3 Ağustos 1929), S. 1: Beyan-i itiraz ve muhalefetlerimize cevabımız. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 100 

gegenüber den Auslandstürken war neben der pragmatischen Überlegung, entvöl-
kerte Gebiete in Anatolien durch Migranten neu zu besiedeln, die Absicht, den 
seit Jahren vernachlässigten alten Führungsanspruch in der „türkischen Welt“ neu 
aufleben zu lassen. Vor diesem Hintergrund ließ die republikanische Regierung in 
alle Himmelsrichtungen verlauten, dass die Auslandstürken in der Türkei, „dem 
Mutterland aller Türken“ willkommen seien, und betrieb mit Hilfe von Mit-
arbeitern der türkischen Vertretungen vor allem auf dem Balkan eine offensive 
und nicht selten aggressive Migrationspolitik.  

Indem sich die Türkei somit aktiv in die Agenda auch der Dobrudschatürken 
einmischte und sich der türkische Nationalismus als Alternative zum lokalen dob-
rudschamuslimischen Patriotismus anbot, stellte sich nun auch innerhalb der tür-
kischen Gemeinde erneut die Frage der Loyalität und der zukünftigen politischen 
Orientierung. Wo gehörte man hin? Wo würde es den Menschen künftig besser 
gehen? Unter dem dominierenden Einfluss des „republikanischen Faktors“ be-
gann sich Anfang der 30er Jahre in der Loyalitätsfrage der Wind zu drehen. Im-
mer mehr türkische Blätter standen jetzt unter dem Einfluss der kemalistischen 
Ideologie und ergriffen offen Partei für die Türkei. Entsprechend leiser wurde die 
Stimme der dobrudschamuslimischen Patrioten. Während sie eine Konfrontation 
mit der „Republik“ und ihren Vertretern nicht wagten, erstarkte auf der anderen 
Seite ab Mitte der 30er Jahre der krimtatarische Nationalismus. Je schwächer der 
dobrudschamuslimische Patriotismus wurde, desto selbstbewusster wurde die 
Hinwendung zur Krim, was zu einer heftigen Konfrontation mit den Anhängern 
des „Zentrums“ führte.96  

Das erste Blatt, das allen diesen Strömungen zumindest in seiner Anfangsphase 
Zugang gewährte, bevor es schließlich vom türkischen Nationalismus dominiert 
wurde, war Hak Söz. Dieses langlebigste der dobrudschatürkischen Periodika wur-
de zwischen dem 22. Mai 1929 und dem 6. März 1940 vom Rechtsanwalt Kemal 
Hamdi und dem Lehrer Habib Hilmi in Silistre herausgegeben.  

Hak Söz vertrat eine positivistisch-elitäre Weltanschauung und gehörte zu den 
ersten türkischen Zeitungen in der Dobrudscha, die eine scharfe und tiefgehende 
Kritik an der eigenen Gesellschaft zu üben vermochten. So bezeichnete man die 
türkische Gemeinschaft in der Dobrudscha als die „rückständigste in ihrer Umge-
bung“, da sie im Gegensatz zu ihren Nachbarn wie etwa den Juden, Ungarn und 
Armeniern in Handel, Kunst und Wissenschaft nichts vorzuweisen habe.97 Selbst 
in den Städten, in denen die Türken die Mehrheit bildeten, liege das Handwerk 
ganz in den Händen der Bulgaren.98 Im Leitartikel der ersten Ausgabe beklagte 
der Herausgeber Habib Hilmi diese „Bedeutungslosigkeit“ der Dobrudschatürken 

                                                                                          
96  Mehr dazu siehe im Kapitel über den tatarischen Nationalismus. 
97  Hak Söz Nr. 257 (6 Haziran 1938), S. 1: Mektepler tatil edilirken. Siehe auch Hak Söz Nr. 8 

(10 Haziran 1929), S. 1: Milli hedefimizin tahkiki için vazifeler, Hak Söz Nr. 231 (24 Teşrinsani 
1936), S. 1: Yurt aşkı ve özlü duygu. 

98  Hak Söz Nr. 2 (29 Mayıs 1929), S. 1: Bugünkü hayata hazırlanmak. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 101 

im gesellschaftlichen Leben und wies auf die Aufgabe der Presse hin, dagegen an-
zukämpfen.99  

Um das Desinteresse der Türken an Schule, Kultur und Handwerk zu verdeut-
lichen, wurde in Hak Söz der Begriff kiracı durumu („Mieter-Haltung“ bzw. „Mie-
ter-Mentalität“) verwendet. Er implizierte, dass man im Leben statt „langfristiger“ 
und „dauerhafter“ eher „alltägliche“ und „vergängliche“ Schritte unternahm. Man 
betrachte sich im eigenen Leben nicht als „Eigentümer“ sondern als „Mieter“, der 
gekündigt habe und auf die Bestätigung der Kündigung warte.100 Aufgrund dieser 
„geistigen Gefangenschaft“ (esaret-i ruhiye) würden die Muslime der Dobrudscha 
alles im Leben halbherzig und lustlos tun und somit den langsamen Zerfall der 
eigenen Gesellschaft bewirken.101 Eine solche Gemeinschaft sei dann auch nicht 
in der Lage, effektive und zeitgemäße Organisationen und Einrichtungen hervor-
zubringen oder Zeitungen zu gründen: „Wir haben keine einzige Einrichtung, die 
modern ist bzw. vergleichbar ist mit den Einrichtungen unserer Nachbarn, auf die 
wir stolz sein könnten.“102 Es sei beispielsweise ein Armutszeugnis, dass in einer 
Gemeinschaft von 200.000 Menschen nur zwei Zeitungen existierten. Dagegen 
gehöre in Ländern wie der Schweiz oder Deutschland, die im kulturellen, wissen-
schaftlichen und künstlerischen Leben eine gewisse Höhe erreicht hätten, Zei-
tunglesen zu den Grundbedürfnissen.103 

Gemäß seiner positivistischen Weltanschauung104 richtete das Blatt seine Vor-
würfe hauptsächlich gegen die „religiöse Tradition“, die sie für diese „tödliche 
Geisteshaltung“ (pek öldürücü halet-i ruhiye) in der dobrudschatürkischen Gemein-
schaft verantwortlich machte: So seien der „konservative Aktionismus“, die „Kul-
tur der medrese“ und die „falsch verstandene Religiosität“ die Hauptgründe für die 
türkische Rückständigkeit. Dabei seien auch die Bildungselite und die Intellektuel-
len mitschuldig, da sie ihrer Aufgabe der gesellschaftlichen Aufklärung nicht ge-
recht geworden seien, obwohl die rumänische Regierung ihnen alle Möglichkeiten 
geboten hätte. 105 

                                                                                          
99  Hak Söz Nr. 1 (22 Mayıs 1929), S. 1: Maksad ve mesleğimiz. 
100  Es heißt dort: „Dünyada istifa etmiş de istifasının kabulünü her dakika bekler gibi“. 
101  Hak Söz Nr. 12 (7 Ağustos 1929), S. 1: Zamanın ve asrın adamı olmalıyız. 
102  Hak Söz Nr. 280 (5 İkinci evvel 1939), S. 1: Teşkilatsızlık yüzünden. Siehe auch Hak Söz Nr. 

32 (25 Kânunuevvel 1929), S. 1: Cemaat-i islamiye ve mektepler. 
103  Hak Söz Nr. 1 (22 Mayıs 1929), S. 1: Maksad ve mesleğimiz. 
104  Wie für viele andere dobrudschamuslimische und türkisch-zypriotische Zeitungen der 

Epoche waren auch für Hak Söz vor allem der Positivist Abdullah Cevdet und sein Blatt 
İçtihad wegweisend im Kampf gegen die „dunkle Macht“, die „Ignoranz“ und den „religiö-
sen Fanatismus“. Siehe Hak Söz Nr. 30 (4 Kânunuevvel 1929), S. 2. In der Nr. 40 (26 Şubat 
1930, S. 1) wurde ein Artikel von A. Cevdet unter dem Titel Zengin olmanın yolu als Leitar-
tikel veröffentlicht. 

105  Hak Söz Nr. 257 (6 Haziran 1938), S. 1: Mektepler tatil edilirken, Hak Söz Nr. 231 (24 Teşrini-
sani 1936) , S. 1: Yurt aşkı ve özlü duygu, Hak Söz Nr. 247 (28 Ekim 1937), S. 1: Dini taassub, 
irtica ve hurafat tarihe mal oldu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 102 

Hak Söz gehörte zu den Hauptakteuren bei der Verbreitung des kemalistischen 
Gedankenguts in der Dobrudscha. Wie die Kemalisten in der Türkei waren auch 
die Autoren von Hak Söz der Meinung, dass die osmanischen Sultane 600 Jahre 
lang eine „fortschrittsfeindliche und fundamentalistische“ Politik betrieben hätten, 
welche für das „Türkentum“ tödlich war. Nachdem aber „ein echter Sohn der Na-
tion“ aufgestanden sei und dagegen angekämpft habe, seien die Türken „vom To-
de erwacht“. Diese Person sei niemand anders als der „Vater“ (ata) aller Türken.106 
Somit sei Mustafa Kemal Atatürk nicht nur ein Retter und ein Genie, sondern 
auch ein „Prophet“, der den Türken „ein neues Leben“ geschenkt habe und ihre 
Geschichte neu beginnen ließ.107  

Nach Auffassung von Hak Söz gelang den Kemalisten die Befreiung des türki-
schen Volkes gleich in mehreren Bereichen. Mit der Einführung des lateinischen 
Alphabets sei die türkische Sprache vom Einfluss des Arabischen befreit wor-
den,108 während die Übernahme des Zivilrechts die jahrhundertelange Unterdrü-
ckung der türkischen Frau, die vor der islamischen Zeit ein freies Leben geführt 
habe, beendete. In der vorislamischen Kultur der Türken habe es Monogamie ge-
geben, die aber nach der Islamisierung der Polygamie gewichen sei. Die freie tür-
kische Frau habe sich dann hinter Turbanen, Kopftüchern und çarşaf verstecken 
müssen, was eine absolute Erniedrigung bedeutete.109  

Wie die anderen Blätter, die zuvor für den dobrudschamuslimischen Patriotis-
mus eingetreten waren, war auch Hak Söz der rumänischen Politik gegenüber posi-
tiv eingestellt. Obwohl man sich mit der Zeit immer stärker Ankara zuwandte, än-
derte sich an der pro-rumänischen Haltung der Zeitung nichts. Laut Hak Söz lebten 
die Türken in der Dobrudscha genauso frei wie in der Türkei. Die rumänische Na-
tion, „die von erhabenem Geist ist“ (asil bir ruh taşıyan Romen milleti), habe die Tür-
ken stets gerecht behandelt und mit wärmsten Gefühlen umhegt. Die rumänische 
Regierung investiere Millionen in das Muslimische Seminar in Mecidiye sowie an-
dere türkische Schulen und Einrichtungen.110 Das sei keine zufällige bzw. kurzfris-
tige Politik, sondern eine in der Vergangenheit von der Königsfamilie selbst be-
gründete Tradition: „Als die einzigartige Königin Elisabeth nicht nur den Kirchen, 
sondern auch den Moscheen Ländereien schenkte, gewann sie einen Platz im Her-
zen der Muslime. Und Carol I., der als Beschützer der Dobrudscha gilt, hat stets 

                                                                                          
106  Hak Söz Nr. 265 (12 İkinci Teşrin 1938), S. 1: Türkiye Cumhuriyeti, Türklük. 
107  Dort heißt es: „O bir peygamber olarak ilahi ve semedani bir kuvvet olup yarattığı mucize-

leri asırlara sığmayacak kadar büyüktür.“ Hak Söz Nr. 266 (25 İkinci Teşrin 1938.), S. 1: Bir 
Türk gibi gögsümüz kabarıyor, siehe auch Hak Söz Nr. 245 (22 Eylül 1937), S. 1: Türkün gücü, 
yarınki ideali, Hak Söz Nr. 255 (20 Mayıs 1938), S. 2: 19 Mayıs günü. 

108  Hak Söz Nr. 26 (13 Teşrinsani 1929), S. 1: İlim seferberliği. 
109  Hak Söz Nr. 45 (9 Nisan 1930), S. 1: Türk kadınları, Hak Söz Nr. 257 (6 Haziran 1938), S. 1: 

Türk kadını, Hak Söz Nr. 283 (1 Son Kânun 1940), S. 1: Kadın hukukuna riayetsizlik ahlaka 
mugayir zevce usulü. 

110  Hak Söz Nr. 258 (16 Haziran 1938), S. 1: Çok medeni musaadekar ve asil bir milletin kucağın-
dayız, Hak Söz Nr. 275 (4 Ağustos 1939), S. 1: Dobruca ve Kadrilater Türkü. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 103 

muslimische Notabeln und Intellektuelle empfangen, im ‚Park Carol’ in Bukarest 
und in Konstanza Moscheen gebaut und die Kosten für deren Personal selbst 
übernommen. Er bleibt darum im Gedächtnis der Muslime für alle Ewigkeit.“111  

Bei dieser pro-rumänischen Haltung, die Hak Söz bis zum Schluss beibehielt, 
überrascht es nicht, dass das Blatt, dem Ruf des Königs folgend, die türkische Ju-
gend im Zweiten Weltkrieg zur bedingungslosen Verteidigung Rumäniens aufrief. 
Für die Großzügigkeit der Regierung könnten die Türken ihre Dankbarkeit gar 
nicht genug zum Ausdruck bringen. Es sei die höchste Pflicht eines jeden Türken, 
das Land zu verteidigen. „Der König ruft alle Kinder der Heimat zur Hilfe. Wir 
empfehlen allen Türken, diesem Ruf, für das Vaterland zu kämpfen, ohne wenn 
und aber zu folgen.“112 

Um zu zeigen, dass es den Dobrudschatürken besser ging als den anderen tür-
kischen Volksgruppen auf dem Balkan, verwiesen die türkischen Blätter, darunter 
Hak Söz, zumeist auf das Beispiel der Türken in Bulgarien, wo die brutalsten Me-
thoden angewendet worden seien, um sie zur Auswanderung zu zwingen. Man 
habe sie enteignet, ihre Lebensgrundlagen und ihr kulturelles Erbe vernichtet und 
ihre Moscheen in Kirchen umgewandelt.113 Darüber hinaus habe die bulgarische 
Regierung die innertürkischen Auseinandersetzungen zwischen den Kemalisten 
und den „reaktionären Kräften“ ausgenutzt, um sie gegeneinander aufzuhetzen, 
zu schwächen und ihre Einheit zu untergraben. Aufgrund dieser „Politik des Hin-
ausekelns“ hätten Tausende von Türken das Land verlassen, ohne einen Pfennig 
(beş parasız) Entschädigung zu bekommen. 114  

Obwohl Hak Söz in der damals heftig und leidenschaftlich geführten Debatte 
um Türkçülük und Tatarcılık Position gegen den tatarischen Nationalismus bezog, 
räumte man moderaten Stimmen Platz ein, die ein gewisses Verständnis für die 
krimtatarische Bewegung äußerten. So empfahl beispielsweise der Autor H. Nacak, 
zwischen den Aktivitäten der Tataren auf der Krim und denen in der Türkei oder 
in der Dobrudscha zu unterscheiden. Während er die letzteren als natürlichen Be-
standteil des türkischen Volkes ansah, betonte er zugleich, dass die Gründung einer 
tatarischen Republik auf der Krim der Wunsch aller Türken sei. Dies würde der 
Türkei keineswegs schaden.115 Die meisten Autoren von Hak Söz reagierten aber 
ablehnend auf die sich neu formierende tatarische Nationalbewegung.116 

Noch radikaler gegen die ab Mitte der 30er Jahre aufstrebende tatarische Bewe-
gung ging das Blatt Türk Birliği vor, das mit einer Unterbrechung von vier Jahren 
zwischen Februar 1930 und Dezember 1939 in Pazarcık erschien. Das Blatt be-

                                                                                          
111  Hak Söz Nr. 258 (16 Haziran 1938), S. 1: Çok medeni musaadekar ve asil bir milletin kucağın-

dayız. 
112  Hak Söz Nr. 283 (1 Son Kânun 1940), S. 1: Techizat ve vatan müdafaası. 
113  Hak Söz Nr. 176 (26 Haziran 1934), S. 1: Bu memlekette de tecavüz ve hiyanet mi? 
114  Hak Söz Nr. 275 (4 Ağustos 1939), S. 1: Dobruca ve Kadrilater Türkü. 
115  Hak Söz Nr. 238 (16 Mayıs 1937), S. 1 u. 4: Türklük-Tatarlık. 
116  Mehr dazu siehe das Kapitel über den tatarischen Nationalismus. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 104 

zeichnete sich als „Organ des türkischen Jugendvereins in Pazarcık“ und markierte 
den Höhepunkt der zentrumsorientierten Strömung, die vor allem Anfang der 
30er Jahre an Stärke gewann und von der Türkei maßgeblich unterstützt wurde. 
Diese nun selbstbewusst auftretende Bewegung kämpfte verbissen gegen den im-
mer schwächer werdenden dobrudschamuslimischen Patriotismus und vor allem 
gegen den krimtatarischen Nationalismus, der sich bei den Tataren hoher Popula-
rität erfreute. So definierte Türk Birliği als sein oberstes Ziel den Kampf gegen die 
„Abweichler“, die sich politisch und kulturell unter einem anderen Namen als 
dem der „Türken“ betätigten: „Diejenigen, die sich von der türkischen Gemein-
schaft losgelöst haben und nun unter anderem Namen agieren, betrachten wir 
nicht als Türken. Wir nehmen es nicht ernst, wenn sie sich manchmal als Türken 
definieren. Türk Birliği kennt für die wahren Türken nur einen einzigen gemein-
samen Namen: Türken. Alle anderen speziellen Ausdrücke sind falsch und Fir-
nis.”117 In diesem Zusammenhang meinte Türk Birliği, dass die Benutzung eines 
anderen „Dialekts“ als des Istanbuler Türkischen Zwiespalt erzeugen und der Ein-
heit der Türken schaden würde. Deswegen solle das Istanbuler Türkisch die Stan-
dardsprache aller Türken in der Welt sein.118  

Türk Birliği bezeichnete Ankara als sein „Mekka“119 und betonte, dass die Dob-
rudschatürken, wie alle Türken auf der Welt, die Reformen in der Türkei, die der 
Bevölkerung „ein neues und würdiges Leben“ geschenkt hätten, nicht nur aus der 
Ferne beobachten, sondern wortwörtlich übernehmen sollten.120 Dieselbe bedin-
gungslose Loyalität findet man bei der Inszenierung des Personenkults um Ata-
türk, die nach dem gleichen Muster wie in der Türkei ablief: Dieser Mann sei eine 
Ausnahmeerscheinung, und „es gibt in der Weltgeschichte keine einzige Figur, die 
man mit Atatürk vergleichen könnte“121.  

Passend zu diesem Geschichtsbild wurden die osmanische Sultane und Kalifen, 
die nur an ihr „Vergnügen“ (zevk ve sefahat) gedacht und „das Blut der Türken“ ge-
trunken hätten, als milliyetsiz („nationslos“), kahpe („treulos“) und alçak („nieder-
trächtig“) bezeichnet. Sie hätten durch ihre „verräterische“ (ihanet) Politik die tür-
kische Kultur und Wirtschaft und somit deren Stellenwert in der Welt ruiniert.122 
Vor diesem Hintergrund kämpfte Türk Birliği entschieden gegen die „Reformgeg-
ner“ und „islamistischen Fundamentalisten“ in der Dobrudscha. Konkret waren 

                                                                                          
117  Türk Birliği Nr. 1 (12 Şubat 1930), S. 1: Maksad ve gayemiz. 
118  Türk Birliği Nr. 1 (12 Şubat 1930), S. 1: Maksad ve gayemiz. Mehr dazu siehe das Kapitel 

über den krimtatarischen Nationalismus. 
119  So heißt es in einem Vierzeiler: „Dev devirdi Çankaya / dönmeyiz biz arkaya / gönlü-

müzde yok yara / kıblemizdir Ankara“, Türk Birliği Nr. 5 (6 Eylül 1934), S. 1. 
120  Türk Birliği Nr. 32 (29 Şubat 1936), S. 1: Türk inkılabı ve halkımız, Türk Birliği Nr. 50 (24 

Mayıs 1937), S. 2: Eski zihniyet zebunu olanlara. 
121  Türk Birliği Nr. 5 (8) (12 İkinci Teşrin 1938), S. 1: K. Atatürk öldü. 
122  Türk Birliği Nr 6 (16 Eylül 1934), S. 2: Türkler gidiyor, Türk Birliği Nr. 8 (13 Teşrinievvel 

1934), S. 1: Ne mutlu Türküm diyene, Türk Birliği Nr. 44 (11 Birinci Kânun 1936), S. 1: Mavi 
yıldırım, Türk Birliği Nr. 57 (29 Birinciteşrin 1937), S. 1: Mutlu gün. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 105 

diese Gegner einmal ein Hoca, der gegen die Hut-Reform predigte und behaupte-
te, dass das Aussprechen des Totengebets für einen Hutträger nicht legitim sei,123 
dann ein zweiter, der gegen den Theaterbesuch wetterte.124 Es waren aber auch 
Lehrer und Muftis, die die Schriftreform nicht mitmachen oder in den Schulen 
dem Religionsunterricht einen besonderen Stellenwert geben wollten.125 In der 
dritten Ausgabe wurde „eine Geheimorganisation“ mit Namen Himaye-i Ahlak-ı 
Dini İslamiye Cemiyeti als Zentrum der reaktionären Kräfte in der Dobrudscha aus-
gemacht. Sie sei von Deserteuren aus der Türkei in Pazarcık gegründet worden 
und entwickle sich zum Sammelbecken für alle Türkeigegner. Die Funktionäre 
dieses „Komplott-Vereins“ (fesad cemiyeti) behaupteten, dass die Türkei atheistisch 
sei und man deswegen ihre Reformen ablehnen solle.126  

Diese Reformgegner und „Fanatiker“ (softa) kämpften laut Türk Birliği nicht nur 
gegen die „fortschrittliche“ Regierung in der Türkei, sie seien auch verantwortlich 
für die Rückständigkeit der türkischen Gemeinschaft in der Dobrudscha. Mit ih-
ren „rostigen“ (küflü), „stockkonservativen“ (örümcekli) Gedanken, „einschläfern-
den“ (uyuşturucu) Predigten und ihren Höllendrohungen hätten sie die Gemein-
schaft in ihre heutige bedauernswerte Lage gebracht.127  

Türk Birliği verfocht nicht nur entschieden die kemalistischen Reformen, son-
dern setzte sie auch um. So war die Zeitung das erste türkischsprachige Blatt in der 
Dobrudscha, das auf die lateinische Schrift umstellte und die Neologismen aus der 
Türkei in geradezu fundamentalistischer Manier verwendete. Türk Birliği benutzte 
im Übermaß Öztürkçe-Wörter, die selbst in der Türkei nur im engsten Kreis der 
kemalistischen Intellektuellen Verwendung fanden. Wie für die Sprachpuristen in 
der Türkei war auch für Türk Birliği Osmanisch, „das bis dahin in den Schulen ver-
wendet, unterrichtet und von den Intellektuellen in den Großstädten gesprochen 
wurde, nicht die Sprache der über 100 Millionen Türken.“128 Unter den Sultanen 
habe man aus dem Arabischen und Persischen viele Wörter übernommen und das 
künstliche Osmanisch kreiert. „Unsere Sprache dagegen, die einfacher ist als die 
komplizierte ‚Babıali-Sprache’, wurde vor allem auf der anatolischen und rumeli-
schen Hochebene weiter gesprochen.“129 Jetzt solle man auf diese Quelle zurück-
greifen, und es sei die Aufgabe jedes Türken, „die Sprache der Vorfahren“, „die 
Mutter aller Sprachen“, zu sprechen und die Fremdwörter zu meiden.130 In diesem 

                                                                                          
123  Türk Birliği Nr. 4 (19 Mayıs 1930), S. 4: Yine Abdulah Hoca. 
124  Türk Birliği Nr. 14 (8 Şubat 1935), S. 2: Çifte keramet. 
125  Türk Birliği Nr. 49 (10 Mayıs 1937), S. 1: Yobaz telkinleri. So soll Abdurrahman Muctabe, 

der Mufti von Pazarcık, in einem Brief die Lehrer aufgefordert haben, die Schriftreform 
auf keinen Fall mitzumachen, da sie die Menschen zum Unglauben führe, siehe Türk Bir-
liği Nr. 63 (21 Mart 1938), S. 1: Bir hezeyanname münasebetiyle. 

126  Türk Birliği Nr. 3 (1 Nisan 1930), S. 1: Bir fesad cemiyeti. 
127  Türk Birliği Nr. 20 (29 Haziran 1935), S. 1: Budunu yaltıraklandıralım. 
128  Türk Birliği Nr. 14 (8 Şubat 1935), S. 1: Öz dilimiz. 
129  Türk Birliği Nr. 14 (8 Şubat 1935), S. 1: Öz dilimiz. 
130  Türk Birliği Nr. 11 (5 Birincikânun 1934), S. 1: Dilimiz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 106 

Sinne publizierte Türk Birliği ab Ausgabe Nr. 11 listenweise Neologismen, die von 
der Türk Dil Encümeni/Kurumu vorgeschlagen bzw. erfunden wurden. 

Dem vom 5. März 1932 bis 5. Januar 1938 in Pazarcık herausgegebenen Wochen-
blatt Yıldırım, an dessen Gründung vorwiegend Intellektuelle krimtatarischen Ur-
sprungs wie Dr. Mehmet Nuri, Anwalt Ömer Halit, Offizier Nurmambet, Veteri-
när Abdurrahman Mustafa und Lehrer Kont Abdurrahman beteiligt waren, kam 
in der Auseinandersetzung zwischen dem türkischen und tatarischen Nationalis-
mus eine Schlüsselrolle zu. Nach Angaben von Ülküsal wurde Yıldırım mit der 
Absicht herausgegeben, gegen die „feindselige Propaganda“ des stark zen-
trumorientierten Blattes Romanya vorzugehen.131 Yıldırım wurde anfangs in der 
Druckerei von Emel gedruckt. Chefredakteur war Mehmet Nuri, der in Istanbul 
Medizin studiert hatte und kurzzeitig Mitglied des Parlaments auf der Krim wäh-
rend der Bürgerkriegsjahre gewesen war. Umso interessanter ist, dass Yıldırım trotz 
dieser tatarischen Dominanz vor allem in der zweiten Hälfte seiner Erscheinungs-
zeit zum Vorreiter der türkeiorientierten laizistischen Blätter wurde. Schon im Ap-
ril 1933 trennte man sich von Emel und Ülküsal und hielt ab jetzt Distanz zur 
krimtatarischen Bewegung. Wenn man auch nie so aggressiv gegen diese Strö-
mung argumentierte wie Hak Söz und Türk Birliği, so wies Yıldırım doch nun im 
Hinblick auf seine radikale Laizität und die Türkeiorientierung deutliche Gemein-
samkeiten mit diesen Blättern auf.  

Yıldırım verteidigte entschlossen die kemalistischen Reformen in der Türkei 
und bezeichnete sie als einen lebensnotwendigen Schritt von der „mittelalterli-
chen Dunkelheit“ in die „Welt der Zivilisation“. Obwohl viele Gesellschaften in 
Asien und im Nahen Osten den Versuch unternommen hätten, der westlichen Zi-
vilisation anzugehören, seien sie an der falschen Methode gescheitert. Sie hätten 
den Geist der westlichen Zivilisation (garb medeniyetinin ruhu) nicht verstanden 
und führten deshalb nicht, wie die Kemalisten, radikale, die Substanz betreffende 
Reformen durch, sondern begnügten sich lediglich mit ein paar oberflächlichen 
Nachahmungen (taklitçilik). Das Blatt bezeichnete die Japaner als die erste außer-
europäische Gesellschaft, die dank der „richtigen Strategie“ die westliche Zivilisa-
tion übernehmen und dadurch einen wirtschaftlichen, politischen und kulturellen 
Sprung nach vorn machen konnte. Als Gegenbeispiele, nämlich als Inbegriff für 
das Scheitern auf dem Weg der Verwestlichung, nannte Yıldırım China und das 
Osmanische Reich. Nach langer „oberflächlicher Verwestlichung“ in der meşrutiyet-
Zeit im Osmanischen Reich sei es erst Kemal Atatürk gelungen „die dunklen 
Nächte über der Nation“ (ulusu kaplayan karanlık geceleri) zu beenden und den 
Türken den „ehrenvollen Weg“, den sie gehen sollten, zu weisen.132  

Dass es trotz dieser Notwendigkeit für Reformen auch in der Dobrudscha noch 
reaktionäre Kräfte gab, die in den Schulen die arabische Schrift favorisierten, den 

                                                                                          
131  Ülküsal 1999, S. 161-162. 
132  Yıldırım Nr. 133 (20 Temmuz 1935), S. 1: Yarımcılık ve taklitçilik. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 107 

Schülern das Tragen des fes aufzwangen und Mädchen nicht in die Schule schick-
ten, betrachtete das Blatt als Aufforderung an die aufgeklärten Türken, den Re-
formprozess noch entschiedener voranzutreiben.133 Trotz ihrer Attacken hätten 
diese Kräfte, die sich in erster Linie in den medrese und anderen traditionellen Ein-
richtungen mästeten, langfristig aber keine Überlebenschance: „Welcher vernünfti-
ge Muslim würde die heutige Verkleidung der Musliminnen, die aus einem hässli-
chen çarşaf, dem pechschwarzen Gesichtsschleier und unpassenden Schuhen be-
steht, akzeptieren? Es ist eine Schande für diejenigen, die ihre Frauen so auf die 
Straße schicken.“134 Unter der Überschrift Alim bir Türk kadını betonte das Blatt, 
dass die kemalistische Türkei den Kampf gegen die „dunkle Kraft“ (kara kuvvet) ge-
wonnen und somit das „weltfremde Bild“ der türkischen Frau, das das Werk des re-
ligiösen Fanatismus (dini taassup) sei, zerstört habe. Jetzt entstehe ein ganz anderer 
Frauentypus in der Türkei, der allen türkischen Frauen als Vorbild dienen solle. So 
verkörpere beispielsweise die Wissenschaftlerin Affet İnan, die auf internationalen 
Kongressen eine große Selbstsicherheit an den Tag lege und die Aufmerksamkeit 
ihrer ausländischen Kollegen auf sich ziehe, die ideale kemalistische Frau.135  

Aufgrund seiner Attacken gegen die „reaktionären Kräfte“ wurde Yıldırım im-
mer wieder der „Hodscha-Gegnerschaft“ (hoca aleyhdarlığı) beschuldigt. Die Redak-
tion betonte dagegen, dass sie den Aktionen der Gegner der kemalistischen Re-
formen nicht schweigend zuschauen könne. Im Gegenteil: Sie werde für die zeit-
genössische Zivilisation weiterkämpfen. Da aber die Hodschas die Vorreiter in der 
Antireformfront seien, würden sie zwangsläufig zur Zielscheibe des Blattes.136  

Während Yıldırım den „islamistischen Reaktionären“ den Kampf ansagte, zeigte 
man auf der anderen Seite großes Interesse an den „christlichen Türken“. Dabei 
waren nicht nur die Gagausen gemeint. Auch die in der Türkei ansässigen Chris-
ten fanden große Aufmerksamkeit.137 So gab man beispielsweise unter der Über-
schrift Layik Türk Hıristiyanlar einen Bericht aus Cumhuriyet wieder, der von den 
Aktivitäten der türkischsprachigen Christen in der Türkei handelte: Sie hätten 
dort einen Verein gegründet und forderten, dass sie nicht mehr als Minderheit, 
sondern als „echte Türken“ (hakiki Türk) anerkannt werden. Das Blatt wies darauf 
hin, dass die Gesetzeslage dies hergebe.138 Schon eine Nummer später publizierte 
man einen langen Aufsatz aus Ulus über die Gagausen. Diese Türken christlichen 
Glaubens dienten der türkischen Welt als Bollwerk gegen den arabischen Kultur-
einfluss. Dank ihres christlichen Glaubens hätten zahlreiche „ursprüngliche türki-

                                                                                          
133  Yıldırım Nr. 144 (11 Birinci Kânun 1936), S. 1: Ulusa yapılan zararlar. 
134  Yıldırım Nr. 144 (11 Birinci Kânun 1936), S. 1: Fes, peçe ve çarşaf. 
135  Yıldırım Nr. 167 (15 Eylül 1937), S. 1: Alim bir Türk kadını. 
136  Yıldırım Nr. 145 (28 Birinci Kânun 1936), S. 1: Hoca aleyhdarlığı. 
137  Siehe beispielsweise Yıldırım Nr. 148 (21 Mart 1936), S. 1: Hıristiyan Türkler, Yıldırım Nr. 

149 (8 Nisan 1936), S. 1: Hıristiyan Türkler, Yıldırım Nr. 149 (8 Nisan 1936), S. 1-2: Gagauz-
lar, Yıldırım Nr. 150 (25 Nisan 1936), S. 1: Basarabya’daki Hıristiyan Türkler. 

138  Yıldırım Nr. 134 (20 Temmuz 1935), S. 2: Layik Türk Hıristiyanlar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 108 

sche Wörter“ gerettet werden können, während sie bei den muslimischen Türken 
durch Arabismen ersetzt worden seien.139  

In diesem von kemalistischen und positivistischen Ideen dominierten und stark 
politisierten Umfeld gab es für die oppositionellen Stimmen kaum noch die Mög-
lichkeit, sich öffentlich bzw. über die Presse zu artikulieren. Daher wagte auch das 
Wochenblatt Aydınlık („Helligkeit“), das ab 15. Oktober 1933 zu erscheinen be-
gann, keine offene Kritik an der herrschenden Ideologie, obwohl man als Sprach-
rohr des konservativen geistlichen Standes in der Dobrudscha auftrat. Aydınlık 
wurde von dem İlmiye Birliği Cemiyeti („Komitee vereinigter Gelehrter“) in Silistre 
herausgegeben und legte seinen inhaltlichen Schwerpunkt auf „ethisch-moralische 
und religiöse Fragen“. Dabei pflegte das Blatt ein pessimistisches Gesellschaftsbild: 
Die türkische Gemeinschaft in der Dobrudscha, welche durch diverse „biologische 
und soziale Krankheiten ernsthaft bedroht“ sei, strebe langsam ihrem Untergang 
entgegen. Aydınlık sei aus der dringenden Notwendigkeit entstanden, dagegen an-
zukämpfen, „Recht zu sprechen“ und „aufzuklären“. Dabei spiele die Hodschage-
sellschaft die entscheidende Rolle.140 Der verantwortliche Redakteur des Blattes war 
der Hafız Mustafa Ahmed. Außer ihm schrieben dort noch der Mufti İslam Ali 
und der Kadı Osman Bektaş.  

Obwohl Aydınlık die Kampagne einiger kemalistischer Blätter gegen den Islam 
als übertrieben und ungerechtfertigt bezeichnete, erwähnte man keine Namen 
und wich somit jeglicher Polemik von Seiten der dominanten gegnerischen Blätter 
aus. Das Blatt vertrat die Auffassung, dass der Islam nicht, wie in letzter Zeit öfters 
behauptet, die Ursache der gesellschaftlichen Rückständigkeit sei. Im Gegenteil: 
Der Islam habe in der Vergangenheit den Türken nicht nur Wohlstand beschert, 
sondern auch ihre Eroberungen ermöglicht und sie zu einer Weltmacht gemacht. 
Der gesellschaftliche Untergang sei erst erfolgt, als die Regierenden durch den Lu-
xus korrumpiert wurden und die eigene Religion und Sitten nicht mehr beachte-
ten.141 Daher solle man zwischen dem Islam als Religion und der politischen Füh-
rung im Osmanischen Reich unterscheiden. Kritik an den osmanischen Sultanen 
und sogar an den Kalifen, die in der Vergangenheit viele islamwidrige Taten zu 
verantworten hätten, setze nicht unbedingt Feindschaft auch gegen die islamische 
Religion voraus. Man könne ein Anhänger der neuen türkischen Republik sein 
und zugleich ein gläubiger Muslim. In diesem Sinne bezeichnete das Blatt die 
Gründung der Republik als einen der größten Schritte in der türkischen Geschich-
te. Sie sei die Geburtsstunde der Türken gewesen, die Rettung vor der „osmani-
schen Despotie unter den Sultanen und Kalifen“.142  

                                                                                          
139  Yıldırım Nr. 135 (2 Ağustos 1935), S. 2: Gagauzlar: Arıkan Türkler. 
140  Aydınlık Nr. 1 (15 Teşrin I 1933), S. 1: Maksad ve meslek hakkında bir kaç söz. 
141  Aydınlık Nr. 2 (22 Teşrin I 1933), S. 2: Bizde ahlak und Aydınlık Nr. 3 (29 Teşrin I 1933), 

S. 2: Bizde ahlak. 
142  Aydınlık Nr. 3 (29 Teşrin I 1933), S. 1: Türk milletine: Zafer ve kurtuluş bayramını kutlular. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 109 

Dass bei dieser republikfreundlichen Interpretation der Geschichte politischer 
Druck von Seiten der Kemalisten mit im Spiel war, darf man getrost annehmen. 
Um nicht als „reaktionäre Anti-Republikaner“ abgestempelt und somit zur Ziel-
scheibe der kemalistischen Propaganda zu werden, musste sich Aydınlık vieler 
gängiger Klischees der Republikgründer bedienen. Das Blatt druckte deshalb auch 
viele Sprüche von Atatürk sowie Auszüge aus seinen Nutuk ab.143 Wieweit sich 
das Blatt mit diesen Ideen identifizierte oder ob es sich nur um taktische Zuge-
ständnisse an das kemalistische Umfeld handelte, kann aufgrund der nur sechs-
wöchigen Erscheinungsdauer nicht definitiv festgestellt werden. Aydınlık kam nur 
auf vier Ausgaben, deren letzte am 5. November 1933 erschien. 

Das zweisprachige Blatt Tuna, das von Sami D. Ergün und İsmail Daut zwischen 
dem 2. Februar 1936 und dem 7. Februar 1938 ebenfalls in Silistre herausgegeben 
wurde, wies dagegen starke inhaltliche Parallelen zu den kemalistischen Blättern 
Hak Söz und Türk Birliği auf. Tuna definierte sich als „türkisch-national“ (Türkçü), 
„patriotisch“ (milliyetçi), „laizistisch“ (laik) und „reformorientiert“ (inkılapçı).144 Wie 
bei Hak Söz und noch ausgeprägter bei Türk Birliği ist auch bei Tuna durchgängig 
eine starke inhaltliche Abhängigkeit vom politischen Diskurs in der Türkei festzu-
stellen. Man reproduzierte fleißig die Geschichtsthese von Türk Tarih Kurumu: Aus 
Zentralasien kommend brachten die Türken alle Völkerschaften zwischen Altai-
Gebirge und Wien unter ihre Kontrolle. Sie gründeten in Anatolien große Zivilisa-
tionen wie die der Hethiter und der Sumerer und besiegten das Oströmische 
Reich.145 Den Bruch in dieser Erfolgsgeschichte sah auch Tuna bei den späteren 
„verräterischen Sultanen“. Sie hätten das „türkische Projekt“ zunichte gemacht. 
Umso prächtiger war dann die „Wiedergeburt“ durch Atatürk, der die „Heiligkeit 
eines Propheten“ besitze und dessen Wohnort sich zu einem „zweiten Mekka“ 
entwickelt habe.146 Die Anhänger des Sultanats, die davon träumten, eines Tages 
einen der Söhne des „blutdürstigen“ (eli kanlı) Abdülhamid II. zurück an die Macht 
zu bringen und somit einen Systemwechsel zu bewirken, seien dagegen „undank-
bare Verräter“ (nankör vatan haini). Ihnen wären eine versklavte Gesellschaft und 
ein besetztes Anatolien lieber als eine unabhängige Türkei. Somit seien sie der 
Türkei gegenüber feindlicher eingestellt als alle anderen Feinde des Landes.147  

Wie Hak Söz und Türk Birliği bescheinigte auch Tuna den Dobrudschatürken 
Unterentwicklung und kulturelle Verwahrlosung, was das Werk der religiösen 
                                                                                          
143  Aydınlık Nr. 3 (29 Teşrin I 1937), S. 1-2: Türkiye’nin inkılâbından evvelki tablosu demek olan 

Gazi Paşa Hazretlerinin nutuklarından şu parça tebrik kasdıyla aynen alınmıştır, Aydınlık Nr. 3 
(29 Teşrin I 1937), S. 2: Gazi, en güçlü bir tarihin en genç bir iradesidir. Yüksek mefhumlu kısa söz-
lerden. 

144  Tuna Nr. 9 (15 Ağustos 1936), S. 1: Ölüm var, dönüm yok. 
145  Tuna Nr. 3a (6 Mart 1936), S. 1: Uyanan gençlik, siehe auch Tuna Nr. 21 (18 Temmuz 1937), 

S. 1: Türk! Övün ve sevin und Tuna Nr. 26 (17 Şubat 1938), S. 1: Türk gencine. 
146  Tuna Nr. 26 (17 Şubat 1938), S. 1: Türk gencine. Siehe auch Tuna Nr. 3a (6 Mart 1936), S. 2: 

Reforma turca. 
147  Tuna Nr. 16 (24 Mart 1937), S. 1: Tarikatlar ve tekkeler. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 110 

Würdenträger und Fundamentalisten sei.148 Besondere Aufmerksamkeit widmete 
das Blatt vor allem der Diskriminierung der Frau als Folge der religiösen Politik 
und warf dabei den Männern eine „Doppelmoral“ vor: Was die Kleider der Män-
ner seit den kemalistischen Reformen angehe, sehe man nun zwischen einem 
Türken und einem Bulgaren oder Rumänen keinen Unterschied. Die türkischen 
Männer dürften uneingeschränkt moderne und schicke Kleidung tragen. Dagegen 
genierten sie sich nicht, ihre Frauen in „mittelalterlichen Klamotten“ herumlaufen 
zu lassen: „Es ist keine Seltenheit, dass man auf den Straßen neben einem schi-
cken, westlich gekleideten und vom Aussehen her durch und durch europäischen 
Mann eine Frau in pechschwarzem çarşaf sieht, die höchstwahrscheinlich seine 
Frau ist. Während der Mann für sich gerne die westliche Lebensweise in Anspruch 
nimmt, denkt er, dass seine Frau es nicht verdient hätte, von diesem Recht 
Gebrauch zu machen.“149 Der Chefredakteur İsmail Daut Ergün bezeichnete „den 
Ausschluss der Frauen“ vom öffentlichen Leben sogar als eines der größten Prob-
leme der Dobrudschatürken. Unter İçtimai bir derd schrieb er, dass nicht nur die 
Bekleidung der muslimischen Frau für die heutige Zeit sehr „beschämend“ und 
„abstoßend“ (ayıp ve çirkin) sei. Auch ihr Benehmen in der Öffentlichkeit wirke 
sehr befremdend: „Begegnet ein Mann auf der Straße einer muslimischen Frau, so 
kehrt sie ihm sofort ihren Rücken zu, um ihr Gesicht nicht zu zeigen. Was ist das 
für ein Verhalten? [...] Die türkischen Intellektuellen sollten sich stärker für die 
Rechte der türkischen Frauen einsetzen und sie von dieser mittelalterlichen Last, 
von dieser erschreckenden lächerlichen Bekleidung (umacı kıyafeti) und solchen 
Sitten befreien.“ 150 

Obwohl Tuna sich selbst als „nationalistisch“ bezeichnete und den Nationalis-
mus für die „einzig gültige politische Strömung“ hielt, warnte man – vor der Ku-
lisse einer erstarkenden und für den nicht ethnisch-rumänischen Bevölkerungsteil 
immer bedrohlicheren national-christlichen Bewegung in Rumänien – vor einem 
„radikalen Nationalismus“ (koyu millicilik), der auf „blindem Egoismus“ basiere.151 
Eine „gesunde Nationalisierung“, eine „Rückbesinnung auf nationale Werte“ sei 
dagegen für jede Gesellschaft lebensnotwendig. Dies gelte vor allem für die türki-
sche Gemeinde, die sehr stark in religiösen Denkmustern verhaftet sei. Während 
die nationale Loyalität bei vielen Völkern auf dem Balkan Priorität vor allen ande-
ren Verbindlichkeiten habe, müsse sich bei den Türken das Nationale gegen das 
Religiöse noch behaupten. So bezeichneten sie sich immer noch in erster Linie als 
Muslime, während die Angehörigen anderer Nationen, beispielsweise die Rumä-
nen, Franzosen oder Engländer, als ihre Nationalität rumänisch, französisch und 
englisch angeben würden, aber keineswegs christlich. „Es drückt den Zustand ihrer 
Zurückgebliebenheit auf dem Weg der Nationalisierung aus, wenn die Türken auf 

                                                                                          
148  Tuna Nr. 1 (2 Şubat 1936), S. 2: Romanya Türkleri. 
149  Tuna Nr. 3b (26 Mart 1936), S. 1: Medeniyet giyinişte mi? 
150  Tuna Nr. 7 (8 Haziran 1936), S. 1: İçtimai bir derd. 
151  Tuna Nr. 4 (10 Nisan 1936), S. 1: Koyu milliciler. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 111 

die Frage: ‚Zu welcher Nation gehörst Du?‘ mit ‚elhamdulillah müslümanım’ 
antworteten.“152  

Dem ethnischen Nationalismus erteilte Tuna allerdings eine klare Absage. Für 
die Zugehörigkeit zu einer Nation seien die Sprache und Kultur entscheidend und 
nicht die Blutsverwandtschaft. Als beispielsweise eine Gruppe von Sinti und Ro-
ma („çingene“) aus Silistre bei ihrer Übersiedlung in die Türkei Schwierigkeiten 
aufgrund ihrer Volkszugehörigkeit bekam und Blätter wie Hak Söz dies ausdrück-
lich begrüßten,153 kritisierte Tuna ebenso wie später Çardak diesen Vorgang heftig. 
Laut Tuna hätten diese Menschen seit Jahrhunderten unter Türken gelebt und ihre 
Kinder in türkische Schulen geschickt. Sie seien in der türkischen Kultur aufge-
gangen und Türkisch sei ihre Muttersprache geworden. Daher sei es sehr traurig, 
wenn sie nicht als Türken betrachtet und bei der Übersiedlung in die Türkei nicht 
gleichberechtigt behandelt würden.154 

Für die Nationalismen bzw. Volksgruppen in der Türkei, die sich nicht assimi-
lieren lassen wollten und für ihre Eigenständigkeit kämpften, brachte das Blatt 
dagegen keinerlei Verständnis auf. Im Gegenteil: Man reagierte auf ihre Forderun-
gen mit entschiedener Ablehnung. Dies galt für die Armenier genauso wie für die 
Kurden. Beim Hass auf die Armenier spielte neben der generell ablehnenden Poli-
tik in der Türkei auch der Neid auf ihren wirtschaftlichen Erfolg in der Dobru-
dscha eine wichtige Rolle. Obwohl sich die Armenier später als die Türken in der 
Dobrudscha niedergelassen hatten, hatten sie einige Wirtschaftszweige unter ihre 
Kontrolle gebracht. Tuna führte diesen Erfolg auf die „Ausbeutung“ der Türken 
durch diese “treulosen” (nankör) „Schmarotzer“ (kan emici mahluklar) zurück, die 
jahrhundertelang in der Türkei und nun in der Dobrudscha den Türken das Blut 
ausgesaugt und das Leben zur Hölle gemacht hätten: „Nachdem die Türkei ihnen 
ihre Grenzen aufgezeigt hatte, kamen sie hierher, um ihr Leben zu retten. [...] 
Aber egal, wo sie sind, immer haben sie nur ein Ziel: möglichst viel Geld zu ver-
dienen. Manche von ihnen kamen ohne einen Pfennig in die Dobrudscha; jetzt 
zählen sie zu den Reichsten. Wie und von wem haben sie dieses Geld bekom-

                                                                                          
152  Tuna Nr. 14 (22 Şubat 1937), S. 1: Küflü kanaatler yıkılmalıdır. 
153  In dieser Frage kam es zum heftigen Streit zwischen Hak Söz und dem Blatt Çardak, das 

der Meinung war, dass diejenigen „Zigeuner“, die die türkische Kultur angenommen hät-
ten, sesshaft wurden und einen Beruf ausübten, als Türken akzeptiert werden sollten. Siehe 
Çardak Nr. 2 (18 İkinci Teşrin 1937), S. 2: Çok acı şey, Çardak Nr. 14 (24 Iulie 1938), S.1: 
Onlar bizdendir, Çardak Nr. 18 (11 Septm. 1938), S. 2: Fırıldak. Hak Söz schrieb dagegen: 
„Unabhängig davon, ob sie einen Beruf ausüben oder nicht, ob sie sesshaft sind oder 
nicht, gehören die Cingana nicht zur türkischen Rasse. Sie kommen ursprünglich aus In-
dien und haben sich in der Geschichte nie mit den Türken vermischt. Deswegen hat die 
türkische Regierung ihnen verboten, in die Türkei zu emigrieren. Selbst als vor einigen Jah-
ren einige von ihnen aufgenommen wurden, hat man sie nicht als Türken sondern als Cin-
gana registriert. Der niederträchtige (ayaş düşkün) Autor von Çardak zählt die Zigeuner we-
gen eines Glases Rakı oder Wein zu den Türken. Das ist eine Unverschämtheit.“ Hak Söz 
Nr. 259 (29 Temmuz 1938), S. 2: Çardakçı hödüğün kapsız yumurtlaması. 

154  Tuna Nr. 24 (6 İlk Teşrin 1937), S. 1: Onlar Türktürler. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 112 

men? Natürlich von den armen Türken. Sie haben uns ausgebeutet und beuten 
uns weiter aus.“155 Mit dem Geld, das sie an den Türken verdienten, unterstützten 
sie laut Tuna Organisationen wie Taşnak, die für einen unabhängigen armenischen 
Staat auf anatolischem Boden von Erzurum bis Adana kämpften. Das Blatt rief in 
diesem Zusammenhang die Türken immer wieder auf, nicht bei Armeniern einzu-
kaufen: „Liebe Landsleute, lasst uns, solange wir noch hier sind, für keinen einzi-
gen metelik („Cent“) bei den Armeniern einkaufen. Lasst uns unsere Beziehung zu 
den armenischen Ungeheuern (canavar) abbrechen. Wir sollten unsere Einkäufe 
nur noch bei den Türken und Rumänen tätigen.“156 

Ebenso aggressiv polemisierte das Blatt gegen den „kurdischen Aufstand“ in 
Dersim. Im Einklang mit der offiziellen türkischen Politik waren die „aufständi-
schen Kurden“ für Tuna nichts anderes als „Vagabunden“ und „primitive Şeyhs“, 
die dem Staat keine Steuern zahlen wollten und keine Schulen und Straßen 
wünschten. Die starke Hand des Staates werde ihnen aber die gerechte Strafe zu-
kommen lassen.157 

Etwa zur gleichen Zeit gründete eine Gruppe von Anwälten unter der Leitung 
von Hamdi Nusret in Konstanza das zweisprachige Blatt Halk/Poporul („Volk“). 
Halk kam mit einer Unterbrechung von zwei Jahren zwischen dem 20. Februar 
1936 und dem 1. Juni 1939 heraus. Zum Team seiner Autoren gehörten Anwälte 
tatarischen Ursprungs wie Müstecib Fazıl, Selim Abdulhakim, Habibullah Musta-
fa und Midhat Menan.158 Im Gegensatz zu Tuna hielt Halk Distanz zum türki-
schen Zentrum und setzte eher die von Mehmed Niyazi und İbrahim Temo be-
gründete Linie des dobrudschamuslimischen Patriotismus fort. In dieser Tradition 
sah das Blatt die Zukunft der Dobrudschamuslime in der Integration in die „edle 
rumänische Nation“, die die Muslime nie als Minderheit, sondern als natürlichen 
Bestandteil der Mehrheitsgesellschaft betrachtet habe.159 Wie die anderen Blätter 
zuvor, die für einen Verbleib in der Dobrudscha und den dobrudschaorientierten 
Patriotismus eintraten, betonte auch Halk immer wieder, dass die Regierung es 
den Muslimen immer ermöglicht habe, an allen Bereichen des öffentlichen Le-
bens teilzuhaben: So stellte sie beispielsweise der Bevölkerung mehrmals Boden 
zu günstigen Preisen zur Verfügung, schenkte jeder Moschee Grundstücke von 
über 10 Hektar Größe, stellte die religiösen Würdenträger vom Militärdienst frei, 
gewährte den Muslimen einen Senatorposten und öffnete die Schulen für die 
muslimischen Kinder, die man noch zusätzlich durch Stipendien unterstützte. 

                                                                                          
155  Tuna Nr. 2 (17 Şubat 1936), S. 1: Mahalli suikastçılar. 
156  Tuna Nr. 2 (17 Şubat 1936), S. 1: Mahalli suikastçılar. 
157  Tuna Nr. 20 (29 Haziran 1937), S. 1: Türkiye’de isyan, Tuna Nr. 25 (4 Birinci Kânun 1937), 

S. 2: Bir iki satırla. 
158  In seinen Memoiren betonte Ülküsal, dass dieses Blatt auf seine Initiative hin gegründet 

wurde. Siehe Ülküsal 1999, S. 197 ff. 
159  Halk Nr. 1 (20 Şubat 1936), S. 1: Romanya’nın Türklere bakışı und Halk Nr. 1 (20 Februarie 

1936), S. 1: O privire istorică asupra populaţiei Turco-Tătare din Dobrogea. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 113 

Mehr noch: „Während die Bulgaren und die Russen die Moscheen schließen und 
die in Istanbul ausgebildeten Würdenträger suspendieren, machen die Rumänen 
das Gegenteil: Sie bauen Moscheen und holen Imame und Hatips aus Istan-
bul.“160 Eine solche Politik mache die Türken zu Patrioten, zu Verteidigern des 
pro-rumänischen Gedankens, den sie bereits in den rumänischen Schulen kennen 
gelernt hätten und der sich mit jeder weiteren Wohltat der Regierung in den Köp-
fen der Türken verfestige.161  

So legte auch Halk großen Wert auf das Erlernen und den Gebrauch der rumä-
nischen Sprache. Diese ermögliche den Türken die schnelle Integration und somit 
bessere Lebensbedingungen. Die Intellektuellen sollten in dieser Richtung mehr 
tun. Sie sollten beispielsweise ihre Blätter zweisprachig herausgeben: „Es war seit 
langem ein offensichtliches Defizit, dass die Türken bis jetzt keine Zeitung in der 
offiziellen Sprache herausgebracht haben. Um diesen Mangel zu beheben, haben 
wir uns entschieden, die Zeitung Halk auf Rumänisch und Türkisch herauszuge-
ben.“162 

Halk war zusammen mit Emel und Bora eines der Blätter der 30er Jahre, die sich 
besonders der Krim und dem tatarischen Nationalismus widmeten. Im Vergleich 
zu den anderen beiden Blättern verfolgte Halk jedoch eine eher gemäßigte Linie. 
Das Blatt vermied auf seinen türkischen Seiten weitgehend die Ausdrücke „Tata-
ren“ bzw. „tatarisch“, um keinen Streit mit pro-türkischen Gegnern zu riskieren.163 
Stattdessen sprach man von den „Türken von der Krim“ (Kırım Türkleri), die eine 
von vielen Untergruppen des „großen türkischen Volkes“ bildeten. Die Türken 
hätten fünf historische Hauptzentren: Türkei, Türkestan, İdil-Ural, Azerbaycan 
und die Krim. Die weltweit 55 Millionen Türken lebten schwerpunktmäßig in 
diesen Zentren. Die Türken in der Türkei machten nur 17 Millionen davon aus. 
Der größte Teil von 35 Millionen lebe allerdings innerhalb der sowjetischen Gren-
zen. Es sei daher die Aufgabe eines jeden türkischen Patrioten, sich nicht nur lo-
kal, sondern auch grenzüberschreitend für die Rechte aller Türken einzusetzen:164 
„Wir glauben daran, dass die große türkische Nation in ihren verschiedenen histo-

                                                                                          
160  Halk Nr. 1 (20 Februarie 1936), S. 1: O privire istorică asupra populaţiei Turco-Tătare din 

Dobrogea. 
161  Halk Nr. 1 (20 Februarie 1936), S. 1: Elementul Musulman din Dobrogea. 
162  Halk Nr. 1 (20 Şubat 1936), S. 1: Maksad. Es ist interessant, dass Halk die zuvor auf Ru-

mänisch erschienenen Periodika wie Revista Musulmanilor Dobrogeni und Cuvantul Dobrogei 
nicht zu den „türkischen“ Blättern zählt. 

163  Dagegen wurden diese Begriffe in der rumänischen Ausgabe nicht nur fast inflationär ver-
wendet, sondern überhaupt zum Thema Krim sehr viel geschrieben. Man hatte dort bei-
spielsweise keine Bedenken zu behaupten, dass „das muslimische Element in der Dobru-
dscha aus Türken und Tataren“ bestehe, siehe Halk Nr. 1 (20 Februarie 1936), S. 1: Elemen-
tul Musulman din Dobroge, siehe außerdem Halk Nr. 2 (5 Martie 1936), S. 1: Populaţia Turco-
Tătară din Dobrogea, Halk Nr. 5 (23 Aprilie 1936), S. 1: Gasparalî İsmail Bey, Halk Nr. 10 (25 
August 1936), S. 1: Şcoala şi Biserica la Turco-Tătari, Halk Nr. 11 (31 Octombrie 1936), S. 1: 
Tătarii din Extremul Orient. 

164  Halk Nr. 6 (20 Mayıs 1936), S. 1: Mefkürecilik. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 114 

rischen Heimatgebieten, wo sie als Mehrheit lebt, überleben und wiedererstarken 
wird. Jedes türkische Heimatgebiet ist uns heilig. Wir können nicht akzeptieren, 
dass nur ein einziges von ihnen unter der Herrschaft von Feinden bleibt oder Un-
gerechtigkeit erfährt.“165 Die krimtatarische Nationalbewegung muss nach der 
Auffassung von Halk in diesem Kontext begriffen werden. Die Bewegung kämpfe 
für die Rechte der Türken auf der Krim und schade keineswegs den Interessen der 
Türken in der Türkei.166 Aufgrund dieser konzilianten Haltung in der Nationalis-
musdiskussion blieb Halk von Attacken der türkisch-nationalistischen Blätter 
weitgehend verschont, während Emel und Bora aufgrund ihrer krimtatarischen 
Ausrichtung scharf angegriffen wurden. 

Halk berichtete wenig über die Ereignisse in der Türkei. Die kemalistischen Re-
formen und die Auseinandersetzungen zwischen Laizisten und Fundamentalisten 
wurden weitgehend ignoriert. Zwar wurde die Reformpolitik zum Jahrestag der 
Türkischen Republik halbherzig gelobt, gleich eine Ausgabe später brachte man 
aber seine Unzufriedenheit über die radikalen Reformen am Muslimischen Semi-
nar in Mecidiye zum Ausdruck. Vor allem die Vernachlässigung religiöser Inhalte, 
die zur „Disziplinierung und Herausbildung des moralisch-religiösen Charakters 
der Schüler beitrugen“, fanden die Autoren von Halk bedenklich.167 Wenn das 
Blatt auf die Rückständigkeit der dobrudschamuslimischen Gesellschaft einging, 
erklärte man diese nicht wie die kemalistischen Blätter mit der Religion und dem 
Einfluss der religiösen Würdenträger, sondern mit der hicret („Migration“). Die 
Migration sei eine Katastrophe für das Volk. Das Blatt lehnte nicht nur die aktuel-
le Migration in die Türkei vehement ab. Auch die Auswanderung der Krimtataren 
vor Jahrhunderten sei ein großer „Fehler“ gewesen, selbst wenn die Unterdrü-
ckung durch die Russen unerträglich gewesen sein sollte.168  

Obwohl die beiden Blätter Deliorman und Çardak, die ein Jahr nach Halk zu er-
scheinen begannen, im Gegensatz zu Halk eine zentrumsorientierte Linie vertra-
ten, Themen aus der Türkei in den Mittelpunkt ihrer Berichterstattung stellten 
und den kemalistischen Reformprozess vorbehaltlos unterstützten, hatten sie in 
vielen anderen Bereichen, etwa in der Debatte über die Migration, gegensätzliche 
Ansichten und bekämpften sich heftig. Das von Hakkı İbrahim und Cavit Yamaç 
zwischen dem 20. Juli 1937 und dem 30. Mai 1938 herausgegebene Blatt Delior-
man bezeichnete die Emigration der Dobrudschatürken als eine „dringende Not-
wendigkeit“: Alle Nationen auf der Welt hätten die Sehnsucht, irgendwann im ei-
genen „Mutterland“ (özyurt) unter eigener „nationaler Flagge“ zu leben. Dies gelte 
auch für die Türken auf dem Balkan. Sie müssten in die Türkei, das einzige freie 
Land der Türken, emigrieren, erstens zum Selbstschutz, nämlich, um „in der 

                                                                                          
165  Halk Nr. 1 (20 Şubat 1936), S. 1: Maksad. 
166  Halk Nr. 6 (20 Mayıs 1936), S. 1: Mefkürecilik. 
167  Halk Nr. 12 (22 Decembrie 1936), S. 1: Semiuarul Musulman din Medgidia. 
168  Halk Nr. 3 (20 Mart 1936), S. 1: Derdlerimiz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 115 

Fremde nicht unterzugehen“, und zweitens, um dem neu gegründeten Mutterland 
beim Aufbau zu helfen.169 Aus diesem Grund schadeten die Migrationsgegner mit 
ihrer „reaktionären“ (gerici) Haltung dem Volk, dem sie angehörten, und dem 
Land, das sie auch in schwierigen Situationen nicht im Stich lasse. Deshalb sei die 
Gegnerschaft zur Migration nichts anderes als „Verrat“ (ihanet) an Volk und 
Land.170 Das Blatt Çardak, das zwischen dem 5. November 1937 und dem 14. Ju-
ni 1940 erschien, hielt solche Pauschalisierungen dagegen für gefährlich. Es sei 
„unverschämt“, die Migrationsgegner allgemein als Gegner der Türkei, der türki-
schen Regierung und der Reformen zu diffamieren. Da die Migration nicht nur 
Vorteile sondern auch schwere Nachteile mit sich bringe, sei es die Aufgabe eines 
jeden türkischen Patrioten, über die Probleme zu diskutieren und nach Lösungs-
möglichkeiten zu suchen.171 

Hier prallten die Interessen zweier gesellschaftlicher Schichten aufeinander.172 
Während Deliorman sich im Untertitel als „Nationale Zeitung der Türken in Ru-
mänien“ (Romanya Türkünün ulusal gazetasıdır) bzw. „Zeitung der intellektuellen 
türkischen Jugend Rumäniens“ (Ziarul tineretului intelectual Turc din România) be-
zeichnete und sich dementsprechend mit seinen Themen vorrangig an eine junge, 
patriotische und reformfreudige Bildungsschicht wandte, die die Türkei als ihr 
„Mekka“ ansah und für die die Auswanderung dorthin mehr Vor- als Nachteile 
brachte, definierte sich Çardak als Sprachrohr der „Bauern“: Türk köylüsünün 
haklarını koruyucu köylü gazetesidir („Landwirtschaftszeitung zum Schutz der Rechte 
der türkischen Bauern“). Dass das Blatt vor allem die Interessen der „wohl-
habenden“ Bauern, die durch eine Auswanderung erhebliche Verluste erleiden wür-
den, verteidigte, stand außer Frage. Neben Regimegegnern und krimtatarischen 
Nationalisten waren die muslimischen Großgrundbesitzer damals die drittwichtigs-
te Kraft im Pakt gegen die Emigration in die Türkei. Das Blatt Çardak verstand sich 
als Versuch, vor allem der Stimme dieser Bauern, die seiner Meinung zufolge keine 
Lobby hätten, Gehör zu verschaffen.173 

Çardak war das erste Blatt, das sich nicht nur explizit als „Zeitung für die Bau-
ernschaft“ bezeichnete, sondern auch die aus der Spannung zwischen der Land-
bevölkerung und den städtischen Notabeln herrührenden Konflikte thematisierte. 
Das Blatt kritisierte die elitäre Haltung dieser städtischen Schicht und bezeichnete 
sie ironisch als kasaba ağaları („Aghas der Städte“), yarı münevverler („Halbintellek-

                                                                                          
169  Deliorman Nr. 1 (20 Temmuz 1937), S. 1 und Nr. 2 (14 Ağustos 1937), S. 1-2: İtimatsizlik 

mi? 
170  Deliorman Nr. 7 (18 Teşrin I 1937), S. 1: Haftada bir tokmak. 
171  Çardak Nr. 1 (5 İkinci Teşrin 1937), S.1: Niçin çıkıyoruz? 
172  Der Kampf zwischen den beiden Blättern nahm mit der Zeit den Charakter einer 

Schlammschlacht an. Deliorman schrieb, dass Çardak von einer Gruppe „nutzloser, halb 
arabischer, halb kurdischer, halb tatarischer und halb türkischer Vagabunden und einiger 
Betrunkener sowie von medrese-Studenten“ gegründet worden sei, um die Migration zu 
verhindern. Deliorman Nr. 12 (11 Şubat 1938), S. 1: Haftada bir tokmak. 

173  Çardak Nr. 1 (5 İkinci Teşrin 1937), S. 1: Niçin çıkıyoruz? 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 116 

tuelle“) oder medeni kiyafetli zorbalar („Despoten unter dem Deckmantel der Zivili-
siertheit“), als Menschen, die permanent die Bauern ausbeuteten und sich an ih-
nen bereicherten.174 Sie säßen im Namen einer ihnen unbekannten Bevölkerung 
in verschiedenen Gremien und entschieden über ihre Zukunft. Auch bei einer so 
wichtigen Schicksalsfrage wie der Migration, von der vor allem die Bauern mit ih-
rem Landbesitz betroffen seien, hätten nur die städtischen Notabeln, die sich bis 
dahin nicht im geringsten für die Probleme der Bauern interessiert hätten, das 
Wort. Man höre nicht auf die Stimmen vom Land, da die Landbevölkerung vom 
Meinungsbildungsprozess ausgeschlossen sei: „So mag der Anwalt Kemal Hamdi, 
der im Komitee für Migration sitzt, ein fähiger Mann sein. Aber er ist eben ein 
Herr aus der Stadt. Er kann weder die Sorgen und Probleme der Bauern noch ihre 
materiellen und immateriellen Bedürfnisse wie ein Mensch vom Lande fühlen 
und begreifen.“175  

Zwischen den beiden zentrumorientierten Blättern gab es hinsichtlich der ke-
malistischen Reformen in der Türkei keinerlei Differenzen, obwohl Deliorman 
propagandistisch noch schärfer, ja mit missionarischem Eifer auftrat. Das Blatt 
verbreitete ohne jede kritische Distanz die offizielle türkische Geschichtsversion, 
die als Gründungsmythos der neuen Türkischen Republik fungierte: Die türkische 
Nation, die hunderte Genies und Helden wie Babür, Attilla, Cengiz, Timur, Fatih 
und Kanuni hervorgebracht und mehrere Zivilisationen gegründet habe, sei in der 
jüngsten Vergangenheit in eine Krise geraten, die sie nur mit Hilfe eines Genies 
wie Atatürk meistern konnte. Er habe das Land nicht nur vor den Feinden ge-
rettet, sondern es in kürzester Zeit auch von Grund auf modernisiert und von der 
hässlichen Last seiner Vergangenheit befreit. Die ganze Welt schaue mit Erstaunen 
auf dieses Wunderwerk, auf das jeder Türke stolz sei.176  

Auch die Feindbilder beider Blätter waren gleich: Es waren die Nutznießer des 
alten Regimes und die islamistischen Fundamentalisten, die die Religion jahrelang 
für ihr Ausbeutungssystem instrumentalisiert hätten und jetzt machtlos geworden 
seien und deswegen mit allen Mitteln versuchten, die moderne Republik abzu-
schaffen und wieder an die Macht zu gelangen. Sie seien Vaterlandsverräter (millet 
hainleri).177 Çardak wies auch auf die drohende Gefahr auf dem Balkan hin, vor al-
lem auf die aktuellen Aktivitäten der Reformgegner unter den Türken in Bulga-
rien, die dort vom Mufti Rückendeckung bekämen, und rief die Dobrudschatür-
ken zur Wachsamkeit auf. Die „Deserteure“ (vatan firarileri), „Reaktionäre“ (geri 

                                                                                          
174  Çardak Nr. 17 (26 Ağustos 1938), S. 1: Efendiler! Sizler kim oluyorsunuz? 
175  Çardak Nr. 3 (4 Kânun 1937), S. 1: Köylü milletin efendisidir. 
176  Deliorman Nr. 2 (14 Ağustos 1937), S.1: Dün ve bugün Türklük, Deliorman Nr. 3 (26 Ağustos 

1937), S. 1: Halkımız tenvire muhtaçtır, Deliorman Nr. 6 (3 Teşrin I 1937), S. 1: Cumhuriyet 
Türkiyesi, Deliorman Nr. 6 (3 Teşrin I 1937), S. 2: Cum se munceşte în Turcia moderna, Delior-
man Nr. 7 (18 Teşrin I 1937), S. 2: Kemalizm. Çardak Nr. 2 (18 İkinci Teşrin 1937), S. 2: 
Kurtuluş gününü anarken, Çardak Nr. 4 (15 İkinci Kânun 1938), S. 1: Yaşasın Cumhuriyet. 
Siehe auch Çardak Nr. 10 (9 Maiu 1938) S. 1: Tedrisatımızda birlik. 

177  Deliorman Nr. 3 (26 Ağustos 1937), S. 1: Halkımız tenvire muhtaçtır. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 117 

zihniyetli) und „blinden Fanatiker“ (gözü kör din simsarları) seien dort in die Vereine 
und Schulen eingedrungen und mischten sich sogar in die Gestaltung der Lehr-
pläne ein. Sie terrorisierten die Bevölkerung und behaupteten, dass diejenigen, die 
die Kleiderreform mitmachten und das lateinische Alphabet akzeptierten, scharia-
rechtlich von ihrem Partner automatisch geschieden seien.178 Dass eine Person 
namens Hafız İsmail Hakkı, der für seinen Fanatismus und seine Feindschaft ge-
gen alles Moderne in der Türkei bekannt sei, zum Imam im Dorf Kızılburun be-
rufen wurde, zeige, dass auch die Dobrudschatürken von dieser Gefahr nicht ganz 
verschont blieben. Es sollte daher mit allen Mitteln verhindert werden, dass dieser 
ignorante Fundamentalist, diese “giftige Schlange“ (zehirli yılan), je in den Mo-
scheen der Dobrudschatürken, die ihrerseits die Türkei zum kabe-i amel („Mekka 
der Handlung“) erklärt hätten, arbeiten könne.179  

Trotz ihrer vorbehaltlosen Hinwendung zum Zentrum brachten Çardak und 
bedingt auch Deliorman immer wieder ihre Treue gegenüber Rumänien zum Aus-
druck. Rumänien war eine „zweite Heimat“, in der die Türken jahrelang frei gelebt 
und von der Regierung jegliche Unterstützung erhalten hätten.180 Çardak definierte 
die Dobrudscha als „Heimat der Vorfahren, aber auch als die eigene Heimat“ (baba 
dede ve kendi yurdu), die Türkei dagegen als „Mutterland“ (anayurt)181. Man unter-
schied somit zwischen einer ‚realen Heimat’, in die man hineingeboren wurde und 
deren „Freiheiten“ man genoss, und einer ‚gefühlsmäßigen Heimat’ in einer weit 
zurückliegenden Vergangenheit, die erst mit der Republikgründung zu einer „rea-
len und ernsthaften Alternative“ geworden war. Während Deliorman sich zuletzt 
eher auf die Türkei konzentrierte, blieb bei Çardak die Loyalität gegenüber Rumä-
nien bis zum Schluss ungebrochen. Als beispielsweise während des Zweiten Welt-
krieges die jungen Männer zu den Waffen gerufen wurden, forderte das Blatt die 
Türken auf, sich ohne Zögern zu melden: „In diesen Tagen, in denen schwarze 
Wolken das erhabene Heimatland (aziz vatan) verfinstern, hat die Regierung einen 
Teil ihrer Söhne zum Bereitschaftsdienst gerufen. Diesem Ruf hat jeder rumänische 
Bürger, der von diesem gesegneten Land profitiert – unabhängig von der Nationa-
lität – zu folgen. … Die aktuelle Situation verlangt, dass der Türke diesem Land, in 
dem er lebt, seine Treue und Loyalität erweist. Ein solches Verhalten entspricht 
dem Charakter des Türken, und er wird das machen, was man von ihm erwar-
tet.“182 Auch die Zweisprachigkeit beider Blätter war ein Zeichen ihrer Sympathie 
für die rumänische Kultur und Sprache. Allerdings kam das Rumänische nur be-
grenzt zum Einsatz und hatte keineswegs denselben Stellenwert wie etwa bei Halk. 

                                                                                          
178  Çardak Nr. 10 (9 Maiu 1938), S. 1: Tedrisatımızda birlik. 
179  Çardak Nr. 7 (8 Mart 1938), S.1: İhtimal vermeyiz. Siehe auch Çardak Nr. 9 (24 Aprille 

1938), S. 2: Böyle inklapçılara pes! 
180  Siehe beispielsweise Çardak Nr. 24 (12 Mayıs 1939), S. 1: 10 Mayıs, auch Nr. 18 (11 Sep-

tem 1938), S. 1: Yeni rejim karşısında Türkler. 
181  Çardak Nr. 4 (İkinci Kânun 1938), S.1: Hakikat acıdır. 
182  Çardak Nr. 23 (8 Nisan 1939), S. 1: İftihar edebiliriz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 118 

Das jüngste dobrudschatürkische Blatt der dritten Publikationsperiode war die 
Monatszeitschrift Bora („Orkan“), die sich im Untertitel als „Zeitschrift für Lite-
ratur und Wissenschaft“ (Revistā literarā şi ştiinţificā) bezeichnete und zwischen 
März 1938 und Juli 1939 von İrfan Feuzi in Silistre herausgegeben wurde. Bora 
war das letzte Glied einer Kette von Zeitschriften, die mit Mektep ve Aile begonnen 
hatte und mit Revista Musulmanilor Dobrogeni und Emel fortgeführt wurde. Da alle 
diese Zeitschriften von Intellektuellen tatarischen Ursprungs herausgegeben wur-
den, wurde außer in Mektep ve Aile auch das Krimtatarische verwendet, auch wenn 
es nur begrenzt, vor allem in Gedichten zum Einsatz kam.183  

Wie die anderen Zeitschriften mit krimtatarischem Schwerpunkt versuchte auch 
Bora, sich dem Einfluss des türkischen Zentrums weitgehend zu entziehen. Auch 
die Dobrudscha spielte in der Berichterstattung nur eine untergeordnete Rolle. In 
dieser Hinsicht kann Bora nur mit Emel verglichen werden.184 Selbst im Vergleich 
zu Emel war der Anteil der auf die Dobrudscha bezogenen aktuellen Nachrichten 
sehr gering. Es fanden nur offizielle Ankündigungen und Bekanntmachungen 
Eingang. Sogar die rumänischen Feiertage, die in anderen dobrudschamuslimi-
schen Blättern gewöhnlich große Beachtung fanden, wurden in Bora über-
gangen.185 Wenn ein Beitrag einem dobrudschaspezifischen Thema gewidmet war, 
hatte er zumeist einen erzieherisch-religiösen Charakter. Das Blatt pflegte insge-
samt ein konservativ-religiöses Weltbild und empörte sich vor allem über die „li-
berale Ethik“, die seit der Meşrutiyet-Epoche Eingang in die türkische Gesellschaft 
gefunden habe: Man habe damals „Es lebe die Freiheit“ gerufen, sei durch die 
Straßen gezogen und habe eine Menge Unfug getrieben. Ohne die Bedeutung der 
Begriffe zu kennen, habe man begonnen zu zerstören, zu verhaften und zu töten. 
„Das Ergebnis sind die zahlreichen Schandtaten der heutigen Jugend.“186  

Obwohl viele Texte der Feder des Klerus entstammten und sich vor allem mit 
spezifisch religiösen Themen befassten,187 gab es vereinzelt auch kritische Beiträge 
zur Praxis der religiösen Amtsführung. In der sechsten Nummer war beispielswei-
se ein langer Aufsatz mit dem Titel Rolul social al clerului musulman (“Die gesell-
schaftliche Aufgabe des muslimischen Klerus”) den muslimischen religiösen Wür-
denträgern in der Dobrudscha gewidmet. Man hob hervor, dass die Aufgabe der 
Hodschas im erzieherischen Bereich von großem Wert sei. Sie hätten die Pflicht, 

                                                                                          
183  Siehe beispielsweise Bora Nr. 1 (Martie 1938), S. 6-7: Dobrucadaki tatar kızına und laş tatar-

larga, Bora Nr. 2 (Aprille 1938), S. 8: Caşlıkka, Bora Nr. 3 (Mai 1938), S. 4: Hocalarga, Bora 
Nr. 4-5 (Iunie-Iulle 1938): Ketme balam ayıptır. 

184  Aus diesem Grund werden die beiden Blätter im Kapitel über den krimtatarischen Natio-
nalismus ausführlicher vorgestellt. 

185  Siehe beispielsweise Bora Nr. 2 (Aprille 1938), S. 1: Zece maiu. 
186  Bora Nr. 1 (Martie 1938), S. 8: Haya imandandır. 
187  Siehe beispielsweise Bora Nr. 2 (Aprllie 1938), S. 8: Hürmete laik ve şayeste hocalarımıza mah-

sus sütun: Her hususda bedbin olmak doğru değildir, Bora Nr. 3 (Mai 1938), S. 8: İslamiyetin 
büyük prensiplerinden biri de içki ile mücadeledir, Bora Nr. 7-8 (Octombrie-Noembrie 1938), 
S. 1-2: İslamiyetin büyük prensiplerinden biri de ‚ahlak’dır. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 119 

die Vorschriften des Korans und die islamischen Tugenden für den perfekten 
Menschen zu lehren. Sie seien darüber hinaus in den Dörfern, in denen noch pat-
riarchalische Strukturen herrschten, als oberste Instanzen angesehen, an die sich 
die Moslems in schwierigen Situationen wendeten. Trotz dieser „heiligen Pflicht“ 
stelle man in letzter Zeit fest, dass sich ein Teil der Mitglieder des muslimischen 
Klerus nicht auf der Höhe der ihnen anvertrauten Aufgaben zeige. „Einige von 
ihnen waren seit Monaten nicht mehr in der Moschee, wo sie die Pflicht haben, 
den Gottesdienst abzuhalten. Andere sind zivil gekleidet, gehen in verschiedene 
Lokale, Cafés, Teehäuser usw. Es ist schlechter Brauch, dass ein Hodscha sich 
nicht seinem Amt gemäß kleidet und so gegen die offiziellen Vorgaben verstößt. 
Diese Tatsache untergräbt sein Prestige und macht ihn somit unbrauchbar für sei-
ne Aufgabe.“188 In diesem Zusammenhang publizierte das Blatt die offiziellen 
Schreiben dreier Muftis (aus Konstanza, Kaliakra und Durostor) an die Hodschas, 
in denen verbindliche Regeln für die Mitarbeiter der Moscheen verkündet wur-
den.189 

Bora brachte es in seiner einjährigen Erscheinungszeit auf 12 Ausgaben. Viele 
Zeichen deuten darauf hin, dass finanzielle Schwierigkeiten das weitere Erschei-
nen des Blattes verhinderten. Schon nach einem halben Jahr rief die Redaktion 
die Abonnenten auf, ihre Gebühren zu zahlen.190 Danach erschienen doppelte 
und dreifache Ausgaben. Höchstwahrscheinlich war die Juni-Juli Ausgabe 1939, 
die drei Nummern (10, 11 und 12) enthielt, die letzte Ausgabe. 

 

                                                                                          
188  Bora Nr. 6 (August 1938), S. 3-5: Rolul social al clerului musulman. 
189  Die drei Schreiben von Mustafa Ahmet (Mufti von Konstanza), Mehmet Husein (Mufti 

von Kaliakra) und Amet Ali (Mufti von Durostor) beinhalteten nachfolgende Forderun-
gen: „1. Neben jeder Moschee soll ein Raum eingerichtet werden, welcher als Kanzlei 
dient, in der sich auch das Archiv befindet. In der Kanzlei sollen die Bilder Seiner Hoheit 
des Königs und des Großvoyovoden Mihai von Alba-Iulia aufgehängt werden. 2. Jeder Ha-
tip und Imam ist ab heute verpflichtet, alle drei Monate einen Bericht zu schreiben, in 
dem er uns die Zusammenfassung der anlässlich des bayram und der offiziellen und religi-
ösen Feiertage gehaltenen Predigten schickt. 3. Einige Hatips und Imame kommen nicht 
zur angegebenen Zeit zur Abhaltung des religiösen Gottesdienstes. Solche Verhaltenswei-
sen werden sanktioniert mit der Einbehaltung des Gehalts für 10 Tage. 4. Kein Hodscha 
darf in andere Dörfer oder Landkreise gehen mit dem Ziel, Geld oder Getreide (geri) zu 
sammeln. Dies ist erstens durch das Gesetz verboten, wenn nicht die Genehmigung des 
Innenministeriums vorliegt. Und zweitens ist es als Brauch seit langem anachronistisch. 
Die wohlhabenden Moslems können ihre Verpflichtungen (zekat) erfüllen, indem sie die 
Abgaben den Hodschas in den betreffenden Dörfern zukommen lassen. 5. Der Hodscha 
ist verpflichtet, im Besitz eines Priestergewandes zu sein und es auch zu tragen. Dieses be-
steht aus weißem sarık, cüppe und schwarzen Hosen. Diejenigen Kleriker, die gegen die 
oben genannten Anordnungen verstoßen, werden die Härte des Gesetzes folgendermaßen 
zu spüren bekommen: Die staatlich bezahlten Hodschas werden ihre Gehälter verlieren, 
und die von der Gemeinde bezahlten Hodschas werden entlassen und aus den Reihen des 
Klerus ausgeschlossen.“ Siehe Bora Nr. 6 (August 1938), S. 5-8: Domnule Hatip. 

190  Bora Nr. 6 (August 1938), S. 8: Stimate Domnule abonat şi prieten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Zusammenfassung

Die Eroberung Zyperns und der Dobrudscha während der yükselme devri, der 
„Phase des Aufstiegs“, war eine wichtige Etappe im Verlauf der osmanischen Ex-
pansion. Die Preisgabe dieser Regionen in der Zeit des Niedergangs des Osmani-
schen Reiches stellt sich als ebenso wichtiges Schlüsselereignis dar. Die Hohe Pfor-
te sah sich damals gezwungen, sich aus diesen einst strategisch so wichtigen Ge-
bieten ohne Kampfhandlungen zurückzuziehen, um eine Kettenreaktion zu ver-
meiden, die zur völligen Auflösung des Reiches hätte führen können. Der friedli-
che Charakter dieses Machtwechsels bestimmte das Schicksal der verbliebenen 
türkischen Bevölkerung maßgeblich. Er war die Voraussetzung dafür, dass sich die 
Türken unbelastet von vorausgegangenen Konflikten aktiv an der politischen und 
gesellschaftlichen Neustrukurierung der beiden Gebiete beteiligen konnten. Diese 
im Vergleich zu anderen Regionen günstige Ausgangslage lässt sich besonders gut 
am Aufbau der Kommunikationsstruktur und insbesondere des türkischen Pres-
sewesens ablesen, das sich ohne wesentliche Einmischung der neuen Machthaber 
entwickelte.  

Die Entstehung einer zyperntürkischen und dobrudschamuslimischen Presse 
war überhaupt erst durch den Machtwechsel möglich geworden, nicht nur, weil 
die journalistische Versorgung aus den Zentren des Reiches nicht mehr funktio-
niert hatte und sich erst jetzt die Möglichkeit des Aufbaus einer neuen dezentrale-
ren Infrastruktur bot, sondern vor allem, weil die osmanische Pressezensur nun 
zumindest theoretisch rechtlich wirkungslos blieb und man so bessere Bedingun-
gen für Pressefreiheit und freie Meinungsäußerung vorfand.  

Die Regimewechsel auf Zypern und in der Dobrudscha erfolgten zeitgleich und 
unter nahezu identischen politischen Rahmenbedingungen. In der Konsequenz 
entwickelten sich auch die Beziehungen der verbliebenen Türken zum „Mutter-
land“ und zu den neuen Machthabern in sehr ähnlicher Weise. Dies ließ in den 
Regionen Gemeinsamkeiten entstehen, die einen Vergleich legitimieren. Die Be-
dingung der räumlichen, zeitlichen und institutionellen Einschränkung eines Ver-
gleichs ist hier erfüllt: Es werden zwei als „taşra“ (Peripherie) definierte ehemalige 
osmanische Territorien während derselben Epoche und spezifiziert auf die Institu-
tion „Journalismus“ untersucht. Obwohl dieses Kriterium für einen Vergleich 
nicht in jedem Fall erforderlich ist, wird es in der vergleichenden Forschung doch 
immer öfter herangezogen. Die Hervorhebung von Gemeinsamkeiten soll dabei 
in erster Linie den Vorwurf entkräften, man vergleiche Unvergleichbares. In der 
Forschung wurde jedoch auch immer wieder die Bedeutung des Unterschieds für 
den historischen Vergleich betont. „Manche Historiker sind sogar so weit gegan-
gen, die Untersuchung von Unterschieden als die Besonderheit und auch die be-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 122 

sondere Leistung des historischen Vergleichs anzusehen.“1 Die vorliegende Studie 
bedient sich eher der Definition Marc Blochs, die „die Feststellung von Ähnlich-
keiten und Unterschieden und möglichst auch ihre Erklärung“ als Ziel des Ver-
gleichens festlegte.2 Die Analyse des Pressewesens der hier untersuchten Regionen 
brachte folgende Gemeinsamkeiten/Ähnlichkeiten zum Vorschein:  

1. Dank des unbelasteten Verhältnisses zwischen Osmanischem Reich und den 
beiden regionalen Nachfolgemächten, also der rumänischen Regierung und der 
britischen Verwaltung, gelang es dem Staat bis in die Republikzeit hinein, auf die 
örtlichen Presseverhältnisse Einfluss zu nehmen und einen gewissen kulturellen 
Hegemonieanspruch zur Geltung zu bringen. So waren die türkischen Zeitungen 
der ersten Publikationsphase auf sehr ähnliche Weise mit den Methoden des ha-
midischen Unterdrückungssystems konfrontiert. Die gängigen Verfahren zur Nie-
derhaltung der oppositionellen Presse reichten von finanziellen Zuwendungen, 
etwa in Form sogenannter „Startgelder“ oder des Aufkaufs unerwünschter Blätter, 
über die Ausübung politischen Drucks mit Hilfe der lokalen Behörden bis zur 
massiven Bedrohung von Herausgebern und Leserschaft durch die osmanischen 
hafiyes. So wurde das Blatt Kıbrıs gegen Zahlung einer hohen Geldsumme zum 
Schweigen gebracht, und der Herausgeber der zypriotischen Blätter Kokonoz, Ak-
baba und Mir’at-ı Zaman, Ahmet Tevfik, sogar mehrmals in Abwesenheit zum 
Tode verurteilt. In der Dobrudscha übte man über die rumänische Regierung 
Druck aus und ließ das erste Oppositionsblatt Sadayı-Millet, das von İbrahim Te-
mo herausgegeben wurde, nach kurzer Erscheinungsdauer verbieten. In diesem 
Spannungsfeld zwischen „mutterländischer“ Zensur und neuer Freiheit reagierten 
die Zeitungsmacher beider Regionen auf sehr ähnliche Weise. Eine Strategie war 
die Flucht ins Unpolitische: Man beschränkte die politische Berichterstattung auf 
unkommentierte Kurzmeldungen, wobei bestimmte Themenbereiche, etwa die 
Auseinandersetzungen zwischen hamidischem Regime und Jungtürken, komplett 
ausgespart wurden. Die längeren Beiträge und Leitartikel behandelten dann nur 
politikferne Themen, die sich zudem unentwegt wiederholten. Oder man fand 
sich mit dem erzwungenen Verzicht auf Meinungsfreiheit nicht ab. Im Gegensatz 
zu anderen ehemaligen osmanischen Regionen wie Bulgarien oder Kreta konnte 
man sehr wohl in gewissem Rahmen von den neuen Rechten Gebrauch machen, 
ohne gleich als Werkzeug der „Feinde“ des Osmanischen Reiches abgestempelt zu 
werden. So kam es nicht selten zu Versuchen, die Grenzen der inoffiziellen Zen-
sur auszutesten, auch wenn dies, wie im Fall der Zeitung Dobruca im Jahre 1901, 
schon nach der ersten Ausgabe das Ende bedeutete. Häufig bediente man sich 
dabei einer verschlüsselten, mehrdeutigen oder metaphorischen Sprache oder 
transferierte Begriffe und Inhalte aus anderen politischen und kulturellen Kontex-

                                                                                          
1  Kaelble 1999, S. 22. Für einen guten Überblick zum historischen Vergleich siehe Kaelble 

1999 und zur Problematik eines innerosmanischen Vergleichs siehe Reinkowski 2005, 
S. 88-102. 

2  Bloch 1963, S. 17. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 123 

ten und machte sie so für ein „osmanisch-türkisches“ Publikum sichtbar. So gab es 
auffallend viele Meldungen aus Europa, in denen die im Osmanischen Reich ver-
botenen Begriffe „Verfassung“, „Konstitution“,, „Parlament“, „Parteien“ „Freiheit“, 
„Diktatur“ usw. vorkamen.  

2. Die Konfrontation mit ähnlichen „lokalpolitischen“ Problemen im Zusam-
menhang mit der Reorganisation der türkischen Institutionen und – dies als ein 
Spezifikum der beiden hier untersuchten Regionen – die Chance, an diesem Pro-
zess aktiv teilzunehmen, sorgte in der dobrudschanischen und in der zypriotischen 
Presse zum selben „Agenda Setting“ und zu ähnlich strukturierten Diskursen. 

So waren nicht nur die großen Themenblöcke identisch: Migration vs. Lokal-
patriotismus, Reform der Gemeindeschulen, der religösen Ämter (Muftiamt, 
Schariagerichte) oder der evkaf, sondern auch die Debattenwege und Lösungsan-
sätze, wobei die gleich ausgerichtete Minderheitenpolitik der beiden Regierungen 
gegenüber den Türken sicherlich auch zu dieser Übereinstimmung beitrug.  

3. Der sanfte Machtwechsel und die darauf folgende nicht-assimilatorische Poli-
tik der neuen Machthaber bewirkten, dass die türkischen Zeitungsmacher beider 
Regionen den Impulsen, Ideen und Organisationsformen aus der Nachbarschaft 
gegenüber aufgeschlossener waren als anderswo. Die rumänischen, griechischen 
und nicht selten auch die englischen Vorbilder, sei es in der Presse, im Bildungs- 
und Gesundheitswesen oder im Wirtschaftsleben prägten über Generationen. 
Man kopierte bzw. übernahm vieles aus den Nachbarkulturen und, noch wichti-
ger, man nahm dadurch die große Diskrepanz zwischen der eigenen Gemeinschaft 
und der der Nachbarn bewusster wahr und suchte eifrig nach Lösungen für deren 
Überwindung. Hier traten die Begriffe „Aufklärung“ und „Fortschritt“ besonders 
hervor. Dabei verabschiedete man sich relativ früh vom damaligen Mainstream, 
der die Aufklärung auf den technischen Fortschritt ohne gesellschaftlich-politische 
Komponente reduzierte. Selbst während des hamidischen Regimes wurde immer 
wieder zwischen den Zeilen angedeutet, dass der Krieg gegen Ignoranz und Rück-
ständigkeit in der Gesellschaft zugleich ein Krieg gegen die Unterdrückungsherr-
schaft sei. Es lag auf der Hand, dass man diese Einsicht nicht nur aus den Presse-
organen der Nachbarvölker bezog, sondern auch aus der tagtäglich erfahrenen ei-
genen Lebenspraxis.  

4. Man zeigte sich offen auch in sprachlicher Hinsicht. Wenn auch in unter-
schiedlicher Gewichtung, so wurden doch in beiden Regionen Beiträge auch in 
den jeweiligen Amtssprachen Englisch bzw. Rumänisch publiziert, wobei in der 
Dobrudscha sogar einzelne türkische Zeitungen nur auf Rumänisch erschienen, 
während das Englische auf Zypern sehr viel sparsamer zum Einsatz kam. 

5. Dank der relativen Pressefreiheit konnten die zypriotischen und dobru-
dschanischen Periodika von Anfang an bürokratische Unregelmäßigkeiten und 
Benachteiligungen der türkischen Volksgruppe offen thematisieren und kritisieren. 
Obwohl die Kritk sich in erster Linie an die lokalen Behörden richtete, blieben 
auch die Zentralregierungen, wenn auch in geringerem Umfang, nicht von ihr ver-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 124 

schont. Während die britische Inselverwaltung auf Zypern relativ früh zur Ziel-
scheibe der türkischen Medien wurde, geriet die rumänische Regierung erst gegen 
Ende unseres Untersuchungszeitraums ins Visier der türkischen Presse.  

6. Da sie selbst positive Erfahrungen mit den „westlichen“ Ideen und Organisi-
tionsformen gemacht hatte, stand die meinungsbildende Mehrheit der Publizisten 
in beiden Regionen den kemalistischen Reformen in der Türkei aufgeschlossener 
gegenüber als dies anderswo der Fall war. Man betrachtete die Neuerungen nicht 
als „Fremdkörper“, und es entstand keine nennenswerte antikemalistische Gegen-
bewegung wie etwa unter den Türken in Bulgarien, deren „West-Erfahrung“ ganz 
anders abgelaufen war. Die Lagerbildung verlief deshalb in der dobrudschanischen 
und der zypriotischen Presse sehr ähnlich: Eine selbstbewusste, offensive, gar auf-
dringliche kemalistische Mehrheit bestimmte das Feld, während einige dem Zent-
rum gegenüber eher distanzierte Blätter ein zurückgezogenes Nischendasein führ-
ten. In dieser Hinsicht spielten die kemalistischen Blätter Doğru Yol und Söz auf 
Zypern dieselbe Rolle wie Hak Söz und Türk Birliği in der Dobrudscha. Dasselbe 
gilt für die Periodika des Gegenlagers, etwa Hakikat auf Zypern und Aydınlık in 
der Dobrudscha. 

Bei allen diesen Gemeinsamkeiten wies das Presseleben beider Regionen auch ge-
wisse, vor allem regional bedingte Unterschiede auf:  

1. Der Journalismus entwickelte sich auf Zypern und in der Dobrudscha in un-
terschiedlichem Tempo. Dies fällt vor allem in der ersten Publikationsphase auf: 
Während die ersten dobrudschatürkischen Blätter von eher flüchtiger Natur wa-
ren, existierten auf Zypern von Anfang an langlebige und relativ regelmäßig er-
scheinende türkische Zeitungen. Publikationslücken über mehrere Jahre wie in der 
Dobrudscha gab es mit Ausnahme der kriegsbedingten Unterbrechung 1914–1919 
nicht. Erst in der letzten Phase näherten sich die dobrudschatürkischen Periodika 
in ihrer Professionalität den zypriotischen Blättern an.  

2. Während die türkischen Zyprioten schon in der ersten Erscheinungsphase 
mit Satireblättern Bekanntschaft machten, kam diese Gattung in dem von uns un-
tersuchten Zeitraum in der Dobrudscha nicht vor. Halbmonatlich oder monatlich 
erscheinende Magazine, die von Inhalt und Aufmachung her den dobrudschani-
schen Revista Musulmanilor Dobrogeni, Mektep ve Aile, Emel oder Bora vergleichbar 
wären, gab es dagegen auf Zypern nicht.  

3. Bedingt durch die lokalen Gegebenheiten kam es manchmal zu einer dia-
chronen Behandlung desselben Themas. Dass die türkischen Blätter auf Zypern 
beispielsweise relativ früh Bekanntschaft mit dem politischen Nationalismus 
machten, war in erster Linie auf die Enosis-idee zurückzuführen, die in den grie-
chischen Zeitungen omnipräsent war.  

4. Auch der Transfer aus dem „Mutterland“ erfolgte in der Dobrudscha in der 
Regel etwas langsamer. Am besten kann man dies am Beispiel der kemalistischen 
Reformen, besonders der Schriftreform, beobachten: Während das erste zyprioti-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 125 

sche Blatt (Söz) schon im Januar 1931 der Entwicklung in der Türkei folgte und 
auf die lateinische Schrift umstellte, ließ man sich in der Dobrudscha mehr Zeit. 
Hier schloss sich mit Türk Birliği erst über drei Jahre später (1934) die erste Zei-
tung der Schriftreform an. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.  
Zeitungsmacher/Intellektuelle Grenzgänger 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Die jungtürkische Brücke: İbrahim Temo

8.1. Politische Sozialisation 

Einer der ersten Beiträge in einem dobrudschatürkischen Organ, der das dortige 
Presseleben selbst thematisierte, erschien in der Zeitung Hak Söz am 14. August 
1929 unter dem Titel Dobrucamız Müslüman matbuatının bir tarihçesi. In diesem 
Text bezeichnete der Autor Mehmed Niyazi, Lehrer am Muslimischen Seminar in 
Mecidiye (Seminarul Musulman din Megidia), berühmter Poet, Verleger und Chef-
redakteur mehrerer Zeitungen, den Journalistenkollegen İbrahim Temo als den ei-
gentlichen Gründer der dobrudschamuslimischen Presse.1 İbrahim Temo war 
nicht nur ein bedeutender Journalist, sondern gehörte zu den wichtigsten türki-
schen Intellektuellen der Dobrudscha überhaupt. Er hatte maßgeblichen Einfluss 
auf das kulturelle und politische Leben der türkischsprachigen Bevölkerung, und 
zwar von seiner Ankunft in der Region im Jahre 1895 bis zu seinem Tod 1945.  

Die politische Karriere Temos begann jedoch nicht erst in der Dobrudscha, die 
für ihn der Zufluchtsort vor der hamidischen Despotie war. Sein Name ist viel-
mehr untrennbar mit der Gründungsphase der Jungtürkenbewegung im Osmani-
schen Reich verbunden. Temo war einer der vier Gründer der İttihat-ı Osmani, der 
Kernorganisation der Jungtürken, die 1889 an der militärmedizinischen Akademie 
entstand.2 Seine ersten Weggenossen waren Abdullah Cevdet, İshak Sukuti und 
Mehmed Reşid.3 Aus diesem kleinen Geheimbund, der erstmals in einem Flugblatt 
unter der Bezeichnung Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti öffentlich erwähnt wurde4, 
entwickelten sich die Jungtürkenbewegung und die Organisation İttihat ve Terakki, 
die 1908 die jungtürkische Revolution auslöste und Abdülhamid II. zur Abdan-
kung zwang.5 Aus der Geschichte der frühen Jahre der jungtürkischen Bewegung 
und der ersten Aktivitäten der İttihat ve Terakki ist der Name Temos allgemein ge-
läufig. Über seine späteren Tätigkeiten im Exil schweigt sich die historiographische 
Literatur jedoch weitgehend aus.6 Dabei war die lange Exilzeit von über 50 Jahren 
der geistig fruchtbarste Abschnitt seines Lebens. Dass Temo in den Forschungsar-
beiten über die Jungtürken im Exil beharrlich ignoriert wird, hat mehrere Gründe: 
Zum einen lag das Zufluchtsland Rumänien weitab von den Zentren der jungtürki-
schen Konspiration – auch wenn Temo ständig bemüht war, mit den Hauptakteu-

1 Hak Söz Nr. 13 (14 Ağustos 1929), S. 1: Dobrucamız Müslüman matbuatının bir tarihçesi. 
2 Er gilt sogar als der eigentliche Gründungsvater dieses Geheimbundes. Der Name dieser 

Organisation, der in der Sekundärliteratur öfters erwähnt wird, findet sich bei Temo aller-
dings nirgends. 

3 Temo 1939, S. 16-18. 
4 Ibid., S. 49. 
5 Mehr zu dieser Bewegung siehe beispielsweise Hanioğlu 1985. 
6 Zur Auswertung dieser Literatur bis 1976 siehe Kaleshi 1976, S. 110-113. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 130 

ren in Kontakt zu bleiben. Die Forschung der letzten Jahre konzentrierte sich da-
gegen eher auf die Schweiz, England und Frankreich. Zweitens kehrte Temo nach 
der Gründung der Republik nicht mehr in die Türkei zurück. Er hielt einen gewis-
sen Abstand zu den dortigen Entwicklungen und blieb so auch außerhalb des Fo-
kus der Forschung. Zwar verfolgte Temo die Entwicklungen in der Türkei aufmerk-
sam und bezog klar Position, wurde aber nicht mehr gebührend wahrgenommen. 
Sein Bedauern darüber, dass von seinem Büchlein Atatürk’ü Niçin Severim („Warum 
mag ich Atatürk?“) aus dem Jahre 1937 in der Türkei nur wenige Exemplare ver-
kauft wurden, war daher vielleicht nicht unbegründet.7  

So bleiben seine im Jahre 1939 in Mecidiye publizierten Memoiren İttihat ve Te-
rakki Cemiyetinin Teşekkülü ve Hidemati Vataniye ve İnkılabı Milliye Dair Hatıratım die 
Hauptquelle über sein Leben nach der Flucht nach Rumänien. Allerdings gibt 
dieses Buch nur begrenzte Aspekte seines vielseitigen Exillebens wieder. Temos 
journalistische Aktivitäten etwa finden dort, abgesehen von der Herausgabe von 
Sadayı-Millet, keine Erwähnung. Gleiches gilt für die mit ihm befasste Sekundärli-
teratur. Von seinen unzähligen Artikeln in diversen dobrudschamuslimischen Pe-
riodika nimmt man keinerlei Notiz. Dies trifft auch für den ansonsten ausführ-
lichsten und besten Aufsatz über Temo von Hasan Kaleshi zu. Obwohl Kaleshi 
bemüht ist, bei seiner Rekonstruktion der Biographie Temos unter Zuhilfenahme 
weiterer Quellen die Grenzen des Memoirenwerkes zu überschreiten, so bleibt 
doch festzustellen, dass auch ihm die Archivbestände der dobrudschamuslimi-
schen Presse seinerzeit nicht zugänglich waren. So erwähnt er in seinem Text nur 
einen einzigen Artikel von Temo in der Zeitung Işık und bedauert, dass er über 
die Bestände der Periodika nicht verfüge.8 

Trotz seiner vielseitigen Aktivitäten in der Dobrudscha, z.B. als Arzt, als Orga-
nisator im kulturellen und pädagogischen Bereich, als Lehrer, Politiker usw., war 
İbrahim Temo doch vor allem Journalist und Aufklärer, der über das Medium der 
Presse seine Ideen zu verbreiten versuchte. Um die Entwicklung der Gedanken-
welt Temos zu beleuchten, ist eine Analyse dieses umfangreichen Schrifttums un-
verzichtbar. Temo publizierte in fast allen damals wichtigen dobrudschatürkischen 
Blättern, so in Işık, Mektep ve Aile, Dobruca, Romanya, Tuna, Hak Söz, Emel und 
Türk Birliği. Die thematische Bandbreite seiner Veröffentlichungen, die pädagogi-
sche, medizinische, historische, politische und kulturkritische Texte umfassen, 
zeugt nicht nur von seinen vielseitigen Interessen, sondern auch von einem gewis-
sen intellektuellen Anspruch. 

Bevor im Folgenden auf die schriftstellerische und journalistische Tätigkeit Temos 
in der Dobrudscha eingegangen wird, sollen zunächst kurz einige Eckdaten aus 
seiner Biographie vorgestellt werden, die für seine späteren Aktivitäten von Be-
deutung sind. 

                                                                                          
7 Temo 1939, S. 293. 
8 Kaleshi 1976, S. 138. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 131 

İbrahim Temo, mit bürgerlichen Namen İbrahim Edhem, kam im Jahre 1865 in 
Struga / Ohri in einer albanischen Familie zur Welt. Seine albanische Herkunft 
und sein Selbstverständnis als „Türke“ begründeten eine zeitlebens gewahrte dop-
pelte Loyalität.9 Bis zum Ende seines Lebens trat er für eine demokratische und 
fortschrittliche Türkei ein. Wir sehen ihn aber auch auf den internationalen Büh-
nen als Vorkämpfer für die Rechte des albanischen Volkes.10 Die doppelte Loyalität 
beschreibt er in eigenen Worten folgendermaßen: „Während ich für die Einheit 
Albaniens kämpfte, setzte ich mich zugleich für die Türkei ein, der ich für meine 
Entwicklung und Ausbildung dankbar bin.“11 Temo ähnelt in dieser Hinsicht sei-
nem albanischen Landsmann Şemseddin Sami (1850–1904), der sich um die türki-
sche wie auch die albanische Sprache und Kultur verdient gemacht hatte. So war 
Sami sowohl Verfasser des ersten türkischen Romans Taaşşuk-i Talat ve Fitnat als 
auch des ersten albanischen Theaterstücks Besa yahut Ahde Vefa. Auch das berühmte 
Wörterbuch Kamus-i Türk („Türkisches Wörterbuch“) stammt von ihm.12 

Im Jahre 1885 reiste Temo nach Istanbul, wo er nach Abschluss der idadi-
Schule 1888 an der Mekteb-i Tıbbiye-i Adliye-i Şahane ein Medizinstudium auf-
nahm.13 Die Ausbildung an dieser Schule bestimmte sein ganzes weiteres Leben. 
Die Mekteb-i Tıbbiye-i Adliye-i Şahane, die 1838 aus der von Sultan Mahmud II. elf 
Jahre zuvor gegründeten Tıbhane-i Amire hervorgegangen war, war damals eine der 
modernsten Lehranstalten im Osmanischen Reich. Die Gründung dieser Schule, 
in der bis 1870 auf Französisch unterrichtet wurde, gilt als die bedeutendste Leis-
tung auf dem Weg zur Modernisierung der osmanischen Medizin. Als Insel der 
Modernität wurde die Mekteb-i Tıbbiye-i Adliye-i Şahane zu einem der Zentren der 
osmanischen Opposition und der osmanischen Aufklärung. Die Kenntnis einer 
europäischen Fremdsprache versetzte die Studenten in die Lage, nicht nur die 
westliche Fachliteratur, sondern auch Bücher über gesellschaftspolitische Themen 
zu studieren. So berichteten Zeitzeugen erstaunt über die Vielfalt der Bücher in 
der Bibliothek.14 Insofern war es kein Zufall, dass 1889 die Kernorganisation der 
Jungtürkenbewegung an der medizinischen Fakultät und von Medizinstudenten 
gegründet wurde.15 Temo schloss 1892 sein Studium ab und arbeitete ab 1893 
zwei Jahre lang am Krankenhaus Haydarpaşa.16  

                                                                                          
9 Mehr zu seiner albanischen Herkunft und seiner Einstellung hierzu siehe Kaleshi 1976, 

S. 142-149. 
10  So setzte er sich beispielsweise auf der Friedenskonferenz in Paris als Delegierter der alba-

nischen Kolonie in Rumänien für die Rechte der Albaner ein, Temo 1939, S. 273 ff. Es ist 
auch interessant, dass sein Leichnam auf seinen Wunsch in eine albanische Fahne gehüllt 
wurde. Kaleshi 1976, S. 140. 

11  Temo 1939, S. 275. 
12  Mehr über Şemseddin Sami siehe Bilmez 2003. 
13  Temo 1939, S. 14. 
14  Mac Farlane 1850, S. 262. 
15  Zur Rolle der Mediziner im Transformationsprozess der osmanischen Gesellschaft siehe 

Ağuiçenoğlu 2007. 
16  Temo 1939, S. 40. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 132 

1895 wurde in Istanbul/Taşkışla das Militärgericht Divan-ı Harb zur Aburtei-
lung von Oppositionellen eingerichtet. Im Anschluss an ihren Prozess wurden 80 
Regimegegner, zum großen Teil Mediziner, auf einem Schiff namens Şeref nach 
Tripolis verbannt. Vielen gelang später die Flucht nach Europa.17 Am 1. Novem-
ber 1895 kam İbrahim Temo in Rumänien an. Zunächst verbrachte er ein Jahr in 
Bukarest und besuchte dort einen medizinischen Fachkurs bei Professor Manules-
cu. Im Dezember 1896 reiste er nach Mecidiye, wo er ab April 1897 als Gemein-
dearzt praktizierte. Nach seiner Rückkehr von einem sechsmonatigen Aufenthalt 
Ende 1902 in Paris war er erneut in der Dobrudscha tätig, jetzt aber zunächst in 
Hirsava und dann in Konstanza.  

Nach der jungtürkischen Revolution 1908 kehrte Temo voller Begeisterung 
nach Istanbul zurück. Er arbeitete dort zunächst als Direktor des Darülaceze („Wai-
senhaus“). Seine hohen Erwartungen wurden nach der Revolution jedoch bitter 
enttäuscht. Er musste mit ansehen, wie sich die nun herrschende İttihat ve Terakki 
von ihren ursprünglichen Idealen entfernt hatte und dem Rausch der Macht erle-
gen war. Schon vor seiner Reise nach Istanbul hatte ihm Cemal Paşa in Thessalo-
niki unmissverständlich klargemacht, dass die jetzt herrschende Organisation mit 
derjenigen, die er und seine Freunde an der militärmedizinischen Akademie ge-
gründet hätten, nur noch wenig gemein habe. So meinte er: „Von welcher Organi-
sation reden Sie, Herr Doktor? Unsere Organisation hat mit der ihren, bei der Sie 
im Ausland aktiv waren, nichts zu tun. Unsere Organisation ist das Produkt von 
Manastır und Thessaloniki.“18 Während seiner Tätigkeit als Direktor des Waisen-
hauses in Istanbul bekam er dies auf grausamste Weise zu spüren, worauf er der 
İttihat ve Terakki endgültig den Rücken kehrte.19 Mit seinem langjährigen Wegge-
fährten Dr. Abdullah Cevdet gründete er 1909 die Demokrat Fırkası.20 Laut Temo 
wollte die neue Partei vor allem diejenigen nichttürkischen Elemente auffangen, 
die von der zunehmend chauvinistischen und arroganten Politik der İttihat ve Te-
rakki enttäuscht waren.21 Der berühmte Parteienforscher Tunaya schrieb, dass sich 
vor allem die nichtmuslimische Bevölkerung von Temos Demokrat Fırkası ange-
sprochen fühlte, da die Partei deren Organisationen besonderes Wohlwollen ent-
gegenbrachte.22 Tatsächlich findet sich im Paragraph 9 des Parteiprogramms die 
Forderung nach Unterricht in der Muttersprache für Angehörige der ethnischen 
Minderheiten im Osmanischen Reich.23 Dies war kein Zufall bei einer Partei, de-
ren Vorsitzender Albaner und deren stellvertretender Vorsitzender Dr. Abdullah 

                                                                                          
17  Ünver 1965, S. 26. 
18  Temo 1939, S. 215. 
19  Ibid., S. 239. 
20  Zu dieser Partei siehe Tunaya 1952, S. 254-261. 
21  Temo 1939, S. 245, Temo 1937, S. 3. 
22  Tunaya 1952, S. 258. 
23  Ibid., S. 260. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 133 

Cevdet Kurde war. Die Demokrat Fırkası, die über 20 Ortsverbände verfügte, löste 
sich 1911 auf, um sich dem oppositionellen Block Hürriyet ve İtilaf anzuschließen.  

Temo kehrte im Januar 1911 in die Dobrudscha zurück. Später schrieb er, dass 
er aufgrund von Morddrohungen und Verfolgungen durch die Unionisten das 
Land zum zweiten Mal ungewollt verlassen musste.24 Nach seiner Rückkehr arbei-
tete Temo in der Dobrudscha hauptberuflich als Augenarzt. Daneben gehörte er 
ab dem Schuljahr 1911–1912 der Lehrerschaft des Muslimischen Seminars in Me-
cidiye an und unterrichtete dort 15 Jahre lang Hygiene und Volksmedizin. Temo 
war hier auch im Schulkomitee aktiv und hatte für längere Zeit dessen Präsident-
schaft inne.25 Im Schuljahrbuch (Anuarul Seminarului Musluman Statului Medgidie) 
des Seminars für das Schuljahr 1915–1916 erfahren wir, dass er außerdem als In-
ternatsarzt tätig war.26 

8.2. Temos journalistische Tätigkeit in der Dobrudscha  
bis zum Ersten Weltkrieg 

Temo berichtet in seinen Memoiren, er habe sich schon seit 1896 in Rumänien 
journalistisch betätigt und eine Broschüre mit dem Namen Hareket herausgege-
ben.27 Sein Name taucht in der Dobrudscha zum ersten Mal jedoch erst in einer 
Anzeige der Zeitung Sedakat auf, in der er dem Leser als ein der türkischen, rumä-
nischen, französischen, albanischen und bulgarischen Sprache mächtiger Arzt 
vorgestellt wurde. Die Anzeige forderte Interessenten, die Medikamente bräuch-
ten, auf, sich an die Redaktion zu wenden.28 Temo war wahrscheinlich auch Autor 
einer Reihe von Sedakat-Artikeln, die das Publikum über Volksmedizin, Krankhei-
ten und Hygiene aufklären sollten.29 Sein Name wurde hier zwar nirgends ge-
nannt, was aber nicht ungewöhnlich war, da in Sedakat kein einziger Beitrag na-
mentlich gekennzeichnet war. Dass er der Verfasser dieser Artikel war, wird durch 
die Tatsache nahegelegt, dass er damals der einzige journalistisch tätige türkische 

                                                                                          
24  Temo 1937, S. 8. Wie ernst die Lage war, zeigt die Ermordung von Ahmet Samim, des 

Chefredakteurs der Zeitung Saday-ı Millet am 9. Juli 1910. Saday-ı Millet wurde in Istanbul 
vom griechischen Abgeordneten Kozmidis herausgegeben. Dieses Blatt, das nicht zufällig 
den gleichen Namen trug wie die erste von Temo in Rumänien herausgegebene Zeitung, 
war damals das Sprachrohr von Temos Partei. Mehr dazu siehe Inuğur 1993, S. 310-311 
und 322-325. 

25  Siehe Anuarul Seminarului Musluman Din Medgidie Pe Anul Ôcolar 1928-1929, S. 11. 
26  Anuarul Seminarului Musluman Statului Medgidie. Anul Ôcolar 1915–1916, S. 4. 
27  Temo 1939, S. 65. „Wir haben Hareket in einer Auflage von 500 Exemplaren gedruckt und 

durch Freunde, die sie von den ausländischen Postämtern in den Häfen von Istanbul, 
İzmir, Selanik, Trabzon abholten, in der Türkei verteilt.“ Temo 1939, S. 67. 

28  Sedakat Nr. 3 (14 Muharrem 1315), S. 4: İlan. 
29  Siehe beispielsweise Sedakat Nr. 3 (14 Muharrem 1315), S. 4: Makele-i tıbbiye ve sihhiye, Se-

dakat Nr. 7 (21 Muharrem 1315), S. 4: Faidalı reçete, Sedakat Nr. 7 (12 Sefer 1315), S. 4: Fai-
dalı reçete, Sedakat Nr. 10 (4 Rebi 1315), S. 4: Faidalı reçete. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 134 

Mediziner in der Dobrudscha war und zudem, wie das Inserat belegt, Kontakte 
zur Sedakat hatte.  

Temos erstes großes journalistisches Projekt in Rumänien war jedoch die Mit-
herausgabe der Zeitung Sadayı-Millet im Jahre 1898. Auch in Sadayı-Millet waren 
die Beiträge üblicherweise nicht mit Autorennamen versehen, so dass auch hier 
sein Name nirgends auftaucht. So erfahren wir erst aus seinen Memoiren, welche 
Rolle er bei der Gründung des Blattes spielte.30 In Sadayı-Millet selbst findet man 
nur die Namen V. M. Kogalniceanu und Kadri Bey. Alle anderen von Temo ge-
nannten Mitarbeiter und Mitherausgeber wie Ebulmukbil Kemal Bey und Kayma-
kam Şefik, bleiben,wie er selbst, unerwähnt. Interessant ist die Zusammenarbeit 
von Ebulmukbil Kemal Bey und İbrahim Temo. Ebulmukbil Kemal Bey war ein 
erklärter Gegner der Jungtürken, der vom osmanischen Innenminister Memduh 
Paşa den Auftrag erhalten hatte, die oppositionellen Kräfte in der Dobrudscha zu 
„vernichten“.31 Auch Kadri Bey wurde, wie Temo glaubte, mit der Mission in die 
Dobrudscha geschickt, ihn entweder für eine Rückkehr ins Osmanische Reich zu 
gewinnen oder zu töten. Von diesem Plan nahm er jedoch Abstand und beteiligte 
sich an der Gruppe um Sadayı-Millet.32 Temo rechtfertigte die Zusammenarbeit mit 
diesen Personen bei Sadayı-Millet damit, dass sie in einem freien Land wie Rumä-
nien ohnehin nichts gegen ihn unternehmen könnten. Wichtig für ihn sei nur ge-
wesen, sie auszunutzen, um ungehindert seine Meinung sagen zu können.33  

Am stärksten journalistisch engagiert war Temo vor dem Ersten Weltkrieg bei 
den Blättern Işık und Mektep ve Aile. Neben M. Niyazi war er einer der Hauptre-
dakteure von Işık und Autor mehrerer Leitartikel. Temos Artikel aus dieser Zeit 
kann man thematisch in zwei Gruppen einteilen, in Texte medizinisch-volksauf-
klärerischen und solche politischen Inhalts. Die medizinischen Aufsätze verfasste 
er in seiner Eigenschaft als Arzt und Experte in Gesundheitsfragen. Wie schon er-
wähnt, übte er damals eine Lehrtätigkeit am Muslimischen Seminar in Mecidiye 
im Fach Hygiene und Volksmedizin aus. Mit seinen Beiträgen versuchte er, ein 
breiteres Leserpublikum zu erreichen. Dass seine Rubrik in der Mektep ve Aile, in 
der er zahlreiche Beiträge zu diversen gesundheitlichen Themen veröffentlichte, 
den Titel Herkes için („Für alle“) trug, macht diese Intention deutlich. Zu Beginn 
seiner Reihe betonte er, dass er über diverse Themen von der Gesundheit und Ge-
sundheitsvorsorge über den Anbau und die Pflege von Ostbäumen und Blumen 
bis hin zur Tierhaltung schreiben werde.34 Dass er seinen ersten Beitrag den Au-

                                                                                          
30  Temo 1939, S. 123. 
31  Ibid., S. 123-124. Kaleshi (1976, S. 127) bezeichnet ihn als Temos Freund, was nicht zu-

trifft. Wo immer Temo von Ebulmukbil Kemal Bey spricht, bringt er seine Verachtung of-
fen zum Ausdruck. 

32  Temo 1939, S. 122. 
33  Ibid., S. 123 und S. 124. 
34  Mektep ve Aile Nr. 1 (1 Nisan 1915), S. 16: Herkes için. So schrieb Temo beispielsweise über 

verschiedene Kräuter und ihre Anwendungen (Mektep ve Aile Nr. 10 (15 Ağustos 1915), 
S. 160: Herkes için), über von Mücken übertragene Krankheiten und den Schutz vor diesen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 135 

genkrankheiten widmete, war wohl seiner fachärztlichen Tätigkeit als Augenarzt 
geschuldet. In den folgenden beiden Ausgaben klärte Temo seine Leser über die 
von der rumänischen Regierung durchgeführte Impfkampagne auf und wies auf 
die Bedeutung des Impfschutzes hin.35  

Temos medizinisch-aufklärerische Aufsätze waren bei der Leserschaft ausge-
sprochen beliebt. Man stellte eifrig Fragen, die Temo dann zum Gegenstand län-
gerer Beiträge machte.36 Er widmete sich vor allem Krankheiten wie der Tuberku-
lose, die gravierende soziale Auswirkungen hatte. Da damals besonders die türki-
sche Bevölkerung in der Dobrudscha häufig von der Tuberkulose betroffen war, 
bezeichnete man sie gar als Tatar hastalığı („Tataren-Krankheit“). Schätzungsweise 
machte sie unter den Todesursachen 50 %– 60% aus.37 Temo wies immer wieder 
darauf hin, dass die katastrophalen Auswirkungen dieser Krankheit durch hygieni-
sche Maßnahmen und eine gesunde Lebensweise und Ernährung zu begrenzen 
seien. Im Osmanischen Reich seien früher einige tatarische Stämme, die Armenier 
in der Dobrudscha und die Konvertiten in Saloniki von der Schwindsucht beson-
ders betroffen gewesen. Einer der Hauptgründe dafür war laut Temo in der strik-
ten Endogamie dieser Gruppen zu suchen. Da dadurch keine „Blutzirkulation“ 
stattgefunden habe, habe sich das Krankheitsrisiko bei diesen Völkerschaften er-
höht. Die Lösung wäre, sich mit anderen ethnischen Gruppen zu vermischen: 
„Was man bei seinen Haustieren für richtig hielt, verweigerte man sich selbst und 
wurde somit zum Opfer der Tradition. Um gesunde Rassen zu züchten, paarten 
unsere Vorfahren ihre Kühe mit Stieren aus der Schweiz und Deutschland und ih-
re Stuten mit Pferden aus Ungarn und Arabien“. Auch bei den Menschen funkti-
oniere dieses Prinzip. Seit die von der Krankheit betroffenen Gruppen begonnen 
hätten, ihr Heiratsverhalten zu ändern und sich mit Türken zu verheiraten, trete 
bei ihnen nicht nur die Krankheit seltener auf, sondern sie brächten auch geistig 
gesündere Menschen auf die Welt.38 

                                                                                                                                                                                                                          

(Mektep ve Aile Nr. 11-12 (15 Eylül 1915), S. 172-174: Herkes için), über Viren und andere 
Krankheitserreger (Mektep ve Aile Nr. 13 (1 Teşrinisani 1915), S. 199-202: Herkes için: mikro-
plar, yani adi gözle görülmez hayvancıklar) und über die Ohrentzündung und ihre Behand-
lung (Mektep ve Aile Nr. 15 (1 Kânunuevvel 1915), S. 230-233: Herkes için, kulaklar nasıl 
muhafaza olunur, Mektep ve Aile Nr. 16 (1 Kânunusani), S. 250-251: Herkes için, kulaklar nasıl 
muhafaza olunur). 

35  Mektep ve Aile Nr. 2 (15 Nisan 1915), S. 28-29: Herkes için, Mektep ve Aile Nr. 3 (1 Mayıs 
1915), S. 39-41: Herkes için. 

36  So fragte beispielsweise in der 4. Ausgabe der Leser O. Fahri nach dem Scharlacherreger 
und wünschte mehr Informationen darüber: Mektep ve Aile Nr. 5 (1 Haziran 1915), S. 80: 
Sualler. In der 6. und 7. Ausgabe widmete Temo gleich zwei Artikel diesem Thema: Mektep 
ve Aile Nr. 6 (15 Haziran 1915), S. 91-92: Fahri Efendiye cevap. Skarlatin veyahut kızılca 
hastalığı, Mektep ve Aile Nr. 7 (1 Temmuz 1915), S. 103-105: Fahri Efendiye cevap. Skarlatin 
veyahut kızılca hastalığı. 

37  Siehe Mehmed Niyazi in Mektep ve Aile Nr. 7 (1 Temmuz 1915), S. 97-99: Mühlik hastalık- 
lar. İnce maraz ‚verem’ frengi. 

38  Mektep ve Aile Nr. 8 (15 Temmuz 1915), S. 113-115: Aileyi ve onun mahsulü olan mektebi teh-
dit eden hastalıklar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 136 

Die politischen und gesellschaftspolitischen Texte Temos hingen eng mit seinem 
Beruf als Lehrer zusammen. Nach seiner enttäuschenden kurzen Zusammenarbeit 
mit den ehemaligen Weggefährten nach der jungtürkischen Revolution in Istanbul 
galt Temos Engagement in der Dobrudscha nun hauptsächlich der Modernisierung 
des Bildungssystems. Ganz in der Tradition der Jungtürkenbewegung sah er in der 
Bildung den Schlüssel für die gesellschaftliche Entwicklung. Starke und moderne 
Gesellschaften waren seiner Ansicht nach das Werk einer fortschrittlichen Ausbil-
dung. Daher solle man auch in der türkischen Gemeinschaft der Dobrudscha ge-
nau dort ansetzen.39 Zu diesem Zweck entwickelte er schon relativ früh eigene 
Konzepte. So legte er beispielsweise schon während seines Aufenthalts in Paris 
1902 Ahmet Rıza ein Papier mit Reformvorschlägen für die idadi-Schulen vor.40 In 
der Dobrudscha war er stellvertretender Vorsitzender der Muslimischen Gemeinde 
in Konstanza (Köstence Cemaat-i İslamiyesi), die die dortigen muslimischen Schulen 
finanzierte und für den Schulbetrieb zuständig war. In dieser Funktion setzte er 
sich für die Anstellung modernisierungsfreundlicher Lehrer ein. Darüber hatte es 
vor der Jungtürkenrevolution heftige Auseinandersetzungen mit dem osmanischen 
Konsulat in Konstanza und reformfeindlichen Kräften gegeben.41 Weiterhin war 
Temo jahrelang Vorstand des muslimischen Lehrerverbandes. In dieser Funktion 
plante er kurz vor dem Krieg einen ersten muslimischen Lehrerkongress in der 
Dobrudscha. Wegen des Kriegsausbruchs konnte dieser dann aber trotz intensiver 
Bemühungen nicht stattfinden.42  

Temos Aktivitäten im Bildungsbereich führten außer zu zahlreichen vorwie-
gend praxisorientierten Artikeln in diversen Zeitungen auch zur Herausgabe einer 
Fibel für die Grundschule sowie eines rumänischen Lese-/Konversations-Buches 
für türkische Leser.43 In seinen Aufsätzen betonte er, dass die Schulen der Spiegel 
einer Gesellschaft seien und das „primitive“ und „weltfremde“ Schulsystem der 
Türken in der Dobrudscha von der Rückständigkeit der dobrudscha-muslimischen 
Gemeinschaft zeuge. Dass trotz der vielen Freiheiten, die die Türken in Rumänien 
hätten, sich die türkischen Grundschulen in einem „katastrophalen“ Zustand be-
fänden, verdankten sie in erster Linie dem „religiösen Fanatismus“, den Temo als 

                                                                                          
39  Mektep ve Aile Nr. 16 (1 Kânunusani 1916), S. 241-245: Alem-i islamın esbab-ı tedennisi und 

Mektep ve Aile Nr. 9 (1 Ağustos 1915), S. S. 129-132: Muallimin-i islamiyye kongresi. 
40  Temo 1939, S. 184. 
41  Siehe Temo 1939, S. 190 ff. 
42  Mektep ve Aile Nr. 9 (1 Ağustos 1915), S. 129-132: Muallimin-i islamiyye kongresi, Mektep ve 

Aile Nr. 11-12 (15 Eylül 1915), S. 167: Muallimin-i islamiyye kongresi. 
43  Siehe Işık Nr. 2 (8 Şubat 1914), S. 2: Alınız, okuyunuz, istifade ediniz. Dort wird sein Buch 

folgendermaßen beworben: “Dr. İbrahim Temo, Lehrer an der Mecidiye Medrese-i İsla-
miyesi, und Çiocarnel Popescu haben zusammen ein türkisch-rumänisches Lesebuch ge-
schrieben. Das Werk ist geeignet für jeden Dobrudschamuslimen, der Rumänisch, und je-
den christlichen Landsmann, der Türkisch lernen will, und sehr zu empfehlen. Es kostet 2 
Franken. Interessierte können sich an unsere Druckerei oder an die Muftis von Tulça, Pa-
zarcık und Silistre wenden. Man findet das Buch auch bei den Buchhändlern in den Kreis-
städten.“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 137 

kara zalim („der schwarze Despot“) bezeichnete. Obwohl der Islam gegen die Ig-
noranz sei, habe dieser Fanatismus viele Jahre lang im Namen des Islam gehan-
delt und irreparable Schäden angerichtet.44  

Von zentraler Bedeutung war für Temo die Ausbildung der Frauen. Dass der 
Hälfte der Kinder aufgrund ihres Geschlechts der Schulweg versperrt blieb, be-
zeichnete Temo als eine „gesellschaftliche Katastrophe“. Es gebe fanatische Kreise, 
die alles daran setzten, dass Mädchen nichts außer der „kleinen, engen, rückständi-
gen und fortschrittsfeindlichen Welt der Eltern mitbekämen und zu einer unter-
würfigen Haltung erzogen würden“. Die Konsequenzen dieser Aussperrung der 
Mädchen von den Bildungseinrichtungen blieben aber nicht auf die Betroffenen 
begrenzt. Wenn man bedenke, dass die Frauen bei der Erziehung der Kinder im 
Vorschulalter die Hauptrolle spielten, werde das Ausmaß des Schadens noch deut-
licher. Mütter ohne Schulkenntnisse könnten ihre Kinder nicht auf die Zukunft 
vorbereiten. Grundkenntnisse allein in der Religion reichten nicht aus, um den Er-
fordernissen der Zeit („icabât-ı asriyye“) zu entsprechen und mit den entwickelten 
Nationen mitzuhalten.45 Temo behauptete, dass die Entwicklung der deutschen 
Gesellschaft zum größten Teil auf dem höheren Bildungsstand der Frauen basiere. 
Manche Gesellschaften mögen vereinzelt große Philosophen und Entdecker her-
vorgebracht haben. Das allein reiche aber nicht, um von einer entwickelten Gesell-
schaft zu sprechen. Eine solche werde erst durch ein hohes gesamtgesellschaftliches 
Bildungsniveau erreicht. So habe beispielsweise Iran, das Land in der islamischen 
Welt mit dem traditionell besten Bildungssystem in seiner Geschichte große Dich-
ter und Literaten hervorgebracht. Da aber die Bildung in der Breite der Bevölker-
ung sehr nachgelassen habe, seien die Iraner heute Gefangene der Russen, die einst 
Barbaren waren. In diesem Kontext nahm er Bezug auf die instabilen Verhältnisse 
in Mazedonien und prophezeite, dass das Volk, das die meisten Mädchen in die 
Schule schicke, zukünftig in Mazedonien herrschen werde.46  

Mit dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs wurden naturgemäß vor allem Artikel 
zahlreicher, die sich überwiegend mit dem Krieg und seinen Folgen beschäftigten. 
Temo war ein treuer Verteidiger der Kriegspolitik der im Osmanischen Reich re-
gierenden Partei İttihat ve Terakki. Dementsprechend vertrat er in seinen Aufsätzen 
eine antirussische, besser gesagt, eine Anti-Entente-Haltung. Die Auffassung, dass 
die İttihat ve Terakki mit dem Kriegseintritt das Reich in den Abgrund führe, wies 
er vehement zurück. Temo meinte, es sei aufgrund der Pläne der Ententemächte 
für das Osmanische Reich nicht möglich gewesen, im Krieg neutral zu bleiben. 
England hätte demnach ganz Arabien vom Suezkanal bis nach Persien und Frank-
reich Syrien bekommen, während Russland Ostanatolien, also die sogenannten 
sieben Provinzen, zugesprochen worden wären. Die Entente habe vor dem Krieg 

                                                                                          
44  Mektep ve Aile Nr. 11-12 (15 Eylül 1915), S. 161-163: Dobruca İslam mektepleri. 
45  Mektep ve Aile 16 (1 Kânunusani 1916), S. 241-245: Alem-i islamın esbab-i tedennisi. 
46  Mektep ve Aile 16 (1 Kânunusani 1916), S. 241-245: Alem-i islamın esbab-i tedennisi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 138 

alles unternommen, um dem Reich diesen Plan aufzuzwingen. Aus diesem Grund 
sei der Kriegseintritt der osmanischen Regierung Ausdruck des nationalen Wider-
standes gewesen: „Kein freier Türke hätte die inakzeptablen Forderungen der En-
tentemächte einfach hingenommen. Jede Regierung mit etwas Nationalgefühl hät-
te so gehandelt.“47 

Weiter betonte Temo, dass der ewige Drang Russlands zum Meer nicht nur die 
Türkei und die islamische Welt, sondern alle Völker, die ihm bis zur Adria und 
zum Mittelmeer im Wege stünden, bedrohe. Wenn die Russen mit ihren Plänen 
erfolgreich wären, bedeutete das den Untergang dieser Länder. Und die ersten, die 
dann unter die Knute der Kosaken gerieten, wären die Rumänen. Temo erinnerte 
in seinen Artikeln immer wieder daran, dass die rumänischen Staatsmänner, von 
König Carol I. bis zu den Ministerpräsidenten Dimitrie Sturza und Kogălniceanu, 
die russische Gefahr erkannt und entsprechend gehandelt hätten. In Anbetracht 
dieser Tatsache sei die aktuelle russophile Haltung der rumänischen Presse unver-
ständlich.48  

Die Engländer griff Temo ebenfalls hart an. In der Işık kommentierte er unter 
İngiliz komedyalarından. Harba yeni başlıyoruz’un son sahnesi den von Lloyd George 
getätigten Ausspruch „Wir beginnen den Krieg gerade erst“. Temo interpretierte 
diese Worte dahingehend, dass England und seine Verbündeten noch nicht alle 
Länder dieser Welt erobert hätten. Diese „falschen Märtyrer“, die verkündeten, sie 
führten Krieg, damit neue Staaten auf der Grundlage des Nationalitätenprinzips 
entstehen könnten, scheuten sich nicht, Völker aus Regionen, die schon unter ihre 
despotische Hand gefallen seien, an der Front einzusetzen und dort umzubrin-
gen.49  

Temos germanophile Haltung und seine Bewunderung für Deutschland, die er 
damals mit seinen jungtürkischen Gesinnungsgenossen teilte, war in all seinen Ar-
tikeln präsent. Man könne die aktuellen Siege der Deutschen nicht allein auf ihre 
hervorragende militärische Ausbildung zurückführen. Sie hätten auch andere 
Gründe, die vor allem in der familiären Erziehung, der Grundschulausbildung 
und dem allgemein hohen Bildungsstand zu suchen seien. Der deutsche Bil-
dungserfolg wiederum sei in erster Linie das Ergebnis eines auf der positivisti-
schen Weltanschauung basierenden Bildungssystems, welches praxisorientiert sei 
und dem Aberglauben und Phantastereien keinen Platz lasse. Und da die Eltern 
selbst eine zeitgemäße Ausbildung erhalten hätten, gäben sie diese in der Familie 
an ihre Kinder weiter. Die gute Erziehung in der Familie und die richtige Bildung 
in der Schule schweißten die deutsche Bevölkerung zusammen. So würden alle 
gesellschaftlichen Schichten im Streben um die gemeinsamen nationalen Ideale 

                                                                                          
47  Işık Nr. 109 (10 Mart 1916), S. 1-2: Bir sene evvelki yaygaralar. 
48  Işık Nr. 40 (12 Kânunuevvel 1914), S. 1-2: Siyasiyat: Müşterek tehlikeler. 
49  Işık Nr. 99 (28 Kânunusani 1916), S. 1-2: İngiliz komedyalarından. Harba yeni başlıyoruz’un 

son sahnesi. Siehe auch Işık Nr. 105 (23 Şubat 1916), S. 1-2: İngilizler yeni başlıyorlar Almanlar 
bitiriyor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 139 

miteinander verbunden, so dass Deutschland zu einer schlagkräftigen Nation 
werde.50 Temo war fest davon überzeugt, dass Deutschland den Krieg gewinnen 
und die europäische Landkarte neu gestalten würde. Unter seiner Führung werde 
es dann auf dem Balkan und in Osteuropa zu neuen Föderationen und Zusam-
menschlüssen kommen.51  

Trotz seiner großen Verehrung für das Osmanische Reich und seiner kompro-
misslosen Parteinahme für die İttihat ve Terakki und ihre Kriegspolitik war Temo 
ein entschiedener Gegner der Emigration. Zusammen mit mit Mehmed Niyazi 
gilt er als der Wegbereiter des dobrudschamuslimischen Lokalpatriotismus, der 
sich bis Anfang der 30er Jahre unter den Intellektuellen großer Beliebtheit erfreu-
te. Der Begriff Ak toprak, den die Migranten damals für Anatolien verwendeten, 
bezeichnete für Temo einen Ort, an dem das Herz eines Menschen zur Ruhe 
kommt, sein Leib Erholung findet und sein Geist belebt wird. Ein solcher Ort sei 
heilig und übe auf die Menschen eine starke Anziehungskraft aus. Zugleich mein-
te Temo jedoch, dass es nicht möglich und auch nicht nötig sei, dass sich alle 
Menschen des gleichen Glaubens oder der gleichen Volkszugehörigkeit am glei-
chen Ort sammelten. Auch die Religion gebiete so etwas nicht. Im Gegenteil: sie 
fordere von den Gläubigen, sich in alle Weltgegenden zu verteilen und die Bot-
schaft Gottes zu verkünden.52 Die Bevölkerung habe sich jedoch genau umge-
kehrt verhalten, und dies habe zu einer gesellschaftlichen Katastrophe geführt. 
Man habe nicht erkannt, dass die Auswanderung in vielen Fällen ungesetzlich 
und schädlich gewesen sei. Auch heute gebe es niemanden, der die Bevölkerung 
über die Folgen dieses Unheils aufkläre. Stattdessen nutzten einige Profitgierige 
die Situation aus und zwängen die Grundbesitzer zum Verkauf ihrer Ländereien. 
Dies führe dazu, dass die Zahl der Dobrudschamuslime abnehme und die Ver-
bliebenen infolge des Minderheitenstatus ins Elend abrutschten. „Wie viele glück-
liche Familien, wie viele Wohlhabende ließ der unsinnige Gedanke an Auswande-
rung nach Ak toprak in Armut von Land zu Land reisen, um schließlich wieder in 
die alte Heimat, aber im völligen Elend, zurückzukommen. Wie viele von ihnen 
wurden in schwarzer Erde begraben?“53 

8.3. Temos journalistische Tätigkeit in der Nachkriegszeit 

Temos aktive journalistische Tätigkeit ging nach dem Krieg zu Ende. Obwohl er 
nicht mehr als Redakteur bzw. Herausgeber in Erscheinung trat, publizierte er 
weiter in den wichtigsten Blättern, also in Dobruca, Romanya, Tuna, Hak Söz, Emel 
und Türk Birliği. Auch jetzt lassen sich seine Artikel wieder in zwei Gruppen ein-

                                                                                          
50  Mektep ve Aile Nr. 10 (15 Ağustos 1915), S. 145-147: Kanla yazılı ibret dersleri. 
51  Mektep ve Aile Nr. 10 (15 Ağustos 1915), S. 145-147: Kanla yazılı ibret dersleri. 
52  Mektep ve Aile Nr. 10 (15 Ağustos 1915), S. 149-152: Tahribat: Ak toprağa doğru. 
53  Mektep ve Aile Nr. 10 (15 Ağustos 1915), S. 149-152: Tahribat: Ak toprağa doğru. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 140 

teilen. Zur ersten Gruppe gehörten Texte pädagogisch-aufklärerischen und allge-
meinbildenden Charakters, die für die breite Masse gedacht waren.54 Die zweite 
Gruppe bestand aus Artikeln, die meist einen aktuellen politischen Bezug hatten 
und sich in erster Linie an die gebildete Leserschaft richteten.55 Aber auch in sei-
nen politischen Artikeln trat Temo jetzt verstärkt in der Rolle des „Lehrers“ und 
„alten Weisen“ auf, der Ratschläge erteilte und Empfehlungen aussprach. So rief 
er in der Zeitung Tuna unter der Überschrift Cezamızdır die türkische Jugend auf, 
das von der älteren Generation begonnene Werk der Integration weiterzuführen. 
Man solle sich in der rumänischen Gesellschaft mehr engagieren, damit man von 
der Politik ernst genommen werde. Die Konsequenzen einer passiven Haltung 
wären dagegen verheerend: Die Schulen würden in Bedeutungslosigkeit versinken, 
geistliche Ämter nicht mehr besetzt, und man würde dann schließlich von der 
Existenz von Muslimen in Rumänien nichts mehr wissen. Das wäre dann die ver-
diente Strafe: ceza.56 Temo wies auf die besondere Rolle der Sportvereine bei der 
Charakterschulung und politischen Erziehung der Jugend hin. Die Vereine sollten 
sich auch kulturell, allgemeinbildend und vor allem politisch betätigen.57 

Während Temo die Jugend wegen ihrer „Trägheit“ und „Interesselosigkeit“ kriti-
sierte, griff er die dobrudschatürkische Bildungsschicht wegen ihrer „Uneinigkeit“ 
und „Ziellosigkeit“ an. Führungsrivalitäten (partizanlık) verhinderten eine starke 
Repräsentation der Türken in Rumänien. Daher plädierte er für die Gründung ei-
ner repräsentativen Vertretung, die alle kleinen Gruppierungen unter einem Dach 
vereinigen sollte.58 Um die türkischen Bildungsbürger durch Vorbilder zu motivie-
ren, berichtete er immer wieder über die Aktivitäten muslimischer Vereine und 
Organisationen in anderen Ländern. Dass er hier vor allem Beispiele aus Alba-
nien auswählte, war Zeichen seiner Verbundenheit mit der „albanischen Sache“. 
So berichtete er in Hak Söz über die neuesten Beschlüsse der Muslimisch-Alba-
nischen Konferenz (Arnavud İslam Konferensı), die in der „Neue(n) Zeitung“ in Ti-
rana publiziert worden waren. Für den „Grenzgänger“ Temo waren also nicht nur 

                                                                                          
54  Zu einigen Beispielen unterschiedlichsten Inhalts aus dieser Gruppe siehe Hak Söz Nr. 11 

(31 Temmuz 1929), S. 2: Faidalı bilgiler, Hak Söz Nr. 12 (7 Ağustos 1929), S. 2: Faidalı bilgi-
ler, Hak Söz Nr. 15 (28 Ağustos 1929), S. 2: Faidalı bilgiler, Hak Söz Nr. 47 (30 Nisan 1930), 
S. 1: Eğlenceli ve faidalı bilgiler, Hak Söz Nr. 48 (7 Mayıs 1930), S. 2: Faidalı bilgiler. Gözlük ne 
vakit icad olundu, Hak Söz Nr. 54 (18 Haziran 1930), S. 2: Soğan hikayesi. 

55  Dabei ist nicht zu übersehen, dass die Artikel der zweiten Gruppe thematisch vor allem 
von den Reformen in der Türkei geprägt waren. Inhaltlich anders ausgerichtete Aufsätze 
waren selten, dazu siehe beispielsweise Emel Nr. 9-10 (1 Mart 1930), S. 92-93: Tarihi bir fa-
cia: Rusya imparatoricesi ikinci Katerinanın bir kurbanı und Hak Söz Nr. 78 (18 Şubat 1931), 
S. 1: Barut deposuna ateş verilmeyecek. 

56  Tuna Nr. 9 (25 Nisan 1925), S. 2: Cezamızdır. 
57  Hak Söz Nr. 46 (16 Nisan 1930), S. 1: Bir şiir parçası münasebetiyle. 
58  Tuna Nr. 237 (26 Teşrinievvel 1932), S. 1: Yeter artık. Siehe auch Hak Söz Nr. 84 (11 Mayıs 

1931), S. 1: Ümid. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 141 

die kemalistische Türkei, sondern auch die laizistische albanische Nationalbewe-
gung Leitbilder für die türkischen Intellektuellen in der Dobrudscha.59  

Temos Rolle als „Vermittler“ zwischen dem türkischen Zentrum und der Dobru-
dscha trat in der Nachkriegszeit, als seine einstigen Weggefährten aus der Jungtür-
kenbewegung in der Türkei an die Macht kamen und dort einen radikalen Re-
formprozess ganz in seinem Sinne einleiteten, stärker hervor. Die kemalistischen 
Reformen standen nun in seinen politischen Artikeln im Mittelpunkt. Seiner Be-
geisterung und Bewunderung verlieh er dabei nicht nur in den dobrudschanischen 
Journalen Ausdruck, sondern auch in anatolischen Zeitungen wie der von seinem 
radikal positivistischen Freund Abdullah Cevdet herausgegebenen İçtihad.60 Dabei 
bediente sich auch Temo der Denkschablonen der neuen offiziellen Geschichts-
schreibung in der Türkei, die einen Personenkult um Mustafa Kemal pflegte und 
ihn als „Übermenschen“ präsentierte. So war Atatürk auch für Temo eine „unver-
gleichliche und einzigartige Erscheinung“ der Menschheitsgeschichte, mit der we-
der ein Attila noch ein Napoleon auch nur ansatzweise konkurrieren könnten.61 In 
diesem Sinne ließ Temo in seinen Zeitungsartikeln die Geschichte der Türkischen 
Republik mit der Abreise Mustafa Kemals nach Samsun am 19. Mai 1919 begin-
nen. Diese Reise wird hier in eine sorgfältig vorbereitete Kampfansage an das Os-
manische Reich umgedeutet.62 Dabei war ihm genau wie den kemalistischen Ideo-
logen in der Türkei sehr daran gelegen, dass der ursprüngliche Auftrag Mustafa 
Kemals, als Gesandter des Sultans Ausschreitungen zwischen den verschiedenen 
Volksgruppen am Schwarzen Meer zu verhindern, nicht bekannt wurde.  

Dass Temo den Personenkult bedenkenlos übernahm und ihn in der türkischen 
Diaspora weiterverbreitete, lässt sich zum Teil mit seiner Enttäuschung über die 
Politik des jungtürkischen Triumvirats von Enver Paşa, Cemal Paşa und Talat Paşa 
während des Krieges erklären. Er war offensichtlich nicht bereit zu akzeptieren, 
dass die Ideen, für die er in den Reihen der Jungtürkenbewegung jahrelang ge-

                                                                                          
59  Auf der muslimisch-albanischen Konferenz wurden folgende Neuregelungen auf religiö-

sem Gebiet beschlossen, die Temo in seinen Beiträgen immer wieder auch für die türkische 
Gemeinschaft in der Dobrudscha einforderte: „1. Die Gebetssprache soll die Nationalspra-
che sein. 2. Es muss eine zentrale medrese geschaffen werden, die die anderen überflüssig 
macht. Alle Geistlichen sollen dort ausgebildet werden. 3. Die Finanzierung und die Ver-
waltung der religiösen Stiftungen müssen einheitlich geregelt werden, und alle Stiftungen 
müssen dem nationalen Amt für Religiöse Angelegenheiten unterstellt werden. 4. Die Mo-
scheen auf dem Lande, die nicht mehr benutzt werden, sollen geschlossen werden. 5. 
Niemand außer den gesetzlich anerkannten Geistlichen darf religiöse Kleider tragen.“ Hak 
Söz Nr. 25 (28 Ağustos 1929), S. 2: Alem-i islam teşkilatı etrafında. 

60  Als einer seiner dort publizierten Artikel über die Schriftreform in der Türkei von dem in 
Pazarcık herausgegebenen Blatt Romanya nachgedruckt wurde, löste dies in der Dobru-
dscha sofort eine heftige Debatte aus. Siehe Romanya Nr. 509 (13 Ağustos 1928), S. 2: La-
tin hurufatı, Romanya Nr. 510 (20 Ağustos 1928), S. 2: Latin hurufatı, Romanya Nr. 510 (20 
Ağustos 1928), S. 1: Latin harfleri, Romanya, Nr. 518 (15 Teşrinievvel 1929), S. 1: Yeni Türk 
harflerini kabul etmeliyiz. 

61  Temo 1937, S. 12. 
62  Ibid., S. 3-4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 142 

kämpft hatte, von der Führung der „Partei für Einheit und Fortschritt“ in den 
Trümmern des Krieges begraben wurden. Für einen jungtürkischen Positivisten, 
dessen Träume bitter enttäuscht wurden, war die kemalistische Alternative mehr 
als nur eine Rettung. Es ist daher zumindest nachzuvollziehen, dass der unerwar-
tete Erfolg der Nationalbewegung unter Mustafa Kemal Temo zu einem unkriti-
schen und unreflektierten Kemalisten werden ließ.  

Eine der wichtigsten Aufgaben der Republikgründer in der Anfangsphase war 
die Auseinandersetzung mit dem Erbe der İttihat ve Terakki. Deren fatale Politik 
machte eine Abgrenzung, ja eine Abrechnung unumgänglich. Die neuen Macht-
haber mussten dafür ihre Vergangenheit revidieren, neuinterpretieren oder gänz-
lich neu erfinden. So wurde die These gepflegt und verbreitet, dass die Kemalisten 
mit ihren jungtürkischen Vorgängern nichts gemein hätten und ihre Geburtsstunde 
eigentlich der 19. Mai 1919 war. Die Kampagne gegen die İttihat ve Terakki als „Kö-
nigsmörder“ war auch für die Legitimationsansprüche der neuen Machtinhaber 
von enormer Bedeutung: Je deutlicher die verheerenden Resultate der unionisti-
schen Politik in den Vordergrund gestellt wurden, desto glanzvoller erschienen 
dann die Verdienste der Kemalisten. Dieses im Zentrum entwickelte Denkmuster 
ist auch bei Temo zu finden. Obwohl er während des Krieges die Kriegspolitik der 
Unionisten eifrig verteidigt hatte, verdammte er sie später umso nachdrücklicher. 
Er bezeichnete die Führer der İttihat ve Terakki als die „chauvinistischen“ und 
„egoistischen“ Kinder des „Kranken Mannes am Bosporus“, die dessen vom Verfall 
gezeichneten Körper statt zu behandeln mit „Giftspritzen“ zum Tode befördert 
hätten.63 In diesem Bild erschien Atatürk dann als wundertätiger Retter, „eine gött-
liche Kraft“, die dem Vaterland die Unsterblichkeit verleihen werde.64  

Dass Temo die Verdammung des Sultanats und Kalifats durch die offizielle tür-
kische Geschichtsschreibung teilte, bedarf dagegen keiner besonderen Erläuterung. 
In diesem Punkt hatte er schon vor der Gründung der Republik eine feste Positi-
on, die sich später nicht grundlegend änderte. Die Ausrufung der Republik durch 
die Kemalisten lag für ihn in der Natur der Sache. Die Republik sei schließlich das 
Verwaltungssystem von 85% der Weltbevölkerung. Das Sultanat sei dagegen nicht 
nur zum Anachronismus (eski süprüntü) geworden, sondern stelle ein Unheil dar, 
das die islamische Welt jahrhundertelang in ein Blutmeer verwandelt habe. Die 
auf Muaviye und Yazid zurückgehende religiöse Tradition habe die Geschichte des 
Osmanischen Reiches vor allem in ihren letzten Abschnitten befleckt und be-
schmutzt.65 Erst in einem „republikanischen“ und „demokratischen“ System sei es 

                                                                                          
63  Temo 1937, S. 3. 
64  Dabei benutzte er Formulierungen wie „mesihî bir el“ (Temo 1937, S. 3), bzw. „mesihin 

kudreti ruhiyesinden yüksek bir azmi fedakârî ve bir mucizevi muhayyerulukul ile“ (Temo 
1937, S. 5). 

65  Temo 1937, S. 6. Der Gebrauch dieser Begriffe, die eher der Alevi-Bektaşi-Tradition zuzu-
ordnen sind, legt es neben zahlreichen anderen Indizien nahe, Temo einen alevitischen 
Hintergrund zu bescheinigen. Dazu siehe auch Temo 1939, S. 11, S. 160-161, S. 163, Temo 
1937, S. 6 und S. 10. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 143 

möglich geworden, die nötigen Reformen im sozialen, politischen, religiösen und 
kulturellen Bereich durchzuführen und Anatolien zu einem entwickelten Land 
mit „modernen Fabriken“, „produktiven landwirtschaftlichen Betrieben“, „ausge-
bautem Straßennetz“, „zahlreichen Genossenschaften“ und „einer gut funktionie-
renden Infrastruktur für Telefon und Telegramm“ zu machen.66 Auch der Islam 
habe dadurch von den „giftigen Ideen“, die ihn seit Jahrhunderten befallen hät-
ten, gereinigt werden können.67  

Eines der heikelsten Probleme für die türkische Reformpolitik stellte der sakrale 
Bereich dar. Während sich viele Befürworter der kemalistischen Reformen in der 
Peripherie zu diesem Thema nicht äußern wollten, bezog Temo hier klar Position 
und wies immer wieder darauf hin, dass es ohne eine grundlegende Reformierung 
der Religion nicht möglich sei, mit der weltweiten gesellschaftlichen Entwicklung 
Schritt zu halten. So schrieb er im Hauptartikel in der Zeitung Türk Birliği unter 
Münevverlerimize, dass, solange man die „Religionsfrage“ und das „Schulproblem“ 
nicht zeitgemäß gelöst habe, man nicht in der Lage sein werde, den Mitbürgern, 
die in Zweifel und Ignoranz lebten, zu helfen. Die nächste Generation werde die 
heutige dann dafür verfluchen.68 Temo benutzte dabei Sprüche, die dem Prophe-
ten Mohammed bzw. Ali zugeordnet werden: „Gott beruft alle hundert Jahre eine 
Person, welche die Religion reformieren wird“ oder „Erzieht eure Kinder für die 
Zukunft“. Mit ihnen rief er die muslimische Bevölkerung auf, sich den Herausfor-
derungen zu stellen und vor Veränderungen und Reformen in der Religion keine 
Angst zu haben.69  

Temos entschiedene Zustimmung zu den Reformen in der Türkei bedeutete 
aber keineswegs, dass er jedes Detail widerspruchslos hinnahm. So hielt er sich 
mit Kritik nicht zurück, wenn es etwa im Bereich der Sprache zu „Übertreibun-
gen“ kam. Er lehnte die sprachpuristische Politik der Türk Dil Cemiyeti Anfang der 
30er Jahre vehement ab und meinte, dass die radikale Eliminierung von Lehnwör-
tern, die über Jahrhunderte zum Bestandteil des Türkischen geworden seien, bzw. 
ihre Ersetzung durch Neologismen kontraproduktiv sei. Dies schaffe eine Sprache 
der Eliten und führe somit zum Abbruch der erstrebten Kommunikation zwi-
schen den Gebildeten und der einfachen Bevölkerung. Das sei dann im Grunde 
nicht anders als bei den religiösen Würdenträgern, die ihre Sprache in Arabismen 
ertränkten und daher vom Rest der Bevölkerung nicht verstanden würden. Temo 
wies darauf hin, dass selbst entwickelte Sprachen wie Französisch und Deutsch 
viele Lehnwörter enthielten. „Warum sollen wir voll funktionsfähige Wörter und 
Ausdrücke ablehnen und uns in einen engen sprachlichen Rahmen einzwängen. 
Mit Neologismen entstehen nicht nur falsche, sondern auch komische Wörter. 

                                                                                          
66  Temo 1937, S. 9 und S. 11. 
67  Ibid., S. 7. 
68  Türk Birliği Nr. 29 (21 İlkkânun 1935), S. 1: Münevverlerimize. 
69  Türk Birliği Nr. 29 (21 İlkkânun 1935), S. 1: Münevverlerimize. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 144 

Deswegen sollte man davon lieber Abstand nehmen.“70 Temo kritisierte vor allem 
die dobrudschanische Zeitung Türk Birliği, die nicht nur unzählige Listen mit Ne-
ologismen und ihren Entsprechungen publizierte, sondern diese auch konsequent 
verwendete.  

Da sich Temos Kritik an der Sprachreform aber eher gegen den radikalen Flügel 
richtete, der auch unter den Reformern in der Türkei nicht unbedingt die größte 
Anhängerschaft hatte, implizierte dies keineswegs eine Distanz zum Zentrum 
bzw. zur dortigen Sprachpolitik. Im Gegenteil: Das kemalistische Zentrum ver-
diene gerade wegen der Sprach- und Schriftreform, für die sich Temo schon früher 
eingesetzt hatte, größere Hochachtung und Loyalität je zuvor. 

 
 

 

                                                                                          
70  Türk Birliği Nr. 17-18 (23 Nisan 1935), S. 2: Türk Birliği oğullarıma. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Ein Leben zwischen Dobrudscha, Krim
und Istanbul: Müstecib Fazıl (Ülküsal)

9.1. Politische Sozialisation 

An der Vita İbrahim Temos ist deutlich geworden, dass die Interaktion zwischen 
dem „Mutterland“ und den türkischen Intellektuellen in den ehemaligen osmani-
schen Regionen alles andere als reibungslos und harmonisch verlief. Dies trifft 
auch und besonders auf das heikle Verhältnis Müstecib Fazıls zum Osmanischen 
Reich bzw. der Türkischen Republik zu. Seine „tatarische“ Gesinnung machte sei-
ne Biographie zum Testfall für das wechselvolle, bisweilen gestörte Verhältnis zwi-
schen dem türkischen Zentrum und der Peripherie. Obwohl dieser bekannteste 
dobrudschastämmige muslimische Journalist 1940 in die Türkei emigrierte und 
bis zu seinem Tod (1996) dort lebte, galt er lange Zeit als „partikularer Nationa-
list“ (kavimiyetçi) und somit als „die Einheit störender Separatist“. Er wurde in ei-
ner Zeit, in der der „anatolische“ türkische Nationalismus auf dem Vormarsch war, 
wegen seiner angeblich „türkeifeindlichen Haltung“ beschimpft, attackiert und 
diffamiert, obwohl er nie den Boden des damals gültigen Konzepts der „türki-
schen Kulturnation“ verließ. Sein Blatt Emel durfte seit 1935 nicht mehr in die 
Türkei eingeführt werden. Während seiner Zeit als Herausgeber der Zeitschrift in 
der Dobrudscha hatte er zudem dem ständigen Druck der türkischen Botschaft 
unter Suphi Tanrıöver in Bukarest standzuhalten.1  

Müstecib Fazıl Ülküsal war neben seinem Beruf als Journalist auch Organisa-
tor, Lehrer und Politiker. Die Rolle, die Temo in der ersten Periode des türkischen 
Journalismus in der Dobrudscha gespielt hatte, kam ihm in der Schlussphase zu. 
Ungeachtet dessen verkörperten sie unterschiedliche Weltanschauungen und poli-
tische Interessen, und vor allem war ihr Verhältnis zum Zentrum gänzlich anders 
geartet. Auch Sozialisation und Lebenslauf könnten nicht unterschiedlicher sein: 
Während İbrahim Temo ein in die Dobrudscha eingewanderter Jungtürke mit al-
banischem Hintergrund war, der im Osmanischen Reich politisch sozialisiert 
wurde und bis zu seinem Tod in der Dobrudscha lebte, wurde Ülküsal in der Do-
brudscha geboren, hatte krimtatarische Ursprünge und starb in der Türkei. Genau 
wie Temo ging auch er im Osmanischen Reich zur Schule, der schulische Lebens-
lauf des eine Generation Jüngeren war jedoch ein ganz anderer. Beide Journalisten 
verbrachten über vierzig Jahre gemeinsam in der Dobrudscha, waren in denselben 
Gremien tätig, übten die gleiche journalistische Tätigkeit aus. Darüber hinaus war 
Temo am Muslimischen Seminar in Mecidiye der Lehrer von Fazıl. Gleichwohl 

1  In seiner Memoiren berichtet Ülküsal, wie der türkische Botschafter ihn vor anti-
sowjetischer Propaganda warnte und er kurz danach von der rumänischen Oberpostdirek-
tion die Mitteilung über das Einfuhrverbot in die Türkei erhielt. Ülküsal 1999, S. 194-195. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 146 

ignorierten sie sich später völlig und nehmen sich auch in ihren Memeoiren kaum 
zur Kenntnis.2 Temo, der viel schrieb und vielerorts publizierte, veröffentlichte in 
Ülküsals Zeitschrift in zehn Jahren nur einen einzigen Artikel und das über ein 
außenpolitisches Thema.3 Dieses Nicht-Verhältnis der beiden wichtigsten dobru-
dschanischen Journalisten lässt vermuten, dass sich die Beziehung zwischen Zent-
rum und Peripherie im Falle Fazıls völlig anders darstellt als bei Temo.  

Müstecib Fazıl wurde im Februar 1899 im Dorf Azaplar (Tatarul) im Landkreis 
Mangalya in der Provinz Konstanza geboren, wohin seine Großeltern aus der 
Krim eingewandert waren. Er selbst verbrachte nur kurze Zeit auf der Halbinsel. 
Dennoch hatte die Heimat seiner Vorfahren eine zentrale Bedeutung in seinem 
Leben. Obwohl damals in der Dobrudscha eine weiterführende muslimische 
Schule, nämlich das Muslimische Seminar in Mecidiye (Seminarul Musulman din 
Megidia) existierte, schickten vor allem wohlhabende Muslime ihre Kinder schon 
im Grundschulalter in die Türkei, um ihnen erstens eine bessere berufliche Per-
spektive zu bieten und zweitens die aus religiösen Gründen als problematisch an-
gesehenen rumänischen Grundschulen zu meiden. Auch Müstecib Fazıl ging 
gleich nach der Jungtürken-Revolution in die Türkei und besuchte dort zwischen 
1909 und 1914 die Schule. Mit dem Ausbruch des Ersten Weltkrieges setzte er 
dann zwei Jahre lang (1914–1916) seine Ausbildung am Muslimischen Seminar 
von Mecidiye fort. Inzwischen sympathisierte er mit nationalistischen Gedanken, 
empfand die rumänische Verwaltung der Schule als „kolonialistisch“ und führte 
sogar einige Aktionen im Seminar durch.4 In seinen 1999 publizierten Memoiren 
betonte Ülküsal, dass seine nationalistische Gedankenwelt vor allem durch das ka-
tastrophale Ergebnis der Balkankriege entstanden sei und von dem Journalisten 
und Dichter Mehmet Niyazi beeinflusst wurde.5 Interessant ist, dass er hier die 
Jungtürkenbewegung, die damals für die Jugend und die Intellektuellen im Zent-
rum wie in der Peripherie die erste Instanz in Sachen nationaler Gesinnung war, 
überhaupt nicht erwähnt. Insgesamt fallen die Auskünfte über die Jungtürken in 
seinen Memoiren alles andere als ausführlich aus.6 

Nachdem inzwischen auch auf dem Boden der Dobrudscha Kriegshandlungen 
stattgefunden hatten, unterbrach Ülküsal seine Ausbildung bis zum Ende des Ers-
ten Weltkrieges. Unterdessen verfolgte er mit größter Aufmerksamkeit die Ereig-

                                                                                          
2  So kommt der Name Temos in Ülküsals Memoiren nur einmal vor und zwar in einer län-

geren Liste. Siehe Ülküsal 1999, S. 245. In der 1940 von Ülküsal publizierten Monogra-
phie wird Temo einige Male beiläufig erwähnt, aber nirgendwo ausführlicher vorgestellt. 
Siehe Fazıl 1940, S. 206 ff. 

3  Emel Nr. 9-10 (1 Mayıs 1930), S. 92-93: Tarihi bir facia. 
4  Ülküsal 1999, S. 50-51. 
5  Ülküsal 1999, S. 49. 
6  Der Begriff Jöntürk taucht in dem Buch von über 400 Seiten nur wenige Male auf. Die Zu-

rückhaltung gegenüber der Jungtürkenbewegung dürfte in erster Linie mit einer Rückpro-
jektion zu tun haben. Als er seine Memoiren schrieb, verkehrte Ülküsal in einem rechts-
nationalistischen Zirkel, der der Jungtürkenbewegung ablehnend gegenüber stand. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 147 

nisse auf der Krim. Die aktuellen Entwicklungen seit Ende 1917 lösten innerhalb 
der tatarischen Bildungsschicht in der Diaspora große Begeisterung aus. In der 
Dobrudscha stellte sich ein Dutzend Freiwilliger zur Verfügung, die auf die Krim 
fahren und dort beim Aufbau helfen wollten. Da bis dahin an den dortigen medre-
se nur der Koran und religiöse Fächer und an der von den Russen errichteten Ta-
tarskaya Şkola vorwiegend auf Russisch unterrichtet wurde, machte sich jetzt der 
Mangel an „national und weltlich geschulten Kräften“ bemerkbar. Die neue Regie-
rung versuchte dies mit Tataren aus anderen Regionen zu kompensieren und ließ 
diese daher ins Land einreisen.7 

Auf diesem Wege kam Müstecib Fazıl Ende 1918 auf die Krim. Er verbrachte 
über anderthalb Jahre dort und arbeitete an einer Grundschule als Lehrer. Zum 
ersten Mal kam er mit der Realität des Landes seiner Träume in Berührung und 
war sogleich zutiefst enttäuscht über die „kulturelle Rückständigkeit“: Die Krimta-
taren, obwohl wohlhabend, seien „stockkonservativ“, sie betrieben strikte Ge-
schlechtertrennung, verweigerten den Mädchen den Schulbesuch und sperrten die 
Frauen in die Häuser ein.8  

Die ausgeprägt konservative Lebensweise der Krimtataren, mit der sich Fazıl 
nicht anfreunden konnte, war einer der Gründe, warum er Mitte 1920 die Krim 
verließ und nach Anatolien ging. Dort blieb er bis zum Sommer 1922. Dies war 
die Zeit, in der sich die türkische Nationalbewegung formierte und überall in Ana-
tolien aktiv wurde, aber auch Gegenreaktionen provozierte. Wie schon die jung-
türkischen Aktivitäten in der Dobrudscha und im Osmanischen Reich in seinen 
Memoiren kaum Beachtung fanden, so zeigte er sich auch der neuen nationalisti-
schen türkischen Bewegung gegenüber teilnahmslos und zurückhaltend. Von der 
Euphorie, wie sie sonst typisch ist für Berichte über jene Jahre, findet sich bei ihm 
keine Spur.9  

In den Jahren 1922 bis 1926 studierte Müstecib Fazıl an der Universität Buka-
rest Jura. Dort machte er Bekanntschaft mit rumänischen Intellektuellen, aber 
auch mit dem Nationalismus und dem Antisemitismus. Seine ersten journalisti-
schen Gehversuche machte er 1924, als er für die Blätter Dobruca, Romanya und 
Tuna zu schreiben begann.10 Nach seinem Studium ließ er sich als erster türki-

                                                                                          
7  Ülküsal 1980, S. 273-274. 
8  Ülküsal 1999, S. 87-88. Ülküsal zeigte eine besondere Sensibilität für die Frauenfrage. Trotz 

seines ausgeprägten Hasses auf den Kommunismus ist bei ihm zwischen den Zeilen eine 
latente Bestätigung der sowjetischen Frauenpolitik und ihrer Auswirkungen auf die Ausbil-
dungs- und Lebenssituation der tatarischen Frauen zu spüren. So fügt er beispielsweise sei-
nen Ausführungen über die Rückständigkeit der tatarischen Frauen folgende Sätze hinzu: 
„Viele Sitten, Traditionen und Lebensweisen haben sich unter dem Einfluss der kommunis-
tischen Ideologie verändert. Die Barrikaden des Konservatismus wurden aufgebrochen. 
Wie die Männer nehmen auch die Frauen jetzt am sozialen Leben teil und haben begon-
nen zu studieren.“ Ülküsal 1999, S. 88. 

9  Ülküsal 1999, S. 106-125. 
10  Ibid., S. 145. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 148 

scher Rechtsanwalt in der Stadt Pazarcık nieder. Zugleich war er eng mit den dor-
tigen Vereinen Pazarcık İslam Cemaati (Gemeinschaft der Muslime in Pazarcık) 
und Türk Gençler Birliği (Türkischer Jugendverein) verbunden. Er hielt Vorträge, 
unterrichtete Rumänisch für Türkischlehrer aus der Türkei und war dann ab 1929 
Vorsitzender der Pazarcık İslam Cemaati.  

Der wichtigste und intensivste Abschnitt seines politischen und journalisti-
schen Lebens in der Dobrudscha begann aber erst mit der Herausgabe der Zeit-
schrift Emel im Jahre 1930, mit der sein Name untrennbar verbunden bleibt.  

9.2. Fazıls erste journalistische Tätigkeit und sein Nationsverständnis  

Die Zeitschrift Emel erschien zwischen Januar 1930 und September 1940 und wur-
de zunächst in Pazarcık und ab 1. Juni 1935 in Konstanza herausgegeben.11 Müste-
cib Fazıl fungierte nicht nur als Herausgeber, sondern war zugleich Autor mehrerer 
richtungsweisender Essays. Prägenden Einfluss auf das Blatt hatten auch Persön-
lichkeiten wie der Präsident des kurzlebigen krimtatarischen Parlaments, Kırımlı 
Cafer Seydahmet, und Abdullah Zihni Soysal. Mit durchschnittlich 30 Seiten war 
Emel das umfangreichste unter den türkischen Blättern in der Dobrudscha. Ent-
sprechend groß war die Zahl der Autoren, und auch die Themenpalette war breiter 
als sonst üblich. Emel war eine politische, kulturelle und literarische Zeitschrift, die 
überwiegend aus längeren Aufsätzen und Beiträgen bestand. Der Nachrichtenteil 
war dagegen relativ kurz. Erst im Vorfeld bzw. mit Beginn des Zweiten Weltkrieges 
wurden die aktuellen Kurzmeldungen zahlreicher. Politische Schwerpunkte setzten 
vorwiegend die Leitartikel von Cafer Seydahmet und Müstecib H. Fazıl. Diese 
Leitartikel waren inhaltlich zu vielfältig, um sie unter wenigen Stichworten subsu-
mieren zu können. Immer wiederkehrende Themenkreise waren die Krim, die Welt 
der Turkvölker, das Türkentum und der Nationalismus.12  

Die kulturellen Beiträge widmeten sich ganz der krimtatarischen Volkskultur, 
Sprache und Literatur. Man publizierte und analysierte Sagen und Märchen eben-
so wie Volkslieder und Heldenepen. Als Autor von in Emel publizierten Gedich-

                                                                                          
11  Als Gründer der Zeitschrift erwähnt Ülküsal später in seinen Memoiren folgende Perso-

nen: Rıfat Mithat, Tahsin İbrahim, Kâzım Seydahmet, Emin Zekeriya (Bektöre), Reşit Ali-
osman, Musa Hacı Abdullah, Hafız Rıza Hacı Abdullah, Abdülhamid Hafız Veli und Hü-
seyin Hacı Abdullah. Ülküsal 1999, S. 147. 

12  Hier sind einige Beispiele: Türk ve Türkçülük (Nr. 8, 15 Nisan 1930), Panturanizm, Panisla-
mizm (Nr. 14-15, 15 Temmuz 1930-1 Ağustos 1930), Kırım istiklal davası (Nr. 16, 15 Hazi-
ran 1930), Kırım Kırımlılarındır (Nr. 3, 1 Mart 1934), Elhac Selim Giray Han’ın bir yarlığı mü-
nasebetiyle (Nr. 5, 1 Mayıs 1934), Türk dili için (Nr. 34, 15 Mayıs 1931), Milli siyaset (Nr. 10, 
1 Teşrinievvel 1932), Çin Türkistanı tehlikede (Nr. 7, 1 Temmuz 1933), Türkiye Cumhuriyeti’nin 
on yıllığı münasebetiyle (Nr. 11, 1 Teşrinisani 1933), Yusuf Akçora’nın mübarek ruhuna (Nr. 5, 1 
Mayıs 1935), Azarbaycan müsavit fırkası’nın yirmi beş yıllığı münasebetiyle (Nr. 108, Teşrinisani 
1936), Rus emperyalizmi yıkılırken mahküm milletler ittifakı (Nr. 127, Haziran 1938), Siyasi va-
ziyete bir bakış ve Türklüğün geleceğı (Nr. 146, İkincikânun 1940). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 149 

ten, in denen auch das Krimtatarische zur Anwendung kam, tritt vor allem der 
Dichter Çobanzade Bekir Sıtkı in Erscheinung. Autorinnen wie Lütfiye Ülker, 
Emine Müstecib und Latife Rıza befassten sich mit der Kinder- und Jugenderzie-
hung und anderen pädagogischen Fragen. Andere Autoren, die entweder direkt 
für Emel schrieben oder deren Texte übernommen wurden, waren u.a.: Mehmed 
Niyazi, Halil Fehim, Mehmed Nuri, Eyüb Hamdi, Rıfat Mithat, Tahsin İbrahim, 
Raif N. Giray, Abdullahoğlu Hasan, Ömer Halit, Safauddin Rıza, Mahmud Ha-
lim Vani, Musellem Yusuf, Tekin, Ahmet Özenbaşlı, Mehmed Halim Vani, Necib 
H. Fazıl, Fahreddin Ömer, Mustafa Ahmet, Constantin Dinu, Midhat Menan, 
Kırımlı, Ayrantok. 

Die Zeitschrift Emel gehörte nicht nur zu den langlebigsten Periodika der Dob-
rudschamuslime, sondern war auch das Blatt, das am regelmäßigsten erschien, 
obwohl es, wie die anderen Presseerzeugnisse dieser Zeit mit größten finanziellen 
Schwierigkeiten zu kämpfen hatte und immer wieder auf Unterstützung von au-
ßen angewiesen war. Dabei wurde das Blatt gelegenheitlich auch von Angehörigen 
anderer „Türkvölker“ unterstützt. Als die Zeitschrift Anfang 1930 während der 
Weltwirtschaftskrise wieder vor dem Aus stand, erhielt sie finanzielle Zuwendun-
gen aus Aserbaidschan und von Süreyya Şapşal, dem Rabbiner der Karaimer in 
Polen.13 Darüber hinaus wurden ein Dutzend Broschüren und Bücher (darunter 
der Klassiker Dobruca ve Türkler von Müstecib Fazıl) in der Emel-Druckerei produ-
ziert und verkauft, um die finanzielle Not zu lindern.14  

Emel war das einzige große Blatt, das weder die Dobrudscha noch die Türkei, 
sondern explizit die Krim und die Tataren in den Mittelpunkt ihrer Berichterstat-
tung stellte. Mit der Ausgabe 133 (Kânunuevvel 1938) erklärte sich Emel gar zum 
„Organ der nationalen Befreiungsbewegung der Krim“ (Kırım Milli Kurtuluş Hare-
ketinin Organı). Dies war nach Auffassung der Herausgeber kein Kurswechsel und 
stand auch nicht im Widerspruch zur im programmatischen Leitartikel angekün-
digten Zielsetzung. Dort hatte die Redaktion jeder Art des Partikularismus den 
Kampf angesagt und als Ziel des Blattes den Dienst am „gesamttürkischen Natio-
nalismus“ definiert: „In unserer Zeitschrift werden Personen, die persönliche 
Händel austragen, Parteienhader, Stammesbewusstsein (kabilecilik) oder Lokalpat-
riotismus (mıntıkacılık) schüren, keinen Platz finden. [...] Eine geistige und ideale 
Einheit ist unter allen Gruppen der großen türkischen Nation herzustellen, die 
nur wegen ihrer Dialekte unter verschiedenen Stammesnamen leben, und ein ge-
samttürkischer Nationalismus ist hervorzubringen.“15 Später wiederholten die 
Herausgeber immer wieder, dass der Kampf um die Unabhängigkeit der Krim 
keineswegs mit der Idee einer einheitlichen „türkischen Kulturnation“ (Türk kültür 
birliği) konkurriere. Im Gegenteil: Die Befreiung der einzelnen Teile sei ein bedeu-

                                                                                          
13  Ülküsal 1999, S. 175-176. 
14  Ülküsal 1980, S. 276-280. 
15  Emel Nr. 1 (1 Kânunusani 1930), S. 1-2: İlk söz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 150 

tender Etappensieg, der dem Endziel, nämlich der Schaffung einer „freien türki-
schen Welt“ (hür Türk dünyası), vorausgehe. Mitte 1939 schrieb beispielsweise 
Kırımlı Cafer Seydahmet, dass die Zukunft der Türken allein in der „türkischen 
Einheit“ liege. „Dabei handelt es sich nicht nur um eine kulturelle, sondern auch 
um eine politische Einheit (siyasi, milli tam birlik).“16 Aus diesem Grund bemühte 
man sich in Emel, den Begriff „Tataren“, soweit wie möglich, nicht isoliert zu ver-
wenden. Er kam fast immer zusammen mit dem Wort Türk als Begriffspaar vor, 
wie beispielsweise in Tatar Türkleri oder Türk Tatarları. Oder man sprach einfach 
von den „Krimtürken“ (Kırım Türkleri). In diesem Sinne konstruierte man in Emel 
die Geschichte einer gemeinsamen Kulturnation, in der türkische und tatarische 
Bestandteile gleichermaßen vertreten waren. In ihr fanden Dschingis, Timur oder 
Çelebi Cihan genauso Platz wie die osmanischen Sultane oder Atatürk. 

Die ideologischen Grundlagen für dieses „gesamttürkische Nationsverständnis“ 
stammen von Müstecib Fazıl selbst, der sich dabei des Nationenkonzepts von 
Ziya Gökalp bediente, das damals auch das ideologische Fundament der Türki-
schen Republik war. Ziya Gökalp gehörte zu den ersten osmanischen Intellektuel-
len, die eine „nationalistische“ Antwort auf den absehbaren Zusammenbruch des 
Osmanischen Reichs zu geben vermochten und ein Konzept für die Zeit danach 
herausgearbeitet hatten. Er verlieh als erster der Idee der kulturellen und sprach-
lichen Verwandtschaft bzw. Einheit der Turkvölker, die seit den 60er Jahren des 
19. Jahrhunderts im Osmanischen Reich von einigen Literaten und Historikern 
wie Ahmet Vefik, Mustafa Celalettin, Süleyman Paşa und Necip Asım verfochten 
wurde, einen politisch-ideologischen Inhalt. Für diese zunächst unpolitische kul-
turelle Einheit postulierte er die Notwendigkeit eines staatlichen Rahmens, d.h. 
die Gründung eines türkischen Nationalstaates, der alle Turkvölker unter einem 
Dach vereinigen sollte. Nach Gökalp bedeutete Nation „eine Gemeinschaft von 
Individuen, die in gleicher Weise erzogen wurden und denen Sprache, Religion, 
Moral und Ästhetik gemeinsam sind.“17 Nicht „Rasse“, „Stamm“, „Geographie“, 
„Politik“ oder „individuelle Selbstentscheidung“, so Gökalp, machen also den In-
halt der Nation aus, entscheidend für die Herausbildung einer Nation sei viel-
mehr die Kultur, die durch die Sprache von Kindheit an einem Individuum ver-
mittelt wird. Mit der Sprache als dem wichtigsten Instrumentarium nimmt der 
Mensch nach Gökalp schon im Säuglingsalter ethische, religiöse und ästhetische 
Werte auf.18 In Anlehnung an seine Definition der Kulturnation verstand er trotz 
der ethnischen Unterschiede alle Turkvölker (die Türken Anatoliens, die Turkme-
nen, die Krimtataren, die Kirgisen, die Usbeken, Aserbeidschaner und verschiede-
ne andere kleine Turkstämme), die im sogenannten „Turanland“ lebten, als Ange-
hörige einer einzigen türkischen „Nation“. „Ist es richtig“, so fragt er rhetorisch, 

                                                                                          
16  Emel Nr. 141 (Ağustos 1939), S. 5: Geleceğimiz. Siehe auch Emel Nr. 145 (Birincikânun 

1939), S. 13-14: Emel 11’inci yılına girerken. 
17  Gökalp 1990, S. 27. 
18  Ibid., S. 21-27. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 151 

„alle diese Gemeinschaften, obwohl sie die gleiche Sprache und Kultur haben, als 
verschiedene Nationen zu betrachten?“19 

Es war dieses Nationenkonzept, das die politische und journalistische Arbeit 
Müstecib Fazıls inspirierte und dessen Rahmen er auch auf dem Höhepunkt sei-
ner „krimtatarischen“ Phase nie verließ. In einer Reihe von Artikeln gleich in den 
ersten Ausgaben von Emel stellte Müstecib Fazıl seinen Nationsbegriff vor, indem 
er ausführlich die möglichen Faktoren einer Nationsbildung diskutierte. Als erstes 
behandelte er den Rassebegriff: Obwohl die Rasse einst die Grundlage jeder ge-
sellschaftlichen Einheit gewesen sei, spiele die „biologische und physiologische 
Verwandtschaft“ in der heutigen komplizierten Welt keine Rolle mehr.20 Die mo-
dernen Nationen basierten eher auf „kulturellen“ Gemeinsamkeiten. So hätten 
beispielsweise Nationen wie die Türken, Ungarn, Finnen und Bulgaren trotz glei-
chen rassischen Ursprungs heute nichts gemeinsam, da sie sich religiös, kulturell, 
historisch und sprachlich unterschiedlich entwickelt hätten. Dies sei bei den Fran-
zosen, Italienern und Rumänen (lateinische Rasse) und bei den Engländern, Iren, 
Holländern, Dänen, Schweden und Norwegern (angelsächsische Rasse) nicht an-
ders. Die Rasse könne also die Differenzen, die sich über tausende von Jahren 
herausgeformt hätten, nicht überwinden.21  

Im Gegensatz zu Gökalp, der aus seiner Definition der Nation die Religion 
nicht ausgeschlossen hatte, spielte sie für Fazıl bei der Nationsbildung keine Rol-
le. Er näherte sich der Religion über eine positivistische Sichtweise: Religionen 
verdankten ihre Entstehung der Ohnmacht der Menschen der Natur gegenüber 
und dem daraus resultierenden Bedürfnis nach Verehrung.22 Der Übergang von 
den ursprünglichen Naturreligionen zu den Buchreligionen sei auf einem langen 
gesellschaftlichen Entwicklungsweg erfolgt, den der Mensch auch in anderen Be-
reichen wie der Wirtschaft und der Wissenschaft zurückgelegt habe. Mit dem Is-
lam als der letzten Religion habe diese Entwicklung dann ihr Ende gefunden, und 
die Periode der Buchreligionen (zuhur dinleri) sei damit abgeschlossen.23  

Religionen waren nach Ülküsal die ersten gruppenbildenden Kräfte. So hätten 
sie im Abendland bis zur Renaissance und in der islamischen Welt bis zum Be-
ginn der Diskussionen über tecdid („Erneuerung“) und inkılâb („Reform“), also bis 
zum 19. Jahrhundert, das politische und gesellschaftliche Geschehen bestimmt, 
für Zusammenschlüsse, aber auch für Grenzziehungen gesorgt. Dann sei durch 

                                                                                          
19  Gökalp 1992, S. 24. 
20  Emel Nr. 2 (15 Kânunusani 1930), S. 3: Milliyet amilleri. 
21  Siehe Emel Nr. 2 (15 Kânunusani 1930), S. 2-3: Milliyet amilleri. 
22  Elemente einer naturalistischen Geschichtsinterpretation kommen bei ihm immer wieder 

vor. So hätten die Menschen beispielsweise einst in Polygamie, Polyandrie und Promiskui-
tät gelebt. Die Natur habe die Menschen mit bestimmten Fähigkeiten ausgestattet, um sie 
überleben zu lassen. Im Laufe einer langsamen Entwicklung hätten die Menschen gelernt, 
Tiere zu domestizieren, Geräte zu verwenden, usw. Siehe Emel Nr. 5 (1 Mart 1930), S. 36: 
Milliyet amilleri III. 

23  Emel Nr. 3 (1 Şubat 1930), S. 20: Milliyet amilleri II. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 152 

den Protestantismus im Westen und die Erneuerungsbewegung in der islamischen 
Welt ein neuer „Glaube“ (iman) entstanden: der Nationalismus. Die Religionen, 
die jahrhundertelang nicht die Angehörigen derselben ethnischen Gruppe, son-
dern die Anhänger des gleichen Glaubens zu „Brüdern“ erklärt hätten, konnten 
nun mit dem „neuen Glauben“ nicht konkurrieren und mussten ihren Platz zu-
gunsten dieses neuen Ordnungsprinzips räumen.24 So könne beispielsweise die 
Religion nicht verhindern, dass eine albanische Nation über alle religiösen Gren-
zen hinweg entstehe. Weder der Islam noch der Katholizismus oder die Orthodo-
xie seien heute noch in der Lage, die durch das albanische Nationalgefühl geform-
ten Bindungen zu ersetzen.25  

Die wichtigste Rolle im nation-building-Prozess spielte für Ülküsal die Sprache. 
Die gleiche Sprache schaffe zwischen ihren Sprechern ähnliche Charaktereigen-
schaften, gemeinsame Interessen und somit ein Gefühl der Vertrautheit. Dies zeige 
sich vor allem bei der Konfrontation mit anderen Nationen oder in Notzeiten. 
Stirbt die Sprache einer Nation aus, hört diese auf, als Nation weiter zu existieren. 
Die Sprache sei daher auch der Grund für die Spannungen zwischen einer Regie-
rung, die innerhalb der Staatsgrenzen nach sprachlicher Homogenität strebe, und 
den nationalen Minderheiten, die sich dieser Vereinheitlichung naturgemäß wider-
setzten. Denn die Sprache sei in einer fremdbestimmten Umgebung der Garant für 
die eigene nationale Existenz. Als Beispiele führte Ülküsal die Polen und die Ga-
gausen an. Dass das polnische Volk eine hundertjährige Besatzungszeit überlebt 
habe, verdanke es in erster Linie der Bewahrung seiner Sprache. Auch die Gagau-
sen, die in Rumänien, Bulgarien usw. lebten, konnten aufgrund des Festhaltens an 
ihrer Sprache ihre nationale Identität bewahren, obwohl sie wegen ihres christli-
chen Glaubens leicht zu assimilieren gewesen wären. Als gegenteilige Beispiele er-
wähnte Ülküsal die muslimischen Türken in Litauen, Polen und anderen Ländern, 
die schon seit langem assimiliert seien, weil sie ihre Sprache vergessen hätten.26  

Die gemeinsame Geschichte (tarih birliği), also gemeinsam erlebtes Glück und 
Leid, war nach Ülküsal nach der Sprache das zweitwichtigste Element des nationa-
len Zusammenhalts. Geschichte bedeutete für ihn das geistige Band zwischen den 
Vorfahren, den Lebenden und den künftigen Generationen. Die Erinnerung an 
frühere glanzvolle Siege lasse Völker in der Gegenwart stark sein. Mehr als Siege 
schweißten aber die negativen Erfahrungen, wie beispielsweise eine Fremdherr-
schaft, die Menschen gleichen Schicksals zusammen. Daher zwinge die bolsche-
wistische Regierung heute die einzelnen Völker in ihrem Reich, ihre Vergangen-
heit, also ihre Siege und Niederlagen zu vergessen. Es sei dann nicht mehr schwer, 
aus diesen „geschichtslos“ gemachten Menschenmengen den neuen Menschen 
nach den Erfordernissen der kommunistischen Weltanschauung zu formen.27  

                                                                                          
24  Emel Nr. 3 (1 Şubat 1930), S. 20: Milliyet amilleri II. 
25  Emel Nr. 3 (1 Şubat 1930), S. 19-21: Milliyet amilleri II. 
26  Emel Nr. 2 (15 Kânunusani 1930), S. 2-4: Milliyet amilleri. 
27  Emel 5 (1 Mart 1930), S. 37: Milliyet amilleri III. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 153 

In Anlehnung an diese wesentlich von Gökalp übernommene Definition der 
„Kulturnation“ betrachtete Ülküsal die Türken und Tataren als Teile einer Nation 
mit einer langen gemeinsamen Geschichte. So ließ er in einer aus vier Teilen be-
stehenden Reihe unter dem Titel Türk ve Türkçülük in Emel die „3000- jährige“ tür-
kische Nationalgeschichte Revue passieren:28 Von Anfang an hätten die Türken 
die Geschichte Asiens und Europas bestimmt und tiefe Spuren in ihr hinterlassen. 
Zur türkischen Nation zählten nicht nur die Reiche von Attila, Dschinghis Khan, 
Timur Lenk, die der Seldschuken und Osmanen, sondern auch die anatolischen 
Zivilisationen der Assyrer, Babylonier und Sumerer.29 Trotz dieser ruhmreichen 
Geschichte lebten heute nach Ülküsal von insgesamt 35 Millionen Türken nur die 
12 Millionen Einwohner der Türkei im eigenen unabhängigen Staat, der Rest un-
ter Fremdherrschaft in verschiedenen Ländern des europäischen und asiatischen 
Kontinents.30 Obwohl die Türken so zerrissen seien, sprächen sie alle dieselbe 
Sprache, die aus drei Varianten bestehe: Osmanisch, Aseri und Çağatay. Die Tata-
ren seien nichts anderes als diejenigen Türken, die den tschaghataischen Dialekt 
sprächen.31 Fazıl war in dieser Hinsicht ein treuer Anhänger des krimtatarischen 
Vordenkers İsmail Gasprinskij, den er sehr bewunderte. Schon 50 Jahre vor ihm 
hatte Gasprinskij die Idee einer „sprachlichen Einheit“ der Türkvölker vertreten 
und auf die Rolle einer gemeinsamen und normierten Hochsprache bei der Bil-
dung einer Nation hingewiesen.32  

                                                                                          
28  Siehe Emel Nr. 8 (15 Nisan 1930) bis Emel Nr. 12 (15 Haziran 1930): Türk ve Türkçülük. 
29  Emel Nr. 8 (15 Nisan 1930), S. 69-72: Türk ve Türkçülük. Hier sind die Einflüsse der türki-

schen Geschichtsthese (Türk Tarih Tezi), deren Grundzüge im selben Jahr 1930 unter dem 
Titel Türk Tarihinin Ana Hatları („Grundzüge der Türkischen Geschichte“) veröffentlicht 
wurden, nicht zu übersehen. Das 606 Seiten starke Buch wurde von der von Atatürk ge-
gründeten Kommission Türk Ocakları Türk Tarihi Tetkik Heyeti, in der Wissenschaftler wie 
Yusuf Akçuraoğlu, Samih Rıfat, Fuat Köprülü, Afet İnan usw. tätig waren, herausgegeben. 
Ihren größten Einfluss hatte die Geschichtsthese Mitte der 30er Jahre. Siehe Çağaptay 
2002, S. 245, Timur 2000, S. 169 ff. 

30  Ülküsal zufolge lebten damals in Sibirien und der Mongolei 1,4 Millionen, in Mittelasien 
13,75 Millionen, im Kaukasus und Iran 5,5 Millionen, im Nordkaukasus, dem Wolga- und 
Uralgebiet 3,5 Millionen, auf der Krim 220 000, in Rumänien 260 000, in Bulgarien, Grie-
chenland und Serbien 800 000 und in der Türkischen Republik 12 Millionen Türken. Sie-
he Emel Nr. 12 (15 Haziran 1930), S. 119-121: Türk ve Türkçülük 4. 

31  Emel Nr. 8 (15 Nisan 1930), S. 69-72: Türk ve Türkçülük. 
32  „Although among the 50 million-strong Turkish nation there are differences in dialects 

(narechie) and pronunciation, from one region to another, in fact, their language is one 
and same. Therefore, this whole nation has the right to have a common literary language, 
and if it desires to exist in the world, it must, more than anything and before everything, 
work on the unity of language. The calamities and weaknesses which our valiant nation 
has suffered from are not because it had been ruled by (different) khans and rulers at every 
corner, but because of the negligence in creating a common literary language while spea-
king a (different) dialect at every corner.“ Terciman (22.01.1908): Can yaki dil meselesi. Zit. 
nach Kırımlı 1996, S. 41. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 154 

9.3.  Fazıls politische und journalistische Aktivitäten  
nach seiner Emigration 

Diese „kulturnationale“ Orientierung Fazıls macht verständlich, dass er während 
des Zweiten Weltkrieges trotz seiner Schwierigkeiten mit dem zentralistischen, auf 
Anatolien bezogenen türkischen Nationalismus in die Türkei emigrierte. Die 
Gründe seiner Auswanderung waren in erster Linie wirtschaftlicher Natur, doch 
auch für seine politischen Interessen ergaben sich in der Türkei neue Betätigungs-
felder, und zwar nicht nur, weil sein Mentor und Weggefährte Cafer Seydahmet 
hier lebte. Die Türkei hatte sich seit der Jungtürkenrevolution zum geistigen Zent-
rum für muslimisch-nationalistische Intellektuelle aus dem Ausland entwickelt. 
Nach der Oktoberrevolution kamen zahlreiche Exilanten aus den sowjetisch kon-
trollierten Gebieten, also Volga (Idil) -Ural, Krim, Kaukasus und Zenralasien hin-
zu. Viele aus dieser Intellektuellenszene wie Yusuf Akçura, Ahmet Ağaoğlu, Hü-
seyinzade Ali u.a. hatten schon in der Jungtürkenbewegung mitgearbeitet und 
hatten jetzt in der Republik wichtige Funktionen und Positionen inne. Der Tatare 
Akçura gilt mit seinem Aufsatz Üç Tarz-ı Siyaset (1904) als einer der wichtigsten 
Wegbereiter des politischen Türkismus.33 Er wurde später Vorsitzender des offi-
ziellen Geschichtsvereins Türk Tarihi Tetkik Cemiyeti. Auch Hüseyinzade Ali und 
Ahmet Ağaoğlu besetzten in der Anfangszeit der Republik wichtige Positionen. 
So war Letzterer Mitglied der Verfassungskommission von 1924.34  

In den 20er Jahren folgten mehrere Intellektuelle, die aus der Sowjetunion ge-
flohen waren und im westeuropäischen Exil lebten, der Einladung Atatürks, in der 
Türkei über die türkische Sprache und Geschichte zu forschen. Sie sammelten sich 
am 1924 von Fuad Köprülü gegründeten Türkiyat Enstitüsü. So waren beispielsweise 
Abdülkadir İnan und Akdes Nimet Kurat als Asisstenten von Köprülü tätig. Später 
waren Emigranten Reşit Rahmeti Arat und Ahmet Caferoğlu sogar Direktoren die-
ses Institutes.35 Auch Wissenschaftler wie Sadri Maksudi Arsal, Abdullah Batal 
Taymas, Zakir Kadri Ugan, Zeki Velidi Togan usw. kamen auf diese Weise in die 
Türkei und prägten die sprach- und geisteswissenschaftliche Landschaft entschei-
dend mit. So begründeten diese gut ausgebildeten Wissenschaftler, die meist auch 
mehrere Sprachen beherrschten, in den Disziplinen Turkologie und türkische Ge-
schichte neue Forschungstraditionen, die an den türkischen Universitäten jahr-
zehntelang Bestand haben sollten. Sie vermittelten auch der außeruniversitären 
Nationalismusdiskussion neue Impulse. Ihr „partikuläres“ Interesse an ihren Her-

                                                                                          
33  In diesem Artikel, der in Kairo in der Zeitschrift Türk publiziert wurde, wurde nicht nur 

zum ersten Mal die Idee des Panturkismus systematisch analysiert, sondern auch die These 
vertreten, dass der Türkismus konkurrierenden politischen Strömungen wie dem Osma-
nismus und –besonders wichtig- dem Islamismus überlegen sei. Siehe Georgeon 2002, 
S. 506 ff. 

34  Zu einer Biographie Ağaoğlus siehe Shissler 2003. 
35  Siehe Güleç 2000, S. 235-244. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 155 

kunftsregionen gaben sie aber nie auf. Sie gründeten Vereine und Zeitschriften wie 
beispielsweise Yeni Kafkasya, Azeri Türk, Odlu Yurt Dergisi, Yeni Türkistan usw., deren 
regionale Themenschwerpunkte somit außerhalb der Türkei lagen. Auch die im 
Ausland operierende Promete-Bewegung, die sich für die Rechte der in der Sowjet-
union „unterdrückten Völker“ einsetzte, gewann ihre Sympathie.36  

Die panturkistische Orientierung in der Türkei erhielt in den 30er Jahren, die 
ganz im Zeichen der Türkisch-Sowjetischen Freundschaft standen, einen Dämpfer. 
Die türkische Regierung legte großen Wert darauf, dass dieser Freundschaft durch 
die Aktivitäten der Pan-Bewegungen kein Schaden entstand. Man verpflichtete die 
Funktionäre, die sowjetische Nationalitätenpolitik nicht offensiv anzugehen und 
verbot darüber hinaus zahlreiche Vereine pantürkistischer Provenienz einschließ-
lich des berühmten Türk Ocakları sowie einige Zeitschriften wie Türk Yurdu und 
Orhun.37  

Der Aufstieg der Nationalsozialisten in Deutschland und der Ausbruch des 
Zweiten Weltkrieges waren jedoch der ideale Nährboden für das Wiedererstarken 
der pannationalistischen Bewegungen. Auch die Aktivitäten der in der Türkei le-
benden „Sowjet-Türken“ bekamen dadurch neuen Schwung. So wurden in kurzem 
Abstand zahlreiche turkistische bzw. panturkistische Zeitschriften gegründet wie 
Ergenekon, Türklük, Bozkurt, Tanrı Dağı, Gök-Börü, usw.38 Das Zentrum der universi-
tären Erforschung der „türkischen Welt“ (Türk dünyası) waren nun die Edebiyat Fa-
kültesi in Istanbul und die Fakultät Dil Tarih ve Coğrafya an der Universität Ankara.  

In dieser angespannten Situation emigrierte Ülküsal im November 1940 in die 
Türkei und stieg sofort in die krimtatarische Szene ein. Die Besetzung der Krim 
durch die deutschen Truppen weckte bei den krimtatarischen Aktivisten große 
Hoffnungen. Auf Anweisung von Cafer Seydahmed reiste Ülküsal im Dezember 
1941 zusammen mit seinem Landsmann Edige Kırımal nach Berlin, um mit deut-
scher Hilfe auf die Krim zu gelangen und dort beim Aufbau einer krimtatarischen 
Regierung mitzuwirken39 Die hoffnungsvoll angetretene Reise führte in Deutsch-
land jedoch nicht weiter. Die beiden tatarischen Aktivisten wurden von den Büro-
kraten des „Ostministeriums“ unter diversen Vorwänden acht Monate lang in Ber-
lin hingehalten.40 Ülküsal berichtete später in seinen Memoiren unter dem Titel 

                                                                                          
36  Zu dieser Bewegung siehe Copeux 1993, S. 11-20. 
37  Zur Geschichte des Türk Ocakları, des bedeutendsten nationalistischen Vereins, siehe Üstel 

1997. 
38  Einen Überblick über diese Zeitschriften liefert Sefercioğlu 2008. 
39  Die geeignetste Person für diese Arbeit wäre eigentlich Cafer Seydahmed, der Vorsitzende 

der Krimtataren im Ausland, selbst gewesen. Er war jedoch nicht unbedingt ein Freund der 
Nationalsozialisten. Schon als Hitler Polen angriff, bezeichnete er in einem Leitartikel in 
Emel unter Hak ve Şeref Yolunda Lehistan dies als Verbrechen und rief zur Solidarität mit Po-
len auf. Siehe Emel Nr. 142 (Eylül 1939), S. 1-8. 

40  Dass sie während ihres Aufenthaltes in Berlin vom „Ostministerium“ finanzielle Unter-
stützung in Form von Bargeld und als Gehalt bekamen, wurde wahrscheinlich durch Kon-
taktpersonen wie Hüseyin Hüsnü Erkilet und Nuri Paşa ermöglicht. Siehe Ülküsal 1976, 
S. 8, 19, 51 und 57. Erkilet und Nuri Paşa, der Bruder von Enver Paşa, galten als Bewunde-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 156 

İkinci Dünya Savaşında 1941–1942 Berlin Hatıraları, dass ihn das Gefühl plagte, von 
den Deutschen nicht ernst genommen zu werden. Noch mehr waren die beiden ta-
tarischen Nationalisten von den rassistischen Ansichten der Nationalsozialisten 
über das Tatarentum enttäuscht. So erfuhren sie beispielsweise von einer vom 
„Reichministerium für die besetzten Ostgebiete“ unter Rosenberg entwickelten 
Klassifizierung, wonach die Tataren zu denjenigen Völkern zählten, die nach einer 
Niederlage der Sowjetunion nicht imstande sein würden, einen selbständigen Staat 
zu gründen.41 Prof. Gerhard von Mende, Referatsleiter für den Kaukasus im selben 
Ministerium, der ein Buch mit dem Titel Der Nationalkampf der Russlandtürken ge-
schrieben hatte, fasste die damals herrschende Meinung über die Tataren ihnen ge-
genüber folgendermaßen zusammen: „Hier betrachtet man die Tataren noch als 
schreckliche Barbaren aus dem 13. Jahrhundert.“42 Als Ülküsal und Kırımal von 
einer von Verachtung über die Tataren triefenden Rede Hitlers hörten, zogen sie 
eine gemeinsame Zukunftsgestaltung mit den Nationalsozialisten auf der Krim in 
Zweifel. So sagte Hitler, dass im Falle eines Sieges der Bolschewiken, die „barbari-
schen Mongolen und Tataren die Friedensregeln diktieren“ würden. Dies wäre eine 
Katastrophe für Europa.43 Den Gipfelpunkt der Tatarenverachtung erlebten Ülkü-
sal und sein Weggefährte dann auf der Ausstellung „Bolschewistisches Paradies“ in 
Berlin“. Dort wurden die Bolschewiken als Nachkommen der „barbarischen“ 
Hunnen, Tataren und Mongolen dargestellt, die, aus Zentralasien kommend, Eu-
ropa verwüstet hätten. Ülküsal bezeichnete diese Darstellung in seinen Memoiren 
als ein „dummes“, „irrsinniges“ und „manipulatives Märchen“: „Wir haben die 
Ausstellung mit größtem Hass verlassen“, fügte er hinzu.44 

Diese unmittelbare negative Erfahrung mit dem nationalsozialistischen Ras-
senwahn bewirkte, dass Ülküsal nach seiner Rückkehr in die Türkei, als dort nicht 
nur im nationalistischen Lager ein starker nationalsozialistischer Wind wehte, kei-
nerlei Sympathien zum Nationalsozialismus hegte. Er hielt sich insgesamt von ex-
tremen Varianten des türkischen Nationalismus fern, auch wenn wegen der vielen 
ideologischen Überschneidungen der Kontakt nicht immer zu vermeiden war. Ei-
ne gewisse Vernetzung in das nationalistische Lager hinein war in einer Zeit, als 
die rassistische Linie des Nihal Atsız das Feld bestimmte, für die in der Türkei le-
benden „Auslandstürken“ schon aus taktischen Gründen unumgänglich, um nicht 
als „Partikularist“ (kavimiyetçi) verschrien zu sein. In den turbulenten Jahren des 
türkischen Nationalismus nach dem Weltkrieg, die nicht nur von heftigen inneren 
Machtkämpfen und Schmutzkampagnen, sondern auch von Gerichtsprozessen 
und Gefängnissstrafen bestimmt waren, hielt sich Ülküsal eher im Hintergrund. 

                                                                                                                                                                                                                          

rer des Nationalsozialismus und waren in halboffizieller Mission für die deutsch-
türkischen Beziehungen tätig. Siehe Landau 1995, S. 113. 

41  Ülküsal 1976, S. 15. 
42  Ibid., S. 19. 
43  Ibid., S. 27. 
44  Ibid., S. 122-123. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 157 

Erst ab den 60er Jahren, als in der Türkei eine liberalere Atmosphäre herrschte, 
betrat er wieder die journalistische und politische Bühne und gab ab 1. November 
1960 bis zu seinem Tod 1996 das Blatt Emel in Ankara erneut heraus.45 Emel be-
hielt auch in dieser Publikationsperiode seinen krimtatarischen Schwerpunkt bei 
und hielt sich weitgehend aus den innertürkischen Auseinandersetzungen her-
aus.46  

Ülküsal war bekannt, dass die „Auslandstürken“ in der Türkei trotz der Tatsa-
che, dass viele von ihnen wichtige Posten übernahmen und in vielen Bereichen 
aktiv waren, als „Dış Türkler“ bzw. „muhacir“ oder „mülteci“ nicht immer als eben-
bürtig angesehen wurden. Man erwartete von ihnen die völlige Aufgabe ihrer „ur-
sprünglichen kulturellen Identität“ und eine totale Anpassung an die herrschende 
türkisch-anatolische Kultur. Sie wurden nicht selten beschuldigt, gedanklich ihren 
Herkunftsländern verhaftet geblieben zu sein und deswegen der Türkei gegenüber 
nur eingeschränkt loyal zu sein. Rıza Nur berichtet beispielsweise in seinen Me-
moiren, dass sogar Yusuf Akçura und Ahmet Ağaoğlu verdächtigt wurden, gute 
Beziehungen mit der russischen Botschaft zu pflegen, um im Notfall wieder in die 
alte Heimat zurückkehren zu können.47  

Ülküsal wusste sich aus diesem Spannungsbogen zwischen türkischem „Zent-
rum“ und den „importierten türkischen Intellektuellen“ weitgehend herauszuhal-
ten. Auf diese Weise ist es ihm gelungen, mit Emel die langlebigste „auslandstürki-
sche“ Zeitschrift in der Türkei herauszugeben. Dabei kamen ihm sicherlich auch 
seine im Kampf mit der zentralistischen Variante des türkischen Nationalismus in 
der Dobrudscha gewonnenen Erfahrungen zugute. 

 

                                                                                          
45  Das Blatt erschien nach seinem Tod bis 1998 weiter. Danach folgte eine 10jährige Pause. 

Zwischen 2008 und 2010 wurde die Zeitschrift von der Stiftung Emel Kırım Vakfı erneut he-
rausgegeben. Sie brachte es bis zu diesem Zeitpunkt auf insgesamt 232 Ausgaben. Siehe 
Emel. Üç Aylık Fikir Kültür Dergisi Nr. 232 (Temmuz-Ağustos-Eylül 2010). 

46  Es würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen, auf die Inhalte der Zeitschrift in dieser zwei-
ten Periode näher einzugehen. 

47  Zit. nach Soysal 2002, S. 485. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Dr. Hafız Cemal Lokmanhekim

10.1. Politische Sozialisation 

Eine der bedeutendsten und vielseitigsten Persönlichkeiten des zyperntürkischen 
Journalismus während seiner zweiten Periode war wie der bekannteste dobru-
dschamuslimische Journalist İbrahim Temo Absolvent der Militärmedizinischen 
Akademie Tıbbiye und praktizierender Arzt: Hafız Cemal Lokmanhekim. Auch 
wenn der Name „Lokmanhekim“1 als Inbegriff des „naturheilkundlich behandeln-
den Arztes“ in der türkischen Geschichte immer wieder von verschiedenen Heil-
praktikern und Ärzten benutzt wurde, passte er zu niemandem besser als zu dem 
auf Zypern geborenen Hafiz Cemal – und zwar im Hinblick auf seine Lebensfüh-
rung, seine berufliche Tätigkeit als Schulmediziner wie auch auf sein Wirken in 
der Volksmedizin. Dass ihm dieser Name von Ömer Besim Paşa, dem berühmten 
osmanischen Medizinprofessor der Jahrhundertwende, verliehen wurde, galt als 
Bestätigung seiner herausragenden Kenntnisse. Nicht nur auf Zypern, sondern 
auch in der Türkei war Hafız Cemal in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts die 
unbestrittene Autorität in der Volksmedizin. Er war, was allgemeine Gesundheits-
fragen und Volkskrankheiten betraf, der beliebteste Interviewpartner und Ratgeber 
der Istanbuler Presse.2  

Hafız Cemal war nicht nur ein bekannter Arzt und Volksmediziner, sondern 
auch umtriebiges Organisationstalent, Lehrer, Unternehmer, Umweltschützer, 
Aufklärer und nicht zuletzt Publizist und Verleger. Er gründete auf Zypern und 
später nach seiner Übersiedlung in Istanbul zahlreiche Zeitungen, Vereine und In-
stitutionen. Trotzdem ist er 50 Jahre nach seinem Tod völlig in Vergessenheit gera-
ten. Abgesehen von wenigen Artikeln findet man heute keine wissenschaftlichen 
Arbeiten über das Wirken dieses Multitalents, das nicht nur in der Anfangszeit 

1  Der in vielen islamischen Ländern weit verbreiteten Legende über den „Lokmanhekim“ 
zufolge soll dieser ein Heilpraktiker aus vorislamischer Zeit, ein Schamane, gewesen sein, 
der über außergewöhnliche Kräfte verfügte. In verschiedenen Volkskulturen wird noch 
heute der Name Lokmanhekim mit verschiedenen wundersamen Eigenschaften und Fä-
higkeiten in Verbindung gebracht. In einigen arabischsprachigen Regionen bedeutet der 
Begriff „Lokmanhekim“ „Arzt“, in einigen anderen „langes Leben“ oder „Mut“. In Anato-
lien steht er für die Alternativ- bzw. Volksmedizin. Noch heute wird der Ursprung vieler 
Heilkräuter, die auf den Märkten verkauft werden, in der volkstümlichen Überlieferung auf 
den Lokmanhekim zurückgeführt. Mehr dazu siehe Kaya 2003, S. 56, FN. 1. 

2  Beispielsweise schrieb die bekannte Istanbuler Zeitung Cumhuriyet anlässlich der Herausga-
be seiner Zeitschrift Lokmanhekim über ihn folgendes: „Gibt es heutzutage noch jemand, 
der Hafız Cemal nicht kennt? Wir glauben eher nicht. Sollte er aber jemandem noch un-
bekannt geblieben sein, würden wir ihn wie folgt vorstellen: Er ist der Lokmanhekim Is-
tanbuls. Dieser Mann, den jeder mag, hat sein Leben der Allgemeinheit gewidmet.“ Zit. 
nach Birinci 2004, S. 62. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 160 

des zyperntürkischen Journalismus eine wichtige Vermittlerrolle zwischen dem 
„Mutterland“ und Zypern spielte.3 

Hafız Cemal wurde 1878 in der zypriotischen Kleinstadt Baf als Sohn einer 
Zypriotin und eines türkischen Beamten aus Anatolien geboren. Sein Vater Nuh 
Naci Efendi war von der osmanischen Regierung als kadi nach Zypern entsandt 
worden. Noch während seiner Schulzeit in der Dar-ül İrfan Medresesi starben seine 
Eltern. Darauf ging er mit seinem Onkel Süleyman Efendi nach Beirut und be-
suchte dort die İdadi-Schule. Seinen Beinamen Hafız, den er ebenso wie Lokmanhe-
kim lebenslang neben seinem eigentlichen Namen trug, bekam er dort wegen sei-
ner herausragenden Koran-Rezitation. Die Hochschulreife erlangte er an der 
Tıbbiye İdadisi in Istanbul, und im Jahre 1901 schloss er, etwa zehn Jahre nach 
İbrahim Temo, die medizinische Fakultät (Mekteb-i Tıbbiye-i Adliye-i Şahane) in Is-
tanbul ab. Er studierte dort in einer Zeit, als sich diese Schule dank der Vorarbei-
ten ehemaliger Studenten, allen voran von İbrahim Temo, zum Zentrum opposi-
tioneller Aktivitäten entwickelte und dadurch zur Zielscheibe der Regierung wur-
de. Nach dem Studium arbeitete er für eine kurze Zeit gleichzeitig als Lehrkraft 
und als Asisstenzarzt am Krankenhaus Gülhane Tatbikat Hastanesi.4  

Über die Aktivitäten von Hafız Cemal während seines Studiums ist nicht viel 
bekannt. Wenn überhaupt, gehörte er wohl nicht zu den Führungsfiguren der 
Jungtürkenbewegung an seiner Schule. Weder in seinen Memoiren noch in seinen 
zahlreichen anderen Schriften berichtet er von seinem Studium oder von politi-
schen Aktivitäten. Er erwähnt nur, dass er gleich nach seiner Universitätsausbil-
dung das Osmanische Reich wegen der herrschenden „Unterdrückung, Ungerech-
tigkeit und Verfolgung“ verlassen musste.5 Danach hielt er sich einige Jahre in ver-
schiedenen Länder Europas, darunter auch in Deutschland, auf. Auch über diesen 
Abschnitt seines Lebens sind nicht viele Informationen vorhanden.6 Seine beruf-
liche wie auch schriftstellerische und journalistische Karriere begann erst nach sei-
ner Rückkehr nach Zypern im Jahre 1904.  

10.2. „Arzt der kranken Gesellschaft“: Hafiz Cemals Bildungs-Beitrag  
zur „Aufklärung der Gesellschaft“ 

Hafız Cemal repräsentierte in Wort und Tat den Typus des „idealistischen Intel-
lektuellen“. Er war das Musterbeispiel des „vorbildlichen Volkserziehers“ und 
„Aufklärers“, der sich vorbehaltlos dem „Wohle des Volkes“ widmete. Im Unter-

                                                                                          
3  Dazu siehe beispielsweise Kaya 2003 und Osam 2004. 
4  Yararbaş u. Turan 2004, S. 21-22. 
5  Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 11. 
6  Seine Gegner in der Zeitung Sünuhât unterstellten ihm, er habe sich in Europa „ziellos he-

rumgetrieben“. Siehe Sünuhât Nr. 115 (4 Mart 1909), S. 2: İslam gazetesine son yâdigârımız. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 161 

schied zu den anderen hier vorgestellten Publizisten fällt er in erster Linie durch 
seine lebenspraktischen und organisatorischen Aktivitäten auf.  

Sein einzigartiger Aktionismus im Bildungsbereich auf Zypern war inspiriert 
von der bei den Jungtürken populären „sozialpositivistischen Schule“, die stark 
auf eine Führungsrolle der „intellektuellen Elite“ in der Gesellschaft drängte. 
Demnach gehörte es zu den primären Aufgaben der „intellektuellen Aristokratie“, 
„der ungebildeten und zurückgebliebenen Masse“ den Weg zur Zivilisation und 
somit zu ihrer Rettung zu weisen. Das Konzept dieses „Elitismus“ wurde im Os-
manischen Reich vor allem durch den Arzt Abdullah Cevdet in Anlehnung an die 
Theorien von Büchner, Le Bon, Vogt, Haeckel und Spencer ausgearbeitet und an 
den osmanischen Kontext angepasst. Cevdet vertrat die Ansicht, dass sich die Le-
gitimation für eine Intervention der „aufgeklärten osmanischen Intellektuellen“ in 
das gesellschaftliche Leben aus der „Unmündigkeit“ der über Jahrhunderte durch 
die Religion eingeschläferten Massen ergebe. Erst die Vorreiterrolle dieser Elite 
könne eine gesamtgesellschaftliche Entwicklung in Gang setzen. Als Verteidiger 
des „biologischen Elitismus“ betonte Cevdet dabei, dass die Führungselite anhand 
anatomischer Merkmale wie beispielsweise der Größe des Gehirns ermittelt wer-
den könne. Da man über die Erziehung Einfluss auf das Gehirn nehmen könne, 
sprich es vergrößern könne, kämen ihr demnach drei Hauptaufgaben zu: 1. Die 
„biologisch Überlegenen“ auslesen, 2. dafür Sorge tragen, dass sich ihre Eigen-
schaften über die Generationen weiter vererben, 3. die mit dieser „aristokratischen 
Klugheit“ (asalet-i zekâîye) Ausgestatteten auf ihre gesellschaftliche Führungsrolle 
vorbereiten.7 

Obwohl Hafız Cemal diese Ansichten in seinen zypriotischen Publikationen 
aus verständlichen Gründen nicht explizit und in dieser Klarheit formulierte, wa-
ren seine originellen, aber nicht selten umstrittenen Aktionen unverkennbar von 
der Idee einer „intellektuellen Elite“ geleitet. Dies erklärt seinen unermüdlichen 
Einsatz für das zypriotischen Bildungswesen. Dessen Misere war für ihn der 
Grund für die Rückständigkeit der türkischen Gesellschaft, eine Bildungsreform 
die Chance für eine Modernisierung des Gemeinwesens.8  

Um den aktuellen Zustand der türkischen Gesellschaft zu beschreiben, verwen-
dete Hafız Cemal immer wieder die Metapher vom „Jahrhundertschlaf“ (asırlık 
uyku). Es bestehe eine sozio-psychologische Situation, in der „Interessenlosigkeit 
und Gleichgültigkeit gegenüber jeglichem Unternehmen für Entwicklung und 
Fortschritt“ vorherrsche. Das „Medikament“ dagegen sei der Aufbau eines „mo-
dernen Bildungs- und Erziehungsystems“, das die Unterentwicklung der Gesell-
schaft vor Augen führe und sie „wachrüttele“. In diesem Sinne gab er seiner ersten 
Broschüre aus dem Jahre 1906 den Titel Sevgili İslamlarım Artık Uyanalım („Liebe 
Muslime! Lasst uns erwachen“). 

                                                                                          
7  Siehe Hanioğlu 1981, S. 15-20, S. 165-167 und Hanioğlu 2001, S. 165-167 und S. 308-309. 
8  İslam Nr. 9 (14 Haziran 1907): S. 4: Kıbrısdaki mekteb çocuklarına bir hediye. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 162 

Seine „Diagnose“ sah er als Aufforderung an die Intellektuellen, ihrem Bil-
dungsauftrag nachzukommen: Die Zyperntürken seien zu 90% Analphabeten 
und lebten zu 99% fern von jeglicher kultureller Aktivität. Hafız Cemal bedauer-
te, dass „das freiheitliche System der Briten“ sie von diesem „katastrophalen mit-
telalterlichen Zustand“ nicht zu befreien vermochte, und warf in diesem Zusam-
menhang die Frage auf, warum es der türkischen Bildungsschicht nicht gelungen 
sei, die sich seit 30 Jahren unter britischer Verwaltung bietenden Chancen zu nut-
zen, während sich die griechischen Nachbarn ganz anders verhielten. Er zeigte an 
Beispielen, dass sich dadurch fast überall die Kluft zwischen beiden Gemein-
schaften vergrößere: So liege die Alphabetisierungsquote der Griechen bei 90%. 
Sie besäßen in jeder kleinen Stadt (kasaba), sogar in jedem Dorf, eine Schule, die 
nach modernen Methoden unterrichte, und in den Städten hätten sie Gymnasien, 
Sprach- und Berufsschulen.9 Deswegen befänden sich alle Berufe, die eine Ausbil-
dung voraussetzten, in den Händen der Zyperngriechen. So gebe es in der türki-
schen Gemeinde von 60.000 Menschen keine Apotheker, Ärzte und Kranken-
schwestern. Im Unterschied zu über hundert griechischen Anwälten gebe es nur 
zwei türkische Anwälte, die sich mit kleinen und unbedeutenden Aufträgen be-
gnügen müssten.10 

Aus diesem Grund betrachtete Hafız Cemal den Rückzug der englischen Insel-
verwaltung aus dem Bildungsbereich als einen schweren Fehler. Die sich „im Tief-
schlaf befindende türkische Gemeinde“ sei zu keinem Zeitpunkt in der Lage ge-
wesen, sich aus eigener Kraft aus dem cehalet döngüsü („Teufelskreis der Ignoranz“) 
zu befreien und ihre Bildungseinrichtungen dem Niveau ihrer Nachbarn, ge-
schweige denn dem der entwickelten Länder anzupassen. Und „die türkische Bil-
dungselite“, der eigentlich diese Aufgabe zukomme, könne schon aufgrund ihrer 
„zahlenmäßigen Schwäche“ ihrer Führungsrolle nicht gerecht werden. Gerade hier 
sah er seine Rolle als „Arzt der kranken Gesellschaft“ und begann mit einer Bil-
dungsoffensive, um zumindest „die Kluft zwischen beiden Volksgemeinschaften 
zu verringern“. 11 

Als erstes gründete er unmittelbar nach seiner Rückkehr auf die Insel einen 
Verein mit Namen Kıbrıs Cemiyet-i Hayriye-i İslamiyesi („Zypriotische Gesellschaft 
zur Wohlfahrt der Muslime“), dessen Ziel laut Satzung in der „aktiven Unterstüt-
zung der muslimischen Kinder bei Erziehung und Ausbildung“ bestand. Zur Fi-
nanzierung wurde ein Spendenfonds (millet sandığı) mit fester Spenderliste und 
einem festen jährlichen Einkommen eingerichtet.12 Mit den ersten Spendengel-

                                                                                          
9  Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 42. 
10  Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 52-54. 
11  Hafız Cemal fasste sein Programm für „ein modernes Bildungssystem“ in einem Katalog 

von 102 Punkten zusammen. Es beinhaltete konkrete Vorschläge von Kindergärten bis zur 
Lehrerausbildung, von der Erziehung der Mädchen bis zum Studium im Ausland. Siehe 
Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 161-184. 

12  Hafız Cemal Lokmanhekim1909 (2000), S. 129, 137-138. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 163 

dern konnten sogar zwei Studenten, Mehmed Vehid und Süleyman Şevket, zum 
Studium nach Istanbul geschickt werden. Nachdem sie aber dort unter dem Vor-
wurf, Mitglied der jungtürkischen Bewegung zu sein, festgenommen wurden, löste 
sich der Verein auf, und Hafız Cemal beschränkte sich in seinen Aktivitäten auf 
Zypern.13 

Im Frühjahr 1907 gründete Hafız Cemal eine Nacht-Sprachschule, Osmanlı Li-
san Mektebi, um erstens „ziellos herumlaufenden Jugendlichen eine Zukunftsper-
spektive zu bieten“ und zweitens, um „Eltern, die nicht die Gelegenheit hatten, 
zur Schule zu gehen, nachträglich eine Ausbildung zu ermöglichen, damit sie ihre 
Elternpflicht vor allem im Feld der Bildung besser erfüllen können.“14 In der 
Schule fanden zunächst englische, arabische, französische, griechische und persi-
sche Sprachkurse statt. Bald entwickelte sie sich aber zu einer Art Volkshochschu-
le, in der neben Sprachkursen auch Veranstaltungen über Ethik, Religion und Ma-
thematik angeboten wurden. In der Anfangsphase besuchten über 400 Teilnehmer 
die von mindestens zehn Lehrern gehaltenen Kurse. Doch auch die Osmanlı Lisan 
Mektebi konnte sich in einer Zeit schwerer Repressalien dem Schicksal des Vereins 
Kıbrıs Cemiyet-i Hayriye-i İslamiyesi nicht entziehen. Die osmanischen hafiyes auf 
Zypern, die laut Hafız Cemal monatlich 12 bis 13 Lira verdienten, begannen so-
fort, die Sprachschule bei der Hohen Pforte als „jungtürkisches Propagandazent-
rum“ zu denunzieren, und versuchten im Regierungsauftrag, ihren Betrieb lahm 
zu legen. So propagierte man überall, dass die osmanische Regierung über die Ak-
tivitäten der Schule bestens informiert sei und bereits einen Verbotserlass verab-
schiedet habe. Die Zentrale habe außerdem Informationen über und Fotos von 
Personen verlangt, die mit dieser Schule in Verbindung stünden. Diese würden 
beim Verlassen der Insel sofort verhaftet.15 Mit dieser Methode hatten die hamidi-
schen Geheimagenten großen Erfolg: Fast alle Schüler sowie der größte Teil der 
Lehrerschaft blieben der Schule fern. Zum Schluss besuchten nur noch 27 Teil-
nehmer die Kurse, so dass auch dieses Projekt schließlich scheitern musste. 

Mit der Gründung der Hamidiye Sanayi Mektebi im April 1907, der ersten priva-
ten türkischen Berufsschule auf Zypern, mit angeschlossenem Internat, realisierte 
Hafız Cemal, wenn auch nur für kurze Zeit, einen seiner Träume. Er war ein lei-
denschaftlicher Befürworter der berufsorientierten Fachausbildung. Nicht das all-
gemeine Lyzeum, sondern die Berufs- und Fachschulen waren für ihn Bildungsstät-
ten der Zukunft und „das Tor zur Zivilisation“. In solchen Schulen kombiniere 
man theoretisches und praktisches Wissen idealerweise miteinander und ermögli-
che schlussendlich „einen Beruf für das Leben“. Das Angebot der Sanayi Mektebi 
umfasste die damals wichtigsten klassischen Handwerksberufe wie Schuhmacher, 
Zimmermann, Schneider, Hebamme oder Textilwerker. Im Einklang mit Cemals 

                                                                                          
13  Ibid., S. 62-64. 
14  Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 65. 
15  Ibid., S. 67. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 164 

Konzept „der sozial verantwortlichen Bildungselite“ sollten die Lehrlinge zugleich 
eine allgemeine kulturelle Erziehung erhalten, um „künftig neben der Ausübung 
ihrer Berufe in der Gesellschaft auch andere Aufgaben übernehmen zu können.“ 
Es wurden deswegen auch Sprachkurse (Arabisch, Französisch, Griechisch, Englisch 
und Persisch) sowie Ethik, Religion, Gesundheitskunde, Geschichte und Sport an-
geboten. Unter den Lehrern war auch ein Deutscher, der für Metallberufe zustän-
dig war. Die Schule wurde im ersten Jahr von knapp 200 Schülern, die neben ihrer 
Fachausbildung auch verpflichtet waren, eine Fremdsprache zu lernen, besucht.16  

Hafız Cemal führte an dieser Schule zahlreiche Neuerungen ein wie etwa die 
Präsentation und Vermarktung von an der Schule selbst hergestellten Produkten, 
öffentliche sportliche und künstlerische Darbietungen oder das Musizieren. Seine 
Ideen und Unternehmungen erschienen der konservativen Mehrheit auf der Insel 
„fremd“ und „utopisch“. Deswegen wurde er immer wieder verspottet und als „ver-
rückter Arzt“ (deli Doktor) ausgelacht.17 Die Vorreiterrolle in der gegen die Schule 
geführten Pressekampagne übernahm die Zeitung Sünuhât, deren Herausgeber 
Saddredin Efendi, der auch unter den Decknamen M. Câbi, M. Şeyda, Kutub usw. 
publizierte, Hafız Cemal bei jeder Gelegenheit angriff .18 Hafız Cemal ließ sich 
davon nicht beeindrucken und reagierte nicht einmal in seinem Blatt İslam darauf. 
„Sich mit solchen Schmutzkampagnen auseinander zu setzen, lag unter unserem 
Niveau“ schrieb er später in seinen Memoiren.19 Am Ende musste er sich jedoch 
eingestehen, dass auch sein Projekt Sanayi Mektebi am Widerstand seiner Feinde in 
der Presse und am Beharrungsvermögen der Inselbewohner gescheitert war.  

Außer mit dem Bildungswesen befasste sich Hafız Cemal in seiner Eigenschaft 
als Arzt intensiv mit dem zypriotischen Gesundheitssystem, das er als „marode“ 
(hastalıklı) bezeichnete, und unter dem vor allem „die ärmere Landbevölkerung 
litt“. Sie sei „der Willkür der Ärzte und Apotheker, die für ihre Dienste beliebig 
Honorare und Preise verlangten“, schutzlos ausgeliefert.20 Um der „Ausbeutung 
durch das Gesundheitspersonal“ vorzubeugen, begann er in Nikosia zum ersten 
Mal, fixe Preise für Ärztehonorar und Medikamente festzulegen, was ihm die 
Feindschaft der Nutznießer des alten Systems bescherte.21 Hafız Cemal bezeichne-
te sich selbst als „Humanist“ und stellte seine ärztlichen Dienste nicht selten auch 
ohne Entgelt zur Verfügung. In diesem Zusammenhang führte er ein System mit 
dem sogenannten „Behandlungsschein für Bedürftige“ ein, das nach anfänglichen 
Missbrauchsversuchen große Beachtung fand. Dank seiner Kooperation mit einem 
griechischen Apotheker, Eftihi Efendi, konnten die Berechtigten nicht nur unent-
geltlich untersucht werden, sondern erhielten teilweise auch kostenlose Medika-

                                                                                          
16  Siehe Fedai 1997, S. 43-44 und Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 137-138. 
17  Fevzioğlu 2004, S. 17. 
18  Siehe Sünuhât Nr. 108 (14 Kânunusani 1909): Cenab-ı Muharrir. 
19  Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 97. 
20  Ibid., S. 17-18. 
21  Ateşin 2004, S. 39-40. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 165 

mente. Aufgrund des großen Andrangs führte er zum ersten Mal in Nikosia in sei-
ner Praxis Dr. Hafız Cemal Âfiyethanesi, in der sieben Personen dauerhaft beschäftigt 
waren, Wartenummern ein. Darüber hinaus eröffnete er in Nikosia eine Pension 
für Patienten, die von außerhalb kamen und für ihre Behandlung längere Zeit be-
nötigten.22  

10.3. Hafiz Cemals journalistische und schriftstellerische Aktivitäten  

Auch als Schriftsteller und Journalist war Hafız Cemal vielseitig aktiv. Als ein viel-
schreibender Arzt setzte er somit die jungtürkische Tradition auch in dieser Hin-
sicht fort. In der Anfangsphase widmete er sich in seinen Aufsätzen in der Zeitung 
Mir’ât-ı Zaman wie auch in zahlreichen kleinen Broschüren den Themen Ge-
sundheitspflege, Bildung, Kindererziehung und Landwirtschaft.23 Sein Interesse 
galt von Anfang an auch der Literatur. Neben diversen literarischen Beiträgen 
schrieb er als Student beispielsweise eine Fassung des berühmten zypriotischen 
Heldenepos Hasan Bulliler mit dem Titel İngiliz İdaresinde Kıbrıs Eşkiyası.24 Dabei 
handelte es sich um die Geschichte der rebellischen Bulliler-Brüder, die Ende des 
19. Jahrhunderts die Streitkräfte auf Zypern in Atem hielten. Da diese türkischen 
jungen Männer trotz ihrer illegalen Taten sowohl bei der türkischen als auch der 
griechischen Bevölkerung große Sympathien genossen, konnten sie lange Zeit in 
den Bergen unbeschadet leben. Nur durch einen Zufall gelang es den Behörden, 
ihrer habhaft zu werden, was zu ihrer Verhaftung und Hinrichtung führte. Die Er-
eignisse gingen in die Literatur ein. Am bekanntesten sind die beiden griechischen 
Epen von Christodoulos Tsiapouras und Kiryako Papadopulo. Hafız Cemals Ver-
sion unterschied sich von diesen beiden Werken durch die Hervorhebung des tür-
kischen Kulturkontextes der Ereignisse sowie durch die idealisierte Darstellung der 
Rebellen.25  

Das wichtigste Produkt der literarischen Aktivitäten Hafız Cemals auf Zypern 
war jedoch das vierseitige Wochenblatt İslam, das er ab 18. April 1907 in Nikosia 
herausgab. Es diente in erster Linie als Nachrichtenbörse und Diskussionsforum 
für seine Schule. In Anbetracht seiner spracherzieherischen Mission verwundert es 
nicht, dass İslam das erste zyperntürkische Blatt war, das in seinem Logo neben 
dem Osmanischen noch eine andere Sprache verwendete. So wurden Name, Un-
tertitel, Adresse sowie der Name des Herausgebers und der Preis auch auf Franzö-
sisch aufgeführt: Islame. Journal politique, scientifique et littéraire. Adresse: Directeur-

                                                                                          
22  Siehe İslam Nr. 94 (20 Mart 1909), S 307: Köylü hastalara hususi misafirhane tasisi. Siehe 

auch Hafız Cemal Lokmanhekim 1909 (2000), S. 20-30. 
23  Zu einer Liste seiner frühen Publikationen, die zumeist in der von ihm begründeten Reihe 

İslam Matbaası erschienen, siehe Fevzioğlu 2004, S. 17-19. 
24  Als Autor dieses Werkes nannte er sich Hafız Cemaleddin. Siehe: Hafız Cemaleddin 

(1313/1896): İngiliz İdaresinde Kıbrıs Eşkiyası. Lefkoşa. 
25  Siehe Demiryürek 2009, S. 1046. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 166 

propriétaire Dr. Hafiz Djemal, Chypre-Nicosie. Abonnement. Un an 10 fr. six mois 6 fr. 
Im Sinne dieses Leitbildes publizierte Hafız Cemal, der selbst mehrerer Fremd-
sprachen mächtig war, in der Zeitung, vor allem unter unter der Rubrik Havadis-i 
ecnebiye, immer wieder aus dem Englischen, Französischen, Griechischen und 
Arabischen übersetzte Meldungen.26 

Inklusive der Zeitung İslam erschienen auf Zypern zwei Jahre lang (1907–1909) 
drei türkische Periodika parallel.27 İslam unterschied sich allerdings von seinen 
Konkurrenten Mir’at-ı Zaman und Sünuhât dadurch, dass man keine politischen 
Schwerpunkte setzte. Als volkspädagogisch ausgerichtetes Medium bevorzugte 
man Beiträge zu Bildung, Erziehung und technischem Fortschritt.28 So wurde in 
der ersten Nummer hervorgehoben, dass die Zeitung das Interesse des Osma-
nischen Reiches und des Islam verteidigen und sich gegen Vorurteile und Vorwür-
fe der ausländischen Presse zur Wehr setzen werde. Dabei werde man sich jedoch 
nicht der Politik, sondern der Wissenschaft widmen.29  

İslam fuhr bis zur Jungtürken-Revolution einen sehr vorsichtigen Kurs gegen-
über der osmanischen Regierung. Man vermied nicht nur jegliche Kritik in Rich-
tung der Hohen Pforte, sondern hob auch bestimmte Forschritte im Zentrum 
hervor. Wo auch immer beispielsweise der Nutzen von Bildung, „modernen Schu-
len“ oder Berufsschulen zur Sprache kam, verwies man auf das Osmanische Reich, 
das die entsprechenden Reformen schon seit 30 Jahren durchgeführe: Während 
das Reich einige Jahrzehnte zuvor in allen Bereichen eine enorme Rückständigkeit 
aufgewiesen habe, stehe es heute dank der gezielten Förderung durch Sultan Ab-
dülhamid II. den weit entwickelten Ländern in nichts nach. Überall fänden sich 
gut ausgebildete Beamte und Fachkräfte im Dienst des Reiches. Allein der Bau der 
Hedschas-Bahn, die das Werk osmanischer Ingenieure gewesen sei, zeuge von 
dem enormen Fortschritt unter Abdülhamid II. Die Rückständigkeit der türkisch-
en Zyprioten erklärte die Redaktion dagegen mit dem Verlust des Anschlusses an 
das „Mutterland“ nach dem Machtwechsel. Dadurch habe man weder den dorti-
gen Fortschritt mitmachen noch vom neuen System unter den Briten profitieren 
können.30  

                                                                                          
26  Siehe beispielsweise İslam Nr. 10 (20 Haziran 1907), S. 3: Havadis-i ecnebiye, İslam (22 

Ağustos 1907 ): S. 74: Havadis-i ecnebiye, İslam Nr. 29 (31 Teşrinievvel 1907), S. 110: Hava-
dis-i ecnebiye. 

27  Im gleichen Zeitraum kamen auf der Insel elf griechischsprachige Blätter heraus: In Niko-
sia erschienen Foni dis Kyprou, Gibriyagos, Filaks Gbriyos und Elefteriya, in Larnaka Enosis, 
Neon Ethnos und Efimeris do Lao, in Leymosun Salpinks und Alithiya, in Baf Agon und in 
Magusa Salamis. Siehe Sünuhât Nr. 44 (15 Ağustos 1907): Kıbrıs’daki Rum matbuatı. 

28  Verglichen mit İbrahim Temo, der in seinen dobrudschanischen Blättern reihenweise 
volksgesundheitliche Artikel publizierte, hielten sich Hafız Cemals diesbezügliche Aktivi-
täten in İslam eher in Grenzen. Siehe beispielsweise İslam Nr. 8 (1 Haziran 1907): S. 4: 
Çiçek hastalığı hakkında malumat-ı umumiye. 

29  İslam Nr. 1 (18 Nisan 1907), S. 2: Meslek-i acizanemiz. 
30  İslam Nr. 3 (2 Mayıs 1907), S. 1: Mekatib-i sanayi-i şahane ve sanayinin fevaidi, İslam Nr. 4 (9 

Mayıs 1907), S. 1: Terakkiyat-i hazıre-i Osmaniye. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 167 

Die Lobreden auf Sultan Abdülhamid II. in der Zeitung İslam, die immerhin 
von einem Jungtürken herausgegeben wurde, beschränkten sich nicht auf einzelne 
Beiträge. Das Blatt widmete ihm sogar seine ganze erste Ausgabe. Hier wurde er 
als gerechter und mächtiger Kalif und großer Sultan (şevketli kurdretli halife ve büyük 
padişah), als Wegbereiter des Fortschritts im Osmanischen Reich gepriesen.31 Diese 
positive Darstellung Abdülhamids II. in seinem Blatt erklärte der Herausgeber in 
seinen 1909 publizierten Memoiren mit seiner extremen Vorsicht32: Die Entschei-
dung über die inhaltliche Ausrichtung der Zeitung habe ihn damals sechs Monate 
gekostet. Obwohl er schon frühzeitig eine Lizenz erhalten habe, habe er, un-
schlüssig wie er war, die Herausgabe des Blattes immer wieder hinausgezögert. 
Schließlich sei er dann zum Entschluss gekommen, „möglichst keine scharfen 
Konturen zu zeigen, damit das Blatt seinem Ideal, die Zyperntürken aus ihrem 
tiefen Schlaf (ahiret uykusu) zu wecken, unbehindert dienen konnte.“33  

Es scheint, dass Hafız Cemal von den Fehlern seines Freundes und Kollegen 
Ahmet Tevfik, der wegen seiner scharfen Kritiken in Akbaba und Mir’at-ı Zaman 
den Zorn der osmanischen Regierung auf sich gezogen hatte und in der Folge von 
der konservativen und unter dem Einfluss des Zentrums stehenden Bevölkerung 
weitgehend isoliert wurde, viel gelernt hätte. Im Gegensatz zu Ahmet Tevfik ver-
folgte er eher die „Taktik der leisen Töne“, die er als İngiliz uslü („englische Diplo-
matie“) bezeichnete und der er die Erfolge der britischen Herrschaft in den Kolo-
nien, aber auch auf Zypern, zuschrieb. Auf anderem Wege sei es unter den dama-
ligen Verhältnissen nicht möglich gewesen, seine Pläne umzusetzen: „Hätte das 
Blatt İslam einmal den Ruf, eine jungtürkische Zeitung zu sein, würde dies ihr 
todsicheres Ende bedeuten. Sie würde in kein Dorf Eingang finden, man würde 
sie sogar in den Städten verbrennen. Im Einklang mit der Ignoranz herrschte da-
mals auch ein blinder Konservativismus. Zu versuchen, die Menschen anzuspre-
chen, die Tag und Nacht ‚Es lebe der König’ riefen und blind vor Fanatismus wa-
ren, war keine leichte Aufgabe. [...] Deswegen sollte man die sensiblen politischen 
Themen lieber auf eine spätere und günstigere Zeit verschieben und sich eher Bil-
dung, Erziehung, Handel, Landwirtschaft und Gesundheit widmen.“34 

Ein anderer Grund für das positive Bild Abdülhamids II. im Blatt İslam war 
wohl der Tatsache geschuldet, dass Hafız Cemal die unter seiner Herrschaft vor al-

                                                                                          
31  İslam Nr. 1 (18 Nisan 1907), S. 1. 
32  Teile dieser Memoiren wurden bereits in İslam unter Kıbrıs Müslümanlarına Mahsus Son He-

diye-i Acizânem veyahud Kıbrısta Geçen Dört Senelik Tarih-i Hayatım publiziert. Siehe bei-
spielsweise İslam Nr. 93 (10 Mart 1909), S. 348 und S. 352. 

33  Hafız Cemal Lokmanhekim 1998 (2000), S. 73. 
34  Ibid., S. 73. Trotz ständiger Loyalitätsbekundungen und der Flucht ins Unpolitische konn-

te sich das Blatt der Verfolgung durch die Regierung nicht entziehen. Vor allem die letzten 
Ausgaben, in denen auch innenpolitische Themen aus dem Osmanischen Reich ange-
schnitten wurden, zogen den Zorn der osmanischen Behörden auf sich. İslam durfte von 
da ab nicht mehr ins Osmanische Reich eingeführt und verkauft werden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 168 

lem im Bildungssektor erreichten Fortschritte tatsächlich bewunderte.35 Im Ge-
gensatz zu seinen stark politisch denkenden und nur auf einen Machtwechsel fi-
xierten Mitstreitern nahm er die technischen und bildungsreformerischen Ent-
wicklungen im damaligen Osmanischen Reich durchaus wahr. Da sein Fort-
schrittskonzept sehr technokratisch war und er die gesamtgesellschaftliche Ent-
wicklung vom Fortschritt auf diesem Bereich abhängig machte, fanden die in die-
ser Hinsicht einseitigen hamidischen Reformschritte seine Zustimmung. Er ver-
band mit ihnen die latente Hoffnung, sie könnten einen Prozess in Gang setzen, 
den die Machthaber schließlich selbst nicht mehr kontrollieren könnten, so dass 
eine gesellschaftliche Umwälzung die Folge sein würde.36 

Diese zurückhaltende, ja freundliche Haltung der Zeitung İslam gegenüber dem 
hamidischen Regime wurde ihr nach der Jungtürken-Revolution von den Konkur-
renzblättern als „blanker Opportunismus“ angekreidet. Laut Sünuhât habe Hafız 
Cemal die despotische Regierung bis zur Absetzung Abdülhamids II. gelobt und 
keineswegs mit der jungtürkischen Bewegung sympathisiert. Erst nach der Revolu-
tion habe sein Blatt einen Kurswechsel in Richtung jungtürkischer Positionen ein-
geschlagen.37 

Da das Blatt İslam in Beziehung zur Berufsschule stand, wurde es kurz vor der 
Auflösung der Schule, am 28. März 1909, nach 95 Ausgaben eingestellt. Hafız 
Cemal wanderte im Herbst des gleichen Jahres ins Osmanische Reich aus und 
widmete sich in den folgenden Dekaden ausschließlich seinem Beruf. Während 
des Ersten Weltkrieges war er unter der Leitung seines Lehrers Ömer Besim Paşa 
beim Hilfswerk Osmanlı Hilal-i Ahmer Cemiyeti („Osmanische Organisation des 
Halbmonds“) tätig.38 Seine organisatorischen und schriftstellerischen Aktivitäten 
in der republikanischen Ära setzen erst Mitte der 30er Jahre ein. So gründete er 
im Jahr 1935 in Istanbul den Verein San’at Mektepleri Mezunları Cemiyeti („Verein 
der Absolventen der Berufsschulen“) und gab ein Jahr später die volksmedizini-
sche Monatszeitschrift Lokmanhekim Dergisi heraus.39 Später folgten die Gründung 
des Nichtraucher-Vereins (Sarıay Cemiyeti), die Herausgabe der Zeitung Afiyet so-
wie zahlreiche Broschüren über Gesundheitsfragen.40  

                                                                                          
35  Über die umfangreichen Schulreformen in der hamidischen Ära siehe Alkan 2000, S. 47-132. 
36  İslam Nr. 48 (12 Mart 1908): S. 1: Bir senelik mesaiy-i nacizanemiz. 
37  Sünuhât Nr. 115 (4 Mart 1909), S. 2: İslam gazetesine son yâdigârımız. 
38  Siehe Kaya 2003, S. 55. Dass bei der Neugründung der Hilal-i Ahmer 1911 jungtürkische 

Ärzte die Hauptrolle übernahmen und sie bis zur Umbenennung in der Republikzeit bei-
behielten, erleichterte Hafız Cemals Einstieg in diese Organisation. Zu einem Überblick 
über die Osmanlı Hilal-i Ahmer Cemiyeti siehe Çapa 2010. 

39  Diese Zeitschrift kam bis 1947 unter seiner Leitung heraus und erreichte 85 Ausgaben. 
Dannach wurde im Logo seine Frau, Fatma Sabiha Lokmanhekim, als Herausgeberin ge-
nannt. Siehe Yararbaş u. Turan 2004, S. 27-29. 

40  Einige Titel lauteten: Besleyici Yiyecekler, Abaza Çeken Gençleri ve Kızları Bu Beladan Nasıl 
Kurtarmalı, Solucan Ah Solucan Ne Kan Bırakır Ne Can, İnkibazdan, Peklikten Kurtulmanın 
Çareleri usw. Siehe Kaya 2003, S. 52. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 169 

Seinen Bezug zu Zypern hielt er stets aufrecht. Er reiste regelmäßig auf die In-
sel, brachte von dort Naturprodukte mit und vermarktete sie in Istanbul.41 Dar-
über hinaus schrieb er immer wieder für zypriotische Blätter wie Masum Millet, 
Söz und Ses und brachte seine Verbundenheit mit der Insel bei jeder Gelegenheit 
zur Sprache.42 Als auf Zypern beispielsweise das Thema Migration stark diskutiert 
wurde, schrieb er am 20. Juli 1935 in Ses dazu folgendes: „Ich habe mit großem 
Erstaunen gelesen, dass 20.000 Personen Zypern verlassen werden. Ich glaube 
nicht, dass so viel Menschen von dieser schönen Insel fliehen werden. Zypern ge-
hört zu den schönsten Orten der Welt. [...] Sind etwa der Besitz, das Leben, die 
Ehre, die Wirtschaft oder die Nationalität der Türken bedroht? [...] Armut gibt es 
nicht nur auf Zypern. [...] Es muss uns klar sein, dass es nirgends Gold regnet. [...] 
Es ist sehr bedauerlich, dass so viele Türken an Migration denken.“43 

Die Diskussion über die Gründung eines Sanatoriums auf Zypern verfolgte er 
mit größter Aufmerksamkeit. In seinen zahlreichen Beiträgen in Ses und Söz 
machte er nicht nur konkrete Vorschläge zur baulichen Ausführung, sondern ap-
pellierte inständig an die griechische und türkische Volksgruppe und ihre Presse-
organe, dieses wichtige Projekt für die Insel gemeinsam zu meistern und so die 
Tuberkulose endgültig zu besiegen. Umgekehrt räumte er in seinen Istanbuler 
Blättern zypriotischen Themen viel Platz ein. Auf diese Weise nahm er seine 
„Brückenfunktion“ zwischen „Anavatan“ und „Yavru Vatan“ bis zu seinem Tod im 
April 1967 wahr – so lange wie kein anderer zypriotischer Intellektueller.44 

 

                                                                                          
41  Kaya 2003, S. 52. 
42  Siehe beispielsweise seinen Beitrag in Masum Millet Nr. 183 (16 Haziran 1934), S. 2: Kıbrısı 

göreceğim geldi. 
43  Zit. nach Birinci 2004, S. 62-63. 
44  Siehe Ibid., S. 63. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11.  Der kompromisslose Positivist auf Zypern:
Con Mehmet Rıfat

11.1. Politische Sozialisation 

Während İbrahim Temo und Hafız Cemal ausgebildete Ärzte waren und sogar die 
gleiche Medizinschule in Istanbul absolvierten, war Con Mehmet Rıfat wie sein 
dobrudschanischer Kollege Müstecib Fazıl Ülküsal Jurist. Allerdings kann man 
wie bei Temo und Cemal nur wenige berufsbedingte Gemeinsamkeiten in ihren 
Biographien entdecken. Im Gegensatz zu Fazıl treten bei Rıfat juristische Themen 
in seiner journalistischen Arbeit stärker in den Vordergrund.  

Mehmet Rıfat war zypriotischer Patriot, aber zugleich auch überzeugter Positi-
vist und als solcher ein entschiedener Verfechter der kemalistischen Reformen. Er 
gilt als Aufklärer und Vorkämpfer für die Gleichberechtigung zwischen den Ge-
schlechtern. Ihm kam vor allem in den 30er und 40er Jahren eine Schlüsselrolle 
beim Export der im Zentrum entwickelten politischen Ideen in die türkisch-
zypriotische Peripherie zu. Trotz seiner großen Verdienste um den türkisch-
zypriotischen Journalismus ist er heute kaum noch bekannt.1  

Mehmet Rıfat wurde als Sohn einer traditionsverwurzelten Handwerkerfamilie 
1878 in Nikosia geboren. Schon in seiner Kindheit lernte er das Schuhmacher-
handwerk und übte es in seiner Jugend auch einige Jahre aus. Obwohl er später in 
den Staatsdienst wechselte und lange Zeit dort arbeitete, war, wie er immer wieder 
betonte, der Einfluss dieses „praktischen Handwerkerberufes“ auf sein späteres 
Leben und seine weltanschauliche Orientierung enorm. Dass er sich später der 
positivistischen Linie der Jungtürkenbewegung anschloss, die den „Realitätsbezug“ 
und die „Erfahrung“ in den Vordergrund stellte, verdanke er zum größten Teil 
dieser frühen beruflichen Sozialisation.2  

Wie viele Angehörige seiner Generation fühlte sich auch Mehmet Rıfat schon 
in jungen Jahren von der politischen Entwicklung und den geistigen Strömungen 
im „Mutterland“ angezogen. Die Jungtürkenbewegung, die damals ihre Glanzzeit 
erlebte, faszinierte ihn besonders. Vor allem unter dem Einfluss von Rıza Bey än-
derte er seinen Beinamen Cingizzade bzw. Cingizoğlu ab zu „Jön“ bzw. „Con“. 
„Con“ wurde ebenso zum unzertrennlichen Bestandteil seines Namens und seines 

1  Die Monographie Kıbrıs’ta Masum Millet Olayı von Harid Fedai (1986) ist die einzige Quel-
le, in der man Informationen über ihn finden kann. 

2  Es war daher kein Zufall, dass Mehmet Rıfat immer wieder Bezug auf den englischen Em-
piristen John Locke nahm und ihn als „die größte Persönlichkeit der englischen Historio-
graphie, Literatur, Philosophie und sogar des englischen Geistes“ bezeichnete. Vor allem 
sein Hauptwerk An Essay concerning Humane Understanding, in dem er seine Erkenntnisthe-
orie begründete, galt für Mehmet Rıfat als Pflichtlektüre für jeden Intellektuellen. Siehe 
Masum Millet Nr. 88 (5 Temmuz 1933), S. 1: İngiliz mütefekirlerinin babası: John Locke. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 172 

Selbstverständnisses wie die positivistischen Ideen der Jungtürken, die ihn lebens-
lang begleiteten. Nach dem Ersten Weltkrieg, aus dem das von der jungtürkischen 
İttihat ve Terakki regierte Osmanische Reich geschlagen hervorging, bekam Meh-
met Rıfat 1919 in Istanbul die Zulassung als Rechtsbeistand. Enttäuscht von der 
Niederlage der jungtürkischen Politik schwor er nach seiner Rückkehr nach Zy-
pern, sich nicht mehr politisch zu betätigen.3 Danach arbeitete er auf Zypern zehn 
Jahre lang ausschließlich als Rechtsanwalt. Allerdings nahm seine Zurückhaltung 
gegenüber der Politik ein Ende, als die radikalen Reformen in der Türkei unter 
den Kemalisten in vollem Gange waren und er in ihnen eine Chance zur „Beseiti-
gung der Rückständigkeit der türkisch-zypriotischen Gemeinschaft“ erblickte. Das 
kemalistische Modernisierungsprojekt, das seine Wurzeln zum größten Teil in der 
jungtürkischen Tradition hatte, weckte große Hoffnungen in ihm und veranlasste 
ihn, sich journalistisch für eine entsprechende Politik auf Zypern zu engagieren. 
Am 11. April 1931 gründete Mehmet Rıfat die Zeitung Masum Millet, die zur Vor-
kämpferin der Modernisierung wurde und mehr als drei Jahre lang unnachgiebig 
gegen die traditionellen gesellschaftlichen und politischen Strukturen und ihre 
Nutznießer auf Zypern kämpfte.  

11.2.  Mehmet Rıfat als Ideenvermittler zwischen  
„Anavatan“ und „Yavru Vatan“ 

11.2.1. Religion als „spirituelle Firma“ 

Mehmet Rıfat gehörte dem radikalsten Flügel der Jungtürkenbewegung und später 
der Kemalisten an. Aufgrund seiner kritischen Haltung zur Religion wurde er von 
seinen Berufskollegen als der Abdullah Cevdet Zyperns bezeichnet.4 Tatsächlich 
gab es in dieser Hinsicht viele Gemeinsamkeiten mit Cevdet, der als der kompro-
misslose Islamkritiker unter den Jungtürken galt. Seine İçtihad war die erste islam-
kritische osmanische Zeitschrift überhaupt. Abdullah Cevdet unterschied sich hier-
in von seinen jungtürkischen Mitstreitern, die ihre Kritik zumeist auf bestimmte 
radikale Erscheinungsformen des Islams richteten, die sie dann als „unislamisch“ 
bezeichneten, während sie die grundlegenden Prinzipien dieser Glaubenslehre un-
angetastet ließen. Abdullah Cevdet dagegen betrachtete den Islam als solchen als 
Hindernis für die gesellschaftliche Entwicklung und hielt seine Reformierung und 
Anpassung an die Erfordernisse der modernen Gesellschaft für unerlässlich. Die is-
lamische Welt benötige, so Cevdet, dringend Reformer wie Martin Luther oder 
Jean Meslier.5 Darüber hinaus übersetzte er ausländische islamkritische Werke ins 
Osmanische, wie etwa das Buch Histoire des Musulmans d’Espagne (1861) des nieder-

                                                                                          
3  Masum Millet Nr. 1 (11 Nisan 1931), S. 1: İfade-i meram. 
4  Siehe Yeni Fikirler Nr. 1 (Mai 1946), S. 7: Cingizoğlu Bay M. Rıfat Türkiye’ye gidiyor. 
5  Hanioğlu 1981, S. 330. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 173 

ländischen Orientalisten Reinhart Dozy. Dass dies eine Zumutung für die osmani-
sche Gesellschaft jener Jahre war, zeigte sich an den heftigen Reaktionen: „Kein 
anderes Werk löste im Osmanischen Reich bis dahin einen so großen Widerstand 
aus wie dieses Buch“ schreibt Hanioğlu.6 Das Buch wurde 1910 verboten, und die 
beschlagnahmten Exemplare wurden in Istanbul von der Galata-Brücke ins Meer 
geworfen. Abdullah Cevdet wurde der Blasphemie beschuldigt und bis zu seinem 
Tod ständig angegriffen. Selbst die kemalistischen Republikgründer trauten sich 
später nicht, sich mit seinen Ideen anzufreunden.7  

Wie sein Vorbild und geistiger Vater Abdullah Cevdet galt auch Mehmet Rıfat 
wegen seiner religionskritischen Haltung als „Häretiker“.8 Eine seiner ersten bedeu-
tenden islamkritisch akzentuierten journalistischen Initiativen war seine Interventi-
on bei der britischen Verwaltung zur Reformierung bzw. Abschaffung des auf der 
Insel geltenden islamischen Zivilrechts. In einem offenen Brief vom 18. Februar 
1929 an den britischen Gouverneur demonstrierte er anhand zahlreicher Beispiele 
die Untauglichkeit des „uralten“, „widersprüchlichen“ und „frauenfeindlichen“ 
osmanisch-islamischen Zivilrechts für die komplexen Gesellschaftsverhältnisse der 
Gegenwart. Er betonte, dass dieses Recht nicht nur den Erfordernissen einer mo-
dernen Gesellschaft widerspreche, sondern auch diese Gesellschaft in ihrer Ent-
wicklung behindere. Daher müsse es auf der Insel dringend abgeschafft werden.9  

Als dieser Brief auch in der Zeitung Söz publiziert wurde, löste er in konservati-
ven Kreisen heftige Reaktionen aus. Mit der Begründung, Mehmet Rıfat habe den 
Islam und die Scharia beleidigt und verraten, verlangte man seine Exkommunizie-
rung. Darüber hinaus wurde eine Unterschriftenkampagne durchgeführt, um den 
rechtlichen Weg für eine Ausweisung aus Zypern zu ebnen.10 Dennoch machte 
Mehmet Rıfat keinen Rückzieher. Bei jeder Gelegenheit verteidigte er seine Forde-
rungen und griff die Konservativen scharf an. So ging er beispielsweise in der Söz 
vom 21. März 1929 auf die Beschuldigungen und die Hetzkampagne gegen ihn 
ein und bezeichnete den dahinter stehenden Personenkreis ironisch als sarıklı efen-
diler („Herren mit Turban“) bzw. ruhani pederler („religiöse Obrigkeit“). Er verglich 
ihn mit dem erzkonservativen Rat der Kardinäle (conclave) unter Papst Gregor VII. 
im 11. Jahrhundert, der ein Meinungsmonopol gebildet und andere Ansichten 
nicht geduldet habe.11 Mehmet Rıfat sprach den Konservativen auf Zypern jegliche 
religiöse Autorität ab und wies darauf hin, dass seit der Aufhebung des Kalifats 
kein Muslim mehr die Legitimation besitze, im Namen aller Muslime Entschei-
dungen zu treffen bzw. verbindliche religiöse Vorschriften, Gebote und Verbote zu 

                                                                                          
6  Ibid., S. 326. 
7  Zu Cevdets Ansichten über die Religion siehe Hanioğlu 1981, S. 333-334. 
8  Siehe Masum Millet Nr. 117 (14 Teşrinievvel 1933), S. 1-2: Söz gazetesi aynı bir hırsız feneridir. 
9  Masum Millet Nr. 48 (24 Kânunuevvel 1932), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 3. 
10  Masum Millet Nr. 32 (25 Teşrinisani 1931), S. 1: Asaletlü sir Ronald Storrs hazretleri. 
11  Siehe Masum Millet Nr. 49 (31 Kânunuevvel 1932), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık 

ariza 4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 174 

erlassen. Deswegen sei das Urteil der „Herren mit Turban“ gegen ihn nichtig und 
bedeutungslos. Da sie keine religiöse Autorität hätten, sollten sie in ihren Argu-
menten gegen ihn lieber auf Logik und Verstand setzen. Damit kämen sie aber 
nicht weiter, da die Logik und die gesellschaftliche Realität gegen sie sprächen.12 

Wie Abdullah Cevdet sah auch Mehmet Rıfat die Religion als ein gesellschaft-
liches Phänomen an, das niemals vollständig verschwinden werde. In Anlehnung 
an das lineare Entwicklungsschema des Auguste Comte, des großen philosophi-
schen Vorbildes der Jungtürken, glaubte er aber an einen etappenweisen Fort-
schritt der Gesellschaft, in dem die Religion eine immer geringere Rolle spielen 
werde: „In den Zeiten, in denen die staatliche Autorität schwach und die Men-
schen rückständiger waren, kam der Religion die Funktion einer Ordnungsmacht 
zu. In der heutigen Zeit ist für diese Aufgabe der Religion aber absolut kein Be-
dürfnis mehr vorhanden.“13 Dabei unterschied Mehmet Rıfat bei Glaubenssyste-
men zwischen dem „menschlichen Bedürfnis nach Spiritualität“ und den „zere-
moniellen Formen“. Während die Spiritualität, gleichgültig ob sie auf einen trans-
zendenten Gott, ein Totemtier oder die Sonne gerichtet sei, mehr oder weniger 
konstant bleibe, unterlägen die religiösen Formen der „Entwicklung des Geistes“ 
(terekkiyat-ı ruh) und müssten sich ständig anpassen bzw. erneuern.14 Aufgrund 
dieser dynamischen Entwicklung sei es auch möglich, in den sakralen Bereich ein-
zugreifen und Religionen bzw. Glaubenssysteme je nach den aktuellen Erforder-
nissen neu zu begründen. In diesem Sinne seien Religionen nichts anderes als 
„spirituelle Firmen“ („manevi şirket“).15 Die den Bedürfnissen der heutigen Men-
schen entsprechende neue Religion, deren Inhalt von den „wirtschaftlichen und 
wissenschaftlichen Regeln“ („iktisat ve marifet düsturları“) bestimmt sein sollte, 
nannte er „iktisadi din imanı“ („wirtschaftlich-religiöser Glaube“).  

Seiner Meinung nach sollte eine „rational“ geleitete „spirituelle Firma“ für das 
türkische Volk folgende Kriterien erfüllen: 1. Ihre Grundprinzipien sollten sich 
nicht auf ein einziges Buch beschränken. 2. Sie sollten transparent sein und in tür-
kischer Sprache vermittelt werden. 3. Sie sollten von jeglichen Märchen, Legenden, 
sinnlosen und erdichteten Geschichten frei sein. 4. Sie sollten mit dem gesunden 
Menschenverstand vereinbar sein. 5. Sie sollten die Genauigkeit der Arbeit eines 
Chemieprofessors aufweisen und somit nicht jeder willkürlichen Interpretation of-
fenstehen.16 Entspreche eine Religion diesen Regeln nicht, genüge sie also nicht 
den aktuellen weltlichen Bedürfnissen der Türken, so sei sie unbrauchbar.17  

Obwohl Mehmet Rıfat der Spiritualität in der Gesellschaft eine gewisse Dauer-
haftigkeit bescheinigte, betonte er, dass nicht jeder Mensch das gleiche Bedürfnis 

                                                                                          
12  Masum Millet Nr. 49 (31 Kânunuevvel 1932), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 4. 
13  Masum Millet Nr. 75 ( 3 Mayıs 1933), S. 1: Malumlarımızın telkinatına ihtiyac var. 
14  Masum Millet Nr. 58 (4 Mart 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 12. 
15  Masum Millet Nr. 83 (17 Haziran 1933), S. 1: Gençlik ve din. 
16  Masum Millet Nr. 83 (17 Haziran 1933), S. 1: Gençlik ve din. 
17  Masum Millet Nr. 100 (16 Ağustos 1933), S. 1: Sürümüze cesur çoban isteriz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 175 

nach Religion habe. Im Gegenteil: Heute gehöre der religiöse Glauben nicht mehr 
zu den elementaren Bedürfnissen der Mehrheit der Menschen. Wie er persönlich 
bestätigen könne, funktioniere das Leben vieler Menschen ohne Religion besser 
und „harmonischer“. Er habe beispielsweise seit mehr als 30 Jahren keine Mo-
schee mehr besucht und vermisse dies auch nicht. Während also ein Verzicht auf 
die Religion keine Probleme mehr bereite, könne das fanatische Beharren auf re-
ligiösen Dogmen dramatische Folgen für das Individuum und die Gesellschaft 
haben. Wozu ein solches Verhalten führen könne, sehe man am deutlichsten am 
Beispiel der Geschichte der Türken: Sie hätten sich seit dem 15. Jahrhundert auf 
die eigene religiöse Tradition zurückgezogen, sich abgekapselt und somit jeglichen 
Kontakt zur weltweiten gesellschaftlichen Entwicklung verloren.18 

11.2.2. Islamisches Recht und die Mahkeme-i şer’iye 

Als Rechtsanwalt interessierte Mehmet Rıfat insbesondere die Rolle des Scharia-
rechts in den „zeitgenössischen Gesellschaften“. In seinem Blatt Masum Millet 
widmete er der Frage des auf Zypern gültigen islamischen Zivilrechts und der Scha-
riagerichte große Aufmerksamkeit. In einer aus 13 Aufsätzen bestehenden Reihe, 
die er anlässlich der Ernennung von Sir Reginald Edward Stubbs zum Gouverneur 
der Insel unter dem Titel Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza publizierte, be-
zeichnete er diese Institutionen als das „schlimmste Problem“ der türkisch-
zypriotischen Gemeinde und bat den Gouverneur, sie sofort abzuschaffen.19  

Diese Charakterisierung des islamischen Rechts und der islamischen Gerichts-
barkeit war nicht ganz neu. Schon einige Jahre zuvor war im in Nikosia erschei-
nenden Blatt Doğru Yol dem Thema eine lange Artikelreihe gewidmet worden.20 
Für den Herausgeber Ahmet Raşit waren das Schariarecht und die Schariagerichte 
Anachronismen. Als der Islam einst das gesamte Leben dominiert habe, hätten sie 
noch eine Berechtigung gehabt. Da aber die Religion heutzutage in vielen Lebens-
bereichen keine Rolle mehr spiele, führe die Existenz religiöser Institutionen im öf-
fentlichen und politischen Bereich zu einer Schieflage, einer Disharmonie. Selbst 
im Osmanischen Reich habe man feststellen müssen, dass das islamische Recht, 
das eigentlich auf die Bedürfnisse der arabischen Stämme zugeschnitten war, den 
gesellschaftlichen Veränderungen nicht mehr gerecht wurde. Aus diesem Grund 

                                                                                          
18  Masum Millet Nr. 70 (3 Mayıs 1933), S. 1: Malumlarımızın telkinatına ihtiyaç var. 
19  Siehe Masum Millet Nr. 46 (10 Kânunuevvel 1932), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık 

ariza 1 – Masum Millet Nr. 59 (11 Mart 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 
13. 

20  Siehe Doğru Yol Nr. 290 (18 Kânunusani 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iye, Doğru Yol Nr. 291 
(25 Kânunusani 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iyenin hükm-ü vucudu var mı?, Doğru Yol Nr. 292 
(1 Şubat 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iyenin sebeb-i devamı, Doğru Yol Nr. 293 (8 Şubat 1926), 
S. 1: Mahkeme-i şer’iyenin lağv-ı çaresi var mı?, Doğru Yol Nr. 295 (22 Şubat 1926), S. 1: Mah-
keme-i şer’iye lağv olursa, Doğru Yol Nr. 296 (1 Mart 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iyenin ıslahına 
çare var mıdır?, Doğru Yol Nr. 298 (10 Mart 1926), S. 1: Başkadılık. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 176 

habe man zuletzt noch parallel das europäische Recht eingeführt. Dieser Dualis-
mus habe aber nur für ein Chaos gesorgt.21  

Der Autor dieser Artikel, Ahmet Raşit, war entschiedener Kemalist. Als er sich in 
Doğru Yol mit dem Thema befasste, war in der Türkei die Einführung eines neuen 
laizistischen Rechtssystems in vollem Gange. Die Rechtsreform gestaltete sich wie 
schon im Osmanischen Reich als äußerst diffizil und sorgte für heftige Konflikte. 
Als sich die Republikgründer in der Türkei im Jahre 1926 für das schweizerische 
Zivilgesetzbuch entschieden, leiteten sie damit nicht nur einen ihrer radikalsten 
Reformschritte ein, sondern taten dies auch auf einem Gebiet, in dem im Osmani-
schen Reich die wenigsten Vorarbeiten geleistet worden waren. Während die übri-
gen Reformen auf mehr oder weniger geglückte Vorläufer seit der Tanzimat-Periode 
zurückblicken konnten, war das osmanische Zivilrecht von großen Änderungen 
weitgehend verschont geblieben. Die im Zuge des Reformkurses während der Tan-
zimat-Zeit entstandene Überlegung, das französische Zivilgesetzbuch in modifi-
zierter Form zu übernehmen, wurde durch den Widerstand der konservativen Bü-
rokraten schon im Keim erstickt. Sie antworteten ihrerseits mit dem Mecelle (Mecel-
le-i Ahkam-ı Adliye), das jedoch keineswegs ein umfassendes und modernes Zivilge-
setz darstellte. Im Gegenteil: Das Mecelle stand gerade für die Unabänderlichkeit 
des islamisch-osmanischen Zivilrechts in allen grundlegenden Lebensbereichen. 
Seine 1851 Artikel befassten sich mit Sach- und Schuldrecht, nicht aber mit Fami-
lienrecht, Erbrecht und Personenrecht.22 Obwohl die Regierung der İttihat ve Terakki 
in einem Kraftakt am 25. Oktober 1917 die Aile Hukuku Kararnamesi verabschiede-
te, eine Verordnung, die dann nur anderthalb Jahre Gültigkeit hatte, kann bis zur 
Gründung der Republik von einer grundlegenden Reformierung des osmanischen 
Zivilrechts nicht gesprochen werden.  

Umso mehr sahen sich die Republikgründer Mitte der 20er Jahre herausgefor-
dert, ihre radikalen Neuerungen zu begründen und zu rechtfertigen. Die von 
Mahmut Esat Bozkurt verfasste Präambel zum neuen türkischen Zivilgesetzbuch 
war eine Art Abrechnung mit dem alten osmanischen Zivilgesetz und die Mani-
festation des republikanischen Justizreformprogramms. Bozkurt hob hervor, dass 
im Osmanischen Reich kein Zivilrecht existiert habe, das auf die Türkei hätte 
übertragen werden können. Von den insgesamt 1851 Artikeln des Mecelle seien 
heute lediglich 300 brauchbar. Der Rest bestehe aus „einer Sammlung primitiver 
Bestimmungen“, die den Bedürfnissen heutiger Gesellschaften nicht entsprächen. 
Das religiöse islamische Recht, das aus der Realität der nomadischen Stammesge-
sellschaften im Mittelalter entstanden sei, sei für die heutigen Menschen ein 
Dschungel aus unverständlichen und leblosen Worten und Formeln. Die moder-
nen Gesellschaften setzten auf Entwicklung, Fortschritt und ständige Änderungen 
und Verbesserungen. Ihr Recht basiere auf Rationalität, Flexibilität und Anpas-

                                                                                          
21  Doğru Yol Nr. 290 (18 Kânunusani 1926), S. 1: Mahkeme-i şer’iye. 
22  Mehr über das Mecelle siehe Öztürk 1973. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 177 

sung. Daher sei es undenkbar, einem modernen dynamischen Staat wie der Türkei 
ein theokratisches Zivilgesetz zu Grunde zu legen. Die Übernahme des schweize-
rischen Zivilrechtsbuches, das als das vollständigste und modernste gelte, sei aus 
diesem Grund eine dringende Notwendigkeit. Da die Regeln der gesellschaftli-
chen Entwicklung universell seien, könnten die auf ihrer Grundlage entstandenen 
Gesetzestexte auch Anwendung über die nationalen und religiösen Grenzen hin-
aus finden.23 

Sechzehn Monate nach Einführung des neuen Zivilrechts in der Türkei forder-
te Mehmet Rıfat am 18. Februar 1929 in einem 17-Punkte-Katalog die Abschaf-
fung des osmanisch-islamischen Familienrechts auch auf Zypern. An der Argu-
mentationsstruktur und Terminologie dieses Textes erkennt man, dass er nicht nur 
während seines Jurastudiums in der Jungtürkenzeit die einschlägigen Fachdebatten 
aus nächster Nähe verfolgt, sondern auch die in den ersten Republikjahren ent-
standene reformistische Denkweise zutiefst verinnerlicht hatte. Genau wie seine 
republikanischen Vorbilder wies Mehmet Rıfat darauf hin, dass das islamische 
Recht auf die Gründungsjahre der Religion zurückgehe und somit „eine Welt der 
Religiosität“ widerspiegele, die in dieser Form heute nicht mehr existiere. Es sei 
ein „primitives Gesetz“ der „einfachen gesellschaftlichen Strukturen“, welches der 
komplexen und rationalen Rechtslage der modernen Gesellschaften weder inhalt-
lich noch sprachlich gewachsen sei. Es sei zudem ein Gesetz der „Mehrdeutigkeit“, 
„Ungleichheit“, „voller Widersprüche“ und „Ungerechtigkeit“.24  

Daneben setzte sich Mehmet Rıfat entschieden für die Abschaffung der mah-
keme-i şer’iye ein, die er als Vollzugsorgane des veralteten und überholten Scharia-
rechts ansah. Mit der Gründung des mahkeme-i nizamiye im Jahre 1929 seien sie in 
ihrem Zuständigkeitsbereich stark beschnitten worden und beschäftigten sich seit-
her nur noch mit unnötigen Angelegenheiten wie „Grabmälern in den tekes, die 

                                                                                          
23  Siehe Bozkurt 2008, S. 107-112. 
24  Der Text lautet in voller Länge: „1. It is a sort of divine law which is rarely as old as the 

world. 2. It is a law of a religious primitive Government, 3. It is not with too much force 
to say that in the modern time theology has no call to meddle with earthly affairs-it is ab-
sorbed in the matters of worship and hopes of heaven. Its kingdom is not of this world 
and it posseses no strength of reorganizing Mohammedan Community consistent with the 
advancement of the time. 4. It is incessantly, for centuries, in a state of legal decrepitude. 
5. It is really incomprehensible – even most of the well-educated Moslems are ignorant of 
its language which disposes of our properties. 6. It is an unequal law. 7. It is a law of ambi-
guities. 8. It is a law full of injustice and grievances. 9. It is a law dictated by the rigid and 
avaricious spirit of the male sex. 10. It is not suitable to commonsense and feelings of 
mankind. 11. In the eye of this decayed law, the female and male sexes are not equal. 12. It 
is an order of successions regulated by nature or at least by the permanent reason of the 
Lawgiver. 13. Practically it constitutes a second volume to the historic Voconian Law (B.C. 
169), which abolished the female succession and made the women as aliens in their paren-
tal houses. 14. In the matter of legal quality it is inferior even to the famous “Twelve Ta-
bles of Decemvirs” 15. It is a law worthy of study by the legal Antiquarians only. 16. It is a 
law, oppressive of the female rights. 17. It is a law totally obsolete.” Masum Millet Nr. 47 
(17 Kânunuevvel 1932), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 178 

keinen einzigen Besucher mehr haben, oder Trinkgläsern, Besen oder dem alten 
Müll der Moscheen, die über keine Gemeinde mehr verfügen.“25 Aus diesem 
Grund seien sie nutzlos und hätten keine Existenzberechtigung mehr. Es sei oh-
nehin ein Erfordernis der modernen Gesellschaften, dass man nur ein Recht und 
ein Gericht („One court one law“) habe. Und da vor nichtreligiösen Gerichten der 
Glaube keine Rolle spiele, sei es auch für Muslime kein Problem, ihre gerichtlich-
en Angelegenheiten vor dem mahkeme-i nizamiye auszutragen: „Wenn die muslimi-
schen Frauen ihre strafrechtlichen Belange sowieso vor dem mahkeme-i nizamiye 
austragen müssen, warum sollten sie nicht auch ihre zivilrechtlichen Prozesse dort 
führen?“26 

11.2.3. Frauenrechte 

In seiner Kritik am islamischen Zivilrecht hob Mehmet Rıfat einen Punkt beson-
ders hervor: Die Benachteiligung der Frauen, die er als natürliche Konsequenz die-
ses Rechtssystems ansah. Jedes Gesetz sei das Ergebnis bestimmter gesellschaftlich-
politischer Bedingungen. So spiegelten sich auch in der Ungleichbehandlung der 
Geschlechter im islamischen Recht lediglich die in den Gründungsjahren des Is-
lams auf der arabischen Halbinsel herrschenden Verhältnisse wider. Dort hätten die 
Frauen damals eine Erniedrigung und Verachtung erfahren, die bis zur Ermordung 
der neugeborenen Mädchen reichte. Nachdem sich diese gesellschaftliche Realität 
in der neuen Gesetzgebung niedergeschlagen habe, habe sie sich mit der Ausbrei-
tung des Islams auch in anderen Ländern durchgesetzt.27 

Als Positivist vertrat Mehmet Rıfat allerdings die Meinung, dass nicht nur das 
islamische Rechtssystem, sondern alle Religionen frauenfeindliche Tendenzen 
aufwiesen. So gebe es „auf der Welt nie und nirgends eine Religion, die die Frau-
en juristisch jemals als Gleichberechtigte akzeptiert hat.“28 Die rechtliche Un-
gleichbehandlung der Frauen korrespondiere mit religiös bedingten Diskriminie-
rungstatbeständen in vielen anderen Lebensbereichen, wofür man in der Ge-
schichte zahlreiche Beispiele finde: So hielt beispielsweise im Christentum der 
heilige Hieronymus den Anblick einer nackten Frau durch eine andere für eine 
Sünde. Und wenn es nach dem maghrebinischen Geistlichen Ibn-ül-Hac gehe, 
dürfe eine Frau höchstens drei Mal in ihrem Leben das Haus verlassen: 1. an dem 
Tag, an dem sie zum Bräutigam geht, 2. am Tag der Beerdigung ihres Vaters und 
3. am Tag ihrer eigenen Beerdigung.29  

                                                                                          
25  Masum Millet Nr. 55 (11 Şubat 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 9. 
26  Masum Millet Nr. 54 (4 Şubat 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 8. 
27  Masum Millet Nr. 50 (7 Kânunusani 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 5. 
28  Masum Millet Nr. 53 (27 Kânunusani 1933), S 1: „Tarihin verdiği malumata göre dünyada 

mevcut hiç bir din, hiç bir zamanda, hiç bir memlekette kadını müsavi hukuka malik bir 
fert olarak kabul etmemiştir.“ 

29  Masum Millet Nr. 52 (21 Kânunusani 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 6. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 179 

Auch beim Thema Frauenrechte orientierte sich Mehmet Rıfat an Vorbildern 
im osmanischen/türkischen Zentrum. Die ersten bedeutenden Debatten über die 
Frauenfrage fanden noch zu Zeiten des Osmanischen Reiches in den Reihen der 
jungtürkischen Bewegung statt.30 Ihr Vordenker, Abdullah Cevdet, hatte seinerzeit 
nicht nur mehrere Aufsätze zu diesem Thema geschrieben und die Gleichberech-
tigung der Frauen im Familien- und Erbrecht verlangt, er bezeichnete sich sogar 
selbst als „Feminist“.31 

Während die Gleichberechtigung nach der Gründung der Republik in der Tür-
kei mit der Abschaffung des Schariarechts und der Einführung des schweizerischen 
Zivilrechts einen Etappensieg errungen hatte, bestand das auf Zypern geltende is-
lamische Zivilrecht unter der britischen Herrschaft fort – ein für die zentrumsori-
entierten Intellektuellen der Insel unhaltbarer Zustand. Sie attackierten dieses 
Recht, das Frauen ihrer Meinung nach nicht nur im öffentlichen Raum diskrimi-
nierte, sondern auch im privaten Bereich Strukturen der systematischen Ausbeu-
tung durch die Männer konservierte, bei jeder sich bietenden Gelegenheit. Laut 
Mehmet Rıfat herrschten infolge dieser Gesetzgebung in vielen türkisch-zyprio-
tischen Familien noch frauenverachtende primitive Praktiken aus der No-
madenzeit. In solchen Gemeinschaften hätten Frauen nicht einmal den Rang eines 
Haustiers. So komme es nicht selten vor, dass ein Mann bei der Aufzählung seines 
Besitzes im gleichen Atemzug „neben drei Kamelen, fünf Ochsen, einem Pferd 
und zehn Schafen auch vier Frauen“ erwähne.32 Mehmet Rıfat griff in diesem Zu-
sammenhang besonders scharf die auf der Insel weit verbreitete Praxis des „Braut-
verkaufs“ an. Diese bestand darin, dass türkische Eltern ihre kleinen Töchter ab elf 
Jahren gegen ein „Entgelt“ als Ehefrauen an ältere arabische Männer abgaben. In 
dieser Sitte sah er den besten Beweis für die „Willkür der Männer gegen ihnen 
schutzlos ausgelieferte Frauen“. Indem die Schariagerichte Ehescheine ausstellten, 
legitimierten und förderten sie diese „unmoralische Praxis“.33 Um dieses Verhalten, 
ebenso wie die Polygynie, zu unterbinden und das Scheidungsrecht wie in den 
„entwickelten Ländern“ zu regeln, müsse man auf der Insel nicht unbedingt um-
fangreiche Rechtsreformen durchführen. „Es würde für den Anfang reichen, wenn 
man das auf Zypern für die griechischen Mitbürger geltende Recht auf die Türken 
ausweiten und das Ganze mit dem Attribut ,Islam‘ etwas ausschmücken würde.“34 

Als linear denkender Positivist war Mehmet Rıfat davon überzeugt, dass die ge-
samtgesellschaftliche Entwicklung automatisch auch die Gleichbehandlung der 
Geschlechter nach sich ziehen werde. Wahlrecht, Recht auf Eigentum und das 
Studium für Frauen in den „entwickelten Gesellschaften“ seien wichtige Errun-
genschaften auf diesem Weg, die nun auch von den türkischen Frauen angestrebt 

                                                                                          
30  Mehr dazu siehe Çakır 1996. 
31  Hanioğlu 1981, S. 173 und S. 309. 
32  Masum Millet Nr. 55 (11 Şubat 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 9. 
33  Masum Millet Nr. 55 (11 Şubat 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 9. 
34  Masum Millet Nr. 52 (21 Kânunusani 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 6. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 180 

werden sollten. Die finanzielle Selbständigkeit der Frau werde dann der nächste 
Schritt sein, was eine natürliche Folge der volkswirtschaftlichen Entwicklung sei: 
Man könne es sich heute nicht mehr leisten, die Hälfte der Gesellschaft vom wirt-
schaftlichen Produktionsprozess auszuschließen.35  

11.2.4. Erziehung 

Als Aufklärer im Stil der Jungtürkenbewegung sah auch Mehmet Rıfat in der Er-
ziehung den Schlüssel des gesellschaftlichen Fortschritts. Dabei machte er einen 
Unterschied zwischen einer „theoriebeladenen Allgemeinbildung“ und einer 
„praxisorientierten Fachausbildung“. Während die allgemeinbildenden Schulen 
„diplomierte Arbeitslose“ und „Konsumenten“ (müstehlik) produzierten, liefere die 
handwerklich-technische Fachausbildung die nötigen Fähigkeiten und Fertigkeiten 
für das Leben. Aus diesem Grund bezeichnete er das damalige, von allgemeinbil-
denden Schulen dominierte türkische Bildungssystem auf Zypern nicht nur als 
nicht „zeitgemäß“, sondern auch als einen der „größten inneren Feinde“ der türki-
schen Gemeinde. In seinem Blatt Masum Millet sagte er ihm den Kampf an. In 
unzähligen Beiträgen und sloganartigen Sprüchen, die in fast jeder Ausgabe von 
Masum Millet zu lesen waren36, forderte er eine rasche und radikale Reformierung 
des Schulsystems, das so „betäubend“ wirke wie Opium. Während Opium wegen 
seiner gesundheitsschädlichen Wirkungen jedoch verboten sei, verstehe er nicht, 
warum die „primitiven Schulen“, die die jungen Menschen einschläferten und 
zum späteren Verhungern verdammten und sie somit nicht minder schädigten, 
weiterhin existierten.37 Nur die Gründung von Handwerks- und Berufsschulen 
(hayat mektepleri: „Schulen für das Leben“), die den direkten Kontakt zum „Markt“ 
(çarşı), der Lebensader jeder Gesellschaft, gewährleisteten, führe zu einer fort-
schrittlichen Gesellschaft. Wenn solche Schulen in großer Zahl vorhanden seien, 
bedeute dies für eine Gesellschaft, dass sie die Aufnahmeprüfung („matricula-
tion“) für die nächsthöhere Klassenstufe bestanden habe.38  

Auch wenn Mehmet Rıfat die englischen Berufsschulen mit viel Praxis und aus-
gewogener Theorie wie die Monotechnical School, die Polytechnical School und die 

                                                                                          
35  Masum Millet Nr. 52 (21 Kânunusani 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 6. 
36  Für einige Beispiele siehe Masum Millet Nr. 27 (7 Eylül 1931), S. 1: „Wir wollen Reform an 

unseren Schulen, so dass diese uns auf das Leben vorbereiten und unseren Charakter for-
men“, Masum Millet Nr. 29 (22 Eylül 1931), S. 1: „Wir wollen Schulen für das Leben“, Ma-
sum Millet Nr. 30 (7 Teşrinisani 1931), S. 1: „Am türkischen Schulsystem ist nichts zu ver-
teidigen“, Masum Millet Nr. 31 (25 Teşrinisani 1931), S. 1: „Schulen, die Konsumenten 
produzieren, sind schädlich. Wir wollen Wissen und Fähigkeiten für das Leben“. 

37  Masum Milet Nr. 32 (4 Kânunuevvel 1931), S. 1: „Sıhhate muzir olduğundan dolayı afyon 
ticareti çoktan memnu iken bizlere yalnız açlık derdi aşılayan o köhne maarif sistemimiz 
hala neden ilga edilemiyor.“ 

38  Masum Millet Nr. 52 (21 Kânunusani 1933), S. 1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 181 

High Technical School als die beste Lösung für das Bildungsproblem ansah,39 so ver-
folgte er doch auch die im türkischen „Mutterland“ durchgeführten Schulreformen 
mit größter Aufmerksamkeit. Er informierte über die einzelnen Schritte der dorti-
gen Bildungsreform, ließ bekannte Persönlichkeiten ausführlich zu Wort kom-
men40 und berichtete euphorisch von eigenen Erfahrungen, die er auf seinen Rei-
sen in die Türkei mit den neugegründeten türkischen Schulen gemacht habe.41  

11.2.5. Die „Kraft des Marktes“  

Gleichgewicht und Austausch zwischen „Schule“ und „Markt“ waren für Mehmet 
Rıfat nicht nur das Geheimnis des schulischen Erfolgs, sondern die Antriebskräfte 
der gesellschaftlichen Dynamik überhaupt. Daher sollten nicht „politische Theo-
rien“, „Ideologien“ oder die „Religion“ den Inhalt der zukünftigen schulischen 
Erziehung bestimmen, sondern allein die „Gesetze und Erfordernisse des Mark-
tes“. Unter dem Begriff „Markt“ verstand Mehmet Rıfat dabei das Geschäftsleben 
und die Wirtschaft insgesamt. Die „Kraft des Marktes“ war für ihn die „Mutter“ 
aller gesellschaftlichen Entwicklungen, und das Wirtschaftsleben bildete die Basis 
des Ideellen, Moralischen und Religiösen. Wenn diese Basis nicht tragfähig sei, so 
beginne in der Gesellschaft ein Auflösungsprozess, von dem die religiösen Bin-
dungen und ethische Werte nicht verschont blieben. Der wirtschaftliche Wohl-
stand hingegen ermögliche es den Menschen, sich geistig und moralisch zu entwi-
ckeln und sich hohen ideellen Werten zu widmen. Der Markt sei also „die Quelle 
der ideellen Inspiration, der Wissenschaft, der Kunst, der Glückseligkeit; kurzum 
er ist die Quelle des Lebens“. Es sei kein Zufall, dass sich alle Revolutionen auf 
dem Markt ereigneten. Die Regierungen könnten heute keine Entscheidungen 
treffen, die den Interessen der Wirtschaft widersprächen. Bestes aktuelles Beispiel 
sei die dominante Rolle des Ford-Konzerns in Amerika.42 

Mehmet Rıfat war ein entschlossener Verfechter der freien Marktwirtschaft und 
Gegner des Etatismus. In dieser Hinsicht war er ein Anhänger von Prens Sabahat-
tin, der die Begriffe teşebbüs-ü şahsi („persönliche Initiative“) und adem-i merkeziyet 
(„Autonomie“) in die wirtschaftspolitischen Debatten der Jungtürken eingeführt 
hatte. Prens Sabahattin bezeichnete die monopolistische Übermacht des osmani-
schen Staates, der dem Individuum keinen unternehmerischen Freiraum gewähre, 

                                                                                          
39  Masum Millet Nr. 1 (11 Nisan 1931), S. 1: İfade-i meram. 
40  In der Nr. 91, S. 2 wurde beispielsweise ein Artikel von Ahmet Ağaoğlu anlässlich der Uni-

versitätsreform in der Türkei publiziert, in dem der Autor für eine radikale Reform „von 
der Grundschule bis zur Universität“ plädierte: „Bliebe nur ein einziger Bereich von den 
Reformen verschont, seien die ganzen Bemühungen umsonst.“ Siehe Masum Millet Nr. 91 
(15 Temmuz 1933), S. 2: Maarifimizin ıslahı. 

41  Er beobachtete beispielsweise, wie in den neuen Schulen „die Kinder das Theoretische und 
das Praktische parallel lernen und nach dem Ende der Schulzeit eine Arbeit finden“. Yeni 
Fikirler Nr. 1 (Mayıs 1946), S. 3-5: Çarşı inkılâp müzesidir. 

42  Yeni Fikirler Nr. 1 (Mayıs 1946), S. 3-5: Çarşı inkılâp müzesidir. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 182 

als eine wichtige Ursache seiner wirtschaftlichen Unterentwicklung. Dadurch be-
raube man die Menschen ihrer Selbständigkeit und Kreativität, mache sie von Au-
toritäten abhängig und so zu „Bettlern des Staates“.43 Der osmanische Staat in 
seinem seinerzeitigen Erscheinungsbild mit einem riesigen „Verwaltungsapparat 
aus unproduktiven Bediensteten und Beamten“ war für die jungtürkischen Vertre-
ter der freien Marktwirtschaft ein überholtes und zum Scheitern verurteiltes Mo-
dell: Wenn auf eine Gesellschaft „die Begriffe fonctionnarisme bzw. memuriyetpe-
restlik zutreffen, ist ihre Zukunft von der Tuberkulose befallen, und sie ist nicht 
mehr zu retten“ warnte Abdullah Cevdet.44  

Die sozioökonomische Situation auf Zypern beschrieb Mehmet Rıfat mit den 
Begriffen budgetarism, bütçehorluk („Verprassen von Steuern“) und memuriyetçilik 
(„Beamtentum“). Dabei handle es sich um ein Netzwerk der bürokratischen Elite, 
das mehr konsumiere als produziere. Seine Mitglieder stammten von den allge-
meinbildenden Schulen und ernährten sich lediglich vom Fiskus. Man könne die-
ses System nur durch die Förderung einer unternehmerisch-dynamischen „Mittel-
schicht“, wie sie überall auf der Welt als Träger einer stabilen Marktwirtschaft fun-
giere, bekämpfen. Mehmet Rıfat war der Auffassung, dass sich die Strukturen von 
memuriyetçilik auf Zypern in allen Behörden ausgebreitet hätten. Sie seien aber vor 
allem im Amt für islamische Stiftungen (Evkaf-ı İslamiye) zu finden. So verschrieb 
er sich mit ganzer Kraft dem Kampf gegen dieses Amt. Dort herrsche nicht nur me-
muriyetçilik, sondern auch nepoltism, die Vetternwirtschaft.45 Würde man die religiö-
sen Stiftungen betriebswirtschaftlich optimal verwalten, würde man einen Über-
schuss von über 6.000 Lira erzielen. Das sei ein enormer Betrag, mit dem man in 
anderen Bereichen viel erreichen könne.46 Aufgrund der schlechten Führung könn-
ten die Stiftungen heute dagegen nicht einmal ihre eigenen Ausgaben begleichen. 
Obwohl die Fanoromeni-Kirche in Nikosia beispielsweise über ein jährliches Ein-
kommen von 7.000 Lira verfüge, habe sie nur 230 Lira Ausgaben. Ein Vergleich mit 
der evkaf solle jeden türkischen Zyprioten nachdenklich stimmen.47  

11.2.6. Lokalpatriotismus 

Obwohl Con Mehmet Rıfat einer der wichtigsten kulturellen Vermittler zwischen 
Zypern und Anavatan war und sich auf der Insel auf vielfältige Weise um das 
Fortbestehen der türkischen Kultur bemühte, war er doch auch, und zwar vor al-
lem seit der Niederschlagung der griechischen Revolte 1931 und der Beseitigung 

                                                                                          
43  Zu den wirtschaftspolitischen Ideen Prens Sabahattins siehe Mardin 1992, Ege 1977 und 

Bozarslan 2002. 
44  Zit. nach Hanioğlu 1981, S. 198. 
45  Masum Millet Nr. 100 (16 Ağustos 1933), S. 3: Nimetşinaslık numunesi. 
46  Masum Millet Nr. 69 (29 Nisan 1933): S. 1: Toklar dünyası isteriz, Masum Millet Nr. 78 (31 

Mayıs 1933), S. 1: Yoksulluk bir musibet-i milliyedir. 
47  Masum Millet Nr. 57 (25 Şubat 1933), S. 1: Nazımı umurcu cumhurumuza açık ariza 11. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 183 

der Enosis-Gefahr, Vorreiter eines gesamt-zypriotischen Patriotismus. So war Zy-
pern für ihn vatan („Heimat“), die man mit den griechischen Zyprioten, den „na-
tionalen Brüdern“ (kardaş unsur) teilte. Er unterschied hier drei Arten „nationaler 
brüderlicher Verbundenheit: „The first is brotherhood by blood and womb, the 
second is brotherhood by religion and the third is brotherhood by country“48. 
Auf Zypern bestehe zwischen Türken und Griechen eine „brotherhood by 
country“, bei der die zahlreichen persönlichen Beziehungen, die gemeinsamen 
Freuden und Sorgen im Vordergrund stünden. Für diese Art nationaler Bindun-
gen, die nicht weniger wert seien als die anderen, gebe es für die Religion keinen 
Platz. Im Gegenteil: „Die Zeiten, in denen man die Welt aus dem Fenster der Mo-
scheen betrachtete, sind längst vorbei“. Das ideale zypriotische Gemeinwesen, das 
die Religionsgrenzen überwinde, sei eine stark an das Territorium gebundene 
Schicksalsgemeinschaft: „As the life in the country is shared by all, so the gain 
and loss are shared by all“.49  

Trotz dieser Bindungen und vieler Gemeinsamkeiten zwischen den beiden 
Volksteilen unterschieden sich die griechischen und türkischen Zyprioten jedoch 
in ihrer Lebensführung und Lebensqualität voneinander: Während die griechi-
schen Zyprioten den besseren Berufen nachgingen, wohlhabender seien und so-
mit ein höheres Ansehen hätten, führe die Mehrheit der türkischen Zyprioten ein 
erbärmliches Leben.50 Diese Diskrepanz beeinträchtige das harmonische Zusam-
menleben. Deswegen sei es die Aufgabe eines jeden „echten türkischen Patrioten“, 
sich für deren Beseitigung einzusetzen: „Der echte Patriot soll sich mit Wissen-
schaft und Kultur ausrüsten, um in der Gesellschaft Verantwortung übernehmen 
zu können. Er soll sich nicht nur um das Land und den Boden kümmern, son-
dern sich auch darum bemühen, sich wie seine griechischen Brüder zu kleiden, 
die gleichen Tätigkeiten wie sie auszuüben, die gleichen öffentlichen Einrichtun-
gen zu nutzen. Er soll wie sie am Leben teilhaben und es genießen und so durch-
setzungsstark sein wie sie.“51 

 

                                                                                          
48  Masum Millet Nr. 1 (11 Nisan 1931), S. 1: Editorial Object. 
49  Masum Millet Nr. 1 (11 Nisan 1931), S. 1: Editorial Object. 
50  Masum Millet Nr. 78 (31 Mayıs 1933), S. 1: Yoksulluk bir musibet-i milliyedir. 
51  Masum Millet Nr. 59 (11 Mart 1933), S. 1: Nazımı umuru cumhurumuza açık ariza 13. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Zusammenfassung

Das Zentrum-Peripherie-Modell erweist sich trotz aller Defizite als kraftvoll genug, 
um in geeigneter Modifizierung die verschiedensten regionalen und zeitlichen Ab-
hangigkeitsstrukturen zu beschreiben. Dabei spielt der Begriff der Dependenz die 
zentrale Rolle. So charakterisieren sich die Peripherien durch ihre wirtschaftliche, 
politische und sozio-kulturelle Abhängigkeit von Metropolen. Bezogen auf die 
osmanischen Verhältnisse wäre ein zeitlich und räumlich nicht ausdifferenziertes 
Zentrum-Peripherie-Konzept nicht tragfähig genug, um die vielfältigen Macht – 
und Abhängigkeitsverhältnisse zwischen der Hohen Pforte und ihren zahlreichen 
taşra darzustellen. Indem wir uns in dieser Studie auf die postosmanischen peri-
pheren Beziehungen kultureller Art zu lediglich zwei Regionen im überschaubaren 
Zeitintervall von 1878 bis 1940 fokussieren, wird versucht, eine Diskussion um die 
Anwendbarkeit eines „kontextfremden“ Modells weitgehend zu umgehen. Es geht 
hier insbesondere nur um die Rekonstruktion diverser Strategien der kulturell han-
delnden Bildungselite in ihrer Interaktion mit dem „Mutterland“. Die Verengung 
der Perspektive auf die „Journalisten“ führt zwar zu einer weiteren Spezifizierung, 
ist jedoch in erster Linie der Tatsache geschuldet, dass der Ablösungsprozess vom 
Osmanischen Reich und die Entstehung einer unabhängigen Presse in beiden Re-
gionen Hand in Hand ging, und sich daher der Journalist dank des Mediums Zei-
tung zum idealen Vermittler zwischen Zentrum und Peripherie entwickelte.  

Die exemplarischen Biographien der hier vorgestellten Journalisten verdeutli-
chen einerseits, wie wechselhaft, spannungsreich und widersprüchlich ihr „asym-
metrisches“ Verhältnis zum Zentrum war und andererseits, wie unterschiedlich je-
der dieser „kulturellen Brückenschläge“ in der Praxis funktionierte. Obwohl die 
„individuellen“ intellektuell-kulturellen Peripherie-Zentrum-Relationen nur sehr 
bedingt eine regionalspezifische Kategorisierung zulassen, können doch bestimm-
te, über die Eigenheiten der jeweiligen peripheren Person und Region hinausge-
hende Verhaltensmuster sichtbar gemacht werden. Ein charakteristisches Merkmal 
sowohl bei den dobrudschatürkischen als auch mit gewissen Einschränkungen bei 
den türkisch-zypriotischen Publizisten war der neben der Zentrumsorientierung 
bestehende und recht deutlich akzentuierte Lokalpatriotismus. Man vermochte 
offenbar, zentrifugale und zentripetale Neigungen zumindest zeitweilig mühelos 
zu vereinen, und unterschied sich dadurch deutlich von den Weggefährten in an-
deren postosmanischen Peripherien. Dies machte nicht nur die Beziehungen zum 
Zentrum spannungsreicher, sondern erschloss den politisch und gesellschaftlich 
regen Publizisten zahlreiche zusätzliche Betätigungfelder.  

So zählte İbrahim Temo, ursprünglich einer der Gründer der Jungtürkenbewe-
gung, zugleich auch zu den Gründungsfiguren der regionalen Presse in der Dobru-
dscha und zu den Hauptinitiatoren des dobrudschamuslimischen Lokalpatriotis-
mus. Zwar ist nicht auszuschließen, dass hierbei sein Bruch mit der neuen Führung 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 186 

der Unionisten und seine Enttäuschung über die Entwicklungen nach der Revolu-
tion von 1908 eine gewisse Rolle gespielt haben. Doch gab Temo seine lokalpatrio-
tischen Ansichten auch dann nicht auf, als in der Türkei die Kemalisten die Macht 
übernommen hatten und eine seinen Vorstellungen sehr nahe kommende Re-
formpolitik einleiteten, für die er dann in der Dobrudscha eifrig Propaganda be-
trieb. Auch wenn Temo diesen Widerspruch aus „zentristischem“ Nationalismus 
kemalistischer Prägung und regional orientiertem Dobrudscha-Patriotismus an-
fangs gut zu verkraften schien, so erwiesen sich die beiden konträren Positionen 
doch spätestens auf dem Feld der „Auslandstürken“-Politik der Kemalisten und 
speziell in der Migrationsfrage in den 30er Jahren als unvereinbar. 

Es war deshalb kein Zufall, dass sein jüngere Kollege Müstecib Fazıl Ülküsal, 
der schon in der Dobrudscha ein distanziertes Verhältnis zum Zentrum pflegte 
und ein entschiedener Gegner der Migrationspolitik war, nach seiner eigenen Um-
siedlung in die Türkei dieses und andere kritische Themen in seinen Publikatio-
nen mit Bedacht mied. Er war ein „peripherer Intellektueller“ par excellence und 
damit in jeder Hinsicht das Gegenbild Temos. Seine zentrifugale Position war völ-
lig anders begründet als bei Temo, und so wurde er nicht nur häufiger zur Ziel-
scheibe seiner kemalistischen Konkurrenz, sondern bekam auch immer wieder die 
„ordnende Hand“ der Zentralmacht zu spüren. Sein spannungsgeladenes Verhält-
nis zum Zentrum verschwand auch nach seiner Auswanderung in die Türkei nicht 
völlig. Indem er sich an die ihm hier auferlegten „Spielregeln“ hielt und politi-
schem Druck geschmeidig auswich, konnte er länger als die meisten „Auslandstür-
ken“ seinen „partikularen“ Ideen treu bleiben. 

Bei Hafız Cemal und Mehmet Rıfat dagegen ergänzten sich zypriotischer Pat-
riotismus und Zentrumsorientierung bestens: Das „Anavatan“ diente als Vorbild 
für das „Yavru Vatan“. Dem Zentrum kam darüber hinaus noch die Rolle einer 
Garantiemacht gegen die griechische Enosis-Gefahr zu. Daher waren ihre Bezie-
hungen zum Zentrum, sieht man von Cemals zweigleisiger Politik, die er „İngiliz 
uslü“ nannte, ab, wenig konfliktgeladen. Beide Publizisten waren im Abstand ei-
nes Vierteljahrhunderts auf Zypern journalistisch tätig (obwohl sie beide fast ge-
nau gleich alt waren). Auch deshalb hatten sie vielleicht kein so gespanntes Ver-
hältnis zueinander wie Temo und Ülküsal in der Dobrudscha (die verschiedenen 
Generationen angehörten). So publizierte Hafız Cemal nach seiner Übersiedlung 
in die Türkei gelegentlich in Rıfats Masum Millet und unterstützte den von diesem 
in Grundzügen entwickelten zypriotischen Lokalpatriotismus, der sich nach der 
Unterwerfung der Enosis-Bewegung in den 30er Jahren auch zum griechischen Be-
völkerungsteil hin öffnete.  

Ohne eine Einigkeit in Grundsatzfragen wäre das gute Verhältnis der beiden 
jedoch nicht denkbar gewesen. So führte Mehmet Rıfat in den 30er Jahren den 
von Cemal Anfang des Jahrhunderts entwickelten Reformansatz im Bildungswe-
sen weiter. Beide verband hier vor allem ihr Einsatz für Berufs- und Fachschulen 
als Alternative zu den allgemeinbildenden Gymnasien.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV.  
Formen und Variablen der Interaktion: 

Zentripetal- und Zentrifugalkräfte 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.  Die Migration als Brücke zwischen Zentrum
und Peripherie

Mit den Gebietsverlusten des Osmanischen Reiches begann die muslimische Be-
völkerung der verloren gegangenen Territorien ab Ende des 18. Jahrhunderts ver-
stärkt in das osmanische Kernland zurückzuströmen. Die Wanderungsbewegung 
erfasste im Verlauf eines Jahrhunderts Hunderttausende von Muslimen aus ver-
schiedenen Regionen des Russischen Reiches und des Balkans und signalisierte 
damit einerseits das Ende der osmanischen Expansion und den Beginn eines un-
aufhaltsamen Rückzugs, ja des Zerfalls des einstigen Weltimperiums, und stand 
andererseits für den kraftvollen Aufstieg des Zarenreichs, dessen Gebietszuwächse 
ab dem 18. Jahrhundert für eine grundlegende Änderung der Machtverhältnisse 
in Osteuropa, im Schwarzmeerraum und im Kaukasus sorgten. Zudem markiert 
sie den Beginn des Zeitalters der Nationalstaaten. 

Eine der ersten großen Zuwanderungswellen ins Osmanische Reich setzte mit 
der Eroberung der Krim durch Russland 1783 ein und hielt über das ganze 19. 
Jahrhundert an.1 Nachdem das gesamte westliche Randgebiet des Kaukasus am 
Schwarzen Meer von Russland annektiert worden war, folgte dann ab Mitte des 
19. Jahrhunderts auch die Übersiedlung nicht-turksprachiger Muslime, also von
Tscherkessen, Tschetschenen usw.2  

Das „nationale Erwachen“ der Balkanvölker und die sich daran anschließende 
Gründung von Nationalstaaten, die im Großen und Ganzen auf dem Prinzip der 
Ethnizität basierten und daher innerhalb ihrer Grenzen nach einer ethnisch-
religiösen Homogenisierung strebten, löste gegen Ende des 19. Jahrhunderts eine 
Fluchtwelle von Muslimen aus den ehemaligen osmanischen Balkanprovinzen 
aus. Die Remigration vom Balkan beschleunigte sich noch einmal nach dem Bal-
kankrieg 1912–1913, durch den das Osmanische Reich seine sämtlichen restlichen 
Balkanterritorien bis auf den europäischen Teil der heutigen Türkei verlor. So 
wanderten zwischen 1877 und dem Balkankrieg etwa 500.000 bis 600.000 Men-
schen ins Osmanische Reich ein.3 

Schon in in der Spätphase des Osmanischen Reiches hatte es Bemühungen ge-
geben, die immer bedrohlicher werdende Flüchtlings- bzw. Auswanderungsfrage 
bilateral zu regeln.4 Die ersten vertraglichen Vereinbarungen kamen jedoch erst in 

1 Mehr dazu siehe im Kapitel über den krimtatarischen Nationalismus. 
2 Zu den Migrationsbewegungen ins Osmanische Reich im 19. Jahrhundert siehe Karpat 

2002. 
3 Eren 1959, S. 174. 
4 So wurde beispielsweise auf der Istanbuler Konferenz vom 16.-29. September 1913 eine 

Kommission für den Bevölkerungsaustausch zwischen dem Osmanischen Reich und Bul-
garien gebildet, die bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs tätig war. Siehe Eren 1959, 
S. 175. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 190 

der Republikzeit zustande. Auf der Konferenz von Lausanne 1923 schlossen die 
Türkei und Griechenland einen Vertrag über einen obligatorischen Flüchtlings- 
und Bevölkerungsaustausch. Eine internationale Kommission regelte daraufhin 
im Namen des Völkerbunds die Umsiedlungsaktionen. Danach unterzeichnete 
die Türkei 1927 mit Bulgarien, 1936 mit Rumänien und schließlich 1938 mit Ju-
goslawien einen Rückwanderungsvertrag. Infolge dieser Vereinbarungen emigrier-
ten in den ersten 20 Jahren der Republik mindestens 837.000 Personen in die Tür-
kei. Davon machten die Türken aus Griechenland mit 384.000 Personen den 
größten Teil aus. Ihnen folgten die Türken aus Bulgarien (198.000), Rumänien 
(117.000) und Jugoslawien (115.000).5 Insgesamt stammten ca. 97, 5 % aller seit 
der Republikgründung bis 1970 in die Türkei eingewanderten Personen aus den 
Balkanländern.6 

Die Auswanderung der Türken aus Zypern und der Dobrudscha seit dem 
Machtwechsel 1878 ist somit als Teil dieser großen, mit dem Zerfall des Osmani-
schen Reiches einhergehenden Massenwanderung anzusehen. Die Migration präg-
te beide Regionen zutiefst. Sie wurde deswegen zum bevorzugten Thema der ört-
lichen Presse. Kein Problem wurde so heftig, kontrovers und gefühlsbetont disku-
tiert wie die Frage der Migration. Durch die starke Emotionalisierung der Debatte 
wurde jede Meinungsäußerung sogleich wahlweise entweder zum Verrat an der 
„Heimat“ (Zypern/Dobrudscha) oder am „Mutterland“ (Osmanisches Reich bzw. 
Türkei) hochstilisiert. Wie und unter welchen Bedingungen sich die einzelnen Po-
sitionen zur Migrationsfrage herausbildeten und wie sie mit der Entwicklung im 
„Mutterland“ korrespondierten und durch diese modifiziert wurden, wird im Fol-
genden anhand der Debatten in den jeweiligen Printmedien rekonstruiert.  

13.1. Hicret ins Osmanische Reich  

Auch wenn die diversen Auswandererströme alle dasselbe Ziel hatten, nämlich das 
Osmanische Reich, so unterschieden sie sich im Hinblick auf Entstehung, Verlauf 
und Rückwirkung auf die Heimatregion doch erheblich. So wich das Migrations-
verhalten der Dobrudschatürken in der Anfangsphase stark von dem der Zypern-
türken ab, was in erster Linie auf die unterschiedliche Wahrnehmung des Macht-

                                                                                          
5 Kirişçi 1999, S. 114. 
6 Geray 1970, S. 12. Obwohl die überwiegende Mehrheit der Zugewanderten ohnedies eth-

nische Türken waren, hielt es die türkische Regierung für erforderlich, am 14. Juli 1934 das 
Siedlungsgesetz (İskân Kanunu, No. 2510) zu verabschieden, das die „Zugehörigkeit zur 
türkischen Rasse und Kultur“ („Türk soyu ve kültürüne bağlılık“) zur Voraussetzung für Auf-
nahme und Bleibe in der Türkei machte. Damit kamen in der Regel nur noch Muslime 
türkischer Muttersprache für die Ansiedlung in Frage. Ausgenommen waren „die Pomaken, 
bosnischen und albanischen Muslime oder Zigeuner islamischer Religionszugehörigkeit 
sowie weitgehend Tataren und Gagausen.“ Schmidt-Rösler 1996, S. 144. Dabei war nicht 
ganz klar, wie die Bestimmung „Zugehörigkeit zur türkischen Rasse und Kultur“ zu defi-
nieren war. Dies blieb in der Ermessensentscheidung des Ministerrates. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 191 

wechsels und den andersartigen Umgang mit der neuen politischen Situation zu-
rückzuführen war.  

Die osmanische Regierung legte großen Wert darauf, dass das vorläufige Ende 
der osmanischen Herrschaft auf Zypern im Jahre 1878 von der muslimischen Be-
völkerung der Insel als ein vorübergehender taktischer Rückzug wahrgenommen 
wurde. So sei die Insel nur solange an England verpachtet worden, bis man – mög-
lichst innerhalb kürzester Zeit – wieder zu Kräften gekommen sei und mit engli-
scher Hilfe die Russen aus den besetzten nördlichen Provinzen vertrieben habe. 
Dass die Hohe Pforte de iure im Besitz von Zypern blieb, erleichterte diese Argu-
mentation beträchtlich. Sultan Abdülhamid II. unterrichtete in einem Erlass die 
Bevölkerung der Insel höchstpersönlich über die aktuelle Lage und befahl dem 
Gouverneur und den Beamten, für einen reibungslosen Machtwechsel zu sorgen. 
In seinem ferman wurde vor allem auf drei Punkte hingewiesen: 1. Die Übergabe 
der Insel sei aus politischer Notwendigkeit erfolgt und diene den übergeordneten 
Interessen des osmanischen Staates, 2. die englische Verwaltung habe einen vorü-
bergehenden Charakter, 3. die Inseltürken würden durch den Machtwechsel keiner-
lei rechtliche und wirtschaftliche Nachteile erleiden. Um dem dritten Punkt Nach-
druck zu verleihen, wurden die Bestimmungen des Nachtragsabkommens vom 1. 
Juli 1878 veröffentlicht, die u.a. die Beibehaltung der Schariagerichte vorsahen, den 
Türken das Recht auf Mitverwaltung der evkaf einräumten und England zur Zah-
lung eines Tributs verpflichteten.7 Der ferman wurde am 10. Juli dem Gouverneur 
Zyperns überreicht, und als zwei Tage später die Engländer ihre Posten auf der In-
sel bezogen, reagierten die Türken äußerst gelassen: „Die eigentliche Besetzung 
Zyperns vollzog sich in malerisch friedlicher Art und Weise, wovon zahlreiche 
Bilddokumente zeugen.“8 Aufgrund dieses sanften Machtwechsels blieb eine Mas-
senauswanderung ins Osmanische Reich unmittelbar nach der Regierungsüber-
nahme aus. Erst nach der britischen Annexion im Ersten Weltkrieg wurde die Mig-
ration für die Zyperntürken zu einer Frage von existentieller Bedeutung. 

Obwohl der Rückzug der Osmanen aus der Dobrudscha ebenfalls relativ fried-
lich über die Bühne ging, ließ sich nicht verhindern, dass das rumänische Regime 
von vielen Muslimen als eine „christliche Fremdherrschaft für immer“ empfunden 
wurde. Die daraus resultierende Verunsicherung löste die erste muslimische Emig-
rationswelle aus der Dobrudscha aus. Für eine migrationsfördernde Panikstim-
mung unter der muslimischen Jugend sorgte vor allem die Militärdienstpflicht. 
Mit dem im Jahr 1880 verabschiedeten „Organisationsgesetz für die Nord-
Dobrudscha“ hatte die rumänische Regierung die dobrudschanischen Muslime zu 
rumänischen Staatsbürgern erklärt. Gleichwohl waren sie gemäß Artikel 67 und 68 
für zehn Jahre von der regulären Dienstpflicht befreit.9 Stattdessen richtete man 

                                                                                          
7 The Cyprus Civil List 1903, S. 5. 
8 Zervakis 1998, S. 69. 
9 Fazıl 1940, S. 108. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 192 

für muslimische Rekrutierte eine territoriale Kompanie ein, in der religiöse Speise- 
und Kleidervorschriften beachtet werden sollten. Trotz dieser und zahlreicher an-
derer Sonderregelungen10 bewegte die Frage, ob es religiös legitim sei, für eine 
christliche Macht Militärdienst zu leisten, die Gemüter vieler Muslime. Allein aus 
diesem Grund verließen zwischen 1882 und 1897 etwa 3.000 überwiegend junge 
Männer die Dobrudscha.11  

Die Fahnenflucht und die durch sie ausgelöste erste Auswanderungswelle nach 
dem Regimewechsel fand in den türkischen Blättern große Beachtung. So widme-
te beispielsweise die sultantreue und konservative Zeitung Şark dem Thema meh-
rere Beiträge und betrieb eine Anti-Migrationskampagne. Laut Şark war Fahnen-
flucht nichts anderes als „ein Zeichen von Dummheit“. Dabei verglich man die 
Situation der Dobrudscha-Türken immer wieder mit der der Muslime unter der 
Herrschaft Bulgariens oder Serbiens. In beiden Ländern würden sie religiös er-
niedrigt und gequält.12 Die Rumänen behandelten die Muslime dagegen respekt-
voll und gerecht. Wenn die jungen Muslime trotz aller Erleichterungen desertier-
ten, bedeute dies, dass sie „nicht langfristig denken können und nicht die Fähig-
keit haben, die Umstände richtig zu bewerten“.13  

Die Diskussion über Fahnenflucht und Migration zog weite Bevölkerungskreise 
in ihren Bann. In zahlreichen Leserzuschriften meldeten sich auch Familien und 
Angehörige von Fahnenflüchtigen zu Wort. Dabei wurde auch die Idee des Frei-
kaufs (bedel) in die Debatte eingebracht. Sie stieß jedoch auf erheblichen Wider-
stand. Die Gegner meinten, dass bedel nur für wohlhabende Familien eine Lösung 
sei und die Dobrudschamuslime aufgrund ihrer Armut von einer solchen Kom-
pensationsregelung überwiegend nicht profitieren könnten. Weiterhin betonte 
man die integrative Rolle des Militärdienstes. Die Redaktion von Şark wies bei-
spielsweise darauf hin, dass es in Rumänien nur 8-10 türkische Beamte und nur 
zwei türkische Studenten an der Militärakademie gebe. Dies sei ein Armutszeug-
nis für die Türken. Der Weg zu den staatlichen Posten führe über den Militär-
dienst. Dort lernten die jungen Männer ein korrektes Rumänisch, was ihre Chan-
cen, später eine Arbeit zu finden, erheblich erhöhe.14 In diesem Zusammenhang 

                                                                                          
10  In dieser Kompanie durften beispielsweise muslimische Köche in separatem Geschirr ko-

chen. In den Kasernen gab es auch Moscheen und Imame. Darüber hinaus war es den 
muslimischen Soldaten gestattet, zur rumänischen Militäruniform den Fez zu tragen. 
Noch wichtiger: Die muslimischen Soldaten mussten in Friedenszeiten höchstes eine Wo-
che pro Monat in der Kaserne verbringen. Siehe Şark Nr. 8 (10 Kânunuevvel 1897), S. 2-3: 
Hicret hakkında bir kaç söz. 

11  Şark Nr. 8 (10 Kânunuevvel 1897), S. 2-3: Hicret hakkında bir kaç söz. 
12  Das Blatt behauptete, dass in Bulgarien und Serbien den muslimischen Rekruten Hüte 

aufgesetzt und sie von ihren Vorgesetzten ständig beleidigt würden. Sie müssten Speisen 
essen, die in Schweinefett gebraten seien. Außerdem erhielten sie drei Jahre lang keinen 
Heimaturlaub. Siehe Şark Nr. 12 (27 Kânunusani 1897), S. 1-2: Yine hicret meselesi yahud taa-
ti-i efkârın faidası. 

13  Şark Nr. 12 (27 Kânunusani 1897), S. 1-2: Yine hicret meselesi yahud taati-i efkârın faidası. 
14  Şark Nr. 12 (27 Kânunusani 1897), S. 1-2: Yine hicret meselesi yahud taati-i efkârın faidası. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 193 

verwies man auf das Beispiel der rumänischen Juden, die einen Freikauf ablehnten 
und stattdessen darauf bestanden, in die Armee eingezogen zu werden. Die Parti-
zipation an den staatsbürgerlichen Rechten setze den Dienst an der Waffe für das 
Vaterland voraus. Die Juden, die den größten Teil des rumänischen Handels und 
Kapitals in ihren Händen hielten, wollten sich nicht durch einen Freikauf von 
den wichtigsten staatsbürgerlichen Rechten ausschließen lassen.15 

Die Anti-Migrationshaltung des konservativen Blattes Şark hatte ihren Grund 
darin, dass die damalige osmanische Regierung keineswegs an einer Einwanderung 
der außerhalb der Landesgrenzen lebenden Türken interessiert war. Außerdem 
war man der Ansicht, dass die Muslime in der Dobrudscha durch die Migration 
zu einer unbedeutenden Minderheit schrumpfen würden, die dann zunehmend 
an den Rand der Gesellschaft gedrängt würde. Im Blatt brachte man immer wie-
der die Befürchtung zum Ausdruck, dass diese Entwicklung dahin führen könnte, 
dass es sich eines Tages für die rumänische Regierung nicht mehr lohne, sich um 
die Belange und Probleme der wenigen zurückgebliebenen Muslime zu kümmern.  

Bei Şark vertrat man die Auffassung, dass die Voraussetzung für eine hicra erst 
dann erfüllt sei, wenn Muslime in einem nichtmuslimischen Land zur Emigration 
genötigt oder gezwungen würden. In Rumänien seien die Muslime jedoch weder 
von Seiten des Staates noch des rumänischen Volkes religiösen oder weltlichen 
Übergriffen ausgesetzt. Deswegen gebe es keinen einzigen Grund, der eine Aus-
wanderung rechtfertige. Die Auswanderer seien Opfer irrealer Ängste, die von in-
teressierten Kreisen geschürt würden.16 Zur Abschreckung konnte man in Şark ei-
ne Reportage über ausgewanderte Familien lesen, die nach einiger Zeit in die 
Dobrudscha zurückkehren mussten. Sie hätten ihre Häuser, Felder und Weideland 
für nichts verkauft oder einfach so aufgegeben und seien überstürzt abgereist: 
Nun seien aus diesen ehemaligen Land- und Hausbesitzern Hilfsarbeiter oder Ar-
beitslose geworden, die vom Staat abhingen.17 

Der Strom der Auswanderer aus der Dobrudscha riss auch nach der Jahrhun-
dertwende nicht ab. Bis zum Ersten Weltkrieg verließen Tausende von Türken das 
Gebiet in Richtung Osmanisches Reich. Die Migrationsproblematik war daher 
auch für die türkischen Journale dieser Periode von großer Wichtigkeit. Dass da-
mals vor allem junge Menschen die Dobrudscha verließen, veranlasste etwa Meh-
med Niyazi, einen der wichtigsten Intellektuellen der Dobrudscha im frühen 20. 
Jahrhundert, sich der Problematik anzunehmen. Beispielsweise wandte er sich in 
seinem Beitrag Türkiya ve haricde bulunan Dobruca gençlerine bir hitab-i samimane in 
der Zeitung Teşvik an die rückkehrunwillige im Ausland studierende Jugend. Er be-
tonte, dass die Auswanderung der Bildungselite für die Entwicklung in der Dobru-
dscha katastrophale Folgen habe. Damit das Land den Anschluss an den wissen-

                                                                                          
15  Şark Nr. 12 (27 Kânunusani 1897), S. 2: Yine hicret meselesi yahud taati-i efkârın faidası. 
16  Şark Nr. 7 (6 Kânunuevvel 1897), S. 1-2: Bulgaristan hududunda askeri köyleri. 
17  Şark Nr. 8 (10 Kânunuevvel 1897), S. 2-3: Hicret hakkında bir kaç söz. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 194 

schaftlichen, technischen und kulturellen Fortschritt nicht völlig verliere, sollten al-
le ausgebildeten Dobrudschaner zurückkehren. Das sei ihre patriotische Pflicht, die 
sie der Heimat schuldig seien. Die Muslime Russlands und Bulgariens gingen nach 
ihrer Ausbildung im Ausland üblicherweise in ihre Heimatländer zurück. Dass die 
Kasantataren und die Kaukasier moderner als andere muslimische Völker seien, 
verdankten sie dieser Rückkehrbereitschaft. Die Dobrudschaner müssten davon 
lernen.18 Obwohl sich die Appelle von Mehmed Niyazi an alle im Ausland leben-
den Dobrudschatürken richteten, war natürlich klar, dass er in erster Linie die Ju-
gend im Osmanischen Reich meinte. Dies kam außer in der Überschrift auch im 
Text selbst deutlich zum Vorschein. So betonte er, dass die osmanische Regierung 
niemanden daran hindere, in seine Heimat zurückzukehren. Im Gegenteil, sie 
werde dankbar sein. Es seien sogar Fälle bekannt, dass die Regierung von sich aus 
junge Leute in die Dobrudscha zurückgeschickt habe.19 

Wie ihre Vorgänger aus der ersten Publikationsperiode priesen die Blätter der 
Vorkriegszeit nicht nur die Vorzüge des Lebens in der Dobrudscha an, sondern be-
trieben zugleich Negativpropaganda, indem sie das Leben der Auswanderer in den 
düstersten Farben schilderten. In Teşvik wurden Begriffe wie „Abgrund“, „Elend“ 
und „Tragödie“ verwendet, um das Leben der Dobrudschaner im Osmanischen 
Reich zu charakterisieren.20 Im Beitrag Hicret in der Ausgabe Nr. 14 wurde die Fra-
ge gestellt, ob es im Osmanischen Reich überhaupt jemand gebe, der schlechter le-
be als die Ausgewanderten,21 und im Artikel Muhacerat meselesi resümierte man fol-
gendermaßen: „Wer in der Dobrudscha alles aufgibt, erntet in der Türkei nur 
Elend.“22  

Entsprechend heftig waren auch die Attacken gegen diejenigen Kreise, die die 
Emigration forderten und förderten. In Teşvik wurden sie als „Verräter“ und „Pro-
vokateure“ beschimpft, die nur an ihren eigenen Vorteil dächten und von der Un-
wissenheit der Bevölkerung profitierten. Vor allem nützten sie die Religion aus, um 
die Menschen zu verführen.23 In der 19. Ausgabe von Teşvik berichtete der Istanbu-
ler Korrespondent in einem langen Beitrag, wie die in Istanbul unter erbärmlichen 
Bedingungen lebenden Auswanderer Opfer von Schlepperbanden und Bodenspe-
kulanten werden konnten. Der Reporter zeigte anhand konkreter Beispiele, dass 
dabei Geistliche wie der Imam des Dorfes Bülbül eine wichtige Rolle spielten.24 

                                                                                          
18  Teşvik Nr. 3 (23 Haziran 1910), S. 1-2: Türkiya ve haricde bulunan Dobruca genclerine bir hitab-i 

samimane. 
19  Teşvik Nr. 3 (23 Haziran 1910), S. 1-2: Türkiya ve haricde bulunan Dobruca genclerine bir hitab-i 

samimane. 
20  Teşvik Nr. 13 (1 Eylül 1910), S. 1-2: Hicret. 
21  Teşvik Nr. 14 (8 Eylül 1910), S. 1-2: Hicret 1. 
22  Teşvik Nr. 24 (26 Kânunuevvel 1910), S. 1-2: Muhaceret meselesi. 
23  Siehe Teşvik Nr. 13 (1 Eylül 1910), S. 1-2: Hicret, Nr. 14 (8 Eylül 1910), S. 2: Dobrica’da hic-

ret müşevvikları, Nr. 24 (26 Kânunuevvel 1910), S. 1-2: Muhaceret meselesi usw. 
24  Teşvik Nr. 19 (10 Teşrinisani 1910), S. 2: Acıklı bir mülakat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 195 

Als die Süd-Dobrudscha 1913 unter die Kontrolle Rumäniens kam, lösten der 
Machtwechsel und die damit verbundene Ungewissheit auch dort eine Auswande-
rungswelle aus. Viele junge Erwachsene trieb vor allem die Befürchtung in die 
Flucht, dass mit dem „Gesetz über die Organisation der neuen Dobrudscha“ vom 
1. April 1914 der Wehrdienst auch auf die neuen Staatsbürger ausgeweitet werden 
könnte. Die Zeitung Işık wurde damals zum Sprachrohr der Anti-Migrationskam- 
pagne. Man verurteilte die Fahnenflucht scharf und meinte, dass man die Lage der 
Türken in Rumänien nicht mit der in Bulgarien, wo die Neu-Dobrudschaner bis 
dahin gelebt hätten, vergleichen dürfe. Es gebe auf dem Balkan kein anderes Land, 
das die Rechte der Muslime so schütze wie Rumänien. Daher sollten sich die Mus-
lime der Süd-Dobrudscha glücklich schätzen, dass sie unter die Herrschaft Rumä-
niens geraten seien. In Rumänien sei auch der Militärdienst für Muslime leichter 
als anderswo. Die muslimischen Soldaten würden gerecht behandelt, und die neu 
gebildeten Einheiten in Silistre würden in ihrem Lager Moscheen, Imame und ein 
Hamam erhalten. Auch in Işık meinte man wie zuvor in Teşvik, dass die Auswande-
rung die Migranten ins Elend treiben würde, für das Osmanische Reich eine große 
Belastung darstelle und die verbliebenen Türken in der Dobrudscha in Bedeu-
tungslosigkeit versinken lasse. Sollte die Auswanderung auf ihrem derzeitigen Ni-
veau bleiben, so würde für die Muslime in der Dobrudscha eine ähnliche Situation 
entstehen wie auf der Krim und in Bessarabien. Sie würden dann aufgrund ihrer 
geringen Zahl von keiner Seite mehr Beachtung finden. 25  

Nachdem die Briten während des Ersten Weltkrieges 1914 Zypern annektiert hat-
ten und die Insel auch de iure nicht mehr zum Osmanischen Reich gehörte, waren 
auch die Inseltürken mit dem Thema Auswanderung konfrontiert. Die erste große 
Auswanderungswelle aus Zypern setzte ein, als die türkischen Zyprioten 1917 zu 
britischen Staatsbürgern erklärt wurden.26 Die Zahl der Türken, die die britische 
Staatsbürgerschaft ablehnten und während des Ersten Weltkriegs Zypern verließen, 
belief sich auf über 8.000 Personen.27 Dies machte etwa 1/8 der Inseltürken aus, 
deren Zahl bei über 60.000 lag.28 Da die Auswanderung während des Krieges er- 
 

                                                                                          
25  Işık Nr. 4 (22 Şubat 1914), S. 1: Hala mı derd-i hicret?, Siehe auch Işık Nr. 11 (12 Nisan 

1914), S. 1-2: Hamisizlik yüzünden felaketler. 
26  Die englische Staatsbürgerschaft erstreckte sich auf die folgenden Personenkreise: „(a) Any 

Ottoman subject who was ordinarily resident and actually resident in Cyprus on 5 No-
vember 1914. (b) Any Ottoman subject who was ordinarily resident in Cyprus on that date 
but was absent for his education only or some other temporary purpose. Provided he had 
not elected to retain Ottoman nationality and left Cyprus within two months after his 
election. (c) Any Ottoman subject who, having been in Cyprus but not ordinarily resident 
there on 5 November 1914, applied to the High Commissioner within two years from the 
end of the present war and fulfilled certain conditions of residence, and had taken the 
oath of allegiance.” Hill 1952, S. 413. 

27  Azgın 1998, S. 644. 
28  Zit. nach Gazioğlu 1960, S. 28, FN. 33. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 196 

folgte und zu jener Zeit nur eine einzige türkische Zeitung, nämlich Kıbrıs, er-
schien, wurde das Thema nicht großartig publik. Kıbrıs brachte nach der Annexion 
gerade noch vier Ausgaben heraus und wurde am 21. Dezember 1914 eingestellt. 

Die Migration wurde erst nach der Gründung der Türkischen Republik für die 
zyperntürkischen Blätter zum wichtigen Thema, als die neue türkische Regierung 
grünes Licht für die Auswanderung gab und die Inseltürken begannen, massen-
haft in die Türkei zu übersiedeln.  

13.2. Migration in die Türkische Republik  

Trotz verschiedener Gegenmaßnahmen der rumänischen Regierung ebbte der 
Auswandererstrom aus der Dobrudscha nicht einmal während des türkischen Un-
abhängigkeitskrieges ab und setzte sich auch in den ersten Republikjahren unver-
mindert fort. Dementsprechend war die Migration auch nach dem Ersten Welt-
krieg Gegenstand erregter Pressedebatten. In den 20er Jahren dominierte in der öf-
fentlichen Meinung weiterhin die Anti-Migrations-Partei. So setzten sich die gro-
ßen Blätter Dobruca und Romanya in unzähligen Beiträgen für den Verbleib der 
Türken in der Dobrudscha ein. Die Zeitung Dobruca bezeichnete die Migration als 
„eine der schmerzhaftesten Wunden“. Für Şevket Cevdet, den Autor mehrerer 
Beiträge zum Thema, war die Auswanderung schlichtweg eine „Katastrophe“, ein 
„Irrweg“, an den die Türken nicht einmal denken dürften. Jeder Dobrudschaner 
habe die Pflicht, gegen die Migration zu kämpfen. Dabei wies Cevdet den Geistli-
chen aufgrund ihrer Stellung in der Gesellschaft eine besondere Rolle zu: Sie soll-
ten in den Gebetshäusern die Muslime über den wahren Charakter der „sozialen 
Krankheit“ Migration aufklären.29  

Ahmet Hamdi Zandalı griff in der Zeitung Romanya einen anderen Aspekt auf: 
Die Migration sei ein Zeichen der „Undankbarkeit“ der Muslime gegenüber der 
rumänischen Gesellschaft, die sie bis dahin freundschaftlich umarmt habe. Die re-
ligiöse und nationale Verantwortung verlange von den Muslimen, in der Dobru-
dscha zu bleiben und dem hiesigen Gemeinwesen ihre Dankbarkeit zu erweisen.30 

Auch der bekannteste Intellektuelle der dobrudschamuslimischen Gemeinschaft, 
Müstecib Fazıl Ülküsal, der damals in Romanya unter dem Pseudonym Müstecib 
Oktay schrieb, setzte sich ausführlich mit der Migration der türkischen Dobrud-
schaner auseinander. Er demonstrierte anhand zahlreicher Beispiele aus der türki-
schen und tatarischen Geschichte, dass die Flucht aus einem Land gelegentlich 
existentiell notwendig sein könne. Für eine Auswanderung aus der Dobrudscha ge-
be es jedoch derzeit keine Veranlassung. Sie diene auch nicht dem „Schutz der Ras-

                                                                                          
29  Dobruca Nr. 65 (4 Eylül 1920), S. 1: Elim derdlerimizden: Muhaceret. Mehr dazu siehe auch 

Dobruca Nr. 399 (2 Şubat 1923), S. 1: Fikri muhacerat. 
30  Romanya Nr. 274 (6 Kânunusani 1923), S. 1: Hicret etmeyelim. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 197 

se“, sondern erweise sich als nichts anderes als ein Akt der Zerstörung muslimi-
schen Lebens, bei dem die Profite interessierter Kreise die Hauptrolle spielten.31 

Ein neuer Ton kam vor allem durch die ab den 20er Jahren erscheinenden ru-
mänischsprachigen Blätter in die Debatte. Sie bauten das von Mehmed Niyazi in 
Işık und Teşvik vor dem Ersten Weltkrieg entwickelte Konzept des dobrudscha-
muslimischen Patriotismus aus und präzisierten seinen Inhalt. Diese Zeitungen 
wurden von einer jungen Generation herausgegeben, die besser Rumänisch sprach 
als Türkisch oder Tatarisch. Ihre gelungene sprachliche und kulturelle Integration 
beeinflusste auch ihre Vorstellungen von „Heimat“. Im Gegensatz zu Mehmed 
Niyazi und den anderen Vordenkern des neuen Regionalpatriotismus gab es bei 
ihnen keine nennenswerte „doppelte Loyalität“ mehr. Sie unterschieden also nicht 
mehr zwischen einem ursprünglich alles umfassenden „Mutterland“ (dem Osma-
nischen Reich/der Türkei/der Krim) und einer lokalen „Heimat“ (der Dobru-
dscha). Ihre Treue galt ausschließlich der Dobrudscha, und alles jenseits ihrer 
Grenzen war die „Fremde“. In Revista Musulmanilor Dobrogeni meinte etwa Pluga-
rul Murat in seinem Beitrag Să nu mai emigrăm! („Wir sollen nicht mehr emigrie-
ren!“), dass es ein großer Verlust wäre, alles, was die vorherigen Generationen in 
der Dobrudscha mühsam aufgebaut hätten, mit einem Schlag zu zerstören und 
„in die Fremde“ zu emigrieren, um dort mit allem von vorn beginnen zu müssen. 
Wenn er weiter schrieb, dass die Menschen erst in „dieser Epoche der Zivilisation“ 
dazu gekommen seien, „die Früchte der Arbeit ihrer Vorfahren zu ernten und sich 
in der Dobrudscha zu entfalten“, sprach er eigentlich von seiner eigenen Genera-
tion der sprachlich und kulturell Integrierten. Nach Meinung eines Altersgenossen 
erwarteten den emigrierten Dobrudschaner in der „Fremde“ „nicht Milch und 
Honig, sondern ein ungnädiges Schicksal“. Daher verstehe er nicht, was diese 
Menschen trotzdem dazu bewege, ihr Hab und Gut zu verkaufen und in andere 
Erdteile auszuwandern, „wo sie nur der Neid der Einheimischen, obwohl diese 
Glaubensbrüder seien, erwartet. Dort wird man ihnen aus Angst, dass sie ihnen 
die Wohnungen und Grundstücke wegnehmen, mit Feindschaft begegnen“.32 

Der Autor Plugarul Murat entmystifizierte den Begriff Anavatan („Mutterland“) 
so gründlich wie niemand vor ihm. So stellte er dessen Konnotationen „Barmher-
zigkeit“, „Solidarität“ und „Hilfe“ grundsätzlich in Frage. Es sei eine Illusion an-
zunehmen, in der Türkei gelinge alles, woran man in der Dobrudscha gescheitert 
sei. Um dieses „schiefe Bild von der Heimat“ zu korrigieren, brauche man sich 
nur die zurückgekehrten Migranten anzuschauen. Sie würden in der Fremde mit 
ihren Problemen allein gelassen, und die von ihnen erhoffte Solidarität und Hilfe 
bleibe gänzlich aus. Schlussendlich kehrten sie enttäuscht in die Dobrudscha zu-
rück. Fazit: Es sollten nicht noch mehr Muslime den gleichen Fehler machen. 

                                                                                          
31  Romanya Nr. 351 (2 Teşrinievvel 1923), S. 1: Hicret edelim mi?, Romanya Nr. 352 (4 Teşri-

nievvel 1923), S. 1: Hicret edelim mi? 
32  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 2 (16 Noemb. 1928), S. 2: Să nu mai emigrăm! 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 198 

„Denn das Brot und das Messer sind hier, wo euch eure Vorfahren hingestellt ha-
ben. Nach all den Gebieten, die sie durchwanderten, sind sie hierher gelangt und 
haben hier ihren Platz als fleißige Landwirte gefunden. [...] Warum geht ihr ins 
Unbekannte? Warum verlasst ihr euren Hof, den ihr von euren lieben Eltern ge-
erbt habt und in den ihr selbst viel Zeit und Kraft gesteckt habt? Warum stürzt ihr 
euch und eure gesamte Familie für immer ins Unglück?“33 

Die Gründung der Türkischen Republik und die Umsetzung der republikanischen 
Migrationspolitik markierten einen Umschwung sowohl im Migrationsverhalten 
der Türken als auch im Meinungsbild der Presse, und zwar gleichermaßen in der 
Dobrudscha wie auf Zypern. Die republikanischen Machthaber in Ankara verfolg-
ten aufgrund der demographischen Gegebenheiten in Anatolien eine offensivere 
Flüchtlings- und Einwanderungspolitik als die osmanischen Regierungen vor ih-
nen. Die Einwohnerzahl in der Türkei war während der fast zehnjährigen Kriegs-
zeit von den Balkankriegen bis zum Unabhängigkeitskrieg erheblich zurückge-
gangen. So waren weite Landstriche im ohnehin dünn besiedelten Anatolien 
gänzlich entvölkert. Eines der wichtigsten Ziele in der Aufbauphase bestand für 
die neue türkische Regierung darin, diese Regionen mit Landsleuten aus den 
ehemaligen osmanischen Gebieten neu zu besiedeln. Zwar war die Übersiedlung 
aus diesen Territorien nach Anatolien nie zum Erliegen gekommen; sie verlief je-
doch so stockend und unorganisiert, dass eine planvolle Besiedlung Anatoliens 
auf diese Weise nicht möglich schien. Die Regierung begann daher, eine aktive In-
terventionspolitik bereits in den Herkunftsländern zu betreiben. Schon der Ver-
trag von Lausanne vom 24. Juli 1923 bot der Türkei die Möglichkeit, über das 
Schicksal der in Griechenland lebenden Türken mitzuentscheiden. Der Vertrag 
enthielt zudem wichtige Regelungen über die Zukunft der türkischen Zyprioten. 
Der Artikel 21 lautete: “Turkish nationals ordinarily resident in Cyprus on the 5th 
November 1914, will acquire British nationality subject to the conditions laid 
down in the local law, and will thereupon lose their Turkish nationality. They will, 
however, have the right to opt for Turkish nationality within two years from the 
coming into force of the present Treaty, provided that they leave Cyprus within 
twelve months after having so opted. Turkish nationals ordinarily resident in Cy-
prus on the coming into force of the present Treaty who, at that date, have ac-
quired or are in process of acquiring British nationality in consequence of a re-
quest made in accordance with the local law, will also thereupon lose their Turk-
ish nationality. It is understood that the Government of Cyprus will be entitled to 
refuse British nationality to inhabitants of the island who, being Turkish nation-
als, had formerly acquired another nationality without the consent of the Turkish 
Government.“34 

                                                                                          
33  Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 2 (16 Noemb. 1928), S. 2: Să nu mai emigrăm! 
34  Siehe Martin 1924. Zum türkischen Text siehe T. C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel 

Müdürlüğü, Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı 2000, S. 11. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 199 

Mit der Unterzeichnung des Vertrages akzeptierte die Türkei offiziell die Be-
stimmungen der Briten über die Staatsangehörigkeit der türkischen Zyprioten aus 
dem Jahr 1914. Sofort kam es zu einer neuen Auswanderungswelle in die Türkei, 
und zwar schneller als es der völlig unvorbereiteten türkischen Regierung recht 
sein konnte. So endeten die oft übersteigerten Erwartungen der Migranten in bit-
terer Enttäuschung. Objektive Angaben über die Zahl der zu dieser Zeit emigrier-
ten und wieder zurückgewanderten Zyperntürken stehen nicht zur Verfügung. Die 
Ereignisse fanden jedoch später in der Presse gewisse Beachtung. So schrieb der 
Herausgeber Ahmet Raşit in Doğru Yol, dass die schlechten Erfahrungen in der 
Türkei bei den türkischen Zyprioten das Gefühl aufkommen ließen, dass man auf 
der Welt nirgends willkommen sei. Dies hinterlasse „seelische Wunden“ bei jenen, 
die vorher jahrelang ohne Führung hätten leben müssen und jetzt bei der erstbes-
ten Gelegenheit nach Anatolien gegangen seien.35 Trotz dieser negativen Erfah-
rung wurde, nicht zuletzt aufgrund der Enosis, und anders als in der Dobrudscha, 
der Begriff des „Mutterlandes“ nicht grundsätzlich in Frage gestellt. Die Türkei 
wurde weiterhin als Anavatan, als Garant für die bedrohte türkische Existenz auf 
Zypern angesehen. Die Redakteure waren bestrebt, die Ereignisse um die emigrier-
ten Zyprioten in der Türkei nicht überzubewerten. Die Vorfälle wurden meist auf 
das unkontrollierte und sturzbachartige Hereinströmen der ersten Migran-
tengruppen zurückgeführt. So schrieb Ahmet Raşit, dass die Türkei gerade erst ei-
nem Krieg entronnen sei und noch ihre Wunden lecke. Sie habe selbst jede Hilfe 
benötigt. Die Migranten dagegen hätten über keinerlei Qualifikationen verfügt, 
die in dieser Situation hätten nützlich sein können. Im Gegenteil: Indem sie von 
staatlicher Hilfe abhängig gewesen seien, hätten sie für das Land eine weitere Be-
lastung dargestellt.36 

Nach dieser ersten „organisatorischen Panne“ gründete die Türkei 1925 in Ni-
kosia ein Konsulat, dessen primäre Aufgabe darin bestand, sich intensiv um die 
auswanderungswilligen Inseltürken zu kümmern. Zur gleichen Zeit verabschiedete 
Ankara einen Regierungsbeschluss, der die Einwanderung regeln sollte und fol-
gende Punkte beinhaltete: 1. Die Türkische Republik wird vorerst 20.000 türkische 
Zyprioten aufnehmen und sie in folgenden Gebieten ansiedeln: Kozan (3.000), 
Muğla (3.000), Cibal-i Birket (3.000), Adana (3.000), Mersin (2.000), Silifke (3.000) 
und Antalya (3.000). 2. Die Übersiedler aus Zypern werden vom Staat keine Hilfe 
für Transport und Unterbringung bekommen, genau wie seinerzeit die Balkantür-
ken. Dabei gilt im Einzelnen: a) Im Fall einer spontanen Reise, bzw. einer Reise in 
kleinen Gruppen tragen die Reisenden die vollen Kosten. b) Falls die Übersiedler 
in Großgruppen einreisen, besteht die Möglichkeit einer Ermäßigung, die zwi-
schen der Regierung und den Schiffsgesellschaften ausgehandelt wird. c) Die Re-

                                                                                          
35  Doğru Yol Nr. 294 (15 Şubat 1926), S. 1-2: Türkiye Cumhuriyeti ve Kıbrıs Türkleri. 
36  Doğru Yol Nr. 294 (15 Şubat 1926), S. 2: Türkiye Cumhuriyeti ve Kıbrıs Türkleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 200 

gierung kann den Übersiedlern unverbindlich gegen Bezahlung Häuser und 
Grundstücke, sofern vorhanden, zur Verfügung stellen.37  

Obwohl dieser Beschluss alles andere als übersiedlerfreundlich war, wurde er in 
der zyperntürkischen Presse mit großem Lob bedacht. Man feierte ihn als „einen 
Funken der Hoffnung nach über fünfzigjähriger Hoffnungslosigkeit“. Die Türken 
seien seit dem Ende der osmanischen Herrschaft führungslos gewesen und ge-
zwungen, auf „den dornigen Wegen des Lebens“ allein zurechtzukommen. Am 
Ende sei man erschöpft, in seiner Existenz bedroht und nicht mehr in der Lage 
gewesen, sich selbst zu helfen.38 Das Blatt Vatan meinte, dass sich bisher keine 
Regierung so energisch für die Zyperntürken eingesetzt habe wie die republikani-
sche Türkei. Es sei deswegen für die Zyperntürken eine Ehre, die von der Türkei 
ausgestreckte Hand zu ergreifen und das Leben im „Mutterland“ fortzusetzen.39  

Vereinzelt war auch leise Kritik zu hören: So zeigte man sich vor allem mit den 
vagen Formulierungen und den unverbindlichen Zusagen unzufrieden. Es wurde 
befürchtet, die früheren Vorkommnisse könnten sich wiederholen. Nachdem in 
der Söz kritisch über die Lage der Migranten in Anamur berichtet worden war, 
wandte sich der Generalsekretär der Republikanischen Volkspartei, Recep Peker, 
persönlich in einem Brief an die Redaktion und nahm zu den Missständen Stel-
lung: Die Regierung habe den Migranten Wohnungen und Grundstücke zur Ver-
fügung gestellt. Die Migranten hätten diese aber, ohne einen Kaufvertrag zu un-
terzeichnen, an Dritte vermietet oder einfach liegen lassen und seien entweder 
weitergezogen oder nach Zypern zurückgekehrt. Daraufhin habe die Regierung ih-
re Namen im Amtsblatt veröffentlicht und sie aufgefordert, innerhalb von zwei 
Monaten zurückzukommen. Andernfalls würden sie jeglichen Anspruch auf ihren 
Besitz verlieren.40 Der Generalsekretär war weiterhin der Auffassung, dass es sich 
bei denjenigen, die sich mit Beschwerdebriefen an die Presse gewandt hätten, ge-
rade um die Personen gehandelt haben könnte, die durch eigenes Verschulden das 
Recht auf ihre Wohnungen verloren hätten.  

Die Redaktion betonte daraufhin, dass sie in ihrem Bericht keineswegs die tür-
kische Regierung kritisieren, sondern lediglich die Behörden auf einige Unregel-
mäßigkeiten aufmerksam machen wollte. Es sei allgemein bekannt, dass die türki-
sche Regierung alles unternehme, um den Migranten zu helfen. Die Türken auf 
der Insel seien ihr dafür sehr dankbar. Das Blatt wandte sich dann an die Migran-

                                                                                          
37  Doğru Yol Nr. 294 (15 Şubat 1926), S. 1: Türkiye Cumhuriyeti’nin Kıbrıs muhacirleri hakkındaki 

kararı. 
38  Doğru Yol Nr. 294 (15 Şubat 1926), S. 1-2: Türkiye Cumhuriyeti ve Kıbrıs Türkleri. 
39  Vatan Nr. 283 (12 Şubat 1926), S. 2-3: Türkiye Cumhuriyeti’nin Kıbrıslılara büyük bir lütüfkar-

lığı, siehe auch Vatan Nr. 284 (26 Şubat 1926), S. 1-2: Kıbrıs Türkleri nasıl milli bir heyecan ta-
şıyorlar. 

40  Söz (22 Kânunusani 1932), zit. nach İsmail u. Birinci 1989, S. 87-88. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 201 

ten selbst und meinte, dass diejenigen, die die von der Regierung bestimmten Or-
te ohne Erlaubnis verließen, selbst schuld an ihren Problemen seien. 41  

In dieser migrationsbegünstigenden Atmosphäre wurden die Stimmen der 
Migrationskritiker immer leiser. Tatsächlich wurden sie weitgehend unterdrückt 
und zum Schweigen gebracht. Eines der wenigen Blätter, die es noch wagten, sich 
offen gegen die Auswanderung zu stellen, war die Zeitung Ses.42 Schon in der ers-
ten Ausgabe wurde dem Thema ein ausführlicher Beitrag gewidmet. Man sprach 
im Artikel Hicret Fikirleri vor allem die Sorgen der türkischen Zyprioten an, die 
nicht auswandern wollten, und warf die Frage auf, ob es nach 20.000 Auswande-
rungen noch sinnvoll sei, von einer fortbestehenden zyperntürkischen Gemein-
schaft zu sprechen. Da durch den Wegzug der Türken ihr Grund und Boden und 
ihre Häuser in griechischen Besitz übergingen, bedeute Migration für die türki-
sche Volksgruppe nicht nur den demographischen Niedergang, sondern auch den 
Verlust ihrer wirtschaftlichen und politischen Bedeutung. Daher sollte es die Auf-
gabe eines jeden türkischen Zyprioten sein, nach den Ursachen für die Migration 
zu forschen und diese unverzüglich zu beseitigen. Hauptverantwortlich für die 
hicret waren für die Zeitung wirtschaftliche Faktoren wie die langanhaltende Dürre 
sowie Verarmung und Verschuldung der Bauern.43  

Auch einige geistliche Führer wie der Hoca Said Efendi (A. Sayid) hielten die 
seit dem Lausanner Abkommen stark anwachsenden Auswanderungsströme für 
alarmierend. Ihm bereitete nicht nur die große Zahl der Auswanderer, sondern 
auch der Auswanderungsbefürworter große Sorge. In der zweiten Ausgabe von Ses 
bedauerte er, dass die Migration nun ein fester Bestandteil im Leben der Zypern-
türken sei. Sie sei zum Generalschlüssel für alle Probleme des Alltags geworden. 
Komme man mit seinem Leben nicht weiter, greife man gleich auf die hicret zu-
rück. Die Migration sei unter bestimmten Bedingungen tatsächlich eine Notwen-
digkeit. In der Natur gebe es viele Beispiele von Lebewesen, die ihre Existenz dem 
Wandern verdankten. Dass Mensch und Tier im Einklang mit ihrer Umwelt leb-
ten, sei ein allgemeines Naturgesetz. Wenn die Verhältnisse an einem Ort aus dem 
Gleichgeweicht gerieten, sei ein Ortswechsel für das Fortleben der eigenen Rasse 
daher unabdingbar. In der Vergangenheit hätten viele Menschen, wie beispielswei-
se die Juden oder auch die ersten Muslime um den Propheten Mohammed, ihre 
Existenz nur durch Auswanderung sichern können. Wäre damals Mohammed mit 
seinen Anhängern nicht ausgewandert, gäbe es heute auf der Welt nicht so viele 
Muslime. Trotz dieser Positivbeispiele ende die Auswanderung für ein Volk häufig 
tragisch. Die Auslöschung einer ganzen Rasse sei dann zumeist die Folge.  

                                                                                          
41  İsmail u. Birinci 1989, S. 87 und 90. 
42  Da das Blatt Ses erst nach der türkischen Schriftreform herauskam und somit ausschließlich 

in lateinischer Schrift erschien, wurde es in der vorliegenden Arbeit nicht berücksichtigt. 
Aufgrund seiner Haltung in der Migrationsfrage, die auch für spätere Blätter wegweisend 
wurde, verdient es hier jedoch eine kurze Erwähnung. 

43  Ses Nr. 1 (29 Nisan 1935), S. 1: Hicret fikirleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 202 

Die Motive für die Emigration waren für Hoca Said Efendi entweder ungerechte 
Behandlung bzw. plötzlich auftretende Nachteile, seien sie nationalistischer, religi-
öser, wirtschaftlicher oder klimatischer Art, oder das Streben nach einem höheren 
Lebensstandard.44 Obwohl der Autor zum Schluss schrieb, dass er in späteren Aus-
gaben auf die Frage eingehen werde, ob einige dieser Motive auf die türkischen 
Zyprioten zuträfen und die Auswanderung somit gerechtfertigt sei, konnte in den 
vorhandenen Beständen von Ses keine Fortsetzung seines Artikels gefunden wer-
den. Es ist durchaus möglich, dass das Blatt dem Druck der Migrationsbefürwörter, 
darunter die türkischen Behörden, nicht standhielt und keine weiteren migrati-
onskritischen Texte mehr abdruckte. Hoca Said Efendi wies schon am Beginn sei-
nes Artikels auf dieses Klima der Unterdrückung hin und meinte, dass es nicht 
mehr so leicht sei wie früher, sich offen gegen die Auswanderung auszusprechen.45  

Die offensive Ansiedlungspolitik der neuen Türkischen Republik wirkte sich auch 
stark auf das Migrationsverhalten der Türken in der Dobrudscha aus. Die Zahl der 
Auswanderungswilligen nahm zu, und auch die öffentliche Meinung schlug jetzt 
um. Die Dominanz der Anti-Migrations-Blätter ging gegen Ende der 20er Jahre zu 
Ende, während von nun an Zeitungen das Feld beherrschten, die als Sprachrohr 
der hicret-Befürworter auftraten. Dabei spielten auch die Aktivitäten und Kampag-
nen der türkischen Vertretungen auf dem Balkan eine wichtige Rolle. Die türkisch-
en Funktionäre arbeiteten mit ganzer Kraft darauf hin, die Türken für eine Über-
siedlung nach Anatolien zu gewinnen. Im Falle Rumäniens ist hier besonders der 
Name des türkischen Botschafters in Bukarest, Hamdi Suphi Tanrıöver, zu nennen. 
Die Hauptrolle spielte das türkische Konsulat in Konstanza, das als Koordinations-
stelle für die türkischen Agenten fungierte, die die Dörfer bereisten und Propagan-
da für die Auswanderung betrieben. Sie verkündeten, dass die Übersiedlung in die 
Türkei dem Willen der Türkischen Republik entspreche und, wer sich dagegen zur 
Wehr setze, somit gegen den Wunsch der „einzigen freien Republik der Türken auf 
der ganzen Welt“ handle. Dies sei dann nichts anderes als „Verrat“ am Türkentum. 
Die türkischen Agenten agitierten nach Kräften gegen die immer noch populäre 
Auffassung, dass die Auswanderung zur Verelendung der Migranten und zum Un-
tergang der heimischen Kultur führe, und priesen sie stattdessen als die Lösung al-
ler Probleme an, die die Türken hier in der Dobrudscha hätten.46  

                                                                                          
44  Ses Nr. 2 (22 Mayıs 1935), S. 1: Hicret meselesi. 
45  Ses Nr. 2 (22 Mayıs 1935), S. 1: Hicret meselesi. 
46  „Bukarest waren vier Hauptagenten namentlich bekannt. Interessant ist der Fall von Hasan 

Hıfzı, einem Lehrer aus Bazargic. Er kam 1922 in die Dobrudscha, nachdem er in der Tür-
kei wegen antikemalistischer Agitation zum Tod verurteilt worden war. Nach einer Amnes-
tie arbeitete er für das türkische Konsulat in Constanţa.“ Schmidt-Rösler 1996, S. 143, FN. 
236. Auch Halit Araçık, der in Hak Söz unter dem Namen Halil Nacak schrieb, war ein 
Agent der türkischen Regierung, der vor allem über die Tataren fleißig Informationen sam-
melte. Siehe Ülküsal 1999, S. 172 und 203. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 203 

Als die Propagandatätigkeit Erfolge zeitigte und die Auswandererströme in die 
Türkei anschwollen, erwies sich das Problem ihrer Regulierung für die türkische wie 
für die rumänische Regierung als immer drängender. In Rumänien fürchtete man, 
„dass mit der türkischen Bevölkerung ein stabilisierendes Element verloren ging, 
das man vor allem entlang der Grenze für sehr wichtig hielt.“47Seit Beginn der 30er 
Jahre liefen zwischenstaatliche Verhandlungen, die am 4. September 1936 zur tür-
kisch-rumänischen Convention réglementant l’émigration de la population turque de la 
Dobroudja (Mukavele. Dobruca Türk Halkının Göç Şartları) führten. Die Unterzeich- 
ner waren für Rumänien der Finanzminister Mircea Cancicov und für die Türkei 
der Botschafter Suphi Tanrıöver. Der am 1. April 1937 in Kraft getretene Umsied-
lungsvertrag bestand aus 20 Artikeln, die die Auswanderungsmodalitäten um-
fassend regelten.48  

Mit der Unterzeichnung dieses Vertrages brachte die Türkische Republik ihre 
Anliegen bezüglich der Migration, die sie bis jetzt eher unter der Hand verfolgt 
hatte, auch offiziell auf höchster Ebene zum Ausdruck. Aufgrund der Einfluss-
nahme der Türkei wagten von jetzt an nur noch wenige Blätter wie Halk und Çar-
dak, gegen die Auswanderung einzutreten. Auch sie vertraten jedoch längst nicht 
mehr so radikale Positionen wie ihre Vorgänger. Halk beispielsweise zeigte Ver-
ständnis für die Migrationswilligen und die türkische Migrationspolitik, die ja den 
Zweck habe, das dünnbesiedelte Land mit Menschen gleicher Volkszugehörigkeit 
zu bevölkern. Die Kritik in Halk zielte vor allem auf die Organisation und den 
(schon vor seiner Unterzeichnung bekannten) Umsiedlungsvertrag. In der rumä-
nischen Ausgabe von Halk forderte der Rechtsanwalt Ferid Bachtemir im Artikel 
Frământări („Ungeduld“), dass die Emigranten an solche Orte in der Türkei ge-
schickt werden sollten, wo sie den gleichen Lebensstandard wie in der Dobru-
dscha vorfänden. „Denn“, so begründete er seine Forderung, „das Leid derjenigen, 
die letztes Jahr emigrierten, steht allen Dobrudschanern noch vor Augen.“49 In 
der türkischen Ausgabe kritisierte die Redaktion vor allem die Bestimmungen des 
Umsiedlungsvertrages als unzureichend und unprofessionell. Der Vertrag sei vol-
ler Ungenauigkeiten und Lücken, die für die Migranten unangenehme Folgen ha-
ben könnten. Über das Leben, das die Emigranten in der Türkei erwarte, schweige 
er sich beharrlich aus. So blieben folgende Fragen unbeantwortet: „Wie werden 
die Migranten in der Türkei entschädigt? Wie viel Land wird ihnen dort zur Ver-
fügung gestellt? Entspricht das dem, was sie in Rumänien zurückgelassen haben? 
Wann und wo werden sie ihre Grundstücke bekommen?“50 Im Endergebnis riet 
die Redaktion den Migrationswilligen von der Auswanderung ab, bis diese Fragen  
 

                                                                                          
47  Schmidt-Rösler 1996, S. 145. 
48  Türk Birliği Nr. 42 (10 Birinciteşrin 1932), S. 1: Mukavele. Dobruca Türk halkının göç şartları. 

Zum vollen Text dieses Vertrages siehe Anhang (20.1) 
49  Halk Nr. 4 (8 Aprilie 1936), S. 1: Frământări. 
50  Halk Nr. 4 (8 Nisan 1936), S. 1: Göç üzerine anlaşma. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 204 

geklärt und juristische Zweifel ausgeräumt seien. Dabei hielt man es für erforder-
lich, immer wieder darauf hinzuweisen, dass eine distanzierte Haltung zur Migra-
tion „brüderliche Gefühle und Wünsche für die Entwicklung der Türkischen Re-
publik sowie Bewunderung für die radikalen und nützlichen Reformen unter der 
Führung des Genies Kemal Atatürk“ nicht ausschließe.51 

Die energische Migrationspolitik der neuen Türkischen Republik und die wach-
senden Auswandererzahlen wurden auch von den rumänischen Medien und Intel-
lektuellen genau registriert. Die Türken galten hier von jeher als Bollwerk gegen 
die bulgarischen Revisionsansprüche. Die Emigration der Türken aus der Dobru-
dscha drohte nun die demographische Situation stark zum Vorteil der Bulgaren 
zu verändern. Daher wurden immer wieder Stimmen laut, die für ein Bleiben der 
Türken plädierten. Das Blatt Halk widmete solchen Ansichten von rumänischer 
Seite große Aufmerksamkeit.52 In der fünften Ausgabe meinte I. Dumitrescu-Fra-
sin im Artikel La Răspântie (“Am Kreuzweg”), dass die Sympathie der rumäni-
schen Regierung denen gelte, die für einen Verbleib der Türken in Rumänien 
kämpften.53 Der Rechtsanwalt Constantin Dinu setzte sich im Beitrag Transhu-
manţa Dobrogeana („Nomadentum in der Dobrudscha”) mit den Gründen für eine 
Auswanderung aus der Dobrudscha auseinander und listete dabei folgende mögli-
che Motive auf: die Unzufriedenheit mit dem Leben in Rumänien, die Verlo-
ckung durch bessere Lebensbedingungen in der Türkei, den Wunsch nach Rück-
kehr zu den ethnischen Wurzeln. Am Ende seines Artikels, in dem er auch die Si-
tuation der Türken in Bulgarien mit der in Rumänien verglich, kam er zum 
Schluss, dass es für die Türken in Bulgarien mehrere Gründe zur Auswanderung 
gebe. Dass die Türken und Tataren jedoch auch aus Rumänien auswanderten, sei 
sehr bedauerlich. Denn dafür gebe es überhaupt keinen Anlass. In Rumänien sei-
en die Turko-Tataren gleichberechtigt. Ihnen stünden alle Posten offen. Der Staat 
kümmere sich um ihre Kultur, Religion und Identität. Wenn es dann trotzdem 
zur massenhaften Auswanderung komme, sei ein Umdenken in der rumänischen 
Politik erforderlich. Die Probleme der Turko-Tataren sollten verstärkt öffentlich 
diskutiert werden, um so eine bessere Integration zu ermöglichen und eine Aus-
wanderung zu verhindern.54  

Çardak, das zweite Blatt jener Jahre, das gegen die Migration eintrat, war in sei-
ner Kritik etwas offensiver. Im Leitartikel der ersten Ausgabe definierte die Redak-
tion es als ihre Aufgabe, die Missstände zu bekämpfen, die durch die Migration 
entstanden seien und unter denen vor allem die türkischen Landwirte zu leiden 

                                                                                          
51  Halk Nr. 1 (20 Februarie 1936), S. 1: Pronind la drum. 
52  Zu Appellen von Rumänen an die türkische Bevölkerung, in der Dobrudscha zu bleiben, 

siehe beispielsweise Halk Nr. 3 (20 Martie 1936), S. 1: Turcii din Dobrogea, Halk Nr. 7 (13 
Iuie 1936), S. 1: Spre noui orizonturi, Halk Nr 9 (30 Iulie 1936), S. 1: Emigrările, Halk Nr. 13 
(20 Februarie 1937), S. 1: Pleacă Turcii. 

53  Halk Nr. 5 (23 Aprilie 1936), S. 1: La Răspântie. 
54  Halk Nr. 6 (22 (!) Aprilie 1936), S. 1: Transhumanţa Dobrogeana. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 205 

hätten. Den Vorwurf, dass die Migrationsgegner zugleich Gegner der Türkei, der 
türkischen Regierung und der Reformen seien, wies man als „unverschämt“ zu-
rück. 55  

Wie Halk lehnte auch Çardak die Migration nicht prinzipiell ab und meinte, 
dass es der Wunsch jedes Türken sei, irgendwann ins „Mutterland“ (anayurt) zu 
emigrieren und dort in Ruhe seine letzten Lebensjahre zu verbringen. Unabhän-
gig davon, wie stark dieser Wunsch sei, bereite das Problem der Migration, solange 
sie so schlecht organisiert sei wie im Augenblick, jedoch große Sorgen.56 Während 
seiner gesamten Erscheinungsdauer berichtete Çardak immer wieder über Organi-
sationsprobleme bei der Abreise und Ankunft und dokumentierte das Elend und 
das Leid der Auswanderer in der Türkei. In den späteren Ausgaben betonte man, 
dass trotz vieler Mahnungen immer noch erhebliche Organisationsmängel be-
stünden und keine Besserung in Sicht sei. Für die Dobrudschatürken sei es daher 
besser, sich die Schikanen zu ersparen und in der „Heimat“ zu bleiben.57 

Wegen seiner Anti-Migrations-Haltung führte Çardak lange und heftige Debat-
ten mit Hak Söz, Türk Birliği und Deliorman, die alle aktiv für die Migration Partei 
ergriffen.58 Allerdings blieb die Auffassung des Blattes eine Einzelmeinung in ei-
ner Flut von Gegenstimmen. Gemeinsam war allen Blättern, die die hicret befür-
worteten, dass man sie zwar kurzfristig für eine „Katastrophe“ hielt, langfristig in 
ihr jedoch „die Rettung“ sah. Hak Söz verglich beispielsweise die Auswirkungen 
der Migration für ein Volk mit der eines Krieges.59 Nach Ansicht dieses Blattes 
würden nach einiger Zeit nur noch die Namen einiger weniger Berge und Dörfer 
sowie ein paar Minarette und Friedhöfe daran erinnern, dass die Türken hier ein-
mal die Herrscher waren. Dennoch sei die Migration zur Notwendigkeit gewor-
den, und zwar selbst dann, wenn sich die Türken anstrengen würden, noch einige 
hundert Jahre hier zu leben. Die Begründung für diese Ansicht findet sich auch in 
den anderen Blättern jener Zeit: Die Dobrudschatürken seien im Vergleich zu ih-
ren Nachbarn in allen Lebensbereichen rückständig und könnten nicht aus eige-
ner Kraft zu ihnen aufschließen. Auf Dauer führe dies zu „Minderwertigkeits-
komplexen“. Bevor es dazu komme, solle man daher die ausgestreckte „heilige 
und rettende Hand“ der Türkei ergreifen und ins „Mutterland“ emigrieren.60  

Während bis dahin alle Blätter, gleichgültig, ob sie Gegner oder Befürworter der 
Migration waren, die rumänische Politik gegenüber den Dobrudschatürken lobten 
oder sie zumindest nicht als Grund für eine Auswanderung nannten, machte die 

                                                                                          
55  Çardak Nr. 1 (5 İkinci Teşrin 1937), S. 1: Niçin çıkıyoruz? 
56  Siehe Çardak Nr. 4 (15 İkinci Kânun 1938), S. 1: Hakikat acıdır. 
57  Çardak Nr. 38-39 (13 İkinciteşrin 1939), S. 1: Haksız mıydık? 
58  Siehe beispielsweise: Çardak Nr. 4 (15 II-Kânun 1938), S. 1: Hakikat acıdır, Çardak Nr. 7 (8 

Mart 1938), S. 1: Zırva tevil götürmez. 
59  „hicretler beşeriyet tarhini muharebeler kadar tahrib edici büyük bir affettir.“ Hak Söz Nr. 

264 (21 İlkteşrin 1938), S. 1: Dobruca Türkü. 
60  Hak Söz Nr. 254 (22 Nisan 1938), S. 1: Yanlış ve sakat bir zihniyet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 206 

Zeitung Türk Birliği hier zusammen mit der in der Spätphase erscheinenden Deli-
orman eine Ausnahme. In beiden Blättern wurde immer wieder betont, dass Ru-
mänien für die Türken keineswegs das Paradies sei, für das es gemeinhin gehalten 
werde. Im Gegenteil: Die schlechten Lebensbedingungen und somit die Auswan-
derung der Dobrudschatürken sei letztendlich das Ergebnis einer rumänischen Po-
litik, die die Türken trotz zahlreicher Beschwerden jahrzehntelang vernachlässigt 
habe, indem sie sie von staatlichen Hilfen und höheren Posten gezielt ausschloss. 
Diese „Diskriminierung“ werde als ein „schwarzer Fleck“ (kara leke) in die Geschich-
te der rumänischen Politik eingehen.61 Als Reaktion auf die schlechte Behandlung 
entschieden sich die Türken zur Auswanderung, um so schnell wie möglich „ihre 
Brüder und Schwestern in der Türkei umarmen zu können und ihren Schmerz zu 
vergessen.“62 Türk Birliği nahm in der Migrationsfrage eine extrem kompromisslose 
Haltung gegenüber den Medien und Gruppen ein, die sich für ein Bleiben in der 
Dobrudscha entschieden hatten. Die Attacken wurden nicht selten heftig. So be-
zeichnete man in der 20. Ausgabe den Anti-Migrations-Kreis als einen Feind des 
republikanischen Projekts, der sich den ausdrücklichen Wünschen der Türkei in der 
Migrationsfrage widersetze. Daher sei die Frage legitim, ob man diese Personen 
noch als „Türken“ bezeichnen könne.63  

Trotz des polemischen und aggressiven Tons, der in den Debatten über die 
Migration in der dobrudschatürkischen Presse vorherrschte, gab es auch differen-
zierte und analytische Beiträge. So wies beispielsweise das Blatt Yıldırım, das zwi-
schen 1932 und 1938 erschien, auf die sozialen Probleme hin, die im Zusammen-
hang mit der Migration entstünden, und bezeichnete die Migration als ein gesell-
schaftliches Phänomen, das als Ergebnis der Strukturierung der Menschheit nach 
dem Nationalitätenprinzip entstanden sei. Überall auf der Welt würden Men-
schen gleicher Volkszugehörigkeit zueinander ziehen und sich mittels ihrer Natio-
nalstaaten von anderen ethnischen Gruppen abgrenzen. Von diesem universellen 
Prinzip seien nun auch die Dobrudschatürken betroffen, und sie seien daher ge-
willt, ihre Zukunft von jetzt ab mit Menschen gleicher Nationalität in ihrem 
„Mutterland“ zu gestalten.64 Der Chefredakteur des Blattes meinte ferner, dass es 
gerade jetzt die moralische Pflicht eines jeden Türken im Ausland sei, ins Mutter-
land zurückzukehren, um dort beim Aufbau der Republik zu helfen. Kein Türke 
könne sich der „prächtigen und verzaubernden Kraft der nationalen Revolution 
im „Mutterland“ entziehen.65  

Auch Tuna [2] betonte die Rolle der Dobrudschatürken bei der Gestaltung der 
neuen Türkei. Sie emigrierten in die Türkei, um für die „nationale Heimat“ (milli  
 

                                                                                          
61  Türk Birliği Nr. 14 (8 Şubat 1935), S. 1: Romanya Türkleri ve Rumen idaresi. 
62  Türk Birliği Nr. 42 (10 Birinciteşrin 1936), S. 1: Göç mukavelesi karşısında duygularımız. 
63  Türk Birliği Nr. 20 (29 Haziran 1935), S. 2: Romanya Türkleri ne için göçüyorlarmış? 
64  Yıldırım Nr. 150 (25 Nisan 1936), S. 1: Göç ediyoruz. 
65  Yıldırım Nr. 168 (15 Birinciteşrin 1937), S. 1: Muhaceret meselesi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 207 

vatan), für die „türkische Heimat“ (Türk yurdu) und das „Türkentum“ (Türklük) le-
ben und arbeiten zu können. Das Leben innerhalb der „nationalen Grenzen“ 
werde den Türken ihren verlorenen „nationalen Stolz“ zurückgeben.66 „Sie wer-
den innerhalb der weiten Grenzen des Mutterlandes ein eigenes Haus, eigenes 
Land und eigene Arbeit haben. Noch wichtiger: Sie bekommen ihre Freiheit zu-
rück. Sie werden dort Herren ihres eigenen Lebens und ihres eigenen Staates sein 
und nicht, wie in einem fremden Land, Diener anderer Menschen.“67  

Das Blatt Deliorman bezeichnete die Migration als „Rettung“ aus einer miserab-
len Lage. Man betonte jedoch, dass die Türken nicht immer so „armselig“ gelebt 
hätten. Im Gegenteil: Die Türken seien einmal auf dem Balkan „die Eroberer“ (fa-
tih), „die Herrscher und Herren“ (efendi) gewesen. Gerade die Sehnsucht, wieder 
„Herr“ werden zu wollen, quäle sie seit Jahrzehnten, und die Migration in die Tür-
kei werde diesen Traum verwirklichen.68 Deliorman hob hervor, dass Anatolien für 
die Türken schon immer die letzte Zufluchtsstätte (son sığınak) gewesen sei. Die ers-
te Auswanderungsbewegung habe schon vor 1.000 Jahren aus Zentralasien dorthin 
geführt. Heute einten sich alle Ströme aus dem Kaukasus, aus Nordafrika oder 
dem Balkan auf „dem heiligen Boden“ Anatoliens. Der aktuelle Trend sei es, dass 
Menschen unter ihrer eigenen nationalen Flagge leben möchten und die Nationen 
bemüht seien, alle ihre Angehörigen innerhalb der eigenen Grenzen zu sam-
meln.69  

Das Blatt brachte deshalb kein Verständnis für die Gegner der Migration auf. 
Diese bestünden aus „religiösen Fanatikern“, die die religiösen Gefühle der Musli-
me ausbeuteten, aus „Egoisten“, die ihre Berufe als Lehrer, Hatip oder Arzt durch 
den Weggang verlieren würden, und schließlich aus „Nicht-Türken“, denen ihre 
türkische Kundschaft abhanden zu kommen drohe. Deliorman ging auch ausführ-
lich auf die damals weitverbreitete Auffassung ein, dass die Lebensbedingungen in 
Anatolien den Migranten nicht zuträglich seien und sie dort auch nicht ausrei-
chend mit fruchtbaren Ländereien versorgt würden. Die Redaktion verurteilte sol-
che Behauptungen als „unbegründet“, „frech“ und „türkeifeindlich“. Kein Türke, 
in dessen „Adern echtes türkisches Blut fließe“, würde an solche Lügen glauben, 
die nur erfunden worden seien, um die Bereitschaft zur Übersiedlung zu untergra-
ben. Jeder Türke wisse, dass die Migranten in Anatolien weite und fruchtbare Fel-
der erwarteten. Laut Deliorman solle man, statt sich Sorgen über die Migranten zu 
machen, sich lieber um die Zukunft der zurückbleibenden Türken in der Dobru-
dscha kümmern: „Denn wenn die Türken in einer Zeit, in der sie noch fester Be-
standteil der rumänischen Gesellschaft sind, Ungerechtigkeiten erfahren und sogar 

                                                                                          
66  Tuna Nr. 5 (28 Nisan 1936), S. 1: Göçmenler giderken. 
67  Tuna Nr. 22 (22 Ağustos 1937), S. 1: Sefiller. 
68  Deliorman Nr. 5 (18 Eylül 1937), S. 1-2: Göç ve aksi propagandacılar, Deliorman Nr. 6 (3 Bi-

rinciteşrin 1937), S. 1: Göç edenler ve etmeyenler. 
69  Deliorman Nr. 6 (3 Birinciteşrin 1937), S. 1: Göç edenler ve etmeyenler. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 208 

Angriffen ausgesetzt sind, kann man sich vorstellen, was mit ihnen passieren wird, 
wenn sie in wenigen Jahren nur noch eine kleine Gruppe bilden.“70 

Wie Deliorman prophezeiten fast alle Blätter, dass das Ringen zwischen „Hei-
matregion“ und „Mutterland“ sich binnen kürzester Zeit zugunsten des Mutter-
landes entscheiden würde. Betrachtet man den Mainstream der Debatte, der von 
der Ablehnung jeglicher Migration ins komplette Gegenteil umschlug und in den 
30er Jahren die Auswanderung aller Türken aus den betreffenden Regionen for-
derte, so ist diese Prognose nicht ganz abwegig. Trotz der massiven Auswande-
rungswellen vor dem Zweiten Weltkrieg blieb jedoch ein erheblicher Teil der tür-
kischen Bevölkerung in der Dobrudscha und auf Zypern zurück, so dass das 
Thema „Mutterland“ und „Beziehungen zum Mutterland“ die dortigen Medien 
noch über Jahrzehnte beschäftigen sollte.  

 
 

 

                                                                                          
70  Deliorman Nr. 6 (3 Birinciteşrin 1937), S. 1: Göç edenler ve etmeyenler. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Das türkische Schulwesen auf Zypern

14.1. Die Bildungsdebatte bis zur Gründung der Türkischen Republik 

Das Bildungswesen gehörte zu denjenigen türkischen Einrichtungen auf Zypern, 
in denen der osmanische Einfluss nach der Machtübergabe noch am längsten 
spürbar blieb. Da auf Zypern immer nur Primärschulen (mekteb-i ibtidai), eine Mit-
telschule (mekteb-i rüşdiye) und einige medrese, aber zu keinem Zeitpunkt weiterfüh-
rende türkische Schulen existiert hatten, erfolgte die Fort- und Weiterbildung im 
Großen und Ganzen im osmanischen Kernland, und auch das Lehrmaterial und 
die Lehrer kamen weitgehend von dort.  

Als Ergebnis des osmanischen millet-Systems war auf Zypern das Schulwesen 
nach Religions- bzw. Sprachgruppen getrennt organisiert. Laut dem Cyprus Blue 
Book von 1887–1888 existierten zehn Jahre nach der Machtübernahme der Briten 
auf der Insel 241 griechische Schulen, an denen 248 Lehrer 9493 Schüler unter-
richteten. Die Türken verfügten über 99 Schulen mit 2591 Schülern und 92 Leh-
rern.1 Obwohl man gleich nach dem Machtwechsel im britischen Kolonialminis-
terium aus Kostengründen für die Einführung eines integrierenden Schulsystems 
mit Englisch als gemeinsamer Unterrichtssprache plädiert hatte, behielt die briti-
sche Regierung, nicht zuletzt aus Respekt vor der griechischen Kultur, das getrenn-
te Erziehungssystem auf der Insel bei. Im Jahre 1882 richtete die Inselverwaltung 
ein Departement des öffentlichen Unterrichtes ein, dessen Aufgaben sich aller-
dings auf die Schulaufsicht beschränkten. Für die Organisation des Unterrichtsbe-
triebs, also die Auswahl der Lehrer und des Lehrmaterials und die Gestaltung der 
Lehrpläne war seit 1895 die Bildungskommission (board of education) der jeweili-
gen Gemeinschaft selbst zuständig.2 

Die „kulturelle Brücke“ zwischen den türkischen beziehungsweise griechischen 
Zyprioten und ihren „Mutterländern“ blieb im Bildungswesen somit auch nach 
dem Machtwechsel erhalten. Die Bildungssysteme der beiden Volksgruppen profi-
tierten von dieser Beziehung jedoch in unterschiedlichem Umfang. Während sich 

1  Cyprus Blue Book 1887–1888, S. 440 und S. 450. Im Jahr 1917 war die Zahl der Schulen 
auf Zypern bereits auf 699 gestiegen, und gegen Ende des hier untersuchten Zeitraums 
(1931) existierten auf der Insel sogar 990 Schulen, in denen insgesamt 1404 Lehrer (ein-
schließlich Kurslehrer) tätig waren. Davon waren 268 Schulen und 343 Lehrer türkisch. 
Siehe Söz Nr. 496, (16 Temmuz 1931), S 2: Kıbısta kaç mektep ve muallim vardır? Je nach 
Quellenlage divergieren diese Zahlen allerdings erheblich. Zu anderen Zahlen siehe Ohne-
falsch-Richter 1913, S. 305 und Kızılyürek 1990, S. 33. 

2  The Cyprus Civil List 1903, S. 14. Die ersten Mitglieder der türkischen Bildungskommissi-
on waren: der Kadi Osman Nuri Efendi, der Mufti Ali Rıfkı Efendi, das Mitglied der evkaf-
Verwaltung Mehmed Sadık Efendi, Hafız Ziai Efendi, Hamdi Bey, Ahmet Muhittin Efen-
di, Musa İrfan Efendi, Mehmet Fakri Bey und Mustafa Assaf Bey. Siehe The Cyprus Civil 
List 1903, S. 44. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 210 

bei den Zyperngriechen der Austausch mit Griechenland im Zuge der vornehmlich 
über den Bildungssektor laufenden Enosis-Aktivitäten sukzessive verstärkte, liefen 
die entsprechenden Interaktionen zwischen Inseltürken und Osmanischem Reich 
zunächst nur zögerlich an und waren auch später wenig beständig. Dies ist als einer 
der Hauptgründe dafür anzusehen, dass sich das Bildungssystem bei den Türken 
erheblich langsamer entwickelte als bei den Griechen. Das von der Kolonialverwal-
tung für die öffentlichen Schulen zur Verfügung gestellte Budget konnte diese Dis-
krepanz keineswegs beseitigen.3 Bereits im Jahre 1884 wies der Vorsitzende der tür-
kischen Bildungskommission, Esseyd Ebulhayr Efendi, in einem Brief an die briti-
sche Inselverwaltung auf die schwierige Lage der türkischen Schulen hin und mein-
te, dass die 500 Lira, die diesen zur Verfügung gestellt worden seien, keineswegs 
ausreichten, um der Lage Herr zu werden. Er erinnerte außerdem daran, dass den 
türkischen Schulen weitere 500 Lira zustünden, die ihnen in osmanischer Zeit aus 
einem anderen Topf, nämlich den evkaf-Einnahmen, zugeflossen seien.4  

Da die Inselverwaltung nicht die Finanzierung aller Schulen übernahm, wandte 
sich die türkische Bildungskommission immer wieder an die Hohe Pforte. Im Jahre 
1885 schickte sie beispielsweise den kadi Osman Nuri Efendi nach Istanbul, um die 
zuständigen osmanischen Behörden über die Lage der türkischen Schulen auf der 
Insel in Kenntnis zu setzen.5 Die osmanische Regierung finanzierte im Jahre 1893 
12 Schulen, davon sechs in Nikosia.6 Im Jahre 1901 stellte sie den türkischen Schu-
len auf Zypern jährlich insgesamt 257 Pfund Sterling zur Verfügung.7 

Die schwierige Finanzlage der türkischen Bildungseinrichtungen nach dem 
Machtwechsel war ein Problem von grundsätzlicher Bedeutung, das von der Pres-
se auch von Beginn an in die Öffentlichkeit gebracht wurde. So widmete die zy-
perntürkische Zeitung Zaman ihre ersten Leitartikel ausschließlich dem Thema 
Bildung und Erziehung. In diesen Beiträgen wurden nicht nur mehr öffentliche 
Gelder gefordert, sondern es wurde erstmals auch laut über alternative Finan-
zierungsmöglichkeiten nachgedacht.8 So schlug man die Gründung eines Fonds 
mit Namen iane-i maarif vor, dessen Basis Gebühren und Spenden bilden sollten. 
Da auf der Insel über 30. 000 Muslime lebten, bringe, so die Zeitung, eine Spende 
von 1 Kuruş pro Person und Monat auf einen Schlag 30.000 Kuruş. Damit könne 
man schon eine beachtliche Teilfinanzierung leisten.9  

Da sich die Inselverwaltung nicht in Bildungsfragen einmischte, kam es nach 
dem Machtwechsel zu keinerlei Änderungen in den Lehrplänen der mekteps. So 

                                                                                          
3  So gab die Inselverwaltung im Jahre 1884 für die griechischen Schulen 2251 Pfund Sterling 

und für die türkischen Schulen 735 Pfund Sterling aus. Gürel 1984, S. 39. 
4  Nesim 1987, S. 14. 
5  Ibid., S. 15. 
6  Cyprus Blue Book 1893–1894, S. 287. 
7  The Cyprus Civil List 1903, S. 14. 
8  Siehe Zaman Nr. 3 (8 Kânunusani 1892), S. 1: İfade-i mahsusa, Zaman Nr. 4 (15 Kânun-

usani 1892), S. 1: İfade-i mahsusa, Zaman Nr. 5 (22 Kânunusani 1892), S. 1: İfade-i mahsusa. 
9  Zaman Nr. 26 (17 Haziran 1892), S. 1: İfade-i mahsusa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 211 

bestand der Unterricht weiterhin, wie auch im Osmanischen Reich, primär aus der 
Vermittlung religiöser Dogmen und Inhalte.10 Der britische Schulinspektor für 
Zypern, F. D. Newham, hob in seinem Bericht von 1879 hervor, dass von den 15 
muslimischen Schulen in Nikosia acht ausschließlich den Koran unterrichteten. 
Es habe nur eine einzige Schule gegeben, in der den Kindern systematisch Lesen 
und Schreiben beigebracht wurde.11 Der Journalist Fadıl Niyazi Korkut, der die 
rüşdiye-Schule in Nikosia absolviert hatte, berichtet in seinen Memoiren, dass man 
an der Mehrheit der türkisch-zypriotischen Schulen auch ein Vierteljahrhundert 
nach der britischen Machtübernahme nichts anderes lerne als „einige arabische 
Gebete und persische Vokabeln.“12  

In einer Zeit radikaler politischer und gesellschaftlicher Umbrüche konnten die 
türkischen Schulen daher nicht im Entferntesten mit den griechischen Bildungs-
einrichtungen mithalten und vor allem nicht den geeigneten Nachwuchs zur Be-
setzung der knappen Ämter und Posten auf der Insel zur Verfügung stellen. Den 
Bedürfnissen der aufstrebenden bürgerlichen Schichten wurden sie so nicht ge-
recht.13 Aus diesem Grund wurden gleich nach dem Machtwechsel in der Presse 
Stimmen laut, die die Gründung von „modernen“ und „weiterbildenden“ Schulen 
forderten. Man hielt die Gründung einer idadi-Schule, die nach Absolvierung der 
rüşdiye besucht werden konnte, und eines Lehrerseminars (dar-ül muallimin) zur 
Ausbildung der ibtidai-Lehrer für dringend erforderlich.14  

Um die Jahrhundertwende kam es dann in Nikosia zur Gründung zweier „mo-
derner“ Schulen, deren neuartiges Lehrkonzept sie zum Dreh- und Angelpunkt al-
ler bildungspolitischen Entwicklungen und Debatten während des gesamten hier 
untersuchten Zeitraums machen sollte. Mit der Eröffnung der idadi-Schule im 
Jahre 1897, der über Jahre einzigen weiterbildenden türkischen Schule auf der In-
sel, versuchte man an die Tradition der seit der Tanzimat-Periode auf dem Fest-
land existierenden modernen Oberschulen anzuknüpfen. Da diese Schulart im 
Osmanischen Reich gerade im Umbruch begriffen war, war auch die idadi-Schule 
in Nikosia anfangs Gegenstand großer Erwartungen.15 Euphorisch sprach man in 

                                                                                          
10  Somel schreibt, dass das Bildungsziel der osmanischen Grundschulen allein darin bestand 

„eine elementare Kenntnis von Religion zu übermitteln – insbesondere durch das Aus-
wendiglernen von Korantexten -, während in den weiterführenden Medresen die religiösen 
Kenntnisse vertieft wurden. In diesem Rahmen hatte das Erlernen von Lesen und Schrei-
ben lediglich eine funktionale Bedeutung. Es gehörte nicht zum Bildungsziel, utilitär-
praktikables Wissen zu lehren.“ Somel 1993, S. 25. 

11  Zit. nach Nesim 1987, S. 12. 
12  Korkut 2000, S. 20. 
13  Die Cyprus Blue Books ab 1887–1888 enthalten zahlreiche Informationen über diese 

Schulen, ihre Lehrer, über Schülerzahlen und Budgets. Siehe beispielsweise Cyprus Blue 
Books 1893–1894, S. 282-293. 

14  Zaman Nr. 4 (8 Kânunusani 1892), S. 1: İfade-i mahsusa. 
15  Bis zum Jahr 1876 existierte im Osmanischen Reich keine einzige idadi-Schule. Innerhalb 

der folgenden 20 Jahre wurden dann über 50 solcher Schulen gegründet. Auch die Zahl der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 212 

der Presse von der „neuen Erziehung“ (maarif-i cedide) und jubelte, die idadi sei 
nicht nur „Brücke zum Mutterland“, sondern auch „Brücke zum Fortschritt“.16  

Vier Jahre nach der Gründung der idadi wurde 1901 mit tatkräftiger Unterstüt-
zung des Königreichs Großbritannien in Nikosia die erste offizielle türkische 
Mädchenschule unter dem Namen İslam Viktoria İnas Sanayi Mektebi eröffnet.17 
Diese Lehranstalt blieb dann jahrzehntelang die einzige moderne öffentliche Bil-
dungs- und Weiterbildungseinrichtung für Mädchen. Bis dahin war die weibliche 
Jugend, abgesehen von den wenigen Töchtern aus wohlhabenden Familien, die 
privat unterrichtet wurden, von der Schulausbildung weitgehend ausgeschlossen. 
Daher stieß die Schulgründung vor allem im türkischen Bildungsbürgertum, das 
damals unter dem Einfluss der jungtürkischen Ideen stand, auf große Resonanz. 
İslam Viktoria İnas Sanayi Mektebi sei, so beispielsweise ein Kommentar in Sünuhât, 
„ein Meilenstein auf dem Weg zur Beseitigung der jahrhundertelangen Benachtei-
ligung der türkischen Mädchen im Bildungsbereich“. Damit aber diese „Befrei-
ung” die Mehrheit der jungen Zypriotinnen erreiche, sollten mehrere solcher 
Schulen eröffnet werden. Dass die Hälfte der Gesellschaft, die eigentlich für die 
Erziehung der Kinder zuständig sei, von jeglicher Bildung ferngehalten werde, sei 
schädlich für das Gemeinwohl.18 Es ist aufschlussreich, dass in einigen Beiträgen 
in Sünuhât die Rolle der Mütter bei der Vermittlung der „nationalen Werte“ im 
Herderschen Sinne, also im wesentlichen von „Sprache“ und „Kultur“, besonders 
herausgestellt wurde, und zwar früher als bei Ziya Gökalp. Gemeinhin gilt Gökalp 
als der erste türkische Vertreter und Verfechter der Herderschen Lehre von der Na-
turgegebenheit der Muttersprache, die, wie er meinte „mit der Muttermilch aufge-
sogen“ werde.19 In Sünuhât war man der Auffassung, dass die Mütter der Ur-
sprung der „Muttersprache“ und somit auch „Garant der türkischen Existenz auf 
Zypern“ seien. Und dieser Bestimmung gemäß sollten sie auch ausgebildet wer-
den. Es sei in erster Linie Aufgabe der städtischen Intellektuellen, sich für die Er-
öffnung weiterer Mädchenschulen, vor allem in den Dörfern, einzusetzen.20 

Trotz ständiger Appelle und der Intervention einflussreicher türkischer Intellek-
tueller blieb die İslam Viktoria İnas Sanayi Mektebi – nach der Annexion nun Vikto-
ria İslam Kız Lisesi (Victoria Moslem Girls’ School) – die einzige Schule ihrer Art auf 
Zypern. Die Zahl der Mädchen, die das Lyzeum besuchten, schwankte im Laufe 
der Zeit stark und lag Mitte der 20er Jahre bei über 500.21 Nach der Schulreform 
1920 wurden die Absolventinnen der Schule vorrangig als Lehrerinnen an den 

                                                                                                                                                                                                                          

Hochschulen (yüksek mektep) verdoppelte sich in diesem Zeitraum. Siehe Yücel 1938, S. 10. 
Mehr dazu siehe auch Somel 1993. 

16  Sünuhât Nr. 7 (15 Teşrinisani 1906), S. 1: Mekteb-i idadi. 
17  Mehr zu dieser Schule siehe Dedeçay 1985. 
18  Sünuhât Nr. 50 (3 Teşrinievvel 1907), S. 1: Şehir mektubu. 
19  Siehe dazu Gökalp 1990, S. 26. 
20  Sünuhât Nr. 50 (3 Teşrinievvel 1907), S. 1: Şehir mektubu. 
21  Nesim 1987, S. 212. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 213 

Gemeindeschulen eingestellt. Da die Victoria Moslem Girls’ School im Unterschied 
zur idadi-Schule bis in die 30er Jahre ausschließlich von Direktorinnen aus der 
Türkei geleitet wurde, erwies sich die Schule in besonderer Weise als kulturelle 
Brücke zum osmanisch-türkischen Zentrum.  

Obwohl beide Schulen an die damalige Bildungsoffensive im Osmanischen 
Reich anknüpften und daher als Inbegriff der „neuen und modernen Schule“ auf 
Zypern galten, konnten sie aufgrund der knappen Budgets, die gerade einmal für 
die Bezahlung der Lehrer ausreichten, nicht alle Erwartungen erfüllen. Wenige Jah-
re nach ihrer Gründung war vor allem die idadi-Schule mit den üblichen finanziel-
len Problemen konfrontiert.22 Ein Kommentar in Sünuhât von 1907 mit der Über-
schrift Gözümüzü yumalım mı? meinte, allein durch den „idealistischen Einsatz der 
Lehrer“ seien diese Probleme nicht zu lösen. Die Defizite beschränkten sich dabei 
nicht nur auf das Unterrichtsmaterial wie Schulbücher, Schreibtafeln, Stühle und 
Tische. Auch ein Mangel an qualifizierten Lehrkräften wurde gemeldet. Sünuhât 
fasste die Situation der idadi im Schuljahr 1907–1908 mit der schön gereimten tür-
kischen Redewendung tahsil-i kemâlât kem âlât ile olmaz („ohne Material ist eine qua-
litativ gute Erziehung nicht möglich“) zusammen und meinte, dass die Schule un-
ter diesen Umständen ihre pädagogischen Ziele nicht erreichen könne.23 

Mehr als die Encümen-i Maarif, die von ihrer materiellen Ausstattung her kei-
neswegs imstande war, Herr der Lage zu werden, war die Presse der Ort, um über 
die Defizite an den Schulen zu sprechen. Allerdings waren die Diskussionen und 
Initiativen, die das Blatt Zaman mit seiner Idee zur Gründung eines Bildungs-
fonds losgetreten hatte, ohne greifbares Ergebnis geblieben, so dass sich die im-
mer gleichen Topoi: Aufruf zur Eigeninitiative, Mahnung vor zu viel Gleichgül-
tigkeit in Bildungsfragen, hier wie in den nachfolgenden Blättern ständig wieder-
holten. Dabei griff man auf die Methode des Vergleichs zurück und gab die grie-
chischen Nachbarn als leuchtende Vorbilder aus. Ein Vorbild, das als Spiegel die-
nen sollte, um die eigenen Defizite besser sichtbar zu machen. Vergleiche man die 
Griechen mit den Türken, so das Argument, so stelle man fest, dass die ersteren 
ein ausgeprägtes Bildungsbewusstsein entwickelt hätten und bereit seien, Opfer 
für die Erziehung ihrer Kinder zu erbringen.24 Als sich die Diskussionen in den 
türkischen Blättern noch um die elementarsten Bedürfnisse der Dorfschulen wie 
beispielsweise fehlendes Mobiliar drehten, waren die Griechen gerade dabei, in 
Nikosia eine Handelsschule zu eröffnen. Sünuhât berichtete in mehreren Ausga-
ben über das neue griechische Schulprojekt und erwähnte, dass die Schule den 
griechischen Abiturienten nicht nur das Erlernen der französischen und eng-
lischen Sprache, sondern auch den Erwerb von Grundkenntnissen über Handel 
und Bankwesen ermögliche: „Das Ganze ist ein derartiger Erfolg, dass nicht ein-

                                                                                          
22  Das jährliche Budget der idadi betrug im Jahre 1901 etwa 500 Pfund Sterling. Siehe The 

Cyprus Civil List 1903, S. 14. 
23  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 4: Gözümüzü yumalım mı? 
24  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 4: Gözümüzü yumalım mı? 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 214 

mal der heiligste Krieg so ehrenvoll sein und solch erhabene Gefühle hervorbrin-
gen kann. [...] Wie sollte es möglich sein, auf diesen Erfolg unserer griechischen 
Mitbürger nicht neidisch zu sein?“25 

Der Diskussion über die enorme Diskrepanz der beiden Schulsysteme folgte 
die Frage nach den Ursachen. Hier prallten die gegensätzlichsten Meinungen auf-
einander. Die Erklärungsansätze waren zwar zahlreich, jedoch begann sich die 
jungtürkische positivistisch-aufklärerische Denkweise damals auch auf Zypern 
durchzusetzen. So wurde in der Mehrzahl der Beiträge die Rückständigkeit und 
Untätigkeit der Zyperntürken mit der „religiösen Tradition“ (dini gelenek), genauer 
gesagt, mit der „falschen Interpretation der Religion durch einige religiöse Wür-
denträger“ erklärt. In einem Kommentar wurde dieser Gedanke durch folgende 
rhetorische Frage auf den Punkt gebracht: „Wie sollte sich nun eine Gesellschaft 
öffnen und im Bildungsbereich weiterentwickeln, wenn die religiösen Würdenträ-
ger den Besuch einer fremdsprachigen Schule durch muslimische Kinder als Sün-
de (günah) bezeichnen?“ Der Autor hob zwar hervor, dass sich der Widerstand des 
Klerus seit einigen Jahren etwas abgemildert habe und man dadurch endlich be-
ginne, „das Licht der Wahrheit zu erkennen“, er sei aber noch nicht ganz gebro-
chen.26 Wie die Geistlichen bis Anfang des 20. Jahrhunderts versuchten, jegliche 
Erneuerung zu blockieren, kommt in den Worten des Zeitzeugen Niyazi Fadıl 
Korkut folgendermaßen zum Ausdruck: „Die Herren mit dem Turban propagier-
ten gegenüber dem Volk die Ansicht, dass das Englischlernen dem Unglauben 
(gavurluk) gleichkommt. Deswegen gab es selbst ein Vierteljahrhundert nach der 
englischen Machtübernahme nur wenige Personen auf der Insel, die Englisch 
konnten. Und selbst diese wurden durch abwertende Ausdrücke wie ‚İngliz İrfan’ 
(İrfan der Engländer), ‚Gavur İzzet’ (der ungläubige İzzet) und ‚Mason Hasan’ 
(Hasan der Freimaurer) beleidigt und ausgelacht.“27  

Der ausbleibende Erfolg der idadi-Schule auf der einen und die fortschritts-
freundlichen jungtürkischen Einflüsse aus dem Osmanischen Reich auf der ande-
ren Seite sorgten dafür, dass Anfang des 20. Jahrhunderts viele türkische Eltern 
begannen, sich nach anderen Bildungseinrichtungen für ihre Kinder umzusehen. 
Neben mehreren privaten Sprachschulen stand vor allem die von dem Priester der 
anglikanischen Kirche Canon Newham 1901 gegründete English School im Zent-
rum der Aufmerksamkeit. Ziel der Schule war es, gegen ein geringes Schulgeld 
griechischen und türkischen Kindern eine Ausbildung zu ermöglichen. Da die 
Unterrichtssprache Englisch war, konnten die Absolventen dieser Schule später 
leichter im öffentlichen Dienst eingesetzt werden.28 Als aber das Interesse an die-

                                                                                          
25  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 1-2: Çörçhil'in kabulleri. 
26  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 2: Çörçhil'in kabulleri. 
27  Korkut 2000, S. 20. 
28  Siehe Georgiou 1998, S. 586. Siehe auch Korkut 2000, S. 20 und S. 126. Anscheinend gab 

es damals auf der Insel mehrere Möglichkeiten, Englisch zu lernen. Als beispielsweise Hacı 
Hafız Ziai in der Ayasofya-Moschee in einer Predigt behauptete, dass durch die englischen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 215 

ser Schule und an den Englischkursen insgesamt rasant wuchs, löste dies selbst in 
den liberaleren Kreisen, die die desolate Situation der türkischen Schulen immer 
wieder anprangerten und nach dringenden Reformen riefen, Alarm aus. Es wurde 
befürchtet, dass mit dem Weggang der finanziell einigermaßen gut situierten und 
für Bildungsfragen sensibilisierten Familien ein enormer Verlust für die türkischen 
Schulen eintreten könnte. Noch größer aber waren die Sorgen über eine „kulturel-
le Entfremdung“ und den „Fortbestand der türkischen Existenz“ auf der Insel. 
Man behauptete, dass die durch das englische Bildungssystem geprägte Jugend, 
die die türkische Kultur nicht gut kenne und der türkischen Sprache nicht mächtig 
sei, für die Zukunft der türkischen Gemeinschaft genauso gefährlich sein werde 
wie der islamische Klerus mit seinem Widerstand gegen jegliche Reformvorhaben 
im Bildungsbereich: „Es ist ein großes kulturelles Verbrechen, wenn die türkischen 
Kinder der englischen Schulen eine einfache Einladung auf Englisch nicht ins 
Türkische übersetzen können. Dafür gibt es genug Beispiele. [...] Welchen Nutzen 
haben der Staat und die Nation von einer solchen Jugend?“29 Die liberalen Kriti-
ker plädierten stattdessen für eine Ausbildung der türkischen Kinder in „moder-
nen“, „weltoffenen“ und „fortschrittsfreundlichen“ türkischen Schulen. Damit 
würde man erstens verhindern, dass das Schulwesen von der zeitgenössischen 
Entwicklung abgeschnitten und die türkischen Schulen zu Ruinen würden, und 
zweitens würde man der Gefahr einer kulturellen Entfremdung vorbeugen und 
zur Förderung der türkischen Kultur und Sprache beitragen.30 

Da sich aber die finanzielle Lage und somit die türkische Bildungsinfrastruktur 
bis zur Annexion der Insel durch Großbritannien nicht verbesserte, setzte sich die 
Hinwendung zu den englischsprachigen Schulen fort. Auch der Einfluss der jung-
türkischen Revolution, die im Zentrum für einen bescheidenen Aufschwung im 
Bildungsbereich sorgte, blieb begrenzt. Daher war die Bildungsfrage für die türki-
schen Blätter auch nach dem politischen Umbruch ein wichtiges Thema. Dabei ist 
anzumerken, dass dank der freiheitlichen Atmosphäre im Osmanischen Reich 
nach der Revolution auch auf Zypern die Diskussion über die Bildungsthematik 
lebhafter und vielfältiger wurde. Immer mehr Menschen, darunter viele Lehrer, 
hatten den Mut, sich zu Wort zu melden, offen Kritik zu üben bzw. öffentlich 
von den eigenen Erfahrungen zu berichten. Die griechischen Schulen waren auch 
jetzt die Vorbilder. So leitete beispielsweise ein ehemaliger Lehrer der idadi seinen 
Aufsatz über die türkischen Schulen mit der Frage ein: „Was sieht man, wenn man 
die griechische Oberschule in Nikosia, die Grundschulen und Mittelschulen in 

                                                                                                                                                                                                                          

Lehrer die muslimischen Kinder zu „gavuren“ gemacht würden, hielt ihm der unter den 
Zuhörern weilende Nazlın Hüseyin vor, dass seine eigenen Kinder und Neffen selbst die 
englische Spencer-Schule besuchten. Es war offensichtlich bekannt, dass die Tochter des 
Bildungsinspekteurs Spencer ebenfalls eine private Schule leitete, die von zahlreichen mus-
limischen Kindern besucht wurde. Siehe Korkut 2000, S. 126. 

29  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 1-2: Çörçhil'in kabulleri. 
30  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 1-2: Çörçhil'in kabulleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 216 

den kleineren Städten und die kleinen Dorfschulen inspiziert?“ In seiner Antwort 
steckte zugleich seine Wunschvorstellung für die türkischen Schulen: „Ordentliche 
Schulgebäude, optimal ausgerüstete Schulklassen, aktive und gut ausgebildete 
Lehrer.“31  

14.2. Der britische „Enttürkisierungsversuch“ 

Die Annexion Zyperns 1914 machte die Insulaner zu britischen Staatsbürgern 
und ihre Schulangelegenheiten zur Obliegenheit der britischen Inselverwaltung. 
Hatte sich deren Zuständigkeit im Bildungsbereich bis dahin in erster Linie auf 
die Bezahlung der Lehrergehälter beschränkt, sah sie sich nun mit der Aufgabe 
konfrontiert, das gesamte Bildungswesen der neuen Staatsbürger unter ihre Kon-
trolle zu bringen, es neu zu organisieren und den neuen Verhältnissen anzu-
passen. Das Schulgesetz (yeni maarif kanunu) aus dem Jahr 1920 schuf hierfür die 
Rahmenbedingungen und sollte in erster Linie das osmanische Monopol im Be-
reich der Schulbücher und Lehrer brechen. Die Einfuhr der Schulbücher aus dem 
Osmanischen Reich unterlag nun der Kontrolle des neu strukturierten governing 
body, dem neben dem başkadı, dem Mufti, einem evkaf-Vertreter und den Mitglie-
dern des Legislativrates auch drei Volksvertreter sowie ein Vertreter des Hoch-
kommissars angehörten.32 Aufgrund seiner probritischen Haltung wurde die Tä-
tigkeit dieses Gremiums jahrelang zur Zielscheibe der nationalistisch orientierten 
Blätter. Die Kontrolle des Lehrmaterials bezeichnete man als „Zensur“. Das da-
mals einflussreiche türkische Blatt Söz benutzte die Bezeichnung kontrol bıçağı 
(„Messer der Kontrolle“), sprach also von einem Messer, das die kulturellen Ver-
bindungen zwischen Zypern und Anatolien kappen sollte. Die Zyperntürken, die 
kulturell jahrhundertelang vom „Mutterland“ abhängig gewesen seien, würden, so 
glaubte die Redaktion, auf diese Weise in einen Zustand der Orientierungslosig-
keit geraten. Noch schlimmer: Indem die anderen zypriotischen Volksgruppen, al-
so die Griechen, Armenier und Juden, von dieser Zensur nicht betroffen seien 
und sich bei ihrer Bücherauswahl keinen Einschränkungen unterwerfen müssten, 
sei diese Maßnahme nichts anderes als eine Diskriminierung der Zyperntürken.33  

Aufgrund der verschiedenen Schultypen und des Fehlens verbindlicher Zulas-
sungsregeln zum Lehrerberuf gab die türkische Lehrerschaft auf Zypern insgesamt 
ein recht buntes Bild ab. Eines der ersten Ziele der britischen Administration nach 
der Schulreform war daher die Standardisierung der Lehrerausbildung. Da auf der 
Insel keine Lehrerseminare existierten und das neue Schulgesetz für die Zulassung 

                                                                                          
31  Kıbrıs Nr. 4 (14 Temmuz 1913), S. 1: Maarifimiz. Mehr dazu siehe auch: Kıbrıs Nr. 5 (28 

Temmuz 1913), S. 1: Maarifimiz, Kıbrıs Nr. 6 (11 Ağustos 1913), S. 1: Maarifimiz, Kıbrıs Nr. 
7 (25 Ağustos 1913), S. 1: Maarifimiz. 

32  Siehe The Cyprus Gazette. Index for the year 1920, S. 429. 
33  Söz (20 Eylül 1921), S. 1: Kontrol bıçağı. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 217 

zum Lehrerberuf das Abitur voraussetzte, wandelte sich die idadi-Schule, die bis 
dahin im Mittelpunkt der Auseinandersetzungen zwischen dem „alten“ und 
„neuen“ Bildungssystem gestanden hatte, zum Zentrum der Lehrerausbildung. 34 
Sie geriet damit jedoch auch in den Fokus der bildungspolitischen Interessen-
gegensätze zwischen der britischen Inselverwaltung und dem aufstrebenden türki-
schen Nationalismus. 

Die idadi-Schule fühlte sich bis 1925 unter der Leitung von Mücteba Öktem 
noch der osmanischen Tradition verpflichtet und konnte sich mit den radikalen 
Neuerungen, die mit dem im März 1924 in der Türkei verabschiedeten Gesetz Tev-
hid-i Tedrisat Kanunu im Erziehungswesen Einzug hielten, zunächst nicht anfreun-
den.35 Erst unter dem neuen Direktor Kazım Nami Duru versuchte man an dieser 
Schule, die unter seiner Leitung Kıbrıs İslam Lisesi hieß, an die republikanischen 
Vorbilder im „Mutterland“ anzuküpfen. Die in Durus prokemalistischem Reform-
programm angekündigte „liberale Pädagogik“ war nichts anderes als eine lokale Re-
aktion auf die an der idadi gültige autoritäre britische Erziehungsmethode, die 
auch die Prügelstrafe und sonstige körperliche Züchtigungsmaßnahmen zuließ und 
deswegen in der Presse immer wieder angeprangert wurde. So plädierte beispiels-
weise das Blatt Vatan unter Mekteplerde dayak („Prügel in den Schulen“) für eine 
„gewaltfreie Schule“ (dayaksız mektep) und kritisierte vor allem das Verhalten der 
englischen Lehrer. Die Redaktion bezeichnete es als merkwürdig, dass entspre-
chende Gewalttaten gerade an einer Schule vorkämen, die als Vorbild für alle ande-
ren Schulen auf der Insel hingestellt würde. In letzter Zeit hätten Vorfälle, die mit 
dem Lehrer Mr. Deal in Zusammenhang gebracht würden, enorm zugenommen. 
Er sollte als Engländer eigentlich wissen, dass Prügeln in der Erziehung nicht mehr 
als eine effiziente Methode angesehen werde. Wenn er aber glaube, dass die türki-
schen Kinder nur durch Züchtigung zu erziehen seien, dann irre er sich gewaltig.36  

Im Einklang mit den Reformen in der Türkei legte Kazım Nami Duru großen 
Wert auf die „Verweltlichung“ der Lehrpläne. So gab es in seinem positivistisch 
dominierten Unterrichtsprogramm für Religionsunterricht keinen Platz mehr. Re-
ligion wurde lediglich in freiwilligen und nicht benoteten Referaten behandelt.37 
Duru brach auch in anderen Bereichen mit überlieferten Tabus: So berichteten 

                                                                                          
34  Ein erster Versuch, die idadi-Schule zur Basis für die Lehrerausbildung zu machen, ging auf 

das Schulgesetz von 1900 zurück. Siehe The Cyprus Gazette. Index for the year 1900, 
S. 4104. 

35  Das Reformgesetz Tevhid-i Tedrisat diente der Vereinheitlichung des Bildungswesens in der 
neuen Republik und gilt als Grundlage der kemalistischen Schulpolitik. Zur Entwicklung 
und Reformierung des Bildungssystems unter den Republikanern siehe Yücel 1938, Akyüz 
1989 und Sakaoğlu 1992. 

36  Vatan Nr. 280 (13 Kânunusani 1925), S. 2: Mekteplerde dayak. 
37  In einem Schulzeugnis aus dem Jahr 1926 werden die folgenden Fächer genannt: Philoso-

phie, Literatur, Türkisch, Geschichte, Geographie, Arabisch, Persisch, Englisch, Griechisch, 
Malen, Mathematik, Gesellschaftskunde, Mechanik, Physik, Chemie, Zoologie, Botanik, 
Gesundheitskunde und Labor. Der Religionsunterricht fehlte, siehe Nesim 1987, S. 235. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 218 

seine damaligen Schüler später in ihren Memoiren, wie er die Geschlechtskunde 
einführte und im Unterricht „offen“ und „sachlich“ über Sexualität diskutierte.38 
Da aber damals in Zypern im Gegensatz zur Türkei auf staatliche Unterstützung 
für solche radikalen Schritte in den Schulen nicht zu rechnen war, konnte die 
Schulleitung allein den Angriffen der konservativen Gegner nicht standhalten und 
führte den Religionsunterricht nach einem Jahr erneut als Pflichtfach ein. Kazım 
Nami Duru geriet wegen seiner starken Türkei-Orientierung auch bei der engli-
schen Inselverwaltung in Misskredit, so dass er seinen Arbeitsvertrag 1927 vor-
zeitig kündigte und in die Türkei zurückkehrte.39 

Dieses Ende des kurzen Experiments mit einem kemalistisch-nationalistischen 
Direktor stand für eine neue Ära in der Bildungspolitik der Inselverwaltung, in der 
man nun bestrebt war, dem seit der Gründung der Republik erheblich selbstbe-
wusster auftretenden türkischen Nationalismus an den zypriotischen Schulen kei-
nerlei Entfaltungsmöglichkeiten mehr zu bieten. Das Kıbrıs İslam Lisesi wurde von 
nun an bis 1950, mit einer Unterbrechung zwischen 1932 bis 1934, nur noch von 
britischen Direktoren geleitet. Die britische Schulpolitik, die auch bei zentrumskri-
tischen Türken wie beispielsweise der Mehrheit der Mitglieder der Schulkommissi-
on, Anklang fand, wurde zum Mittelpunkt jahrelanger Diskussionen in der Presse 
über das Schulwesen. Der Herausgeber der prokemalistischen Zeitung Söz, Meh-
met Remzi, fasste die Ziele der britischen Politik folgendermaßen zusammen: „Da 
es hier Kemalisten gibt, versucht die Regierung mit allen Mitteln zu verhindern, 
dass sie ihre Ideen an den Schulen verbreiten. Indem man die Schule durch briti-
sche Direktoren leiten lässt und die Lehrpläne so gestaltet, dass eine Hinwendung 
nach Ankara unterbunden wird, hofft man, die Jugendlichen unter Kontrolle zu 
halten.“40  

Die gegen den türkischen Nationalismus gerichtete Politik der britischen Verwal-
tung machte sich am deutlichsten auf dem Büchermarkt und beim Schüleraus-
tausch mit der Türkei bemerkbar. Nachdem die sporadischen Zensurmaßnahmen 
gegen aus der Türkei eingeführte Lehrbücher nach der Enosis-Revolte zu einem ab-
soluten Verbot ausgeweitet wurden, durften ab 1931 überhaupt keine Bücher aus 
der Türkei mehr an den Schulen benutzt werden. Da auf Zypern selbst die Mög-
lichkeiten der Buchproduktion begrenzt waren, konnten zwischen 1928, dem Jahr 
der Sprachreform, und 1945 auf der Insel nur eine Handvoll Bücher in türkischer 
Sprache verlegt werden. In der türkischen Presse wurde diese Zeit als die Ära der 
„buchlosen Erziehung“ (kitapsız tedris) bezeichnet. Zwei Bücher aus dieser Zeit, die 
Fibel Kıbrıs Kıraat Dersleri von İsmail Hikmet aus dem Jahr 1934 und das Lehrbuch 
zur Geographie und Geschichte Zyperns (Kıbrıs Tarihi ve Kıbrıs Coğrafyası) von 

                                                                                          
38  Siehe beispielsweise die „Erinnerungen“ von Hilmi Damdelen in Nesim 1987, S. 257. 
39  Nesim 1987, S. 72. 
40  Söz Nr. 496 (16 Temmuz 1931), S. 1: Onlar ne yaptılar? Biz ne yaptık ve yapmak istiyoruz? 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 219 

Mustafa Mithat Bey und İbrahim Hakkı, wurden aus der Not heraus zu Standard-
werken, die mehrmals aufgelegt wurden.41  

In jenen Jahren wurden nur noch selten Schüler offiziell in die Türkei geschickt. 
Bevor sich die Lage nach den Ereignissen von 1931 noch weiter verschlechterte, 
bekamen noch einige wenige Schüler ein staatliches Stipendium. Die Stipendien 
wurden zumeist per Anzeige in den türkischen Zeitungen vor Ort bekannt ge-
macht. So erschien beispielsweise in Hakikat am 20. Juli 1932 eine Anzeige, in der 
fünf solcher Stipendien angeboten wurden. Die Stipendiaten, drei Jungen und 
zwei Mädchen, sollten eine Ausbildung am Lehrerseminar in Istanbul beginnen.42  

Da es auf der Insel außer der Lehrerausbildung keine Weiterbildungsmöglich-
keiten gab, schickten die wohlhabenden Familien ihre Kinder immer häufiger auf 
eigene Kosten in die Türkei, um ihnen das Erlernen auch anderer Berufe zu er-
möglichen. So reiste beispielsweise in einer ersten Gruppe im Jahr 1924 auch eine 
junge Frau mit, Melahat Hacıbulgur, die die İslam Viktoria İnas Sanayi Mektebi ab-
solviert hatte und dann in Istanbul vier Jahre lang eine höhere Mädchenschule 
besuchte. In manchen Schuljahren war die Zahl der Schüler, die ihre Ausbildung 
in der Türkei fortsetzen wollten, besonders groß. So gingen beispielsweise von 90 
Abiturienten des Jahrganges 1936 60 in die Türkei.43  

Vor allem solche „Bildungsemigranten“, die später häufig auf die Insel zurück-
kehrten, waren die treibenden Kräfte gegen den von den Briten intendierten bil-
dungspolitischen Bruch mit der Türkei. Zwar kam der kulturelle Austausch im 
Bildungsbereich zwischen dem türkischen Zentrum und der zypriotischen Peri-
pherie in der Amtszeit der englischen Direktoren Mr. Henry, Mr. Grand, Mr. 
Newham und Mr. Wood nahezu zum Erliegen. Dies vermochte die Orientierung 
der jüngeren türkischen Zyprioten hin zur neuen Türkischen Republik jedoch kei-
neswegs zu unterbinden. Im Gegenteil: Eine durch die Gründung der Republik 
mutig gewordene junge Generation begann, die britische Leitung der türkischen 
Schule als einen Ausdruck von „Fremdbestimmung“ zu empfinden und offen ge-
gen sie zu rebellieren. Indem die Schulleitung türkische nationale Symbole wie 
Flaggen, Nationalhymne oder Atatürk-Porträts in den Schulen verbot und statt-
dessen „God Save The King“ singen ließ, provozierte sie die Nationalisten damit 
nur noch weiter. Sie attackierten diese Maßnahmen als lisenin ecnebileştirilmesi 
(„Fremdherrschaft über das Gymnasium“) und gewannen dadurch auch bei der 
Bevölkerung große Sympathien. Als beispielsweise bei den Wahlen des Gesetzge-
benden Rates im Jahre 1931 der türkeiorientierte Necati Bey kandidierte, errang er 
vor allem dank der Unterstützung durch die Gymnasiasten einen überzeugenden 
Sieg gegen den Kandidaten der pro-britischen evkaf-Leitung. Die Gymnasiasten 
hatten nicht nur in zahlreichen Dörfern eine breit angelegte Werbekampagne für 

                                                                                          
41  Nesim 1987, S. 41 und S. 96. 
42  Siehe Hakikat Nr. 534 (20 Temmuz 1932), S. 4: İlan. 
43  Nesim 1987, S. 207 und S. 314. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 220 

Necati Bey organisiert, sondern auch ein „Gymnasiums-Lied“ komponiert, in 
dem sie sich als durchaus selbstbewusst präsentierten.44  

Zusätzlich zum eher von der nationalistischen und türkeiorientierten Bildungs-
schicht geäußerten Vorwurf, dass die britischen Direktoren eine „Enttürkisierung“ 
des einzigen türkischen Gymnasiums betreiben würden, häuften sich in der Bevöl-
kerung Beschwerden über ihre Unfähigkeit. Trotz ihrer hohen Gehälter hätten sie 
die Schule organisatorisch nicht im Griff.45 Auch die Mitglieder des Schulkomitees 
warfen der Leitung schwere Versäumnisse vor: So wurde im Gymnasium im gan-
zen Jahr 1930 nur an 133 Tagen unterrichtet. Und der Direktor Mr. Grand sei noch 
seltener in der Schule gewesen.46 Die Unzufriedenheit mit der englischen Bil-
dungspolitik wurde seit 1931 von Necati Bey immer wieder auch in den Gesetzge-
benden Rat getragen. Er plädierte dort nicht nur für die Berufung eines türkischen 
Direktors, sondern forderte mit Unterstützung des griechischen Vertreters Theofani 
auch eine Reformierung des Amts für Schule und Bildung (Maarif müdürlüğü).47 Es 
lag damals auch im Interesse der Zyperngriechen, anstelle eines britischen Direk-
tors für das Schulwesen, der weder Türkisch noch Griechisch sprach und die Ge-
pflogenheiten der Insulaner nicht kannte, aus dem gleichen Etat zwei Ämter, je ei-
nes für einen Türken und eines für einen Griechen, zu schaffen.  

Diese breite Ablehnungsfront brachte die englische Bildungspolitik und ihren 
Versuch einer „Enttürkisierung“ der Schulen schließlich zum Scheitern. Die Schu-
len blieben bis zum Schluss die wichtigsten Orte der Orientierung zum türkischen 
Zentrum und eine Brutstätte der Opposition gegen die Inselverwaltung. Der von 
der britischen Leitung herbeigeführte zeitweilige Bruch auf der organisatorischen 
Ebene vermochte die Funktion der Schule als Brücke zwischen der Türkei und der 
zypriotischen Peripherie nicht auf Dauer zu beeinträchtigen. 

 
 

 

                                                                                          
44  Das Lied lautete: „Zamanın ateşin mert halaskarı / Bir neslin açıldı sana kolları / Kıbrıs 

Türk Lisesi talebesiyiz / Yakarız, yıkarız, kırar geçeriz. / Geç öne doğru yol göster Necati / 
Bağrımız yanıktır so ver Necati / ‚Çapkın Liseliler’ dediler bize / Kıymak istediler genç-
liğimize / Güveniyorlarsa imanlarına / Gelsinler duralım şimdi yan yana …“ Nesim 1987, 
S. 30, siehe auch S. 27-28 und S. 324. 

45  Söz Nr. 485 (23 Nisan 1931), S. 4: Lise içtimaı. 
46  Söz Nr. 489 (28 Mayıs 1931), S. 4: Lise komisiyonu içtima etti. Müzekerat çok gürültülü ol-

muştur. 
47  Söz Nr. 484 (16 Nisan 1931), S. 3: Maarif için mühimm bir teşebbüs. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15. Das türkische Schulwesen in der Dobrudscha

15.1. İslam mektebleri und rüşdiyes  

Wie auf Zypern stellte der Machtwechsel auch die türkische Gemeinde in der 
Dobrudscha vor die schwierige Aufgabe der Reorganisation ihres Schulwesens. 
Obwohl mit dem Erhalt der rumänischen Staatsbürgerschaft für die muslimischen 
Kinder die rumänische Schulpflicht galt, durften sie ihre eigenen konfessionellen 
Schulen beibehalten. Der rumänische Staat betrieb in seiner Nationalitätenpolitik 
über viele Jahre eine Strategie des Ausgleichs, indem er einerseits die Integration 
der Minderheiten durch das staatlich organisierte Schulsystem förderte, ihnen an-
dererseits aber die Möglichkeit gab, unter Erfüllung bestimmter Auflagen, ein ei-
genes paralleles Erziehungssystem aufzubauen.1  

Die Türken in der Dobrudscha verfügten bis zum Ersten Weltkrieg in mehreren 
Dörfern über Primärschulen und in den Städten Konstanza, Pazarcık und Silistre 
zusätzlich über rüşdiye-Schulen. Darüber hinaus existierten einige medrese, in de-
nen vor allem Religionsunterricht erteilt wurde. Während die Primärschulen und 
die medrese ausschließlich von der türkischen Gemeinschaft finanziert wurden, 
wurde die Bezahlung der Lehrer an den rüşdiye-Schulen je zur Hälfte von der ru-
mänischen und der osmanischen Regierung übernommen.2 Die türkischen Lehrer 
der rüşdiye und die Schulbücher kamen zumeist aus dem Osmanischen Reich. Ab 
Ende des 19. Jahrhunderts fanden zahlreiche Jungtürken in der Dobrudscha Zu-
flucht, die dann häufig als Lehrer arbeiteten und wesentlich zur Hebung des Un-
terrichtsniveaus beitrugen.3  

Während sich das duale Bildungssystem in Rumänien für die anderen Minder-
heiten als durchaus nutzbringend erwies, verhinderten diverse Faktoren wie der 
Mangel an Lehrkräften, das Fehlen einer muslimischen Dachorganisation für Bil-
dungsangelegenheiten und nicht zuletzt die finanzielle Not, dass die türkische 
Gemeinschaft von den Möglichkeiten dieses Systems optimal Gebrauch machen 
und ein einigermaßen selbständiges und funktionsfähiges Schulwesen mit einheit-
lichen Lehrplänen aufbauen konnte. Im Gegenteil: Der Rückzug der bisher zu-
ständigen osmanischen Behörden führte nach dem Machtwechsel zu einer un-
übersichtlichen Situation auf dem Bildungssektor und in der Folge zu jahrelangen 
Auseinandersetzungen in der türkischen Gemeinde.  

1  Siehe Ibram 1999, S. 107 ff. 
2  Hak Söz Nr. 261 (25 Ağustos 1938), S. 1: Cemaat mektepleri. Nach einem Bericht des Gou-

verneurs von Konstanza, Scarlat Virnan, verfügten die Türken im Jahre 1903 über 75 Pri-
märschulen, an denen 79 Lehrer arbeiteten. Die Zahl der Schüler an diesen Schulen betrug 
2468. Siehe Ibram 1999, S. 110. 

3  Ülküsal 1999, S. 35. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 222 

Obwohl es um die Jahrhundertwende, ähnlich wie auf Zypern, an einzelnen, 
vor allem von der Lehrerschaft vorgebrachten Verbesserungsvorschlägen nicht 
mangelte,4 kamen ernsthafte Überlegungen zu einer grundlegenden Reformierung 
des türkischen Unterrichtswesens erst unter dem Einfluss der jungtürkischen Re-
volution auf. Es war kein Zufall, dass die Vorreiter der dobrudschatürkischen Re-
formbewegung im Bildungswesen zwei Jungtürken waren: Mehmed Niyazi und 
İbrahim Temo. Unter den dobrudscha-türkischen Intellektuellen vor dem Ersten 
Weltkrieg war Niyazi derjenige, der sich am stärksten im Bildungsbereich enga-
gierte. Im Einklang mit der positivistischen jungtürkischen Doktrin war Bildung 
für Niyazi die Basis der gesellschaftlichen Entwicklung. Geprägt von seinen Erfah-
rungen als Lehrer und Direktor der muslimischen Schule in Konstanza musste er 
jedoch feststellen, dass die türkischen Schulen in der Dobrudscha nicht „zeitge-
mäß“ waren und in diesem Zustand ihren Beitrag zur Aufklärung der Gesellschaft 
nicht leisten konnten.5 Konsequenterweise wurde er gleich nach der Jungtürken-
Revolution zu einem der Mitbegründer des Dachverbandes der türkischen Lehrer 
und Intellektuellen, Tamim-i Maarif Cemiyeti („Gesellschaft zur Verbreitung der 
Bildung“), mit der Absicht, „den Unterricht an den türkischen Schulen zu verein-
heitlichen und zu erneuern“. Tamim-i Maarif Cemiyeti gab auch ein eigenes Organ 
mit Namen Dobruca Sedası heraus. Wie heikel und umstritten die Reformthematik 
war, zeigte sich an den heftigen Kontroversen unter dem Dach dieser Gesellschaft. 
Nach kurzer Zeit verließ er den Verein und setzte seine bildungspolitischen Akti-
vitäten mit der Publikation eigener Periodika fort, die sich vor dem Ersten Welt-
krieg zu zentralen Instanzen der schul- und bildungspolitischen Debatten inner-
halb der türkischen Gemeinschaft entwickelten.  

Gleich in der ersten Ausgabe seines ersten Blattes, Teşvik, stellte Niyazi im Arti-
kel Dobruca mekatib-i islâmiyesi muallimin-i keramına die Grundlinien seines Re-
formprojekts vor. Für ihn war die „europäische Schule“, die er als die „Schule der 
Zukunft“ bezeichnete, das ideale Vorbild für die türkischen Schulen in der Dob-
rudscha. Ihr stellte er die „östliche Schule“ gegenüber, die sich „in der Tradition 
eines anderen Zeitaltersbefinde. Als Hauptmerkmale dieses „überholten Schul-
typs“, den die türkischen Schulen mustergültig repräsentierten, nannte er das „un-
systematische und uneinheitliche Unterrichtsprogramm“ und die „mangelhafte 
Lehrerausbildung“.6  

Niyazi hielt die Lehrerschaft zwar grundsätzlich für den Motor schulischer Re-
formprozesse, nahm die türkischen Lehrer in der Dobrudscha von dieser Charak-
terisierung jedoch ausdrücklich aus. Diese bildeten vielmehr eine höchst hetero-
gene Gruppe mit unterschiedlichem pädagogischem und sozialem Hintergrund 
und könnten daher in der Reformbewegung keine führende Rolle spielen. Aus 

                                                                                          
4  Siehe beispielsweise Sedakat Nr. 18 (1. Teşrin I 1313), S. 3: Mekatib-i islamiyemizin hal-i hazı-

riyle istikbalına bir nazar. 
5  Mektep ve Aile Nr. 1 (1 Nisan 1915), S. 1: Maksat ve meslek hakkında birkaç söz. 
6  Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 1-2: Dobruca mekatib-i islâmiyesi muallimin-i keramına. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 223 

diesem Grund plädierte er immer wieder für die Schaffung einer offiziellen Zent-
ralstelle wie beispielsweise der Encümen-i Maarif-i İslâmiye, die dann mit einem Re-
formpaket zur Regulierung und Standardisierung des türkischen Unterrichtswe-
sens beitragen könnte. Als ersten Schritt zur Gründung eines solchen Amtes ließ 
er auf einem Kongress einen unter seiner Leitung erstellten ersten umfassenden 
Regelkatalog für ein künftiges türkisches Schulwesen in der Dobrudscha verab-
schieden, der Bestimmungen vom Einschulungsalter bis zur Ausbildung der Mäd-
chen, von der Anstellung der Lehrer bis zur Finanzierung und Inspektion der 
Schulen enthielt.7  

Dieser Entwurf bildete die Grundlage einer regen Diskussion in den Zeitungen 
Teşvik und Işık. Innerhalb dieser thematisch breit aufgestellten Debatte stand das 
Problem der Bildungsverweigerung durch Teile der türkischen Bevölkerung im 
Vordergrund. Viele Eltern aus dem muslimischen Milieu lehnten damals die staat-
lichen rumänischen Schulen und Kindergärten radikal ab. Vor allem die Kinder-
gärten, von vielen Lesern als „ein religiöses und nationales Problem“ bezeichnet, 
erregten die Gemüter. Man befürchtete bei den Kindern einen Verlust der „natio-
nalen und religiösen Identität“: Da die Kinder zu früh eine andere Kultur ver-
innerlichten, könnten sie später nicht mehr für die islamische Religion und türki-
sche Kultur sensibilisiert werden.8 Die Gegner der staatlichen Kindergärten wiesen 
darauf hin, dass man im Zeitalter der Nationen eher „nationale Kindergärten“ 
bräuchte, in denen die Basis für die nationalen Werte gelegt würde. Denn das 
Überleben einer nationalen Gruppe in einer fremden Umgebung hänge von der 
Bewahrung der eigenen Kultur und Sprache ab. Gingen sie verloren, höre man 
auf, als ethnische Gruppe zu existieren.9 

Die Befürworter hingegen sahen in den öffentlichen Kindergärten die gutge-
meinte Absicht der rumänischen Regierung, die türkischen Kinder so früh wie 
möglich in das Ausbildungssystem zu integrieren. Die Ängste vor einer Assimila-
tion seien unbegründet. Solange es noch keine guten Bildungseinrichtungen gebe, 
an denen in türkischer Sprache und im islamischen Geist unterrichtet werde, seien 
die rumänischen Kindergärten und Schulen die einzige Möglichkeit, türkischen 
Kindern eine zeitgenössische Bildung zu ermöglichen.10 In diesem Kontext mach-
te man den „blinden Fanatismus“, der „jeder Erneuerung feindlich gegenüber 
steht“, für das Elend und die Rückständigkeit der türkischen Bevölkerung in der 
Dobrudscha verantwortlich: „Hätten wir in der Dobrudscha genug Patrioten, die 
die türkische Gemeinschaft beizeiten für das öffentliche Bildungsangebot emp-

                                                                                          
7   Işık Nr. 4 (22 Şubat 1914), S. 3: Encümen-i maarif-i islamiye. 
8  Teşvik Nr. 26 (12 Kânunusani 1326), S. 3: Çocuk bağçeleri ve reis-i cemiyetin beyannamesi müna-

sebetiyle. 
9  Teşvik Nr. 26 (12 Kânunusani 1326), S. 3: Çocuk bağçeleri ve reis-i cemiyetin beyannamesi müna-

sebetiyle. 
10  Teşvik Nr. 20 (17 Teşrinisani 1326), S. 2: Gradinalar: Çocuk bağçaları, Teşvik Nr. 23 (15 

Kânunuevvel 1326), S. 2-3: Teşhir-i hakikat, yine „Gradinalar“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 224 

fänglich gemacht hätten, so hätten wir heute mehr als nur drei türkische Offizie-
re“.11 Mehmed Niyazi selbst sagte in zahlreichen Artikeln der „reaktionären Ein-
stellung“ den Kampf an und bezeichnete Behauptungen, dass die Kinder in den 
öffentlichen Schulen rumänisiert und christianisiert würden, als „gedankenlose 
Kampagne“ der fortschrittsfeindlichen Kräfte.12  

Obwohl die gewünschten Reformen vor dem Ersten Weltkrieg ausblieben, 
wurde die Bildungssituation der türkischen Bevölkerung dank Niyazis journalisti-
scher und organisatorischer Aktivitäten erstmals ausführlich öffentlich diskutiert. 
So konnten vor allem die Lehrer miteinander in Kontakt treten und sich austau-
schen.13 Aber auch zahlreiche andere Personen, darunter viele Eltern betroffener 
Schüler, beteiligten sich an den Diskussionsforen in den Blättern Teşvik und Işık, 
zumeist in Form von Leserzuschriften, aber auch mit langen Beiträge bzw. Arti-
kelserien.14  

15.2. Die Reformierung des Schulwesens nach dem Ersten Weltkrieg 

Nach dem Ersten Weltkrieg veränderte sich die türkische Schullandschaft in der 
Dobrudscha grundlegend: Die religiösen medrese gaben keine Lebenszeichen mehr 
von sich, und die Grundschulen gerieten komplett unter staatliche Kontrolle. Die 
rüşdiyes in Konstanza und Pazarcık wurden in Primärschulen umgewandelt, wäh-
rend die rüşdiye in Silistre zunächst zu einer Art höherer medrese für Lehrer und 
Imame und Anfang der 30er Jahre ebenfalls zu einer Primärschule umfunktioniert 
wurde. Dies waren von nun an die drei einzigen in der Dobrudscha verbliebenen 
muslimischen Elementarschulen. Sie bestanden halboffiziell fort bis 1940. In die-
sen Schulen wurden Türkisch und Religionskunde auf Türkisch und die restlichen 
Fächer auf Rumänisch unterrichtet. Die rumänische Regierung gab einen kleinen 
Zuschuss, bezahlte die rumänischen Lehrer und stellte die Lehrpläne auf. Die tür-
kische Gemeinde übernahm die Kosten für die türkischen Lehrer und durfte die 
Direktoren selbst bestimmen.15  

                                                                                          
11  Teşvik Nr. 16 (22 Eylül 1326), S. 3: Dobrıca Sedası Tamim-i Maarif Cemiyet-i muhteremesinin 

mürevvec-i efkarı mı yoksa Süleyman Abdülhamid Efendi’nin mi? 
12  Teşvik Nr. 18 (3 Teşrinievvel 1326), S. 1: Vaziyet-i hazıramızdan. 
13  Siehe die Aufsatzreihe des Lehrers an der muslimischen Schule in Konstanza, Abdurrah-

man, unter Köy mekatib-i ibtidaiyesinde ne gibi bir usul takib etmeliyiz? in Teşvik: Teşvik Nr. 3 
(23 Haziran [1910]), S. 4, Teşvik Nr. 4 (30 Haziran [1910]), S. 2, Teşvik Nr. 5 (7 Temmuz 
[1910]), S. 3, Teşvik Nr. 7 (21 Temmuz [1910]), S. 4: Köy mekatib-i ibtidaiyesinde ne gibi bir 
usul takib etmeliyiz? 

14  Dazu siehe beispielsweise Işık Nr. 7 (15 Mart 1914), S. 2: Mecidiye Medrese-i Resmiyesi tali-
matnamesine dair, Işık Nr. 12 (21 Nisan 1914), S. 2-3: Mektublar, Işık Nr. 13 (28 Nisan 
1914), S. 2-3: İlk vazife, Işık Nr. 14 (5 Mayıs 1914), S. 2-3: Mektublar: Yine Mecidiye Medrese-
si, Işık Nr. 18 (8 Haziran 1914), S. 1-2: Mektublar, Işık Nr. 21 (2 Temmuz 1914), S. 3: Tulça 
müftisi efendiye. 

15  Hak Söz Nr. 261 (25 Ağustos 1938), S. 1: Cemaat mektepleri, siehe auch Türk Birliği Nr. 56 
(22 Eylül 1937), S. 1: Mektepler açıldı. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 225 

Die Zusatzkurse für Sprache und Religion an den rumänischen Schulen, die 
von türkischen Lehrern angeboten wurden, bildeten nach dem Krieg die Haupt-
säule des konfessionellen Unterrichts für die türkischen Schüler der Unter- und 
Mittelstufe. Obwohl die Lehrer dieser Kurse, wie die der türkischen Elementar-
schulen, anfangs zumeist aus der Türkei kamen, nahm mit der Zeit der Anteil der 
Absolventen der beiden weiterführenden dobrudschanischen Schulen (des Mus-
limischen Seminars in Mecidiye und der medrese in Silistre) an der Lehrerschaft 
zu. Der größte Teil der Lehrer wurde von der rumänischen Regierung bezahlt; je-
doch musste auch die türkische Gemeinde einen Teil der Kosten übernehmen. So 
wurden beispielsweise im Jahre 1940 37 von insgesamt 207 Lehrern von der Ge-
meinde finanziert.16 Da die türkischen Lehrer keine festen Arbeitsverträge hatten 
und nur eine Art Lehrauftrag mit geringer Stundenzahl erhielten, wurden sie ent-
sprechend schlecht entlohnt. Ihr Monatsgehalt bewegte sich zwischen 600 und 
900 Lei und lag somit deutlich unter dem Durchschnittsgehalt eines Hausmeis-
ters.17 Diese Unterbezahlung war bis zum Schluss eine ständige Quelle des Ärgers 
und wurde immer wieder in der Presse zur Sprache gebracht. Man bezeichnete es 
als Lehrerverachtung, wenn diese wegen schlechter Bezahlung gezwungen seien, 
anderen, nicht unbedingt der Würde ihres Berufs entsprechenden Tätigkeiten 
nachzugehen.18 Auch die betroffenen Lehrer meldeten sich zahlreich zu Wort und 
berichteten, wie sie bei den Behörden versuchten, eine finanzielle Gleichstellung 
mit den rumänischen Kollegen zu erreichen.19 Obwohl sie in regelmäßigen Ab-
ständen die Präfekturen aufsuchten und über den Generalinspekteur der türki-
schen Schulen und den Mufti Anträge an das Bildungsministerium stellten, fand 
ihre Stimme erst im April 1937 Gehör, als die Regierung ihre Gehälter um 500 Lei 
erhöhte.20 Der finanzielle Engpass im Schulbetrieb war damit aber nicht über-
wunden. So wandte sich Mitte 1938 eine Delegation türkischer Intellektueller mit 
einem Memorandum zur Lage an den Schulen an den königlichen Statthalter und 
bat um Hilfe. Auch hier wurde weiterhin die Bezahlung der Lehrer als eines der 
größten Probleme genannt.21 

                                                                                          
16  Fazıl 1940, S. 185. 
17  Hak Söz Nr. 229 (2 Teşrinievvel 1936), S. 1: Ruhani memurlarımızla resmi mualimlerimizin 

maaşları, siehe auch Çardak Nr. 31-32 (8 Ağustos 1939), S. 1: Türk muallimlerine dair. 
18  Türk Birliği Nr. 46 (31 Mart 1937), S. 1: Köylüde kültür aşkı. 
19  Hak Söz Nr. 31 (18 Kânunuevvel 1929), S. 1: Resmi ve hususi mualimlerimizin vaziyet ve vazi-

feleri. 
20  So lesen wir in Tuna unter dem Titel Mualimlerin ağlantısı folgende Kurzmeldung: „Am 

Ersten dieses Monats stattete eine Gruppe türkischer Lehrer unserem Präfekten Dr. Pucere 
einen Besuch ab und flehte ihn an, die nötigen Schritte zu unternehmen, um ihre bedau-
ernswerte Lage zu verbessern.“ Tuna Nr. 8 (7 Temmuz 1936), S. 1: Muallimlerin ağlantısı, 
siehe auch Hak Söz Nr. 244 (28 Ağustos 1937), S. 2: Baş müftümüzün bir muavaffakiyeti und 
Hak Söz Nr. 275 (4 Ağustos 1939), S. 2: Çok isabetli bir teşşebüsün umut verici tesiri. 

21  Der Text des Memorandums, der in Bora (Nr. 7, Octombrie-Noembrie 1938 , S. 9-11) unter 
O iniţiativă lăudabilă. Doleanţele populaţiuni musulmane publiziert wurde, lautete: „Die Un-
terzeichner dieses Textes, die sich als Untertanen und Bürger des Landes verstehen, bitten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 226 

Die niedrige Entlohnung und die geringe Arbeitsstundenzahl der Lehrer stellten 
für jeden von privater Seite unternommenen Versuch, einen halbwegs funktionie-
renden Türkisch- und Religionsunterricht an den öffentlichen Schulen zu installie-
ren oder die Tätigkeit der einzelnen Lehrer überhaupt erst einmal zu koordinieren, 
ein nahezu unüberwindliches Hindernis dar. Im Rahmen ihrer begrenzten Lehrtä-
tigkeit an den Schulen waren die Lehrer auf sich selbst gestellt und mussten ihren 
Lehrplan und das Unterrichtsmaterial eigenständig zusammenstellen.22 Dadurch 
wies der konfessionelle Sprachunterricht von Schule zu Schule so starke inhaltliche 
Differenzen auf, dass es oft selbst zwischen Nachbarschulen keinerlei Gemeinsam-
keiten gab. „Diese Situation“, so Çardak, „bricht einem das Herz. Man verfügt we-
der über ein gemeinsames Programm noch über eine gemeinsame Methode oder 
gar Lehrmaterial. Es steht nicht einmal fest, wie viele Stunden insgesamt unter-
richtet werden sollen.“23 Die geringe finanzielle Hilfe, die die Türken für ihre Schu-
len von der rumänischen Regierung erhielten, reichte nicht einmal aus, um die 
elementarsten Bedürfnisse dieser Schulen zu befriedigen, geschweige dann, davon 
die Türkischlehrer an den öffentlichen Schulen zu bezahlen. So fielen beispielswei-
se von den ca. 20 Millionen Lei, die die Regierung im Jahre 1929 an die Schulen 
der Minderheiten verteilte, auf die Türken lediglich 172.000 Lei. Das sei nicht 
einmal ein Lei pro Person, klagte die Zeitung Hak Söz.24 

Aufgrund der Zersplitterung des türkischen Unterrichts war der Einfluss der 
Türkei auf die dobrudschatürkischen Schulen uneinheitlich und hing ganz von 
den jeweiligen Lehrkräften ab. Dies lässt sich am besten an der Einführung der la-
teinischen Schrift beobachten. Nach der Schriftreform engagierten sich die türki-
schen Vertreter in Rumänien stark für die Verbreitung des lateinischen Alphabets. 
So schickte beispielsweise der türkische Generalkonsul M. Sabri gleich im Jahr 

                                                                                                                                                                                                                          

den Residenten, dem König ihre uneingeschränkte Loyalität für das Land und die Krone 
auszurichten und beim König die Klagen der muslimischen Bevölkerung vorzutragen. Die 
Unterzeichner als Vertreter der friedfertigsten Bevölkerung dieses Gebietes bringen folgen-
de Forderungen zu Gehör, die auf eine Beantwortung durch Ihre Exzellenz warten: 1. Wir 
bitten um die Umsetzung des Gesetzes über die Kulte der Minderheiten aus dem Jahre 
1928, das im Monitor Offical Nr. 89 am 22. April 1928 veröffentlicht wurde und die Or-
ganisation der muslimischen Gemeinschaft betrifft. 2. Es soll eine gerechtere Bezahlung 
der Lehrer für die türkische Sprache erfolgen. Ungeachtet ihrer dienstlichen Ver-
pflichtungen von nur 2 Stunden am Tag sollen sie mindestens so bezahlt werden, dass sie 
von ihrem Gehalt leben können. 3. Es sollen neue Stellen für die türkische Sprache an je-
der staatlichen Schule errichtet werden, selbst wenn die Anzahl der Schüler unter 30 liegt. 
In den Schulen mit mehr als 30 Schülern sollen ausreichende Stellen entsprechend der 
Anzahl der Schüler errichtet werden. 4. Die Lehrer für die türkische Sprache sollen feste 
Stellen bekommen. 5. Wir wünschen die Einstellung eines Schulprüfers für den musli-
mischen Lehrbetrieb. 6. Im Seminar von Mecidiye sollen in den letzten vier Klassen be-
rufsbildende Maßnahmen durchgeführt werden. 7. Auf den freien Stellen für Hocas und 
Lehrer sollen bevorzugt Absolventen des Seminars in Mecidiye eingestellt werden.“ 

22  Hak Söz Nr. 182 (27 Eylül 1934), S. 1: Daha bekleyecek miyiz? 
23  Çardak Nr. 10 (9 Maiu 1938), S. 1: Tedrisatımızda birlik, Çardak Nr. 33 (8 Eylül 1939), S. 1: 

Yine eski hamam eski tas mı? 
24  Hak Söz Nr. 28 (27 Teşrinisani 1929), S. 1: Resmi malumlara dair. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 227 

1929 24 neue Bücher an die türkischen Schulen und Lehrer.25 Während sich viele 
Schulen in der Süd-Dobrudscha (wie etwa in Pazarcık und Silistre) daraufhin rela-
tiv früh für das neue Alphabet entschieden, schoben die meisten Lehrer in der 
Nord-Dobrudscha (Konstanza, Tulçea usw.) diesen Schritt weit hinaus.26  

Die gleichzeitige Verwendung verschiedener Alphabete vergrößerte die Diffe-
renzen zwischen den einzelnen Schulen noch und führte zu heftigen Diskussio-
nen in der Presse. Die prokemalistischen Blätter beschimpften die Reformverwei-
gerer als „Regimegegner“, die unter dem Deckmantel der Religion ihre fortschritts-
feindlichen Ansichten verbreiteten und Gegner der neuen laizistischen Türkischen 
Republik rekrutierten.27 Dabei hob man immer wieder die Vorzüge der lateini-
schen Schrift hervor. Sie brächte vor allem eine enorme Erleichterung beim Lesen 
auch der religiösen Bücher mit sich, darunter des Korans. Wenn die Regimegegner 
dieser Tatsache zum Trotz ihre feindliche Propaganda vor allem beim „ungebilde-
ten Volk“ fortsetzten, sollten sie wissen, dass sie mit den heftigsten Reaktionen zu 
rechnen hätten: „Es ist die nationale Aufgabe der revolutionären türkischen Ju-
gend, die reaktionären Kräfte nicht in Ruhe zu lassen. Die Köpfe dieser fanati-
schen Fundamentalisten gehören abgeschlagen.“28  

Trotz der harschen Kritik in der Presse und des Drucks der türkischen Vertre-
tungen in Rumänien gab es selbst 10 Jahre nach der türkischen Schriftreform 
noch vereinzelt Schulen in der Dobrudscha, die die arabische Schrift verwende-
ten. Der Autor Ömer Aziz, der in Türk Birliği viel zu diesem Thema publizierte, 
bezeichnete es als „Schande“ (yüz kızartıcı), dass man nach so vielen Jahren den 
Fundamentalismus in der Dobrudscha nicht besiegen konnte. Es sei unfassbar, 
dass immer noch in arabischer Schrift unterrichtende Schulen existierten, obwohl 
das lateinische Alphabet inzwischen von der „ganzen türkischen Welt“ akzeptiert 
werde.29 Immer zahlreicher wurden die Stimmen, die den Mufti und andere Au-
toritäten aufforderten, baldmöglichst eine Verfügung über die Aufhebung der ara-
bischen Schrift in der Dobrudscha zu erlassen.30 Einige Zeitungen, wie beispiels-
weise Türk Birliği, übten psychologischen Druck aus, indem sie immer wieder 
Namen von Schulen und Lehrern bekannt machten, die noch in arabischer 
Schrift unterrichteten.31  

                                                                                          
25  Siehe Ibram 1999, S. 113-114. 
26  Dabei sollte nicht außer Acht gelassen werden, dass bei diesem regional unterschiedlichen 

Verhalten neben der religiösen Gesinnung auch ethnische Faktoren eine wichtige Rolle 
spielten: In der Nord-Dobrudscha lebten mehrheitlich Tataren, die sich immer deutlicher 
in Richtung Krim und weg von Ankara orientierten. Die Süddobrudschaner fühlten sich 
dagegen seit der Gründung der Republik verstärkt zum türkischen Zentrum hingezogen. 
Mehr zu dieser Thematik siehe im Kapitel über den tatarischen Nationalismus. 

27  Türk Birliği Nr. 33 (18 Mart 1936), S. 1-2: Köylerimizde kültür. 
28  Türk Birliği Nr. 52 (27 Haziran 1937), S. 1: Mekteplerin tatili münasebetiyle. 
29  Türk Birliği Nr 7 (17 Birincikânun 1938), S. 1: Tedrisat meselesi. 
30  Türk Birliği Nr. 55 (20 Ağustos 1937), S. 2: Yeni ders senesine girerken. 
31  Türk Birliği Nr. 49 (10 Mayıs 1937), S. 2: Arab harflerile tedrisat yapan bir hoca, Türk Birliği 

Nr. 50 (24 Mayıs 1937), S. 2: Kasabamızda arab harflerile tedrisat yapılıyor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 228 

In diesem Zusammenhang wurde auf die Vorteile des überkonfessionellen Un-
terrichtes an den rumänischen Schulen hingewiesen. Der Herausgeber von Hak 
Söz, Habib Hilmi, bezeichnete die rumänischen Schulen als Rettung für die mus-
limischen Kinder, vor allem die Mädchen, die durch das verwahrloste türkische 
Schulsystem von jeglicher Bildung systematisch ausgeschlossen seien. Auch wenn 
bis jetzt nur die wenigsten von ihnen die Möglichkeit gehabt hätten, an den ru-
mänischen Schulen die „Zivilisation“ kennen zu lernen und sich von den „Zwän-
gen der Tradition“ zu befreien, sei dies ein großer Schritt für die Musliminnen, 
die gewohnt seien, „hinter Gittern und unter Schleiern“ zu leben. Es sei nun an 
der Zeit, mit Rückenwind aus der reformorientierten Türkei das „Tuch des blinden 
Konservativismus“ (kör taasub perdesi), das den Türken in der Dobrudscha über 
viele Jahre den Blick versperrt habe, zu zerreißen und den Mädchen, die die künf-
tigen Generationen erziehen würden, zumindest den Besuch der Mittelschule zu 
ermöglichen. Der Autor wies darauf hin, dass die Türken in Bulgarien in dieser 
Hinsicht ihren Landsleuten in der Dobrudscha weit voraus seien: „Im Gegensatz 
zu uns haben sie einige hochqualifizierte Frauen hervorgebracht. Unter den stän-
digen Autoren des Blattes Çiçek, das in lateinischer Schrift herauskommt, ist eine 
Frau.“32 

Vereinzelt meldeten sich auch in der Bildungsdebatte Frauen zu Wort. Bei-
spielsweise beklagte die Lehrerin Lütfiye Rıza im Artikel Mektep müsamereleri in 
Halk, dass die muslimischen Eltern zu wenig Zeit und Geld in die Bildung inves-
tierten und einige ihren Kindern das Recht auf eine Ausbildung gänzlich absprä-
chen. Dabei sei Erziehung ein elementares Bedürfnis wie Essen und Schlafen und 
somit ein Grundrecht der Kinder. Deswegen sei es die Pflicht der Eltern, ihren 
Kindern dieses Recht zu gewähren.33 

Auch ohne eine zentrale Institution fand somit eine Art informeller Interaktion 
zwischen dem „Mutterland“ und den türkischen Schulen in der Dobrudscha statt, 
und zwar nicht nur mittels importierter Lehrer und Schulbücher. Entscheidend 
war vielmehr, dass die türkische Republik, wie zuvor schon das Osmanische 
Reich, nach Belieben die bildungspolitische Agenda und die Debattenthemen 
vorgeben konnte, und selbst die Gegner der türkischen Regierung vor Ort zu-
nächst einmal gezwungen waren, darauf zu reagieren, statt eigene Konzepte ent-
wickeln zu können. Beispielsweise wurde die Diskussion über die lateinische 
Schrift an den Schulen allein durch das Zentrum bestimmt. Dies galt auch für an-
dere Reformmaßnahmen, ob man sie in der Dobrudscha nun übernahm oder ab-
lehnte. Noch deutlicher als bei den Primär- und Sekundärschulen bzw. beim Reli-
gionsunterricht an den öffentlichen Schulen zeigte sich die Einflussnahme des 
türkischen Staates bei zwei weiterführenden Schulen, die im folgenden Abschnitt 
behandelt werden.  

                                                                                          
32  Hak Söz Nr. 6 (26 Haziran 1929), S. 1: Kızlarımızın tahsil ve terbiyesi. 
33  Halk Nr. 8 (12 Temmuz 1936), S. 1: Mektep müsamereleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 229 

15.3. Silistre Medresesi und Seminarul Musulman din Megidia/Medgidia  

Die beiden weiterführenden türkischen Schulen in der Dobrudscha, die schwer-
punktmäßig Lehrer und Kleriker ausbildeten, unterschieden sich grundlegend so-
wohl in ihrer inhaltlichen Ausrichtung und Organisationsstruktur als auch in ihrer 
Bedeutung und Wirkung.  

Die kurzlebige und private Silistre Medresesi entstand als Erweiterung der rüşdiye 
im Jahre 1919. Bis Mitte der 20er Jahre wies die Einrichtung alle Eigenschaften ei-
ner klassischen osmanischen medrese für Lehrer und Geistliche auf und bildete so-
mit das süddobrudschanische Gegenstück zum Muslimischen Seminar in Meci-
diye. Parallel zu den Schulreformen in der Türkei wurde auch ihr Lehrprogramm 
schrittweise modernisiert. So entfernte man beispielsweise bereits im Schuljahr 
1925–1926 die Religionsfächer fıkıh, tefsir und hadis aus dem Lehrplan.34 1927 wur-
de dann das Programm der rumänischen Lehrerschule übernommen, wobei die 
Unterrichtssprache im Gegensatz zum Muslimischen Seminar in Mecidiye türkisch 
blieb. Nicht zuletzt deswegen war der Austausch zwischen dieser Schule und dem 
türkischen Zentrum, verglichen mit dem Seminar in Mecidiye, relativ intensiv. Da 
man aber von der rumänischen Regierung keine Unterstützung erhielt und aus-
schließlich von der muslimischen Gemeinde finanziert wurde, hatte man von An-
fang an mit finanziellen Engpässen zu kämpfen, bis schließlich 1930 der Lehrbe-
trieb eingestellt werden musste. Seitdem war die Wiedereröffnung für die zent-
rumsorientierten Printmedien und Intellektuellen ein ständiges Thema. Man war 
der Auffassung, dass die andere weiterbildende Schule, das Muslimische Seminar 
in Mecidiye, erstens wegen ihrer Lage und Größe, vor allem aber wegen ihrer kon-
servativen Ausrichtung den Wunschvorstellungen eines beträchtlichen Bevölke-
rungsteils in der Dobrudscha nicht entsprach.35 Für die radikalen Kemalisten war 
das Seminar in Mecidiye eine Bildungsanstalt der „alten und überholten Tradition“ 
(eski ve köhen bir zihniyetin temsilcisi).36 So kritisierte man immer wieder, dass das 
Seminar die Schriftreform nicht mitmachte, weiterhin fıkıh, tefsir und hadis auf sei-
nem Lehrplan hatte und Arabisch und Persisch als Unterrichtssprache einiger Fä-
cher beibehielt; und dies, obwohl viele dieser Inhalte in der Türkei längst nicht 
mehr unterrichtet würden.37 Aus diesen Gründen kam es zu zahlreichen Initiativen 
und Versuchen, die Silistre Medresesi wieder zu eröffnen. Die Finanzierungsproble-
me ließen sich jedoch nicht beheben, so dass diese zweitwichtigste weiterführende 
Bildungseinrichtung nicht mehr in Betrieb genommen werden konnte. Somit blieb 
das Muslimische Seminar in Mecidiye die einzige höhere Bildungsanstalt für die 
Türken in der Dobrudscha außerhalb des regulären rumänischen Schulsystems.  

                                                                                          
34  Hak Söz Nr. 14 (21 Ağustos 1929), S. 1: Medresemizde gaye ve tedrisat. 
35  Çardak Nr. 29-30 (20 Temmuz 1939), S. 1: Bir hasbihal, Çardak Nr. 34 (30 Eylül 1939), S. 1: 

Mektep, yine mektep, daima mektep. 
36  Çardak Nr. 41 (8 İkincikânun 1940), S. 1: Bir hakikat kalmasun Allahım, alemde nihan. 
37  Türk Birliği Nr. 15 (8 Mart 1934), S. 1: Dobrucada Türk mektepleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 230 

Das Muslimische Seminar in Mecidiye konnte auf eine längere Tradition zu-
rückblicken als die Silistre Medresesi. Die Anstalt war außerdem die einzige von der 
rumänischen Regierung finanzierte weiterführende muslimische Schule. Nicht zu-
letzt deswegen entwickelte sie sich zur Kaderschmiede für die muslimische Elite in 
der Dobrudscha. Keine andere Institution vermochte das kulturelle und geistige 
Leben der Türken in der postosmanischen Zeit so intensiv zu prägen wie diese 
Lehranstalt. 

Das Muslimische Seminar wurde 1891 in der Kleinstadt Babadağ im Kreis 
Tulçea gemäß Artikel 21 des Verwaltungsgesetzes für die Dobrudscha zunächst mit 
dem Ziel gegründet, religiöses Personal für die Moscheen und Lehrer für die mus-
limischen Konfessionsschulen auszubilden. Später wurden jedoch auch die Muftis 
und die Präsidenten der Schariagerichte aus den Reihen seiner Absolventen rekru-
tiert.38 Absolventen wie Studenten dieser Schule spielten außerdem im Presseleben 
eine bedeutende Rolle. Sie waren Initiatoren und Mitbegründer zahlreicher Zei-
tungen; zudem dominierten sie auch als Leser mittels ihrer Beiträge, Leserbriefe 
und Kritiken das Diskussionsgeschehen in den türkischen Blättern.  

Vom starken Rückgang des türkischen Bevölkerungsanteils im Kreis Tulçea in-
folge der großen Emigrationswelle von 1899 war auch das Seminar betroffen. Aus 
diesem Grund verfügte das Ministerium im Jahr 1901 seinen Umzug in die Stadt 
Mecidiye, ins Zentrum des von der muslimischen Bevölkerung bewohnten Gebie-
tes.39 Die Geschichte dieser Schule, die offiziell nun Muslimisches Seminar in Meci-
diye (Seminarul Musulman din Megidia) hieß, lässt sich ab diesem Datum bis 1933 
aufgrund der vorhandenen Seminarjahrbücher (Anuarul Seminarului Musulman din 
Megidia) genau verfolgen.  

Die Zahl der Schüler bewegte sich in diesem Zeitraum zwischen 54 (Schuljahr 
1909–1910) und 156 (Schuljahr 1931–1932). Dabei muss angemerkt werden, dass 
das Interesse an der Schule vor allem ab 1913 erheblich zunahm, als sich mit der 
Angliederung der Süd-Dobrudscha an Rumänien die Zahl der muslimischen 
Staatsangehörigen stark erhöhte.40 Insgesamt besuchten bis 1930 700 Schüler das 
Seminar. Aufgrund des anspruchsvollen Unterrichtsprogramms und strenger Dis-
ziplin erlangte aber nur etwa ein Fünftel von ihnen (141 Schüler) einen Ab-

                                                                                          
38  Laut einer Liste der Absolventen des Seminars aus dem Jahr 1929 waren beispielsweise die 

Muftis und Präsidenten der Schariagerichte von Tulçea, Konstanza und Caliacra sowie der 
Präsident des Schariagerichts in Durostor Absolventen des Seminars. Siehe Anuarul Semi-
narului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 15-18: Abolvenţii Seminarului 
Musulman din Megidia. 

39  Anuarul Seminarului Musulman al statului din Medgidia pe anul şcolar 1903–1904, S. 3-4: Isto-
ricul seminarului. 

40  So sah das Bildungsministerium beispielsweise im Jahre 1914 vor, 35 neue Stipendiaten im 
Seminar aufzunehmen, um den Lehrerbedarf für die Schulen in der Süd-Dobrudscha ab-
decken zu können. Siehe Işık Nr. 10 (5 Nisan 1914): S. 4: Mecidiye medresesi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 231 

schluss.41 Die Wiedervereinigung wirkte sich auch auf die Zahl der Lehrkräfte, der 
angebotenen Unterrichtsfächer und der Klassen aus. Während 1903–1904 lediglich 
fünf Dozenten am Seminar tätig waren,42 unterrichteten im Schuljahr 1931–1932 
15 Lehrer (acht Rumänen und sieben Türken). Hinzu kamen noch fünf Verwal-
tungsangestellte und acht weitere Bedienstete.43 Unter den Lehrern befanden sich 
auch Mehmed Niyazi und İbrahim Temo, die als die Gründungsväter der dobru-
dschatürkischen Presse gelten. Der Verwaltungsdirektor der Schule, die jährlich 
entweder vom rumänischen Generalinspektor für Mittelschulen oder dem Mufti 
des Kreises Konstanza inspiziert wurde, war mit Ausnahme des ersten Direktors, 
Demirgean Efendi, ein Rumäne.44 Der Studiendirektor war dagegen immer Türke. 
Diesem Prinzip blieb man bis zum Schluss treu. Im Schuljahr 1905–1906 wurden 
die ersten Stipendien vergeben. Etappenweise wurden dann alle Schüler Stipen-
diaten. Während anfangs nur die Hälfte der Schüler im Internat bleiben konnte, 
wurde dieses Angebot schließlich auf fast alle Schüler erweitert.45  

Das Jahr 1904 markierte einen Wendepunkt in der Geschichte des Seminars: 
Das Gründungsstatut wurde von einer aus 36 Artikeln bestehenden neuen Satzung 
abgelöst. Mit der Neuregelung erfuhr auch das Unterrichtsprogramm eine gering-
fügige Änderung. Ab dem Schuljahr 1907–1908 kamen zu den klassischen Fächern 
Rumänisch, Arabisch, Interpretation des Korans und religiöses Recht noch Tür-
kisch, Persisch, Mathematik und Geographie hinzu. 1909–1910 finden wir auch 
Landwirtschaft, Pädagogik, Hygiene und Volksmedizin auf dem Programm. Abge-
sehen von kleinen Modifikationen blieb dann das Unterrichtsprogramm ab dem 
Schuljahr 1910–1911 weitgehend unverändert. Es wurden lediglich noch Gesang, 
Musik und Schönschrift zum Lehrplan hinzugefügt. Auch wenn sich die wöchent-
liche Stundenzahl der einzelnen Fächer von Jahr zu Jahr änderte, so nahmen doch 

                                                                                          
41  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 3-4: Scurt istoric al 

Seminarului Musulman din Megidia. Die Zahl der türkischen Absolventen der rumänischen 
Gymnasien dürfte für diesen Zeitraum etwa im gleichen Bereich liegen. So waren von den 
4570 Abiturienten, die zwischen 1921 und 1927 das Gymnasium abschlossen, 29 Türken, 
siehe Ibram 1999, S. 112-113. Müstecib Fazıl berichtete im Jahr 1940, dass außer den im 
rumänischen Militär tätigen Offizieren und den Lehrern an den türkischen Schulen bereits 
über 40 Türken in der Dobrudscha eine rumänische Universität absolviert hätten. Fazıl 
1940, S. 189. 

42  Anuarul Seminarului Musulman al statului din Medgidia pe anul Şcolar 1903–1904, S. 5-6: 
Cronica anului şcolar 1903–1904. 

43  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1931–1932, S. 5. 
44  Die Verwaltungsdirektoren des Seminars waren bis 1933: Demirgean Efendi, Alexandru 

Alecu, Filip Apostolescu, Catalin Arsenescu und Andre Avram. Siehe Anuarul Seminarului 
Musulman din Megidia pe anul şcolar 1928–1929, S. 3: Scurt istoric al seminarului musulman. 

45  So blieben beispielsweise im Schuljahr 1929–1930 von insgesamt 137 eingeschriebenen 
Schülern 125 im Internat des Seminars. Der Direktor Andre Avram meldete in einem Be-
richt an das Ministerium Bedarf für einen weiteren Schlafraum an, damit alle Schüler im In-
ternat übernachten konnten. Siehe Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 
1929–1930, S. 27-30: Raportul general asupra mersului Seminarului în anul şcolar 1929–1930. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 232 

Arabisch, Rumänisch, Koranunterricht und Recht bis 1917 mit einem Umfang von 
ca. 20 Wochenstunden immer noch den ersten Platz ein, und zwar vor Türkisch. 

Die Änderung der Gründungssatzung und die Erneuerung des Lehrprogramms 
fand in der Presse allgemein Zustimmung. Man wies aber zugleich darauf hin, 
dass dies allein nicht ausreichen würde, um im Seminar eine zeitgemäße Ausbil-
dung zu gewährleisten.46 Vor allem wurde eine Aufstockung des Türkischunter-
richts gefordert. Im Artikel Mecidiye medrese-i resmiyesi in Işık war beispielsweise zu 
lesen, dass der Türkischunterricht gegenwärtig zu kurz komme und die türkischen 
Intellektuellen konkrete Vorschläge zur Verbesserung des Angebots machen soll-
ten.47 Für die Forderung nach noch radikaleren Reformschritten musste man al-
lerdings die Entwicklung in der Türkei abwarten. So wurden zeitgleich mit der 
Schulreform in der Türkei ab Mitte der 20er Jahre Stimmen, auch aus der Verwal-
tung der Schule, laut, die die Seminarsatzung von 1904 nach türkischen Vorbil-
dern modernisieren wollten. Sie entspreche nicht mehr den aktuellen Gegeben-
heiten und stelle somit ein Hindernis für die Weiterentwicklung des Lehrpro-
gramms dar. Spätestens ab jetzt bildete das türkische Schulmodell den wichtigsten 
Bezugspunkt für das Muslimische Seminar.  

Um die Schulreform in der Türkei aus nächster Nähe zu inspizieren und vor al-
lem, um die Neuorganisation der religiösen Seminare zu studieren, reiste der 
Schuldirektor Alecu zweimal nach Istanbul. Nach seiner Rückkehr fasste er dann 
seine auf dieser Basis entwickelten Reformpläne für das Seminar in diversen Be-
richten an das Bildungsministerium zusammen. Dabei stand die Säkularisierung 
des Seminars nach türkischem Vorbild an erster Stelle. Einer der ersten Reform-
schritte war die Ersetzung des Arabischen als Unterrichtssprache in den religiösen 
Fächern durch das Türkische. Alecu schrieb, dass die alte Vorstellung, der Koran 
würde durch seine Übersetzung inhaltliche Einbußen erleiden, „unsinnig“ sei. 
Heute existierten viele Koran-Übersetzungen in verschiedenen Sprachen, so dass 
es sinnlos sei, die Schüler mit dem Arabischen zu quälen.48  

Noch wichtiger war in diesem Zusammenhang Alecus Beharren auf einer Re-
duzierung der vielen religiösen Feiertage während des Ramadan und des kurban-
Festes, die den Schulbetrieb erheblich beeinträchtigten und dafür verantwortlich 
waren, dass der vorgesehene Lehrstoff nicht ordnungsgemäß durchgenommen 

                                                                                          
46  Siehe Teşvik Nr. 3 (23 Haziran 1910), S. 2-3: Mecidiye medrese-i resmiyesinin tevzi-i mükâfat 

resmi ve Müfti Efendinin nutku. In einem Brief in der Zeitung Işık kritisierte Ömer Lütfü ein 
Interview des Schuldirektors Aleco im rumänischen Blatt Dobrogea Jună, in dem dieser die 
Ausbildung im Seminar für optimal erklärt hatte. Lütfü meinte, dass sich an der Schule 
zwar schon einiges getan habe, eine grundlegende Reform aber noch ausstehe. So würden 
fähige Lehrer wie Niyazi und Halil nicht viel erreichen können. Man müsse daher ein zeit-
gemäßes Lehrprogramm und einen neuen Verwaltungsplan erstellen. Işık Nr. 10 (5 Nisan 
1914), S. 2-3: Mektublar. 

47  Işık Nr. 3 (15 Şubat 1914), S 3: Mecidiye Medrese-i Resmiyesi. 
48  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 5-9: Extras din rapor-

tul general No. 256 din 1 Lulie 1927. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 233 

werden konnte. In seinem Bericht von 1927 meinte er, dass diese muslimischen 
Feiertage in der heutigen Zeit nicht mehr akzeptabel seien. Zu Zeiten der letzten 
Satzungsänderung im Jahr 1904 sei der „religiöse Fanatismus“ unter den Musli-
men weit verbreitet gewesen, weshalb die Feiertagsregelung damals nicht angetas-
tet werden konnte. Außerdem sei es üblich gewesen, dass die Schüler muslimi-
scher Seminare die Fastenzeit Ramadan in den Moscheen verbrachten, wo sie von 
den Gläubigen Spenden für das Seminar sammelten. Dies wurde neben der Hos-
pitation bei einem Imam als religiöses Praktikum betrachtet. Um die armen Schü-
ler zu unterstützen, änderte man seinerzeit diese Praxis nicht. Heute seien diese 
Traditionen aber selbst in muslimischen Ländern wie der Türkei, wo der Islam als 
Staatsreligion gelte, verschwunden. Außerdem seien die Schüler nicht mehr auf 
Spenden angewiesen, weil sie alle Staatsstipendiaten seien. Aus diesen Gründen 
seien die beiden Ferientermine Anachronismen geworden und sollten auf jeweils 
höchstens fünf Tage reduziert werden.49  

Der Wunsch, das Unterichtsprogramm nach türkischem Vorbild schrittweise zu 
säkularisieren, wurde in allen späteren Berichten der Direktoren an das Bildungs-
ministerium wiederholt. So schlug beispielsweise der Direktor Andre Avram in 
seinem Bericht aus dem Jahr 1929 eine Ausweitung des Türkischunterrichts auf 
Kosten des Koranunterrichts vor. Ihm zufolge reichten 15 Unterrichtsstunden in 
türkischer Sprache, verteilt auf acht Klassen, nicht aus. Außerdem würde der Ko-
ran auch in anderen religiösen Fächern wie Recht, Religionsgeschichte, arabischer 
Sprache usw. unterrichtet.50 In seinem Bericht vom folgenden Jahr erfahren wir, 
dass die Stundenzahl im Fach Koran-Interpretation bereits halbiert wurde.51  

Bei aller Entschlossenheit vergaß die Schulleitung nicht, immer wieder zu be-
tonen, dass der für das muslimische Seminar in Mecidiye ausgearbeitete Reform-
plan erstens im Einklang mit den Reformen in der Türkei stehe und zweitens mit 
den muslimischen Geistlichen und den Lehrern am Seminar abgesprochen wor-
den sei. Die Hervorhebung des türkischen Vorbildes diente in erster Linie dazu, 
dem Widerstand der „Traditionalisten“ entgegen zu treten. Ähnliche Reformen 
seien also zunächst in einem muslimischen Land, sogar im „Mutterland“ selbst, 
durchgeführt worden und könnten deshalb nicht als das Werk einiger „christlicher 
Bürokraten“ in Rumänien verstanden werden. In dieser Angelegenheit stand die 
Vereinigung der Absolventen des Seminars (Asociaţiunea absolvenţilor Seminarului 
musulman din Dobrogea) der Schulleitung unterstützend zur Seite.  

Diese Vereinigung wurde 1912 auf Initiative von Munip Demirgean gegründet. 
Anfangs hatte sie 28 Mitglieder, im Mai 1929 betrug ihre Mitgliederzahl 85 Per-

                                                                                          
49  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 8: Extras din raportul 

general No. 256 din 1 Lulie 1927. 
50  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Scolar 1929–1930, S. 27-30: Raportul gen-

eral asupra mersului Seminarului în anul Scolar 1929–1930. 
51  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1930-1931, S. 12-16: Domnule 

Ministru. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 234 

sonen. Somit war mehr als die Hälfte aller Absolventen in dieser Gruppierung or-
ganisiert. Die Vereinigung verstand sich als Interessenvertretung der Absolventen, 
strebte aber auch eine aktive Rolle bei der „Aufklärung der türkischen Gesell-
schaft“ an. Auf der gesamtgesellschaftlichen Ebene sah sie ihre Aufgabe in der Be-
kämpfung von „Fanatismus und Analphabetismus“, in der Koordination ver-
schiedener Unterstützungsprogramme, in der Erhöhung des „moralischen Ni-
veaus“ der Gesellschaft, in der Weckung „patriotischer Gefühle“ und in der Orga-
nisation von Festen mit dem Ziel, die rumänische Kultur bekannt zu machen. 
Vordringlich aber setzte man sich für die Belange der Absolventen des Seminars 
ein. Die Hauptforderungen des Vereins betrafen die Regelung des Militärdienstes 
der Geistlichen, die Öffnung der wichtigen Mufti- und Kadı-Posten, die lange Zeit 
Theologen aus der Türkei vorbehalten waren, für die Absolventen des Seminars 
und die Angleichung der Lehrerbesoldung an die ihrer rumänischen Kollegen. 
Nach dem Krieg nahm sich die Vereinigung auch die Errichtung einer Druckerei 
und die Gründung einer Bank vor. Darüber hinaus organisierte man zusammen 
mit der Seminarleitung diverse kulturelle Aktivitäten wie Lesungen, musikalische 
Veranstaltungen, Theateraufführungen usw.52 Die dabei erzielten Gewinne wur-
den der Schule gespendet, die unter ständiger Geldnot litt. Das dem Seminar von 
der rumänischen Regierung zur Verfügung gestellte feste jährliche Budget deckte 
keineswegs alle Bedürfnisse der Schule ab. Die Schulleitung machte daher in ihren 
jährlichen Berichten an das Erziehungsministerium ab Mitte der 20er Jahre immer 
wieder auf die finanziellen Defizite aufmerksam. Da der Etat jedoch konstant 
blieb und die Leitung daraufhin beschloss, einige kleinere Ausgaben selbst zu fi-
nanzieren, bat der Direktor Avram im Jahr 1929 das Ministerium um die Er-
laubnis, von jedem Schüler einen Betrag von 300 Lei erheben zu dürfen.53 Die-
sem Wunsch wurde jedoch nicht entsprochen, und so vergrößerte sich das Finanz-
loch immer weiter. So konnten beispielsweise im Jahr 1932 nicht einmal die Re-
chungen für Lebensmittel und Brennholz beglichen werden. Im Bericht vom 7. 
September 1932 stand, wenn nicht bald eine Lösung gefunden werde, würden die 
Händler nicht mehr liefern.54 Nachdem das Schulkomitee eingesprungen war und 
einen Teil der Ausgaben übernommen hatte, konnte man dann die Zahlungs-
schwierigkeiten in diesem Jahr überwinden. 

Trotz dieser chronischen Finanznot, die sich auch negativ auf das Unterrichts-
programm auswirkte, und der Vorwürfe der radikalen Kemalisten, dass man die 
türkischen Reformen nicht in dem gewünschten Ausmaß übernehme, bildete das 
Muslimische Seminar in Mecidiye aufgrund seiner Verankerung in der Bevölke-
rung, seiner traditionsreichen Geschichte und nicht zuletzt aufgrund des Imports 

                                                                                          
52  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Scolar 1929–1930, S. 12-13: Asociaţiunea 

absolvenţilor Seminarului musulman din Dobrogea. 
53  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Scolar 1929–1930, S. 27-30: Raportul gen-

eral asupra mersului Seminarului în anul Scolar 1929–1930. 
54  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1931–1932, S. 20: Domnule Ministru. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 235 

von Lehrbüchern für die religiösen Fächer die wichtigste Brücke zum „Mutter-
land“ auf dem Bildungssektor. Selbst wenn die seit der Mitte der 20er Jahre am 
Seminar angestrebten Reformschritte mit dem Fortschritt in der Türkei nicht 
Schritt halten konnten, waren die reformierten Schulen in der Türkei doch das 
einzige Orientierungsmodell für das Seminar. Und dieses laizistische Modell war 
für die rumänische Schulleitung leichter zu kopieren als das frühere islamisch-
osmanische Vorbild. Dies kam in den Berichten der Schuldirektoren seit 1927, in 
denen die türkischen Reformen immer wieder als Leitbild für die Erneuerungen 
im Seminar erwähnt wurden, unmissverständlich zum Ausdruck.  

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16. Die Enosis im Spiegel der
türkisch-zypriotischen Presse

Die Idee der Enosis, des Anschlusses Zyperns an Griechenland, erfreute sich in 
den griechischen akademischen Kreisen und bei der Geistlichkeit seit der Unab-
hängigkeit des Landes 1821 großer Beliebtheit.1 Zur realen politischen Option 
wurde der Anschlussgedanke jedoch erst mit dem Ende der osmanischen Herr-
schaft auf Zypern. Die Regierungsübernahme durch die Briten wurde von den 
Anhängern der Enosis als Vorstufe einer politischen Vereinigung der Insel mit 
Griechenland lebhaft begrüßt. Es war ja schließlich Großbritannien, das im Jahre 
1864 die Ionischen Inseln freiwillig an Griechenland abgetreten hatte, und man 
erhoffte sich dasselbe für Zypern. So brachte der Erzbischof von Zypern, Sophro-
nios II., schon bei seiner Begrüßungsansprache an den ersten britischen Hoch-
kommissar, Sir Garnet Joseph Wolseley, die griechischen Anschlusswünsche fol-
gendermaßen zum Ausdruck: „Wir begrüßen diesen Machtwechsel sehr. Denn wir 
wissen, dass Großbritannien Zypern, wie im Fall der Ionischen Inseln, unserem 
Mutterland überlassen wird.“2  

Obwohl es danach so gut wie kein Jahr gab, in dem die Anschlussidee nicht 
weiter an Boden gewann, blieb die Enosis bis zum Ende des Jahrhunderts ohne 
jeglichen Einfluss auf das politische Alltagsgeschehen. Als politische Kraft wurde 
die Enosis-Bewegung erst in den Anfangsjahren des 20. Jahrhunderts virulent. 
Schon damals kam es zu ersten Übergriffen auf die türkische Zivilbevölkerung 
bzw. auf türkische Ordnungskräfte.3 Unmittelbar vor dem Ersten Weltkrieg gab es 
dann eine ganze Reihe von zum Teil blutigen Auseinandersetzungen zwischen 
beiden Volksgruppen. Die Enosis-Nationalisten weiteten ihren Aktionsradius ge-
gen Ende der 20er Jahre aus und gingen nun auch gegen die britische Insel-
verwaltung und ihre Einrichtungen vor. Ihren Höhepunkt erreichten die Unruhen 
mit der blutigen Revolte 1931, die den Enosis-Aktivitäten zugleich ihr vorläufiges 
Ende bereitete. Danach ging die Enosis-Bewegung bis zum Beginn des Zweiten 

1  Anfangs waren die zypriotischen Absolventen der 1837 gegründeten und der Megali Idea 
(großgriechischen Idee) verpflichteten Athener Universität neben der orthodoxen Kirche 
die wichtigsten Verfechter des Enosis-Gedankens. Ab 1846 spielte auch das in Larnaka ge-
gründete griechische Konsulat bei dessen Verbreitung eine bedeutende Rolle. Siehe Zerva-
kis 1998, S. 64. 

2  Gürel 1984, S. 41. 
3  Nach 1908 häuften sich Meldungen über Überfälle auf türkische Sicherheitsbeamte. So be-

richtete die Zeitung Sünuhât von einem Angriff auf zwei zaptiye im Dorf Karmi im Kreis 
Kyrenia. Das ganze Dorf habe die beiden Türken, einer von ihnen mit Namen Râif On-
başı, mit Steinen beworfen und geprügelt. Die Beamten konnten sich erst durch Schüsse in 
die Luft retten. Daraufhin drangen Sicherheitskräfte mitten in der Nacht ins Dorf ein und 
verhafteten 20 Personen. Siehe Sünuhât Nr. 73 (30 Nisan 1908), S. 2: Girne muhabirimizden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 238 

Weltkrieges in den Untergrund bzw. verlegte ihre Tätigkeit ins Ausland, haupt-
sächlich nach London.  

16.1. Die Auseinandersetzungen in der Presse vor der Jahrhundertwende 

Um die Jahrhundertwende, als die ersten zyperntürkischen Blätter erschienen, 
trieben vor allem die relativ jungen griechischen Mitglieder des Legislativrates die 
Enosis-Idee politisch voran. Sie nutzten den Rat als öffentliche Plattform für ihre 
nationalistischen Anschlusswünsche. So „reichten sie seit Juni 1895 jedes Jahr 
schriftliche Eingaben zugunsten der Enosis ein“.4 Ihre Vorarbeiten im Rat fanden 
in der Presse begeisterte Unterstützung. Zeitungen wie Foni dis Kyprou machten 
nicht nur die Aktivitäten der zyperngriechischen Vertreter publik, sondern führten 
selbst eine umfassende Kampagne für den Anschluss. Dies hatte unvermeidlich 
Auswirkungen auf die türkischen Blätter, die gerade dabei waren, sich ein themati-
sches Profil zu erarbeiten. Nicht nur weil sie die Enosis-Bestrebungen für ge-
fährlich hielten, sondern vor allem, weil sie in ihren Anfangsjahren die griechi-
schen Blätter noch weitgehend in Form und Inhalt kopierten, machten sie die 
Enosis zu einem der Schwerpunkte ihrer Berichterstattung. Es war daher kein Zu-
fall, dass das erste zyperntürkische Periodikum Zaman schon in seiner ersten Aus-
gabe einen Artikel mit der Überschrift Kıbrıs matbuatı der zypriotischen Presse 
widmete und dabei ankündigte, dass man sich gründlich mit der Enosis-
Propaganda der zyperngriechischen Blätter auseinandersetzen und den Lesern ih-
ren friedensstörenden Charakter vor Augen führen werde. Zaman bezeichnete 
diese Blätter als Stimmen des griechischen Festlandes, die auf der Insel nur „Hass“ 
und „Zwietracht“ predigten.5 

Am Beispiel von Yeni Zaman, dem zweiten türkischen Blatt jener Zeit, lässt sich 
beobachten, wie stark sich die diversen Enosis-Aktivitäten und die Reaktionen der 
griechischen Presse darauf auf die Themenwahl der Zeitung auswirkten. Während 
der ganzen sechs Monate seiner Erscheinungszeit lieferte sich das Blatt einen hef-
tigen Schlagabtausch mit der Zeitung Foni dis Kyprou. Als Foni dis Kyprou im Janu-
ar 1893 die Briefe zweier englischer Parlamentarier, nämlich von Sir Charles Dilke 
und H. Labouchere, publizierte, nahm Yeni Zaman dies zum Anlass, der Enosis-
Propaganda des griechischen Blattes den Kampf anzusagen. Die beiden Parlamen-
tarier bezeichneten in ihren Briefen den Tribut, den Großbritannien für Zypern 
an das Osmanische Reich entrichtete, als zu hoch und unnötig. Darüber hinaus 
hielten sie eine Übergabe der Insel an Griechenland langfristig für denkbar.6 Foni 

                                                                                          
4  Zervakis 1998, S. 72-73. 
5  Zaman Nr. 1 (25 Kânunuevvel 1891), S. 4: Kıbrıs matbuatı. 
6  Charles Dilke schrieb am 1. Dezember 1892 an Shakallis u.a. folgende Sätze. „As to me, I 

insist upon saying that no solution is right or wise, except the union (distant, I am afraid) 
of the Island to Greece, and that deriving no profit from the occupation of Cyprus, we 
cannot charge our people with the payment of the tribute.” Wallace 2004, S. 4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 239 

dis Kyprou veröffentlichte nicht nur den von Charles Dilke an Georgios Shakallis, 
ein griechisches Mitglied des Legislativrates, gerichteten Brief, sondern kommen-
tierte ihn auch als „den Zyperngriechen aus der Seele gesprochen“. „Yes, Sir 
Charles Dilke. Such is the wish of the whole Cyprus, such is its ardent expecta-
tion. We are Greeks. Our history proclaims it, our customs and usages, our tradi-
tions, our origin and our language, which is pure and limpid as the springs of our 
pine-covered Olympus and which alien conquerors have often tried – but without 
effect – to alter, attest the truth of it. It is not of course necessary to say more on 
this question, for perhaps the heart of the reader of these few lines is already leap-
ing for joy, hoping that the day will at last come when the blue and white flag will 
be hoisted on the bloodstained ramparts of Cyprus.”7 

Daraufhin widmete Yeni Zaman mehrere Leitartikel nacheinander dem Thema.8 
Man bezeichnete die Initiativen von Shakallis, der zuvor die britischen Parlamen-
tarier um Unterstützung gebeten hatte, als für die Zukunft der Insel „alarmierend“ 
und die Kommentare von Foni dis Kyprou als „lächerlich“. Die Redaktion warnte 
die Griechen, die für ihre „grenzenlose Phantasie“ bekannt seien, davor, sich 
„Träumereien“ hinzugeben. Die Enosis-Verfechter sollten nicht glauben, dass sich 
Verträge zwischen zwei Staaten ohne weiteres umgehen ließen. Die Insel sei der 
Boden der memalik-i şahane und durch einen Vertrag den Engländern unter be-
stimmten Bedingungen überlassen worden. Die Osmanen hätten Zypern vor 322 
Jahren unter Blutvergießen erobert. Zur Verteidigung der Insel sei man bereit, 
heute genauso zu handeln.9 

Die Aktivitäten von Shakallis und die Kommentare von Foni dis Kyprou riefen 
sogleich auch die türkischen Geistlichen, Honoratioren und Intellektuellen auf 
den Plan. Eine Delegation unter der Leitung des Muftis Hacı Ali Rıfkı Efendi be-
suchte einige Tage später den Hochkommissar Sir Walter Sendall und brachte ihre 
Besorgnis zum Ausdruck.10 Danach verfasste man ein Schreiben an die Hohe 
Pforte, in dem man seine Verbundenheit mit dem Osmanischen Reich bekundete 
und um Unterstützung bat. In dem Brief wurde vor allem die zunehmende Zahl 
der Aufrufe zur Unterstützung der Enosis in den griechischen Blättern als hoch 
bedenklich bezeichnet.11 

Davon unbeeindruckt riefen die griechischen Blätter, allen voran Foni dis 
Kyprou und Evagoras, zu Großdemonstrationen auf und berichteten dann ausführ-
lich über diese Veranstaltungen. Man hoffte, auf diese Weise die britische Verwal-
tung vom Massencharakter der Enosis-Bewegung zu überzeugen. Die „Volksab-

                                                                                          
7  Wallace 2004, S. 6-7. 
8  Yeni Zaman Nr. 22 (16 Kânunusani 1893), Yeni Zaman Nr. 23 (23 Kânunusani 1893) und 

Yeni Zaman Nr. 24 (30 Kânunusani 1893). 
9  Yeni Zaman Nr. 22 (16 Kânunusani 1893), S. 1 und 3: İfade-i mahsusa. 
10  Sendall teilte diesen Besuch und die Beschwerden der türkischen Delegation am 29. Januar 

1893 in einem Brief an London mit. Siehe in Wallace 2004, S. 2-3. 
11  Yeni Zaman Nr. 24 (30 Kânunusani 1893), S. 1: İfade-i mahsusa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 240 

stimmungen“ bewiesen, so die Redaktionen der beiden Zeitungen, dass nach ei-
nem Rückzug der Engländer die Insel allein Griechenland zustehe. Im Falle einer 
gegenteiligen Entscheidung seien alle Zyperngriechen bereit zu kämpfen.12  

Für das Blatt Kıbrıs, den Nachfolger von Yeni Zaman, überschritten die griechi-
schen Zeitungen mit solchen „Kampagnen und Drohungen“ die Grenzen der To-
leranz und Meinungsfreiheit. In keinem anderen Land würde man solchen Pro-
vokationen tatenlos zusehen. Die Haltung der britischen Verwaltung sei unver-
ständlich und trage unmittelbar dazu dabei, dass die „Saat der Zwietracht“ auf 
dem Boden Zyperns gedeihe. Das Blatt meinte, dass die Unruhen im Grunde das 
Werk einiger weniger nationalistischer Fanatiker seien und die Mehrheit der grie-
chischen Zyprioten mit der osmanischen Herrschaft zufrieden gewesen sei. Dieje-
nigen christlichen Mitbürger, die die damalige Zeit miterlebt hätten, wünschten 
sich heute „nichts sehnlicher als wieder unter die gerechte osmanische Herrschaft“ 
zu kommen.13  

16.2. Die griechischen Lehrer als Akteure der Enosis-Bewegung 

In den seit den 90er Jahren zahl- und einfallsreicher werdenden Kampagnen und 
Aktionen der Enosis-Bewegung spielten griechische Lehrer eine Schlüsselrolle. In-
folge der Dezentralisierung des unter kommunaler Aufsicht stehenden Schulsys-
tems konnten sich die zypriotischen Schulen zu Brutstätten des griechischen Na-
tionalismus entwickeln. Die Lehrer an diesen Schulen wurden zumeist in Grie-
chenland ausgebildet, und auch die Unterrichtsmaterialien, die die Schüler zur 
Treue zum griechischen Vaterland und zur orthodoxen Kirche erziehen sollten, 
kamen von dort.14 

Die griechischen Lehrer nutzten den Schulbetrieb zur Popularisierung der Me-
gali Idea und waren zugleich Organisatoren und Hauptakteure der Protestbewe-
gung. Sie starteten Leserbriefkampagnen und führten diverse Aufwiegelungsaktio-
nen durch. So sollen Lehrer in einem Fall ihren Schülern in aller Öffentlichkeit 

                                                                                          
12  Siehe in Wallace 2004, S. 6-8, S. 16-17. 
13  Kıbrıs Nr. 57 (2 Teşrinievvel 1893), S. 1: Polis idaresi, Kıbrıs Nr. 70 (5 Mart 1895), S. 1 und 

Kıbrıs Nr. 143 (3 Haziran 1895), S. 1: İfade-i mahsusa. 
14  In der Zeitung Evagoras vom 31. Juli 1902 wurde unter A patriotic schoolmaster ein „typi-

scher patriotischer Lehrer“ in folgender Weise vorgestellt: „A young man without a 
schoolmaster’s certificate has been appointed schoolmaster of a group of small and remote 
villages, paid by the villagers. …. He bought cloth and sewed a flag and the villagers seeing 
the white and blue pieces asked the schoolmaster if they were ‘children’s napkins’? The pa-
triotic master was not discouraged, he sewed during the hours of tuition altogether 5 na-
tional flags and one of these floats every Sunday over the Church and the other 4 orna-
ment the school on the festival of the Three Bishops, (a school festival all over Greece), 
and on the day of Greek Independence (Palingenesis), which the master celebrated with 
every possible magnificence. The simple villagers are now filled with enthusiasm at the 
sight of the national emblem, and worship and are grateful to him who opened the eyes of 
their Greek hearts.“ In Wallace 2004, S. 44. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 241 

provozierende Lieder mit Sätzen wie „Let us kill the Turks with a soft sword and 
have our revenge“ beigebracht haben. Darauf beschwerten sich die Vertreter der 
muslimischen Gemeinde unter der Führung des Muftis am 22. April 1895 beim 
Exekutivrat über diese „Beleidigungen“.15 Anfang 1903 beklagten sich die türki-
schen Einwohner des Dorfes Kalavaç in einem Brief an den britischen Hoch-
kommissar über türkenfeindliche Aktionen des Schuldirektors Adamidis. Seit er 
im Dienst sei, habe er die Spannungen zwischen beiden Volksgruppen auf die 
Spitze getrieben. Wenn er weiter im Dorf bleibe, seien schwere Unruhen unver-
meidlich. Er predige überall, selbst in der Kirche, Hass und Feindschaft gegen die 
Türken. „Gestern nach der Messe versammelte er eine Gruppe von Schülern und 
Zivilisten um sich, gab ihnen griechische Flaggen in die Hand und ließ sie griechi-
sche Heldenlieder singen. Während sie durch das Dorf marschierten, riefen sie 
laut Parolen wie: ‚Die Türken sollen abgeschlachtet und ihre Leichen auf den 
Müll geworfen werden.’“16  

Auch die türkischen Zeitungen waren voll mit Beschwerdebriefen über türken-
feindliche Aktivitäten griechischer Lehrer. So berichtete beispielsweise Vatan aus-
führlich über Vorfälle in den Dörfern Topçuköyü und Hamitköy (Mandralar). In 
Topçuköyü hätten der Lehrer und seine 30-40 Schüler am 14. Mai 1912 türkische 
Einrichtungen zerstört und großen materiellen Schaden verursacht. Nur zehn Ta-
ge später sei es am 24. Mai in Hamitköy bei Nikosia zu ähnlichen Übergriffen ge-
kommen. Dafür seien zwei Lehrer und 49 Schüler verantwortlich, die nach einem 
Ausflug zum Kloster Hrismo das Dorf Hamitköy übungshalber besetzt hätten. 
Daraufhin sei es zu gewalttätigen Auseinandersetzungen mit den Dorfbewohnern 
gekommen. Als der Vorfall in Nikosia bekannt wurde, versammelten sich tausen-
de von Griechen und Türken und versuchten, in das Dorf zu gelangen, woran sie 
von der Polizei nur mit größter Mühe gehindert werden konnten.17  

Die Inselverwaltung wurde nicht nur durch die Betroffenen und die türkische 
Presse über die nationalistischen Aktivitäten der Lehrerschaft in Kenntnis gesetzt. 
Auch der Schulinspektor F. D. Newham unterrichtete die Regierung in regelmäßi-
gen Abständen ausführlich über die Enosis-Bestrebungen an den Schulen. In sei-
nem Bericht vom 4. August 1902 beschrieb er, wie die Schulleitungen eine profes-
sionelle „Enosis-Infrastruktur“ aufgebaut hätten: Die Lehrer propagierten im Un-
terricht permanent und systematisch den Anschlussgedanken, ließen die Kinder 
jeden Tag nationalistische Lieder gegen die Türken singen, unterrichteten mit pat-
riotischen Büchern aus Griechenland, in allen Klassenräumen hingen Bilder der 
griechischen Königsfamilie, usw.18  

Einer der führenden Köpfe der Enosis-Bewegung innerhalb der Lehrerschaft war 
um die Jahrhundertwende Nikolaos Katalanos, der für die türkisch-zypriotischen 

                                                                                          
15  In Wallace 2004, S. 13. 
16  Zit. nach İsmail [1995], S. 82-83. 
17  Vatan Nr. 34 (27 Mayıs 1912), S. 1. 
18  Siehe in Wallace 2004, S. 39-43. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 242 

Intellektuellen als die Verkörperung des griechisch-nationalistischen Lehrers 
schlechthin galt. So wurde in den türkischen Blättern von der Jahrhundertwende 
bis zu Beginn der 20er Jahre über keine andere Person im Kontext der Enosis mehr 
berichtet als über Katalanos. Aus diesem Grund verdient seine Biographie, auch 
stellvertretend für den Werdegang anderer Lehrer, hier besondere Aufmerksam-
keit.19  

Katalanos kam 1893 als Gymnasiallehrer aus Griechenland und wechselte nach 
drei Jahren zum Journalismus. Seine journalistische Karriere begann bei der Zei-
tung Evagoras, wo er leidenschaftlich für die Enosis stritt. In kürzester Zeit zog er 
mit seinen rhetorischen Fähigkeiten zahlreiche Griechen in seinen Bann. Katalanos 
sagte der britischen Kolonialherrschaft den Kampf an, betrachtete aber vor allem 
die Türken als größtes Hindernis für das Anschlussprojekt. Scharfe Attacken richte-
te er aber auch gegen seine griechischen Gegner. Beispielsweise hetzte er im Kir-
chenkampf 1907 um die Nachfolge des 1900 verstorbenen Erzbischofs Sophronios 
III. die Anhänger der Bischöfe von Kition und Kyrenia so stark gegeneinander auf, 
dass er dafür auch von zahlreichen griechischen Blättern heftig angegriffen wurde. 
Als er daraufhin wegen „Unruhestiftung“ verhaftet und sein Blatt verboten wurde, 
setzte er seine journalistische Tätigkeit bei Gibriyagos Filakos fort.20 

Um das „Erwachen der griechischen Nation“ zu befördern und die Abgren-
zungstendenzen gegen die Türken zu verstärken, stellte Katalanos unter Rückgriff 
auf Ereignisse aus der gemeinsamen Geschichte die Griechen als Opfer permanen-
ter osmanischer Aggression dar. Die türkische Zeitung Mir’at-ı Zaman meinte, 
dass das Verhältnis zwischen den beiden Volksgruppen relativ gut gewesen sei, bis 
Katalanos auf die Insel kam. „Indem er aber immer wieder bestimmte Vorfälle im 
Osmanischen Reich, wie beispielsweise die rechtmäßige Hinrichtung der illoyalen 
griechischen Priester, thematisierte, vergiftete er die Atmosphäre auf Zypern.“21 
Katalanos inszenierte alljährlich zum Jahrestag der Ermordung griechischer Geist-
licher durch den Inselgouverneur Mehmed Paşa (Küçük Mehmed) am 9. Juli 1821 
ein volkstümliches Theaterstück, in dem die damaligen Ereignisse mit nationalis-
tischem Pathos präsentiert und neu interpretiert wurden.22 

Katalanos’ Einsatz für die Enosis beschränkte sich nicht auf das Feld des Journa-
lismus. Im osmanisch-griechischen Krieg von 1897 organisierte er eine Sammelak-
tion für Hilfsmaterial, warb Freiwillige und war schließlich selbst Soldat. Später 
berichtete er ausführlich in der griechischen Presse über seine heroischen und pat-
riotischen Kriegserlebnisse.23  

Katalanos war zudem seit 1908, verstärkt seit 1912, an zahlreichen blutigen 
Ausschreitungen gegen die Türken beteiligt. Dazu schrieb die Zeitung Vatan, dass 

                                                                                          
19  Mehr zu seiner Biographie siehe İncâz-ı Va'd (im Anhang, 20.3). 
20  Mir’at-ı Zaman Nr. 242 (15 Temmuz 1907), S. 2: Gibriyakos Filakos. 
21  Mir’at-ı Zaman Nr. 242 (15 Temmuz 1907), S. 2: Gibriyakos Filakos. 
22  Sünuhât Nr. 46 (1 Eylül 1907) S. 3, Sünuhât Nr. 47 (12 Eylül 1907), S. 4: İncâz-ı Va'd. 
23  Mir’at-ı Zaman Nr. 242 (15 Temmuz 1907), S. 2: Gibriyakos Filakos. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 243 

sich Katalanos mit der aktuellen Lage Griechenlands nie abgefunden und sich ein 
eigenes „Traum-Griechenland“ geschaffen habe, für das er um jeden Preis kämpfe. 
„Wenn sich heute unter den Zyperngriechen eine starke Orientierung nach Grie-
chenland beobachten lässt, geht dies zum größten Teil auf seine Aktivitäten zu-
rück. Sollte es zwischen beiden Volksgruppen auf der Insel zu kriegsähnlichen 
Auseinandersetzungen kommen, ist auch das sein Verdienst.“24  

Nach dem Ersten Weltkrieg, als das Osmanische Reich zusammenbrach und 
Zypern von den Briten annektiert worden war, schien für Katalanos der lange er-
wartete Zeitpunkt des Anschlusses gekommen zu sein. In seiner Osterrede von 
1920 sagte er: „Der Tag der Proklamierung Großgriechenlands, das mit einem 
Bein in Europa, mit dem anderen in Kleinasien stehen und fünf Meere beherr-
schen wird, rückt immer näher.“25  

Als Katalanos Mitte der 20er Jahre von der Verwaltung ausgewiesen wurde, ließ 
er nicht nur in der Lehrerschaft eine große nationalistische Gefolgschaft zurück, 
die weiter für seine Ideen kämpfen sollte. 

16.3. Die Phase der Gewaltaktionen 

Da die britische Regierung zu Beginn des 20. Jahrhunderts an einer Übergabe Zy-
perns an Griechenland in keiner Weise interessiert war, zeigte sie sich von den Eno-
sis-Aktionen wenig beeindruckt. Im Februar 1900 veranlassten die Briten sogar die 
griechische Regierung, ihren Konsul Philemon aus Zypern abzuberufen, da ihnen 
seine Aktivitäten offensichtlich zu weit gingen. Im Jahre 1902 betonte der Koloni-
alminister Joseph Chamberlain vor dem House of Commons, dass die Enosis-
Forderungen nicht nur von den Türken, sondern auch von der Mehrheit der Grie-
chen abgelehnt würden, da sie durch den Anschluss finanzielle Nachteile befürch-
teten.26 Ein Jahr später berichtete der Hochkommissar Smith an Chamberlain, dass 
die Türken aufgrund der Enosis-Aktivitäten sehr beunruhigt seien und deswegen 
Waffen bei sich trügen. Man dürfe nicht zulassen, dass die türkischen Untertanen 
der Krone noch weiter terrorisiert würden. Daher werde er die Schutzmaßnahmen 
verstärken.27  

Die türkische Minderheit begann parallel dazu, sich in Volksinitiativen zu orga-
nisieren, die unter anderem versuchten, mit diversen Petitionen und Telegrammen 
an die Regierungen in London und Istanbul auf die bedrohliche Lage aufmerksam 
zu machen. Der Presse kam dabei auch in den ersten Dekaden des 20. Jahrhun-
derts die Hauptrolle zu. Die wichtigsten Blätter Mir’at-ı Zaman, Sünuhât und Vatan 
setzten sich noch intensiver mit der Thematik auseinander als ihre Vorgänger vor 

                                                                                          
24  Vatan Nr. 34 (27 Mayıs 1912). Zit. nach Fedai, Yeni Kıbrıs, Haziran 1985, S. 12. 
25  İsmail u. Birinci 1989, S. 26. 
26  Richter 2004, S. 64-65. 
27  Gürel 1984, S. 47. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 244 

der Jahrhundertwende. Dabei wurde immer wieder auf die Ereignisse auf Kreta als 
abschreckendes Beispiel hingewiesen. So schrieb beispielsweise Mir’at-ı Zaman zu 
den aktuellen Vorkommnissen im Dorf Paşaköy von einer „Kreta-ähnlichen Situa-
tion“, rief die Inselverwaltung dazu auf, ihrer Pflicht nachzukommen, und forderte 
von den Türken mehr Solidarität ein.28 Vor allem aber druckte man Berichte und 
Leserbriefe aus Kreta ab, die ausführlich von der Unterdrückung und den Schika-
nen gegenüber der türkischen Bevölkerung nach dem Machtwechsel berichteten.29  

Die Pressefehde zwischen den beiden Volksgruppen spitzte sich im Vorfeld des 
Besuchs von Winston Churchill in seiner Eigenschaft als Kolonial-Unterstaatssek- 
retär Anfang Oktober 1907 noch einmal zu. Diesem Besuch wurde allgemein gro-
ße Bedeutung für die Zukunft der Insel beigemessen. Als die griechischen Mitglie-
der des Legislativrates in aller Eile eine Deklaration herausbrachten, in der der An-
schluss Zyperns an Griechenland als drängendstes Problem der Insulaner bezeich-
net wurde, wies man diese Erklärung in der Zeitung Sünuhât scharf zurück und 
schrieb, dass die griechischen Mitglieder die türkischen Zyprioten und die beson-
deren Rechte des Osmanischen Reiches auf der Insel wohl einfach vergessen hät-
ten.30  

Dank der Pressepropaganda beider Seiten entwickelte sich der Empfang für 
Churchill dann zu einer Art Referendum. Den Aufrufen ihrer Zeitungen folgend 
strömten tausende von Zyprioten griechischer wie türkischer Herkunft mit eige-
nen Fahnen auf die Straßen, um vor dem Minister für ihren Standpunkt zu wer-
ben.31 Zu einer Zuspitzung der Kontroverse kam es aber erst im Legislativrat, der 
unter dem Vorsitz Churchills tagte. Die Mitglieder des Legislativrates sowie die 
türkischen und griechischen Volksvertreter lieferten sich lange Redeschlachten. 
Während die griechischen Redner die Aufhebung des an das Osmanische Reich 
zu entrichtenden Tributs forderten und ihre Anschlusswünsche wiederholten, wie-
sen die Türken auf das verträglich garantierte Recht des Osmanischen Reiches auf 
Zypern hin. Obwohl die Zyperntürken, getrennt nach „evkafçı“32 und „halkçı“,33 
von zwei verschiedenen Gruppen vertreten wurden, hatten sie in der Enosis-Frage 
eine gemeinsame Position: Die Inselgriechen hätten seit einiger Zeit verschiedene 
Vereine und Zeitungen gegründet, die gezielt auf den Anschluss der Insel an Grie-

                                                                                          
28  Mir’at-ı Zaman Nr. 212 (26 Teşrinisani 1906), S. 1. 
29  Mir’at-ı Zaman Nr. 205 (26 Teşrinievvel 1906), S. 2: Girid mektubu. 
30  Sünuhât Nr. 51 (10 Teşrinievvel 1907), S. 1. 
31  Siehe Hill 1952, S. 515-516. 
32  Diese Gruppe wurde vom Vorsitzenden der religiösen Stiftungen (evkaf), İrfan Bey, ange-

führt und bestand u.a. aus dem Mufti Hacı Ali Rıfkı Efendi, dem Richter Ahmet İzzet, 
dem Stadtrat Hacı Vehid, dem Mevlevi Scheich Celaleddin und dem Mitglied des Verwal-
tungsrats des Gymnasiums, Mehmed Derviş. 

33  Der Sprecher dieser Gruppe war der Rechtsanwalt und Chefredakteur der Zeitung Sünuhât, 
Sadreddin Efendi. Zur Delegation gehörten weiterhin der Besitzer der Sünuhât, Mehmet 
Arif Efendi, dann aus der Gruppe der Notabeln Bodamyalızade Mehmet Münir Bey, der 
Händler Hacı Ahmet Derviş Efendi sowie Mustafa Ömer Efendi, Hacı Hamid Ağazade 
Mehmed Efendi und die Scheichs Hacı Akif Efendi und Mesud Efendizâde Derviş Efendi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 245 

chenland hinarbeiteten. Darüber hinaus blockierten die griechischen Mitglieder 
mit ihren Anträgen zur Enosis die Arbeit des Legislativrates. Wie man wisse, gehö-
re die Insel dem Osmanischen Reich und sei nur vorübergehend England überlas-
sen worden. Sollte sie von England geräumt werden, müsse sie zum Osmanischen 
Reich zurückkehren.34  

Die Enosis-Anhänger erhielten von Churchill nicht die erhofften Zusagen. Ob-
wohl er Verständnis für die Forderungen der zypriotischen Griechen zeigte, wies er 
darauf hin, dass die Situation Zyperns nicht mit der der Ionischen Inseln zu ver-
gleichen sei. Als Großbritannien seinerzeit diese Inseln Griechenland überließ, sei-
en sie rechtlich gesehen britisch gewesen. Zypern gehöre aber dem Osmanischen 
Reich, und die britische Regierung könne sich keinen Vertragsbruch leisten.35  

Während die Aussagen Churchills von der türkischen Presse zu einer Niederla-
ge für die Enosis-Anhänger hochgejubelt wurden, zeigten sich die griechischen 
Blätter tief enttäuscht. Es dauerte nicht lange, bis die Niedergeschlagenheit der 
Enosis-Anhänger in Gewalt umschlug. So häuften sich in den türkischen Zeitun-
gen ab Ende 1907 Meldungen und Lesermitteilungen über Angriffe auf die türki-
sche Bevölkerung, wie beispielsweise in Lefke, Angastina, Akurso, Akatu, Geçitka-
le und Ayakebir.36 Man bezeichnete die Überfälle als aleni zulüm („offene Grau-
samkeit“), die sich nun überall auf der Insel ausbreite.37 

Die mit dem Besuch Churchills in der zypriotischen Presse erneut aufgeflamm-
te Diskussion über die Enosis zog auch das Interesse der türkischen Blätter im 
Zentrum auf sich. Am 20. Oktober 1907 publizierte die Istanbuler Zeitung Tercü-
man-ı Hakikat einen Artikel mit der Überschrift Kıbrıslılar adalarını Yunanistan’a il-
hakını istiyorlarmış, in dem behauptet wurde, die Zyprioten befürworteten die Eno-
sis. Dem widersprach der in Istanbul lebende zypriotische Intellektuelle Bodamy-
alızade Mehmet Münir Bey in einem Leserbrief vom 25. Oktober. Er meinte, dass 
nur ein Teil der griechischen Zyprioten für den Anschluss sei, während der Rest 
sowie alle Türken ihn entschieden ablehnten. Die Behauptung, dass unter allen 
Zyprioten eine Anschlussstimmung herrsche, sei lediglich eine Erfindung der 
Athener Zeitungen. Der Bericht in Tercüman-ı Hakikat wurde auch auf Zypern 
„richtiggestellt“. Das Mitglied des Legislativrates Mehmet Şevket Bey nahm dazu 
im Namen aller türkischen Mitglieder des Rates zunächst in der 144. Ausgabe der 
Istanbuler Zeitung Tanin und dann in Mir’at-ı Zaman Stellung: „Die Türken er-
dulden die griechischen Angriffe seit dreißig Jahren aus Achtung vor der gerech-
ten britischen Verwaltung. Sie werden aber alles auf sich nehmen, um einen An-

                                                                                          
34  Sünuhât Nr. 52 (17 Teşrinievvel 1907), S. 1. 
35  Siehe in Wallace 2004, S. 63. 
36  Siehe beispielsweise Mir’at-ı Zaman Nr. 260 (2 Kânunuevvel 1907), S. 2, Mir’at-ı Zaman 

Nr. 261 (9 Kânunuevvel 1907), S. 1, Mir’at-ı Zaman Nr. 281 (25 Nisan 1908), S. 1, Mir’at-ı 
Zaman Nr. 285 (27 Mayıs 1908), S. 2, Mir’at-ı Zaman Nr. 315 (11 Kânunusani 1909), S. 2. 

37  Mir’at-ı Zaman Nr. 261 (9 Kânunuevvel 1907), S. 2: Mektup, Mir’at-ı Zaman Nr. 315 (11 
Kânunusani 1909), S. 2: Aleni zulüm. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 246 

schluss der Insel an Griechenland zu verhindern. Sie ziehen den Tod einem Leben 
unter griechischem Joch vor und bringen dies in ihren Medien wie auch im Legis-
lativrat unmissverständlich zum Ausdruck.“38 

Der Druck der Enosis-Anhänger erhöhte sich immer dann, wenn die osmani-
sche Regierung in eine Krise stürzte bzw. eine militärische Niederlage erlitt. Dies 
galt auch für den türkisch-italienischen Krieg 1911–1912. Das Mitglied des Legis-
lativrates Theodotou, einer der bedeutendsten Vorkämpfer der Enosis, stattete im 
Sommer 1911 London einen Besuch ab, um dort den griechischen Anschlusswün-
schen Nachdruck zu verleihen. Nach seiner Rückkehr sprach er in der Presse aus-
führlich über seine Forderungen an die britische Regierung. Demnach legitimiere 
die historische Verbundenheit Zyperns mit Griechenland den Anspruch auf eine 
rasche Übergabe. Die Gelegenheit sei zur Zeit günstig wie nie. Die Zyprioten 
kämpften mit ganzer Kraft dafür, dass die osmanische Verwaltung nicht mehr auf 
die Insel zurückkehre. Dieser Kampf könne kosten, was er wolle.39 

Daraufhin informierte der Herausgeber der Zeitung Vatan, Bodamyalızade 
Mehmet Şevket Bey, die britische Inselverwaltung über diese Äußerungen, die er 
für einen Aufruf zur Gewalt hielt. Die Briten sollten nicht so überrumpelt werden 
wie seinerzeit die Verwaltung auf Kreta. Seiner Meinung nach waren all die Ereig-
nisse der letzten Zeit: die intensivierte Propaganda in den griechischen Blättern, 
die ständigen Besuche Katalanos’ in den griechischen Dörfern, die vermehrten 
Überfälle auf türkische Bürger in den gemischten Ortschaften und die offene Un-
terstützung des griechischen Nationalismus durch das griechische Königshaus, 
keine Zufälle, sondern Teil eines sorgfältig abgestimmten und konsequent zur 
Durchführung gebrachten Aufstandsplans. Daher sei seitens der britischen Verwal-
tung höchste Aufmerksamkeit geboten.40 

Mit der Intensivierung der Enosis-Bestrebungen ab 1908 nahm auch die Zahl 
der Beschwerdebriefe, die bei der Inselverwaltung und bei den Redaktionen der 
türkischen Zeitungen eingingen, deutlich zu. Ein Brief vom 16. September 1911, 
der vom Dorfvorsteher des Dorfes Argaca, Ali Ahmed, und 21 weiteren Bewoh-
nern unterschrieben war, begann mit dem Satz: „We, the undersigned Moslem in-
habitants of Argaki District of Nicosia, beg to submit that the act of cruelty done 
to us by certain Greeks of our village since several years has reached the extreme 
degree.” In dem Brief wurden mehrere Angriffe auf Personen, Privathäuser, Mo-
scheen und türkische Kaffeehäuser aus den letzten vier Jahren in allen Einzelhei-
ten geschildert. Nach dem jüngsten Angriff am 15. September, bei dem mehrere 
Häuser verwüstet worden seien, hätten dann die Dorfbewohner beschlossen, um 
Hilfe zu rufen: „Having gone through that great suffering since 4 years, and now 
having witnessed the last terrible incident, we do not feel safe to live in this villa-

                                                                                          
38  Mir’at-ı Zaman Nr. 316 (19 Kânunusani 1909), S. 1: Kıbrıs ehalisinin hissiyatı. 
39  Siehe Vatan Nr. 12 (18 Teşrinievvel 1911), S. 1: Enosis protesto mitingleri. 
40  Vatan Nr. 12 (18 Teşrinievvel 1911), S. 1: Enosis protesto mitingleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 247 

ge, nor we are safe for our children, property and animals, above all for our lives. 
We therefore, pray that the Government may, with compression on our condi-
tion, be pleased to keep order and protect the Moslems by appointing a perma-
nent Policeman.”41 Leserbriefe berichteten in dieser Zeit auch von der „klamm-
heimlich und systematisch“ durchgeführten Gräzisierung der Insel durch diverse 
kommunale Behörden. Ein Leser beschwerte sich beispielsweise über das Vorha-
ben der Stadtverwaltung von Limassol, türkische Straßennamen durch Bezeich-
nungen wie „Kreta“, „Makedonien“ oder „Athen“ zu ersetzen.42 

Die Proteste der türkischen Zyprioten gegen die Enosis erreichten im September 
1911 ihren Höhepunkt. Bodamyalızade Mehmet Şevket Bey organisierte drei 
große Demonstrationen mit tausenden von Beteiligten. Es handelte sich nicht nur 
um die ersten Massenveranstaltungen gegen die Enosis, sondern um die bis dahin 
größten Demonstrationen von Zyperntürken überhaupt.43 

Als die Hoffnungen der Enosis-Anhänger auch nach der Niederlage der osmani-
schen Armee in Tripolis nicht in Erfüllung gingen und ein weiterer Antrag der Zy-
perngriechen im Legislativrat abgelehnt wurde, spitzte sich die Lage noch weiter 
zu. Die griechischen Vertreter zogen sich als Reaktion auf die Ablehnung am 17. 
April 1912 aus dem Rat zurück und gründeten ein sogenanntes Nationalkomitee.44 
Gleich im Mai begannen systematische und serienmäßige Überfälle auf die türki-
sche Bevölkerung. Das Blatt Vatan listete unter dem Titel Tahriklerin ilk semereleri: 
İslamların aşağılanması ve açık boykotu alle Angriffe auf, wies in derselben Ausgabe 
unter Hükümetin dikkatine noch einmal auf die Rolle der Lehrer, allen voran Kata-
lanos, hin und forderte die Regierung auf, endlich entschieden gegen diese Perso-
nengruppe vorzugehen. Nach Auffassung der Redaktion bekämpften die Griechen 
die Türken mit einer Doppelstrategie: Während sie die türkische Bevölkerung mit 
Terrorangriffen in Angst und Schrecken versetzten, versuchten sie zugleich, durch 
einen Boykott ihre Wirtschaft lahmzulegen. Dies sei der einfachste Weg, den Tür-
ken auf der Insel das Leben unerträglich zu machen und sie so zur Auswanderung 
zu veranlassen. Auf der wirtschaftlichen Ebene sollten die Türken mit den gleichen 
Waffen zurückschlagen, indem sie die griechischen Waren ebenfalls boykottierten: 
„Ab jetzt sollen 55.000 Türken nur türkischen Tabak rauchen, türkischen Alkohol 
trinken, türkische Waren konsumieren. Und wenn eine Ware bei türkischen Händ-
lern nicht zu finden ist, sollte man sie lieber aus Beirut importieren lassen.“45 

Am 27. Mai erreichten die Ausschreitungen ihren Höhepunkt. In Limassol kam 
es zu den bis dahin schwersten Kämpfen überhaupt, wobei fünf Menschen getötet 

                                                                                          
41  Zit. nach Altan 1997, S. 17. 
42  Altan 1997, S. 21. 
43  Vatan Nr. 12 (18 Teşrinievvel 1911), S. 1: Enosis protesto mitingleri. 
44  Richter 2004, S. 66. 
45  Vatan Nr. 34 (27 Mayıs 1912), S. 1 u. 3: Tahriklerin ilk semereleri: İslamların aşağılanması ve 

açık boykotu und hükümetin dikkatine. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 248 

und 134 verletzt wurden.46 Das türkische Blatt Seyf bezeichnete den griechischen 
Angriff als Versuch, die türkische Existenz nicht nur in Limassol, sondern auf der 
ganzen Insel auszulöschen. Es handle sich nicht um die Tat einzelner Personen, 
sondern um ein „kollektives Verbrechen“ tausender Zyperngriechen, die von der 
Kirche aufgehetzt und zum Angriff ermutigt worden seien. Es seien wahre Gräuel 
passiert: „Das Geschrei der Kinder und Frauen hallte in den Straßen der Stadt wi-
der. [...] Dabei richteten sich Hass und Gewalt nicht nur gegen Personen, sondern 
auch gegen unsere heiligen Stätten, die nun in Schutt und Asche liegen.“47 Und 
das Blatt Vatan schrieb im Artikel 1912 senesi vahşileri, dass die Griechen, „die 
durch die 300jährige Herrschaft der Türken und die 34jährige Verwaltung der Eng-
länder nicht zivilisiert werden konnten“, nach vielen Provokationen am 27. Mai 
ein „Massaker“ verübt hätten: „Diese Wilden (vahşi) haben, da sie sich gegen den 
Rat der Osmanen und Engländer von Provokateuren herumkommandieren lie-
ßen, ein Verbrechen begangen, das als ein Schandfleck in die Geschichte des 20. 
Jahrhunderts eingehen wird.“48 Eine Ausgabe später bezeichnete das Blatt den 
Angriff in Limassol als Generalprobe für ein großes Massaker wie auf Kreta. 
Mehmet Şevki Bey meinte, dass „die Taktik der Zyperngriechen Ähnlichkeit mit 
der der Mörder von Kreta“ habe, wo damals 50-60.000 Türken umgebracht und 
der Rest enteignet und vertrieben worden sei.49 

Die Ausschreitungen von Limassol schweißten als ein kollektiv erfahrenes Leid 
die Inseltürken stärker zusammen als je zuvor. Alle sonstigen Interessengegensätze 
innerhalb der türkischen Gemeinschaft, etwa der Streit um die evkaf, traten in den 
Hintergrund. Noch wichtiger: Die türkischen Zyprioten fühlten sich aufgrund der 
massiven Gewalt der Enosis-Anhänger, die sie in dieser Form noch nicht erlebt 
hatten, noch stärker zum „Mutterland“ hingezogen und sahen in ihm nunmehr 
den einzigen Garanten für ihre Existenz auf der Insel.  

16.4. Die Phase nach der Annexion der Insel 

Die bedrückende Erkenntnis, auf die Hilfe des Zentrums angewiesen zu sein, ver-
stärkte sich noch nach der Annexion der Insel durch Großbritannien am 5. No-
vember 1914. Die politische Entwicklung brachte die türkischen Zyprioten in eine 
höchst unsichere Lage, während die Enosis-Anhänger glaubten, dem Ziel ihrer 
Wünsche einen wesentlichen Schritt näher gekommen zu sein. Mit der Annexion 
entfiel das bisherige Argument der Briten, dass man über den rechtlichen Status 
der Insel, da sie ja de iure zum Osmanischen Reich gehöre, nicht zu entscheiden 

                                                                                          
46  Zervakis 1998, S. 77. Die Inselverwaltung ging rasch gegen die Gewalttäter vor. So wurden 

18 Personen in einem Schnellverfahren zu Gefängnisstrafen zwischen neun Monaten und 
15 Jahren verurteilt. Ibid. S. 77, FN. 74. 

47  Seyf Nr. 14 (2 Haziran 1912), S. 1. 
48  Vatan Nr. 35 (3 Haziran 1912), S. 1. 
49  Vatan Nr. 36 (10 Haziran 1912), S. 1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 249 

habe. Vor allem das Angebot Englands an Griechenland vom Oktober 1915, im 
Falle einer Kriegsbeteiligung auf Seiten der Alliierten dem Anschluss der Insel an 
Griechenland zuzustimmen, war für die griechischen Nationalisten ein Indiz, dass 
England nicht in jedem Fall an Zypern festhalten werde und unter Umständen 
bereit sei, die Insel zu verlassen. Als dann der Hochkommissar Major Sir John E. 
Clauson nach der griechischen Ablehnung eines Kriegsbeitritts erklärte, dass die 
Enosis-Frage nun endgültig begraben sei und sich die griechischen Zyprioten von 
nun an mehr an London als an Athen orientieren sollten, antwortete ihm der 
Erzbischof Kyrillos: „Wir sind hierher gekommen, weil unsere griechische Natio-
nalität offiziell anerkannt und der Weg, den wir verfolgen, offiziell gebilligt wor-
den ist, und dafür drücken wir unseren Dank aus.“50  

Das strategische Angebot Großbritanniens an Griechenland während des Krie-
ges machte den Türken klar, dass England als neuer Besitzer Zyperns die Insel 
beim erstbesten politischen Anlass den Griechen überlassen würde. Auf die neue 
politische Lage nach Kriegsende reagierte die türkische Gemeinschaft schnell: Eine 
Initiative unter der Leitung von Mufti Hafız Ziai organisierte zwischen dem 12. 
und 14. Dezember 1918 eine Versammlung, die sich Meclis-i Milli („Nationale 
Versammlung“) nannte. In der Abschlussdeklaration wurde verkündet, dass die 
Annexion der Insel durch die Briten eine taktische Kriegshandlung gewesen sei, 
die nach dem Krieg keine Gültigkeit mehr habe. Dementsprechend gehöre die In-
sel nach wie vor dem Osmanischen Reich, und die Enosis-Forderungen sollten 
daher mit aller Entschiedenheit zurückgewiesen werden.51 Man beschloss außer-
dem, eine eigene Delegation auf die Pariser Friedenskonferenz zu schicken, die 
dort die zyperntürkischen Interessen vertreten sollte.  

Zwei Initiatoren der „Nationalen Versammlung“ waren der Lehrer Mehmet 
Remzi Okan und der Rechtsanwalt Ahmet Raşit, deren 1919 gegründetes Blatt 
Doğru Yol zum Sprachrohr der neuen Initiative wurde. In ihrer Zeitung stellten sie 
die britische Annexion wiederholt in Frage und bezeichneten die Enosis als pure 
Illusion der Griechen, denen es auf geschickte Weise gelungen sei, die Aufmerk-
samkeit der europäischen Öffentlichkeit auf die Anschlussfrage zu lenken. Da 
aber heute Realismus und Pragmatismus die Welt regierten, würde keine euro-
päische Macht diese „griechische Träumerei“ unterstützen: „Woher nehmen ei-
gentlich die Griechen das Recht auf ihre Enosis? Hat ihre Forderung nach An-
schluss eine Mehrheit? Würde man versuchen, die Welt nach solchen willkürli-
chen Prinzipien zu gestalten, sähe sie heute ganz anders und vor allem unnatür-
lich aus. Oder glauben die Griechen etwa, dass sie uns aufgrund ihrer Zivilisation 
besser regieren könnten? Was jedoch ihre Zivilisation anbetrifft, haben wir genug 
andere Bilder in Erinnerung.“52  

                                                                                          
50  Georghiades 1963, S. 32. 
51  İsmail u. Birinci 1987, S. 26 ff. 
52  Doğru Yol (27 Teşrinievvel 1919), S. 1: Kıbrıs meselesi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 250 

Wie in diesem Artikel von Ahmet Raşit wurden die zahlreichen blutigen Kämp-
fe zwischen Griechen und Türken in Vergangenheit und Gegenwart in der zypern-
türkischen Presse als abschreckende Beispiele eines ungezügelten griechischen 
Machtwillens interpretiert. Zum „Kreta“ der Vorkriegszeit kamen nun noch Make-
donien, Westthrakien und Westanatolien hinzu.53 Man versuchte, der Inselverwal-
tung deutlich zu machen, was mit den Inseltürken passieren würde, wenn man Zy-
pern den griechischen „Schlächtern“ überlasse: „Man wird die Türken enteignen, 
überall werden Vergewaltigungen und Massaker stattfinden. Das große Elend, die 
brutalste Folter, die unmenschliche Vertreibung und das blutige Massaker in Izmir 
stehen uns noch vor Augen.“ 54 

Die Enosis polarisierte und politisierte die beiden zypriotischen Volksgruppen 
jetzt in einem nie gekannten Ausmaß. Angesichts der wachsenden Bedrohung 
meldeten sich immer mehr Türken zu Wort, die sich bis dahin für Politik wenig 
interessiert hatten. So forderte beispielsweise der Intellektuelle und Lehrer an der 
Shakespeare School, Mahmut Necmi Bodamyalızade, der an der Universität Oxford 
studiert hatte und unter dem Spitznamen „Philosoph“ (Filozof) bekannt war, in 
seinen Artikeln in den englischsprachigen Blättern The Near East und The Morning 
Post die englische Regierung auf, die Insel keinesfalls an Griechenland zu über-
geben. Sein Aufsatz in The Near East vom 22. August 1919, in dem er sich mit der 
Geschichte der Insel befasste, endete mit folgenden Sätzen: „After the war of 
Troy, the description by Telemachus of his experiences in Cyprus is an ever-living 
and unanswerable argument that Cyprus was not Hellenic at all, and leaves one in 
doubt whether any Greek was living there. Again, his narrative shows that Cyprus 
was populous, prosperous, and civilised – though not in moral and spiritual 
qualities. I believe – and there is nothing to contradict me – that the ancestors of 
the people today living on Cyprus, and assuming to be of Greek descent, are 
those of whom the son of Odysseus complains so bitterly.”55 

In den zyperntürkischen Blättern der Nachkriegszeit wurde vor allem auf zwei 
negative Aspekte der Enosis-Politik hingewiesen. Erstens beeinträchtige sie das 
friedliche Zusammenleben auf der Insel. In der Zeitung Söz wurde in mehreren 
Artikeln ausgeführt, wie die griechischen Mitglieder des Legislativrates mit ihren 
ständigen Pro-Enosis-Initiativen die Arbeit dieses wichtigen Organs blockierten 
und dieses dadurch handlungsunfähig machten. So zerstörten sie mutwillig die 
Grundlagen für eine Koexistenz beider Volksgruppen. Obwohl die Insel bis zum 
Krieg rechtlich zum Osmanischen Reich gehört habe, hätten die türkischen Mit-
glieder des Rates aus Respekt vor ihren christlichen Nachbarn und um des friedli-
chen Zusammenlebens willen nie „separatistische Ideen“ verfolgt. Wären die grie-
chischen Mitglieder genauso verantwortungsvoll vorgegangen und hätten sich wie 

                                                                                          
53  Söz (1 Teşrinisani 1921), S. 1: Despothane fırıldakları. 
54  Doğru Yol (19 Kânunusani 1920), S. 1: Türkiye sulhu ve harp. 
55  Siehe Nesim 1987, S. 113. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 251 

„echte zypriotische Patrioten“ benommen, hätte man heute auf der Insel ein an-
deres Klima.56 

Zweitens interpretierten die türkischen Blätter die Enosis als Teil eines umfas-
senderen griechischen Geheimplans, der angeblich über einen Anschluss Zyperns 
an Griechenland weit hinausging. Hinter allen Aktivitäten stecke die Großgrie-
chenland-Idee und damit die Absicht, durch die Beherrschung der Inseln in der 
Ägäis und im Mittelmeer einen geostrategisch wichtigen Ring um Anatolien her-
um zu bilden. Laut Doğru Yol stellte dieser Plan wegen der geographischen Nähe 
Zyperns zum türkischen Festland für die Türkei eine besondere Gefahr dar. Zy-
pern bilde mit der Türkei eine natürliche und kulturelle Einheit und habe auch 
eine wichtige strategische Bedeutung für die Sicherheit des Landes. Da das Schick-
sal der Insel und des Mutterlandes nun einmal so eng zusammenhingen, sollten 
sich die Türken des Festlandes ebenso für die Zypernfrage interessieren wie die 
Zyperntürken und alles daran setzen, dass zumindest die Streitfragen zwischen 
der Türkei und England gelöst werden.57  

Die Erwartungen der Enosis-Anhänger gingen auf der Pariser Friedenskonfe-
renz, an der auch die griechischen Mitglieder des Legislativrates und zwei Bischöfe 
teilnahmen, um Venizelos bei den Verhandlungen den Rücken zu stärken, aller-
dings nicht in Erfüllung – was die Griechen jedoch wenig beeindruckte. Im Ge-
genteil: Mit der Gründung der „Nationalen Organisation Zyperns“ (Ethniki Orga-
nosis Kyprou) unter der Leitung des Erzbischofs Kyrillos III. in Nikosia im Jahre 
1921 begann sich die Enosis-Bewegung „von einer reinen Honoratiorenver-
sammlung zu einer nationalistischen Massenbewegung“ zu wandeln.58 Zu dieser 
Entwicklung trugen die Besetzung West-Anatoliens durch Griechenland und die 
Interventionen des griechischen Konsulats, das auf der Insel Soldaten für Grie-
chenland rekrutierte, maßgeblich bei. Die griechischen Blätter verkündeten da-
mals, dass ein Griechenland mit Hauptstadt Konstantinopel und einem Präsiden-
ten Venizelos jetzt nur noch eine Frage der Zeit sei, und verschafften auf diese 
Weise der Enosis-Bewegung großen Zulauf. Der Glaube an die Enosis wurde für 
die Menschen allmählich zur Gewissheit. Die griechischen Bediensteten der Stadt 
Nikosia etwa begannen schon damit, die englischen Flaggenabzeichen an ihren 
Uniformen gegen griechische auszutauschen. Kommunalpolitiker sprachen im 
Wahlkampf über ihre Pläne nach dem Anschluss. So wurde beispielsweise in ei-
nem Leserbrief in Doğru Yol mit dem Titel Lanidis Yunan ordusunu karşılayacakmış 
aus Limassol berichtet, dass der Bürgermeisterkandidat Lanidis damit warb, die 
Herausforderungen des in Kürze stattfindenden Anschlusses am besten bewäl-
tigen zu können. Nur er sei in der Lage, die griechischen Soldaten am Hafen mit 
den gebührenden Ehrenbezeugungen zu empfangen.59 

                                                                                          
56  Söz (7 Mart 1921), S. 1: Parlementomuz. 
57  Doğru Yol (19 Kânunusani 1920), S. 1: Türkiye sulhu ve harp. 
58  Zervakis 1998, S. 78. 
59  Doğru Yol (5 Nisan 1920), S. 2: Lanidis Yunan ordusunu karşılayacakmış. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 252 

Die Enosis-Bewegung erlitt allerdings nach dem Rückzug Griechenlands aus 
Anatolien 1922 und erst recht mit der Erklärung Zyperns zur Kronkolonie 1925 
einen herben Rückschlag. Bis 1931 war sie nun weitgehend lahmgelegt. Die Ent-
scheidung der Briten, Zypern einen neuen Status zu geben, kam für die Zypern-
griechen unerwartet und führte zu allgemeiner Ernüchterung. In einem Protest-
schreiben des Erzbischofs Kyrillos III. kam dies folgendermaßen zum Ausdruck: 
„We express, in the name of the clergy and people their very deep grief, and lay an 
emphatic protest against the renewed ignoring, by this political action, of the inde-
feasible historic national rights of the Hellenic people of the Island to their na-
tional restoration, which it was expecting soon to receive from the liberal English 
nation, and we declare that the burning and unalterable desire of the Hellenic 
people of the Island was, is and will always be its union with its mother Hellas.”60 

Der neue Status Zyperns war Ausdruck einer Kehrtwende in der britischen Zy-
pernpolitik. Die britische Regierung brachte jetzt ihre ablehnende Haltung zur 
Enosis offener und entschlossener zum Ausdruck als je zuvor. Eine Deklaration der 
Griechen vom 1. August 1928 wies der Kolonialminister Amery kurz und bündig 
zurück: „Die Frage des Anschlusses ist endgültig vom Tisch.“61 Die Kolonialverwal-
tung leitete nun politische Schritte ein, um der Enosis-Bewegung die Lebensadern 
abzuschneiden. So begann man beispielsweise ab 1928, die Volksschullehrer, die 
als Ideologen und Wegbereiter der Enosis galten, strenger zu kontrollieren.  

Dann aber erzielten die griechischen Mitglieder des Gesetzgebenden Rates, die 
sich seit 1925 nicht mehr mit der Anschlussfrage befasst hatten, in der Sitzung 
vom 20. April 1931 einen ersten Erfolg gegen die britischen Repressionsmaßnah-
men. Gegen den massiven Widerstand der türkischen Mitglieder Doktor Eyüp 
und Necati wurde die Enosis auf die Tagesordnung gesetzt. Im griechischen Antrag 
betonte man, dass man die Wünsche von 80% der Bevölkerung nicht einfach ig-
norieren könne. Man verstehe zwar die Bedenken der Türken, da sie aber in der 
Minderheit seien, sollten sie sich demokratischen Regeln unterwerfen und den 
Willen der Mehrheit akzeptieren.62 Die türkischen Mitglieder protestierten heftig 
und antworteten, dass die Insel Zypern im Verlauf ihrer Geschichte nie unter grie-
chischer Herrschaft gestanden habe und dass sich aufgrund der geographischen 
Entfernung auch nie eine politische Beziehung zwischen Zypern und Griechen-
land entwickelt habe. Mit der Türkei hingegen bilde die Insel eine natürliche Ein-
heit. Man könne von ihr aus sogar die Berge des türkischen Festlandes sehen.63  

Die Debatte zum Thema Enosis im Legislativrat war für ihre Anhänger der 
größte Erfolg seit Jahren. Während der Sitzung umringten griechische Gymnasias-
ten das Ratsgebäude und ließen die Enosis hochleben. Die Zeitungen beider 
Volksgruppen gaben alle Reden in voller Länge wieder. Während die griechischen 

                                                                                          
60  Hill 1952, S. 540-541. 
61  Ünlü 1981, S. 71. 
62  Söz Nr. 485 (23 Nisan 1931), S. 3: Kavanin Meclisi müzakeratı. 
63  Söz Nr. 485 (23 Nisan 1931), S. 3: Kavanin Meclisi müzakeratı. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 253 

Blätter die Verhandlungen euphorisch als großen Sieg feierten, tadelte die türki-
sche Presse die britischen Ratsmitglieder wegen ihrer Stimmenthaltung.64 Die Eno-
sis wurde jetzt wieder zu einem zentralen Thema der türkischen Blätter, nachdem 
sie dank der britischen Repressionspolitik der Jahre 1925–1931 erheblich an Be-
deutung verloren hatte und von den Türken kaum noch als Gefahr empfunden 
wurde.65 Nach einer relativ entspannten Phase herrschte nun wieder eine betrübte 
Stimmung in der türkischen Medienszene. Der Artikel Muhtariyeti idare hakkındaki 
düşüncelerimiz von Mehmet Remzi in Söz vermittelt einen Eindruck von dieser 
Gemütslage: „Es scheint, als ob die Griechen sowohl die britische Inselverwaltung 
als auch die Regierung in London für ihre Ziele gewonnen haben. Obwohl die 
Zyperntürken alles taten, damit die britische Verwaltung auf der Insel Fuß fassen 
konnte, schätzten die Briten diese Hilfsbereitschaft nicht. Mit der Absicht, eine 
Übergabe der Insel an Griechenland zu verhindern, kooperieren die türkischen 
Mitglieder des Legislativrates uneingeschränkt mit der britischen Inselverwaltung. 
Jetzt sind wir aber an einem Punkt angelangt, wo die Briten uns nicht mehr brau-
chen und bereit sind, die Insel an Griechenland zu übergeben.“66  

Vor allem die erneut in Schwung gekommene „stille und systematische Gräzi-
sierung“ in den Rathäusern interpretierten viele Türken als sichtbares Zeichen für 
einen geplanten Machtwechsel. In einem Leserbrief vom 6. April 1931 in Hakikat 
wurde beklagt, dass die türkische Sprache in Larnaka Schritt für Schritt aus dem 
öffentlichen Leben gedrängt werde. Im Rathaus laufe alles nur noch auf Grie-
chisch. In einer Gegend, wo die Griechen die Mehrheit stellten und die Wirtschaft 
dominierten, könne man dies noch akzeptieren. Sorgen bereite der Verzicht auf 
türkische Beschriftungen im Straßenverkehr. Die neuen Verkehrsschilder gebe es 
nur noch in griechischer und englischer Sprache. Dabei sei das Türkische durch 
das neue Alphabet doch jetzt sehr viel leichter zu lesen.67  

Die aufgepeitschte Stimmung unter den Enosis-Anhängern mündete, wie von 
den türkischen Zyprioten befürchtet, Ende Oktober 1931 in eine Revolte, die von 
der griechischen Lehrerschaft, der Kirche und dem zypernstämmigen Konsul 
Griechenlands, Alexis Kyrou, angezettelt wurde. Sie breitete sich in kürzester Zeit 
auf der gesamten Insel aus. Während des Aufstandes wurde der Sitz des Gouver-
neurs Storrs in Brand gesteckt. Dabei kamen sechs Personen ums Leben. Darauf-
hin wurde der Ausnahmezustand ausgerufen, und die Anführer der Revolte, die 

                                                                                          
64  Söz Nr. 486 (7 Mayıs 1931), S. 1-2: İki yumruk arasındayız. 
65  Auch die türkischen Blätter aus Istanbul verfolgten die neue Entwicklung mit Besorgnis 

und versicherten den türkischen Zyprioten ihre Solidarität. So lautete beispielsweise die 
Überschrift eines Artikels von Muharrem Feyzi in Cumhuriyet, den Söz in voller Länge wie-
dergab: „England kann Zypern nicht verlassen“ (İngiltere Kıbrısı terk edemez). Der Autor 
meinte, dass ein Rückzug der Briten aus Zypern wegen der strategischen Bedeutung der In-
sel nicht denkbar sei. Siehe Söz Nr. 470 (1 Kânunusani 1931), S. 3: İngiltere Kıbrısı terk ede-
mez. 

66  Söz Nr. 496 (16 Temmuz 1931), S. 3: Muhtariyeti idare hakkındaki düşüncelerimiz. 
67  Hakikat (6 Nisan 1931), S. 2: Türkçemiz ihmal ediliyor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 254 

Bischöfe von Kition und Kyrenia und acht Politiker mussten das Land verlassen. 
Es folgten Freiheitsbeschränkungen: „Die ‚Verfassung’ von 1878 wurde außer Kraft 
gesetzt, der Gesetzgebende Rat aufgelöst und eine Reihe von Notverordnungen 
erlassen (Verbot des Hissens der griechischen oder türkischen Flagge und des Läu-
tens der Kirchenglocken außerhalb der Gottesdienste, Abschaffung der Kommu-
nalwahlen, Ernennung der Dorfräte durch den Gouverneur, Pressezensur, Verbot 
jeglicher politischer Betätigung,…). Gleichzeitig wurden in den Schulen strikte 
Unterrichtskontrollen eingeführt.“68  

Mit diesen Maßnahmen verschwand die Enosis, die jahrelang das meistbehan-
delte Thema der zypriotischen Periodika und von Beginn an ständiger Anlass ei-
ner Hinwendung der türkischen Bevölkerung zum Zentrum war, aus dem Blick-
feld der türkischen Medien. Mehr noch: Die zeitweilige Beseitigung der Enosis-
Gefahr schuf die Basis für die Entwicklung eines „gesamtzypriotischen Patriotis-
mus“, dessen Vorreiter auf türkischer Seite das Blatt Masum Millet war.69  

 
 

 

                                                                                          
68  Zervakis 1998, S. 79. 
69  Mehr dazu siehe das Kapitel über Con Mehmet Rıfat. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17. Der tatarische Patriotismus

17.1. Die „Wiederentdeckung“ des krimtatarischen Erbes 

Im Unterschied zu anderen ehemaligen osmanischen Gebieten auf dem Balkan 
wies die Dobrudscha eine ethnographische Besonderheit auf: Fast die Hälfte aller 
Bewohner der Nord-Dobrudscha bestand zu Zeiten des Abzugs der Osmanen aus 
Tataren. Die Geschichte der tatarischen Immigration in die Dobrudscha reicht weit 
zurück. Das Gros der Einwanderer kam jedoch erst ab 1783 nach der Einverleibung 
der Krim durch Russland. Infolge der Kolonisations- und Russifizierungspolitik 
verließen bis 1800 etwa 500.000 Krimtataren die Halbinsel, von denen ca. 300.000 
das Osmanische Reich erreichten. Ein Teil von ihnen ließ sich in der Dobrudscha 
nieder. Der Flüchtlingsstrom von der Krim schwoll im Verlauf der osmanisch-
russischen Kriege im 19. Jahrhundert erneut an. Allein während des Krieges 1806–
1812 verließen weitere 200.000 Tataren das Krimgebiet. Infolge des Krimkrieges 
1853–1856 suchten über 100.000 Menschen im Osmanischen Reich Schutz.1  

Tatarische Bevölkerungsgruppen emigrierten nicht nur von der Krimhalbinsel 
aus in die Dobrudscha. Mit der Abtretung Bessarabiens an Russland durch das Ab-
kommen von Bukarest im Mai 1812 verließen auch zahlreiche der dort lebenden 
Nogaier das Gebiet und fanden in der Dobrudscha eine neue Heimat. Die Zahl 
der in der Dobrudscha lebenden Tataren schwankte im Laufe der Zeit erheblich. 
Nach Vitskovit können wir von über 60.000 tatarischen Einwohnern im Jahre 1860 
ausgehen.2 Wegen des hohen tatarischen Bevölkerungsanteils werden für die Dob-
rudscha daher in vielen Quellen Begriffe wie „Küçük Tatarstan“ bzw. „dobruzische 
Tatarei“ verwendet.3 

Unter osmanischer Herrschaft fielen die Tataren weder politisch noch ethnisch 
oder religiös auf; sie waren ihrem anatolisch-türkisch dominierten Umfeld weitge-
hend angepasst. Erste Absonderungsversuche findet man bei ihnen erst in postos-
manischer Zeit, als sich ein zur Krimhalbinsel hin orientierter Patriotismus entwi-
ckelte.  

Bei der „Entdeckung“ der Krim und der Krimtataren durch die dobrudscha-
muslimische Presse und somit bei der Ausformung eines krimtatarischen Natio-
nalbewusstseins in der Dobrudscha spielte der krimtatarische Journalist und Intel-
lektuelle İsmail Gasprinskij (1851–1914) und seine auf der Krim zwischen 1883 
und 1914 in türkischer und russischer Sprache erscheinende Zeitung Terciman eine 

1  Die Angaben über die Zahl der emigrierten Tataren variieren stark. Siehe hierzu Eren 1959, 
S. 170, Ülküsal 1980, S. 134-135, Fisher 1978, S. 78-80 und 88-89, Kırımlı 1996, S. 6-12 
und Saydam 1997, S. 81-93. 

2  Zit. nach Ibram 1999, S. 30. 
3  Siehe Lascu 1997, S. 209 und Ülküsal 1980, S. 143. Mehr zum tatarischen Element in der 

Dobrudscha siehe Fazıl 1940, S. 21-28 und S. 36-37. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 256 

besondere Rolle. Gasprinskij, der Vater der muslimischen Presse Russlands und 
Vorkämpfer für eine fortschrittliche Erziehung an den muslimischen Schulen, hat-
te großen Einfluss auf die türksprachige Intelligenz, und zwar nicht nur in Russ-
land selbst, sondern auch im Osmanischen Reich und in den ehemaligen osmani-
schen Gebieten.4 Nach Studien in Moskau, Paris und Istanbul betätigte er sich 
zunächst politisch und übte vier Jahre lang das Amt des Bürgermeisters von 
Bahçesaray aus. Großen Ruhm erlangte er aber vor allem durch seine journalisti-
sche Tätigkeit. Mithilfe seines Blattes Terciman konnte er seine Reformideen – so 
trat er etwa für die Stärkung der weltlichen Fächer an den Schulen und die Aus-
bildung der Frauen ein – weit über die Grenzen Russlands hinaus verbreiten.5 Vie-
le seiner Beiträge aus Terciman fanden Eingang in die reformorientierten Blätter 
aus dem Osmanischen Reich. Als die dobrudschamuslimische Zeitung Teşvik be-
gann, Meldungen aus Terciman wiederzugeben, schlug man damit erstmals auch in 
der dobrudschanischen Presse eine Brücke zur krimtatarischen Bevölkerung.6 
Während die Begriffe „Tataren“ und „Krim“ in den Vorgängerzeitungen aus der 
ersten Publikationsperiode noch keine Rolle gespielt hatten und nur in wenigen 
Beiträgen wie dem Artikel Tatarların adat-ı kavimiyesi in Sedakat Erwähnung fan-
den,7 prägten Nachrichten, Reportagen und informative Beiträge über die Krim 
und die Tataren maßgeblich das Profil der türkischen und muslimischen Blätter 
der zweiten Periode.8 Bereits in der ersten Ausgabe von Teşvik wurden zwei Beiträ-
ge aus Terciman abgedruckt. Während im Artikel auf der zweiten Seite über die 
Volkszählung in Russland berichtet wurde,9 findet man auf der dritten Seite eine 
Meldung über eine Inspektion der rüşdiye in Akmescid. Aus ihr geht hervor, dass 
dort künftig keine osmanischen Staatsbürger mehr unterrichten und keine Schul-
bücher aus dem Osmanischen Reich mehr benutzt werden dürften. Der Kom-
mentator von Teşvik meinte, dass solche Inspektionen und ähnliche Forderungen 
früher oder später auch in der Dobrudscha zu erwarten seien. Daher solle man 
zügig mit der Ausbildung einheimischer Lehrer beginnen. Im Kommentar wurde 
auf die besondere Bedeutung „importierter“ Lehrer für das „nationale Erwachen“ 
eines Volkes hingewiesen. So hätten beispielsweise in Mazedonien vor allem Leh-

                                                                                          
4  So bezeichnete ihn beispielsweise der Herausgeber des türkisch-zypriotischen Blattes Doğru 

Yol als einen „Meister des türkischen Journalismus“ (Türk gazeteciliğinin piri), dessen Weg 
man auch auf Zypern beschreiten werde. Doğru Yol Nr. 1 (8 Eylül 1919), S. 1. 

5  Mehr dazu siehe Kırımlı 1996, S. 116 ff. 
6  Siehe beispielsweise Teşvik Nr. 3 (23 Haziran [1910]), S. 3 und Teşvik Nr. 4 (30 Haziran 

[1910]), S. 2: Kırım – Terciman. 
7  Sedakat Nr. 1 (20 Mayıs 1313), S. 2-3: Tatarların adat-ı kavimiyesi. 
8  Obwohl die Mehrzahl der Beiträge in Teşvik über die Krim und die Tataren aktuellen Ent-

wicklungen auf der Halbinsel und der russischen Assimilationspolitik gewidmet war, ka-
men gelegentlich auch kulturhistorische Themen zur Sprache. So wurde beispielsweise in 
der Nr. 30 den Lesern das Buch Gülbün-i Hanan yahud Kırım tarihi von Halim Giray über 
die Geschichte der Krimtataren und Krimkhane vorgestellt und empfohlen. Siehe Teşvik 
Nr. 30 (16 Mart 1327), S. 4: Gülbün-i Hanan yahud Kırım tarihi. 

9  Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 2: Kırım Tercimanından: Bugünkü Rusya. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 257 

rer aus Griechenland und Bulgarien, die ständig durch die Dörfer gezogen und 
nationalistische Propaganda betrieben hätten, Unfrieden gestiftet. Um der Gefahr 
des Separatismus vorzubeugen, setzten deswegen Länder wie Russland alles daran, 
dass die Lehrer künftig aus den Ortsansässigen rekrutiert würden.10 

Die Diskussion in Teşvik über die russische Bildungspolitik auf der Krim fand 
nicht nur in der Dobrudscha große Beachtung. Auch Leser von der Krim nahmen 
an ihr teil. So wurde in einem Leserbrief mitgeteilt, dass die Russen begonnen hät-
ten, die Muslime zu zwingen, die kyrillische Schrift zu übernehmen, in den Mo-
scheen und medrese Bilder aufzuhängen und den Sonntag anstelle des Freitags als 
Feiertag zu akzeptieren.11 In Teşvik wurde dieser russische Eingriff in die tatarischen 
Traditionen als Spaltungstaktik im Rahmen einer langfristigen Russifizierungspoli-
tik interpretiert, die darauf abziele, die Tataren von den Türken zu trennen und die 
tatarischen Institutionen dem Einfluss des Osmanischen Reiches zu entziehen. In 
der Ausgabe Nr. 5 wies man unter Rüşdiyeler, mektebler ve hükumet darauf hin, dass es 
kein Lehrmaterial in tatarischer Sprache gebe und die Tataren daher auf Lehrer und 
Lehrbücher aus dem Osmanischen Reich angewiesen seien.12  

Dass der größte Teil der muslimischen Notabeln auf der Krim, der mirzas, da-
mals mit der russischen Regierung zusammenarbeitete, war den Gegnern der rus-
sischen Assimilationspolitik ein Dorn im Auge. Um ihre Schulpolitik auf der 
Krim zu legitimieren, wies die russische Regierung immer wieder auf diese Unter-
stützung durch die mirzas hin, was bei den Oppositionellen große Empörung aus-
löste. In mehreren Briefen und Beiträgen in Teşvik wurden die mirzas als „Pest“, 
„Verräter“ oder „Kollaborateure“ beschimpft, die nicht befugt seien, die muslimi-
sche Bevölkerung auf der Krim zu vertreten.“13  

Die von Bildungsbürgern und reformorientierten Intellektuellen dominierte Re-
daktion der Zeitung übte auch harsche Kritik am Adelsstand, den mirzalık. Die An-
gehörigen dieser Schicht, überwiegend Notabeln und Großgrundbesitzer, seien auf 
ihren eigenen Vorteil bedacht und berücksichtigten nicht die Interessen des Volkes. 
Um sich selbst Vorteile zu verschaffen, akzeptierten sie alles, was die russische Re-
gierung ihnen vorschreibe.14 Gleichwohl warnte man vor einer Spaltung des krim-
tatarischen Volkes. Denn der russischen Politik liege die Zerstörung der Einheit der 
Krimtataren oder gar der Muslime Russlands überhaupt am Herzen. Wenn man 
nicht aufpasse und Feindschaft untereinander schüre, werde es nicht lange dauern, 
bis nach den Schulen auch noch die religiösen Stiftungen verloren gingen.15  

                                                                                          
10  Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 3: Ulema-yi islamiye içtimai. 
11  Teşvik Nr. 9 (4 Ağustos [1910]), S. 2-3: Kırım’dan. 
12  Teşvik Nr. 5 (7 Temmuz [1910]), S. 1-2: Rüşdiyeler, mektebler ve hükümet. 
13  Teşvik Nr. 16 (22 Eylül [1910]), S. 2-3: Kırım’dan aldığımız bir mektubdan müstahrec bir kaç 

cümle. 
14  Teşvik Nr. 9 (4 Ağustos [1910]), S. 2-3: Kırım’dan. 
15  Teşvik Nr. 9 (4 Ağustos [1910]), S. 3: Kırım’dan. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 258 

Die Herausgeber der muslimischen Periodika in der Dobrudscha verfolgten die 
gesteigerten Aktivitäten muslimischer Gruppen in Russland während des Ersten 
Weltkrieges mit größter Sympathie und Aufmerksamkeit. Die Hoffnung, dass 
Russland den Krieg verlieren und sich anschließend die muslimischen Völker, al-
len voran die Tataren, vom russischen Joch befreien würden, beflügelte damals die 
Phantasie vieler Intellektueller. So war es kein geringerer als İbrahim Temo, der in 
Işık mit größter Begeisterung das Szenario eines Paktes zwischen Russlandmusli-
men, Deutschen und Osmanen entwarf. Er war insbesondere vom Eifer des „Ko-
mitees zur Befreiung der Türken und Tataren des Wolgagebietes und des Kaspi-
schen Raums“ beeindruckt, in dem viele seiner ehemaligen Weggefährten aus der 
Jungtürkenbewegung wie Yusuf Akçura, Ahmed Bey Ağayef und Ali Hüseyinzade 
aktiv waren. Die Mitgliederversammlung dieses Komitees in Budapest nahm er 
zum Anlass für einen langen Beitrag mit der Überschrift Rusya’daki islamlarda 
kımıldanış ve itilaf grubunun havai vaadlarının netaici. In diesem schrieb er, dass die 
Entente-Mächte, die zu Kriegsbeginn behauptet hätten, für die Rechte der Natio-
nalitäten einzutreten, die Türken und Tataren Russlands dabei einfach vergessen 
hätten. Im Grunde genommen wendeten weder Russland noch England, Frank-
reich oder Italien das Nationalitätenprinzip (milliyet esası), das sie einst selbst pro-
klamiert hätten, auf die eroberten Gebiete an. Dagegen werde Deutschland, das 
nach Ansicht Temos keine Eroberungsabsichten habe und in dessen Grenzen kei-
ne Fremden lebten, nach dem Sieg seinen Gegnern das Recht auf nationale 
Selbstbestimmung gewähren.16 Als im Juni 1916 in Lausanne eine „Liga der nicht-
russischen Nationalitäten“ gegründet wurde, berichtete das Blatt Işık ausführlich 
davon. İbrahim Temo übersetzte in drei Ausgaben in Folge den Beitrag des tatari-
schen Vertreters (Cafer Seydahmet), in dem ein Überblick über die Geschichte der 
Tataren und ihre Zwangschristianisierung gegeben wurde.17 

Diese erste Phase einer intensiven Beschäftigung mit den Krimtataren in der do-
brudschatürkischen Presse nahm mit der Einstellung aller Blätter infolge des Ersten 
Weltkrieges ein vorläufiges Ende. In den nach 1919 neu oder wieder erscheinenden 
türkischen Periodika in der Dobrudscha spielte das Thema dann bis Ende der 20er 
Jahre keine Rolle mehr, obwohl die Krim in dieser Zeit einen radikalen politischen 
Umbruch erlebte: kurz nach der Machtübernahme durch die Bolschewiken wurde 

                                                                                          
16  Işık Nr. 87 (8 Kânunuevvel 1915), S. 1-2: Rusya’daki islamlarda kımıldanış ve itilaf grubunun 

havai vaadlarının netaici. Auch Mehmed Niyazi setzte große Hoffnungen auf eine Zusam-
menarbeit der unter russischer Herrschaft lebenden Völker. In der Ausgabe Nr. 124 von 
Işık berichtete er unter Rusya idaresi altında ezilmekde olan millel-i muhtalifenin istimdadları, 
dass eine Union der „unterdrückten Völker“ Russlands (Muslime, Ukrainer, Finnen, Let-
ten, Juden, Georgier) in Stockholm einen Brief an den US-Präsidenten Wilson verfasst ha-
be, in dem die Unterdrückungsmaßnahmen und Ungerechtigkeiten gegenüber den Ange-
hörigen dieser Völker zur Sprache gebracht worden seien. Işık Nr. 124 (15 Mayıs 1916), 
S. 1. Zu dem Brief siehe Fisher 1978, S. 1. 

17  Işık Nr. 142-144 (1 Ağustos 1916, 12 Ağustos 1916, 15 Ağustos 1916), S. 2: Türk – Tatar ha-
rekat- i milliyesi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 259 

am 26. November 1917 eine krimtatarische Nationalversammlung (kurultay) einbe-
rufen, die aber nach nur einem Monat unter tragischen Umständen zerschlagen 
wurde. Der Vorsitzende der kurultay, Çelebi Cihan, wurde im Februar 1918 hinge-
richtet. Diese Niederlage ging später als ein Trauma in die krimtatarische National-
geschichte ein. Der 1921 ins Leben gerufenen Autonomen Sozialistischen Sowjet-
republik Krim gegenüber verhielten sich die Krimtataren in der Diaspora, die eher 
mit der kurultay sympathisiert hatten, recht zurückhaltend. Hauptverantwortlich 
für das Schweigen der turksprachigen Presse zum Thema Krimtataren waren aber 
die gutnachbarschaftlichen Beziehungen zwischen den neuen Machthabern in der 
Türkei und den Bolschewiken. Das gute türkisch-sowjetische Verhältnis hatte sei-
nen Ursprung in der materiellen Unterstützung des türkischen Unabhängigkeits-
krieges durch die Sowjets und bestand nach der Gründung der Türkischen Repu-
blik über die gesamten 20er Jahre fort.18 Eine Problematisierung der Situation der 
Turkvölker unter sowjetischer Herrschaft galt unter diesen Bedingungen als uner-
wünscht, was auch in der Dobrudscha verstanden wurde. Die damals wichtigen 
Blätter Dobruca, Tan, Romanya und Tuna ignorierten daher die Krimtataren weitge-
hend, obwohl viele ihrer Mitarbeiter selbst Tataren waren.  

Mit dem Kurswechsel in der Nationalitätenpolitik der Sowjetunion unter Stalin 
änderte sich die Situation auch in der ASSR Krim, wo Krimtatarisch neben dem 
Russischen die offizielle Sprache war und die Tataren eine gewisse kulturelle Frei-
heit genossen hatten. Im Zuge der stalinistischen Unterdrückungsmaßnahmen 
wurden als erstes die tatarischen kulturellen Einrichtungen einer strengen Kontrol-
le unterworfen. Danach ersetzte man die arabische Schrift zunächst durch das la-
teinische und später durch das kyrillische Alphabet. Nachdem sich gegen Ende 
der 20er Jahre auch die freundschaftlichen Beziehungen zwischen der Türkei und 
der Sowjetunion etwas abgekühlt hatten, traute man sich auch in der dobruscha-
türkischen Presse wieder an die Themen Krim und Tataren heran. Eines der ersten 
Blätter, in dem Beiträge über die Krimtataren zu finden waren, war die rumä-
nischsprachige Zeitschrift Revista Musulmanilor Dobrogeni, die ab November 1928 
zu erscheinen begann. Allerdings wurde das Themenfeld eher literarisch/lyrisch 
angegangen. In zahlreichen Gedichten lobte man die „Tapferkeit“ oder den 
„Fleiß“ der Tataren.19 Von politischen Forderungen oder gar offener Kritik an der 
sowjetischen Politik war man aber weit entfernt.  

                                                                                          
18  Zu den sowjetisch-türkischen Beziehungen in der Gründungsphase der Republik siehe 

Oran 2001. 
19  Siehe Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 3 (23 Noemb. 1928), S. 7: Cântece patriotice. Sunt 

Tătar!, Revista Musulmanilor Dobrogeni Nr. 4 (30 Noemb. 1928), S: 4: Viaţa tătarului und 
S. 6: Tătarul gospodar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 260 

17.2. Die Emanzipation des krimtatarischen Nationalismus 

Das publizistische Interesse an der Krim und den Tataren änderte sich radikal mit 
der Gründung der Zeitschrift Emel (1930). Diese Zeitschrift gilt als die eigentliche 
Begründerin des „krimtatarischen Nationalismus“ in der Dobrudscha und als In-
begriff des „krimtatarischen Journalismus. Obwohl sie sich in ihrer Interpretation 
der „gesamttürkischen Geschichte“ nicht wesentlich von den damals dominieren-
den turkistischen bzw. panturkistischen Strömungen in der Türkei und auf dem 
Balkan unterschied, grenzte sie sich doch von diesen durch die starke Akzentuie-
rung der jüngeren tatarischen Geschichte seit der russischen Machtübernahme im 
Jahr 1783 ab. Während die Abtretung der Krim an Russland in der Geschichtsin-
terpretation des türkeiorientierten Nationalismus nur als einer von vielen Verlus-
ten abgehandelt wurde, bedeutete er für die krimtatarische Nationalbewegung den 
Tiefpunkt der tatarischen Geschichte und den Beginn einer Zeit der „Gefangen-
schaft“ (esaret). Der Mythos einer hundertjährigen „nationalen Unterdrückung“ 
der Krimtataren durch die russischen „Barbaren“ und eines ebenso langen krimta-
tarischen „Befreiungskampfes“ (Kırım özgürlük davası) nahm hier ihren Ausgang.20 
Die nicht ohne Mühe von Cafer Seydahmet in Emel herausgearbeiteten sinnkon-
stituierenden Symbole esaret und hürriyet dienten der Konstruktion einer krimta-
tarischen Nationalgeschichte, die passgenau die Bedürfnisse dieses neu aufkom-
menden tatarischen Nationalismus befriedigte. Man erfand sozusagen die krim-
tatarische Geschichte neu. Laut dieser Interpretation begann die Geschichte der 
„nationalen Unterwerfung“ im Jahre 1783 und nahm nach 134 Jahren, am 26. 
November 1917, ihr vorläufiges Ende. Die kurultay und die kurzlebige krimtatari-
sche Verwaltung wurden nicht nur als „Befreiung“, sondern auch als „Revanche“, 
als „nationale Rache“ für die langjährige facia („Katastrophe“) interpretiert.21 Der 
„nationale Held“, der dies alles ermöglicht habe, war Çelebi Cihan, der Präsident 
der nationalen Regierung.  

Somit trat Yeşil Kırım (die „grüne Krim“) als „Heimat“ und Ort primordialer Lo-
yalität an die Stelle der Türkei. Nicht die Gründung der Türkischen Republik oder 
die dort durchgeführten radikalen Reformen spielten in diesem Konstrukt von 
Nationalgeschichte die Hauptrolle, sondern die Aktivitäten der Turkvölker in 
Russland und speziell auf der Krim. Und noch wichtiger: der „Übermensch“ Ata-
türk wurde durch das „Genie“ Çelebi Cihan relativiert oder sogar ersetzt. Die Me-
chanismen des Personenkults um Atatürk in den türkeifreundlichen Medien fan-
den ihre genaue Entsprechung in der Verherrlichung Cihans in der krim-
tatarischen Presse. Çelebi Cihan wurde zum absoluten Nationalsymbol stilisiert, 
zum Vollender des tatarischen Ideals, von dem Generationen geträumt hätten und 
für das unzählige Menschen in den Gefängnissen gelandet oder in „sibirischen 

                                                                                          
20  Emel Nr. 12 (15 Haziran 1930), S. 117: Kırım istiklal davası. 
21  Emel Nr. 22 (15 Teşrinisani 1930), S. 237: On yıllık facia. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 261 

Lagern“ gestorben seien. An jenem Tag, an dem „die Flagge der Krim über Bahçe-
saray wehte“, ließ, so Emel, Çelebi Cihan nicht nur „die Geschichte der Krim neu 
beginnen“, sondern „verewigte sich auch in den Herzen aller Krimtürken“.22  

Diese in Emel mit viel Aufwand betriebene Interpretation der krimtatarischen 
Nationalgeschichte nach 1783 bildete die Grundlage für alle späteren Einlassun-
gen zum Thema. Von der neuen Nationalideologie machten vor allem die Blätter 
Halk und Bora Gebrauch, die in der zweiten Hälfte der 30er Jahre herauskamen. 
Die Idealisierung Çelebi Cihans in Emel wurde in beiden Blättern fleißig kopiert. 
In der dritten Ausgabe von Halk beispielsweise stellte ihn Dr. Eiub Musa Ali im 
Artikel Pomenirea unui erou („Die Verehrung eines Helden“) in eine Reihe mit Ko-
pernikus, Darwin und Hegel.23 Auch Bora verlieh ihm außergewöhnliche Fähig-
keiten: „Seine Worte hatten eine magische Kraft. Sie wirkten elektrisierend und 
erhellend und vermochten das Auditorium in ihren Bann zu ziehen. In seinen 
Gedichten trieb er die patriotischen Gefühle bis zum Exzess.“24  

In diesen späteren Interpretationen kam die Krim nicht mehr nur als die Heimat 
der Vorfahren vor, in der einst Unrecht geschah, das noch zu sühnen sei, sondern 
auch als lieblich-idyllisches „Land der Zukunft“, das man „befreien“ wolle, um dort 
später leben zu können. Die Dobrudscha wurde dagegen als das glatte Gegenteil 
der „grünen Krim“ präsentiert, als eine „trockene Ödnis“, als ein vorübergehendes 
Asyl, in das man sich gezwungenermaßen gerettet habe. Auch nach mehr als hun-
dert Jahren hätten „die Turko-Tataren“ ihre Heimat nicht vergessen und „säßen auf 
gepackten Koffern“: „Die Sehnsucht nach der Krim, nach der grünen Landschaft, 
dem kristallklaren Wasser, den mit Weinbergen bewachsenen Hügeln und hohen 
Bergen spiegelt sich am deutlichsten in der Volksliteratur wider. [...] Aber auch im 
tagtäglichen Leben ist sie nicht zu übersehen. Wenn man die Dörfer der Turko-Ta-
taren in der Dobrudscha betrachtet, sieht man, dass sie keine Bäume haben. Geo-
graphen erklären dies mit der Steppenkultur der Türken. Das ist nicht die ganze 
Wahrheit. Denn die Turko-Tataren haben die Dobrudscha immer als ein Zwischen-
stadium betrachtet und dachten immer an die Rückkehr.“25  

                                                                                          
22  Siehe beispielsweise Emel Nr. 6 (15 Mart 1930), S. 49-51: Rumanya darülfünunu Türk talebe 

cemiyeti“nin bir ihtifal, Emel Nr. 7 (1 Nisan 1930), S. 57-60: 8 Nisan, Kırım’ın musibet günü, 
Emel Nr. 3 (Mart 1932), S. 19-20: Büyük şehidimiz Çelebi Cihan, Emel Nr. 3 (Mart 1933), S. 1-
8: Çelebi Cihan ve Bolşevikler, Emel Nr. 4 (Nisan 1935), S. 30-34: Çelebi Cihan günü, Emel Nr. 
2 (Şubat 1936), S. 5-8: Çelebi Cihan için, Emel Nr. 136 (Mart 1939), S. 15-17: Çelebi Cihan, 
Emel Nr. 137 (Nisan 1939), S. 9-13: Çelebi Cihan 2, Emel Nr. 139 (Haziran 1939), S. 14-16, 
26-27: Çelebi Cihan 3, Emel Nr. 147 (Şubat 1940), S. 1-3: 22 yıl sonra. 

23  Halk Nr. 3 (20 Martie 1936), S. 3: Pomenirea unui erou. 
24  Bora Nr. 1 (Martie 1938), S. 4-5: O aniversare. Zur Verherrlichung Çelebi Cihans in Bora siehe 

außerdem: Bora Nr. 1 (Martie 1938), S. 2-4: 26 Noembrie 1917, Bora Nr. 2 (Aprilie 1938), S. 2-
3: Inchinare Eroilor Crimeei, Bora Nr. 10-12 (Iunie-Iulie 1939), S. 1-4: Celebi Gihan. 

25  Bora Nr. 3 (Maiu 1938), S. 1-3: Sfaturi şi pareri. Die Krim wurde nicht selten auch poetisch 
verklärt: „Heute hat mich die Sehnsucht / nach dem geraubten Vaterland durchdrungen, / 
und ich beweine stark / mein viel geliebtes Vaterland. / Die Sehnsucht nach dir hat mich 
durchdrungen / mein teures Vaterland „Krim“, / mein Herz weint in mir / nach deiner schö-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 262 

Im Zuge des gestärkten krimtatarischen Nationalbewusstseins setzte man sich 
nun auch offensiv mit Auffassungen auseinander, die die Tataren als die „letzten 
Barbaren“ diffamierten. In der zweiten Ausgabe von Bora wurden solche Behaup-
tungen als „Vorurteile kolonialistischer Europäer“ abgekanzelt, die so ihre brutale 
Kolonialpolitik zu relativieren versuchten. Die Revolutionen überall in den euro-
päischen Kolonien entstünden als Reaktion auf die rücksichtslose Ausbeutung der 
Bodenschätze und die Misshandlung der einheimischen Bevölkerung. Die Turko-
Tataren dagegen, als „Zivilisationsfaktor im europäischen Südosten“, hätten im 
Gegensatz zu Engländern, Franzosen, Belgiern oder Spaniern die eroberten Ge-
biete stets gerecht behandelt. Sie hätten ihnen nicht nur Frieden und Stabilität ge-
bracht, sondern auch eine Staatsorganisation, Verwaltung und Infrastruktur auf 
hohem Niveau aufgebaut. Dies könne man am besten am Beispiel des Balkans 
sehen: „Die Türken haben die inneren Streitigkeiten der Balkanländer durch Ein-
gliederung ins Osmanische Reich beendet. Sie haben nicht den Versuch unter-
nommen, ihre Untertanen bei der Entwicklung ihrer Religion, des geistigen Le-
bens oder der Kultur zu behindern. Hunderte Klöster, Kirchen und Schulen legen 
Zeugnis davon ab. Die Aufstände der Griechen zeigen, dass sie ein fortgeschritte-
nes Nationalbewusstsein entwickelt haben, das auf die vielfältigen, ihnen unter 
den Osmanen gewährten Möglichkeiten der kulturellen und religiösen Entfaltung 
zurückzuführen ist. [...] Die Rolle der Türken auf dem Balkan haben ihre Brüder, 
die Tataren, in Osteuropa gespielt.“26 

Das selbstbewusste Auftreten der Dobrudschatataren in der Presse und die da-
mit einhergehenden Aktivitäten des um die Zeitschrift Emel gegründeten Vereins 
Dobruca Türk Hars Kültür Birliği blieben der rumänischen Regierung nicht auf 
Dauer verborgen.27 Nachdem auch in der Presse immer wieder Berichte über die 
„pro-tatarischen Umtriebe einiger rumänischer Staatsbürger mit tatarischem Hin-
tergrund“ erschienen und man die Loyalität der Tataren gegenüber Rumänien in 
Frage stellte, ergriff die Regierung erste Maßnahmen.28 1938 wurden eine Lehrerin 

                                                                                                                                                                                                                          

nen Gestalt. / Du ... Krim... heiliger Boden / liegst in Ketten geschlagen, / und deine Söhne 
beweinen / dein verfluchtes Schicksal. / In sein Joch gefangen genommen / und in Kette hat 
dich gelegt / der gottlose Russe, / der verfluchte Bolschewik. / Oh Krim, du heiliger Boden, / 
unser geliebtes Vaterland, / weine nicht mehr, / denn bald werden wir dich glücklich ma-
chen.“ Von Ilias Mârza – Ali Aytar. Bora Nr. 4-5 (Iunie-Iulie 1938), S. 8: Dor de pâtrie. 

26  Bora Nr. 2 (Aprilie 1938), S. 3: Poporul Turco-Tătar ca factor civilizator în sud-estul European. 
27  Zu den vielfältigen, ausschließlich auf die Krim und die Tataren fokussierten Aktivitäten die-

ses Vereins, siehe Ülküsal 1999, S. 176 ff. Manche seiner Veranstaltungen zogen Tausende 
von Menschen an. Ibid. S. 177-179 und S. 192. Man unterhielt auch Kontakte zu verschiede-
nen krimtatarischen Gruppen in Bulgarien und Polen. Ibid. S. 206 ff und S. 228-229. 

28  So schrieb beispielsweise die Bukarester Zeitung Curentul, dass in der Dobrudscha eine für 
Rumänien gefährliche tatarische Nationalbewegung aktiv sei. Auf Drängen von Müstecib 
Fazıl kam heraus, dass der Beitrag vom Sekretär des türkischen Konsulats in Konstanza, 
Şevket Musa, geschrieben wurde. Siehe Ülküsal 1999, S. 265. Weithin verhasst bei den Ta-
taren war auch der türkische Botschafter Suphi Tanrıöver, der die anti-tatarische Kampagne 
vorantrieb und den Tataren die Auswanderung in die Türkei aufzwang. So schlug der tata-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 263 

in Pazarcık und ein Lehrer in Konstanza wegen angeblicher Unterstützung der 
krimtatarischen Nationalbewegung suspendiert. Auch der Mufti des Kreises Kon-
stanza wurde des „Separatismus“ beschuldigt und angezeigt.29 Daraufhin starteten 
die tatarischen Intellektuellen in ihren Zeitungen eine Kampagne gegen die tata-
renfeindliche Stimmung und meldeten sich auch immer öfters in den rumäni-
schen Zeitungen zu Wort. In seinem Artikel vom 28. September 1938 in Dobrogea 
Jună bezeichnete Dr. Euib Musa Timurtornu diejenigen Personen, die den Mufti 
angezeigt hätten, als „unverantwortliche Intriganten“, die das „Krim-Problem“ in-
strumentalisierten, um ihren Gegnern Schaden zuzufügen. Dies werde erst da-
durch möglich, dass man hier im Lande dieses Problem gar nicht kenne. Dabei 
handle es sich um den Freiheitskampf eines Volkes gegen den Raub seiner natio-
nalen Rechte. Verständlicherweise finde das Krim-Problem daher großen Wi-
derhall bei der turko-tatarischen Bevölkerung in der Dobrudscha. Diese Reaktio-
nen seien aber keinesfalls mit mangelnder Loyalität gegenüber Rumänien oder gar 
Irredentismus verbunden. Die Turko-Tataren hätten bis jetzt dem rumänischen 
Staat und Volk gegenüber unverbrüchliche Treue gezeigt. Der Autor verglich dabei 
das Verhalten der Tataren in Rumänien mit dem der rumänischen Minderheit in 
Amerika: „Die rumänischen Amerikaner haben während des Krieges die rumäni-
schen Interessen vor dem amerikanischen Publikum vertreten. Trotzdem sind sie 
die ganze Zeit über loyale amerikanische Staatsbürger geblieben.“30 

17.3. Ethnische Konkurrenz: Türkçülük vs. Tatarcılık 

Der Aktionismus der krimtatarischen Intellektuellen und ihre Hinwendung zur 
Krim warfen nicht nur für die rumänische Politik die Frage ihrer Loyalität auf. Die 
besondere Hervorhebung der Krim und der Krimtataren in einer späten Periode 
der „gemeinsamen türkischen Geschichte“ machte die Anhänger der tatarischen 
Nationalbewegung auch zur Zielscheibe der türkischen Nationalisten. Diese inter-
pretierten vor allem die Verwendung der konkurrierenden Nationalsymbole 
„Krim“ (vs. „Türkei“) und „Çelebi Cihan“ (vs. „Atatürk“) als Kampfansage. In ei-
ner Phase, in der die neugegründete Türkische Republik vor Selbstbewusstsein 
strotzte und sich als „Mitte der großen türkischen Welt“ repräsentierte, galt es als 
inakzeptabel, der „Gebetsrichung Ankara“ ein zweites politisches Gravitations-
zentrum hinzuzufügen und außer dem „Propheten (mehdi) Atatürk“ noch eine 
andere Person als „Führer“ (rehber) anzupreisen.  

                                                                                                                                                                                                                          

rische Anwalt Fahreddin Ömer im Jahre 1936 vor, auf „diesen Saukerl“ (pezevenk) während 
seiner Reise nach Konstanza ein Bombenattentat zu verüben. Ülküsal 1999, S. 203. 

29  Bora Nr. 7 (Octombrie-Noembrie 1938), S. 6: Tătarii din Dobrogea şi problema Crimeeană. In 
jurul unui denunţ. 

30  Bora Nr. 7 (Octombrie-Noembrie 1938), S. 6: Tătarii din Dobrogea şi problema Crimeeană. In 
jurul unui denunţ. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 264 

Die türkeiorientierten Blätter waren sich einig in ihrer Gegnerschaft zum „tatari-
schen Erwachen“. Einige traten dabei besonders kämpferisch auf. Als es schon vor 
dem Erscheinen der ersten Emel-Ausgabe zur Gründung eines Jugendvereins ge-
kommen war, der in seinem Namen neben dem Wort Türk auch den Ausdruck Ta-
tar führte, bezeichnete der Autor Nazım Fahri in Hak Söz dies als „ein erstes Zün-
deln“ (ilk kundak) an „der religiösen und nationalen Einheit der Türken“ in der 
Dobrudscha. Man zeigte sich darüber besorgt, dass es trotz der „geschichtlichen 
und rassischen Realität“ und der „Türkischen Republik, die alle Türken bestens rep-
räsentiere“ zu solchen „schädlichen“ und „separatistischen“ Schritten kommen 
konnte. Denn die Türken und Tataren bildeten eine nationale Einheit und hätten 
die gleiche Sprache, Religion, Rasse, Geschichte und das gleiche nationale Ideal. 
Und das Türkentum sei die einzige Kraft, die sie einige: „Wie in der Vergangenheit 
weisen auch heute die Türken in der Türkei der ganzen türkischen Welt den Weg. 
Die Türkei mit ihrer fortschrittlichen und modernen Staatsstruktur ist unsere einzi-
ge Gebetsrichung (kıblegah). Es liegt auch im Interesse der Türken im Ausland, sich 
nach der Türkei zu orientieren.“31  

Als dann die Zeitschrift Emel herauskam, wurde sie sofort zur Zielscheibe der 
türkischen Nationalisten. Schon ab der dritten Ausgabe war sie heftigen Attacken 
der Zeitung Türk Birliği ausgesetzt. Diese bezeichnete bereits in ihrem ersten Leit-
artikel den tatarischen Partikularismus, ohne ihn allerdings schon beim Namen zu 
nennen, als ihren „größten Feind“, den sie mit allen Mitteln bekämpfen werde.32 
Der darauf folgende Medienkrieg, bei dem man auch vor persönlichen Beleidi-
gungen nicht zurückschreckte, setzte sich dann über die gesamte Erscheinungs-
dauer des Blattes fort. In der zweiten Ausgabe griff man im Artikel Ayinesidir işi 
kişinin, lafa bakılmaz Müstecib Fazıl [Ülküsal] direkt an. Er sei ein „Heuchler“, 
„Egoist und „Dummkopf“, der mit seinem Blatt Emel hinter der Maske des „Tür-
kismus“ (Türkçülük) separatistische Ziele verfolge und somit die türkische Einheit 
ernsthaft bedrohe.33 Eine Ausgabe später wurde Fazıl dann zum Gegenstand eines 
langen Leitartikels. Es wurde unterstellt, er verbreite seine „separatistischen An-
sichten“ nicht nur über Emel, sondern er führe seine „hinterhältige“, „verräteri-
sche“ und „abscheuliche“ Kampagne gegen das Türkentum auch mit anderen Mit-
teln. So habe er vor kurzem in Milli Yol einen Artikel mit dem Titel Dobruca Türk-
Tatarları veröffentlicht und in Azaplar einen Vortrag auf Tatarisch gehalten. In 
beiden Fällen habe er unverhohlen seine Feindschaft gegen die Türken zum Aus-
druck gebracht.34 Eine Ausgabe später betonte man im Artikel Türklükte ikilik yok-
dur, dass man nichts gegen diejenigen habe, die sich mit einem anderen Volk 
identifizierten und sich für dessen Sache einsetzten. Dann sollten sie aber nicht 
im Namen des Türkentums handeln und dieses für ihre Zwecke missbrauchen. 

                                                                                          
31  Hak Söz Nr. 30 (18 Kânunuevvel 1929), S. 1: Yeni bir cemiyet münasebetiyle. 
32  Türk Birliği Nr. 1 (12 Şubat1930), S. 1: Maksad ve gayemiz. 
33  Türk Birliği Nr. 2 (2 Mart 1930), S. 3: Ayinesidir işi kişinin, lafa bakılmaz. 
34  Türk Birliği Nr. 3 (1 Nisan 1930), S. 1: İkilik kundakçıları. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 265 

Sollten sie dies aber weiter tun, würden sie die verdiente Strafe erhalten: Die pat-
riotischen Türken würden „Schurken“ (adi herif) wie Müstecib Fazıl, die aus per-
sönlichem Vorteilsstreben und Machtgier handelten, aus ihrer Mitte entfernen, 
jegliche Kontakte zu ihnen abbrechen und sie so in der Dobrudscha isolieren.35  

Die „Entfernung“ kam jedoch unerwartet von tatarischer Seite: Die von Tataren 
dominierte Gesellschaft Pazarcık Cemaat-ı İslamiye kündigte den Mietvertrag mit 
dem Verein Türk Gençler Birliği, der das Blatt Türk Birliği herausgab. Der Anwalt 
Müstecib Fazıl erstattete in seiner Funktion als Vorsitzender der Pazarcık Cemaat-ı 
İslamiye sogar Anzeige gegen Türk Gençler Birliği aufgrund von Mietrückständen, 
was zu einer Pfändung führte.36 Aus diesem Grund musste Türk Birliği sein Er-
scheinen einstellen. Dies war ein schwerer Schlag für den Verein, der über vier Jah-
re lang nicht mehr in der Lage sein sollte, ein weiteres Presseorgan herauszugeben. 
Kurz nach diesem Vorfall wandte sich die Vereinsleitung in der Zeitung Romanya 
in einem von Hass und Erbitterung erfüllten Appell an die Jugend und beklagte 
die „feindlichen Angriffe der Tataren“: „Sie haben mit ihrem Vorgehen gegen den 
Verein gezeigt, dass sie die größten Feinde der türkischen Existenz sind. Während 
du sie mit brüderlichen Gefühlen umarmst, versuchen sie mit allen möglichen In-
trigen, deine Existenz zu vernichten. [...] Nun wurden deine Augen endlich ge-
öffnet. [...] Bleib wachsam. Denn, wie das türkische Sprichwort sagt: Das Wasser 
mag ruhen, der Feind ruht nicht.“37 

Die Auseinandersetzungen zwischen „Türken“ und „Tataren“ beschränkten sich 
zu diesem Zeitpunkt längst nicht mehr auf die Presse; sie sprangen nun auch auf 
die Straße über. Nachdem ein tatarischer Geschäftsmann in der rumänischen Zei-
tung Universul berichtet hatte, dass unter den „anatolischen Türken“ in Pazarcık 
kommunistische Propaganda betrieben werde, kam es zu den ersten Massende-
monstrationen gegen die Tataren. Am 10. Mai 1931 zogen etwa 3.000 Türken in 
Pazarcık mit Spruchbändern, die den Kommunismus und die Tataren gleicher-
maßen verfluchten und zugleich dem rumänischen Staat Treue gelobten, durch 
die Straßen.38 Die Gegnerschaft ging soweit, dass Türken und Tataren, die bis da-
hin in den rumänischen Parteien zusammengearbeitet hatten und von gemeinsa-
men Delegierten vertreten wurden, sich voneinander trennten und von nun an 
bekämpften.39  

                                                                                          
35  Türk Birliği Nr. 4 (19 Mayıs1930), S. 2: Türklükte ikilik yokdur. 
36  Türk Birliği Nr. 4 (19 Mayıs 1930), S. 2: Müstecib’in avukatlığı, Romanya Nr. 572 (28 Nisan 

1931), S. 2: Gençler derneğindeki hacz hadisesi. 
37  Romanya Nr. 577 (22 Ağustos 1931), S. 2: Pazarcık Türk Gençleri Derneğinden: Asil Türk gencine. 
38  Romanya publizierte in der Ausgabe 576 ein Bild der Demonstranten mit folgendem Kom-

mentar: „Die Türken aus Kaliakra protestieren gegen die Tataristen, die sie mit dem Vorwurf 
‚Bolschewiken’ zu beschmutzen versuchten.“ Romanya Nr. 576 (9 Temmuz 1931), S. 1. 

39  So gab beispielsweise Köselerli İbrahim Ağa, der Vertreter der Türken in der Partei Nasio-
nal-Tsaranist, bei der Wahl der Parlamentskandidaten seinen Platz einem Rumänen, um 
Müstecib Fazıls Kandidatur zu verhindern. Ülküsal 1999, S. 157-158. In Romanya war zu 
lesen, dass die Türken ihre Proteste gegen die „Tataristen“ fortsetzten und alles unternäh-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 266 

Mit der Einstellung von Türk Birliği übernahm das Langzeit-Periodikum Roma-
nya Anfang der 30er Jahre die Vorreiterrolle im Kampf gegen die tatarische Bewe-
gung. In seinen Ausgaben aus den Jahren 1931 und 1932 war der „Tatarismus“ (Ta-
tarcılık) das bestimmende Thema. Romanya stand in seiner inhaltlichen und sprach-
lichen Aggressivität der Zeitung Türk Birliği in nichts nach. Das Blatt verurteilte die 
Vorfälle, die zur Schließung von Türk Birliği geführt hatten, scharf und widmete 
sich ausführlich den Reaktionen aus der türkischen Gemeinschaft auf dieses Ereig-
nis.40 Romanya war gleichzeitig der Initiator der Proteste vom 10. Mai, über die 
man dann in der 574. Ausgabe mit folgenden Worten resümierte: „Während der 
10. Mai für die Türken ein glücklicher und ehrenvoller Tag ist, ist er für die un-
dankbaren Tataristen (Tatarcılar), nämlich für diejenigen Tataren, die zwar unter 
türkischem Namen, aber nicht mit den Türken leben wollen, ein schwarzer Tag. 
Der 10. Mai ist sowohl der Tag der rumänischen Unabhängigkeit als auch der Tag, 
an dem die Türken ihren Körper von den Mikroben gesäubert haben.“ 41 

Romanya sah die Verwendung der tatarischen Sprache in Emel und den häufi-
gen Gebrauch des Ausdrucks „Tataren“ anstelle von „Türken“ bzw. „Krimtürken“ 
als klares Zeichen einer endgültigen Loslösung der tatarischen Nationalisten vom 
„Kreis des Türkentums“. Indem man „in einem Dialekt“ publiziere, der nur von 
30-40.000 Menschen auf der Krim verstanden werde, sei man unmissverständlich 
von einem „vorgetäuschten Türkismus“ zu einem offenen und echten „Tataris-
mus“ übergegangen. Wenn man darüber hinaus noch Propaganda für eine Rück-
kehr auf die Krim betreibe, obwohl hunderttausende von „Krimtürken“ in der 
Türkei und der Dobrudscha lebten und sich dort bestens integriert hätten, habe 
man sich demonstrativ für den Kampf gegen das „aktuelle Projekt“ der Türkischen 
Republik entschieden.42 Das Blatt wies zugleich darauf hin, dass solche separatisti-
schen Absichten nicht nur den Türken, sondern auch den Tataren selbst schaden 
würden. „Es würde uns nicht wundern, wenn die Geschichte künftig von einer 
krimtatarischen Katastrophe berichten wird, welche von einigen Vagabunden aus 

                                                                                                                                                                                                                          

men, um nicht mehr von diesen „Nicht-Türken“ (gayri Türk) repräsentiert zu werden. Ro-
manya Nr. 577 (22 Ağustos 1931), S. 1: 28 Haziran toplantısı. 

40  Siehe Romanya Nr. 572 (28 Nisan 1931), S. 2: Gençler derneğindeki hacz hadisesi, Romanya 573 
(9 Mayıs 1931), S. 2: Hak ve adaletin silindiri altında ezilen başlar. In der Ausgabe 573 publi-
zierte das Blatt auf der ersten Seite die Aufnahme einer Gruppe von Menschen vor dem 
aufgestapelten Mobiliar im Vereinshaus. Darunter sind die folgenden Sätze zu lesen: „In 
unserer letzten Ausgabe haben wir von dem hässlichen Angriff auf den Verein Türk Gençler 
Birliği berichtet. Dieses Attentat hat die türkische Jugend nicht entmutigt. Im Gegenteil: 
Sie haben geschworen, gegen die fundamentalistischen Fanatiker zu kämpfen, bis diese 
nicht mehr über das Geschick der türkischen Gemeinschaft mitbestimmen können. Das 
traurige Bild zeigt, welchen Schaden die fortschrittsfeindliche (tecdid ve inklâb düşmanı) Ce-
maat-ı İslamiye im Haus der türkischen Jugend angerichtet hat.“ Romanya Nr. 573 (9 Mayıs 
1931), S. 1. 

41  Romanya Nr. 574 (30 Mayıs 1931), S. 1: 10 Mayısta Türklerin nümayişi. 
42  Romanya Nr. 571 (25 Eylül 1930), S. 2: Emel’in mesleği. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 267 

der Krim verursacht wurde. Das wäre dann das Verdienst der Zeitschrift Emel und 
der von Cafer Seydahmet initiierten tatarischen Strömung.“43 

Während Türk Birliği seine Attacken vor allem gegen Müstecib Fazıl richtete, 
fokussierte Romanya seine Kritik auf das lebende Idol der krimtatarischen Natio-
nalbewegung, Cafer Seydahmet. In einer Reihe unter dem Titel Tatarcılık ceryanı 
warf man ihm vor, „Vater aller Übel“ in der Dobrudscha zu sein. Obwohl er wisse, 
dass die Lösung des „Problems Krim“ die Kraft der Dobrudscha-Tataren, deren 
Zahl nicht einmal 30.000 betrage, weit übersteige, habe dieser „wahnsinnige 
Abenteurer“ aus persönlichem Ehrgeiz und Machtgier eine separatistische Bewe-
gung in der Dobrudscha ins Leben gerufen, die mit dem Leben in der Region 
nichts zu tun habe und daher den Menschen nur schaden könne. Außer „Separa-
tismus“ und „Abenteuerlust“ warf man Cafer Seydahmet „Prinzipienlosigkeit“ 
und „Unzuverlässigkeit“ vor. Obwohl er in der Dobrudscha mit ganzer Kraft den 
tatarischen Separatismus vorantreibe, bezeichne er sich in der Türkei unverschäm-
terweise als „überzeugter Türkist“. Auf der einen Seite gebe er sich als größter 
Gegner der Bolschewiken aus, während er unter der Hand alles unternehme, um 
mit ihnen in Kontakt zu treten.44  

Mit der zunehmenden Auswanderung der Türken in die Türkei ab Mitte der 
30er Jahre geriet der Dauerkonflikt zwischen den beiden Lagern in das Fahrwasser 
des Migrationsstreits. Während die Pro-Türkei Blätter die Migration als die „höchs-
te nationale Aufgabe im Dienste des Türkismus“ priesen und sich entsprechend 
stark für sie engagierten, kämpften die Anhänger der tatarischen Bewegung gegen 
die Auswanderung, und zwar nicht nur in den eigenen Printmedien. Immer wieder 
ließ man von tatarischer Seite vor allem über die rumänischen Zeitungen die Re-
gierung wissen, dass die Tataren trotz massiven Drucks durch die türkische Presse 
und die türkischen Vertretungen in Rumänien bleiben wollten und man ihnen da-
bei helfen solle. Man beklagte sich vor allem über die Aktivitäten der zahlreichen 
Agenten, die von der türkischen Botschaft geschickt würden und mit allen Mitteln 
versuchten, die Tataren in der Nord-Dobrudscha für eine Umsiedlung in die Tür-
kei zu gewinnen: „Dabei wollen diese Menschen, deren Vorfahren hier begraben 
sind und die während des großen Krieges tapfer für das Land gekämpft haben, die-
ses Land nicht verlassen. Indem sie es während des Krieges abgelehnt haben, in der 
türkischen Armee zu dienen, haben sie ihrem Heimatland zusätzlich ihre Treue 
bewiesen. Deswegen sollte die Regierung diejenigen, die unter der Bevölkerung 
unerlaubterweise Propaganda betreiben, festnehmen und bestrafen.“45 

                                                                                          
43  Romanya Nr. 573 (9 Mayıs 1931), S. 1: Tatarcılık ceryanı 2. Siehe auch Romanya Nr. 573 (9 

Mayıs 1931), S. 1: Nankörların ‘Universul’ vasıtasile yaptıları isnad. 
44  Romanya Nr. 572 (28 Nisan 1931), S. 1: Tatarcılık ceryanı 1. Siehe auch Romanya Nr. 573 (9 

Mayıs 1931), S. 1: Tatarcılık ceryanı 2; Romanya Nr. 573 (9 Mayıs 1931), S. 1: Nankörların 
‘Universul’ vasıtasile yaptıkları isnad. 

45  Universul, zit. nach Türk Birliği Nr. 20 (29 Haziran 1935), S. 2: Romanya Türkleri ne için 
göçüyormuş? 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 268 

Nicht nur in den rumänischen Blättern wurde immer wieder angemerkt, dass 
die Migration den Riss zwischen den Tataren und den Türken noch vergrößere.46 
Auch die Zeitungen in der Türkei informierten ihre Leser über die „Feindschaft“ 
zwischen beiden Volksgruppen. Kein geringerer als Yaşar Nabi verfasste in der 
halboffiziellen Zeitung Ulus einen Artikel über die Migration und den Widerstand 
der Tataren gegen sie. Dass die rumänische Regierung in letzter Zeit vertragswidrig 
das Tempo der Umsiedlung gedrosselt habe, sei in erster Linie den Bemühungen 
gewisser Kreise zu verdanken, die durch die Umsiedlung große materielle Verluste 
hinnehmen müssten. Einige tatarische Wohlstandsbürger, Rechtsanwälte und 
Händler, die in Konstanza ansässig seien, allen voran die Anwälte Müstecib und 
Fahri, trieben unter der Bevölkerung eine türkeifeindliche Kampagne und be-
haupteten, dass die Migranten in der Türkei verhungern würden. Daher, so mein-
ten sie, solle man sich lieber auf eine Auswanderung auf die grüne Krim vorberei-
ten, die bald befreit werde. Yaşar Nabi betonte abschließend, dass sich die Türken 
trotz dieser „Verräter“ für die Migration in die Türkei entschieden hätten und 
längst hier wären, wenn man sie nicht an ihrer Abreise hindern würde.47  

Nachdem sich somit auch die „Türkei“ öffentlich in die Debatte eingeschaltet 
und den tatarischen Nationalismus entschieden verurteilt hatte, sahen sich die 
türkischen Nationalisten in der Dobrudscha in ihrem Kampf gegen die „tatarische 
Gefahr“ erneut bestätigt. Die tatarische Nationalbewegung sei also unzweifelhaft 
die gefährlichste aller antirepublikanischen türkischen Kräfte in der Dobrudscha. 
Die feindselige Haltung gegenüber dieser zentrifugalen Strömung wurde noch 
dadurch verstärkt, dass man ihr reformfeindliche Tendenzen unterstellte. So steck-
te nach Ansicht der Türk Birliği hinter dem Vorwurf, dass die Reformen in der 
Türkei ein Ausdruck von „Gottlosigkeit“ (dinsizlik) seien, niemand anderes als die 
tatarischen Aktivisten.48 Indem man so den „tatarischen Partikularismus“ als „re-

                                                                                          
46  Als die rumänische Zeitung Cuventul schrieb, dass die Migration die Atmosphäre zwischen 

den Türken und den Tataren vergiftet habe, bezeichnete das tatarische Blatt Halk den Be-
richt als eine „gemeine Provokation“ und meinte, der Autor sei „betrogen und angelogen“ 
worden. Siehe Halk Nr. 3 (5 Mayıs 1939), S. 2: Adice bir provakasyon. Auch die Reaktionen 
der Pro-Türkei-Blätter auf einige Berichte in den rumänischen Zeitungen waren nicht gera-
de freundlich. Als die Zeitung Universul die Eindrücke eines Händlers aus Pazarcık schil-
derte, reagierte Türk Birliği äußerst heftig. Der Händler berichtete von Migranten in der 
Türkei, die wegen des dortigen Klimas, das sich von dem der arabischen Wüste nicht un-
terscheide, massenhaft starben. Die Überlebenden ließen angeblich durch ihn ausrichten, 
dass die Türken nicht aus der Dobrudscha auswandern sollten, koste es, was es wolle: 
„Selbst wenn die rumänische Regierung sie unterdrücken und sie zum Übertritt zum 
Christentum zwingen sollte, sollten sie sich nicht von der Stelle rühren.“ Türk Birliği mein-
te, dass Universul den Namen dieses Händlers preisgeben solle. Sonst würde das Blatt seine 
Glaubwürdigkeit verlieren. Man könne nicht hinnehmen, dass tausende von Migranten in 
der Türkei durch diesen Bericht in den Verdacht der „Undankbarkeit“ gerieten. Türk Birliği 
Nr. 37 (7 Haziran 1936), S. 2: Bu da bir türlüsü! 

47  Türk Birliği Nr. 25 (17 Eylül 1935), S. 2: Köstencede göçmenler. 
48  Türk Birliği Nr. 15 (8 Mart 1935), S. 2: Ayrılık. Siehe auch Türk Birliği Nr. 16 (25 Mart 

1935), S. 2: Hakikat anlaşılıyor, Türk Birliği Nr. 23 (10 Ağustos 1935): Dirlik bozanlar. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 269 

aktionär“ diskreditierte, schuf man sich ein Feindbild, das in der Konstruktion des 
Konzepts daire-i milliye –bestehend aus dem Zentrum und den auf dieses bezoge-
nen taşra (Peripherien) – dieselbe Rolle spielte wie die Enosis auf Zypern: Es band 
die (peripheren) „Teile“ (der türkischen Nation) geistig noch enger an das „Gan-
ze“, das Zentrum, die Türkische Republik.  

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V.  
Resümee 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18. Schlussfolgerungen

Die vorliegende Studie nahm ihren Ausgang in der Frage nach der Interaktion zwi-
schen dem „Mutterland“ und seinen außerhalb der Staatsgrenzen lebenden „ethni-
schen Angehörigen“. Diese Frage stellt sich nur gegenüber historischen Konstella-
tionen, in denen sich das Nationalstaatsprinzip – das eine Kongruenz von politi-
scher und ethnischer Einheit anstrebt –zumindest auszuformen beginnt. Nach 
dem nationalstaatlichen Dogma sind ethnische Minderheiten innerhalb wie au-
ßerhalb der nationalen Grenzen Anomalien, die möglichst zu beseitigen sind. 
Obwohl man dieses Ziel seit der Französischen Revolution immer wieder mit di-
versen Mitteln wie Umsiedlung, Vertreibung oder Assimilation zu erreichen ver-
suchte, ist die heute bestehende ethnische Heterogenität keineswegs erst Folge der 
durch die modernen Globalisierungstendenzen verstärkten Wanderungsbewegun-
gen oder einer größeren gesellschaftlichen Mobilität. Den Nationalstaaten war es 
vielmehr auch in den zurückliegenden Jahrhunderten nur selten gelungen, erstens 
innerhalb ihrer Grenzen den Idealzustand ethnisch-kultureller Homogenität her-
beizuführen und zweitens alle Angehörigen der eigenen Volkszugehörigkeit unter 
einem Dach zu vereinigen. Beide Aspekte „ethnischer Reinheit“ blieben zumeist 
bloße Utopie. Für die Angehörigen einer Kulturnation jenseits ihrer Staatsgrenzen 
bedeutete dies, dass dem „eigenen“ nationalen Staat nur die Rolle eines mehr oder 
weniger verbindlichen kulturellen Orientierungszentrums zukam, man aber ge-
zwungen war, sich auf irgendeine Weise mit „fremden“ nationalen Verhältnissen zu 
arrangieren. 

Bei seiner Entstehung musste sich der Nationalstaat als „weltliche Machtorgani-
sation der Nation“ nicht nur im Orient häufig zunächst gegen religiöse Integrati-
onsideologien behaupten, für die nicht die ethnische Zugehörigkeit bzw. die ge-
meinsame Sprache, sondern die Zugehörigkeit zu einer religiösen Gemeinschaft 
die Grundlage der Staatsorganisation darstellte. Für den Kampf des Nationalen ge-
gen das Religiös-Universale (millet vs. ümmet) war das multiethnische Osmanische 
Reich das beste Beispiel. Der Vielvölkerstaat wehrte sich seit Beginn des 19. Jahr-
hunderts mit aller Kraft und letztlich vergeblich gegen die aufstrebende nationale 
Idee, die schließlich zur Auflösung des Reiches in seine Einzelteile führen sollte.  

Nach dem Sieg des Nationalstaatsprinzips entstanden auf den Ruinen des Os-
manischen Reiches in Anatolien, den arabischen Gebieten und auf dem Balkan 
zahlreiche neue Staaten. Da sich die Grenzen der Nationen und Nationalitäten 
häufig jedoch weiterhin überschnitten, setzten sich die ethnisch-nationalen Kon-
flikte aus der osmanischen Ära im nationalstaatlichen Zeitalter unvermindert fort, 
nun innerhalb bzw. zwischen den Nationalstaaten. Neu war dabei, dass nun auch 
die „Türken“ als Angehörige des einstigen Herrschervolkes in einigen dieser Län-
der in einen Minderheitenstatus gerieten. Die vorliegende Arbeit rekonstruierte 
die Interaktionen zwischen zwei auf diese Weise entstandenen „ethnischen Peri-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 274 

pherien“ und dem „Mutterland“ im Bereich des Journalismus. Da die Presse in 
beiden Regionen gerade während des Abtrennungsprozesses entstanden war, 
spielte sie nicht nur bei der gesellschaftlichen Kommunikation und der Konstruk-
tion von Wir-Identitäten, sondern auch beim Austauschprozess zwischen Zent-
rum und Peripherie eine zentrale Rolle.  

Der in dieser Studie verwendeten „Zentrum-Peripherie“-Metapher liegt das kul-
turell-journalistische „Abhängigkeitsverhältnis“ der Randgebiete vom osma-
nisch/türkischen Zentrum zugrunde. Dieses bildet das tertium comparationis, an 
dem sich der hier verwendete „verstehende Vergleich“ orientierte und dessen erste 
Ergebnisse jeweils am Schluss der ersten Kapitel vorgestellt wurden. Wie sich her-
ausstellte, fand die „kulturelle Dependenz“ des yavru vatan bzw. der Dış Türkler 
zum Anavatan ihren Ausdruck vorwiegend im Begriff des daire-i milliye. Innerhalb 
dieses imaginierten „Kreises der Nation“ wurden von den Periodika beider Regio-
nen die unterschiedlichsten Zentrumsbilder produziert, die über die Jahre hinweg 
zwar einem starkem Wandel unterworfen waren, ihre wichtigste Funktion als 
„Ordnungsinstanz“ oder „Wegweiser“ jedoch nie einbüßten. Auch wenn mit dem 
Wechsel von der Theokratie zur nationalen Republik die Spielregeln zwischen 
Zentrum und Peripherie neu definiert, das Zentrumsbild revidiert, die Abhängig-
keitsverhältnisse neu austariert werden mussten, änderte dies am grundsätzlichen 
Vorhandensein des „Mutterland“-Stereotyps in beiden Regionen nichts. Ob dieses 
nun islamisch-osmanisch oder republikanisch-laizistisch geprägt war, die Vorstel-
lung vom Zentrum als valide-i müşfik bzw. son sığınak („letzte Zufluchtstätte“) be-
stand unverändert fort. So waren auch für die meisten Blätter des letzten hier un-
tersuchten Zeitraums Zypern bzw. die Dobrudscha nur unbedeutende Orte, in die 
man zufällig hineingeraten war, während Anatolien als „ewige Heimat“, als „Mek-
ka“ aller Türken dieser Welt galt.  

Eine erste Ausnahme stellten die Periodika der 20er Jahre in der Dobrudscha 
dar, die die Idee eines dobrudschatürkischen Lokalpatriotismus vertraten. Basie-
rend auf den Vorarbeiten von Mehmed Niyazi und İbrahim Temo bildete sich vor 
allem unter den journalistisch tätigen türkischen Intellektuellen der Typus des 
„Dobrudscha-Bürgers“ heraus, dessen Loyalität in erster Linie seiner „Heimat“ 
galt und der sich dem Deutungszugriff des Zentrums weitgehend entzog. Als 
wichtige Wegbereiter dieser Strömung galten die Blätter Cuvântul Dobrogei, Dobru-
ca, Revista Musulmanilor Dobrogeni, Tuna und später auch Halk, die auch Rumä-
nisch als Publikationssprache verwendeten. Durch ihren Dissens gegenüber dem 
Mainstream wies das Presseleben jener Jahre in der Dobrudscha eine Besonderheit 
auf, die man auf Zypern nicht findet. Dort konnte ein „Ablösungsversuch“ vom 
Zentrum aufgrund der permanenten Bedrohung durch die Enosis in diesem Aus-
maß nicht erfolgen. Es war daher kein Zufall, dass die Idee eines gesamtzyprioti-
schen Lokalpatriotismus erst relevant wurde, als in den 30er Jahren die Enosis-
Gefahr zeitweilig gebannt war und eine entschiedene Hinwendung zum Zentrum 
nicht mehr als lebensnotwendig erachtet wurde.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 275 

Einige tatarische Blätter aus der Dobrudscha wichen in den 30er Jahren eben-
falls vom zentrumsorientierten Konsens ab. Unter dem Einfluss des aufkommen-
den tatarischen Nationalismus verlagerten sie ihre politisch-geographische Grund-
ausrichtung von Anatolien, dem früheren Sitz des Kalifats, auf die Krimhalbinsel 
(Yeşil Kırım). So setzte man dem „Übermenschen“ Atatürk das „Führer-Genie“ Çe-
lebi Cihan, den ersten Präsidenten der Krim-Republik, entgegen und betrachtete 
die mit dem „Mutterland“-Begriff assoziierten Eigenschaften „Barmherzigkeit“, 
„Solidarität“ und „Hilfe“ als reine Wunschvorstellungen. Auch wenn, wie hier am 
Beispiel Ülküsals gezeigt wurde, die führenden Köpfe der krimtatarischen Bewe-
gung den Rahmen des türkischen „Kulturnationen“-Konzepts nie verließen, war 
ihr „Partikularismus“ in einer Zeit, in der der anatolische türkische Nationalismus 
eine große Strahlkraft besaß, für die Mehrheit der türkeiorientierten Intellektuel-
len schlichtweg eine Provokation, die von ihrer Wirkung her nur mit der Enosis 
auf Zypern zu vergleichen war. Die beiden zentrifugalen Kräfte wurden in der 
türkischen Intellektuellenszene als Versuch einer Zerstörung des daire-i milliye in-
terpretiert. Sie spielten daher bei der Konstruktion der Selbst- und Zentrumsbilder 
in den türkischen Periodika eine gleichermaßen bedeutsame Rolle. 

Im Gegensatz zu Enosis und Tatarcılık sorgten die türkischen Schulen und die 
Migrationsbewegung für eine direkte Wechselwirkung mit dem Zentrum. Wäh-
rend Migration und Remigration zu einem regen (nicht nur Personen-)Verkehr 
mit dem „Mutterland“ führten und der in der Presse darüber ausgetragene Diskurs 
die Mutterlandsidee dauerhaft am Leben erhielt, bildeten die Schulen und die 
Thematisierung von Bildungsfragen in der Presse über Jahrzehnte eine verlässliche 
Grundlage für den Transfer kulturellen und pädagogischen Wissens. Obwohl auch 
in der Migrationsgeschichte beider Regionen die Gemeinsamkeiten überwogen, 
gab es hier einen bedeutenden Unterschied. So war die Auswanderung zwar von 
Beginn an auch auf Zypern als Diskussionsthema ständig präsent, es kam bis zum 
Ersten Weltkrieg im Unterschied zur Dobrudscha jedoch nicht zu einem Massen-
exodus nach Anatolien. Die Insel blieb nämlich trotz des Machtwechsels bis zum 
5. November 1914 de iure Bestandteil des Osmanischen Reiches, so dass unter der 
türkischen Bevölkerung die Auffassung vorherrschte, die britische Verwaltung sei 
nur von vorübergehender Natur. Die ab 1917 einsetzende Migrationswelle genüg-
te dann, um, ähnlich wie in der Dobrudscha, die bisweilen romantisch verklärten 
Zentrumskonzeptionen an der Realität zu messen und gegebenenfalls zu revidie-
ren. Im Bereich des schulischen Austauschs unterschieden sich die beiden Peri-
pherien voneinander insoweit, als die Interaktion zwischen Zypern und dem 
Zentrum erstens intensiver war und zweitens zwischen 1925 und 1935 systema-
tisch durch die britische Inselverwaltung behindert wurde und dadurch zeitweilig 
gänzlich zum Erliegen kam. Doch stellte sich gerade diese „fremde Einmischung“ 
in einer Zeit des starken türkischen Nationalismus in Anatolien als kontraproduk-
tiv heraus, so dass die Schulen auf Zypern mehr noch als die in der Dobrudscha 
zu politischen Zentren der türkeiorientierten Nationalbewegung wurden und in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 276 

der Presse entsprechend intensiv Beachtung fanden. Die Schullandschaften Zy-
perns und der Dobrudscha waren jeweils relativ heterogen, verfügten mit dem 
Kıbrıs İslam Lisesi in Nikosia und dem Seminarul Musulman din Megidia jedoch 
über Mittelpunkte der schulischen Aktivität, die zugleich als „geistige Fabriken“ 
der Zentrumsorientierung fungierten. 

Ebenso wie die griechischen Lehrer für die Enosis spielten die türkisch-zyprioti- 
schen Pädagogen eine Schlüsselrolle beim „nationalen Erwachen“ der Bevölke-
rung und bei der Vermittlung einer zentrumsorientierten Politik. Entsprechend 
stark waren sie in den öffentlichen Diskurs und insbesondere in das Presseleben 
involviert. Mehr noch: Die Lehrer waren, und dies galt für Zypern und die Dob-
rudscha gleichermaßen, die eigentlichen Gestalter des regionalen Journalismus. 
Wie wir gesehen haben, übten viele journalistisch tätige Intellektuelle wie İbrahim 
Temo, Mehmed Niyazi, Hafız Cemal, Bodamyalızade Mehmet Şevket, Müstecib 
Fazıl, Mehmet Remzi, Habib Hilmi und Şevket Cevdet, die das kulturelle und 
politische Geschehen in den beiden Regionen maßgeblich beeinflussten, neben 
ihren hauptberuflichen Aktivitäten, etwa als Arzt oder Anwalt, zusätzlich eine 
Lehrertätigkeit aus. Die Presse und die Schulen waren gleichermaßen wichtige In-
stitutionen der Ideenvermittlung und wurden daher von den Intellektuellen eifrig 
parallel genutzt. Außer ihrer beruflichen Orientierung war vielen Zeitungsma-
chern auf Zypern und in der Dobrudscha gemeinsam, dass sie einen Teil ihrer po-
litischen Sozialisation im Osmanischen Reich erfahren hatten, was die Reproduk-
tion der im Zentrum entwickelten Denkmuster in den Peripherien gewährleistete. 
Dies geschah nicht selten unreflektiert und unkritisch. So verbreiteten selbst füh-
rende Köpfe des dobrudschatürkischen Journalismus wie Temo nicht nur die offi-
ziellen Thesen und Klischees der republikanischen Geschichtsschreibung, sondern 
auch den Personenkult um Mustafa Kemal. Auch die radikalen Positionen eines 
Con Mehmet Rıfat in Fragen der Religion und der religiösen Institutionen und 
seine kulturellen, wirtschaftlichen und politischen Ideen korrespondierten direkt 
mit den Entwicklungen im Zentrum. 

Der vom Zentrum selbst ausgehende Anteil an der Zentrum-Peripherie-Inter- 
aktion blieb dagegen von der osmanischen bis in die republikanische Zeit nahezu 
konstant. Auch wenn wegen der geographischen Nähe zu Anatolien die Präsenz 
des türkischen Staates auf Zypern stärker zu spüren war als anderswo, war seine 
Einflussnahme, vor allem durch Agenten und die Mitarbeiter der türkischen Ver-
tretungen, auch in der Dobrudscha beträchtlich. Das Zentrum demonstrierte seine 
Präsenz auf mannigfache Weise: Über die periphere Presse, die mittels finanzieller 
Zuschüsse und technische Hilfe oder aber durch Repressalien auf Linie gehalten 
wurde, durch materielle Zuwendungen an soziale und kulturelle Einrichtungen 
und die Schulen, durch die Besoldung von Lehrern und anderer Funktionsträger. 
Stärker noch als die Einwirkung auf die Institutionen trug der Export von Ideen, 
insbesondere die Einflussnahme auf die öffentliche Meinung in den Zielländern, 
zur Reproduktion des „Mutterland“-Stereotyps bei. Dies zeigt sich beispielhaft an 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 277 

der Migrationsdebatte, die sich durch das Einschreiten der türkischen Regierung 
komplett drehte: von einer massiven Ablehnung der Migration in den 20er Jahren 
zu einer breiten Zustimmung in den 30ern. Die dominierende und wegweisende 
Rolle des türkischen Staates wurde auch in der Diskussion über die republikani-
schen Reformen deutlich. Die schwachen Alternativen zur vom Zentrum vorge-
gebenen Richtung waren von vornherein chancenlos. Deutungs- und Regelungs-
primat des türkisch-anatolischen Zentrums blieben in den Randregionen somit 
auch noch Jahrzehnte nach ihrem Ausscheiden aus dem osmanisch/türkischen 
Staatsverband in hohem Maße gewahrt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI.  
Anhang 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19. Verzeichnis der verwendeten Periodika

19.1. Zypern 

19.1.1. Chronologisch 

Periodika Erscheinungszeitraum Erscheinungsort

1. Zaman 1891–1900 Nikosia 

2.Yeni Zaman 1892–1893 Nikosia 

3. Kıbrıs [1] 1893–1898 Nikosia 

4. Kokonoz 1896–1897; 1910 Nikosia 

5. Akbaba 1897–1898 Nikosia 

6. Mir’at-ı Zaman 1901–1910 Nikosia 

7. Sünuhât 1906–1911 Nikosia 

8. İslam 1907–1909 Nikosia

9. Vatan [1] 1911–1913 Nikosia 

10. Seyf 1912–1914; 1929 Nikosia 

11. Kıbrıs [2] 1913–1914 Nikosia 

12. Doğru Yol 1919–1926 Nikosia 

13. Söz 1919–1942 Nikosia 

14. İrşad 1920–1922 Larnaka

15. Vatan [2] 1920–1926 Nikosia 

16. Hakikat 1920?–1933? Nikosia 

17. Birlik 1924–1930? Nikosia 

18. Masum Millet 1931–1934; 1947 Nikosia 

19.1.2. Alphabetisch 

Periodika Sprachen Herausgeber

1. Akbaba Osmanisch Ahmet Tevfik  

2. Birlik Osmanisch Hacı Bulgurzade Ahmet Hulusi 
Bey / Necmi Avkıran 

3. Doğru Yol Osmanisch Mehmet Remzi / Ahmet Raşit 

4. Hakikat Osmanisch Mehmet Fikri / Ali Remmal 

5. İrşad Osmanisch Orundalızade Abdülhamit Bey / 
Mehmet Nazım Bey 

6. İslam Osmanisch Doktor Hafız Cemal 

7. Kıbrıs [1] Osmanisch Muzafferüddin Galib 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 282 

Periodika Sprachen Herausgeber 

8. Kıbrıs [2] Osmanisch Mehmet Derviş / Mustafa Mithat 

9. Kokonoz Osmanisch Ahmet Tevfik 

10. Masum Millet Osmanisch / 
Türkeitürkisch 

Con Mehmet Rıfat 

11. Mir’at-ı Zaman Osmanisch Ahmet Tevfik 

12. Seyf Osmanisch Bodamyalızade Mehmet Münir 
Bey 

13. Söz Osmanisch /  
Türkeitürkisch 

Mehmet Remzi 

14. Sünuhât Osmanisch Sadreddin Efendi / Mehmet Arif 
Efendi 

15. Vatan [1] Osmanisch Bodamyalızade Mehmet Şevket 
Bey 

16. Vatan [2] Osmanisch Hüseyin Cemal / Hüseyin Hüsnü 
Cengiz 

17. Yeni Zaman Osmanisch Muzafferüddin Galib 

18. Zaman Osmanisch Hacı Ahmet Derviş Efendi / Mu-
zafferüddin Galib 

19.2. Dobrudscha 

19.2.1. Chronologisch 

Periodika Erscheinungszeitraum Erscheinungsort 

1. Sedakat 1897 Konstanza 

2. Şark 1897–1898 Konstanza 

3. Sadayı-Millet 1898 Bukarest 

4. Anuarul Seminarului Musulman  
al statului din Medgidia 

1903–1933 Bukarest / Konstanza 

5. Teşvik 1910–1911 Konstanza 

6. Işık 1914–1916 Mecidiye 

7. Mektep ve Aile 1915–1916 Mecidiye 

8. Cuvântul Dobrogei 1919 Konstanza 

9. Dobruca 1919–1924 Pazarcık 

10. Tan 1921 Pazarcık 

11. România / Romanya 1921–1936 Pazarcık 

12. Tuna [1] 1925–1933 Silistre 

13. Revista Musulmanilor Dobrogeni 1928 Konstanza 

14. Hak Söz 1929–1940 Silistre 

15. Bizim Sözümüz 1929 Pazarcık 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 283 

Periodika Erscheinungszeitraum Erscheinungsort 

16. Emel 1930–1940 Pazarcık / Konstanza 

17. Türk Birliği 1930–1939 Pazarcık 

18. Yıldırım 1932–1938 Pazarcık 

19. Aydınlık 1933 Silistre 

20. Halk 1936–1939 Konstanza 

21. Tuna [2] 1936–1938 Silistre 

22. Deliorman 1937–1938 Silistre 

23. Çardak 1937–1940 Camerler / Silistre 

24. Bora 1938–1939 Silistre 

19.2.2. Alphabetisch  

Periodika Sprachen Herausgeber 

1. Anuarul Seminarului  
Musulman al statului din 
Medgidia 

Rumänisch Muslimisches Seminar in Mecidiye 

2. Aydınlık Osmanisch Hafız Mustafa Ahmed 

3. Bizim Sözümüz Osmanisch Receb Mustafa 

4. Bora Osmanisch /  
Rumänisch /  
Türkeitürkisch 

İrfan Feuzi 

5. Cuvântul Dobrogei Rumänisch  Mahmud Çelebi (?) 

6. Çardak Türkeitürkisch /  
Rumänisch 

M. Muzeka / İbrahim Kadri /  
Sami D. Ergün 

7. Deliorman Türkeitürkisch /  
Rumänisch 

Cavit Yamaç / Hakkı İbrahim /  
G. Arabolu 

8. Dobruca Osmanisch /  
Rumänisch 

Salim Rasim / Abdülhakim Selim /  
Şevket Cevdet / Gh. Ceara / C. Hüsnü / 
Mustafa Lütfü 

9. Emel Osmanisch /  
Türkeitürkisch 

Müstecib Fazıl  

10. Hak Söz Osmanisch /  
Türkeitürkisch 

Kemal Hamdi / Habib Hilmi / Süleyman 
Hamdi / Ali Osman Bey 

11. Halk Osmanisch /  
Rumänisch 

Hamdi Nusret 

12. Işık Osmanisch Cevdat Kemal / İbrahim Temo /  
Mehmed Niyazi 

13. Mekteb ve Aile Osmanisch Mehmed Niyazi 

14. Revista Musulmanilor 
Dobrogeni 

Rumänisch Cruţiu Delasālişte / Iordache Ştefānescu 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 284 

Periodika Sprachen Herausgeber 

15. România / Romanya Osmanisch /  
Türkeitürkisch 

İ. Kemal Zandalı / M. Lütfü  

16. Sadayı-Millet Osmanisch /  
Rumänisch  

M. Kogalniceanu  

17. Sedakat Osmanisch Ali Rıza Bey / İsmail Hakkı 

18. Şark Osmanisch Ebulmukbil Kemal 

19. Tan Osmanisch Zandalızade İsmail Kemal /  
Şevket Cevdet / Mehmed Niyazi 

20. Teşvik Osmanisch Mehmed Niyazi / Abdelhakim Bekir /  
Osman Nuri (Crimi Zade) Efendi 

21. Tuna [1] Osmanisch  İbrahim Kadri / Şevket Cevdet 

22. Tuna [2] Türkeitürkisch /  
Rumänisch 

İsmail Daut Ataç / İbrahim Hacâ /  
Sami D. Ergün / M. Müzekkâ 

23. Türk Birliği Osmanisch /  
Türkeitürkisch 

Mehmed Kemal 

24. Yıldırım Osmanisch /  
Türkeitürkisch 

Ömer Halit 

 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20. Textbelege

20.1. Convention réglementant l'émigration de la population  
turque de Dobroudja [4. September 1936]1 

Article premier. 

La minorité turque musulmane, habitant les départements de Durostor, Caliacra, 
Constantza et Tulcea, sera admise aux bénéfices de la présente convention. 

Article 2. 

Les sujets roumains musulmans d'origine turque habitant les départements spéci-
fiés ci-dessus et désireux d'émigrer en Turquie, seront admis à quitter la Roumanie 
aux conditions prévues par le présent règlement dans un délai de cinq années. 
Cette emigration s'effectuera par étapes successives, dans l'ordre suivant: 1. A partir 
du 15 avril 1936 un contingent de quinze mille emigrants composé des personnes 
ayant déjà liquidé leurs biens; 2. La seconde année, une zone de 8 km. le long de 
la frontière roumano-bulgare; 3. La troisième année, la ville de Bazargic et les ar-
rondissements d'Ezibei et Curtbunar; 4. La quatrième année, les arrondissements 
d'Acadâular et Turtucaia; 5. La cinquième année, la ville et l'arrondissement de Si-
listrie et le reste du territoire de la Dobroudja. Le Gouvernement de la République 
turque, au commencement de chaque période d'émigration, fera savoir au Gou-
vernement roumain, par l'entremise de la Légation de Turquie à Bucarest, le nom-
bre d'émigrants qu'il se dispose à recevoir sur son territoire durant ladite période. Il 
est entendu que si le nombre des personnes des zones à évacuer durant une des 
périodes mentionnées ci-dessus venait à dépasser celui fixé par le Gouvernement 
turc, l'excédent sera rapporté à la période suivante ; et au cas où ce nombre serait 
inférieur au nombre fixé par le Gouvernement turc, il sera complété par un nom-
bre de personnes dont l'émigration est prévue pour la période suivante. 

Article 3. 

En vertu de la présente convention, par le seul fait d'avoir présenté la demande 
d'émigration à la Commission spéciale prévue à l'article 16, la propriété des biens 
immeubles ruraux appartenant aux futurs emigrants passera de droit en la posses-
sion de l'Etat roumain, les biens immeubles urbains restant à la libre disposition 
de leurs propriétaires. Le Gouvernement roumain ne prendra possession desdits 

1 Société des Nations. L'enregistrement a eu lieu le II mai 1939, S. 430-438. Zum türkischen 
Text siehe Türk Birliği Nr. 42 (10 Birinciteşrin 1936), S. 1: Mukavele. Dobruca Türk 
Halkının Göç Şartları. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 286 

biens immeubles ruraux qu'au moment où le groupe d'émigrants se trouvant sur 
la liste respective aura quitté son domicile à destination du port d'embarquement. 

Article 4. 

Les biens immeubles ruraux appartenant aux emigrants étant ainsi acquis par le 
Gouvernement roumain, il est convenu que le Gouvernement roumain payera au 
Gouvernement turc la somme de 6.000 lei par hectare, y compris les construc-
tions s'y trouvant, sauf celles appartenant à la communauté ou à l'Evkaf. Une 
convention spéciale régissant la liquidation des biens meubles ou immeubles ap-
partenant à la communauté musulmane et à l'Evkaf sera ultérieurement conclue 
entre les deux gouvernements. 

Article 5. 

Le Gouvernement roumain effectuera en sept annuités les paiements de la valeur 
des biens immeubles ruraux appartenant aux emigrants et ce, suivant les stipula-
tions ci-après : La modalité des sept paiements annuels devant être effectués par le 
Gouvernement roumain est fixée de façon à ce que la somme globale se rappor-
tant à chaque zone soit liquidée en quatre annuités égales, la première annuité 
consistant dans le quart de la dite somme globale fixée comme valeur des terrains 
de la première zone et devant être effectuée un mois avant le départ du premier 
contingent d'émigrés devant quitter la Roumanie en 1937 et ainsi de suite pour 
chaque annuité de chaque zone, jusqu'à liquidation complète des paiements au 
bout de sept ans. Le Gouvernement roumain accepte de payer un intérêt de 5 % 
sur les sommes constituant les annuités payables aux échéances prévues par le 
présent article. Le total des intérêts résultant des sommes dues par l'Etat roumain 
à l'Etat turc sera ajouté à la somme représentant la contrevaleur des biens immeu-
bles passés en la possession de l'Etat roumain. 

Article 6. 

Le Gouvernement roumain effectuera les paiements des annuités prévues ci-
dessus par le dépôt des sommes y afférentes à la Banque nationale, de Roumanie, 
en compte courant, au crédit du Gouvernement de la République turque. La 
Banque nationale de Roumanie notifiera chaque dépôt à la Légation de Turquie à 
Bucarest aussitôt que ce dépôt aura été effectué et passé audit compte courant. 
Les fonds déposés à la Banque nationale de Roumanie seront utilisés par le Gou-
vernement de la République turque pour l'achat de marchandises roumaines à ex-
porter en Turquie dans les proportions prévues par l'article 13. Ces marchandises 
seront exemptées de tous impôts, taxes ou autres charges à l'exportation. Il reste 
bien entendu que l'on n'appliquera pas à ces exportations les prescriptions pré-
vues par les accords commerciaux conclus ou à conclure, mais uniquement les 
dispositions de la présente convention. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 287 

Article 7. 

Le Gouvernement roumain prélèvera sur les annuités prévues à l'article 5 les 
sommes nécessaires à l'acquittement de toutes les dettes éventuelles des emigrants 
envers la Banque nationale, les coopératives ou les créanciers hypothécaires. Se-
ront également retenues toutes autres sommes pour lesquelles les créanciers chi-
rographaires des emigrants pourraient réclamer du Gouvernement roumain le sé-
questre des immeubles ruraux devenus sa propriété par application des disposi-
tions de la présente convention. 

Article 8. 

Le Gouvernement roumain prélèvera, en parts égales, sur les quatre annuités affé-
rentes à chaque région, la contre-valeur des sommes — réduites de 10 % — lui re-
venant du chef des impôts, droits ou taxes de quelque nature qu'ils soient ainsi 
que toutes les redevances arriérées frappant aussi bien ladite population que ses 
biens, revenus et fortunes. Ces sommes seront établies sur base des situations ex-
traites des rôles de contribution directe ou indirecte et représentant les comptes 
débiteurs réels à la date de l'inscription des intéressés dans les listes d'émigration. 
Lesdites situations seront vérifiées à temps utile par la commission spéciale prévue 
à l'article 16, qui délivrera aux ayants droit, sans frais ni taxes, un certificat en 
double exemplaire établissant l'état exact des sommes éventuellement dues par 
chaque emigrant. Le Gouvernement roumain donnera communication au Gou-
vernement de la République turque, lors du départ de chaque groupe d'émigrants, 
du montant exact des sommes en question.  

Article 9. 

Le Gouvernement roumain déduira des sommes qu'il aurait à retenir conformé-
ment aux stipulations des articles 7 et 8, toutes les sommes qui seraient éventuel-
lement dues aux emigrants par lui, les coopératives et les caisses publiques. 

Article 10. 

Les personnes désirant obtenir la permission d'émigrer devront formuler, dans la 
demande qu'elles adresseront à cet effet à la commission spéciale prévue à l'article 
16 de la présente convention, 1 offre au Gouvernement roumain de leurs biens 
immobiliers ruraux, y compris les bâtiments leur appartenant en propre, et annexer 
à leur demande un acte authentique établissant leur renonciation à la nationalité 
roumaine et la preuve qu'elles ont demandé et obtenu la nationalité turque. 

Article 11. 

Les emigrants seront entièrement libres d'emporter avec eux tous les biens mobi-
liers de toutes sortes, leur appartenant en propre, tel que effets personnels usagés, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 288 

bestiaux ou animaux de ferme (ceux-ci ne pouvant dépasser toutefois 5 têtes de 
gros bétail ou 15 de menu bétail par chef de famille), instruments, machines, etc., 
pouvant servir à l'exploitation agricole ou industrielle ou bien à l'exercice d'un 
métier quelconque. Les emigrants seront également autorisés à emporter leurs bi-
joux strictement personnels, notamment les colliers de pièces d'or ou d'argent en 
usage chez les femmes turques de Dobroudja, chaque emigrant ne pouvant toute-
fois en emporter plus d'un seul. En outre, chaque emigrant sera autorisé à empor-
ter librement à sa sortie de Roumanie une somme de mille lei en espèces et la 
contre-valeur de deux mille lei en devises étrangères. 

Article 12. 

Les emigrants seront entièrement libres d'user n'importe quel moyen pour le 
transport et pour le chargement et déchargement de leur mobilier, sans être aucu-
nement astreints aux usages et règlements de syndicats ou groupements des dé-
bardeurs, portefaix ou autres travailleurs des ports, sauf bien entendu au cas où 
ces emigrants en demanderaient eux-mêmes volontairement l'assistance. 

Article 13. 

Il sera permis aux emigrants d'acheter sur le marché intérieur avec les « lei » qui 
leur resteront disponibles à la suite de la liquidation de leurs biens meubles ou 
immeubles urbains, certaines marchandises destinées à être exportées en Turquie, 
à savoir : Du bois en proportion de 25 %, des animaux en proportion de 25 %, 
des produits pétroliers en proportion de 10 %, et pour le reste du pourcentage, 
des articles libres à l'exportation qui figurent dans la liste A (Décision ministérielle 
N° 60955 du 5 octobre 1935 publiée dans le « Monitorul Oficial » N° 232 du 9 
octobre 1935) en ajoutant à cette liste des tuiles, vitres et clous en proportion de 
40 %. Toutes ces marchandises seront exemptées d'impôts, taxes et autres charges 
à l'exportation. Les proportions indiquées ci-dessus sont également applicables 
aux achats devant être effectués en Roumanie par le Gouvernement de la Répu-
blique turque ainsi qu'il est prévu à l'article 6. 

Article 14. 

La Banque nationale de Roumanie ouvrira au nom du Gouvernement de la Ré-
publique turque un compte courant spécial où chaque emigrant aura la faculté de 
déposer tout ou partie des sommes se trouvant en sa possession, en vue d'en assu-
rer le transfert par l'achat des marchandises tel qu'il est prévu à l'article 13 ci-
dessus. La Banque nationale de Roumanie donnera avis à la Légation de Turquie à 
Bucarest de chaque versement qui lui sera ainsi effectué avec indications détaillées 
du déposant. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 289 

Article 15. 

Les fonds, valeurs mobilières et tous autres objets précieux appartenant aux mi-
neurs sous tutelles et déposés dans les caisses publiques de Roumanie ou confiés à 
la garde des tribunaux de tutelles, seront versés ou remis au Gouvernement de la 
République turque qui en assurera désormais l'administration et la garde jusqu'à 
la majorité des ayants droit, conformément à la législation turque. 

Article 16. 

Une commission spéciale composée d'un juge faisant fonction de président, d'un 
représentant des Départements de l'Intérieur, des Finances et de l'Agriculture et 
d'un ou deux mandataires de la population turque de la région à évacuer, sera ins-
tituée. Cette commission sera chargée de dresser une liste détaillée des emigrants 
avec indications précises de la superficie de leurs terrains, ainsi que des biens de la 
communauté et de l'Evkaf, dans chaque zone. Les listes de chaque zone détermi-
née serviront de base pour fixer selon les stipulations prévues par la présente 
convention les sommes et les paiements annuels tombant à la charge du Gouver-
nement roumain. Ladite commission sera également compétente pour constater le 
montant des sommes éventuel lement dues aux emigrants par le Gouvernement 
roumain ainsi que les coopératives, les sociétés d'assurance ou les caisses publiques. 

Article 17. 

Des certificats collectifs gratuits, établis sur la base des listes à fournir pour la 
commission spéciale lors du départ de chaque groupe, seront délivrés aux emi-
grants par les autorités roumaines. Le départ et l'embarquement des emigrants se 
fera sur base de passeports turcs, individuels ou collectifs, qui leur auront été pré-
alablement délivrés par les représentants du Gouvernement de la République tur-
que en Roumanie. 

Article 18. 

Les jeunes gens turcs musulmans de Dobroudja se trouvant enrôlés lors de l'éva-
cuation de la région dont ils ressortent, seront licenciés du service militaire s'ils 
établissent que leur famille a accompli toutes les formalités requises en vue de 
Temigration et s'ils déclarent vouloir émigrer eux-mêmes. Ne seront pas enrôlés, 
sous les mêmes conditions, les jeunes gens turcs musulmans habitant une région 
dont la population est destinée à émigrer durant l'année en cours. 

Article 19. 

Les personnes ayant déjà émigré en Turquie avant la conclusion de la présente 
convention et qui auraient laissé en Roumanie leurs biens, jouiront des bénéfices 
de la présente convention. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 290 

Article 20. 

La présente convention entrera en vigueur à la date de sa ratification par les deux 
gouvernements. En foi de quoi les plénipotentaires respectifs ont signé la présente 
convention et y ont apposé leurs sceaux. Fait à Bucarest en double original, en 
français, le quatre septembre mil neuf cent trente-six. 

(Signé) Suphi TANRIÔER (Signé) Mircea CANCICOV 

20.2.  Dela Genghis-Han şi Timur-Lenk la Atatürk  
(„Von Dschingis Khan und Tamerlan bis zu Atatürk“)2 

Es gibt drei von der Vorsehung bestimmte Persönlichkeiten, die wie unbefleckte 
Sterne mit ihrem fantastischen Genie die Geschichte des turko-tatarischen Volkes 
überstrahlen. In ihnen verdichtet sich die Quintessenz unseres geistigen und ma-
teriellen Seins. Sie verkörpern sowohl physisch als auch seelisch die großen Quali-
täten der gewaltigen und kompakten Masse der Turko-Tataren, die sich als eine 
ununterbrochene Kette vom Pazifischen Ozean bis zum Atlantik erstreckt.  

Die außergewöhnliche Ähnlichkeit ihrer Erscheinung erkennt man auf den ers-
ten Blick: Das ovale Gesicht, die hervorspringenden Wangen, das kühne Kinn, die 
hohe Stirn, die wissenden Augen, in denen Funken spielen und in denen sich eine 
höhere Intelligenz widerspiegelt. Sie verkörpern den perfekten Typus des Mongo-
len von gestern und heute. Indem wir ihre Vorzüge und Qualitäten studieren, se-
hen wir, wie die drei zu einem einzigen Typus verschmelzen. Der gleiche Mut, ein 
Wille, für den das Unmögliche nicht existiert. Inbrunst, Überlegenheit, kaltes Blut, 
Gelassenheit, Takt und die Fähigkeit, die schwierigsten Situationen zu meistern, 
machen ihre Führereigenschaften aus. Es ist nur selbstverständlich, dass Menschen 
mit solchen hervorstechenden Charaktereigenschaften, die die Menschheit in Er-
staunen versetzen, Zierde und Stolz des Volkes sind, dem sie angehören.  

Die Turko-Tataren hatten das größte Reich, das jemals unter der Sonne existiert 
hat. Es reicht, wenn wir unseren Blick auf eine Weltkarte werfen, um festzustellen, 
dass nur ein Mann und ein außergewöhnliches Volk ein Reich regieren konnten, 
das zweimal so groß war wie Europa.  

Indem der unvergleichliche Stratege Dschingis Khan einen umfassenden und 
intelligent organisierten Verwaltungsapparat aufbaute, ist es ihm mit seltenem Ge-
schick gelungen, zwei Kontinente mit hundert Millionen Einwohnern unter ei-
nem Zepter zu vereinigen und zu regieren.  

Die Historiker und Geographen, die sich mit der Persönlichkeit des tapferen 
und überlegenen Armee- und Staatsführers beschäftigt haben, waren verzückt und 
überrascht von den außergewöhnlichen Qualitäten dieses faszinierenden Turko-

                                                                                          
2 Bora Nr. 6 (August 1938), S. 1-3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 291 

Tataren. Nach seinem Tod ist sein gigantisches Reich aufgrund der Unfähigkeit 
seiner Nachfolger auseinander gebrochen.  

Tamerlan gelang es, nochmals alle Turko-Tataren in einem einzigen Reich zu 
vereinigen. Der Stratege und vollkommene Staatsmann ist den Spuren seines Vor-
gängers gefolgt und konnte auf diese Weise einen kolossalen Staat gründen, in-
dem er das ganze Gebiet zwischen dem Mittelmeer, Indien, Tibet und Sibirien 
besetzte. Er hat großartige Siege über seine Feinde errungen. In vielen Ge-
schichtsbüchern wurde er als Henker der Menschheit dargestellt, der volle Befrie-
digung darin fand, auf menschlichen Kadavern zu thronen. Es ist ein Irrglauben, 
um nicht ein härteres Wort zu benutzen, diese denaturierten Legenden als Wahr-
heit darzustellen. Die Wahrheit ist, dass seine Feinde den großen Mongolen als 
einen Dämon, als ein Genie des Bösen, gegen das jeder Widerstand zwecklos ist, 
dargestellt haben, um einen Grund für ihre beschämenden Niederlagen zu finden. 
In einer relativ kurzen Zeit gelang es Tamerlan, über ein gigantisches Reich zu 
herrschen, das Iran, Afghanistan, Indien, Irak und Syrien umfasste. Unglückli-
cherweise zerfiel das Reich aufgrund von Nachfolgestreitigkeiten in mehrere Staa-
ten, die keine große politische Bedeutung hatten. Obwohl die Staaten, die von 
Dschingis Khan und Tamerlan geführt wurden, nicht allzu lange existierten, reich-
te diese Zeit aus, um eine wahre Revolution in der Geschichte der menschlichen 
Zivilisation hervorzubringen.  

Ihre großen Reiche waren bewohnt von verschiedenen Völkern mit unter-
schiedlichen Sitten und Zivilisationen. Da diese Völker unter einem einzigen Zep-
ter vereinigt waren, war der Austausch von Waren und Kultur sehr einfach gewor-
den. Wir wollen nicht vergessen, dass das Schießpulver in kriegerischer Absicht 
zum ersten Mal von den Armeen des Dschingis Khan benutzt wurde. Die Turko-
Tataren haben dieses Pulver nach Europa gebracht, das dann später eine große 
Rolle bei der Entwicklung der westlichen Zivilisationen spielte. 

Die Zivilisation des Fernen Ostens hat die Kulturen Europas und Asiens beein-
flusst; aus diesen komplexen Kulturen und Zivilisationen von unterschiedlichstem 
Charakter ist eine neue entstanden, die stolz und den anderen überlegen ist: die 
turko-tatarische Zivilisation, eine der größten, die jemals existiert haben. 

Die Erleuchtung und Größe jener glorreichen Zeiten wurde bis ins 20. Jahr-
hundert nicht wieder erreicht. Der osmanische Staat wurde nach und nach schwä-
cher und erreichte schließlich den letzten Grad seiner Dekadenz. Die fremden 
Mächte kamen zum Schluss, dass sie einem Volk, das durch seine Führung orien-
tierungslos gemacht wurde, alles aufzwingen können. Diejenigen, die mit dem 
Gedanken spielten, das Volk komplett zu versklaven, wurden von der Tatkraft und 
dem Willen eines genialen Turko-Tataren namens Kemal Atatürk gestoppt.  

Es ist einzigartig in der Weltgeschichte, dass eine einzelne Intelligenz in nur ei-
nem Jahrzehnt solch eine außergewöhnliche und radikale Veränderung in der 
Mentalität eines Volkes, das gefangen in Vorurteilen war, herbeiführen konnte 
und ihm so auf dem Weg des Fortschritts eine neue Richtung gab.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 292 

So wie Atatürk alle Turko-Tataren geistig einigen konnte, so konnte er sie auch 
politisch vereinigen. Hat er nicht die Sprache gereinigt, aus der er die barbarischen 
Lehnwörter („Barbarismen“) eliminierte und durch turko-tatarische Wörter ersetz-
te? Ist er nicht von der Idee inspiriert, dass alle Turko-Tataren, die einen einzigen 
großartigen völkischen Block bilden, die gleiche Herkunft, Sprache, Geschichte 
und Zukunft haben? Dank der unermüdlichen Bemühungen des neuen Khans 
schlagen heute die Herzen der Turko-Tataren von Karakorum bis Edirne, von Ka-
zan und der Krim bis Samarkand im gleichen Takt für die gleichen Ideale.  

In den Geschichtsbüchern steht geschrieben, dass die größten Generäle der 
Menschheit Hannibal, Caesar und Napoleon sind.  

Ich stelle fest, dass die genialsten Generäle und Organisatoren die turko-
tatarischen Khans Dschingis Khan, Tamerlan und Atatürk sind.  

Irfan Feuzi  

20.3. İncâz-ı Va'd3 

Kadalanos cenâblarının terceme-i halini tâ âvan-ı sabâvetinden i'tibâren yazabil-
mek içün ma'lümât-ı sahihaya dest-res almak hemân kâbil olmadığından, mer-
kümin cezireye kadem-zen-i nuhuset aldığı zamândan i'tibâren vukua gelen ahvâl-
i nezile-i şahsiyesini ve memleket içinde iki unsur arasında ikâ eylediği mefsedet 
ve münâfereti kâriin-i kirâmımızın enzâr-ı dikkat ve intibâhlarına arz eylemeği 
münâsib gördük.  

Kadalanos takriben on iki sene evvel Yunanistan'dan (!) ulüm-ı niyâziyye mual-
limi olarak buradaki jimnasiyo mektebine celb, ve bir buçuk sene kadar mektebde 
icrâ'yı tedrisât etdikten sonra – hey'et-i mualliminden Kalvari isminde muhterem, 
ve oldukça müsin bir muallime karşı nef-i asâ-yı isyân ederek mektep dâhilinde 
darb u tehdide kıyâm itmiş olması harebiyle mekteb komisyonu tarafından 
mektebden tard u teb'id idilmişidi.  

Kadalanos'un ilk kahrımânlığı, ta'bir-i âmiyâne ile, ilk kabadayılığı böyle bir 
terbiyet-gâh-ı âlidetecelli etti!  

Bundan sonra Evağora nâm gazetenin sâhib-i imtiyâzlığına ilticâ ederek kendi-
sini muharrir sıfatıyle. 

Ettiğimiz tahkikâte göre kendisini Yunanistan'da Manya nâm bir köyde doğ-
muş. Lisan-ı Rumi'de Manya, cinnet ve ibtilâ ma'nâsına kullanılır. Kabul itdirdi. 
O zamândan i'itibâren neşriyât-ı müfsidet – kârânesine bir germi-i tâmmile başla-
yarak Türkler, Osmanlılar, hattâ ara-sıra İslamiyet aleyhine makâleler yazmağa kı-
yâm etdi. Bu, kâfi olmadı. Cezirede mevcud anâsır-ı İslamiyeye ve Hristiyâniyye 
arasına tohm-ı fesâd atmak, her iki milleti birbirine düşürmek, yek diğerinden 

                                                                                          
3 Sünuhât Nr. 46 (1 Eylül 1907) S. 3, Sünuhât Nr. 47 (12 Eylül 1907), S. 4. Für die Translitera-

tion siehe Fedai 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 293 

tebrid ü tenfir eylemek sevdâ-yı hâinânesiyle ortaya bir de iltihâk mes'elesi atdı. 
Bu sâyede zâten cezire Rumlarının evvelce dimağlarında peyda olmuş olan fikr-i 
iltihâk âsâsını, hep o hayâl dumanlarını gitgide parlatıyor, artırıyordu.  

Gelişi-güzel, köşe-başlarında, kırâathânelerde, akroipolilerde, hattâ köy me-
zedânlarında, köy-kahvehânelerinde, milli nutuklar izâd etmeğe başlayarak kale-
miyle saçdığı şerâre-i fikr-i iltihâkı, nâtıka-i sâhirânesiyle daha ziyâde iş'âl ediyor-
du. 

Kadalanos fi'l-vâki bir hâme-i i-câze, bir belâğat-ı hıtâbete malik bir âlem-i 
nâdirü'l – emsâldir. Bu sâyede idi ki müddet-i kalile denecek bir zemân içinde bü-
tün kulub-i Hırıstiyâniyyeyi teshir itmiş, bütün efkâr-ı Hırıstiyâniyyeye hâkim 
olmışdı. 

Yedi sene evvel vefât eden başpiskopos gunude oldığı hâk-i adem içinde daha 
erimeğe başlar başlamaz Hırıstiyanlar arasında dehşetli bir ihtilâfdır zuhur etdi. 
Kadalanos cenâbları Gidiyo tarafını himâye etmek içün hiçbir şey değildi. Hattâ 
bu uğurda ölmeği, maha olmağı şeref biliyordı. El'ân da yine öyledir. 

Rumlar piskopos mes'eleri içün bir kerre iki furka-i mütehâsımeye ayrılınca ar-
tık o neşrizyât-ı hayâl-perestâne gitgide sönmeğe başladı. Artık rakibler ile, muhâ-
sımlar ile çarpışmak, mücâdele etmek devresi girmişidi. 

Kadalanos olanca kuvvetini piskopos mes'elesine, Gidiyo tarafdârânına verdi, 
sarf etdi. Yazdı, bağırdı. Muhâsımlarına lisânderâzlığa, sebb ü şetme, müdâhale-i 
nâmusa kadar ileriledi: zâten fıtratda nâdiren yetişen böyle bir yâdigâr-ı fazâhatın 
melce-i yegânesi, hâme-i kudretden ziyâde lisân-ı şenâat oldığından mükâfât-ı ce-
lilesine mazhar olmak içün kendisini bir dâm-ı ihtiyâle düşürmek çârelerine teves-
sül etmek icâb etmiyordı. O, âlem-i insâniyet ve matbuâta karşı isti'mâl etdiği elfâz-
ı rezâlat ve kelimât-ı kabiha yüzünden kariben cezâ-yı rezâsını görmesi mukarres 
olduğundan erbâh-ı nâmus u irfân tarafından kaleman ma'ruz-ı hecmât olmayandı. 

Arası çok geçmedi Rumlardan birisine gazetesiyle uzattığı lisân-ı taarruz ve 
şetmi-i seyyi'esiyle aleyhine ikâme alınan da'vâ üzerine mahkeme-i adâletden iki 
ay hapis cezâsıyla mahkum oldu. 

Kadalanos'un ikinci kahrımânlığı; erbâb-ı cürm-ü cinayetin ziyânet-gâh-ı dâi-
mesi olan zindân köşelerinde tecelli etdi! 

Kadalanos mahbesdan çıktı, yine kalama sarıldı. Hazır! O âlet-i fezâih – nüvi-
sin-i dest-i şecâatine aldı. Evvel kimden daha şedid, daha rezilâne bir suretde yine 
neşriyâtına devâm etmeğe başladı. Çok sürmedi. Bu def'â istimâl etdiği lisân-ı ta-
hkür ve terzil neticesiyle tekrâren mahkeme-i adâletin pençe-i bi-amânına düşdi. 
Bu sefer dört ay hapis cezâsıyla mahkum oldı. Bu kadalanos cenâblarının üçinci 
fekat daha âli-cenâbâne bir kahrımânlığı oldu! 

Kadalanos, ikmâl-i mahkümiyyet etdikten sonra terniyân-ı suh-ı beşer olan o 
mahuf yerden, o zindân-ı ukubetden çıkdı. Çıkdı ammâ helkatinda meknüz olan 
o redâet-i ahlâk, üzerinden sıyrılıp gidemedi! İhtimal ki ıslâh-ı nefs edeceği yerde 
bi'l-akis daha ziyâde azıyor, daha ziyâde fenâlaşıyordı.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 294 

Kadalanos yine kaleme sarıldı. Yine sövüp saymağa, çizkâb-ı şenâat ve rezâlet 
saçmağa, namus perverânın dâmen-i pâkine lekeler atmağa başladı. 

Bu def'a artık son cezâ'yı lâyıkını görmek, gülzâr-ı matbuât içine yığdığı hâsları 
âteş-i intikâm-ı adâletle yakmak lâzımederdi. Böyle oldı. 

Avukat Mösyö Yorgo Şaggalli, piskobos mes'elesini işgal etmek içun kırdığı 
dâm-ı ihtiyâle Kadalanos'u düşürmek çâresini düşündi. En evvel Foni gazetesine 
bir makâle yazdı; Kadalanos'a dokundi, bu cevâb verdi. Fekât karşısındaki mücâ-
dil öyle kolaylıkla, sür'atla yutulacak lokmalardan olmadığından elbette bir dere-
ceye kadar lisân-ı edeb ü irfân isti'mâline mecbur idi. Mes'ele gittikce alevlendi, 
âdetâ bir mücâdele-i şedide-i kalemiyye şeklini aldı. Kadalanos cenâbları hakk u 
hakikate karşı galebe edebilmesi hemân imkân hâricinde oldığını artık taakul et-
miş olduğundan arsa-i cidâlde savletler hücumlar gösteren rakib-i a'zamını mağ-
lüb edebilmek içün ber mu'tad, lisân-ı şetm kullanıcağa nâçân kaldı. Tam da sırası 
idi. Kurulan o tuzağa Kadalanos cenâbları gayr-ı ihtiyâri olarak düşdi! Bu def'a 
mahkeme-i adâlete tevdi ve teslim alındığı zamân artık efkâr-ı umumiyyede de 
başka bir heyecân var idi. Herkes neticeyi bekliyordi. 

Muhâkeme günlerce devâm etdi. Kadalanos işidilmemiş tahkürler işitdi. Hâ-
kimler tarafından alâ melei'n-nas yediği darbeler, işittiği tahkürler bu vicdân-ı 
nâmusı eridecek, bitirecek, mahu edecek süretde semmnâk idi. 

Miğfer-i âteşin mahkumiyetin ne's-i nemrudânesine gidileceği o nuz-ı cezâda 
Mösyö Şagalli'nin avukatı Mister Artem tarafından alınan müdâfaa içinde şu söz-
ler de var idi. 

„Matbuat, gerdune-i medeniyettin dördüncü tekerleğini teşkil eder. Bunu te-
celzüle uğradacak muharrirler, medeniyet ve beşeriyettin kâhir-i yegânesidirler.“ 

Bunun üzerine o zemân hâkim bulunan Mister Freyar şu sözü söyledi: 
„Evet! Bu gibi muharrirlerin isti'mâl etdikleri kalem, bir câninin kanlı hançe-

rinden hiç farkı yoktur.“ 
Mister Artem, yine cevâben:  
„Evet! Fakat bir câninin hançer-i hunini yalnız bir veya birkaç kişinin hayâtına 

hâtime çeker. Halbuki böyle bir muharririn hâme-i câniyânesi umum beşeriyetin 
kalbgâhını yaralar, hunâb eder“ dedi.  

Bunu müteâkib Kadalanos Cenâbları üç da'vâ içün altı ay hapis cezâsına mah-
kum oldu. Müddet-i mahkumiyetini yine bitirdi, yine çıktı. Fakat son mahkumi-
yeti yalnız hapis cezâsıyla iktifâ edilmemişti. Müntesib olduğı gazete ile'lebed ka-
patıldı. Politikaya, idâre-i memlekete dâir neşriyyaâtda bulunmamak içün de ev-
velce karâr ve hükm verildi. Kadalanos artık ne yapacağını şaşırdı.  

İmzâsı tahtında her şey yazmasın, bu kendisi içün zehirlerin en kâtili idi. 
Nihayet ara sıra başka gazetelere bendler yazmağa ve en sonraları şimdi mün-

tesib olduğu Gibriyagors Filaks'a muharrir olmağa tırsatcu oldı.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 295 

Kadalanos bu gazeteden başka kendi imzâsı tahdinde çıkardığı bir risâle vardır 
ki on beş günde bir def'a neşrolunan. Mündericâtı fenni, edebi, ticâridir.4 

Kadalanos bu ahlâk-ı menfure ve lisân-ı şetmnisârı yüzinden kazandığı o ma-
habbet-i umumiyeyi hemân hemân gâib etdi, denebilir. Şimdi birkaç kişiden ibâ-
ret kendi fıtratındaki yâdigârândan başka hâmileri, müttekâları yokdur.  

Ale'lhusus şu sıralarda Psikobos mes'elesinden dolayı matbuât-ı mahalliyyenin 
bir kısm-ı a'zamı tarafından yediği darbelerden âdetâ sersem olıyor.  

Larnaka'daki Enosis Gazetesi bir düşmen-i kâhiri oldı. Bunâ karşı dâimâ sâmed, 
dâimâ lâl kalıyor. Böyel bir kafanın üzerine öyle bir sâikanın nüzuli icâbât-ı 
tâbiiyyeden değil mi?  

Kadalanos Cenâbları ahvâl-i menfunsi yüzinden üç-dört sene evvel diyâr-ı ade-
me gidiyordı. Fekat tâli'li imiş! Şimdi Baf kazasında bulınan Hambulli nâmında 
Lefkoşeli bir Hıristiyan terzi, Kadalanos'a üç el sevolver boşalttığı hâlde hiçbir kur-
şun da kendisine isâbet etmedi. Lâkin bu tehdid kâfi olmadı. Bir müddetcik sonra 
ba'zı Rum eşkiyâsı da iskân etdiği eve inerek kendisini darb ve tehdid etdiler, yine 
yılmadı, yine fütun getirmedi. O, „Ferd kalsam da bu gayret-gehde / Dönemem 
azm-i dil-surânımden“ terânesini yine okuyor, sahne-i rezâlet ü fesâdetde yine de-
vâm ediyordı.  

Kadalanos'un bu neşriyât-ı mel'anet-kârânesi yüzünden Rumlar meyânında 
elyevm büyük bir nifâk ve şikâk mevcuddır.  

Saçdığı tahm-ı fesâd epeyi câygir-i neşv ü nemâ oldığından Rumlar arasındaki 
bu dehşetli burudet ve münâferetin birden bire sönmesi, mahv olması o kadar ko-
lay değildir. Kadalanos 1897 târihinde açılan Osmânlı-Yunân muhârebesinde arz-ı 
sine-i şecâat etmek, Türkleri kesüp biçmek azm-i levendânesiyle başına topladığı 
şerzeme-i Yunâniyânla Larnaka sâhilinden vapura bineceği gün ateşler püskürüyor-
du. Semây-ı hayâlâta doğrı atf-ı nazar-ı şecâat ederken Türklük nâmını gir-i pây-i 
kahrında eziyor zannediyordu. Vaktâ ki oraya, o arsa-yı peygâr ü vegâya vâsıl oldi 
daha eline silâh veyâ bir âlet-i müdâfaa almadan evvel, uzakdan işitdiği topların 
âvâze-i mehibinden, -hayır!- Osmânlıların o sayha-i şirânesinden dehşetzede olarak 
„eyne'l-meferr!“ terânesini Yunân marşıyla terennüm-sâz olmağa Kıbrıs'ın sâhil-i se-
lâmetini aramağa başladı. Öyle oldı. Bütün Türkleri kesdikten sonra Kadalanos 
cenâbları mağlüben!?, fakat ihrâz-ı şân u şeref ederek Kıbrıs'a geldi! 

Kadalanos yedi sekiz seneden beri, „Küçük Mehmed“ nâmıyla müştehir, eski 
muhassıl Mehmet Paşa'nın guyâ devr-i mezâlimini yâd u tasvir etmek niyet-i 
fâsidesiyle her sene içün vakt-i merkunında tiyatro yapdırmakdadır. Bu sebeble 
Rumlarca hâsıl olan nefret, Türkler aleyhine yapdıkları roller neticesiyle peydâ olan 
hissiyât-ı adâvet-kânâne nazar-ı dikkatten dur tutulmayacak vekâyi-i mesâil-i 
mühimmedendir. Kadalanos bir-buçuk sene evvel başına topladığı birtakım edâni-i 
Yunâniyânla Magosa'nın kasâbelerini seyr edeceklermiş diyerek, Osmânlıların kan-

                                                                                          
4 44 numarolı nüshamızda, „Rum Matbuâtı Muhalliyesi“ ser-levhası altında yazdığımız 

makâleye lütfen mürâcaat olınsun. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 296 

la kılınçla feth etdikleri bir ma'bed-i mukaddese dâhil olmuş, Yunâniyi tezyid ey-
lemiş oldığı hârta-i hazini de havsala-yı idrâk-i Osmâniyândan çıkacak vekâyi'den 
değildir.  

Kadalanos'a dâir, hele Türklük aleyhine yazdığı o hâinâne o bedbinâne makâle-
ler hakkında bir fikr-i mücmel hâsıl itmek üzre şu satırlar kâfi olabilir i'tikâdın-
dayız. 

Bundan böyle Kadalanos dediğimiz zemân kârin-i kirâmızın piş-i nazarında 
böyle bir heykel-i rezâlet, böyle bir adu-yı ekber tecessüm etmeli. Biz, bu kaderce 
olsun, Kadalanos'un mâhiyet ü hüviyet-i şahsiyyesini yazabildiğimiz, hattâ va'dı- 
mızı yerine getirmeğe muvaffak olduğumuz içün bizce ne büyük mefharet! 

 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21. Karten

21.1. Reliefkarte Zypern, 1980 1 

1  http://www.weltkarte.com/europa/zypern/reliefkarte-zypern.htm. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 298 

21.2. Zypern, 2010 2 

 

21.3. Die Dobrudscha, 2010 3  

(in Bulgarien gelb, in  
Rumänien orange) 

                                                                                          
2  http://www.weltkarte.com/europa/zypern/karte-zypern.htm. 
3 http://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Datei:Dobrogea-cadrilater.png&filetimestamp= 
 20080505121132. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 299 

21.4. Historische Grenzverläufe in der Dobrudscha 4  

 

                                                                                          
4  http://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Datei:Histdob.png&filetimestamp=20061220 
 223029. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 300 

21.5. Ethnographische Karte der Dobrudscha, 1918 5  

 

 

 

                                                                                          
5  http://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Datei:Dobroudja_(carte_ethnographique).JPG 
 &filetimestamp=20090611204128. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22. Bibliographie

Ablay, Mehmet (2005): Din istora tătarilor. Bucureşti. 
Adam, Volker (2001/2002): „Zur Diskussion um Sprache und türkische Identität 

in der aserbaidschanischen Presse (1903–1914)“; Ural-Altaische Jahrbücher, Bd. 
17, 128-155. 

Ders. (2002): Rußlandmuslime in Istanbul am Vorabend des Ersten Weltkrieges. Die Be-
richterstattung osmanischer Periodika über Rußland und Zentralasien. Frankfurt a. M. 
u.a. 

Adanır, Fikret (1998): „Güneydoğu Avrupa’daki Tarih Ders Kitaplarında Osmanlı 
İdaresi İmgesi: Gelenekler ve Yeni Yaklaşımlar“; in: Ali Berktay, Hamdi Can 
Tuncer (Hgg.): Tarih Eğitimi ve Tarihte „Öteki“ Sorunu. Istanbul, 141-151. 

Adāniloaie, Nichita (1965): Formation of the Romanian National State. Bucureşti. 
Ağuiçenoğlu, Hüseyin (2003): „’Ak Toprak’la Dobruca Arasında. Dobruca 

Müslüman Türk Basınında Hicret Konusunda Yapılan Tartışmalar“; Osmanlı 
Araştırmaları XXII. Prof. Dr. Nejat Göyünç’e Armağan 1, 61-75. 

Ders. (2004): Die Turko-Tatarische Presse der Dobrudscha 1897–1940. Frankfurt a. M. 
u.a. 

Ders. (2007a): „Romanya’nın Azınlıklar Politikasının Müslümanlardaki Yansı-
ması“; in: Osman Karatay, Bilgehan A. Gökdağ (Hgg.): Balkanlar El Kitabı. Bd. 
II: Çağdaş Balkan Devletleri. Ankara, 607-620. 

Ders. (2007b): „Die Mediziner als Avantgarde der politischen Umgestaltung seit 
der Tanzimat Periode“; in: Hendrik Boeschoten, Heidi Stein (Hgg.): Einheit und 
Vielfalt in der türkischen Welt. Materialien der 5. Deutschen Turkologenkonferenz. 
Wiesbaden, 319-332. 

Ders. (2008): „Thematische und finanzierungstechnische Gemeinsamkeiten des 
türkischen Journalismus auf Zypern und in der Dobrudscha (1891 -1940)“; in: 
Gisela Procházka-Eisl, Martin Strohmeier (Hgg.): The Economy as an Issue in the 
Middle Eastern Press. Neue Beihefte zur Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgen-
landes. Bd. 2. Berlin, 25-34. 

Akşin, Sina, İ. Metin Kunt et. al. (2000): Türkiye Tarihi 3. Cilt: Osmanlı Devleti 
1600–1908. Istanbul. 

Akyüz, Yahya (1989): Türk Eğitim Tarihi. Ankara. 
Alkan, Mehmet Ö. (2000): „Modernization from Empire to Republic and Educa-

tion in the Process of Nationalism”; in: Kemal H. Karpat (Hg.): Ottoman Past 
and Today’s Turkey. Leiden, u.a., 47-132. 

Altan, Mustafa Haşim (1986): Belgelerle Kıbrıs Türk Vakıflar Tarihi (1571–1974).  
Kıbrıs. 

Ders. (1997): Atatürk Devrimlerinin Kıbrıs Türk Toplumuna Yansıması. Ankara. 
An, Ahmet (1997): Kıbrıs’ta Türkçe Basılmış Kitaplar Listesi (1878–1997). Ankara. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 302 

Ders. (2002): Kıbrıs’ın Yetiştirdiği Değerler. Ankara. 
Anderson, Benedict (1988): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen 

Konzepts. Frankfurt a. M. u.a.  
Amin, Samir (1975): Die ungleiche Entwicklung. Essay über die Gesellschaftsformationen 

des peripheren Kapitalismus. Hamburg. 
Ateşin, Hüseyin M. (2004): „Doktor Hafız Cemal Lokmanhekim’in Anıları: 

Kıbrıs Aşığı Bir Yüce Yürek“; in: Ülker Vancı Osam (Hg.): İz Bırakmış Kıbrıslı 
Türkler 2. Dr. Hafiz Cemal Lokmanhekim, Mehmet Aziz, Dr. Alpay Kelami. Gazi-
mağusa, 37-46. 

Azgın, Bekir (1998): „The Turkish Cypriot Mass Media“; in: Klaus-Detlev 
Grothusen, Winfried Steffani, Peter Zervakis (Hgg.): Südosteuropa-Handbuch 8: 
Zypern. Göttingen, 641-659. 

Babinger, Franz (1961): „Die Donau als Schicksalsstrom des Osmanenreiches“, 
Südosteuropa-Jahrbuch, 15-25. 

Baldauf, Ingeborg (1993): Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russ-
land- und Sowjettürken (1850–1937): Ein Symptom ideengeschichtlicher und kulturpoli-
tischer Entwicklungen. Budapest. 

Bango, Jenö (1998): Auf dem Weg zur postglobalen Gesellschaft. Verlorenes Zentrum, ab-
gebaute Peripherie, „erfundene“ Region. Berlin. 

Barham, R. (1982): Enosis. From Ethnic Communalism to Greek Nationalism in Cy-
prus, 1878–1955. Columbia. 

Barten, G. (1940): „Die Dobrudschafrage“; Zeitschrift für Geopolitik 17, 413-418. 
Baydar, Mustafa (1968): Hamdullah Suphi Tanrıöver ve Anıları. Istanbul. 
Bedevi, Vergi (1971): „Kıbrıs Şer’i Mahkeme Sicilleri Üzerine Araştırmalar“, Mil-

letlerarası Birinci Kıbrıs Tetkileri Kongresi, Türk Heyeti Tebliğleri (14-19 Nisan 1969), 
139-156.  

Berkes, Niyazi (1978): Türkiye’de Çağdaşlaşma. Istanbul. 
Beyhan, Mehmet Ali (2002): „II. Abdülhamid Döneminde Hafiyye Teşkilatı ve 

Jurnaller“; in: Hasan Celal Güzel, Kemal Çiçek, Salim Koca (Hgg.): Türkler. Bd. 
7. Ankara, 939-950. 

Bilmez, Bülent (2003): „Sami Frasheri or Şemseddin Sami? Mythologization of an 
Ottoman Intellectual in the Modern Turkish and Socialist Albanian Histo-
riographies based on ‚Selective Perception’“; Balkanologie VII (2), 19-46. 

Birinci, Ergin (2004): „Dr. Hafız Cemal Lokmanhekim’in Kıbrıs Sevgisi“; in: 
Ülker Vancı Osam (Hg.): İz Bırakmış Kıbrıslı Türkler 2. Dr. Hafiz Cemal Lokman-
hekim, Mehmet Aziz, Dr. Alpay Kelami. Gazimağusa, 61-64. 

Bloch, Marc (1963) : „Pour une histoire comparée des sociétés européennes“; in: 
Marc Bloch: Mélanges historique I. Paris, 16-40. 

Bolitho, Henry (1939): Roumania under King Carol. London. 
Bonamy, G. (1932): „Les Musulmans de Pologne, Roumanie et Bulgarie“ ; Revue 

des Études Islamiques 6, 80-90. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 303 

Bozarslan, Hamit (2002): „Le Prince Sabahaddin (1879-1948)“; Schweizerische Zeit-
schrift für Geschichte 52, 287-301. 

Bozkurt, Mahmut Esat (2008): „Esbabı Mucibe Lâyihası“; Mahmut Esat Bozkurt 
Anısına Armağan (1892–1943). Istanbul, 107-112. 

Brey, Hansjörg (1998): „Bevölkerungsstruktur“; in: Klaus-Detlev Grothusen, Win-
fried Steffani, Peter Zervakis (Hgg.): Südosteuropa-Handbuch 8: Zypern. Göttin-
gen, 488-515. 

Ciachir, Mihail (1933): Besarabiealâ Gagauzlarân Istorieasâ. Chişinau. 
Cobham, Claude Delavel (Hg.) (1908): Excerpta Cypria. Materials for a History of 

Cyprus. New York.  
Cossuto, Giuseppe (2001): Breve storia dei Turchi di Dobrugia. Istanbul. 
Cyprus Blue Book (1887–1888) (o.A.). 
Cyprus Blue Book (1889–1890) (o.A.). 
Cyprus Blue Book (1892-1893) (o.A.). 
Cwiklinski, Sebastian (2000): Die Wolga an der Spree. Tataren und Baschkiren in Ber-

lin. Berlin. 
Çağaptay, Soner (2002): „Otuzlarda Türk Milliyetçiliğinde Irk, Dil ve Etnisite”; 

in: Tanıl Bora (Hg.): Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 4: Millyetçilik. Istanbul, 
245- 262. 

Çağlar, Gazi (2003): Die Türkei zwischen Orient und Okzident. Münster. 
Çakır, Serpil (1996): Osmanlı Kadın Hareketi. Istanbul. 
Çapa, Mesut (2010): „Osmanlı’nın Batılılaşma Sürecinde Bir Dernek: ‚Osmanlı 

Hilal-i Ahmer Cemiyeti’“; in: Ekrem Causevic, Nenad Moacanin, Vjeran Kur-
sar (Hgg.): Perspectives on Ottoman Sudies. Papers from the 18th Symposium of the In-
ternational Committee of Pre- Ottoman an Ottoman Studies (CIEPO) at the University 
of Zagreb 2008. Münster, 425-440. 

Çevikel, Nuri (2000): Kıbrıs Eyâleti. Yönetim, Kilise, Ayan ve Halk (1750–1800). Ga-
zimağusa. 

Çiçek, Kemal (1992): „Zimmis (Non-muslims) of Cyprus in the Sharia Court, 
1110/39 A. H./1698–1726 A.D.” (Unveröffentlichte Dissertation). Birmingham. 

Copeux, Etienne (1993): „Promete Hareketi“ ; Kırım 2, 11-20. 
Davison, Roderic H. (1990): Essays in Ottoman and Turkish History 1774-1923. 

Princeton. 
de Jong, Frederick (1986): „The Turks and Tatars in Romania“; Turcica XVIII, 165-

189. 
Decei, Aurel (1954): „Dobruca “; İslâm Ansiklopedisi. İslâm Âlemi Tarih, Coğrafya, 

Etnografya ve Bibliografya Lugatı 3, 628-643. 
Dedeçay, Servet S. (1985): Viktorya İslam İnas Sanayi Mektebi ve Kıbrıslı Türk Kadın-
ının Hakları (1902–1985). Lefkoşa. 

Demiryürek, Mehmet (2000): „Kıbrıs Türk Basını ve Osmanlı Hükümetleri I 
(1878–1910)“; Atatürk Yolu 25-26, 119-124. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 304 

Ders. (2003): „Kıbrıs’ta Bir 150’lik: Sait Molla (1925–1930)“; Atatürk Araştırma 
Merkezi Dergisi XIX (54), 1213-1238.  

Ders. (2010): Osmanlı Reform Sürecinde Kıbrıs. Istanbul. 
Demiryürek, Meral (2007): „1897 Türk Yunan Savaşı’nın Servet-i Fünun ve Koko-

noz-Akbaba Gazetelerine Yansımaları“; Türkiyat Araştırmaları Dergisi 7, 123-141. 
Ders. (2009): „The Turkish Cypriot bandits according to a Greek Cypriot poet and 

a turkish Cypriot poet (1894–1896)“; Turkish Studies International Periodical for 
the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 4/8, 1045-1054. 

Devlet, Nadir (1997): „XX YY.’da Tatarlar’da Milli Kimlik Sorunu“; in: Tahsin 
Gemil (Hg.): Originea Tātarilor. Locul lor în România şi în lumea turcā. Bucureşti, 
27-40. 

Dischler, Ludwig (1960): Die Zypernfrage. Dokumente XXXIII. Frankfurt a.M. u.a. 
Draganova, Slavka (2006): Tuna Vilayeti’nin Köy Nüfusu. Ankara. 
Duman, Hasan (2000): Başlangıcından Harf Devrimine Kadar Osmanlı-Türk Süreli 

Yayınları ve Gazeteler Bibliyografyası ve Toplu Kataloğu, 1828–1928. 3 Bd. Ankara. 
Dündar, Recep (1998): „Kıbrıs Beylerbeyliği (1571–1679)“ (Unveröffentlichte Dis-

sertation). Kayseri. 
Ebuzziya Tevfik (1973): Yeni Osmanlılar Tarihi. Bd. 2. Istanbul.  
Ege, Nezahet Nurettin (1977): Prens Sabahaddin. Hayatı ve İlmî Müdafaaları. Istan-

bul. 
Ekrem, Mehmet Ali (1983): „Kırım ve Nogay Türklerinin Osmanlı Devrinde 

Dobruca’ya ve Tüm Rumeli’ye Geçmeleri ve Yerleşmeleri“; VIII. Türk Tarih 
Kongresi. Ankara: 11 – 15 Ekim 1976. Kongreye Sunulan Bildiriler 3, 1599–1606. 

Ders. (1994): Din istoria turcilor Dobrogeni. Bucureşti. 
Ercan, Yavuz (1990): „Balkan Türkleri ve Bulgarlar“; Belleten LIV, 297-308. 
Erdoğru, M. Akif (1993): „Kıbrıs’ın Türkler Tarafından Fethi ve İlk İskân Teşebbüsü 

(1570–1571)“, Kıbrıs’ın Dünü – Bugünü Uluslararası Sempozyumu. Ankara, 45-56. 
Eren, Cevat (1959): „Die Bedeutung des Flüchtlingsproblems in der Türkei“; Integ-

ration 6, 167-177. 
Erkman, Faris (1943): En Büyük Tehlike. Istanbul. 
Ertekin, Orhangazi (2002): „Cumhuriyet Döneminde Türkçülüğün Çatallanan 

Yolları“; in: Tanıl Bora (Hg.): Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce 4: Millyetçilik. Is-
tanbul, 345-387. 

Evliya Çelebi (1984): Seyahatname (Rumeli-Solkol-Edirne). Hazırlayan İsmet Par-
maksızoğlu. Ankara. 

Fazıl, Müstecib H. (1940): Dobruca ve Türkler. Köstence. 
Fedai, Harid (1986): Kıbrıs’ta Masum Millet Olayı. Istanbul. 
Ders. (1997): Kıbrıs Sanayi Mektebi. Ankara. 
Ders. (2002): Kıbrıs Türk Kültürü. Bildiriler I. Ankara. 
Ders. (2003): Kıbrıs Türk Kültürü. Bildiriler II. Ankara. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 305 

Ders. (2008): „Sözü Yerine Getirilmesi/ İncâz-ı Va’d“; Kıbrıs Gazetesi (21 Mart 
2008). 

Fevzioğlu, Bülent (2004): „Dr. Hafiz Cemal’in Yayıncılığı ve Dr. Hafız Cemal’le 
İlgili Yayınlar“; in: Ülker Vancı Osam (Hg.): İz Bırakmış Kıbrıslı Türkler 2: Dr. 
Hafız Cemal Lokmanhekim, Mehmet Aziz, Dr. Alpay Kelâmi. Gazimağusa, 11-20. 

Fisher, Alan (1978): The Crimean Tatars. Stanford.  
Ders. (1987): „Emigrations of Muslims from the Russian Empire in the Years after 

the Crimean War“; Jahrbücher für Geschichte Osteuropas, 356-371. 
Ders. (1998): Between Russians, Ottomans and Turks: Crimea and the Crimean Tatars. 

Istanbul. 
Frank, André Gunder (1968): Kapitalismus und Unterentwicklung in Lateinamerika. 

Frankfurt a. M. 
Ders. (1971): Sociology of Development and Underdevelopment of Sociology. London.  
Friesinger, Herwig, Alois Stuppner (Hgg.) (2004): Zentrum und Peripherie – Gesell-

schaftliche Phänomene in der Frühgeschichte. Wien. 
Gazioğlu, Ahmet (1960): İngiliz İdaresinde Kıbrıs. Bd. I. Lefkoşa. 
Ders. (1996): İngiliz Yönetiminde Kıbrıs-II (1878–1952). Enosis Çemberinde Türkler. Is-

tanbul. 
Gemil, Tahsin (Hg.) (1997): Originea Tătarilor. Locul lor în România şi lumea turcă. 

Constanţa. 
Georgeon, François (1998): „Şehrin Aynası: Osmanlı Mizah Basını“; Toplumsal Ta-

rih (9/ 49), 24-28. 
Ders. (2002): „Yusuf Akçura“; in: Tanıl Bora (Hg.): Modern Türkiye’de Siyasi Düşün-

ce 4: Millyetçilik. Istanbul, 505-513. 
Georghiades, Antonios (1963): Die Zypernfrage. Bonn. 
Georgiou, Christakis (1998): „The English School“; in: Klaus-Detlev Grothusen, 

Winfried Steffani, Peter Zervakis (Hgg.): Südosteuropa-Handbuch 8: Zypern. Göt-
tingen, 586-590. 

Geray, Cevat (1970): „Türkiye’de Göçmen Hareketleri ve Göçmenlerin Yerleştiril-
mesi“; Amme İdaresi Dergisi 4, 8-36. 

Gökalp, Ziya (1990): Türkçülüğün Esasları. Istanbul. 
Gökalp, Ziya (1992): Türkleşmek, İslâmlaşmak, Muasırlaşmak. Istanbul. 
Grothusen, Klaus-Detlev, Winfried Steffani, Peter Zervakis (Hgg.): (1998): Südost-

europa-Handbuch 8: Zypern. Göttingen.  
Grulich, Rudolf (1975): „Die Türken in Rumänien“; Materialia Turcica 1, 105-112. 
Ders. (1976a): „Die Türken in Rumänien“; Jahrbuch der Dobrudschadeutschen 21,  

35-42. 
Ders. (1976b): „Die Gagausen“; Jahrbuch der Dobrudschadeutschen 21, 42-46. 
Ders. (1989): „Die nationalen Minderheiten in der Dobrudscha“; Europa Ethnica 

46, 81-86. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 306 

Güleç, İsmail (2000): „Kuruluşunun Yetmiş Altıncı Yılında İ.Ü. Türkiyat Araştırma-
ları Enstitüsü Kütüphanesi“; Müteferrika Dört Aylık Kitabiyat Dergisi 13, 235–244.  

Güngör, Harun; Mustafa Argunşah (1991): Gagauz Türkleri. Tarih-Dil-Folklor ve 
Halk Edebiyatı. Ankara. 

Ders. (1993): Dünden Bugüne Gagauzlar. Ankara. 
Gürel, Şükrü S. (1984): Kıbrıs Tarihi (1878–1960). Kolonyalizim, Ulusçuluk ve Ulusla-

rarası Politika. Istanbul. 
Hafız Cemal Lokmanhekim (1909/2000): Anı-Yaşantı. Kıbrıs Osmanlılarına Mahsus 

Son Hediye-i Acizânem veyahud Kıbrısta Geçen Dört Senelik Tarih-i Hayatım ile Kıbrıs 
Osmanlılarına Mahsus Parlak İstikbal Programı. Türkçe’ye Uyarlayan: Harid Fedai. 
Istanbul. 

Hafız Cemaleddin (1313/1896): İngiliz İdaresinde Kıbrıs Eşkiyası. Lefkoşa  
Halacoğlu, Yusuf (1993): „Osmanlı Döneminde Kıbrıs’ta İskân Politikası“; 

Kıbrıs’ın Dünü – Bugünü Uluslararası Sempozyumu. Ankara, 57-61. 
Hanioğlu, M. Şükrü (1981): Bir Siyasal Düşünür Olarak Doktor Abdullah Cevdet ve 

Dönemi. Istanbul. 
Ders. (1985): Bir Siyasal Örgüt Olarak ‚Osmalı İttihad ve Terakki Cemiyeti’ ve ‚Jön 

Türklük’. Bd. I: (1889–1902). Istanbul. 
Ders. (2001): Preparation for a Revolution the Young Turks; 1902 – 1908. Oxford u.a  
Hasgüler, Mehmet (2000): Kıbrıs'ta Enosis ve Taksim Politikalarının Sonu. Istanbul. 
Haydaroğlu, İlknur (1996): „II. Abdülhamit’in Hafiye Teşkilatı Hakkında Bir 

Risale”; Tarih Araştırmaları Dergisi 28, 109-133.  
Haerkötter, Ruth (1996): Sultan Abdülhamid II in der türkischen Publizistik seit Grün-

dung der Republik. Vom kemalistischen Feindbild zur Symbolfigur national-religiöser 
Kreise. Frankfurt a.M. u.a.  

Herzog, Christoph (1999): „Die Entwicklung der türkisch-muslimischen Presse im 
Osmanischen Reich bis ca. 1875“; in: Dietmar Rothermund (Hg.): Aneignung 
und Selbstbehauptung. Antworten auf die europäische Expansion. München, 15-44. 

Hill, George (1949): A History of Cyprus I. To the Conquest by Richard Lion Heart. 
Cambridge. 

Ders. (1948): A History of Cyprus II. The Frankish Period 1192–1432. Cambridge. 
Ders. (1948): A History of Cyprus III. The Frankish Period 1432–1571. Cambridge. 
Ders. (1952): A History of Cyprus IV. The Ottoman Province The British Colony 1571–

1948. Cambridge. 
Hösch, Edgar (1968): Geschichte der Balkanländer. Stuttgart. 
Ibram, Nuredin (1999): Dobruca’daki Müsülman Topluluğu Manevî Hayatından Say-

falar. Dinî Hayatı ve Ana Dilindeki Eğitim. Constanţa. 
İnalcık, Halil (1964): „Kıbrıs’ta Türk İdaresi Altında Nüfus”; Belleten 28, 27-58.  
Ders. (1965): „Dobrudja”, The Encyclopedia of Islam.Vol. II. Leiden, 610-613. 
İnalcık, Halil, Donald Quataert (1994): An Economic and Social History of the Otto-

man Empire. Vol. II: 1600–1914. Cambridge. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 307 

İnuğur, M. Nuri (1993): Basın ve Yayın Tarihi. Istanbul. 
İrtem, Süleyman Kâni (1999): Abdülhamid Devrinde Hafiyelik ve Sansür. Istanbul. 
İsmail, Sabahattin (1988): Kıbrıs Türk Basınında İz Bırakanlar. Lefkoşa. 
İsmail, Sabahattin [1995?]: Türk-Rum İlişkileri. Lefkoşa. 
İsmail, Sabahattin (1997): İngiliz Yönetiminde Türk-Rum İlişkileri ve İlk Türk-Rum 

Kavgaları. Lefkoşa.  
İsmail, Sabahattin (1998): 150 Soruda Kıbrıs Sorunu. Istanbul. 
İsmail, Sabahattin (2000): Kıbrıs’ta Yunan Sorunu (1821–2000). Lefkoşa. 
İsmail, Sabahattin, Ergin Birinci (1987): Kıbrıs Türkünün Varoluş Savaşımında İki 

Ulusal Kongre. Meclis-i Milliye (1918), Milli Kongre (1931). Lefkoşa. 
İsmail, Sabahattin, Ergin Birinci (1989): Atatürk Döneminde Türkiye-Kıbrıs İlişkileri 

1919-1938. Lefkoşa. 
Jennings, Roland C. (1993): Christians and Muslims in Ottoman Cyprus and the Medi-

terranean World 1571–1640. New York. 
Kaelble, Hartmut (1999): Der historische Vergleich. Eine Einführung zum 19. und 20. 

Jahrhundert. Frankfurt a.M. u.a. 
Kahl, Thede, Cay Lienau (Hgg.) (2009): Christen und Muslime. Interethnische Koexis-

tenz in südosteuropäischen Peripheriegebieten. Münster. 
Kaleshi, Hasan (1976): „Dr. Ibrahim Temo. Der Gründer des jungtürkischen Ko-

mitees Einheit und Fortschritt. Ein Beitrag zur Erhellung der Rolle der Albaner 
in der jungtürkischen Bewegung“; Südost-Forschungen 35, 110-149.  

Kappeler, Andreas (1982): Russlands erste Nationalitäten. Das Zarenreich und die Völ-
ker der Mittleren Wolga vom 16. bis 19. Jahrhundert. Köln/Wien. 

Karpat, Kemal H. (1984–85): „Ottoman Urbanism: the Crimean Tatar Emigration 
to Dobruca and the Founding of Mecidiye, 1856–1878“,; International Journal of 
Turkish Studies 3 (1), 1-25. 

Ders. (1986): „The Crimean Emigration of 1856–1862 and the Settlement and 
Urban Development of Dobruca“; in: Ch.Lemercier-Quelquejay et. al. (Hgg.): 
Passé Turco-Tatar Présent Soviétique. Études offertes à Alexandre Benningsen. Pa-
ris, 275-306. 

Ders. (1994): „Dobruca“, İslam Ansiklopedisi 9, 482-486. 
Ders. (2002): Osmanlı Modernleşmesi. Toplum, Kuramsal Değişim ve Nüfus. Istanbul. 
Kaya, Dinçer (2003): „Doktor Hafız Cemal Lokmanhekim“ ; Tarih ve Toplum 237, 

52-56. 
Keyder, Çağlar (2001): Türkiye’de Devlet ve Sınıf. Istanbul.  
Kırımlı, Hakan (1996): National Movements and National Identity Among the Cri-

mean Tatars (1905 – 1916). Leiden. 
Kızılyürek, Niyazi (1990): „Der Zypernkonflikt unter besonderer Berücksichtigung 

der internationalen Abhängigkeitsverhältnisse“. (Unveröffentlichte Dissertation). 
Bremen.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 308 

Kızılyürek, Niyazi (1998): „Sozialstruktur“; in: Klaus-Detlev Grothusen, Winfried 
Steffani, Peter Zervakis (Hgg.): Südosteuropa-Handbuch 8: Zypern. Göttingen, 
516-558. 

Kieser, Hans-Lukas (2005): Vorkämpfer der „neuen Türkei“. Revolutionäre Bildungseli-
ten am Genfersee (1870–1939). Zürich. 

Kirişçi, Kemal (1999): „Türkiye’ye Yönelik Göç Hareketlerinin Değerlendirilmesi“; 
‚Bilanço 1923–1998: Türkiye Cumhuriyeti’nin 75 Yılına Toplu Bakış’ Uluslararası 
Kongresi 1, 111-121.  

Kocahanoğlu, Osman Selim (Hg.) (1997): Midhat Paşa’nın Hatıraları. Hayatım İbret 
Olsun. Istanbul.  

Kolar, Othmar (1997): Rumänien und seine nationalen Minderheiten 1918 bis heute. 
Wien. 

Koloğlu, Orhan (1989): İlk Gazete İlk Polemik. Vekayi-i Mısriye’nin Öyküsü ve Takvimi 
Vekayi ile Tartışması. Ankara. 

Ders. (2006): Osmanlı’dan 21. Yüzyıla Basın Tarihi. Istanbul. 
Korkisch, Friedrich (1940–41): „Die rumänischen Gebietsabtretungen an Ungarn 

und Bulgarien und die Regelung der damit zusammenhängenden Volkstums-
fragen“; Zeitschrift für ausländisches öffentliches Recht und Völkerrecht 10, 707-768. 

Korkut, Fadıl Niyazi (2000): Hatıralar. Yayıma hazırlayanlar: Harid Fedai , Musta-
fa Haşim Altan. Gazimağusa. 

Kornrumpf, Hans-Jürgen (1974): „Zur territorialen Verwaltungsgliederung des 
Osmanischen Reiches, ihrem Entstehen und ihrem Einfluss auf die Nachfolge-
staaten“; in Klaus-Detlev Grothusen (Hg.): Ethnogenese und Staatsbildung in Süd-
osteuropa. Göttingen, 52-61. 

Ders. (1978): „Zur Verwaltungsgliederung der Dobrudscha in den letzten Jahren 
der osmanischen Herrschaft“; Separatum. Münchener Zeitschrift für Balkankunde 1, 
139-155. 

Ders. (1984): „Scheriat und christlicher Staat: Die Muslime in Bosnien und in den 
europäischen Nachfolgestaaten des Osmanischen Reiches“; Saeculum XXXV 
(1), 17-30. 

Kowalski, Tadeusz (1938): „Les éléments ethniques turcs de la Dobrudja“ ; Recznik 
Orientalistyczny 14, 66-80. 

Kocabaşoğlu, Uygur (2010): Hürriyeti Beklerken İkinci Meşrutiyet Basını. Istanbul. 
Köprülüzade, Mehmet Fuat (1931): Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine 

Te’siri Hakkında Bazı Mülahazalar. Istanbul. 
Köse, Osman (2006): 1774 Küçük Kaynarca Antlaşması. Ankara. 
Kreiser, Klaus (1979): „Über den ‚Kernraum’ des Osmanischen Reiches“; in: 

Klaus-Detlev Grothusen (Hg.): Die Türkei in Europa. Göttingen, 53-63. 
Ders. (2001): Der osmanische Staat 1300–1922. München. 
Kreiser, Klaus, Christoph Neuman (2003): Kleine Geschichte der Türkei. Stuttgart. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 309 

Kunt, Metin İ. (1978): Sancaktan Eyalete. 1550–1650 Arasında Osmanlı Umerası ve İl 
İdaresei. Istanbul.  

Kunt, Metin, Sina Akşin et. al. (2000): Türkiye Tarihi 3. Osmanlı Devleti 1600–1908. 
Istanbul.  

Kuran, Ercüment (1993): „Türk-Yunan İlişkileri Çerçevesinde Kıbrıs Sorunu 1923–
1939“; Kıbrıs’ın Dünü – Bugünü Uluslararası Sempozyumu. Ankara, 245-249. 

Kügelgen, Anke von (2002): Die Legitimierung der mittelasiatischen Mangitendynastie 
in den Werken ihrer Historiker (18.-19. Jahrhundert). Istanbul/Würzburg. 

Kügelgen, Anke von et. al. (Hgg.) (1996): Muslim Culture in Russia and Central Asia 
from the 18th to the Early 20th Centuries. Berlin. 

Landau, Jacob M. (1995): Pan-Turkism. From Irredentism to Cooperation. London. 
Lascu, Stoica (1997): „Călători strâini despre turco-tătarii din Dobrogea (sec. 

XVIII-XIX)”; in: Tahsin Gemil (Hg.): Originea Tătarilor. Locul lor în România şi 
lumea turcă. Constanţa, 206-220. 

Lewis, Bernard (1970): Modern Türkiye’nin Doğuşu. Ankara. 
Luhmann, Niklas (1996): Die Realität der Massenmedien. Wiesbaden. 
Ders. (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a. M. 
Luke, H. C. (1969): Cyprus Under the Turks, 1571–1878. A Record Based on the  

Archives of the English Consulate in Cyprus under the Levant Company and After. 
London. 

Mac Farlene, Charles (1850): Turkey and its Destiny. London. 
Maier, Franz Georg (1982): Cypern, Insel am Kreuzweg der Geschichte. Stuttgart.  
Mardin, Şerif (1992): Jön-Türklerin Siyasi Fikirleri 1895–1904. Istanbul. 
Martin, Lawrence (1924): The Treaties of Peace 1919-1923. Vol. II. New York. 
Marx, Karl (1960): „Die britische Herrschaft in Indien“; MEW 9. Berlin, 127-133. 
Ders. (1974): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. Berlin. 
Matuz, Josef (1985): Das Osmanische Reich. Darmstadt. 
Mehmet, Mustafa Ali (1976): Istoria turcilor. Bucureşti.  
Ders. (1983): „Atatürk İnkılâplarının Romanya Türk Basınındaki Yankıları“; Türk 

Kültürü 247, 700-709. 
Memişoğlu, Hüseyin (1992): Bulgaristan Türklerinin Eğitimi. Ankara. 
Merkelbach, Jacob (1991): Die Protokolle des Kadiamtes Nikosia aus den Jahren 1105–

06 (1693–1695). Übersetzung und Kommentierung. Frankfurt a. M. 
Motika, Raoul (2001): Die politische Öffentlichkeit. Iranisch-Aserbaidschans während der 

Konstitutionellen Revolution im Spiegel der Täbriser Zeitung Azarbaygan. Frankfurt 
a.M. u.a. 

Nesim, Ali (1987): Batmayan Eğitim Güneşlerimiz. Lefkoşa. 
Noack, Christian (2000): Muslimischer Nationalismus im Russischen Reich. Stuttgart. 
Neuman, Christoph, Klaus Kreiser (2003): Kleine Geschichte der Türkei. Stuttgart. 
Newham, F. D. (1905): The System of Education in Cyprus. London. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 310 

Norris, H.T (1993): Islam in the Balkans. Religion and Society between Europe and the 
Arab World. London. 

Nüzhet, Selim (1931): Türk Gazeteciliği. Istanbul. 
Ohnefalsch-Richter, Magda H. (1913): Griechische Sitten und Gebräuche auf Cypern. 

Mit Berücksichtigung von Naturkunde und Volkswirtschaft sowie der Fortschritte unter 
englischer Herrschaft. Berlin. 

Okday, İsmail Hakkı Tevfik (o. A.): Bulgaristan’da Türk Basını. Istanbul.  
Oran, Baskın (Hg.) (2001): Türk Dış Politikası. Kurtuluş Savaşı‘ndan Bugüne Olgular, 

Belgeler, Yorumlar. Bd. 1. Istanbul. 
Ortaylı, İlber (1983): İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. Istanbul. 
Osam, Ülker Vancı (2004): İz Bırakmış Kıbrıslı Türkler 2. Dr. Hafiz Cemal Lokmanhe-

kim, Mehmet Aziz, Dr. Alpay Kelami. Gazimağusa. 
Önal, Mehmet Naci (1994): „Romanya Türklerine Bakış“; Türk Dünyası Araştırma-

ları 93, 177-190. 
Ders. (1998): Romanya Dobruca Türkleri ve Mukayeseleriyle Doğum Evlenme ve Ölüm 

Âdetleri. Ankara. 
Özdiş, Hamdi (2010): Osmanlı Mizah Basınında Batılılaşma ve Siyaset. Istanbul. 
Özkaya, Yücel (1977): Osmanlı İmparatorluğunda Ayânlık. Ankara. 
Özdoğan, Günay Göksu, Kemâli Saybaşlı (Hgg.) (1995): Balkans. A Mirror of the 

New International Order. Istanbul. 
Özkul, Ali Efdal (2005): Kıbrıs’ın Sosyo-Ekonomik-Tarihi 1726–1950. Istanbul. 
Özoran, Beria Remzi (1970): „Cumhuriyet İnklapları ve Kıbrıs Türkleri“; Türk 

Kültürü Araştırmaları 7-10, 23-82.  
Öztürk, Osman (1973): Osmanlı Hukuk Tarihinde Mecelle. Istanbul. 
Popovic, Alexandre (1986): L’Islam balkanique. Les musulmans du sud-est européen 

dans la période post-ottomane. Berlin. 
Ders. (1989): „L’Islam dans les états du sud-est européen depuis leur indépen-

dence“ ; in: Georg Majer (Hg.): Die Staaten Südosteuropas und die Osmanen. Hans 
Hartl zum 75. Geburtstag. München, 309-317.  

Ders. (1992): „La presse turque (et tatare) de Roumanie (1888–1940)“ ; in: Natha-
lie Clayer, Alexandre Popovic, Thierry Zarcone (Hgg.): Presse turque et presse de 
Turquie. Istanbul u.a., 221-249. 

Prebisch, Raul (1964): Einer dynamischen Entwicklung Lateinamerikas entgegen. Berlin. 
Ders. (1968): Für eine bessere Zukunft der Entwicklungsländer. Berlin. 
Reinkowski, Maurus (2005): Die Dinge der Ordnung. Eine vergleichende Untersuchung 

über die osmanische Tanzimat. München. 
Richter, Heinz A. (2004): Geschichte der Insel Zypern. Teil 1: 1878–1949. Mannheim 

u.a. 
Said, Edward (1997): Götter, die keine sind. Der Ort des Intellektuellen. Berlin. 
Sakaoğlu, Necdet (1992): Cumhuriyet Dönemi Eğitim Tarihi. Istanbul. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 311 

Sallanz, Josef (2007): Bedeutungswandel von Ethnizität unter dem Einfluss von Globali-
sierung. Die rumänische Dobrudscha als Beispiel. Potsdam. 

Saydam, Abdullah (1997): Kırım ve Kafkas Göçleri (1856–1876). Ankara. 
Schmidt-Rösler, Andrea (1994): Rumänien nach dem Ersten Weltkrieg: Die Grenzzie-

hung in der Dobrudscha und im Banat und die Folgeprobleme. Frankfurt a. M. u.a. 
Ders. (1996): „Die Auswanderung der Türken aus der Dobrudscha in der Zwi-

schenkriegszeit“; Münchener Zeitschrift für Balkankunde 10-11, 125-162. 
Schöpflin, George (1993): „The Turkic Peoples of Romania“; in: Margaret Bain-

bridge (Hg.): The Turkic Peoples of the World. London u.a., 201-205. 
Schulze, Reinhard (1990): Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert. Untersu-

chungen zur Geschichte der Islamischen Weltliga. Köln. 
Ders. (1994): Geschichte der Islamischen Welt im 20. Jahrhundert. München. 
Scurtu, Ioan (1999): Arhivele naţionale ale României. Minoritāţile naţionale din Româ-

nia. 1931–1938. Bucureşti. 
Scurtu, Ioan, Liviu Boar (Hgg.) (1995): Arhivele statului din România. Minoritāţile 

naţionale din România 1918–1925. Bucureşti. 
Scurtu, Ioan, Ioan Dordea (Hgg.) (1996): Arhivele naţionale ale României. Minoritā-

ţile naţionale din România 1925-1931. Bucureşti. 
Sefercioğlu, Necmeddin (2008): Türkçü Dergiler. Türk Ocakları Ankara Şubesi Ya-

yınları 27. Ankara. 
Senghaas, Dieter (1974): Peripherer Kapitalismus. Analysen über Abhängigkeit und Un-

terentwicklung. Frankfurt. 
Shaw, Stanford J. (2004): Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye. Istanbul. 
Shissler, A. Holly (2003): Between two Empires. Ahmet Ağaoğlu and the new Turkey. 

London.  
Somel, Selçuk Akşin (1993): „Das Grundschulwesen in den Provinzen des Osma-

nischen Reiches während der Herrschaftsperiode Abdülhamid II (1876–1908).“ 
(Unveröffentlichte Dissertation). Bamberg. 

Sonyel, Selahi (1985): „Bir Düzeltme: Kıbrıs’ta Yayınlanan İlk Türkçe Gazete“, 
Yeni Kıbrıs, 16.  

Soysal, Gün (2002): „Rusya Kökenli Aydınların Cumhuriyet Dönemi Türk Mil-
liyetçiliğinin İnşâsına Katkısı“; in: Tanıl Bora (Hg.): Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce 4: Milliyetçilik. Istanbul, 483-504. 

Soysal, İsmail (1985): Kurtuluş Savaşında İşbirlikçiler. Istanbul. 
Ders. (1988): 150’likler Kimdir, Ne Yaptılar, Ne Oldular? Istanbul. 
Strauß, Johann (1995): „Probleme der Öffentlichkeitswirkung der muslimischen 

Presse Kretas“; in: Christoph Herzog, Raoul Motika, Anja Pistor-Hatam (Hgg.): 
Presse und Öffentlichkeit im Nahen Osten. Heidelberg, 155-174. 

Strohmeier, Martin (2004): „The Ottoman Press and the Turkish Community in 
Cyprus (1891–1931)“; in: Horst Unbehaun (Hg.): The Middle Eastern Press as a 
Forum for Literature. Frankfurt a.M. u.a., 249-274. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 312 

Ders. (2008): „Economic issues in the Turkish-Cypriot Press, 1891–1931”; in: 
Martin Strohmeier, Gisela Prochazkázka-Eisl (Hgg.): The Economy as an Issue in 
the Middle Eastern Press. Neue Beihefte zur Wiener Zeitschrift für die Kunde des Mor-
genlandes. Bd. 2. Berlin, 171-185. 

Şentürk, Hüdai (1992): Osmanlı Devleti’nde Bulgar Meselesi (1850–1875). Ankara. 
Şimşir, Bilâl N. (1989): Rumeli’den Türk Göçleri. Belgeler. 3 Bd. Ankara. 
Ders. (1986): The Turkish Minority Press in Bulgaria. Ankara. 
T. C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Arşivi Daire Baş-

kanlığı (2000): Osmanlı İdaresinde Kıbrıs. Nüfus Arazi Dağılımı ve Türk Vakıfları. 
Yayın Nu: 43. Ankara.  

Temo, İbrahim (1939): İttihad ve Terakki Cemiyetinin Teşekkülü ve Hıdematı Vataniye 
ve Inkılâbı Millîye Dair Hatıratım. Mecidiye. 

Ders. (1937): Atatürkü Niçin Severim?. O.A. 
The Cyprus Civil List. Including Local Rules and Regulations. (1903). Nikosia. 
Timur, Taner (2000): Osmanlı Kimliği. Ankara. 
Togan, Zeki Velidi (1969): Hâtıralar. Türkistan ve Diğer Müslüman Doğu Türklerinin 

Milli Varlık ve Kültür Mücadeleleri. Istanbul.  
Topuz, Hıfzı (1973) : 100 Soruda Türk Basın Tarihi. Istanbul. 
Toumarkine, Alexandre (1995): Les migrations des populations musulmanes bal-

kaniques en Anatolie (1876–1913). Istanbul. 
Tunaya, Tarık Zafer (1952): Türkiye’de Siyasi Partiler 1859–1952. Istanbul. 
Uçarol, Rıfat (1978): 1878 Kıbrıs Sorunu ve Osmanlı-İngiliz Anlaşması (Ada’nın İn-

giltere’ye Devri). Istanbul. 
Ursinus, Michael (1996): „Die osmanischen Balkanprovinzen 1839–1840: Steuer-

reform als Modernisierungsinstrument“; Südostforschungen 55, 129-160. 
Usmanova, Dilara M. (1996): „Die tatarische Presse 1905-1918: Quellen, Entwick-

lungsetappen und quantitative Analyse“; in: Michael Kemper, Anke von Kü-
gelgen, Dmitriy Yermakov (Hgg.): Muslim Culture in Russia and Central Asia from 
the 18th to the Early 20th Centuries. Berlin, 239-278. 

Usmanova, Larisa (2007): The Türk-Tatar Diaspora in Northeast Asia. Transformation 
of Consciousness: A Historical and Sociological Account Between 1898 and the 1950s. 
Tokyo. 

Ülküsal, Müstecib H. (1964–66): „Die Dobrudscha und die Türken“; Jahrbuch der 
Dobrudschadeutschen 11 (1964), 74-88; 12 (1965), 36-43; 13 (1966), 84-87. 

Ders. (1976): İkinci Dünya Savaşında 1941–1942 Berlin Hatıraları. Istanbul. 
Ders. (1980): Kırım Türk – Tatarları. Dünü – Bugünü –Yarını. Istanbul. 
Ders. (1999): Kırım Yolunda Bir Ömür. Istanbul. 
Ünlü, Cemalettin (1981): Kıbrıs’ta Basın Olayı. O.A. 
Ünver, Süheyl (1965): „Tıbbiyede Hürriyet Mücadelesi“; Hayat. Tarih Mecmuası, 

23-29. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 313 

Üstel, Füsun (1997): İmparatorluktan Ulus Devlete Türk Milliyetçiliği: Türk Ocakları 
(1912– 1931. Istanbul. 

Wallace, Paul W. , Andreas G. Orphanides (2004): Sources for the History of Cyprus. 
Vol. XI: Enosis and the British: British Official Documents 1878–1950. New York. 

Wallerstein, Immanuel (1986): Das Moderne Weltsystem. Die Anfänge kapitalistischer 
Landwirtschaft und die europäische Weltökonomie im 16. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 

Ders. (1998): Das moderne Weltsystem, Bd. 2: Der Merkantilismus. Wien. 
Ders. (2004): Das moderne Weltsystem, Bd. 3: Die große Expansion. Wien. 
Weithmann, Michael W. (1995): Balkan-Chronik. 2000 Jahre zwischen Orient und 

Okzident. Graz u.a. 
Wittfogel, Karl August (1977): Die orientalische Despotie. Frankfurt a.M. u.a.  
Yararbaş, Kafiye, Metin Turan (2004): „Aydın Bir Tıbbiyeli Portresinde Halk He-

kimliği Yaklaşımları“; in: Ülker Vancı Osam (Hg.): İz Bırakmış Kıbrıslı Türkler 2. 
Dr. Hafiz Cemal Lokmanhekim, Mehmet Aziz, Dr. Alpay Kelami. Gazimağusa,  
21-36. 

Yurtsever, Mehmet V. (1976): „Die Tataren und die Ottomanischen Türken in der 
Dobrudscha“; Jahrbuch der Dobrudschadeutschen 21, 25-34. 

Ders. (1977): „Von Sitte und Brauch (Volkskunde) bei den Krimtürken in der Dob-
rudscha“; Jahrbuch der Dobrudschadeutschen 22, 108-129.  

Yücel, Hasan Âli (1938): Türkiye’de Orta Öğretim. Istanbul. 
Zervakis, Peter (1998): „Historische Grundlagen“; in: Klaus-Detlev Grothusen, 

Winfried Steffani, Peter Zervakis (Hgg.): Südosteuropa-Handbuch 8: Zypern. Göt-
tingen, 38-90. 

Zürcher, Erik J. (1998): Turkey. A Modern History. London. 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23. Index (Auswahl)

Abdülhakim Selim  90 
Abdülhamid II.  23, 31, 33, 47, 99, 109, 

129, 166, 167, 191 
Abdülkadir İnan  154 
Abdullah Batal Taymas  154 
Abdullah Cevdet  83, 101, 129, 132, 141, 

161, 172, 173, 174, 179, 182 
Abdullah Efendi  34 
Abdurrahman Mustafa  106 
Adamidis  241 
Affet İnan  107 
Afiyet  168 
Ağaoğlu Ahmet Bey  58 
ağas  20 
Agon  166 
Ahde Vefa  131 
Ahmed Bey Ağayef  258 
Ahmet Ağaoğlu  154, 157, 181 
Ahmet Caferoğlu  154 
Ahmet Hamdi Zandalı  196 
Ahmet Özenbaşlı  149 
Ahmet Rasim  3 
Ahmet Raşit  53, 55, 175, 176, 199, 249, 

250 
Ahmet Rıza  136 
Ahmet Sait Efendi  61 
Ahmet Tevfik  31, 37, 38, 39, 40, 43, 122, 

167 
Ahmet Vefik  150 
Aile Hukuku Kararnamesi  176 
Ak toprak  12, 139 
Akbaba  38, 39, 40, 122, 167 
Akdes Nimet Kurat  154 
Aleksan Sarrafyan  29 
Alemdar Mustafa Paşa  4 
Alexis Kyrou  253 
Ali Ahmed  246 
Ali Remmal  58 
Ali Rıza Bey  31, 75, 79 
Alithiya  166 
Amet Ali  119 
Anagnostiria  30 
Anatolien  9, 20, 21, 22, 23, 35, 53, 54, 57, 

59, 67, 78, 94, 100, 109, 139, 143, 147, 
154, 159, 160, 198, 199, 202, 207, 216, 
251, 252, 273, 274, 275, 276 

Anavatan  12, 58, 169, 182, 186, 197, 199, 
274 

anayurt  117, 205 
Andre Avram  231, 233 
Ankara  58, 102, 104, 155, 157, 198, 199, 

218, 227, 263 
Anuarul Seminarului Musluman Statului 

Medgidie  133 
Anuarul Seminarului Musulman din Megidia  

230 
Ardahan  21, 23 
Arnavud İslam Konferensı  140 
Asım Bey  31, 34 
Atatürk  93, 104, 106, 109, 116, 130, 141, 

142, 150, 153, 204, 219, 260, 263, 275 
Atlantischen Ozean  22 
Auslandstürken  12, 92, 99, 100, 156, 157, 

186 
ayan  4 
Ayastefanos  21, 22 
Aydınlık  86, 87, 108, 109, 124 
Ayrantok  149 
Azaplar  146, 264 
Azeri Türk  155 
Babadağ  67, 69, 71, 230 
Bahçesaray  256, 261 
Balkan  5, 7, 10, 21, 80, 100, 103, 110, 

114, 116, 139, 189, 195, 202, 207, 255, 
260, 262, 273 

Balkankrieg  71, 189 
Barsenon  46 
başkadı  216 
Batum  21, 23 
Bekirzade Nazım Efendi  34 
Berlin  155 
Berliner Kongress  71 
Bessarabien  68, 70, 72, 195, 255 
beylerbeyi  19, 68 
beylerbeylik  19 
Beylerbeylik-Cezayir-i Bahr-i Sefid  21 
Birlik  58, 62, 63 
Birlik Ocağı  62 
Bizim Sözümüz  86, 87, 89, 98, 99 
board of education  209 
Bodamyalızade M. Necmi  49 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 316 

Bodamyalızade Mehmet Münir  42, 48, 
50, 244, 245 

Bolschewiken  95, 156, 258, 265, 267 
Bora  86, 87, 113, 118, 119, 124, 261, 262 
Boyacıoğlu Mehmet  20 
Bozkurt  155, 176 
budgetarism  182 
Bukarest  70, 71, 72, 73, 77, 103, 132, 145, 

147, 202, 255 
Bukowina  72 
Bulgarien  8, 21, 23, 44, 68, 71, 72, 76, 83, 

88, 99, 103, 116, 122, 124, 152, 153, 
189, 190, 192, 195, 204, 228, 257 

bütçehorluk  182 
Cadrilater  88, 89 
Cafer Seydahmet  148, 150, 154, 258, 260, 

267 
Çağatay  153 
Canon Newham  214 
Çardak  86, 87, 111, 114, 115, 116, 117, 

203, 204, 205, 226 
Carol I  102, 138 
Cavit Yamaç  114 
Celali-Aufstände  4 
Çelebi Cihan  150, 259, 260, 263, 275 
Cemaat-i İslamiye  99 
Cemal Hüsnü  90 
Cemal Paşa  132, 141 
Cevdet Kemal  82 
Cezayir-i Bahr-i Sefid Beylerbeyliği  20 
Charles Dilke  238 
Çiçek  9, 228 
Cimberley  25 
Cingizoğlu  171 
Cingizzade  63, 171 
Con Mehmet Rıfat  55, 63, 64, 171, 182, 

254, 276 
Constantin Dinu  149, 204 
Convention of Defensive Alliance between 

Great Britain and Turkey  23 
Convention réglementant l’émigration de la 

population turque de la Dobroudja 
(Mukavele. Dobruca Türk Halkının Göç 
Şartları)  203 

Cruţiu Delasălişte  95 
Cumhuriyet  107, 159, 253 
Cuvântul  Dobrogei  85, 86, 87, 274 
Cuvântul Nostru  98 
Cyprus  9, 25, 27, 30, 198, 209, 239, 250 
Cyprus Herald  27 

Cyprus Times  27 
daire-i milliye  7, 269, 274, 275 
dar al-harb  5 
dar al-islam  3, 5 
Dar-ül Fünun  31, 47 
Dar-ül İrfan Medresesi  160 
das Osmanische Reich  3, 5, 8, 19, 21, 25, 

29, 34, 38, 69, 70, 71, 74, 106, 137, 
139, 141, 160, 166, 189, 190, 195, 228, 
238, 243, 244, 255 

Deliorman  86, 87, 114, 115, 116, 117, 205, 
206, 207, 208 

Demirgean Efendi  231 
Demokrat Fırkası  132, 133 
derebeyi  4 
Dersim  112 
Deutschland  101, 135, 138, 155, 160, 258 
Dil Tarih ve Coğrafya  155 
Dimitrie Sturza  138 
Dış Türkler  12, 99, 157, 274 
Divan-ı Harb  132 
Divan-ı Hümayûn  20 
Diyojen  37 
Dobrotič  67 
Dobruca  10, 11, 73, 79, 80, 81, 86, 87, 89, 

90, 93, 94, 122, 130, 139, 147, 149, 
193, 196, 203, 222, 259, 262, 264, 274 

Dobruca Gazetesi  73, 79 
Dobruca Sedası  80, 222 
Dobrudscha  7, 8, 9, 10, 11, 13, 14, 27, 67, 

68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 
79, 80, 81, 83, 84, 86, 87, 88, 89, 90, 
91, 92, 94, 95, 96, 100, 101, 102, 103, 
104, 105, 106, 108, 111, 112, 117, 118, 
121, 122, 123, 124, 129, 130, 132, 133, 
134, 135, 136, 141, 145, 146, 147, 148, 
149, 157, 185, 186, 190, 191, 192, 193, 
194, 195, 196, 197, 198, 199, 202, 203, 
204, 206, 207, 208, 221, 222, 223, 224, 
227, 228, 229, 230, 255, 257, 258, 260, 
261, 262, 263, 264, 265, 266, 267, 268, 
274, 275, 276 

dobruzische Tatarei  255 
Doğru Yol  53, 54, 55, 56, 58, 59, 62, 124, 

175, 176, 199, 249, 251 
Doktor Eyüp  252 
Doktor Hafız Cemal  49 
Donanma-yı Osmani Muavenet-i Milliye 

Cemiyeti  47 
Dr. Eiub Musa Ali  261 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 317 

Dr. Euib Musa Timurtornu  263 
Dr. Hafız Cemal Âfiyethanesi  165 
Dr. Mehmet Nuri  106 
Dschingis  150 
duraklama devri  6 
Durostor  119, 230 
düvel-i muazzama  68 
Ebulmukbil Kemal  75, 76, 77, 134 
Ebuzziya Tevfik  37 
Edebiyat Fakültesi  155 
Edige Kırımal  155 
Efimeris do Lao  166 
Eftihi Efendi  164 
Elective Members  24 
Elefteriya  28, 46, 49, 166 
Emel  85, 86, 87, 95, 106, 113, 118, 124, 

130, 139, 145, 148, 149, 151, 153, 155, 
157, 260, 261, 262, 264, 266 

Emin Zekeriya (Bektöre)  148 
Emine Müstecib  149 
Encümen-i Maarif  213, 223 
England  21, 22, 23, 25, 130, 137, 138, 

191, 245, 249, 251, 258 
English School  214 
Enosis  8, 14, 15, 25, 30, 33, 40, 41, 46, 48, 

49, 51, 52, 53, 54, 124, 166, 183, 186, 
199, 210, 218, 237, 238, 239, 240, 241, 
242, 243, 244, 245, 246, 247, 248, 249, 
250, 251, 252, 253, 254, 269, 274, 275, 
276 

Enosis-Bewegung  15, 41, 186, 237, 251, 
252 

Enver Paşa  141, 155 
Ergenekon  155 
Erzbischof Sophronios II.  24 
Erzbischofs Kyrillos III.  251, 252 
Esseyid Ahmed Asım  25 
Ethniki Organosis Kyprou  251 
Evagoras  30, 239, 240, 242 
evkaf  42, 43, 44, 46, 47, 48, 49, 55, 56, 58, 

60, 61, 62, 63, 91, 123, 182, 191, 209, 
210, 216, 219, 244, 248 

Evkaf-ı Hümayün Nezareti  42 
Evkaf-ı İslamiye  182 
evkaf-Verwaltung  44, 56 
Eyüb Hamdi  149 
Ezan  40 
F. D. Newham  211, 241 
Fadıl N. Korkut  55 
Fahri Bey  48 

Feminismus  97, 98 
Ferid Bachtemir  203 
ferman  191 
Fetva Emini  61 
Fetva Eminliği  61, 63 
Filaks Gbriyos  166 
Foni dis Kyprou  33, 46, 58, 166, 238, 239 
Frankreich  53, 130, 137, 258 
Frauenrechte  179 
Fremdherrschaft  12, 152, 153, 191, 219 
Frieden von Adrianopel  70 
G. Clemenceau  89 
Gagausen  67, 107, 152, 190 
Galatasaray Sultanisi  47 
Genf  40 
Georgios Shakallis  239 
gerileme devri  6 
Gibriyagos  166, 242 
Girid İane-i Şita’iyesi Komisiyonu  76 
Gök-Börü  155 
Graf Schuwalow  23 
Griechenland  8, 15, 33, 53, 54, 70, 74, 

153, 190, 198, 210, 237, 238, 240, 241, 
242, 243, 244, 245, 246, 249, 250, 251, 
252, 253, 257 

griechische  14, 28, 35, 37, 41, 45, 46, 48, 
49, 52, 54, 57, 58, 59, 60, 62, 63, 123, 
124, 162, 164, 165, 179, 183, 186, 201, 
209, 210, 211, 213, 214, 215, 220, 237, 
238, 239, 240, 241, 242, 244, 245, 246, 
247, 248, 249, 250, 251, 252, 253, 254, 
276 

Großbritannien  42, 53, 212, 215, 237, 
238, 245, 248 

Großrumänien  89, 91 
Gülhane Tatbikat Hastanesi  160 
Habib Hilmi  93, 100, 228, 276 
Habibullah Mustafa  112 
Hacı Ahmet Derviş Efendi  31, 244 
Hacı Akif Efendi  244 
Hacı Ali Rıfkı Efendi  239, 244 
Hacı Bektaş  67 
Hacı Bulgurzade Ahmet Hulusi Bey  62 
Hacı Hamid Ağazade Mehmed Efendi  

244 
Hacı Vehid  244 
hafiye  35 
hafiyelik  35 
Hafız Cemal  46, 159, 160, 161, 162, 163, 

164, 165, 166, 167, 168, 171, 186, 276 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 318 

Hafız Cemal Lokmanhekim  159 
Hafız Mustafa Ahmed  108 
Hak Söz  87, 102, 103, 109, 124, 140, 205 
Hakikat  58, 124, 219, 245, 253 
Hakimiyeti Milliye  59 
Hakkı İbrahim  114 
Halil Fehim  149 
Halk  86, 87, 112, 113, 114, 117, 203, 204, 

205, 228, 261, 274 
hamam  45 
Hamdi Nusret  112 
Hamidiye Sanayi Mektebi  163 
Hamitköy  241 
Hasan Bulliler  165 
Hasan Kaleshi  130 
Henry Layard  22, 23, 29 
hicret  114, 190, 194, 201, 202, 205 
High Technical School  181 
Hilal-i Ahmer  57, 168 
Himaye-i Ahlak-ı Dini İslamiye Cemiyeti  105 
Histoire des Musulmans d’Espagne  172 
Hitler  155, 156 
Hochkommissariat  24 
Hohe Pforte  21, 25, 31, 36, 76, 121, 191, 

210, 239 
Hürriyet  40, 47, 62, 133 
Hürriyet Kulübü  47 
Hürriyet ve İtilaf  133 
Hürriyet ve Terakki Kulübü  47 
Hüseyin Cemal  61 
Hüseyin Hüsnü Cengiz  61 
Hüseyinzade Ali  154 
Hüsnü Erkilet  155 
I. C. Brătiano  89 
İ. Zandalı Matbaası  91 
İbrahim Edhem  131 
İbrahim Hakkı  52, 219 
İbrahim Temo  77, 79, 82, 85, 87, 89, 93, 

112, 122, 129, 130, 131, 132, 134, 145, 
159, 160, 166, 171, 185, 222, 231, 258, 
274, 276 

İçtihad  101, 141, 172 
idadi  131, 136, 211, 212, 213, 214, 215, 

217 
İlmiye Birliği Cemiyeti  108 
Indien  22, 111 
inkılâb  151 
Ionische Insel  21, 237, 245 
Iordache Ştefănescu  96 
İrfan Efendi  42, 45, 55, 56, 209 

İrfancılar  42, 48 
İrşad  7, 53, 56, 57, 59, 62 
İrtica  59 
İshak Sukuti  129 
Işık  82, 83, 84, 90, 130, 134, 138, 195, 

197, 223, 224, 232, 258 
Işık Matbaası  84 
Islahat Fermanı  68 
Islam  36, 51, 55, 75, 82, 83, 98, 99, 108, 

137, 143, 151, 152, 166, 172, 173, 175, 
179, 233 

İslam  46, 108, 140, 148, 164, 165, 166, 
167, 168, 212, 217, 218, 219, 276 

Islamismus  5, 54, 154 
İsmail Daut  109, 110 
İsmail Gasprinskij  54, 153, 255 
İsmail Hakkı  75, 117 
İsmail Kemal Zandalı  91 
Istanbul  4, 5, 19, 23, 27, 28, 31, 35, 37, 

47, 53, 54, 59, 60, 68, 79, 80, 106, 113, 
131, 132, 136, 155, 159, 160, 163, 168, 
169, 171, 172, 173, 194, 210, 219, 232, 
243, 245, 256 

İttihat ve Terakki  5, 47, 51, 129, 130, 132, 
137, 139, 142, 172, 176 

İttihat ve Terakki Cemiyeti  47 
İttihat ve Terakki Partisi  51 
İttihat-ı Osmani  129 
İzmir  54, 59 
İzmirli Saffet Bey  40 
Janitscharenaufstand  4 
Jean Meslier  172 
Joseph Chamberlain  243 
Juden  20, 100, 193, 201, 216 
Jungtürken  33, 36, 39, 40, 47, 59, 75, 79, 

83, 84, 122, 129, 134, 146, 161, 166, 
167, 168, 172, 174, 181, 221, 222 

Jungtürkenbewegung  28, 31, 33, 35, 47, 
48, 51, 83, 89, 129, 131, 136, 141, 146, 
154, 160, 171, 172, 180, 185, 258 

Jungtürkenrevolution  37, 39, 42, 46, 49, 
51, 62, 73, 79, 80, 136, 154 

Kabakçı Mustafa İsyanı  4 
Kadis  20, 47 
Kadri Bey  77, 78, 134 
Kaiser Michael VIII  67 
Kaliakra  71, 119, 265 
Kamus-i Türk  131 
Kara Nogai Khan  67 
Kars  21, 23 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 319 

Katalanos  241, 242, 243, 246, 247 
Katharina II.  22 
Kaukasien  21 
Kaukasus  21, 153, 154, 156, 189, 207 
Kavanîn Meclisi  24, 48 
Kaza-Gerichte  45 
Kazım Nami Duru  217, 218 
Kâzım Seydahmet  148 
Kemal Hamdi  100, 116 
kemalistisch  14, 53, 55, 56, 58, 59, 61, 62, 

63, 64, 94, 95, 100, 102, 105, 106, 107, 
108, 109, 110, 114, 116, 124, 141, 143, 
171, 173, 186, 217 

Keziban Nermin  93 
Khanat Krim  3 
Kıbrıs  9, 11, 34, 35, 36, 38, 39, 42, 46, 50, 

51, 52, 53, 61, 122, 162, 163, 196, 217, 
218, 238, 240, 276 

Kıbrıs Beylerbeyliği  9 
Kıbrıs Cemiyet-i Hayriye-i İslamiyesi  162, 

163 
Kıbrıs Evkaf Dairesi  42 
Kıbrıs İslam Lisesi  217, 218, 276 
Kıraathane-i Osmaniye  30, 34 
Kırım Milli Kurtuluş Hareketinin Organı  149 
Kırım Türkleri  113, 150 
Kızıl Elma  5 
Klerus  19, 118, 119, 214, 215 
Kloster Hrismo  241 
Kogălniceanu  77, 78, 138 
Kokonoz  37, 38, 39, 40, 122 
Komitacis  35 
Konstantinopel  251 
Konstanza  74, 75, 76, 80, 81, 86, 88, 103, 

112, 119, 132, 136, 146, 148, 202, 221, 
222, 224, 227, 230, 231, 262, 263, 268 

Kont Abdurrahman  106 
Köstence Cemaat-i İslamiyesi  136 
Kreta  20, 44, 74, 76, 122, 244, 246, 247, 

248, 250 
Krim  14, 15, 21, 54, 67, 69, 82, 87, 100, 

103, 106, 113, 146, 147, 148, 149, 154, 
155, 189, 195, 197, 227, 255, 257, 258, 
259, 260, 261, 263, 266, 267, 268, 275 

Krimhalbinsel  255, 275 
Krimkrieg  70 
Krimtataren  54, 68, 82, 83, 114, 147, 150, 

155, 255, 257, 258, 259, 260, 263 
krimtatarischer Nationalismus  15, 100 
Krimtürken  150, 261, 266 

Küçük Kaynarca  3, 69, 70 
Küfizade Mustafa Asaf Bey  34, 35, 36 
Kurden  111, 112 
kurdisch  112 
Kürdistan  95 
kurultay  259, 260 
Kutzovlachen  78 
Larnaka  26, 27, 56, 58, 166, 237, 253 
Latife Rıza  149 
Letters Patent  29 
Leymosun  46, 166 
Limassol  19, 26, 30, 247, 248, 251 
Lokalpatriotismus  82, 87, 123, 139, 149, 

185, 186, 274 
London  23, 25, 40, 238, 243, 246, 249, 

253 
Lord Derby  22 
Lord John Hay  24 
Lord Salisbury  22, 29 
Lütfiye Rıza  228 
Lütfiye Ülker  149 
M. Lütfü  91 
Maarif müdürlüğü  220 
Mağusa  44 
mahkeme-i şer’iye  92 
Mahmud Halim Vani  149 
Mahmud II.  4, 42, 131 
Mahmut Necmi Bodamyalızade  250 
Malkoçoğlu Bali Bey  68 
Mameluken  19 
Mangalya  79, 146 
Martin Luther  172 
Masum Millet  11, 63, 64, 65, 169, 172, 

175, 180, 186, 254 
Mecelle  176 
Mecidiye  70, 71, 82, 84, 86, 88, 102, 114, 

129, 130, 132, 133, 134, 145, 146, 225, 
229, 230, 232, 233, 234 

Meclis-i Milli  249 
medrese  101, 107, 115, 141, 147, 209, 221, 

224, 225, 229, 232, 257 
Megali Idea  237, 240 
Mehmed Ali Paşa  4 
Mehmed Derviş  244 
Mehmed Niyazi  80, 82, 84, 85, 87, 89, 90, 

93, 112, 129, 139, 149, 193, 197, 222, 
224, 231, 274, 276 

Mehmed Nuri  149 
Mehmed Paşa (Küçük Mehmed)  242 
Mehmed Reşid  129 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 320 

Mehmet Arif Efendi  244 
Mehmet Derviş  50, 51 
Mehmet Faik Bey  31, 34, 35 
Mehmet Fikri  58, 64 
Mehmet Husein  119 
Mehmet İrfan Efendi  34 
Mehmet Münir Bey  44, 48, 244, 245 
Mehmet Nazım Bey  56, 57 
Mehmet Remzi  40, 53, 54, 55, 58, 59, 

218, 249, 253, 276 
Mehmet Rıfat  63, 171, 172, 173, 174, 

175, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 186 
Mehmet Şevket Bey  31, 47, 48, 52, 245, 

246, 247 
mekteb-i ibtidai  209 
mekteb-i rüşdiye  209 
Mekteb-i Tıbbiye-i Adliye-i Şahane  131, 160 
Mektep ve Aile  84, 118, 124, 130, 134 
memalik-i şahane  239 
Memduh Paşa  31, 36, 134 
Memleket ve Menafi Sandıkları  69 
memuriyetçilik  182 
Meşrutiyet  118 
Meşveret  40 
Midhat Menan  112, 149 
Midhat Paşa  68, 78 
Migranten  100, 139, 195, 197, 199, 200, 

202, 203, 207, 268 
Migration  12, 14, 58, 61, 62, 82, 87, 93, 

94, 114, 115, 116, 123, 169, 190, 191, 
192, 193, 196, 201, 203, 204, 205, 206, 
207, 208, 267, 268, 275, 277 

Migrationsbewegungen  14, 189 
millet-System  5 
Milli Kongre  61 
Milli ve Umumi Kıbrıs Türk Kongrası  61 
Mir’at-ı Zaman  40, 41, 43, 46, 244 
Mir-i Miran  31 
mirzalık  257 
Mittelasien  21, 153 
Mittelmeer  21, 22, 138, 251 
Mizan  40 
Mohammed  19, 143, 201 
Moldau  68, 70, 72 
Mufti Ali Rıfkı  31, 209 
Mufti Hafız Ziai  31, 249 
Müftücüler  42, 48 
muhacir  157 
Muhacirin-i İslamiye Cemiyeti  53 
muhassıllık  20 

Munip Demirgean  233 
Münire Hanım  94 
Murad II  67 
Müsameretname  32 
Mustafa Celalettin  150 
Mustafa Kemal  63, 102, 141, 142, 276 
Mustafa Kemal Atatürk  63, 102 
Mustafa Mithat  50, 52, 53, 219 
Müstecib Fazıl  11, 112, 145, 146, 147, 

148, 149, 150, 151, 171, 186, 196, 264, 
265, 267, 276 

Müstecib Oktay  93, 196 
mutasarrıflık  21 
Mutterland  12, 14, 28, 47, 53, 89, 100, 

114, 115, 117, 121, 124, 145, 160, 166, 
171, 181, 185, 190, 197, 200, 205, 206, 
208, 212, 216, 217, 228, 233, 235, 237, 
248, 273, 274, 275, 276 

Muzafferüddin Galib  31, 34 
Nation  7, 12, 15, 52, 57, 60, 74, 76, 77, 

78, 90, 94, 99, 102, 106, 111, 112, 113, 
116, 139, 149, 150, 151, 152, 153, 215, 
242, 269, 273, 274 

nationaler Identität  12 
Nationalismus  4, 7, 12, 14, 15, 41, 49, 51, 

52, 54, 55, 60, 87, 90, 100, 103, 104, 
106, 110, 111, 113, 118, 124, 145, 147, 
148, 149, 152, 154, 156, 157, 186, 189, 
217, 218, 227, 240, 246, 260, 268, 275 

Nationalsozialisten  155, 156 
nationalsozialistisch  156 
Nazmie Omer Nogaizade  97, 98 
Necati Bey  60, 219, 220 
Necib H. Fazıl  149 
Necip Asım  150 
Necmi Avkıran  62 
Neon Ethnos  166 
Neon Kition  27 
nepoltism  182 
Neşr-i Maarif Cemiyeti  56 
Nikosia  19, 26, 30, 40, 43, 45, 48, 50, 52, 

53, 57, 58, 61, 62, 63, 164, 165, 166, 
171, 175, 182, 199, 210, 211, 212, 213, 
215, 241, 251, 276 

Non Elective Members  24 
Nord-Dobrudscha  71, 72, 73, 86, 191, 

227, 255 
Nuri Paşa  155 
Odlu Yurt Dergisi  155 
Ohri  131 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 321 

Ömer Aziz  227 
Ömer Halit  106, 149 
Order in Council  24, 25, 29 
Orhun  155 
Orundalızade Abdülhamit Bey  56 
Osman Nuri Efendi  209, 210 
osmanisch  3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11, 12, 13, 

20, 22, 23, 24, 27, 28, 30, 31, 36, 37, 
39, 40, 42, 43, 44, 47, 55, 67, 68, 73, 
74, 75, 77, 78, 80, 83, 85, 102, 108, 
121, 122, 131, 134, 136, 138, 145, 150, 
159, 160, 161, 163, 166, 167, 176, 182, 
185, 189, 191, 198, 200, 209, 210, 211, 
217, 221, 229, 237, 240, 247, 255, 256, 
273, 276 

Osmanismus  5, 54, 154 
Osmanlı  29, 34, 40, 51, 129, 163, 168 
Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti  129 
Osmanlı Kıraathanesi  34 
Osmanlı Kıraathanesi Matbaası  34 
Osmanlı Lisan Mektebi  163 
Osmanlılık  55 
Ostanatolien  23, 95, 137 
Osteuropa  69, 139, 189, 262 
Ostministerium  155 
Öztürkçe  105 
özyurt  114 
Palästina  20 
Papst Gregor VII.  173 
Paris  40, 88, 132, 136, 256 
Pariser Abkommen  22 
Patriotismus  51, 81, 87, 89, 90, 91, 95, 98, 

99, 100, 102, 104, 112, 183, 186, 197, 
254, 255 

Pazarcık  83, 86, 90, 94, 98, 99, 103, 105, 
106, 136, 141, 148, 221, 224, 227, 263, 
265 

Pazarcık Cemaat-ı İslamiye  265 
Pazarcık İslam Cemaati  148 
Peripherie  4, 5, 6, 7, 10, 12, 13, 14, 15, 32, 

37, 51, 54, 121, 143, 145, 146, 171, 
185, 219, 220, 274, 276 

positivistisch  48, 100, 214, 217 
postosmanischen Identität  13 
Prof. Gerhard von Mende  156 
Promete-Bewegung  155 
Raif N. Giray  149 
Recep Mustafa  99 
Recep Peker  200 

Refiexiuni asupra femenismului tătar din 
Dobrogea  97 

Reichministerium für die besetzten 
Ostgebiete  156 

Reinhart Dozy  173 
Reşit Aliosman  148 
Reşit Rahmeti Arat  154 
Revista Musulmanilor Dobrogeni  86, 87, 89, 

90, 95, 96, 97, 98, 118, 124, 197, 259, 
274 

Rıfat Mithat  148, 149 
Rıza Nur  157 
România Mare  72 
Romanya  86, 87, 89, 91, 92, 93, 94, 95, 

99, 106, 115, 130, 139, 147, 196, 259, 
265, 266, 267 

Rosenberg  156 
Royal Instructions  25 
Rum Kıraathanesi  30 
Rumänen  72, 78, 95, 98, 110, 112, 113, 

138, 151, 192, 231 
Rumänien  10, 21, 71, 72, 76, 77, 78, 79, 

83, 84, 87, 88, 89, 90, 93, 110, 115, 
117, 129, 130, 132, 133, 134, 136, 140, 
152, 153, 190, 192, 193, 195, 203, 204, 
206, 221, 226, 227, 230, 233, 262, 263, 
267 

Rumeli  4, 68 
Rusçuk  28, 71 
rüşdiye  211, 221, 224, 229, 256 
Russland  3, 21, 22, 23, 68, 69, 70, 80, 84, 

137, 189, 255, 256, 258, 260 
Sadayı-Millet  75, 77, 78, 79, 122, 130, 134 
Saddredin Efendi  164 
Saded  29 
Sadık Efendi  34, 209 
Sadreddin Efendi  43, 46, 244 
Sait Molla  59 
Salamis  166 
Salim Rasim  90 
Salpinks  166 
Sami D. Ergün  109 
San’at Mektepleri Mezunları Cemiyeti  168 
sancakbeyi  19, 68 
Sarı Saltık Baba  67 
Sarıay Cemiyeti  168 
Şark  29, 75, 76, 77, 192, 193 
Schariagerichte  25, 55, 61, 123, 175, 179, 

191, 230 
Schariarecht  175, 177, 179 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 322 

Scheich Celaleddin  244 
Schriftreform  29, 59, 60, 64, 92, 105, 124, 

141, 144, 201, 226, 227, 229 
Schweiz  101, 130, 135 
Sedakat  10, 74, 75, 76, 77, 133, 256 
Seda-yi İslam  99 
Selim I.  19, 68 
Selim II.  19 
Seminarul Musulman din Megidia  129, 146, 

230, 276 
Şemseddin Sami  131 
Sened-i İttifak  4 
Separatismus  95, 257, 263, 267 
şer’iye sicilleri  9 
Şevket Cevdet  90, 93, 196, 276 
Seyf  42, 43, 48, 49, 50, 248 
Şeyh Said-Aufstand  95 
Siebenbürgen  72 
Silistre  68, 69, 83, 86, 94, 100, 108, 109, 

111, 118, 195, 221, 224, 225, 227, 229, 
230 

Silistre Medresesi  229, 230 
Sinti und Roma  111 
Sir Garnet Joseph  24 
Sir Garnet Joseph Wolseley  237 
Sir Reginald Edward Stubbs  175 
Sowjetunion  154, 156, 259 
Söz  53, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 86, 87, 

100, 101, 102, 103, 106, 109, 111, 124, 
125, 129, 130, 139, 169, 173, 200, 205, 
216, 218, 226, 228, 250, 253, 264 

Struga  131 
Süd-Dobrudscha  71, 72, 86, 195 
Suez-Kanal  22 
Süleyman I.  3, 19 
Süleyman Paşa  150 
Sultan Beyazid II.  68 
Sultan İzzeddin Keykâvus  67 
Sünuhât  28, 43, 44, 45, 46, 48, 49, 164, 

166, 168, 212, 213, 237, 243, 244 
Suphi Tanrıöver  145, 202, 203, 262 
Süreyya Şapşal  149 
Syllogoi  30 
Taaşşuk-i Talat ve Fitnat  131 
tahsildar  20 
Tahsin İbrahim  148, 149 
Talat Paşa  141 
Tamim-i Maarif Cemiyeti  80, 222 
Tan  57, 86, 87, 89, 90, 91, 93, 94, 259 
Tanin  245 

Tanrı Dağı  155 
Tanzimat  4, 5, 9, 20, 176, 211 
Taşkışla  132 
taşra  121, 185, 269 
Tatarcılık  8, 15, 95, 103, 266, 267, 275 
Tataren  67, 68, 87, 95, 103, 104, 113, 135, 

147, 149, 153, 156, 190, 204, 227, 255, 
256, 257, 258, 259, 260, 261, 262, 264, 
265, 266, 267, 268 

Tatarentum  156 
tatarisch  11, 14, 96, 103, 135, 145, 150, 

262, 263, 266, 268, 275 
tatarische Bewegung  103, 266 
tatarischer Nationalismus  14 
Tatarskaya Şkola  147 
Tatarul  146 
tecdid  151, 266 
Terakki Kulübü  47 
Terciman  54, 153, 255 
Tercüman-ı Hakikat  245 
Teşvik  80, 81, 82, 83, 84, 90, 193, 194, 

195, 197, 222, 223, 224, 256, 257 
Tevhid-i Tedrisat Kanunu  217 
The Morning Post  250 
The Near East  250 
Tıbbiye  131, 159, 160 
Tıbhane-i Amire  131 
tımar  4 
Timur  116, 150, 153 
Topçuköyü  241 
Tüccarbaşı Hacı Ahmet Derviş Efendi  32, 

34 
Tulça  71, 136 
Tuna  28, 69, 86, 87, 89, 93, 94, 95, 109, 

110, 111, 112, 130, 139, 147, 206, 259, 
274 

Türk Birliği  86, 87, 103, 104, 105, 106, 
109, 124, 125, 130, 139, 143, 144, 205, 
206, 227, 264, 265, 266, 267, 268 

Türk Dil Cemiyeti  143 
Türk Dil Encümeni/Kurumu  106 
Türk Gençler Birliği  148, 265 
Türk Hıristiyanlar  107 
Türk Ocakları  153, 155 
Türk Tarih Kurumu  109 
Türk Tarihi Tetkik Cemiyeti  154 
Türk Teavün Cemiyeti  47 
Türk Yurdu  155 
Türkçülük  103, 153, 264 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 323 

Türkei  7, 12, 14, 22, 28, 29, 53, 54, 55, 
56, 58, 59, 60, 61, 62, 64, 73, 83, 89, 
92, 93, 95, 100, 102, 103, 104, 105, 
106, 107, 109, 111, 113, 114, 115, 116, 
117, 124, 125, 130, 131, 138, 141, 143, 
144, 145, 146, 148, 149, 153, 154, 155, 
156, 157, 159, 172, 176, 177, 179, 181, 
186, 189, 190, 194, 196, 197, 198, 199, 
200, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 213, 
217, 218, 219, 220, 225, 226, 228, 229, 
232, 233, 234, 235, 251, 252, 259, 260, 
262, 263, 264, 266, 267, 268 

Türkische Republik  6, 8, 15, 58, 87, 90, 
114, 116, 141, 145, 150, 153, 196, 198, 
202, 204, 219, 227, 259, 260, 264, 266 

türkisch-zypriotische Peripherie  15 
Türkismus  5, 154, 264, 266, 267 
Türkiyat Enstitüsü  154 
Türklük  52, 155, 207 
Turko-Tataren  204, 261, 262, 263 
Üç Tarz-ı Siyaset  154 
Ülküsal  10, 106, 145, 146, 148, 151, 152, 

153, 155, 156, 157, 171, 186, 196, 262, 
264 

Ulus  107, 268 
Ümid  10, 28, 29 
umma  12 
Ungarn  67, 100, 135, 151 
Vakit  57 
valide-i müşfik  7, 274 
Varna  67, 68, 71 
vatan  109, 116, 117, 183, 207 
Vatan  42, 47, 48, 52, 61, 62, 200, 217, 

241, 242, 243, 246, 247, 248 
Venizelos  49, 251 
Victoria Moslem Girls’ School  212 
Viktoria İnas Sanayi Mektebi  48, 212, 219 
vilayet-Özi  68 
vilayet-Tuna  68 
Vizeli Hoca Rıza Efendi  40 
Walachei  68, 70, 72 
Walachen  67 
Winston Churchill  244 
Yaşar Nabi  268 
Yavru Vatan  169, 186 
Yeni Kafkasya  155 

yeni maarif kanunu  216 
Yeni Türkistan  155 
Yeni Zaman  34, 35, 48, 238 
Yeşil Kırım  260, 275 
Yıldırım  86, 87, 95, 106, 107, 206 
Yıldız İstihbarat Teşkilatı  35 
yükselme devri  6, 121 
Yusuf Akçura  154, 157, 258 
Zakir Kadri Ugan  154 
Zaman  30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 39, 

40, 41, 42, 43, 45, 46, 48, 122, 165, 
166, 167, 210, 213, 238, 239, 240, 242, 
243, 245 

Zaman Matbaası  32, 34 
Zeki Velidi Togan  154 
Zentrifugalkräfte  14 
Zentripetalkräfte  14 
Zentrum  3, 4, 6, 7, 8, 10, 12, 13, 14, 15, 

19, 31, 35, 53, 54, 58, 62, 73, 74, 91, 
92, 94, 105, 112, 117, 124, 141, 142, 
144, 145, 146, 154, 155, 157, 160, 166, 
171, 179, 185, 186, 213, 214, 215, 217, 
219, 220, 227, 228, 229, 230, 245, 254, 
269, 274, 275, 276 

Zentrum und Peripherie  4, 13, 146, 185, 
274 

Ziarul tineretului intelectual Turc din România  
115 

Ziraat Bankası  69 
Ziya Gökalp  57, 150, 212 
Zypern  7, 8, 9, 10, 11, 13, 14, 19, 20, 22, 

23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 
34, 35, 36, 37, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 
47, 48, 50, 52, 53, 54, 55, 56, 58, 59, 
60, 63, 64, 121, 123, 124, 159, 160, 
161, 163, 165, 166, 167, 169, 172, 173, 
175, 177, 179, 180, 182, 186, 190, 191, 
195, 198, 199, 200, 208, 209, 210, 211, 
212, 213, 214, 215, 216, 218, 221, 222, 
237, 238, 239, 242, 243, 244, 245, 249, 
250, 251, 252, 269, 274, 275, 276 

Zyperntürken  28, 41, 51, 53, 56, 57, 61, 
162, 167, 190, 191, 199, 200, 201, 214, 
216, 244, 247, 251, 253 

zyperntürkische Bevölkerung  15 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 
Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 
Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 
l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 
Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 
World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-
text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 
Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 
Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 
2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 
Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 
the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 
Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 
Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 
Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung. 

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality: 
Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007. 

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008. 

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings: 
The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015. 

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy. 
Würzburg 2010. 

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman 
et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009. 

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche 
Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010. 

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims, 
Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010. 

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande 
der Europäischen Union. Würzburg 2011. 

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-
meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg 
2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the 
Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011. 

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), 

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011. 

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der 
Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011. 

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of  
Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung. 

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular 
Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012. 

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-
se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012. 

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-
flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg 
2013. 

31.  Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur 
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg 
2014. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506727 - am 26.01.2026, 14:04:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Technische Anmerkungen
	I. Einführung
	1. Das osmanische Zentrum und seine Peripherien
	2. Forschungsstand und Zielsetzung

	II. Die Presse als neues Medium zwischen dem Zentrum und seinen Peripherien
	3. Zypern
	4. Die Entstehung des türkisch-zypriotischen Journalismus
	5. Die Dobrudscha als das Herz der „Memleketyn“
	6. Die dobrudschatürkischen Periodika
	7. Zusammenfassung

	III. Zeitungsmacher/Intellektuelle Grenzgänger
	8. Die jungtürkische Brücke: İbrahim Temo
	9. Ein Leben zwischen Dobrudscha, Krim und Istanbul: Müstecib Fazıl (Ülküsal)
	10. Dr. Hafız Cemal Lokmanhekim
	11. Der kompromisslose Positivist auf Zypern: Con Mehmet Rıfat
	12. Zusammenfassung

	IV. Formen und Variablen der Interaktion: Zentripetal- und Zentrifugalkräfte
	13. Die Migration als Brücke zwischen Zentrum und Peripherie
	14. Das türkische Schulwesen auf Zypern
	15. Das türkische Schulwesen in der Dobrudscha
	16. Die Enosis im Spiegel der türkisch-zypriotischen Presse
	17. Der tatarische Patriotismus

	V. Resümee
	18. Schlussfolgerungen

	VI. Anhang
	19. Verzeichnis der verwendeten Periodika
	20. Textbelege
	21. Karten
	22. Bibliographie
	23. Index (Auswahl)


