LEIF SONDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

flaiche und damit ihre fremde, feindliche Wirkung. Die Metaphorik des
Fliissigen, die den gesamten Text durchzieht, ist hier lesbar als ein Bild
fir die Auflosung der starren Grenze zwischen Subjekt und Objekt.
Denn Odiles Bewusstsein erreicht nur »ce qui est soluble, ce qui, per-
dant sa densité, [...] se mélange a Odile aussi aisément que le sel a la
salive«3” — »was 16slich ist, was sich, seine Dichte verlierend, [...] ge-
nauso leicht mit Odile vermischt wie das Salz mit dem Speichel«. Wenn
Margot Brink erkldrt, es gebe in der Literatur der Moderne »Versuche,
eine wenn auch alles andere als ungebrochene Gegenmagie zu diesem
Erfahrungs- und Selbstverlust zu entwerfen«3®, dann ldsst sich die
Idee der >Befreiung« der Dinge sicher als ein solcher verstehen.3® Da-
neben steht jedoch die aktive Selbstversicherung in der Oralitit. Uber
den Geschmackssinn und die Sprache, die in der >Hohle zwischen den
Kiefern« verortet sind, setzt sich bei Celli das schreibende Ich als Sub-
jekt. Und dass dieses Subjekt kein fest umrissenes, selbstidentisches
sein kann, ist im Bild der »Zweiheit« des Mundes, seinen beiden Kie-
fern, ebenfalls treffend gefasst.

Alexandra Konig

Der heilige Magen: Sancho Panza

Das Herz ist traditionellerweise der Ort, von dem vermutet wird, dass
sich dort die menschlichen Gefiihle befinden. Eine mittelalterliche Le-
gende erzdhlt, wie ein Ritter, der sich in die Frau seines Nachbarn ver-
liebte und, da er mit ihr schlief, gegen den ritterlichen Verhaltenskodex
verstiel8. Die Folge davon war, dass er von ihrem Mann getotet wurde,
der des Herz des Liebhabers herausschneiden liefy und ein Mahl fiir die
Frau zubereitete, die — ohne es zu wissen — das Herz ihres Geliebten

défont« — »Bei einem bestimmten Lichteinfall, lsen sich, zum Gliick, die Dinge auf«.
Vgl. ebd., S. 173.

37. Ebd., S. 79.

38. Vgl. Margot Brink: »UnzeitgemdRes im literarischen Feld der dreiRiger
Jahre: Nathalie Sarrautes Tropismes«, in: Helga Bories-Sawala (Hg.): Ansichten vom
Frankreich der dreifSiger Jahre, Bremen: Universitdt Bremen 2000, S.100-111, hier
S. 109.

39. Margot Brink zeigt auf, dass in Sarrautes Tropismes (1939) das Heil eines
solches Gegenzaubers dagegen gerade verweigert wird. Dort sind die Dinge »so glatt und
unzugdnglich wie die Menschen« und stehen dem Protagonisten »fremd gegeniiber«.
Vgl. ebd., S. 108f.

177

14.02.2026, 08:28:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

verschlang. Sie geriet — ganz buchstédblich — in Besitz des Herzens, das
sie so sehr gewollt hatte. In der Geschichte, die von Boccaccio in seiner
Novellensammlung Il Decamerone am vierten Tag in der neunten No-
velle nacherzdhlt wird, wurde das Herz vom Magen aufgenommen.

Ein Sprichwort — vermutlich spanischer Herkunft — aber tiberall
in Europa bekannt sagt: »El corazén del hombre se llega por el estéma-
go.« — »Das Herz des Menschen fiihrt durch den Magen.«* Hier ver-
lauft die Bewegung in entgegen gesetzter Richtung: vom Magen zum
Herzen. Die grundlegende Bedeutung des Magens und Bauchs wird in
dem spanischen Sprichwort: »De la panza sale la danza« — »vom Wanst
kommt der Tanz« ahnlich hervorgehoben. Zuerst werden die elementa-
ren Bediirfnisse (des Magens) befriedigt, und danach ist Zeit fiir Ver-
gnligungen und Gentsse. Dieses Sprichwort hat seine Herkunft in der
mittelalterlichen Festkultur.?

Zu den lebenswichtigen Organen Herz und Magen kénnen wir
das Gehirn (den Kopf) hinzufligen, das normalerweise als Ort des Den-
kens und Intellekts, der Vernunft wie auch der Anschauung angesehen
werden. Aber normalerweise fallt einem zuerst der Magen ein und wie
er befriedigt werden kann. Es gibt ein franzdsisches Sprichwort, in wel-
chem das Hirn dem Herzen untergeordnet scheint: »Le cceur a ses rai-
sons que la raison ne connait pas.« — »Das Herz hat seine Griinde, wel-
che die Vernunft nicht kennt.«

Rabelais verkniipft in Gargantua (1534) Mund und Magen mit-
einander und schon der Name des Riesen bezieht sich auf seinen riesi-
gen Mund (que grand tu as). Das iibermalRlige Essen und Trinken, das
sich durch das ganze Buch hindurch zieht, driickt Rabelais” karneva-
leske und groteske Auseinandersetzung mit der Normalitdt der zeitge-
nossischen Gesellschaft aus.3 Im Don Quixote (1605/15) verbindet
Cervantes die Gefiihle des Herzens mit den Gedanken des Gehirns. Die
Phantasie, und vielleicht sogar eine spezifische Form von Vernunft,
spiegeln sich in seinem urspriinglichen Namen Quexana wieder, was
»gesunder Verstand« bedeutet und im Kontrast zu Quixotes »verriick-
tem Verstand« steht. Sancho Panza seinerseits verkorpert buchstédblich
den Magen mit seinen Bediirfnissen.

Sancho ist im Spanien des 17. Jahrhunderts ein gewohnlicher

1. T. Vogel Jgrgensen: Bevingede ord, Kopenhagen: Gad 1990.

2. Vgl. Thesaurus Proverbiorum Medii Aevi. Lexikon der Sprichwdrter des roma-
nisch-germanischen Mittelalters, Kuratorium Singer der Schweizerischen Akademie der
Geistes- und Sozialwissenschaften (Hg.), Bd. 1, Berlin, New York: de Gruyter 1995, Bd.
1, S. 351, 354.

3. Vgl. Michail Bachtin: Rabelais and his World, Bloomington: Indiana Uni-
versity Press 1984.

178

14.02.2026, 08:28:13,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEIF SONDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

Name, aber er klingt sehr nach »Santo« und es besteht kein Zweifel,
dass diese Ahnlichkeit beabsichtig ist. Andererseits war der Gebrauch
von »sancho« im Dialekt der Region Mancha zu dieser Zeit als Be-
zeichnung fiir Schwein gebrauchlich.* Sanchos Name ist typisch fiir
Cervantes’ fiktives Universum. Er beinhaltet zugleich eine realistische
Dimension und eine symbolische Bedeutung und bezieht sich so
gleichzeitig auf die hohe heilige Sphdre als auch auf die niedere anima-
lische Ebene. Dariiber hinaus tragt seine Tochter die Verkleinerungs-
form seines Namens Sanchica (II/50).

Im spatmittelalterlichen Frankreich wurden heilige Namen wie
Spottnamen haufig in den sermons joyeux verwendet, in denen ernste
Predigten auf verschiedene Weisen parodiert wurden. Einige Titel
konnen einen Eindruck davon geben, wie das gemeint war: Sermon de
Saint Raisin (ca. 1450) — Predigt iiber die Heilige Traube, Sermon joyeux
de saint Jambon et de sainte Andouille (ca. 1480) — Spottpredigt iiber den
heiligen Schinken und die heilige Wurst, Sermon joyeux de Saint Hareng
(ca. 1480) — Spottpredigt iiber den Heiligen Hering und Sermon joyeux de
saint Oignon (ca. 1510) — Spottpredigt iiber die heilige Zwiebel. Es ist be-
merkenswert, dass sich die Namen dieser Heiligen sowohl auf Nahrung
aus der Karnevals- wie aus der Fastenzeit beziehen. Die Einleitung zu
dem letzten der erwdhnten Stiicke deutet auf die Handlungsstruktur
hin: »Sermon joyeulx de la vie Saint Ongnon, comment Nabuzarden, le
maistre cuisinier le first martirer, avec des miracles qu'il fait chasqun
jour«®> — »Spottpredigt iiber das Leben des Heiligen Zwiebel, wie Na-
buzarden, der erste Koch, ihn mit Wundern quadlte, die er jeden Tag
vollbringt«. Das Stiick beinhaltet folglich die drei Hauptthemen, die ty-
pisch fiir die vita eines Heiligen sind: das vorbildliche Leben, den Mar-
tyrertod (durch Abziehen der Haut und Zerstiickelung in 30 Teile) und
die Wunder (als er in eine Pastete gemischt wird), haufig gefolgt von
einer scheinheiligen Ermahnung, ein reines Leben zu fiihren.

Cervantes bezieht sich stark auf die mittelalterliche Tradition.
Die erste bekannte Verwendung von Saint Pansard weist zurick auf
das einzige bekannte franzosische Karnevalsstiick aus dem Mittelalter
mit dem Titel La dure et cruelle Bataille et paix du glorieux sainct Pen-
sard a l'encontre de Caresme, composé par le Prince de la Basoche d’Is-
souldun — Die harte und grausame Schlacht und der Friede des siegrei-
chen heiligen Pensard gegen Caresme, geschrieben von dem Prinzen der
Basoche von Issouldun. Aus kirchlichen Aufzeichnungen wissen wir,
dass das Stiick 1485 in Tours aufgefiihrt wurde und in einem Manu-

4. Vgl. Martin Alonso: Enciclopedia del idioma, Madrid: Aguilar 1958; Juan
Corominas: Diccionario critico etimoldgico de la lengua castellana, Bern: Francke 1954.
5. Recueil de sermons joyeux, Jelle Koopmans (Hg.), Genf: Droz 1988.

179

14.02.2026, 08:28:13,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

skript von 1490 iiberliefert ist.° In diesem Karnevalsstiick wird er-
zahlt, dass der Magen geheiligt worden ist, ganz in der Tradition der
sermons joyeux. Sogar Saint Pansard wird in der Einleitung des Stiickes
erwdhnt, auch wenn er nicht an der Scheinschlacht teilnimmt, die im
Text selbst im Detail beschrieben wird. Charnau (Fleisch) ruft seine
Anhédnger und Ratgeber mit Spottnamen an, die von Nahrungsmitteln
und Personen aus dem Nahrungsmittelgewerbe usw. abgeleitet sind
und die in der Schlacht gegen Caresme und seine Anhdnger kdmpfen.

Dieses Stiick steht in einer langen Tradition von Theaterstii-
cken, Gedichten, Schwinken und Gemalden seit dem 13. Jahrhundert,
die den Streit zwischen dem Karneval auf der einen und der Fastenzeit
auf der anderen Seite auffiihren, erzdhlen und darstellen. In Juan Ruiz’
Libro de Buen Amor (ca. 1330) ist Karneval durch Don Carnal ersetzt,
der mit seinen food soldiers — »Ful3- und Futtersoldaten« (angefangen
bei Hennen und Rebhiithnern iiber Hammelrippchen und Schweine-
beinen, bis hin zu ganzen Schinken und gebratenen Kédsen) gegen San-
ta (oder Dofia) Quaresma und ihre Fastentruppen kdmpft. Schlief8lich
wird er mit allen seinen Madnnern in der Nacht nach Faschingsdienstag
geschlagen, wahrend sie stockbetrunken, vollgefressen und hundemii-
de sind.” Zwanzig Texte, die sich mit dem Streit, dem Kampf oder der
Schlacht zwischen den beiden Seiten befassen, sind aus dem Mittelal-
ter iiberliefert.® In den meisten Texten fiihrt Karneval die Truppen
an, aber er kann auch durch Yule (Weihnacht), Don Carnal, den grie-
chischen Gott Bacchus, Mardi-Gras oder schlieflich Saint Pansard un-
terstiitzt oder ersetzt werden.

Die verschiedenen allegorischen Personen iiben in den ver-
schiedenen Texten, in denen der Streit zwischen Karneval und Fasten-
zeit in unterschiedlichen Weisen thematisiert wird, dieselbe typologi-
sche Funktion aus. Die Texte kénnen den Streit als Ubergangsritual in-
szenieren, in dem auf die Karnevalszeit die Fastenzeit folgt, die wiede-
rum von einer Art Kompromissperiode ab Ostern ersetzt wird. Oder das
Thema kann als Kampf zwischen zwei Wertesystemen und Lebens-
prinzipien betrachtet werden, in dem Karneval — buchstdblich - die
materiellen korperlichen Bediirfnisse (Karl Marx), das Lustprinzip
(Sigmund Freud) und das Groteske (Michail Bachtin) verkorpert, wo-
hingegen die Fastenzeit fiir geistig-religiose Werte, eine asketische Le-
bensform und Normalitdt steht. Manchmal setzt sich Karneval durch

6. Vgl. Jean-Claude Aubailly: Deux jeux de carnaval de la fin du Moyen Age,
Paris, Genf: 1978.

7. Vgl. Juan Ruiz de l'Archipreste: Libro de buen amor, Raymond J. Willis
(Hg.), Princeton: University Press 1972, S. 294-331.

8. Vgl. Martine Grinberg/Sam Kinser: »Les combats de Carnaval et de Ca-
réme, in: Annales ESC, 38 (1983), S. 65-98.

180

14.02.2026, 08:28:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEIF SONDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

(z.B. De Caresme et de charnage, Frankreich, 13. Jahrhundert) und
manchmal trégt die Fastenzeit den Sieg davon (z.B. Juan Encina: Se-
gunda égloga de Antrueja, Carnal o Carnestolendas, 1496), was kontext-
abhangig ist, je nachdem, ob dieser religioés oder sakular ist, moralis-
tisch oder folkloristisch.

Es scheint offensichtlich, dass die Figur des Karnevals mit einem
Wanst ausgestattet sein muss, aber seine explizite Erwahnung taucht
vor dem Ende des 15. Jahrhunderts nicht auf. In dem franzésischen
Karnevalsstiick sitzt Charnau auf einem Fass und trdagt »une grasse
ceinture« — »einen fetten Glirtel«. Von einem moralistischen Stand-
punkt aus miissen die Kirchenvertreter alles verurteilen, was Karneval
und alle seine Anhadnger vertreten. In Pantagruel (1532), dessen Titel
»grausamer Magen« bedeutet, spricht Rabelais vom ventrem omnipoten-
tem, dem allmdchtigen Bauch von Figuren wie Saint Pansard und Mar-
di-Gras. Hieronymus Bosch stellt gula (Vollerei) als dickbauchigen
Mann dar, der rittlings auf einem Fass sitzt, aus dem ein Strahl Wein
oder Bier schief3t (Allegory of Gluttony and Luxury, ca. 1490).

In Pieter Bruegels Gemadlde Der Kampf zwischen Karneval und
Fasten (1559) ist Karneval dhnlich dargestellt: Er sitzt auf einem Fass,
hat eine Pastete auf dem Kopf und einen Spiel mit Fleischstiicken von
Hahnchen, Lamm, usw. vor sich in der Hand. Thm gegeniiber sitzt eine
lange, diinne Figur mit blaulichen Fastenkleidern und einem hohen
Korb auf dem Kopf, sie sitzt auf einem Stuhl, der auf einem niederen
Wagen steht, auf dem Brot und Brezeln verstreut herumliegen. In der
Hand halt sie einen Ofenschieber mit drei kleinen Heringen.

Diese beiden Figuren bilden ein untrennbares Paar im Ensem-
ble der Typen der commedia dell’arte, die im 16. Jahrhundert in Spa-
nien sehr populdr war. Ganassa ist die hoch gewachsene magere Figur
wahrend Bottarga breit und dick ist. Der Tragicomedia de Lisandro y
Roselia (1542) von Sancho de Mufion zufolge, wurde die karnevaleske
Figur des Heiligen Panza am Faschingsdienstag von Studenten in Sa-
lamanca gefeiert, was »la fiesta de la panza« — »das Wanst-Fest« ge-
nannt wurde.’

Cervantes Roman ist tief verwurzelt in der Volkstradition des
Mittelalters und Cervantes macht sich ihre Merkmale zu Nutze. Von
der ersten Seite an wird Don Quixote als eine hochgewachsene, schma-
le und ausgezehrte Gestalt beschrieben — genau wie die Fastenfigur.
Kurz nach der Einfliihrung von Sancho Panza erhilt der Leser auch ge-
naue Informationen iiber sein AuBeres. In dem metafiktionalen Kapitel
neun des ersten Buches liefert der fiktive Erzédhler detaillierte Informa-
tionen iiber die vermeintliche Titelseite von Cide Hamete Benengelis

9. Vgl. Augustin Redondo: Otra manera de leer El Quijote. Historia, tradiciones
culturales y literatura, Madrid: Castalia 1998, S. 191-203.

181

14.02.2026, 08:28:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

arabischem Manuskript. Neben dem kdmpfenden Don Quixote und
seinem Pferd Rosinante (das mit seiner knochigen und ausgemergelten
Gestalt ein genaues Abbild seines Herrn ist) sehen wir Sancho Panza,
der einen Esel am Halfter halt. Unter dem Bild wird auf seinen Namen
»Sancho Zancas« hingewiesen, aber man erfdahrt, dass er auch »Panza«
gerufen wird. Die Erklarungen seiner Namen werden aus dem Bild
deutlich, das einen staimmigen Bauern mit einem riesigen Bauch und
diinnen Beinen zeigt. Anders ausgedrickt: Sancho wird komplett von
seinem Bauch beherrscht — ein wahrhaftiger Nachkomme Karnevals,
Don Carnals, Saint Pansards usw.

Don Quixote stellt das edle ritterliche Verhalten in den Mittel-
punkt, die Kampfe gegen feindliche Ritter und die Verteidigung von
Frauen und Kindern. Die Ehre, wahrend eines ganzen Monats nichts
zu essen, ist dabei Teil des ritterlichen Lebens (I/10). Sancho Panza
hingegen ist in erster Linie mit den Bediirfnissen seines Magens be-
schéftigt. Anstatt der Geschichte des Schéfers zuzuhoren — wie es Don
Quixote tut - nimmt Sancho seine Pastete und wandert zur anderen Sei-
te des Flusses, da er beabsichtigt, wie er erklart, in den ndchsten Tagen
ubermadRig viel zu essen. Er rechtfertigt dies damit, dass Don Quixote
ihm aufgetragen habe, zu essen, bis seine Augen herausspringen (I/50).

Cervantes tibernimmt und wiederholt nicht nur die traditionelle
Dichotomie von Karneval und Fasten. Er reinterpretiert und tiberarbei-
tet das traditionelle Paar, damit es in seine viel komplexere, moderne
und realistische Weltanschauung passt.

Redondo sieht in Don Quixote eine Parallele zur Fastenfigur,
aber obwohl es einen unbestrittenen Einfluss der Schlachten zwischen
Karneval und Fasten gibt, ist Don Quixote in wesentlichen Aspekten
verschieden. Vergleicht man ihn etwa mit Juan Ruiz’ Donna Quaresma
oder Bruegels Fastenfigur, die sich in einem religiésen, moralistischen
Kontext bewegen, ist Don Quixote vollig sdkularisiert. Er reprdasentiert
Abstinenz und Askese, aber in keinem religidsen Sinn. Ganz im Gegen-
teil parodiert seine Lebensweise den ritterlichen Wertekodex aus den
uberlieferten mittelalterlichen Romanzen, was in zahlreichen Interpre-
tationen gezeigt wurde.

Weder Don Quixote noch Sancho Panza werden als allegorische
Figuren der mittelalterlichen Tradition dargestellt. Es stimmt zwar,
dass Don Quixote einen duflerst kleinen und zuriickentwickelten Ma-
gen hat, aber nichtsdestotrotz muss er essen, und er isst keine ausge-
sprochene Fastennahrung. Es stimmt, dass Sanchos oberstes Anliegen
vor allem anderen im Essen, Trinken und Schlafen liegt, aber er kann
nicht einfach auf seine korperlichen Bediirfnisse reduziert werden
(und im Gegensatz zur Tradition des Karnevals erfihrt man nichts tiber
sein Sexualleben). Sancho ist ein gewohnlicher Bauer aus dem wirkli-
chen Leben, arm aber gerecht, nicht zu klug, aber auf seine eigene
Weise schlau, verniinftig und pragmatisch, aber auch unverntiinftig und

182

14.02.2026, 08:28:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEIF SONDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

folgsam, mit gesundem Menschenverstand im Gegensatz zu Don Qui-
xotes phantastischen Ideen, auch wenn er selbst ebenso manchmal da-
von trdumt, ein wenig Gliick zu haben.

Von Anfang an besteht Sanchos Motivation, dem Ritter Don
Quixote als dessen Schildknappe zu folgen, in dem Versprechen seines
Herrn, ihn eines Tages zum Gouverneur einer Insel zu ernennen. Dies
erfiillt sich schlieBlich auf Grund von Don Quichxotes Bittgesuchen
und der Inszenierung des Herzogs und der Herzogin. Wie Redondo
zeigt, ist dies im Wesentlichen eine karnevaleske Geschichte.*®

Sancho wird auf dieselbe Weise gekront wie die Karnevalskoni-
ge zur Fastnacht im Spéatmittelalter oder wie die Kinderbischofe, die
zur Weihnachtszeit auserwahlt wurden. Diese Zeitrdume bildeten eine
durchgehende Phase sdkularer Aktivitaiten und Feste, die am 2. Weih-
nachtsfeiertag begannen und bis zum Aschermittwoch dauerten. An
Weihnachten und Karneval wurden die Obrigkeiten herausgefordert,
die Hierarchie wurde umgekehrt und soziale und moralische Normen
auBer Kraft gesetzt. Aus Sicht der sdkularen wie der religiosen herr-
schenden Schichten heif3t das, dass die Welt zum mundus inversus auf
den Kopf gestellt wurde. Aus der Perspektive des Volkes kann dies je-
doch als eine Moglichkeit gesehen werden, den Traum einer gerechte-
ren Gesellschaft zu verwirklichen — zumindest fiir eine kurze Zeit.

Sanchos Insel trdgt den Namen Barataria, abgeleitet von »bara-
tar« — tauschen, aber es gibt noch eine weitere Konnotation, die in die-
sem Namen steckt, ndmlich »barato«, was »billig« bedeutet.** Es gibt
im Roman einen indirekten Bezug zur Karnevalswoche, als man er-
fahrt, dass Sanchos Herrschaft sieben Tage dauert (II/53): Sanchos
Herrschaft ist eine Parodie der karnevalesken Herrschaft. Sancho
selbst wird als Statthalter herausgeputzt und das ganze Geschehen ist
der Karnevalstradition des Verkleidens und Auffithrens entsprechend
inszeniert.

Wahrend seiner Herrschaft muss Sancho seine Pflichten erfiil-
len. Den Karnevalsbrauchen entsprechend muss er in verschiedenen
Spottprozessen urteilen (II/45) in denen er einfach seinen gesunden
Menschenverstand benutzt. Seine Entscheidungen in den drei Fillen
bewirken, dass die Leute ihn mit dem weisen Salomon vergleichen. Im
Spéatmittelalter wurde in ganz Europa eine Legende von Salomon und
dem Bauern Morolf erzahlt, in der es Morolf gelang, den weisen Konig
dem Geldchter der Leute auszuliefern und sich in einer Spottdebatte
durchzusetzen. Das Thema wurde von Hans Folz in dem deutschen
Karnevalsstiick Das Spiel von dem Konig Salomon und dem Bauern Mar-

10. Vgl. ders.: »la tradition carnivalesque. Cervantes, Don Quixotte ou l‘in-
vention du roman moderne, in: Magazine litteraire 358 (1997), S. 48-50.
11. Vgl. ders.: Otra manera de leer El Quijote, S. 453-73.

183

14.02.2026, 08:28:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER KOMISCHE KORPER

kolf (1490) aufgefiihrt.** Sanchos bauerliche Weisheit und sein gesun-
der Menschenverstand versetzen ihn in diese Tradition und iiberbieten
das traditionelle Bild des dummen, torichten und einfadltigen Bauern.
Diese Episode fligt der Darstellung der Figur Sanchos wichtige Fein-
heiten hinzu. Zur gleichen Zeit gibt Cervantes den zeitgendssischen
Hof dem Geldchter preis.

Sancho verspricht sich von der Insel ein Schlaraffenland, in dem
er Essen und Trinken in Hiille und Fiille geniefen kann und Erholung
findet, wann immer er will, doch er wird schwer enttduscht. Nach sei-
nen Urteilsspriichen wird er in seinem Palast an das Ende des Tisches
gesetzt, wo eine Menge Gerichte zum Verzehr bereitstehen. Doch jedes
Mal, wenn er mit dem Essen beginnen will, werden die Gerichte auf
Befehl seines Arztes weggetragen, der ihm verbietet, einen Gang nach
dem anderen zu verspeisen. Der Arzt bezieht sich auf Hippokrates und
die vier Temperamente, wihrend Sancho immer verzweifelter wird.
Dieser Widerspruch von einem Land des Uberflusses, in dem er beina-
he nichts essen darf, veranlasst ihn, von seinem Amt zuriickzutreten.
Der Arzt iibernimmt den Standpunkt des Fastens, weswegen Sancho
sich nicht zu Hause fiihlt. In der siebten Nacht liegt er schlaflos auf
seinem Bett, ermiidet vom Richten und Herrschen, hungrig und durs-
tig, und so beschlieft er, die Insel zu verlassen. Diese abermalige Um-
kehrung des Karnevalsgedankens dient auf der einen Seite dazu, die
Arzte und ihre Diiten licherlich zu machen und auf der anderen Seite
dazu, den Bauern zu sagen, sie sollen da bleiben, wo sie sind.

Rabelais bietet eine Parallele dazu in seinem Quart livre (1548),
in dem Pantagruel auf der Insel Tapinois landet, auf der Caresmepre-
nant regiert. Sein Name bedeutete urspriinglich »der Beginn der Fas-
tenzeit«, anderte jedoch im 16. Jahrhundert seine Bedeutung in »Fast-
nacht«. Er wird einerseits als Fischesser beschrieben (gemafy des Fas-
tens) und andererseits als Protagonist des Karneval mit einem Bauch
so dick wie ein Fass (31. Kapitel). Rabelais spielt ein Spiel, in dem er
die gewohnliche Art, Karneval und Fasten gegeniiberzustellen, durch-
einander bringt.*3

In dhnlicher Weise hdlt sich auch Cervantes nicht an die be-
kannten Muster. Er formuliert die Vorstellungen des Volkes auf neue
Weise, und passt sie seinem eigenen fiktionalen Universum an. Er
weicht von der Tradition ab, um einen neuen realistischen Roman zu
entwickeln, in dem die phantastischen Elemente ihren Platz nicht in
einer metaphysischen Welt, sondern in den Kopfen der Figuren haben.

12. Vgl. Fastnachtspiele des 15. und 16. Jahrhunderts, Dieter Wuttke (Hg.),
Stuttgart: Reclam 1978.

13. Vgl. Samuel Kinser: Rabelais’s Carnival. Text, Context, Metatext, Berkeley,
Los Angeles, Oxford: University of California Press 1990.

184

14.02.2026, 08:28:13,



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEIF SONDERGAARD: DER HEILIGE MAGEN: SANCHO PANZA

Die komplexe Handlungsstruktur und die vielschichtiger strukturierten
Figuren deuten auf eine hoher entwickelte und kompliziertere Gesell-
schaft hin. Gewohnlicherweise schildern die Interpretationen den Ro-
man als Geschichte des Wahnsinns eines Mannes, der durch einen
Konflikt mit der Realitdt und der Gesellschaft zahlreiche Probleme fiir
sich selbst und fiir seinen treuen Diener schafft. Aber dies ist weniger
als die Halfte dessen, was der Roman vermittelt. Tatsdchlich ist Don
Quixote in der Lage, seine Umwelt zu beeinflussen, um sie seinen
Ideen und Vorstellungen anzupassen. Sancho Panza ist in verschiede-
ner Hinsicht sein bodenstandiges Gegenstiick, aber er ist dennoch ge-
willt, seine Rolle in Don Quixotes theatrum mundi zu spielen. Als er von
Don Quixotes Ideen angesteckt wird, ist es seine Frau, die ihm als Ge-
genstlick mit gesundem Menschenverstand dient. Aber als Sancho zum
Gouverneur ernannt wird, gibt selbst sie sich ihren Traumen vom so-
zialen Aufstieg hin. Der Friseur, der Pastor und der Student treten an
verschiedenen Stellen auf, um Don Quixote von seinem Wahnsinn zu
uberzeugen, doch eigentlich sind sie in seine Spielziige verwickelt. Der
Herzog und die Herzogin spielen seinen Vorstellungen entsprechend
mit. Der Wirt des Gasthauses beugt sich seinen Einfdllen.

Don Quixote gelingt es weitgehend, die Welt seinem Geist anzu-
passen. Seine allerletzte Wandlung direkt vor seinem Tod (und wenige
Seiten vor dem Ende des Romans), in der er seinen alten Namen Que-
xana wieder annimmt, stellt ein bekanntes Verfahren dar, eine amora-
lische Geschichte mit einer Art Pseudoentschuldigung zu beenden, in
der alle Ereignisse als eine negative Didaxe verstanden werden. Wir
sollen von all den falschen Vorstellungen lernen. Meines Erachtens
muss dieses Ende in einem parodistischen Licht interpretiert werden,
wie auch der librige Roman.

Sancho Panza wird zwar von Don Quixote iiberzeugt, ihm und
seinen Ideen zu folgen und Gouverneur zu werden, doch in Sanchos
Konflikt zwischen den Vorstellungen seines Herrn und den Forderun-
gen seines eigenen Magens siegt der Magen!

Leif Sondergaard
Aus dem Englischen von Martin Moll

185

14.02.2026, 08:28:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

