
https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gregor Ritschel
Jeremy Bentham und Karl Marx

Edition Politik  |  Band 65

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gregor Ritschel (Dr. phil.), geb. 1985, studierte Politikwissenschaft, Ethnolo-
gie und Zeitgeschichte. Er lehrt Politische Theorie und Ideengeschichte an der 
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg und ist Redakteur der Zeitschrift 
»Berliner Debatte Initial«. Er forscht zur Ideengeschichte des 19. Jahrhunderts 
sowie zu Fragen der sozialen Ungleichheit.

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gregor Ritschel

Jeremy Bentham und Karl Marx
Zwei Perspektiven der Demokratie

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet 
aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen fin-
den Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwen-
dung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@tran-
script-verlag.de
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2018 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4504-0
PDF-ISBN 978-3-8394-4504-4

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an unter: 
info@transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Inhalt 

 

Danksagung  | 7 

 
Einleitung  | 9 

 
1 Ideengeschichte und Forschungsstand   | 23 
1.1 Neue Benthambilder  | 23 

1.2 Marxismus und neue Marxlesarten  | 36 

 
2 Zwei konvergierende Lesarten  | 65 
2.1 Jeremy Benthams sozialer Hedonismus  | 67 
2.2 Karl Marx’ kommunistischer Individualismus  | 99 

 
3 Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams  | 111 

 
4 Bentham und Marx im systematischen Vergleich  | 125 

4.1 Interesse und Ideologie  | 125 
4.2 Staat und Öffentlichkeit  | 171 
4.3 Kritik der Menschenrechte  | 235 
4.4 Pauperismus und Wohlstandsverwahrlosung  | 259 
4.5 Über den Kolonialismus  | 296 

 
5 Zwei einander ergänzende Perspektiven?  | 325 

 
Literaturverzeichnis   | 335 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Danksagung 

 

 

 

„Dieses ganze Schreiben ist nichts als die Fahne des Robinson auf dem höchsten 

Punkt der Insel“ (Franz Kafka) und doch wäre das Schreiben dieser Arbeit ohne an-

dere Menschen nicht möglich gewesen. Für ihre umfangreiche Betreuung des Dis-

sertationsprojektes bedanke ich mich insbesondere bei Prof. Harald Bluhm und 

Prof. Wilhelm Hofmann, deren Ideen und konstruktive Kritiken die Arbeit weit vo-

rangebracht haben. Auch Prof. Andreas Arndt, Prof. Matthias Bohlender, Prof. Pe-

ter Niesen, Prof. Robert Schnepf und Dr. Axel Rüdiger danke ich für ihre Kommen-

tierung des Projekts in verschiedenen Phasen. Mein weiterer Dank für ihre Unter-

stützung und den gemeinsamen Ideenaustausch gilt meinen Freunden und Kollegen 

Dr. Jens Hacke, Dr. André Häger, Dr. Adrian Klein, André Kahl, Nora Kreis, Maya 

Shiratori, und Juliane Victor. Für das Lektorat danke ich Joe Hohenester. 

Institutionell habe ich Arbeitsmöglichkeiten der MEGA-Arbeitsstelle an der 

Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften nutzen können und danke 

insbesondere der Rosa-Luxemburg-Stiftung für die dreijährige Förderung des Pro-

jektes sowie für die Übernahme eines Teils der Druckkosten. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Einleitung 

 

 

 

Jeremy Bentham und Karl Marx gelang es wie kaum einem anderen die selbstrefe-

renzielle Debatte der Philosophie zu durchbrechen. Die politischen Theorien beider 

avancierten zu attraktiven Handlungsanleitungen auf dem ideologischen Markt des 

19. Jahrhunderts.1 Beide wurden Teil einer umfassenden „Verwandlung der Welt“2, 

an deren Ende eine weitestgehend rationalisierte Industriegesellschaft stand. Ihre 

breite Wirkungsgeschichte macht den ideengeschichtlichen Vergleich jedoch nicht 

leichter. Die Versuchung, beide zunächst durch ihre Rezipienten der Vergangenheit 

zu lesen, war lange stark. Während Marx’ kommunistisches Versprechen nie einge-

löst wurde, wird das Werk bis heute vom Marxismus überschattet, der sich nur auf 

sehr wenige früh publizierte Schriften stützen konnte. Die historischen Debatten 

über die Wirkungsgeschichte des Marxismus ließen den über einen langen Zeitraum 

sehr selektiv rezipierten politischen Theoretiker in den Hintergrund treten. Erst im 

Zusammenhang mit der jüngsten Finanzkrise sind wieder verstärkte Versuche er-

kennbar, an den differenziert argumentierenden Kapitalismusanalytiker Marx anzu-

knüpfen, dessen Werk nun zu großen Teilen in historisch-kritischen Editionen vor-

liegt. Jeremy Benthams Denken scheint die politische Geschichte auf ähnliche Wei-

se überlagert zu haben. So ist heute der Überwachungsstaat, der scheinbar aus 

Benthams disziplinierendem Panoptikum erwuchs, auf Englands Straßen in vielfa-

cher Beziehung realisiert und sogar normalisiert.  

Selten finden sich zwei politische Theoretiker, die eine derartige Wirkungsge-

schichte entfalteten – vielleicht auch gerade weil sie selektiv gelesen wurden. Da-

rin, und in ihrer zeitlichen Nähe, mag man Gemeinsamkeiten erblicken, doch 

scheint es sich zugleich um zwei völlig unterschiedliche Weltanschauungen zu han-

                                                             

1  Vgl. Welzbacher, Christian: Der radikale Narr des Kapitals. Jeremy Bentham, das „Pa-

noptikum“ und die „Autoikone“, Matthes & Seitz, Berlin 2011, S. 162. 

2  Osterhammel, Jürgen: Die Verwandlung der Welt: eine Geschichte des 19. Jahrhunderts, 

C.H. Beck, München 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

deln. Bekannt ist Marxʼ ätzende Kritik an Bentham. So liest man im ersten Band 

des Kapitals (1867): 

 

„Die klassische Oekonomie liebte es von jeher das gesellschaftliche Kapital als eine fixe 

Größe von fixem Wirkungsgrad aufzufassen. Aber das Vorurtheil ward erst zum Dogma be-

festigt durch den Urphilister Jeremias Bentham, dieß nüchtern pedantische, schwatzlederne 

Orakel des gemeinen Bürgerverstandes des 19. Jahrhunderts. Bentham ist unter den Philoso-

phen, was Martin Tupper unter den Dichtern. Beide waren nur in England fabricirbar. Mit 

seinem Dogma werden die gewöhnlichsten Erscheinungen des Produktionsprozesses, wie 

z.B. dessen plötzliche Expansionen und Kontraktionen, ja die Accumulation, völlig unbe-

greifbar.“3 

 

Doch ist es eben Benthams Prinzip des „Glücks der größten Zahl“, das Marx nicht 

fernzuliegen scheint, und so liest man im Manifest der Kommunistischen Partei: 

 

„Alle bisherigen Bewegungen waren Bewegungen von Minoritäten oder im Interesse von 

Minoritäten. Die proletarische Bewegung ist die selbstständige Bewegung der ungeheuren 

Mehrzahl im Interesse der ungeheuren Mehrzahl. Das Proletariat, die unterste Schicht der jet-

zigen Gesellschaft, kann sich nicht erheben, nicht aufrichten, ohne dass der ganze Überbau 

der Schichten, die die offizielle Gesellschaft bilden, in die Luft gesprengt wird.“4 

 

Oder auch, wie Marx fernerhin formuliert: 

 

„Ihr entsetzt euch darüber, dass wir das Privateigentum aufheben wollen. Aber in eurer beste-

henden Gesellschaft ist das Privateigentum für neun Zehntel ihrer Mitglieder aufgehoben; es 

existiert gerade dadurch, dass es für neun Zehntel nicht existiert. Ihr werft uns also vor, dass 

wir ein Eigentum aufheben wollen, welches die Eigentumslosigkeit der ungeheuren Mehrzahl 

der Gesellschaft als notwendige Bedingung voraussetzt.“5 

 

Die Mehrzahl ist hier bei Marx, der sich als radikaler Demokrat verstand,6 das 

schlagende Argument.7 Stellt man das „Interesse der ungeheuren Mehrzahl“ Bent-

                                                             

3  MEGA² II/5, S. 491-492. 

4  MEW 4, S. 472.  

5  MEW 4, S. 478. 

6  Vgl. Heinrich, Michael: Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politi-

schen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, 

VSA-Verlag, Hamburg 1991, S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung | 11 

 

hams Formel vom „Glück der größten Zahl“ gegenüber, so wird eine Nähe zwi-

schen beiden Autoren offenbar, die den Revolutionär Marx plötzlich zum Nachbarn 

des Reformers Bentham werden lässt. Diese Konstellation zu beleuchten ist das Er-

kenntnisziel der vorliegenden Arbeit. 

Meine erste These ist es, dass sich Marx utilitaristischer Argumente bediente 

und seine Vortsellung vom Kommunismus sich zudem mit Benthams Prinzip „des 

größten Glücks der größten Zahl“ rechtfertigen ließe. Dabei ist jedoch zu beachten, 

dass ich, wie ich im Folgenden darlegen werde, dieses Prinzip so verstehe, dass es – 

angesichts eines gesamtgesellschaftlichen Glücksmaximums – nicht indifferent ge-

genüber der konkreten Art und Weise der Verteilung von Gütern und Rechten ist. 

Tatsächlich geht es auch Marx, obwohl er sich in weiten Teilen eher mit der Pro-

duktion als mit Formen der Distribution auseinandersetzte, eben auch um die Ver-

teilung von Gütern, nämlich die der Produktionsmittel. Meine zweite These lautet, 

dass Jeremy Bentham und Karl Marx, trotz ihrer unterschiedlichen Herangehens-

weisen, von einem demokratischen Grundgedanken getrieben waren. Beide wollten 

erstarrte Ungleichgewichte, die Minderheiten zuungunsten der Mehrheiten privile-

gierten, aufbrechen und zudem nach Wegen zur gleichberechtigten Freiheit aller 

Individuen suchen. Auch waren sie sich darin einig, dass ein solcher Weg nicht im 

radikalen Egoismus zu finden sei, da ein Sinn für das Glück im Gesellschaftlichen 

unabdingbar sei. Bentham und Marx wandten sich gegen ein undemokratisches Zu-

viel an politischer Macht, das sie bei konkreten Minderheiten spezifischer histori-

scher Formationen, wie dem Adel und der Justiz (bei Bentham) oder dem Bürger-

tum (bei Marx), anzutreffen glaubten. Darin also, in ihrer Negation jener demokra-

tietheoretisch illegitimen Bevorteilung, besteht ihre primäre Gemeinsamkeit. Es 

ging ihnen um eine Verhinderung der Verhinderung. Der Untertitel der Arbeit, 

„Zwei Perspektiven der Demokratie“, der zugleich das strukturierende Moment für 

die Mehrzahl der Teilkapitel ist, trägt der zweiten These Rechnung. Benthams und 

Marx’ hier beschriebene Perspektiven auf die Demokratie umfassen jeweils drei 

Ebenen: 1. ihre verschiedenen Betrachtungsweisen auf den Demokratisierungspro-

zess ihrer Zeit, 2. ihre normative Kritik im Namen der Demokratie gegenüber den 

sich offenbarenden antidemokratischen Widerständen bestimmter Gesellschafts-

gruppen sowie 3. ihre prognostischen Aussagen über die Entwicklung der Demo-

kratie. 

Erklärt sich also Marx’ krasse Polemik gegen Bentham dadurch, dass er glaubt, 

in diesem einen ideologischen Konkurrenten gefunden zu haben, der ähnliche Ein-

sichten in falsche Schlüsse überführt? Marx hält dem Reformer Bentham zwar vor, 

                                                                

7  Wenn auch im Kapital der systematische Zusammenhang von Warenform, Eigentum und 

Arbeit den Hauptstrang der marxschen Argumentation bildet. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

dass es kein richtiges Leben im Falschen gibt, dass es keine Emanzipation unter den 

falschen Prämissen geben kann, doch sind es nicht gerade die sich einander ähneln-

den Gedankengänge, die Marx in Bentham eine Gefahr erkennen lassen? Georg 

Kramer-McInnis schreibt über Bentham: „Vor allem in der ersten Hälfte des 19. 

Jahrhunderts stand Benthams radikaler Atheismus, Materialismus und Demokratis-

mus quer zum romantischen Zeitgeist in Deutschland. Bentham musste zu dieser 

Zeit in religiösen Kreisen als eine Art Antichrist gegolten haben, als Person, ‚von 

der man selten spricht, ohne sich zu bekreuzigen‘.“8 

 

Nicht viel später sollte Marx in ähnlicher Manier von sich reden machen. Und doch 

war die marxsche Herangehensweise eine andere. In seiner frühen Schaffensphase 

wurde Marx von verschiedenen Quellen inspiriert, die er erst nach und nach zuei-

nander in Relation brachte oder gar im Einzelnen überwand. Schon dies bildet einen 

Gegensatz zum Denken Benthams, der sein monolithisch wirkendes Grundprinzip 

vom „Glück der größten Zahl“ eher variierte und angesichts verschiedenster histori-

scher Konstellationen erprobte, jedoch nie grundlegende perspektivische Wechsel 

vollzog. Marx hingegen war ein genuin synthetisierender Denker, der die Quellen 

seines Denkens miteinander in eine ergiebige Relation zu setzen versuchte. Der 

polnische Ideenhistoriker Leszek Kolakowski schrieb hierzu: 

 

„Man hat sich daran gewöhnt, drei Problemkreise des Marxismus auseinanderzuhalten: die 

philosophisch-anthropologischen Voraussetzungen, die sozialistische Lehre und die ökono-

mische Analyse, und dementsprechend die Aufmerksamkeit den drei Hauptquellen zuzuwen-

den, denen die marxsche Lehre entspringt: deutsche Dialektik, französisches sozialistisches 

Denken und englische politische Ökonomie. Verbreitet ist jedoch auch die Überzeugung, daß 

die Aufgliederung des Marxismus in derartig ausgezeichnete Bestandteile den Intentionen 

von Marx selber zuwiderläuft, der versucht habe, die menschlichen Verhaltensphasen und die 

Menschheitsgeschichte global zu interpretieren und eine ganzheitliche Wissenschaft vom 

Menschen zu rekonstruieren, in der jede Einzelfrage ihren Sinn aus dem Bezug zur Gesamt-

heit der Fragen gewinne.“9 

 

                                                             

8  Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundlegung 

des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- und 

Staatslehre, Dike (u.a.), Zürich (u.a.) 2008, S. lvii. 

9  Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwicklung. 

Zerfall,  Erster Band, R. Piper & Co., München 1988 (1976), S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung | 13 

 

Hinzugefügt werden könnten hier auch noch Marxʼ späte Exzerpte ethnologischer 

Studien aus den Jahren 1880 bis 188210 oder seine Faszination für Charles Darwins 

Evolutionstheorie. Von zentraler Bedeutung ist hier aber, dass Marx, wie Kola-

kowski bemerkt, eine ganzheitliche Wissenschaft vom Menschen  betreiben wollte. 

Dabei weist Kolakowski jedoch zugleich darauf hin, dass dies nicht bedeute, dass 

sich keine Bruchlinien im marxschen Werk zeigen ließen.11 Beispielsweise ist die 

sogenannte Deutsche Ideologie (1845–47) eine durchaus selbstkritische Abrech-

nung mit den Junghegelianern, dessen Mitglied Marx einst war. Zugleich markiert 

diese den langsamen Übergang von einer philosophischen hin zu einer historisch-

soziologischen Argumentation, die den Akzent auf konkrete Kämpfe innerhalb der 

Gesellschaft setzt und sich dabei explizit von der Hoffnung auf einen inkorporie-

renden und ausgleichenden Staat (Hegel) verabschiedet. Die Argumentation inner-

halb der Texte, die später in der Deutschen Ideologie zusammengefasst wurden,12 

ist jedoch, ungeachtet der damit einhergehenden philologischen Probleme, wenig 

kohärent und wird daher heute eher als ein „Ideenlabor“ von Marx und Engels ver-

standen.13 Statt harte Bruchlinien im marxschen Werk auszumachen, sollten Verän-

derungen in dessen Werk jedoch besser als inkrementelle Verschiebungen begriffen 

werden,14 insofern sich Aufmerksamkeitsschwerpunkte nur verschoben oder theore-

tische Revisionen zumindest aufeinander aufbauten. 

Die analytische Brille des späten Marx war in der Tendenz eine funktionalisti-

sche,15 die auf Ursachen und Zwecke sozialer Erscheinungen blickte und diese auf 

                                                             

10  Siehe dazu: Marx, Karl (Autor); Krader; Lawrence (Hrsg.): Die ethnologischen Exzerpt-

hefte, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976. 

11  Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwicklung. 

Zerfall, Erster Band, R. Piper & Co., München 1988 (1976), S. 20.  

12  Siehe dazu: MEGA² I/5. 

13  Siehe dazu: Bluhm, Harald: Einführung, in: Bluhm, Harald (Hrsg.): Die deutsche Ideolo-

gie. Kontext und Deutungen, Akademie Verlag, Berlin 2009, S. 1-23. 

14  So der auf der Osnabrücker Tagung  Marx und die ‚Kritik im Handgemenge‘ (3.-4. März 

2017) geäußerte Vorschlag von Alex Demirović. 

15  Ich sehe den klassischen, von Talcott Parsons geprägten Funktionalismus in Anlehnung 

an Andreas Reckwitz dadurch definiert, dass er sich die Zweckhaftigkeit und Wirkungen 

sozialer Teilsysteme zu erschließen sucht und zugleich davon ausgeht, dass diese jenseits 

der Vorstellungen, Intentionen und Informationen der Individuen liegen. Oftmals schreibt 

der parsonsche Funktionalismus den gesellschaftlichen Subsystemen (wie etwa Politik, 

Recht, Religion und Wirtschaft) gleichsam affirmativ eine Sinnhaftigkeit und Tendenz 

zum Selbsterhalt zu, von der angenommen wird, dass sie letztlich zur Stabilität der Ge-

samtgesellschaft beitrage. Siehe dazu: Parsons, Talcott: The Structure of Social Action: a 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

die Klassendifferenz zurückführte. Dies gilt für die konkreten Seinsformen und Le-

bensweisen wie für die Ideologien und Bewusstseinszustände, ob adäquat oder 

nicht. Benthams Utilitarismus hingegen erscheint heute eher als ein normatives 

Programm, das ein universelles Korrektiv gegenüber korrupten Zuständen oder 

überkommenen Traditionen der Zeit bieten wollte. So sprach Bentham von einem 

eigennützigen „sinister interest“ der Eliten, eine Konzeption, die dem marxschen 

Klasseninteresse sehr nahekommt.  

Ein Vergleich von Bentham und Marx ist von Relevanz, da sich beide analy-

tisch mit den heute wieder akuten Problemen des Kapitalismus auseinandersetzten. 

Auch kann man festhalten, dass die Reformideen Benthams Spuren hinterlassen ha-

ben. Heutige demokratisch und liberal verfasste Gesellschaften haben, wie es Bent-

ham andachte, fast gänzlich ohne metaphysische Rückgriffe einen Weg zwischen 

Eigentumsschutz und gemäßigter sozialstaatlicher Umverteilung gefunden. Auch 

wenn alsbald eine erneute Metamorphose des Kapitalismus kommen mag, so haben 

die westlichen Demokratien bisher einen Weg gefunden diesen trotz seiner inhären-

ten Krisenhaftigkeit zu stabilisieren. Dabei funktioniert politische Führung, ebenso 

im Sinne Benthams, heute primär durch Anreizsetzung. Michel Foucault, der nicht 

nur das Konzept der „Führung der Führung“ in seinen Studien zur Gouvernementa-

lität16 aufgriff und zudem das Panoptikum Benthams zur Schlüsseltechnologie der 

Disziplinargesellschaft17 erklärte, sah in Bentham den für die politische Gegenwart 

relevantesten Denker überhaupt.  

Die letzte Finanzkrise und die auf sie folgenden politischen Reaktionen zeigen, 

dass liberale Demokratie und die Logik des Kapitalismus, die nach dem zweiten 

Weltkrieg in einen zeitweisen Ausgleich gebracht werden konnten, heute wieder in 

einem zunehmenden Spannungsverhältnis zueinander stehen. So erweist sich heute 

die sozialliberale These, wonach es nicht entscheidend sei, wem was gehört, son-

dern vielmehr welche politisch gesetzten Anreize den Umgang mit dem Eigentum 

                                                                

Study in Social Theory with Special Reference to a Group of Recent European Writers, 

McGraw-Hill, New York (u.a.) 1937 und: Reckwitz, Andreas: Der verschobene Problem-

zusammenhang des Funktionalismus: Von der Ontologie der sozialen Zweckhaftigkeit zu 

den Raum-Zeit-Distanzierungen, in: Jetzkowitz, Jens; Stark, Carsten (Hrsg.): Soziologi-

scher Funktionalismus. Zur Methodologie einer Theorietradition, Leske und Budrich, Op-

laden 2003, S. 57-81. 

16  Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 2004. 

17  Siehe dazu: Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung | 15 

 

steuern, zunehmend als fraglich.18 Auch insofern kann also ein vergleichender 

Rückblick auf die Ideen Benthams und Marxʼ erhellend sein. Thomas Piketty zeigte 

in seinem Buch Das Kapital im 21. Jahrhundert (2013), dass das bisherige Verspe-

chen des Kapitalismus, durch persönliche Leistung Wohlstand generieren zu kön-

nen, heute immer weniger gilt. Stattdessen wird ererbtes Kapital immer entschei-

dender.19 Dessen Unverdientheit bemerkte bereits Bentham, der nach Möglichkei-

ten suchte anfallendes Erbe dem Staat zufallen zu lassen.20 Die wachsende Unzu-

friedenheit insbesondere der jüngeren Generation, die sich nicht mehr viel vom Ka-

pitalismus verspricht und die auch nicht mehr erwartet, das gleiche Wohlstandsni-

veau ihrer Eltern zu erreichen, schlug sich 2011 u.a. in der Protestbewegung Oc-

cupy Wall Street nieder.21 Hier waren es selbst ernannte „99%“, die das aus ihrer 

Sicht nur wenigen Rentiers dienliche Finanzsystem anklagten. Zuletzt war der un-

erwartete Erfolg von Bernie Sanders während des US-Wahlkampfs im Jahre 2016 

ein deutliches Zeichen der Krise. Nie zuvor hatte ein sich als Sozialist verstehender 

Politiker in den USA eine solche Popularität errungen.22 Seine Problematisierung 

der zunehmenden Chancenungleichheit fand insbesondere bei der jüngeren, oftmals 

durch ihre Studienkredite hoch belasteten Generation großen Anklang. 

                                                             

18  Beispielsweise kritisiert Ingo Pies Marxʼ „Fixierung auf die Eigentumsfrage“, die „poli-

tisch in die Irre führe“, und schlägt stattdessen das Folgende vor: „Entfremdung überwin-

det man durch gemeinsame Regelsetzung. Entscheidend ist nicht, wem was gehört, son-

dern welche Anreize den Umgang mit dem Eigentum steuern.“ Gegenwärtige Entwick-

lungen deuten jedoch, entgegen Piesʼ These, eher darauf hin, dass das Eigentum auch 

über die politischen Anreizsysteme entscheidet – Reichtum sich so verstetigt und Un-

gleichheit wächst. Vgl. Pies, Ingo: Theoretische Grundlagen demokratischer Wirtschafts- 

und Gesellschaftspolitik – Der Beitrag von Karl Marx, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin 

(Hrsg.): Marxʼ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 29-

30. 

19  Piketty, Thomas: Das Kapital im 21. Jahrhundert, C.H. Beck, München 2014. 

20  Vgl. Bentham, Jeremy: Staatseinnahmen ohne Belastung. Oder Heimfall statt Besteue-

rung: ein Vorschlag zur Senkung der Steuern durch eine Ausweitung des Heimfallrechts, 

nebst kritischen Anmerkungen zur Besteuerung von Erbfolgen in der Seitenlinie, wie sie 

der Haushalt von 1795 vorsieht, in: Berliner Debatte Initial, Heft 4/2009, S. 70-89 sowie: 

Niesen, Peter: Vom Nutzen der Toten für die Lebenden. Zu Jeremy Benthams ‚Staatsein-

nahmen ohne Belastung‘, in: Berliner Debatte Initial, Heft 4/2009, S. 62-69. 

21  Vgl. Kunkel, Benjamin: Utopie oder Untergang. Ein Wegweiser für die gegenwärtige 

Krise, Suhrkamp, Berlin 2014, S. 27. 

22  Tatsächlich ist dieser eher ein Sozialdemokrat, da er nicht für eine Verstaatlichung der 

Wirtschaft eintritt. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Ich möchte in der vorliegenden Arbeit die neueren Lesarten von Bentham und 

Marx miteinander in Beziehung setzen. Genauer gesagt möchte ich den vermeint-

lich absoluten Liberalismuskritiker Marx mit Bentham als vermeintlich schlichtem 

Propagandisten des Wirtschaftsliberalismus vergleichend betrachten. Dabei geden-

ke ich einerseits zu zeigen, dass Bentham nicht der war, für den Marx und andere 

ihn hielten, sowie andererseits, dass Marx den liberalen Prinzipien nicht gänzlich 

ablehnend gegenüberstand. Im Weiteren arbeite ich dabei offene und verdeckte Pa-

rallelen, einander eventuell sogar ergänzende Axiome im Werk beider heraus. 

So wird anfänglich ein Überblick über die verworrene Publikations- und Rezep-

tionsgeschichte von Karl Marx und auch die Jeremy Benthams dargeboten (Kapitel 

1). Die Fehldeutungen, denen Bentham anheimfiel, dienen mir im Folgenden als 

Kontrastfolie für die neueren, differenzierten Lesarten, wie etwa die Philip Scho-

fields, auf die sich meine Analyse u.a. stützen soll. Die Forschungslage wie auch 

die Anzahl der Publikationen zu Karl Marx hingegen tendieren gegen unendlich. 

Deshalb möchte ich hier nur selektiv wenige, insbesondere neuere Werke anführen, 

besonders jene, die sich als individualistische Lesarten verstehen. In diesem Ab-

schnitt muss jedoch auch Marx vom Marxismus, der ihn lange vereinnahmte, ge-

schieden werden. Daher ist ein kurzer Abriss der Geschichte des Marxismus unum-

gänglich. Diese knappe Genealogie soll auch zeigen, dass sich der Marxismus des 

endenden 19. und des 20. Jahrhunderts in erster Linie um Fragen der Organisation 

bzw. der kollektiven politischen Bewegung drehte und eben dadurch Marx’ Beto-

nung der Notwendigkeit individueller Entfaltung ins Vergessen geriet. 

An die Wiedergabe des Forschungsstandes zu Bentham und Marx anschließend 

werde ich zwei eigene Lesarten beider Autoren vorstellen, die eine spannungsreiche 

Nähe zwischen Bentham und Marx nahelegen (Kapitel 2). Insofern sollen beide Po-

sitionen, die als absolute Gegensätze galten, so weit wie möglich konvergierend zu-

einander gelesen werden. Das heißt einerseits, Bentham als Theoretiker eines „sozi-

alen Hedonismus“ vom Klischee des marktradikalen Liberalismusapologeten23 zu 

befreien, und auf der anderen Seite, Marx als Theoretiker eines „kommunistischen 

Individualismus“ vom „Klischee eines illiberalen Kollektivisten“24  zu befreien.25 

                                                             

23  So etwa: Keynes, John, Maynard: The End of Laissez-faire, Hogarth Press, London 1926. 

Wie auch: Dicey, Albert Venn: Lectures on the Relationship Between Law and Public 

Opinion in England During the Nineteenth Century, Macmillan, London 1914 (1905), S. 

128-131. Und: MacPherson, Crawford B.: Nachruf auf die liberale Demokratie, Suhr-

kamp, Frankfurt am Main 1983, S. 34-49. 

24  Pies, Ingo: Theoretische Grundlagen demokratischer Wirtschafts- und Gesellschaftspoli-

tik – Der Beitrag von Karl Marx, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marxʼ kommu-

nistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung | 17 

 

Emblematisch für die dem Klischee entgegenstehende Lesart ist eine bekannte 

Formulierung des Kommunistischen Manifests. Dort heißt es: „An die Stelle der al-

ten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen und Klassengegensätzen tritt eine 

Assoziation, worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung für die freie 

Entwicklung aller ist.“26 

Bereits in dieser ersten Gegenüberstellung, die sich notwendigerweise noch ei-

nes groben Rasters bedient, wird deutlich, dass eine Hauptdifferenz beider in ihrer 

jeweiligen Bewertung der Ökonomie auszumachen ist. Bentham, der das Primat des 

Politischen beibehalten möchte, ist dennoch Triebkraft einer umfassenden Ökono-

misierung des Sozialen, während Marx konträr eine Sozialisierung der Ökonomie 

fordert. Hierbei wird auch die Frage aufgeworfen, was allgemeinhin unter Ökono-

mie verstanden werden kann. Monetärer Gewinn kann genauso als ökonomisch gel-

ten wie ein Zuwachs an persönlicher Freizeit durch eine demokratisierte Produkti-

on. 

Nachdem die neueren Lesarten Benthams und Marxʼ vorgestellt wurden und ich 

meine eigenen Interpretationen beider Denker dargelegt habe, folgt das Kapitel 

„Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams“ (Kapitel 3). Dieses widmet sich 

nicht nur den frühen Bezugnahmen der Koautoren auf Bentham (bis ca. 1848), son-

dern ebenso jenen Textstellen, in denen auf die für den Utilitarismus zentrale Kate-

gorie des Glücks Bezug genommen wurde. Dabei wird gezeigt, dass die Bezug-

nahme auf Bentham, wie auch auf den von diesem inspirierten Chartismus, nicht 

                                                                

25  Dies  ist  eher  ein  Klischee des politischen und nicht wissenschaftlichen  Diskurses,  das 

eher aus der Erfahrung des real existierenden Sozialismus und dessen Marx-Ikonisierung 

gespeist sein mag, als dass es sich in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit 

Marx finden lässt. So kritisiert etwa Karl Raimund Popper Marxʼ deterministische und 

geschichtsteleologische Vorstellungen und den daraus abgeleiteten – potenziell zur Ge-

walt neigenden – Kollektivismus des Marxismus, gesteht aber dem Denker Marx letztlich 

eine individualistische Zielstellung zu: „Unter dem Einfluß der Platonisch-

Hegelianischen Lehre von der Überlegenheit des Staates im Vergleich zum Individuum 

entwickelt Marx die Lehre, daß sogar das ‚Bewusstsein‘ des Individuums durch soziale 

Bedingungen bestimmt sei. Dennoch war Marx im Grunde ein Individualist; sein Interes-

se galt vor allem den leidenden Individuen, denen er helfen wollte. Der Kollektivismus 

als solcher spielt daher in Marxens eigenen Schriften sicher keine wichtige Rolle. (Abge-

sehen vielleicht von seinem Nachdruck auf ein kollektives Klassenbewußtsein […]). Er 

spielt aber seine Rolle in der marxistischen Praxis.“ Popper, Karl: Die Offene Gesell-

schaft und ihre Feinde. Teil II. Falsche Propheten: Hegel, Marx und die Folgen, Francke, 

München 1958, S. 406. 

26  MEW 4, S. 482. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

durchweg negativ ausfiel, sondern Bentham von Marx hier teils sogar als progressi-

ver Denker der Bourgeoisie angesehen wurde. Auch wird in diesem Kapitel erläu-

tert, warum Marx und Engels das Glück als politischen Begriff zu umgehen such-

ten, wenn auch diese Kategorie hintergründig für beide relevant bleiben musste. 

Im vierten Kapitel folgt der systematische Vergleich beider Theoretiker. Das 

Teilkapitel „Interesse und Ideologie“ (4.1) zeigt, dass die Konzeptualisierung des 

Interesses, in Spiegelung der als destruktiv erachteten Leidenschaften, für die politi-

sche Reflexion der Aufklärung zum Schlüsselmoment wurde. Benthams politische 

Theorie beruht auf der Annahme eines durch seine natürlichen Interessen lenkbaren 

Menschen. Insofern spricht Bentham von „pleasure and pain“ als den natürlichen 

Herren jeder Handlung. Marx, der sich gegen die Gleichsetzung kleinbürgerlicher 

Interessen mit dem Interesse des Menschen als solchem wehrte, verkannte, bedingt 

durch die mangelhafte Kenntnis Benthams Schriften, dass auch dieser von histo-

risch spezifischen Klasseninteressen sprach. Benthams zentrales Schlagwort hierfür 

lautete „sinister interest“. Auch Benthams Sprachkritik am politischen Diskurs sei-

ner Zeit trug ideologiekritische Momente, die die marxsche Ideologiekritik in ge-

wissen Teilen vorwegnahmen. Für Marx hingegen wird in diesem Kapitel gezeigt, 

dass sich dessen Interessensbegriff weitestgehend durch seine journalistischen Ana-

lysen des politischen Zeitgeschehens formte. Seine Konzeptualisierung der Ideolo-

gie hingegen wandelte sich innerhalb seiner Schaffenszeit. Wurde die Ideologie zu 

Beginn als ein Phänomen des gesellschaftlichen Überbaus erfasst, so wird sie im 

ersten Band des Kapitals, in dem Marx vom Warenfetischismus spricht, als Teil der 

materiellen Praxis angesehen („Sie wissen das nicht, aber sie thun es“27). 

Im Teilkapitel „Staat und Öffentlichkeit“ (4.2) wird gezeigt, dass im Denken 

beider der Staat eine zentrale Rolle einnimmt. Er dient bei beiden der Absicherung 

der bürgerlichen Ordnung. Bei Bentham war dies eine positive Bezugnahme auf 

den Staat, der seiner Hoffnung nach transparent und parlamentarisch organisiert 

sein soll, um dadurch, im Namen einer allgemeinen und individualistisch ausgerich-

teten Bürgerlichkeit, die Privilegien der Aristokratie zu brechen. Marx hingegen 

verstand den Staat, nur wenige Jahrzehnte später, als parteiischen Staat der Bour-

geoisie, der sich systematisch gegen die Interessen des Proletariats richtete. In die-

sem Kapitel wird zudem die Ambivalenz der Begriffe Regierung, Staat und Souve-

ränität in den Werken beider chronologisch nachverfolgt. Dabei untersuche ich 

auch den Öffentlichkeitsbegriff im Denken Benthams, der von seinen Ausführun-

gen zum Staat nicht zu trennen ist. In der Analyse stehen daher auch Begriffe wie 

Transparenz und Kontrolle im Fokus, die letztlich zu einer politischen Ordnung im 

Interesse der Mehrheit führen sollen. Marxʼ Schriften werden hierzu vergleichend 

                                                             

27  MEGA² II/6, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung | 19 

 

herangezogen, doch bezog er sich nie systematisch auf die Öffentlichkeit. Seine 

Hoffnung auf eine baldige Entfaltung der freien Presse wich bald einem skeptischen 

Blick auf die Vermachtung der öffentlichen Sphäre, sodass er sich von einem be-

wusstseinszentrierten Modell gesellschaftlicher Veränderung zunächst verabschie-

dete. Im Vorwort des ersten Bandes des Kapitals (von 1867) schreibt Marx: „Jedes 

Urtheil wissenschaftlicher Kritik ist mir willkommen. Gegenüber den Vorurtheilen 

der s.g. öffentlichen Meinung, der ich nie Konzessionen gemacht habe, gilt mir nach 

wie vor der Wahlspruch des großen Florentiners: Segui il tuo corso, e lascia dir le 

genti!“28 (Gehe deinen Weg, und lass die Leute reden!) 

Im Kapitel „Kritik der Menschenrechte“ (4.3) soll anfänglich Jeremy Benthams 

unter dem Motto „Unsinn auf Stelzen“ berühmt gewordene Kritik an der Men-

schenrechtsproklamation der Französischen Revolution erläutert werden, wobei 

auch seine generelle Kritik am Naturrecht verdeutlicht werden soll. Darauf folgend 

wird gezeigt, dass auch Marx in ähnlicher Weise der Proklamation von Menschen-

rechten kritisch gegenüberstand, wie es sich anhand seiner Schrift Zur Judenfrage 

(1843/44) zeigen lässt. Menschenrechte stellten für ihn eine unzulässige Verallge-

meinerung rein formaler Bürgerrechte des Einzelnen dar, die soziale Ungleichheit 

fortzuschreiben drohen, insofern sie ihrem behaupteten emanzipativen Gehalt in-

nerhalb der kapitalistischen Produktionsweise nicht gerecht werden können.  

Im Kapitel „Pauperismus und Wohlstandsverwahrlosung“ (4.4) möchte ich die 

Gesellschaftsanalyse beider im Hinblick auf die gesellschaftlichen Peripherien ver-

gleichen und dabei bemessen, inwiefern sie diese entweder als problematisch aus 

sich selbst heraus oder als Symptome eines tiefer liegenden Mechanismus begrei-

fen.  

Unter der Überschrift „Über den Kolonialismus“ (4.5), dem  letzten Ver-

gleichsmoment, werde ich Benthams und Marxʼ Schriften über den Kolonialismus 

nebeneinanderlegen und dabei zu zeigen versuchen, wie beide zu ambivalenten 

Einschätzungen des Phänomens gelangten, die sich eben dadurch als überraschend 

ähnlich zueinander erweisen. 

Im Schlussteil der Arbeit (Kapitel 5), soll danach gefragt werden, inwieweit das 

originäre, jedoch über die Zeit verschüttete oder verformte Denken Benthams po-

tenziell Fragen beantworten kann, zu denen Marx die Antwort schuldig blieb. Die 

Spannungen im Denken beider sollen hier nochmals einer gesonderten Revision un-

terzogen werden. Bentham wollte als liberaler Sozialreformer antipaternalistisch 

sein. Niemand kenne seine eigenen Interessen besser als er selbst, so Bentham. Je-

doch hielt er diese Position nicht durch. Davon zeugen seine Reformprojekte in der 

Armenfürsorge. Marx wollte seinerseits die radikale Emanzipation denken, aber 

                                                             

28  MEGA² II/5, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

seine Konzeption und Zuschreibung von Interessen erwies sich als problematisch. 

Dennoch gilt es, sich am Schluss zu fragen, was genau von beiden Denkern, die zu 

den innovativsten ihrer Zeit zählten, in der Gesamtschau gelernt werden kann. 

Die neueren Lesarten von Bentham und Marx, auf die sich diese Arbeit stützt, 

verlassen die durch die politische Geschichte vorgeprägten Rezeptionsweisen und 

wenden sich den Autoren in ihrer Zeit zu. Dabei ist heute das Bewusstsein dafür ge-

schärft, dass deren Schriften oftmals mit sehr langer Verzögerung publiziert oder 

gar durch die Herausgabe verfremdet wurden. In beiden Fällen fußen diese neuen 

Deutungen auf einer historisch-kritischen Editionsarbeit. Dies sind einerseits die 

umfangreich kommentierte Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA2), die hauptsäch-

lich von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften in Koopera-

tion mit einer internationalen Editorengruppe erstellt wird, sowie andererseits die 

heute von Philip Schofield und dem Bentham Project des UCL (University College 

London) herausgegebenen Bentham-Werke (The Collected Works of Jeremy Bent-

ham), die seit 1968 in London und Oxford publiziert werden. Da beide Projekte je-

doch noch nicht abgeschlossen sind, wird hier im Falle von Marx auf die Marx-

Engels-Werke (MEW) zurückgegriffen, insofern es sich um Texte handelt, die in-

nerhalb der MEGA2 noch nicht publiziert wurden.29 Darüber hinaus sind die Arti-

kel, die Marx für die New York Tribune schrieb und auf die hier im Kolonialismus-

kapitel zurückgegriffen wird, in der MEGA2 einzig als englischsprachige Originale 

publiziert worden (Bände I/12; I/13 und I/14). Auch in solchen Fällen wird auf die 

Übersetzungen der MEW-Ausgaben zurückgegriffen. Was das Kapital anbetrifft, so 

wird hier auf die ursprüngliche, erste Ausgabe des ersten Bandes von 1867 zurück-

gegriffen (MEGA2 II/5), ebenso aber auch auf die zweite Ausgabe dieses ersten 

Bandes von 1872 (MEGA2 II/6), die unter Einfluss Friedrich Engelsʼ entstand, je-

doch erstmals das für die Argumentation wichtige Warenfetischismus-Kapitel bein-

haltet. 

                                                             

29  Dies betrifft u.a. die erst noch geplanten MEGA²-Bände: I/4 M/E: Werke · Artikel · Ent-

würfe. August 1844 bis Dezember 1845 (Zur Lage der arbeitenden Klasse in England, 

Heilige Familie u. a.);  I/6 M/E: Werke · Artikel · Entwürfe. Januar 1846 bis Februar 

1848 (Manifest der kommunistischen Partei u.a.); I/8 M/E: Werke · Artikel · Entwürfe. 

Oktober 1848 bis Februar 1849 (Publizistik: Neue Rheinische Zeitung u.a.); I/9 M/E: 

Werke · Artikel · Entwürfe. März bis Juli 1849 (Publizistik: Neue Rheinische Zeitung 

u.a.); I/15 M/E: Werke · Artikel · Entwürfe. Januar 1856 bis Oktober 1857; I/16 M/E: 

Werke · Artikel · Entwürfe. Oktober 1857 bis Dezember 1858; I/17 M/E: Werke · Artikel 

· Entwürfe. Januar bis Oktober 1859; I/19 M/E: Werke · Artikel · Entwürfe. Januar 1861 

bis September 1864 und I/23 M/E: Werke · Artikel · Entwürfe. November 1871 bis De-

zember 1872. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung | 21 

 

Jene neuen, unvoreingenommenen Lesarten Benthams verweisen heute u.a. auf 

seine Fortschrittlichkeit. Bentham verstand sich nicht nur als Reformer im Namen 

des „Glücks der größten Zahl“, sondern wurde demgemäß wohl auch nicht ganz 

unbegründet zum Ehrenbürger der Französischen Revolution ernannt. Auch lässt 

sich mit dem heutigen Forschungsstand zeigen, dass die Transparenz, die Bentham 

dem Panoptikum oder dem Parlament zuwies, für ihn gerade kein einseitig nutzba-

res Instrument war, insofern sie etwa zwischen Parlament und Öffentlichkeit in bei-

de Richtungen wirken sollte.30 Und auch das Wachpersonal in Benthams Panopti-

kum gleicht nicht mehr den Folterknechten dunkler Kerker. „Mehr Licht!“ – der 

Wahlspruch der Aufklärung – bringt auch das humanistische Erziehungsprogramm 

Benthams auf den Punkt. 

 

                                                             

30  Siehe dazu: Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy 

Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 250-271; Niesen, Peter: 

Die Macht der Publizität. Jeremy Benthams Panoptismen, in: Rölli, Marc; Krause, Ralf 

(Hrsg.): Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philosophie der Gegenwart, 

transcript Verlag, Bielefeld 2008, S. 221-243; sowie Weiß, Alexander: Theorie der Par-

lamentsöffentlichkeit. Elemente einer Diskursgeschichte und deliberatives Modell, Ba-

den-Baden: Nomos Verlag 2011, S. 23-43. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

1 Ideengeschichte und Forschungsstand 

 

 

 

1.1 NEUE BENTHAMBILDER 

 

Vom heutigen Standpunkt aus lässt sich auf eine lange Geschichte der kontinenta-

len Nichtrezeption Benthams zurückblicken. Diese ist zu großen Teilen der bekann-

ten Ablehnung durch Karl Marx und Friedrich Nietzsche geschuldet.1 Während 

Marx Bentham als „Urphilister“ sowie „nüchtern pedantisches, schwatzledernes 

Orakel des gemeinen Bürgerverstandes“ bezeichnete, schrieb Nietzsche angesichts 

der Glücksfixierung des benthamschen Utilitarismus: „Der Mensch strebt nicht 

nach Glück; nur der Engländer tut das.“2   

Vor zweihundert Jahren stellte sich die Situation jedoch durchaus verschieden 

davon dar. Bentham war zu jener Zeit, trotz seiner bis dato spärlichen Publikatio-

nen, nicht nur europaweit bekannt, sondern zudem als politischer Ratgeber, Korres-

pondenz- und Gesprächspartner begehrt. Um nur wenige Belege zu nennen, sei hier 

angeführt, dass Bentham eine Verfassung für Portugal ausarbeitete,3 die National-

versammlung Frankreichs beriet und auch von Karl Marx’ Mentor Eduard Gans 

während dessen Englandreise 1831 aufgesucht wurde. Gans hinterließ eine sehr 

                                                             

1  Detailreich setzen sich folgende Werke mit der deutschsprachigen Benthamrezeption 

auseinander: Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams phi-

losophisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002; Luik, Steffen: Die Rezep-

tion Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft, Böhlau, Köln (u.a.) 2003. 

2  Nietzsche, Friedrich: Götzendämmerung oder wie man mit dem Hammer philosophiert, 

in: Schlechta, Karl (Hrsg.): Werke II, Darmstadt 1997, S. 944. 

3  Siehe dazu: Mertens, Bernd: Gesetzgebungskunst im Zeitalter der Kodifikationen: Theo-

rie und Praxis der Gesetzgebungstechnik aus historisch-vergleichender Sicht, Mohr Sie-

beck, Tübingen 2004, S. 108.  

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

lebhafte Beschreibung dieses Besuchs beim alten Bentham.4 Dabei war es Bentham, 

der um ein Treffen mit dem überraschten Gans bat, von dem er nur wusste, dass 

dieser ein Gegner der „historischen Rechtsschule“ (z.B. Friedrich Carl von 

Savigny) war, und daher in Gans sein deutsches Äquivalent vermutete.5 

In England tat sich Bentham in jüngeren Jahren insbesondere durch seine pole-

mische Opposition gegen den zur damaligen Zeit sehr bekannten Juristen und Par-

lamentarier William Blackstone hervor.6 Zwischen 1802 und 1828 erfolgte die Her-

ausgabe seiner Schriften durch den Schweizer Étienne Dumont in Paris auf Franzö-

sisch und schien schon deshalb nur wenig die Aufmerksamkeit deutscher Leser zu 

erwecken. Dennoch waren es diese Ausgaben, die wohl entscheidend zum Be-

kanntwerden und zum Eingang Benthams Ideen in die europäische Diskussion bei-

trugen.7 Nach Benthams Tod erfolgte die Herausgeberschaft seiner Werke in Eng-

land durch seinen Freund John Bowring. Doch auch diese elfbändige Edition, die 

teilweise auf Rückübersetzungen der Dumont-Publikationen zurückgriff und daher 

heute als methodisch unzureichend gilt, hatte zu ihrer Zeit scheinbar keinerlei Ein-

fluss auf die vom Idealismus geprägte deutsche Philosophie des 19. Jahrhunderts, 

die nicht geneigt war Bentham zu rezipieren. 

Eine rezeptionsgeschichtliche Ausnahme bildet Benthams An Essay on Political 

Tactics (1791)8, der 1817 in der deutschen Übersetzung unter dem Titel Tactik oder 

Theorie des Geschäftsgangs in deliberierenden Volksständeversammlungen9 er-

schien. Diese auch in deutschen Gefilden erfolgreiche Schrift setzt sich mit den 

konkreten Funktionsweisen und Kompetenzen von Parlamenten auseinander. Stef-

fen Luik gibt ein anschauliches Bild der erstaunlichen Modernität der Schrift, die 

                                                             

4  Gans, Eduard (Autor); Waszek, Norbert (Hrsg.): Rückblicke auf Personen und Zustände, 

Frommann-Holzboog, Stuttgart 1995 (1836). 

5  Vgl. ebd., S. 200-205. 

6  Siehe dazu: Posner, Richard A: Blackstone and Bentham, in: Journal of Law and Econo-

mics, Volume 19, No. 3, Oct. 1976, S. 569-606. 

7  Vgl. Niesen, Peter: Einleitung: Jeremy Bentham – Utilitarismus und Demokratie in Zei-

ten der Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stel-

zen – Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 12. 

8  Bentham, Jeremy: Political Tactics, in: Bentham, Jeremy (Autor); James, Michael; 

Blamires, Cyprian; Pease-Watkin, Catherine (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Political Tactics, Clarendon Press, Oxford 1999. 

9  Bentham, Jeremias (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.): Tactik oder Theorie des Ge-

schäftsganges der deliberierenden Volksständeversammlungen, Palm und Enke, Erlangen 

1817. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 25 

 

neben Thomas Jeffersons Handbuch10 eine der ersten überhaupt war, die sich sys-

tematisch der Geschäftsordnung von Parlamenten widmete: 

 

„Zunächst erklärt Bentham ausführlich, dass die Verhandlungen der Versammlung öffentlich 

sein müssen, weil nur so das Vertrauen und die Zustimmung der Öffentlichkeit zu den Geset-

zen sichergestellt sei. […] Neben dem Öffentlichkeitsgrundsatz legt Bentham besonderen 

Wert auf die Unparteilichkeit des ‚Speaker‘ oder Parlamentspräsidenten. […] Für das Verfah-

ren der Gesetzgebung fordert Bentham eine strikte Trennung der verschiedenen Stadien par-

lamentarischer Willensbildung. Gesetzesinitiative, Verweisung an die Ausschüsse und drei 

getrennte Lesungen der Gesetzesentwürfe sind nicht zu vermischen und vom logischen Ab-

lauf her einzuhalten. […] Bei Abstimmungen gilt das […] Mehrheitsprinzip. […] Die Anwe-

senheit der Abgeordneten und damit die Beschlussfähigkeit will Bentham durch ein System 

finanzieller Einbußen und Begünstigungen, die an die Anwesenheit geknüpft sind, sicherstel-

len. In der Regel illustriert Bentham seine theoretischen Ausführungen mit Beispielen des 

englischen Parlamentsverfahrens. Abweichend von diesem plädiert Bentham für die Existenz 

nur einer Kammer, die aus gewählten Abgeordneten bestehen soll. Auch für die innere An-

ordnung der Versammlung plädiert er abweichend vom englischen Unterhaus für eine annä-

hernd runde Form der Sitze mit einem erhöhten zentralen Sitz für den Präsidenten und einer 

Regierungsbank zur Rechten. Dabei soll die Sitzordnung frei sein, d.h. wie im Unterhaus dür-

fen sich Abgeordnete nach jeweiligen politischen Gruppierungen ordnen, um sich während 

der Debatten absprechen zu können. […] Auch an eine Galerie für die Zuschauer und eine 

besondere Loge für Journalisten sei zu denken.“11 

 

Benthams Schrift, die er als einen praktischen Hinweisgeber konzipierte, schweigt 

aber angesichts weitergehender repräsentations- und demokratietheoretischer Fra-

gen. Unbestimmt bleibt das Verhältnis zwischen Parlament und Regierung.12 Auch 

über das Ausmaß der Beteiligung einer breiten Öffentlichkeit bei der Bestellung des 

Parlaments wird kein Urteil getroffen. 

Nach Peter Niesen ist der Publikumserfolg der Schrift während der Restauration 

„[…] wohl nur damit zu erklären, dass sie die radikaldemokratischen Anknüp-

fungspunkte in den Wahlrechts- und verfassungstheoretischen Texten, die zur sel-

                                                             

10  Jefferson, Thomas: A Manual of Parliamentary Practice for the Use of the Senate of the 

United States, Samuel Harrison Smith, Washington 1801. 

11  Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft, 

Böhlau; Köln (u.a.) 2003, S. 312-314. 

12  Vgl. ebd., S. 314. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ben Zeit entstanden waren, weitgehend ausblendet“13.  Steffen Luik, der die Rezep-

tion Benthams Handbuch in der deutschen Rechts- und Staatswissenschaft detalliert 

nachzeichnet, kommt zu dem Schluss, dass diese über Robert von Mohl, „welcher 

seit Langem Benthams Positionen übernommen hatte“, auch auf die 1848er Frank-

furter Nationalversammlung wirkte, insofern dieser den ersten Entwurf einer Ge-

schäftsordnung vorlegte.14 Benthams wie Jeffersons Einfluss könne heute zwar 

nicht mehr direkt belegt werden, dennoch könne es nach Luik als gesichert gelten, 

dass „sie eine gewichtige Rolle bei der Erarbeitung der ersten modernen Geschäfts-

ordnungen deutscher Parlamente im 19. Jahrhundert spielten“15. Für Jürgen Haber-

mas ist Benthams ursprünglich für die französische Nationalversammlung abgefass-

te Schrift die erste überhaupt, die sich dem Zusammenhang von öffentlicher Mei-

nung und dem Prinzip der Öffentlichkeit des Parlaments widmete.16 Ganz ähnlich 

sieht dies auch Alexander Weiß, dem eine erste deutschsprachige Untersuchung 

von Benthams Öffentlichkeitsbegriff als Teilkategorie dessen politischen Denkens 

zu verdanken ist.17 

Die einen sehr langen Zeitraum einnehmende und von verschiedensten Orten 

Ausgang nehmende Publikation von Benthams Schriften bewirkte eine notwendige 

perspektivische Spaltung in der ideengeschichtlichen Forschung. Die frühe Rezep-

tion Benthams, die auf einer spärlichen Quellenlage gründete, unterscheidet sich 

von der jüngeren Rezeption, die auf später publizierte Schriften zurückgreifen kann. 

Ein ähnliches Schicksal wurde Marx zuteil, dessen Schriften und Fragmente mit ei-

ner ebenso großen Verzögerung publiziert wurden. Erst in jüngerer Zeit setzte wie-

der ein verstärktes Interesse bezüglich Benthams Utilitarismus ein. In mancher Hin-

                                                             

13  Niesen, Peter: Einleitung: Jeremy Bentham – Utilitarismus und Demokratie in Zeiten der 

Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stelzen - 

Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 19. 

14  Vgl. Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissen-

schaft, Böhlau; Köln (u.a.) 2003, S. 331. 

15  Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft, 

Böhlau; Köln (u.a.) 2003, S. 332. 

16  Vgl. Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Ka-

tegorie der bürgerlichen Gesellschaft, Luchterhand, Darmstadt; Neuwied 1983 (1962), S. 

123. 

17  Weiß, Alexander: Theorie der Parlamentsöffentlichkeit. Elemente einer Diskursgeschich-

te und deliberatives Modell, Nomos Verlag, Baden-Baden 2011, S. 23-43. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 27 

 

sicht mag dies auch dem Bestreben geschuldet sein Bentham der Lesart Michel 

Foucaults zu entziehen, die vielfach als selektiv und unhistorisch kritisiert wurde.18  

Wilhelm Hofmann war mit seiner Monografie Politik des aufgeklärten Glücks. 

Jeremy Benthams philosophisch-politisches Denken im Jahr 2002 der erste deutsch-

sprachige Autor, der eine umfassende Gesamtdarstellung Benthams erarbeitete. Da-

bei gilt ihm dessen Utilitarismus als eine der wenigen noch verbliebenen „Selbst-

verständigungsoptionen moderner westlicher Gesellschaften“19, die das Individuum 

weitestgehend von einem moralischen Soll entlasten. Stattdessen suchen diese mo-

dernen Gesellschaften nach einem Institutionengefüge, dem es gelingt, gesellschaft-

liche und individuelle Bedürfnisse zu harmonisieren, was Hofmann als „Externa-

lismus“ interpretiert.20 Hofmann interpretiert Bentham als „aufklärerischen Epiku-

reisten“.21 Hilfreich ist das Buch insbesondere bezüglich der Tradierung und Rezep-

tion Benthams durch John Stuart Mill. Zudem hat Hofmann einen detaillierten 

Überblick über die Rezeption Benthams im deutschen Sprachraum erarbeitet.  

Einen ebenso detaillierten rezeptionsgeschichtlichen Zugang bietet Steffen Lu-

iks Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft (2003), 

der sich weitestgehend auf das 19. Jahrhundert konzentriert. Die Benthamrezeption 

sei dabei insgesamt dadurch gekennzeichnet, dass eine Vielzahl von Einzelrezepti-

onen, ohne gegenseite Berührung, nebeneinander stattgefunden habe, wobei Bent-

ham stets nur selektiv gelesen wurde (bzw. dessen Schriften nur partiell bekannt 

waren) und darüber hinaus deutsche Autoren häufig ihre eigenen Vorstellungen und 

Ziele in Benthams Werk hineinprojizierten.22 Prominente Rezipienten waren u.a. 

der an empirischer Soziologie interessierte Schriftsteller Friedrich Buchholz (1768–

1843), der in seiner Neuen Monatsschrift für Deutschland immer wieder Auszüge 

aus Benthams Schriften publizierte, sowie die beiden Rechtswissenschaftler Fried-

rich Eduard Beneke (1798–1854)23 und Rudolf von Jhering (1818–1892)24. Insge-

                                                             

18  Vgl. Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Suhr-

kamp, Frankfurt am Main 1976. 

19  Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philosophisch-

politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 18. 

20  Vgl. ebd., S. 157-159. 

21  Vgl. ebd., S. 21. 

22  Vgl. Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissen-

schaft, Böhlau, Köln (u.a.) 2003, S. 362-363. 

23  Siehe dazu: Bentham, Jeremy (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.); Beneke, Friedrich Edu-

ard (Bearb.): Grundsätze der Civil- und Criminal-Gesetzgebung, aus den Handschriften 

des englischen Rechtsgelehrten Jeremias Bentham, herausgegeben von Etienne Dumont, 

Mitglied des repräsentativen Rathes von Genf. Nach der zweiten, verbesserten und ver-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

samt habe die deutsche idealistische Philosophie des 19. Jahrhunderts, mit den Fix-

punkten Kant und Hegel, aber eine breitere Aufnahme von Benthams Gedanken 

verhindert, insofern der englische Pragmatismus, Empirismus und das materialisti-

sche Nützlichkeitsdenken als minderwertig erachtet wurden.25 

Von Georg Kramer-McInnis stammt die neuste umfangreiche Monografie zu 

Bentham, die 2008 unter dem Titel Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams 

Grundlegung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung sei-

ner Rechts- und Staatslehre erschien. Sein Anliegen besteht in einer Gesamtschau 

Benthams Schaffen, die die systematischen Zusammenhänge seiner Publikationen 

aufzeigen kann. Erst auf diese Weise können, so Kramer-McInnis, die Positionen 

Benthams, die er in spezifischen Themenfeldern einnahm, verstanden werden, wo-

bei ein Schwerpunkt der Analyse auf der Rechtswissenschaft liegt:26 „Ohne Kennt-

nis seiner epistemologischen, anthropologischen und ethischen Prämissen muss ein 

Verständnis von Benthams Rechtstheorie unvollständig bleiben. Auch seine demo-

kratische Verfassungstheorie lässt sich nur vor dem Hintergrund seiner psychologi-

schen Motivationstheorie und seiner Schriften zum Panoptikum verstehen.“27 Dabei 

bezieht Kramer-McInnis eine spezifische Position, von der aus er die Gesamtschau 

Benthams erbringen will. So bewertet er den Utilitarismus vorab folgendermaßen: 

 

„Was den modernen Utilitarismus nach individuellem Luststreben und gesellschaftlicher 

Wohlfahrt […] auszeichnet, ist seine enge Verknüpfung mit dem Materialismus und dem ma-

thematisch-experimentellen Wissenschaftsmodell der Aufklärungsepoche. Wir können den 

neuzeitlichen Utilitarismus deshalb generell mit den Attributen materialistisch, individualis-

tisch und sozial-eudämonistisch charakterisieren.“28 

 

Mit diesen zuletzt genannten drei Attribuierungen, die Kramer-McInnis für Bent-

hams Utilitarismuskonzeption gelten lässt, benennt er ebenjene Charaktereigen-

schaften, die neuere Marxlesarten auch dem marxschen Werk zusprechen. Letztlich 

                                                                

mehrten Auflage für Deutschland bearbeitet und mit Anmerkungen von Dr. Friedrich 

Eduard Beneke, zwei Bände, C.F. Amelang, Berlin 1830. 

24  Siehe dazu: Von Jhering, Rudolf: Zweck im Recht, zwei Bände, Breitkopf & Härtel, 

Leipzig 1877–1883. 

25  Vgl. ebd., S. 94-98; 138-160. 

26  Vgl. Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundle-

gung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- und 

Staatslehre, Dike (u.a.), Zürich (u.a.) 2008, S. lix-lx. 

27  Ebd., S. lx. 

28  Ebd., S. lxi. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 29 

 

setzt Kramer-McInnis im Vergleich mit der Monografie Wilhelm Hofmanns einen 

anderen Akzent, indem er Benthams Werk abschließend nach den Freiräumen des 

Individuums befragt. Benthams Akzentuierung der Sicherheit, wie auch sein diszip-

linierendes Panoptikum, verleitet Kramer-McInnis schließlich dazu, dessen politi-

sches Denken trotz offensichtlich vorhandener liberaler Elemente als totalitär zu 

bewerten. Karmer-McInnis formuliert in diesem Rahmen etwa: „Pawlows Hund 

versinnbildlicht die existenzielle Entmündigung des Menschen im Utilitarismus 

[…] Weil ein entseelter, rein präferenzorientierter Mensch nicht grundsätzlich an-

ders funktioniert als Pawlows Hund, kann ihn ein mit absoluter Macht ausgestatte-

ter Gesetzgeber für seine – vielleicht wohlgemeinten – Zwecke erziehen.“29 Bent-

hams ursprüngliches Ziel einer politischen Rahmengesetzgebung, in der ein jeder 

sein Glück selbst definieren können solle, wird hier völlig verkannt, ebenso wie die 

anfänglich von Kramer-McInnis korrekt vorgenommene historische Kontextualisie-

rung im Fazit einer falschen geschichtsteleologischen Perspektivierung weicht.30 

Damit ist Kramer-McInnis Teil jener Interpretenfraktion, die in Bentham einen pa-

ternalistischen oder gar autoritären Denker sehen, der dem Individuum nur geringe 

Freiräume zugestehen wollte. In der internationalen Diskussion zählen hierzu u.a. 

Ély Halévy, Gertrude Himmelfarb, Douglas G. Long und Charles Bahmueller.31 

Es ist dem von Peter Niesen herausgegebenen Band Unsinn auf Stelzen – Schrif-

ten zur Französischen Revolution (2013) zu verdanken, dass erst seit Kurzem einige 

der wichtigsten Texte Benthams auch auf Deutsch vorliegen. Dabei präsentiert Nie-

sen Benthams Menschenrechtskritik Unsinn auf Stelzen als Zentralstück eines utili-

taristisch-demokratischen Denkens, das auf historische Ereignisse reagierte und 

sich dabei nicht scheute gefundene Axiome auch wieder zu revidieren. Er zeigt da-

mit auf, dass Benthams Utilitarismus kein allzu dogmatisches und starres Ideenge-

bäude ist, sondern vielmehr ein der Aktualität zugewandtes, mit sich selbst ringen-

des Prinzip. So charakterisiert Niesen Bentham als Angehörigen jener „[…] kleinen 

Anzahl an Autoren, die ihrem Argument dorthin folgen, wohin es sie führt, und sei 

                                                             

29  Ebd., S. 359. 

30  Vgl. ebd., S. 331-365. 

31  Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mansfield 

2013 (1928); Himmelfarb, Gertrude: The Haunted House of Jeremy Bentham. Duke Uni-

versity Press, Durham, N.C. 1965; Long; Douglas: Bentham on Liberty: Jeremy Bent-

ham's Idea of Liberty in Relation to His Utilitarianism, University of Toronto Press, 

Toronto 1977; Bahmueller, Charles F.: The National Charity Company: Jeremy Bent-

ham’s Silent Revolution. University of California Press, Berkeley 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

es zur Abänderung oder Widerlegung der eigenen Position“32. Der fragmentarische 

Charakter Benthams Werk ist zu Großteilen seinem vorsichtig suchenden politi-

schen Denken geschuldet, das immer auch an konkrete Ausgangslagen gebunden 

war. Dennoch ergibt sich nach Niesen, gestützt auf die von ihm selbst auf Deutsch 

herausgegeben Texte Benthams, in der historisch-kontextualisierenden „[…] Zu-

sammenschau seiner Aussagen zu Wahlrecht, Gesetzgebung, Naturrecht und ‚Si-

cherheiten‘ ein stimmiges institutionelles Gesamtbild […]“33. 

Auch Otfried Höffe beteiligte sich daran, Benthams Utilitarismus in die politi-

sche Theorie einzubringen. 1978 schrieb er einen in der heutigen Zeit als klassisch 

geltenden Aufsatz zur Theorie des Glücks im klassischen Utilitarismus34 und legte 

später eine kommentierte Übersetzung Benthams, Einführung in die Prinzipien der 

Moral und der Gesetzgebung35, vor. 

Der Kunsthistoriker Christian Welzbacher will mit seinen Schriften Der Radi-

kale Narr des Kapitals (2011) und Das Panoptikum oder das Kontrollhaus (2013) 

Bentham als sozialreformerischen Vorläufer der Transparenzgesellschaft in einem 

positiven Sinne wiederentdecken.36 Dabei erweist sich für Welzbacher die Ge-

schichte des Panoptikums als eine Geschichte der Missverständnisse.37 Bentham 

gilt ihm vielmehr als Ideengeber einer fortschrittlichen und demokratischen Politik-

konzeption, in der die aufgeklärte Öffentlichkeit als wichtigstes Korrektiv zu eigen-

sinnigen Eliten fungiert. In die gleiche Richtung argumentiert auch Vincent Rzepka, 

der in der Transparenz eine gegenwärtige demokratische Norm sieht, die sich einst 

in Reaktion auf religiöse und gesellschaftliche Krisen des 17. und 18. Jahrhunderts 

                                                             

32  Niesen, Peter: Einleitung: Jeremy Bentham – Utilitarismus und Demokratie in Zeiten der 

Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – 

Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 13. 

33  Vgl. ebd., S. 63. 

34  Höffe, Otfried: Zur Theorie des Glücks im klassischen Utilitarismus, in: Bien, Günther 

(Hrsg.): Die Frage nach dem Glück, Frommann-Holzboog, Stuttgart 1978, S. 147-170. 

35  Bentham, Jeremy: Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, in: 

Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgenös-

sische Texte, Francke, Tübingen 2013, S. 55-83. 

36  Welzbacher, Christian: Der radikale Narr des Kapitals. Jeremy Bentham, das „Panopti-

kum“ und die „Autoikone“, Matthes & Seitz, Berlin 2011; Welzbacher; Christian: Nach-

wort, in: Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas 

Leopold (Übersetzer): Das Panoptikum, Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 196-212. 

37  Welzbacher; Christian: Nachwort, in: Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian 

(Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leopold (Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, 

Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 202-203. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 31 

 

herausbildete.38 In dieser Lesart ist eher Julian Assanges WikiLeaks-Plattform eine 

Folge Benthams Denken, als es staatliche Überwachungssysteme oder optimierte 

Ausbeutung mittels ständiger Beobachtung sind. Demgegenüber gibt es jedoch auch 

gegenläufige Lesarten. Der heutige Ruf nach Transparenz wird vom Philosophen 

Byung-Chul Han in seinem Essay Transparenzgesellschaft aus dem Jahr 2012 im 

Kontext des neoliberalen Bemühens um eine gelingende Operationalisierung und 

Optimierung gedeutet.39 Entgegen Benthams Grundgedanken versteht Byung-Chul 

Han Glück als etwas, das vom Prinzip der öffentlichen Transparenz abgekoppelt, 

wenn nicht gar diesem entgegengesetzt ist. Individuelle Entfaltung und persönliches 

Glück könne sich nur in persönlichen Rückzugsräumen entfalten, die befreit sind 

vom Zwang der Ökonomie.40 Die interessensgeleitete Kalkulation, die ihm eng mit 

dem Ruf nach Transparenz verbunden scheint, verunmögliche dies jedoch. 

Die englischsprachige Benthamrezeption, auf der die deutsche fußt, ist bisher 

bei Weitem intensiver und vielfältiger. Ihren Beginn nimmt sie u.a. mit John Stuart 

Mills Utilitarismus (1861). Mill, der Bentham noch zu Lebzeiten kannte und wie 

auch sein Vater James Mill zeitweise intensiven Umgang mit ihm pflegte, wies spä-

ter ein sehr ambivalentes Verhältnis zu Bentham und dessen Schaffen auf. Zwar 

bemühte sich Mill um die Verbreitung des utilitaristischen Gedankens, so wie er ihn 

verstand, und ergänzte diesen mit eigenen Gedanken, wo er es für nötig empfand, 

indem er etwa verschiedenen Gütern verschiedene Wertigkeiten innerhalb der 

Glückskalkulation zugestand, doch äußerte er sich mit Bezug auf Bentham selbst 

eher zwiespältig bis abwertend: 

 

„Bentham’s knowledge of human nature is bounded. It is wholly empirical; and the empiri-

cism of one who had little experience. He had neither internal experience nor external; the 

quiet, even tenor of his life, and his healthiness of mind, conspired to exclude him from both. 

He never knew prosperity and adversity, passion or satiety; he never had even the experiences 

which sickness gives; he lived from childhood to the age of eighty-five in boyish health. He 

                                                             

38  Rzepka, Vincent: Die Ordnung der Transparenz, Jeremy Bentham und die Genealogie ei-

ner demokratischen Norm, Lit Verlag, Berlin 2013. 

39  Han, Byung-Chul: Transparenzgesellschaft, Matthes und Seitz, Berlin 2012. 

40  Auch Philipp Blom erkennt im heutigen digitalen Kapitalismus ein universalisiertes Pa-

noptikum, das äußerlich jedoch eher einer Shopping Mall als einem Kerker gleicht. Die 

ursprüngliche Intention Benthams sieht Blom jedoch in einem positiven Licht. Siehe da-

zu: Blom, Phillip: Gefangen im Panoptikum: Leben in den Ruinen der aufgeklärten Uto-

pie, Residenz Verlag, Wien; Salzburg 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

knew no dejection, no heaviness of heart. He never felt life a sore and a weary burthen. He 

was a boy to the last.“41 

 

Diese Aussage erscheint allein schon deshalb fragwürdig, da Mill den jungen Bent-

ham und dessen psychische Verfassung, die sich wahrscheinlich von der des alten 

Benthams unterschied, nicht kennen konnte. Wilhelm Hofmann sieht bei Mill sogar 

den Beginn eines „Anti-Benthamismus“, der sich später auch bei Marx und Nietz-

sche wiederfindet.42 

 

„Seine [John Stuart Mills, G.R.] Sicht der Philosophie Benthams ist eine mögliche Beru-

fungsinstanz für all die Interpretationen, die in Benthams Denken ein Beispiel für eine radika-

le, inhumane und anthropologisch halbierte Aufklärung sehen wollen, in der der Mensch zur 

reinen Vernunftmaschine degeneriert und die in ihrem universalen Begründungswahn zu-

gleich jede Sittlichkeit zerstören muss. Ihren mit Abstand kritischsten Punkt erreicht diese 

Sicht der Dinge in dem Vorwurf, dass das Freiheitsversprechen der Aufklärung beispielhaft 

im Fall Benthams in ein System absoluter Kontrolle mündet.“43 

 

Zu den klassischen Interpretationen des Utilitarismus zählen Leslie Stephens The 

English Utilitarians (1900)44 und Éli Halévys The Growth of Philosophic Radica-

lism (1928)45. Beide lassen Benthams Werk mit denen von James und John Stuart 

Mill eher zusammenfallen, als dass sie Differenzen betonen. Halévy, der ursprüng-

lich mit dem Utilitarismus sympathisierte, arbeitet in seinem Werk die Antinomien 

in Benthams Denken heraus, insbesondere aber erkennt er in dessen politischer 

Theorie kein Interesse an individueller politischer Freiheit. Vielmehr gilt ihm Bent-

ham als ein „autoritärer Liberaler“46. Leslie Stephen hingegen zeichnet ein deutlich 

positiveres Bild Benthams und dessen einzigartiger Wirkung. Bentham inspirierte 

die humanistische Bewegung des 19. Jahrhunderts und stieß, vermittelt über seine 

                                                             

41  Mill, John Stuart: Bentham, in: Parekh, Bhikhu C. (Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical As-

sessments, Volume 1, Routledge, New York (u.a.) 1993, S. 155. 

42  Vgl. Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philoso-

phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 32-35. 

43  Ebd., S. 19. 

44  Stephen; Leslie: The English Utilitarians, 3 Bände, Duckworth, London 1900. 

45  Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mansfield 

2013 (1928). Diese Schrift entstand bereits zwischen 1901 und 1904 und wurde auch in 

diesen Jahren bereits auf Französisch publiziert. 

46  Siehe dazu: Rosen; Frederick: Élie Halévy and Benthams Authoritarian Liberalism, in: 

Critical Assessments, Volume 3, Routledge, New York (u.a.) 1993, S. 917-933. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 33 

 

Schüler und Leser, viele soziale Reformen an.47 Zu den bekanntesten Schülern 

Benthams zählten nicht nur James Mill (1773–1836) und John Stuart Mill (1806–

1873) sowie John Bowring (1792–1872), sondern auch der politische Ökonom Da-

vid Ricardo (1772–1823), der Althistoriker Georg Grote (1794–1871), der Lord-

kanzler Sir Henry Brougham (1778–1868), der Rechtsphilosoph John Austin 

(1790–1859) sowie der Sozialreformer Edwin Chadwick (1800–1890).48 Bentham 

und die Mills gründeten mit The Westminster Review (1823–1914) eine liberal aus-

gerichtete Zeitschrift. 1886 veröffentliche Eleanor Marx, Karl Marx’ jüngste Toch-

ter, darin zusammen mit ihrem Lebensgefährten Edward Aveling den Artikel The 

Woman Question: From a Socialist Point of View.49 

Philip Schofield, der derzeitige Herausgeber der kommentierten Benthamwerke, 

bemüht sich durch seine editorische Tätigkeit, den „authentischen Bentham“ zum 

Sprechen zu bringen und damit die theoretischen Überformungen und Verfremdun-

gen, die Bentham zuerst auch durch John Stuart Mill erfuhr, beiseite zu schaffen. 

Aus dem Bedarf nach einer systematisierenden Gesamtschau, auf Basis der neuen 

Edition, entstand dessen Monografie Utility and Democracy. The Political Thought 

of  Jeremy Bentham (2006)50, welche heute als wichtigstes und in seiner Argumen-

tation differenziertestes Standartwerk zu Bentham gilt. Neben Utility and De-

mocracy publizierte Schofield den Band Bentham. A guide for the perplexed 

(2009)51,  der eine illustrative Einführung in Benthams Werk bieten soll und sich 

spezifischen Gegenständen widmet, wie zum Beispiel Benthams Religionskritik52 

oder seinen Überlegungen zum Problem der Folter. 

Vor den Publikationen Philip Schofields entstanden aus dem Umfeld der seit 

1969 herausgegebenen Collected Works eine ganze Reihe von Publikationen zu 

Bentham, die jeweils eigene Akzente setzen. Zu diesen Entwicklungen des For-

schungs- bzw. Publikationsstandes der Bentham-Forschung hat Peter Niesen in sei-

nem Aufsatz Nützlichkeit, Sicherheit, Demokratie: Zur neueren Diskussion um Je-

                                                             

47  Vgl. Stephen; Leslie: The English Utilitarians, Band 1, Duckworth, London 1900, S. 136; 

318. 

48  Vgl. Dinwiddy, John R.: Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 1989, S. 

109-124. 

49  Vgl. Holmes, Rachel: Eleanor Marx. A Life, Bloomsbury, London (u.a.) 2014, S. 470. 

50  Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Bentham, 

Oxford University Press, Oxford; New York 2009 (2006). 

51  Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New York 

2009. 

52  Siehe dazu: Crimmins, James E.: Secular Utilitarianism: Social Science and the Critique 

of Religion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 1990. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

remy Benthams Utilitarismus53 von 2009 einen Überblick erarbeitet.54 Nach Niesen 

hat das Bentham Project verschiedene Phasen durchlaufen: Seinen Anfang nahm es 

in den 1960er-Jahren mit der Wiederentdeckung Benthams Sprachkritik an Politik 

und Recht. Benthams Theorien erschienen zu jener Zeit als eine Vorwegnahme der 

neueren Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts, während der Autor Bentham als 

ein methodenbewusster, auf die Empirie achtender Rechtspositivist verstanden 

wurde. Dem folgte in den 1970er-Jahren, mit den Herausgebern H.L.A. Hart und 

J.H. Burns, eine stärker rechts- und souveränitätstheoretische Phase. Mit den fol-

genden Herausgebern Frederick Rosen und Philipp Schofield begann schließlich ei-

ne dezidiert demokratietheoretische Lesart Benthams, die 1983 mit der Neupublika-

tion des Constitutional Code ihren Anfang nahm und bis heute andauert.55 Die libe-

rale und demokratietheoretisch interessierte Benthamlektüre, die durch Autoren wie 

Frederick Rosen, Paul J. Kelly und Jennifer Pitts repräsentiert wird,56 setzte sich ab 

den 1970er-Jahren mehr und mehr erfolgreich gegenüber der kritischen Lektüre 

Benthams durch, für die auch Michel Foucault steht. So ist über die Herausgabe der 

Collected Works eine Reintegration Benthams in die liberale Tradition bereits wei-

testgehend gelungen.57 

Innerhalb der immer noch aktuellen liberalen Deutungen Benthams hat sich nun 

eine egalitäre Lesart herausgebildet. Hier ist es Paul J. Kelly, der in Utilitarianism 

and Distributive Justice (1990) Benthams Grundsatz der Gleichberücksichtigung in 

                                                             

53  Niesen, Peter: Nützlichkeit, Sicherheit, Demokratie: Zur neueren Diskussion um Jeremy 

Benthams Utilitarismus, in: Neue Politische Literatur 54, 2, 2009, S. 241-259. 

54 Einen weiteren systematisierenden und kritischen Literaturüberblick bietet: Crimmins, 

James E.: Contending Interpretations of Benthams Utilitarism, in: Canadian Journal of 

Political Science, Volume 29, No. 4. (Dec. 1996), S. 751-777. Dieser unterscheidet einen 

„authoritarian view“, bestehend aus den zumeist älteren Rezipienten Benthams, die sich 

vor allem auf dessen Schriften zum Panoptismus, zur sogenannten indirekten Gesetzge-

bung und auf die Texte zur politischen Ökonomie beziehen, von einem „individualist 

view“, der der neueren liberalen Lesart Benthams entspricht. 

55  Vgl. Niesen, Peter: Nützlichkeit, Sicherheit, Demokratie: Zur neueren Diskussion um Je-

remy Benthams Utilitarismus, in: Neue Politische Literatur 54, 2, 2009, S. 245. 

56  Rosen, Frederick: Jeremy Bentham and Representative Democracy. A Study of the Con-

stitutional Code, Clarendon Press, Oxford 2003 (1983); Kelly, P.J.: Utilitarianism and 

Distributive Justice: Jeremy Bentham and the Civil Law, Calderion Press, Oxford 1990; 

Pitts, Jennifer: A Turn to Empire. The Rise of Imperial Liberalism in Britain and France, 

Princton University Press, Princeton; Oxford 2006. 

57  Vgl. ebd., S. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 35 

 

den Vordergrund gestellt sehen will.58 Auch Lea Campos Boralevis Buch Bentham 

and the Opressed (1984)59 ist jener liberalen Lesart zuzurechnen. Als weitere neue-

re Forschungsliteratur zu Bentham sind noch Gerald Postemas Bentham and the 

Common Law Tradition60 sowie Oren Ben-Dors Constitutional Limits and The 

Public Sphere: A Critical Study of Bentham’s Constitutionalism (2000)61 zu nennen. 

Neben der kritischen Edition der Bentham-Werke gibt es ebenso mehrere kommen-

tierende Sammlungen wie etwa Bhikhu Parekhs Jeremy Bentham. Critical Assess-

ments (1993) in vier Bänden62,  Gerald Postemas Bentham. Moral, Political and Le-

gal Philosophy (2002) in zwei Bänden63 sowie der Sammelband von Frederick Ro-

sen (2007)64 und der gemeinsam von Xiaobo Zhai und Michael Quinn herausgege-

bene Band Benthamʼs Theory of Law and Public Opinion aus dem Jahr 201465. Et-

was ältern Urspungs sind die Anfang der 1950er von Werner Strak herausgegebe-

nen ökonomischen Schriften Benthams.66 

 

 

 

 

                                                             

58  Kelly, P.J.: Utilitarianism and Distributive Justice: Jeremy Bentham and the Civil Law, 

Calderion Press, Oxford 1990. 

59  Campos Boralevi, Lea: Bentham and the Oppressed. Social Science and the Critique of 

Religion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 1990. 

60  Postema, Gerald J.: Bentham and the Common Law Tradition, Oxford University Press, 

Oxford 1986. 

61  Ben-Dor, Oren: Constitutional Limits and The Public Sphere: A Critical Study of Bent-

ham’s Constitutionalism, Hart, Oxford (u.a.) 2000. 

62  Parekh, Bhikhu (Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical Assessments, 4 Volumes, Routledge, 

London 1993. 

63  Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political and Legal Philosophy, Volume I, 

Ashgate, Aldershot (u.a.) 2001; Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political, 

and Legal Philosophy, Volume II, Ashgate, Aldershot (u.a.) 2002. 

64  Rosen, Frederick (Hrsg.): Jeremy Bentham, Ashgate, Aldershot 2007. 

65  Zhai, Xiaobo; Quinn, Michael (Hrsg.): Benthamʼs Theory of Law and Public Opinion, 

Cambridge University Press, New York 2014. 

66  Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Economic Writings. Critical Edition Based on 

Printed Works and Unprinted Manuscripts, 3 Volumes, Routledge, London 2014–2015 

(1952–1954). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

1.2 MARXISMUS UND NEUE MARXLESARTEN 

 

Um den Eigenwert kritisch-historischer Marx-Interpretationen herauszustellen, wird 

in diesem Kapitel zunächst die Genese des orthodoxen Marxismus geschildert, die 

eng an die politische Ereignisgeschichte gebunden ist. Die nicht ganz leichte Auf-

gabe dieses Kapitels besteht darin, die komplexe Geschichte des Marxismus und 

der mit diesem verknüpften Marxlesarten stark komprimiert darzustellen. Jene 

Marx-Interpretationen, die das Individuum und seine Entfaltung ins Zentrum des 

marxschen Werkes stellen, sind erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ent-

standen. Da ich an diese individualistischen Lesarten anknüpfen möchte, werde ich 

jene am Schluss des Kapitels am Beispiel von Ian Forbesʼ Marx and the New Indi-

vidual (1990)67 erläutern.  

Die Forschungslage und Publikationsgeschichte zu Karl Marx tendiert gegen 

unendlich. Einige aktuellere Werke bieten hier jedoch einen ersten Überblick. Einen 

reichhaltigen Einblick in die Rezeptionsgeschichte hat Christoph Henning in seiner 

Monografie Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die normative 

Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik aus dem Jahr 2005 erarbeitet.68 Da-

rin wirft er der aktuellen deutschen Sozialphilosophie vor, auf einen Idealismus und 

Irrationalismus zurückgefallen zu sein, den Marx schon überwunden hatte. Ebenso 

leistet Ingo Elbes Marx im Westen (2008)69 eine ausführliche Darstellung der 

Marxrezeptionen in der Bundesrepublik. Die neuesten historisch-kritischen For-

schungsbeiträge zu Marx finden sich in der von der Internationalen Marx-Engels-

Stiftung herausgegebenen Reihe Marx-Engels-Jahrbücher70, die seit 2003 neu er-

scheinen und zugleich eng an die Forschungsergebnisse der Editoren der Marx-

Engels-Gesamtausgabe (MEGA2) anknüpfen. Zu nennen ist ebenso der von Rahel 

Jaeggi und Daniel Loick herausgegebene Band Nach Marx. Philosophie, Kritik, 

Praxis aus dem Jahr 2013, in dem Marx als ein Denker beschrieben wird, dessen 

Analyse auf die dem Kapitalismus eigenen „Folgen der systematischen Verkennung 

                                                             

67  Vgl. Forbes, Ian: Marx and the New Individual, Routledge, London; New York 1990, S. 

1-4; 23-25. 

68  Henning, Christoph: Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die normative 

Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik; transcript Verlag; Bielefeld 2005. 

69  Elbe, Ingo: Marx im Westen: Die neue Marx-Lektüre in der Bundesrepublik seit 1965, 

Akademie Verlag, Berlin 2008. 

70  Internationale Marx-Engels-Stiftung (Hrsg.): Marx-Engels-Jahrbücher, Akademie Verlag, 

Berlin 2003-2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 37 

 

des gesellschaftlichen Zusammenhangs“71 aufmerksam machte. Marxʼ Aktualität 

begründet sich aus Sicht der Herausgeber durch die „Relevanz seiner Problemstel-

lung“ sowie sein „Reflexionsniveau“.72  

Neben der rein akademischen Forschung sorgen wiederkehrende Finanz- und 

Wirtschaftskrisen, auch nach dem Ende des sogenannten real existierenden Sozia-

lismus, dafür, dass Marx periodisch reanimiert wird. Dabei gilt dieser dann entwe-

der als kluger Analytiker des auch heute noch existierenden Kapitalismus, wie zu-

letzt etwa in Terry Eagletons Streitschrift Warum Marx recht hat (2012)73 und 

Wolfgang Streecks Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapita-

lismus (2013)74, oder, gänzlich konträr dazu, als zum Verständnis für die heutige 

Lage völlig ungeeignete Figur des 19. Jahrhunderts, wie etwa in der biografischen 

Darstellung Jonathan Sperbers Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert von 

201375.  Auch Gareth Stedman Jones nahm sich wie Sperber in Karl Marx. Grea -t

ness  and  Illusion  (2016) eine Historisierung von Karl Marx vor.76 Im Unterschied 

zu Sperber möchte Stedman Jones jedoch parallel zu biografischen Aspekten eben-

so ausführlich Marx’ Theorie in dessen verschiedenen Schaffensphasen beleuch-

ten.77 

Vom Journalisten Jürgen Neffe stammt die jüngste Biografie mit dem Titel Karl 

Marx. Der Unvollendete (2017)78. Neffe erkennt im jungen Marx einen Autor des 

Vormärz, dem es um die Freiheit des Menschen sowie um eine selbstbestimmte 

demokratische Lebensform ging, wenn auch nicht in Form einer repräsentativen 

Demokratie. Neffe betont Marxʼ enorme analytische und prognostische Fähigkei-

ten, die sich insbesondere in dessen Spätwerk zeigen, das für Neffe nicht als Ge-

                                                             

71  Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel: Marx’ Aktualitäten – Zur Einleitung, in: Jaeggi, Rahel; 

Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 

10. 

72  Ebd., S.11. 

73  Eagleton, Terry: Warum Marx recht hat, Ullstein Verlag, Berlin 2012. 

74  Streeck, Wolfgang: Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus, 

Suhrkamp, Berlin 2013. 

75  Sperber, Jonathan: Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, C.H. Beck, München 

2013. 

76  Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 2016. 

77  Frühere einflussreiche Biografien sind etwa: Avineri, Shlomo: The Social and Political 

Thought of Karl Marx, Cambridge University Press, Cambridge 1968. Berlin, Isaiah: 

Karl Marx: His Life and Environment, Thornton Butterworth, London 1939. McLellan, 

David: Karl Marx: His life and Thought, Harper and Row, New York 1973. 

78  Neffe, Jürgen: Karl Marx. Der Unvollendete, C. Bertelsmann Verlag, München 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

gensatz zum Frühwerk verstanden werden sollte. In vielen Aspekten, räumlich wie 

technologisch, scheint erst das 21. Jahrhundert jene uneingeschränkte kapitalisti-

sche Produktionsweise, die Marx einst antizipierte, zu vervollkommnen.79 Die Fol-

gen des Marxismus des 20. Jahrhunderts trennt Neffe von Marxʼ Intentionen, der 

stets die für die Revolution notwendige Reife der gesellschaftlichen Zustände be-

tont habe.80 Für Neffe erweist sich Marx grundsätzlich als ein Philosoph der Frei-

heit. Wenn dieser einst formulierte, dass die Freiheit des Einzelnen als die Voraus-

setzung für die Freiheit aller zu verstehen sei, so habe der „reale“ Sozialismus die-

sen Satz auf den Kopf gestellt.81 Auch Christoph Henning verfolgt in seinem 

schmalen Band Marx und die Folgen (2017) einen ähnlichen Ansatz. Wie Neffe, 

verdeutlicht Henning Marxʼ demokratische Gesinnung und betont anhand zahlrei-

cher Beispiele aus aktuellen gesellschaftspolitischen Debatten die unverminderte 

Aktualität der marxschen Kapitalismuskritik.82 Henning zeigt, dass Marx zwar den 

europäischen Kapitalismus seiner Zeit beschrieb, ihm dabei jedoch insbesondere die 

Dynamik und Anpassungsfähigkeit des Kapitalismus als wesentlich galten. Auf-

grund dieser Anpassungsfähigkeit bleiben uns auch heute Ausbeutung und Ent-

fremdung erhalten. Die Problematisierung der Entfremdung durch Marx gilt Hen-

ning als das durchgängige Motiv in dessen Werk. Daher sind Früh- und Spätwerk 

für ihn nicht als Gegensätze, sondern lediglich als unterschiedliche Schwerpunkt-

setzungen verschiedener Phasen anzusehen.83 

Andreas Arndt hat sich mit Karl Marx. Versuch über den Zusammenhang seiner 

Theorie bereits 1985 an eine Gesamtdarstellung des marxschen Theoriegebäudes 

gemacht. Im Nachwort der Neuauflage, die 2011 folgte, betont Arndt die marxsche 

Hervorhebung des Individuums als normativen Bezugspunkt.84 Ausführlich ausge-

arbeitet wurde diese Lesart dann in Arndts Geschichte und Freiheitsbewusstsein. 

Zur Dialektik der Freiheit bei Hegel und Marx aus dem Jahr 2015.85 Hierin stellt 

Arndt die weithin geteilte Annahme von Marx als einem radikalen Überwinder He-

gels infrage. Vielmehr habe Marx ebenso wie Hegel den Fortschritt des Freiheits-

                                                             

79  Vgl. ebd., S. 429-439. 

80  Vgl. ebd., S. 468. 

81  Vgl. ebd., S. 230-231; 434. 

82  Henning, Christoph: Marx und die Folgen. J.B. Metzler, Stuttgart 2017. 

83  Vgl. ebd. S. 56-60. 

84  Arndt, Andreas: Nachwort zur zweiten Auflage, in: Arndt, Andreas: Karl Marx. Versuch 

über den Zusammenhang seiner Theorie, Akademie Verlag, Berlin 2011 (1985), S. 257-

262. 

85  Arndt, Andreas: Geschichte und Freiheitsbewusstsein: Zur Dialektik der Freiheit bei He-

gel und Marx, Minerva Verlag, Berlin 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 39 

 

bewusstseins im reflektierten Recht des Staates verortet. Demnach realisiert das 

menschgemachte Recht und die dahinter stehende staatliche Sanktionsmacht die 

Freiheit, anstatt sie zu begrenzen. Je demokratischer dieser Prozess abläuft, umso 

höher die Stufe des Freiheitsbewusstseins. Im Unterschied zu Hegel habe Marx al-

lerdings den von der bürgerlichen Gesellschaftsordnung produzierten und kontinu-

ierlich anwachsenden Anteil der faktisch Eigentums- und Rechtlosen, des Pöbels, 

zu seinem Ausgangspunkt genommen, um mit einer wirklichkeitsverändernden 

Theorie im Sinne universeller Emanzipation zu wirken:86 „Es knirscht in der ‚He-

gelmaschine‘. Karl Marx hat dies gesehen.“87 Im Gegensatz zu Hegels beobachten-

dem Attentismus, der sich im Sinnbild der Eule der Minerva spiegelt, die ihren Flug 

erst in der Dämmerung beginnt, wollte Marxʼ Theorie den menschlichen Fortschritt 

nicht nur beschreiben, sondern als gallischen Hahn herbeirufen. Für Marx wurde 

die Verwirklichung der Philosophie zum Programm. Als Telos der menschlichen 

Freiheitsentwicklung galt ihm der Kommunismus, in dem sich individualistische 

Bedürfnisse entfalten können, wobei darunter nicht einzig materielle Bedürfnisse 

verstanden werden dürfen, sondern zugleich auch das Bedürfnis nach mehr freier 

Zeit zur kreativen Entfaltung.88 

In der Zeit der Blockkonfrontation war ein solcher Ansatz selten, wurde Marx 

doch primär mit Kollektivismus oder doktrinären Weltanschauungen des real exis-

tierenden Sozialismus in Verbindung gebracht. Auch die DDR pflegte bis zu ihrem 

Ende in den Achtzigerjahren den sogenannten Marxismus-Leninismus, der während 

des 20. Jahrhunderts entstand. Dieser stützte sich traditionell auf wenige Werke 

Marx’ und erhob diese zu einem verschulten Kanon. Durch den Ausschluss der 

nicht kanonisierten Marx-Texte wurden Spannungen, Ambivalenzen oder nicht 

konforme Interpretationen durch die ideologischen Staatssozialismen systematisch 

unterdrückt.  

Zunächst kann festgehalten werden, dass der Marxismus nach Gareth Stedman 

Jones im 20. Jahrhunderts fast schon untrennbar mit gewaltsamem Umsturz und re-

volutionären Parteien assoziiert wurde, wobei dieser sich traditionell auf bestimmte 

Lesarten weniger Werke stützte. Dies waren insbesondere das Manifest der Kom-

munistischen Partei (1848), Zur Kritik der Politischen Ökonomie (1859), Der Bür-

gerkrieg in Frankreich (1871) sowie Die Kritik des Gothaer Programms (1891).89 

Insbesondere der Bürgerkrieg in Frankreich gilt mit 8000 Kopien als Marx’ erster 

                                                             

86  Vgl. ebd., S. 13; 87-92. 

87  Ebd., S. 13. 

88  Vgl. ebd., S. 34-35; 74-75; 100. 

89  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Das Kommunistische Manifest von Karl Marx und Friedrich 

Engels, Einführung, Text, Kommentar, C.H. Beck, München 2012, S. 219-228. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

größerer publizistischer Erfolg und verhalf ihm erstmals zu einer weiteren Bekannt-

heit über sozialistische Kreise hinaus.90 Das Manifest, das im Frühjahr 1948 in 

London erschien, spielte in der 1848er-Revolution hingegen kaum eine Rolle und 

geriet nach deren Ende zunächst in Vergessenheit, bis es 1872 – nach Marxʼ neuer-

lichem Ruhm – neu aufgelegt wurde. Nun waren es bereits die Arbeiterparteien, die 

das Werk verbreiteten. Während der 70er-Jahre wurde Marx auch zunehmend als 

Autor des Kapitals bekannt, dessen erste Auflage 1867 erschienen war und dessen 

zweite vereinfachte Auflage 1872 erschien. Es war ein bestimmter Marx, den der 

entstehende Marxismus kannte. Hingegen blieben die Texte von Marx mit dem 

„größten Reichtum an philosophischer Reflexion“91, wie etwa die Ökonomisch-

philosophischen Manuskripte von 1844, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-

phie (entstanden zwischen 1843 und 1844) oder auch die Grundrisse (entstanden 

zwischen 1857 und 1858), selbst noch nach Engelsʼ Tod 1895 weithin unbekannt.92 

Eine der ersten Marx-Biografien erschien unter dem Titel Karl Marx. Geschichte 

seines Lebens erst 1918. Der Autor, Franz Mehring, hatte sich hierzu die Hilfe von 

Rosa Luxemburg geholt, die zwei Kapitel beisteuerte. Mehrings Biografie rief hef-

tigen Protest von Karl Kautsky hervor, der als einer der Gründungsväter des ortho-

doxen Marxismus gilt. 

Die Entstehung des orthodoxen Marxismus vollzog sich bereits Ende des 19. 

Jahrhunderts. Ein Grundstein war Friedrich Engelsʼ Artikelserie Anti-Dühring, die 

von 1877 bis 1878 unter Mitarbeit von Marx für den Vorwärts entstand. Darin wur-

den auf populäre Weise die Grundlagen des sogenannten „wissenschaftlichen Sozi-

alismus“ geschildert, die nach Engels insbesondere in den beiden marxschen Inno-

vationen bestanden: einer materialistischen Konzeption der Geschichte und der 

Entdeckung des Mehrwerts als dem Geheimnis der kapitalistischen Produktion. Das 

Buch übte großen Einfluss auf die jüngere Generation von Sozialisten aus. Dazu 

zählten etwa Karl Kautsky, Eduard Bernstein, August Bebel und Georgi 

Plechanow. Dieses Buch verwandelte das marxsche Werk in eine Weltanschau-

ung.93 

                                                             

90  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 

2016, S. 507. 

91  Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwicklung. 

Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 13. 

92  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 13. 

93  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 

2016, S. 560-562. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 41 

 

Solange die anhaltende Krisenhaftigkeit des Kapitalismus Alltagserfahrung war, 

war auch die marxsche These zum baldigen Zusammenbruch des Systems glaub-

haft. Erst als nach 1896 die Konjunktur im Deutschen Reich anzog, schwand das 

Vertrauen auf ein baldiges Ende des Kapitalismus. Nach einer langen zwanzigjähri-

gen Depression zwischen den Jahren 1873 und 1896 stabilisierte sich die wirt-

schaftliche Lage, und auch der deutschen Arbeiterschaft ging es merklich besser. 

Mit dem Wirtschaftsaufschwung erzielten auch die Gewerkschaften ansehnliche Er-

folge und positionierten sich immer stärker als unabhängiger Teil der deutschen So-

zialdemokratie. Spannungen innerhalb der Partei waren die Folge, wie ebenso der 

Status der marxschen Theorie zur Disposition stand. Wo die deutsche Sozialdemo-

kratie Einheit behaupten wollte, verfolgten Gewerkschaftsflügel zunehmend eigene 

partikulare Ziele. Der Moment, in dem die marxsche Theorie in die Krise geriet, 

war paradoxerweise zugleich auch der Moment der Blüte des Marxismus. Leszek 

Kolakowski nennt die Zeit zwischen 1889 und 1914 ein „Goldenes Zeitalter des 

Marxismus“, in dem sich eine einheitliche Lehre herausbildete, die aber noch nicht 

dogmatisch wurde und eine vielfältige Diskussion zuließ.94 

Die treibende Kraft der Formation einer einheitlichen Lehre war Karl Kautsky.95 

Dieser erkannte eine neue Tendenz zur Fragmentierung der Arbeiterschaft, die aus 

den unmittelbar materiellen Interessen einzelner Gruppen resultierte. Um einen Zer-

fall der Partei zu verhindern, bemühte sich Kautsky um eine kanonisierte Lehre als 

gemeinschaftsbildenden Glaubensgrundsatz, dessen Hüter die Intellektuellen der 

Partei werden sollten. Kautsky entwickelte in seinen theoretischen Arbeiten einen 

teils durchaus kritischen Bezug auf Marx und Engels, doch waren ihm deren Werke 

die einzige Quelle bei der Analyse sozialer Erscheinungen. Seine Arbeiten, die 

schulbildend werden sollten, waren aufgrund dieser Geschlossenheit bzw. ange-

strebten „Reinheit der Lehre“ nach Kolakowski „pedantisch“ orthodox.96 Sein or-

thodoxer Zentrismus, der sich im Erfurter Programm von 1891 definierte, konstitu-

ierte sich einerseits in der Ablehnung eines Reformismus, der auf schrittweise Re-

formen und breite, klassenübergreifende Bündnisse setzte sowie andererseits in der 

Negation radikalrevolutionärer Positionen, die einen baldmöglichen Umsturz an-

                                                             

94  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall,  Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 11. 

95  Vgl. ebd., S. 43-75. 

96  Vgl. ebd., S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

strebten.97 Kautskys Kritik an der Oktoberrevolution veranlasste Lenin, ihn in einer 

populären Streitschrift als „Renegaten“ zu bezeichnen.98  

Kautskys Strategie richtete sich primär auf die Aggregation von Stärke der par-

teilich organisierten Arbeiterklasse, nicht aber auf die Zustimmung zur Partei in-

nerhalb der gesamten Bevölkerung. Nach Kautsky war es weniger die Aufgabe der 

Arbeiterpartei, die Revolution an sich, sondern vielmehr sich selbst für diese zu or-

ganisieren. Wie Marx, so glaubte auch Kautsky an den notwendig kommenden Zer-

fall des Kapitalismus, der ihm so sicher schien, dass der aktive Aspekt der Revolu-

tion nun stärker in den Hintergrund rückte, als das bei Marx der Fall gewesen 

war..99 Kautskys Strategie bedingte eine selbst gewählte Isolation und Abgrenzung 

der Arbeiterschaft gegenüber anderen sozialen Schichten. Er beharrte auf dem Kon-

zept der Revolution, verschob diese aber zugunsten des Parteiwohls auf unbestimm-

te Zeit. Wann genau der Kapitalismus für eine Machtübernahme die nötige „Reife“ 

erreicht hätte, ließ er offen.100 Im Rückblick erschien dem linken Kulturkritiker und 

Philosophen Walter Benjamin das blinde Vertrauen der marxistischen Orthodoxie 

und der späteren KPD auf den mechanischen Ablauf der Geschichte als fatal. Jahr-

zehnte später, nach der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten, schrieb Ben-

jamin: „Es gibt nichts, was die deutsche Arbeiterschaft in dem Grade korrumpiert 

hat wie die Meinung, sie schwimme mit dem Strom.“101  

Eine andere Antwort auf die Krise der marxschen Lehre in den 1890ern war der 

Revisionismus, der sich gänzlich vom Revolutionskonzept verabschiedete. Auslöser 

des Ende der 1890er in der Sozialdemokratie ausgebrochenen Revisionismus-Streits 

war der in London lebende Eduard Bernstein. Fast ein Jahrzehnt nachdem Bernstein 

mit Kautsky das Erfurter Programm (1891) entworfen hatte, das noch die Idee ei-

ner kommenden revolutionären Krise in sich trug, versuchte Bernstein die Sozial-

demokratie auf einen neuen Weg zu leiten. Bernstein stand dabei vor Augen, dass 

der von Marx prophezeite Zusammenbruch des Kapitalismus ausblieb. Das Gegen-

teil schien sogar der Fall zu sein, die Mittelschicht wuchs, die Arbeiter erstritten 

mehr Lohn und weniger Arbeitszeit. All dies geschah innerhalb des Kapitalismus 

                                                             

97  Vgl. ebd., S. 44-45. 

98  Lenin, Wladimir Iljitsch: Die proletarische Revolution und der Renegat Kautsky, in: 

ders.: Werke, Band 28, Dietz Verlag, Berlin 1959 (1918), S. 225-327. 

99  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 56. 

100  Vgl. ebd, S. 58. 

101  Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte (1940), in: Benjamin, Walter: Er-

zählen. Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2007, S. 134-135. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 43 

 

durch den effektiven Kampf der Gewerkschaften und der Partei im Parlament. Die 

Idee einer Diktatur des Proletariats erschien für Bernstein als von den Erfolgen der 

Sozialdemokratie überholte Idee. In Die Voraussetzungen des Sozialismus und die 

Aufgaben der Sozialdemokratie (1899)102 behauptete Bernstein, dass eine sozialisti-

sche Gesellschaft allein durch politischen Kampf und damit verbundene politische 

Reformen und gewerkschaftlichen Kampf erreichbar wäre. Der marxsche Glaube an 

Revolution und Zerfall des Kapitalismus verlor in Bernsteins Ideengebäude gänz-

lich an Bedeutung.  

Rosa Luxemburg wandte sich mit Sozialreform oder Revolution (1899)103 gegen 

Bernsteins Revisionismus. Nach ihrer Marxlesart seien Reformen zwar wichtig, wie 

auch etwa die gewerkschaftliche Organisation der Arbeiter zur Bewusstseinsbil-

dung des Proletariats beitrage, ein grundlegender revolutionärerer Wandel bleibe 

aber notwendig. Reform und Revolution seien nur als ein untrennbarer Zusammen-

hang zu denken. Mit ihrer Schrift Die Akkumulation des Kapitals (1913)104 knüpfte 

sie neu an das von Marx im Kapital skizzierte Konzept der „ursprünglichen Akku-

mulation“ an. Um den Profit auch weiterhin hoch zu halten, müsse sich nach Lu-

xemburgs These die westliche Industrie nach außen wenden, um neue Absatzmärk-

te zu erschließen. Nur so gelänge es ihr zeitweise, dem von Marx prophezeiten ten-

denziellen Fall der Profitrate zu entgehen. Der Kapitalismus werde demnach aus ei-

ner ökonomischen Notwenigkeit heraus expansiv und daher imperialistisch. Das 

heißt aber auch: Nur durch die Vermarktlichung bisher nicht ökonomisierter Berei-

che und Güter können die Profitraten auch weiterhin hoch gehalten werden. Der 

Kapitalismus bedarf für Luxemburg eines Außens, das er durch seine Expansion 

zugleich aufzehrt. Doch sobald das Kapital die Welt durchkapitalisiert hätte, wäre 

damit auch die Grundlage seines Zusammenbruchs geschaffen – auch wenn dies 

nicht als Automatismus zu begreifen sei, es vielmehr noch immer eines aktiven Pro-

letariats bedürfe, um diesen herbeizuführen.105  

Der Erste Weltkrieg, in dem die europäischen Imperien um die Sicherung ihres 

Platzes in der Welt stritten, schien Luxemburgs Theorie zu bestätigen. Doch nach 

                                                             

102  Bernstein, Eduard (Autor); Tetzel, Manfred (Hrsg.): Die Voraussetzungen des Sozia-

lismus und die Aufgaben der Sozialdemokratie, Dietz Verlag, Berlin 1991 (1899). 

103  Luxemburg, Rosa: Sozialreform oder Revolution, in: dies.: Gesammelte Werke, Band 1, 

Erster Halbband, Dietz Verlag, Berlin 1982 (1899), S. 369-445. 

104  Luxemburg, Rosa: Die Akkumulation des Kapitals. Ein Beitrag zur ökonomischen Er-

klärung des Imperialismus, in: dies.: Gesammelte Werke, Band 5, Dietz Verlag, Berlin 

1975 (1913), S. 5-411. 

105  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 92-93. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Ende des Krieges und nach der Novemberrevolution von 1918/19 setzte sich die 

„gemäßigte“, reformorientierte deutsche Arbeiterschaft gewaltsam gegen den radi-

kalrevolutionären Flügel durch. Karl Liebknecht und Rosa Luxemburg wurden von 

reaktionären Freikorps ermordet. Während die SPD zu einer staatstragenden Partei 

der Weimarer Republik wurde und sich vom Revolutionskonzept des Marxismus 

löste, entwickelte sich die KPD zu einer revolutionären Kaderpartei, die unter der 

Führung Ernst Thälmanns zunehmend unter den Einfluss der stalinistischen Sow-

jetunion geriet. Währenddessen gerieten die ehemaligen KPD-Vorsitzenden Hein-

rich Brandler und August Thalheimer ins politische Abseits und gründeten 1929 die 

KPO (Kommunistische Partei-Opposition). Thalheimer hatte 1928 mit Bezug auf 

Marxʼ 18. Brumaire eine der ersten Faschismusanalysen geliefert.106 

In Russland hatten sich nach dem Ersten Weltkrieg die Bolschewiki durchge-

setzt, die das Land nach sozialistischen Prinzipien umgestalten wollten. Die Aus-

gangssituation war jedoch nicht die einer hoch entwickelten Produktionsstufe, wie 

Marx es sich vorgestellt hatte, sondern die eines fatalen Bürgerkrieges. Der russi-

sche Kommunismus war ein „Kriegskommunismus“107, der den akuten Mangel 

während des Bürgerkrieges despotisch verwaltete, statt den Überfluss gemein-

schaftlich zu organisieren. Lenin, der sich dieser Problematik bewusst war, bemühte 

sich um entsprechende theoretische Adjustierungen des marxschen Werkes. Trotz 

des Mangels gelang es der 1922 gegründeten Sowjetunion, sich im Verlaufe der 

1920er-Jahre zu stabilisieren. Mit dem neuen Staat bildete sich auch ein tieferes In-

teresse am Marxismus heraus. Der Marxismus wurde zur Legitimationswissen-

schaft dieses neuen Staates, der aus Revolution und Chaos entsprungen war. Nach 

Lenins Tod wurde der Marxismus-Leninismus 1924 zur offiziellen Staatsdoktrin 

ernannt. Der wissenschaftlichen Erschließung des marxschen Werks kam damit 

staatstragende Bedeutung zu. 

Bereits im Jahr 1921 wurde Dawid Rjasanow als Leiter des Moskauer Marx-

Engels-Institutes ernannt. Dieser lancierte ab 1927 eine erste Marx-Engels-

Gesamtausgabe, die einen Umfang von vierzehn Bänden erreichte (MEGA1). Inner-

halb des Projektes eröffnete sich ein neuer Horizont. Bis dahin unbekannte frühe 

Texte von Marx und Engels boten nun durch ihre erstmalige Übersetzung und Pub-

likation neue Interpretationsmöglichkeiten. Darunter eröffnete sich auch die Mög-

lichkeit, Marxʼ Schriften zu Rolle und Bedeutung des Individuums stärker in den 

                                                             

106  Thalheimer, August: Über den Faschimus (1928), in: Abendroth, Wolfgang: Faschis-

mus und Kapitalismus. Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt am Main; Wien 1967, S. 

19-38. 

107  Siehe dazu: Hildermeier, Manfred: Die russische Revolution 1905–1921, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1989, S. 278-293. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 45 

 

Blick zu nehmen. Rjasanow fiel 1938 den stalinistischen Säuberungen zum Opfer. 

Stalin, der jegliche politische Opposition ausschaltete, gab mit seinem dialektischen 

Materialismus (auch „DiaMat“ genannt)108 nun auch eine unumstößliche staatsoffi-

zielle Marxlesart vor, die neben sich keine anderen duldete. Dabei griff Stalin auch 

auf Lenin zurück, der sich mit der Streitschrift Materialismus und Empiriokritizis-

mus (1908)109 gegen den neukantianischen Austromarxisten Max Adler wandte, 

dessen Auffassung auch in der Sowjetunion Anhänger fand.110 Philosophisch hatte 

sich der Marxismus damit auf einen Vulgärmaterialismus festgelegt. Das Sein be-

stimmte nun auch offiziell das Bewusstsein, insofern die politische Macht über die 

Möglichkeiten und Grenzen der politischen Philosophie entschied. Insbesondere die 

Partei und später der Staatsapparat wurden gleichsam zu einem Fetisch erhoben. 

Auch dies war nicht allein Stalin zu verdanken, der ein großes Geschick bei der au-

toritären Führung eines bürokratischen Staatsapparats bewies. Bereits Lenin hatte in 

seiner Schrift Was tun? (1902)111 das Prinzip der Avantgardepartei entwickelt und 

sich dabei auch auf Karl Kautskys Betonung der Partei berufen. 

Während der Zwanzigerjahre veröffentlichte der ungarische Philosoph Georg 

Lukács seine Essaysammlung Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über 

marxistische Dialektik (1923).112 Gegen den Empirismus und Positivismus der II. 

Internationale wie auch gegen Friedrich Engelsʼ Natur-Dialektik, versuchte Lukács 

eine Philosophie für den Marxismus zu errichten – die insbesondere auf Marxʼ he-

gelianische Quellen aufmerksam macht. Lukács erkannte in Marxʼ Denken die Su-

che nach einer totalen Perspektive, bei der das Ganze gegenüber den Teilen Vor-

rang hat. Auch reiche diese dialektisch beschreibbare Totalität über die Gegenwart 

hinaus. Die in die Zukunft projizierte revolutionäre Umwälzung der Gesellschaft 

ließe sich daher auch nie direkt auf die empirischen Gegebenheiten zurückführen. 

                                                             

108  Stalin, Josef: Über den dialektischen und historischen Materialismus, in: ders.: Fragen 

des Leninismus, Verlag für Fremdsprachige Literatur, Moskau 1947 [1938], S. 646-679. 

109  Lenin, Wladimir Iljitsch: Materialismus und Empiriokritizismus. Kritische Bemerkun-

gen über eine reaktionäre Philosophie, Verlag für fremdsprachige Literatur, Moskau 

1947 (1908). 

110  Die Austromarxisten waren eine lose Gruppe österreichischer Intellektueller, die das 

marxsche Werk u.a. mit der kantschen Philosophie verbinden wollten. Zu ihnen gehör-

ten Otto Bauer, Victor Adler, Max Adler, Rudolf Hilferding sowie auch Karl Renner, 

der der erste Präsident Österreichs nach dem Zweiten Weltkrieg wurde. 

111  Lenin, Wladimir Iljitsch: Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung, in: ders.: 

Werke, Band 5, Dietz Verlag, Berlin 1955 (1902). 

112  Lukács, Georg: Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über marxistische Dialek-

tik, Luchterhand, Neuwied (u.a.) 1970 (1923). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Das Klassenbewusstsein galt Lukács dabei als ein eigenständiger Faktor mit eigener 

Dynamik, das sich nicht auf eine bloße Funktion des historischen Geschichtspro-

zesses reduzieren lässt. Das Proletariat kenne die Zukunft, indem es sie erschaffe, 

und sei daher als Subjekt-Objekt der Geschichte epistemologisch privilegiert. Es al-

lein habe Zugang zur gesellschaftlichen Totalität. Spezifischer gesagt waren es je-

doch nicht die Ideen und Einstellung eines durchschnittlichen Arbeiters, die hiermit 

gemeint waren, sondern die Partei und deren Führung. Nach Kolakowski kann 

Lukács als Leninist gelten, der sich später zudem mit dem Stalinismus arrangier-

te.113 

Die Kritische Theorie, insbesondere Theodor W. Adorno, bewertete in den 

Sechzigerjahren Lukács  Schrift  Die Zerstörung der Vernunft (1954)114 als einen 

ideologischen Beitrag zum Stalinismus, wenngleich viele der früheren Gedanken 

Lukácsʼ  durchaus  von  Adorno  übernommen  wurden.115 Zur  Kritischen  Theorie, 

oder auch Frankfurter Schule, zählen in erster Linie jene Philosophen und Soziolo-

gen, die in den 1920er- und 1930er-Jahren im Umfeld des Frankfurter Instituts für 

Sozialforschung tätig waren und sich explizit als marxistisch inspiriert und zugleich 

als parteipolitisch ungebunden verstanden. Dazu gehören neben Theodor Adorno 

und Max Horkheimer insbesondere Herbert Marcuse, Erich Fromm, Walter Benja-

min sowie, einige Jahrzehnte später, auch Jürgen Habermas. Entfremdungstheorie 

und Fetischismusanalyse rückten in das Zentrum der Kritischen Theorie,116 wobei 

man sich insbesondere auf die nun veröffentlichten Ökonomisch-philosophischen 

Manuskripte (1844/1932) und den darin entwickelten Begriff des Gattungswesens 

berief.117 Hingegen erschien den Frankfurtern die aus der Theorie abgeleitete Fo-

kussierung auf ein revolutionäres Subjekt (das Proletariat) als problematisch. Die 

bisherige Annahme der orthodoxen Marxisten war es, dass mit der Entwicklung der 

Produktionskräfte auch die Arbeiterschaft und deren Bewusstsein und Stärke zu-

nähmen. Auch vertrat die Orthodoxie die These, dass gesellschaftliche Akteure ob-

                                                             

113  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Dritter Band, R. Piper & Co., München 1989 (1978), S. 306-307. 

114  Lukács, Georg: Die Zerstörung der Vernunft, Aufbau Verlag, Berlin 1954. 

115  Siehe dazu: Schiller, Hans-Ernst: Tod und Utopie: Ernst Bloch, Georg, Lukács, in: 

Klein, Richard; Kreuzer, Johann, Müller-Doohm, Stefan (Hrsg.): Adorno Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2011, S. 25-35. 

116  Zur neueren Entfremdungstheorie siehe: Jaeggi, Rahel: Entfremdung: Zur Aktualität ei-

nes sozialphilosophischen Problems, Campus-Verlag, Frankfurt am Main 2005. 

117  Vgl. Henning, Timm: Kritische Theorie, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. 

(Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 330-

336. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 47 

 

jektive Interessenslagen aufweisen, die im Lauf der Geschichte miteinander in Kon-

flikt gerieten, und die Geschichte daher eine Geschichte von Klassenkämpfen sei – 

wie es Marx formulierte. Die Frankfurter Schule, insbesondere Horkheimer, Fromm 

und Adorno, lösten diese Illusion auf. In ihren empirischen und sozialpsychologi-

schen Arbeiten wiesen sie nach, dass die Arbeiterklasse eben nicht automatisch 

progressive oder revolutionäre Einstellungen teile (Studien über Autorität und Fa-

milie [1936]).118 Auch Karl Korsch, Rechtsphilosoph und Mitbegründer des Frank-

furter Instituts für Sozialforschung, steht für eine unorthodoxe Marxrezeption auf-

grund der Tatsache, dass er in seiner Schrift Marxismus und Philosophie (1923) die 

materialistische Geschichtstheorie auf die Genese und Entwicklung des Marxismus 

anwandte.119 

Im Umfeld der Frankfurter Schule entstanden auch themenspezifische Ausei-

nandersetzungen mit Marx, die sich durch einen stark undogmatischen Charakter 

auszeichneten. Während Alfred Schmidt mit Der Begriff der Natur in der Lehre von 

Marx (1962)120 eine Darstellung der Ambivalenz des marxschen Naturbegriffs erar-

beitete, bezog sich Erich Fromm mit Das Menschenbild bei Marx (1963)121 insbe-

sondere auf dessen Frühschriften und das darin beschriebene Gattungswesen-

Konzept.  

Nur wenige Jahre später formulierte Jürgen Habermas als prominentester Ver-

treter der zweiten Generation der Frankfurter Schule insbesondere in Erkenntnis 

und Interesse (1968)122 seine Marx-Kritik. Nach Habermas verkürze Marx die Di-

mensionen der erkenntnistheoretischen Reflexion. Marx bestimme etwa das Er-

kenntnisziel des Menschen allein in der Findung von Mitteln zur erweiterten Verfü-

gungsgewalt über die Natur. Habermas erkennt darin ein positivistisch gefärbtes 

Denken, das dem der Naturwissenschaften gleicht. Die daraus resultierende marxis-

tische Geschichtsphilosophie sei allein auf den technologischen Fortschritt fixiert. 

Habermasʼ Sammelband Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus 

                                                             

118  Horkheimer, Max; Fromm, Erich, Marcuse, Herbert: Studien über Autorität und Fami-

lie. Forschungsberichte aus dem Institut für Sozialforschung. Mit einem Vorwort von 

Ludwig von Friedeburg. Reprint der Ausgabe Paris 1936, Klampen, Lüneburg 2005 

(1936). 

119  Korsch, Karl: Marxismus und Philosophie, Hirschfeld, Leipzig 1930 (1923). 

120  Schmidt, Alfred: Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Europäische Verlagsan-

stalt, Frankfurt am Main 1962. 

121  Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx. Mit den wichtigsten Frühschriften von 

Karl Marx, Ullstein Materialien, Frankfurt am Main; Berlin; Wien 1982. 

122  Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1968. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

(1976)123 nimmt entsprechend eine Abkehr von der insbesondere auch durch Engels 

geprägten marxistischen Geschichtsphilosophie und dessen Fokussierung auf die 

Produktionsweise und Produktivkräfte vor und ersetzt diese durch eine evolutionäre 

Theorie moralischer Entwicklung.124 Der Materialismus verschwindet in Habermasʼ 

Rekonstruktion. In Theorie des kommunikativen Handelns (1981)125 wird Marx 

ebenso als defizitär dargestellt, wenn auch dessen Fetischismus-Begriff darin von 

Habermas aufgegriffen wird. Auch versucht Habermas mit dem Begriff der „Kolo-

nialisierung der Lebenswelt“, den er von Max Weber und Karl Marx herleitet, die 

umfassende Ökonomisierung verschiedenster Gesellschaftsbereiche zu erfassen. 

Marxʼ Fehler aber bestehe darin, die Ausdifferenzierung der Gesellschaft in ver-

schiedene Teilsysteme, die den Spätkapitalismus prägen, nicht wahrgenommen zu 

haben. Seine ökonomistischen Erklärungsmodelle seien daher für die Gegenwart zu 

monokausal.126 Mit Faktizität und Geltung wendet sich Habermas 1992, auf den 

Spuren Hegels und des deutschen Idealismus, den Institutionen, insbesondere dem 

Recht und dessen integrativer Kraft, zu. Damit verabschiedete sich Habermas end-

gültig von der marxschen Gesellschaftstheorie, für die im Gegensatz zu Habermas 

nicht primär gesellschaftliche Normen, sondern vielmehr ökonomische Zwänge das 

Handeln der Akteure bestimmen.127  

Der Philosoph Axel Honneth vertritt die dritte Generation der Frankfurter Schu-

le. Honneth versuchte zuletzt mit Die Idee des Sozialismus (2015)128, den Marxis-

mus vom vermeintlich überholten Denken des 19. Jahrhunderts zu befreien. Dabei 

ist es Honneths Anliegen, der heutigen Linken eine neue normative Orientierung zu 

geben. Wenn etwa Occupy Wall Street zerfallen ist, so lag dies vor allem auch da-

ran, dass der Bewegung eine gemeinsame, in die Zukunft weisende Leitidee fehlte. 

                                                             

123  Habermas, Jürgen: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1976. 

124  Zuvor erschien das ebenso noch an Marx orientierte Werk: Habermas, Jürgen: Legiti-

mationsprobleme im Spätkapitalismus, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1973. 

125  Habermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 1: Handlungsrationa-

lität und gesellschaftliche Rationalisierung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981; Ha-

bermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 2: Zur Kritik der funkti-

onalistischen Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981. 

126  Vgl. Habermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 2: Zur Kritik der 

funktionalistischen Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981, S. 499-501. 

127  Vgl. Henning, Christoph: Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die 

normative Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik, transcript Verlag, Bielefeld 

2005, S. 443-446. 

128  Honneth, Axel: Die Idee des Sozialismus, Suhrkamp, Berlin 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 49 

 

Nach dem Motto „zurück zu den Wurzeln“ blickt Honneth auf die erste Generation 

der Sozialisten der 1830er-Jahre und findet deren Faszination für die Leitideen der 

Französischen Revolution, „Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit“. Der Begriff Brü-

derlichkeit, in dem Honneth einen potenziellen Leitbegriff eines neuen Sozialismus 

erkennt, wurde seiner Auffassung nach als ein gegenseitiges solidarisches Fürei-

nander-Einstehen konzipiert.129 Demgegenüber sei es ein Geburtsfehler des Sozia-

lismus gewesen, in der Folge von Marx den Begriff der Freiheit zu stark mit dem 

Egoismus des monadischen Marktteilnehmers in Verbindung zu bringen. Dies führ-

te letztlich zu einer Preisgabe der individualistischen Entfaltung zugunsten eines 

sozialistischen Kollektivismus. Statt im Namen der Brüderlichkeit in verschiedens-

ten gesellschaftlichen Teilsystemen oder Feldern jeweils spezifische Kämpfe um 

Anerkennung zu führen, habe der Marxismus alle Ungerechtigkeiten nur im Hin-

blick auf die Ökonomie kritisieren können und damit die soziale Realität verzerrt 

wahrgenommen.  

Auch in Frankreich hatten sich nach dem Zweiten Weltkrieg vielfältige An-

knüpfungen an Marx ergeben. Doch im europäischen Westen betrachtete man Marx 

ebenso wenig als einen Denker der Individualität. Immerhin entwickelten sich ne-

ben dem orthodoxen Kommunismus der Kommunistischen Partei Frankreichs 

(KPF) auch wenige undogmatische, eher philosophisch orientierte Marxrezeptio-

nen, die zudem durchaus an Einfluss gewannen. So versuchte der Existenzialismus 

Jean-Paul Sartres zeitweise an den Marxismus anzuknüpfen, doch blieb dieser Ver-

such oberflächlich und undurchsichtig. Der existenzialistische Marxismus zeichnete 

sich dadurch aus, dass er die menschliche Subjektivität in den Vordergrund stellte 

und somit auch geschichtsdeterministische Vorstellungen ablehnte.130 Erst Sartres 

Schüler André Gorz setzte sich intensiver mit dem marxschen Werk auseinander 

und wandte sich in seiner Marxlesart gegen einen homogenen Kollektivmarxismus, 

der sich in Ost- wie in Westeuropa fand. Gorz begrüßt jene Stellen, in denen Marx 

                                                             

129  Dass mann sich seine Brüder bzw. Familie nicht aussucht und sich nicht notwendiger-

weise mit ihr gut verstehen muss, wird hier nicht bedacht. Vielmehr müsste das mit dem 

Begriff der Brüderlichkeit assoziierte Prinzip der familiären Solidarität, das im Gegen-

satz zur egoistischen bürgerliche Gesellschaft als Kampfplatz aller gegen alle steht, ei-

gentlich eher als konservatives Prinzip gedeutet werden. Pogressive Einstellungen hin-

gegen müssen über alles Familiäre hinausgehen. Insofern ist der heute u.a. von der SPD 

gebrauchte Sinnspruch „Freiheit, Gleichheit, Solidarität“ die bessere Wahl – und zudem 

geschlechtsneutral. 

130  Siehe dazu: Thonhauser, Gerhard; Schmid, Hans Bernhard: Exiztenzialistischer Mar-

xismus, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. (Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – 

Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 313-319. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

die Befreiung des Individuums als die Voraussetzung der Befreiung aller bestimm-

te.131 Dennoch war Gorzʼ Kritik am Marxismus umfänglich. In Abschied vom Pro-

letariat (1980)132 verabschiedet er den marxschen Grundgedanken, dass das Proleta-

riat ein revolutionärer Akteur sei, zugunsten eines kritischen Individualismus. Auch 

löste sich Gorz von dem marxschen Glauben, dass der Kapitalismus an seinen Kri-

sen zugrunde gehen werde. Vielmehr habe dieser Mittel und Wege gefunden die 

Nichtlösung seiner Probleme erfolgreich zu beherrschen. 

Parallel zu Sartre und Gorz bezog sich auch Michel Foucault auf Marx. Der dis-

kursanalytisch arbeitende Historiker schrieb 1966 über den Marxismus: „In der Tie-

fe des abendländischen Wissens hat der Marxismus keinen wirklichen Einschnitt 

erbracht. [...] Der Marxismus ruht im Denken des 19. Jahrhunderts wie ein Fisch im 

Wasser. Das heißt: überall sonst hört er auf zu atmen.“133 Die politische Ökonomie 

des Marxismus war für Foucault unfähig die detaillierten Finessen von Machtbezie-

hungen zu erfassen. Zugleich aber bediente sich Foucault nicht selten marxschen 

Denkens, ohne dies auszuweisen.134 In späteren Arbeiten weist Foucault insbeson-

dere auf die Rolle und den Charakter der Disziplin hin, ohne die die Segmente einer 

gesellschaftlichen Produktionsordnung (ob Schule, Krankenhaus, Gefängnis oder 

Fabrik) nicht funktionieren können. In seinem Spätwerk kehrte Foucault zur Frage 

der Autonomie des Subjekts zurück, letztlich also zu jenen Fragen, die auch beim 

jungen Marx im Vordergrund standen.  

Eine weitere bedeutende französische Marxrezeption stammt vom Philosophen 

Louis Althusser. 1965 nahm dieser mit Für Marx135 und Das Kapital lesen136 eine 

einflussreiche Relektüre vor. Althusser wollte zeigen, dass der späte Marx, der das 

ökonomische System der bürgerlichen Gesellschaft untersuchte, den jungen, von 

                                                             

131  Siehe dazu: Häger, André: André Gorz und die Verdammnis zur Freiheit. Studien zu 

Leben und Werk, transcript Verlag, Bielefeld 2017. 

132  Gorz, André: Abschied vom Proletariat. Jenseits des Sozialismus, Europäische Verlags-

anstalt, Frankfurt am Main 1980. 

133  Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf-

ten, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1971 (1966), S. 320. 

134  Siehe dazu: Demirović, Alex: Das Wahr-Sagen des Marxismus: Foucault und Marx, in: 

PROKLA. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft, Heft 151, 38. Jg., 2008, Nr. 2, S. 

179-201. 

135  Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: Kre-

ckel, Reinhard (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten, Otto Schwartz, Göttingen 1983, S. 183-

198. 

136  Althusser, Louis; Balibar, Étienne; Establet, Roger; Machery, Pierre; Rancière, Jacques: 

Das Kapital lesen, Westfälisches Dampfboot, Münster 2015 (1965, dt. 1968). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 51 

 

Feuerbach inspirierten Marx, der empathisch für die universelle Emanzipation des 

Menschen kämpfte, überwunden hätte. Althusser spricht hier von einem „epistemo-

logischen Bruch“. Letztlich habe Marx alle normativen Ansprüche in seinem „anti-

humanistischen“ Spätwerk zugunsten einer politökonomischen Strukturanalyse auf-

gegeben. Anlass zu jener Marxlesart war für Althusser der Humanismus der KPF. 

Diesen Humanismus hielt Althusser durch den Stalinismus, der sich ebenso huma-

nistisch zeigte, für historisch diskreditiert.  

Neben den genannten französischen Anknüpfungen an Marx ist auch das Werk 

des Soziologen Pierre Bourdieu anzuführen. Dieser machte Marx für die Soziologie 

fruchtbar, indem er dessen Kapitalbegriff erweiterte.137 Neben ökonomischem Kapi-

tal bzw. finanziellem Interesse als Erklärungsmodell verwies Bourdieu auf die un-

umgängliche sozialtheoretische Relevanz sozialer Beziehungen (soziales Kapital), 

den gesellschaftlichen Status (symbolisches Kapital) und schließlich internalisierte 

Werte und Wissensbestände sowie auch dingliche Kulturprodukte (kulturelles Kapi-

tal).138 

Überblickt man den bisherigen Diskurs des Marxismus mitsamt seinen Ver-

zweigungen und Drehungen, so zeigt sich, dass es in den ersten Jahrzehnten des 

Marxismus primär um die Rolle von Partei, Arbeiterklasse, Massenstreik oder 

Avantgarde wie auch die Bedeutung von (geschichtlichen oder ökonomischen) 

Strukturen und Gesellschaftsformationen ging. Marxʼ insbesondere im Frühwerk 

deutlich hervortretender Bezugspunkt des nach Autonomie strebenden Individuums 

fiel bei dieser von konkretem politischen Interesse geleiteten Marxrezeption oftmals 

unter den Tisch. Erst spät im 20. Jahrhundert wird das Individuum, etwa in der Ent-

fremdungstheorie der Kritischen Theorie, wiederentdeckt, wie auch der französi-

sche Existenzialismus die Rolle der individuellen Autonomie bei Marx betont. 

Währenddessen war der Marxismus-Leninismus zur offiziellen Staatsdoktrin der 

osteuropäischen Länder erstarrt. 

Im Jahr 1989 zeichnete sich der Zerfall des Ostblocks ab; mit ihm schien nicht 

nur der Marxismus-Leninismus als Staatsideologie an ein Ende gekommen, sondern 

auch jegliche Rezeption von Marx als politischem Theoretiker. Der französische 

Historiker François Furet schrieb 1995 Das Ende einer Illusion. Der Kommunismus 

                                                             

137  Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: Kre-

ckel, Reinhard (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten, Otto Schwartz, Göttingen 1983, S. 183-

198. 

138  Als Bourdieus Hauptwerk gilt: Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der ge-

sellschaftlichen Urteilskraft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1982 (frz. 1979). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

im 20. Jahrhundert.139 Darin macht Furet die Haupttreibkraft hinter der langlebigen 

Illusion des Kommunismus im „antibürgerlichen Affekt“ aus, der insbesondere 

auch vom Bürger selbst getragen wird und im Wesentlichen der Selbsthass eines 

„schlechten Gewissens“ ist.140 Furets historische Untersuchung der kommunisti-

schen Leidenschaft stellte Marx auf den Kopf. 

 

„Vielmehr denke ich dabei an diese grundlegende politische Leidenschaft, die in der Demo-

kratie verankert ist, an diese übersteigerte moralische Prinzipientreue, die in der modernen 

Gesellschaft alle, auch den Bürger selbst, zum Feind des Bürgers macht. Die Grundlage die-

ser Gesellschaft ist nicht, wie Marx glaubte, der Kampf der Arbeiterklasse gegen das Bürger-

tum, denn wenn der Arbeiter davon träumt, Bürger zu werden, ist dieser Kampf nur ein Be-

standteil der allgemeinen Gesetze der Demokratie. Wichtiger ist der Haß des Bürgers auf sich 

selbst und die innere Zerrissenheit, die ihn gegen das aufbringt, was er verkörpert: Er ist all-

mächtig in der Wissenschaft und Herr über die Dinge, doch er besitzt keine legitime Macht 

über die Menschen und im Innersten kein moralisches Maß. Er schafft unermesslichen Reich-

tum, zugleich ist er der Sündenbock der demokratischen Politik. Überall hinterlässt er Denk-

mäler seines technischen Genies und Zeichen seiner politischen Unfähigkeit.“141 

Bedeutsamer aber ist, dass die antibürgerliche Leidenschaft des Kommunismus 

schließlich an ihr Ende gekommen ist. Aus Furets Sicht habe sich die Illusion gegen 

Ende des 20. Jahrhunderts an der Realität und den Erfordernissen der Realpolitik 

erschöpft. Die starre kommunistische Ideologie erwies sich diesen gegenüber als 

letztlich reformunfähig.142 

Das Ende des Marxismus der Staatsapparate war zugleich auch ein Neubeginn 

sozialistischen Denkens und der kritischen Marx-Forschung. Wider den „Zeitgeist“ 

verfasste der französische Philosoph Jacques Derrida Mitte der Neunzigerjahre sein 

Buch Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die neue In-

ternationale.143 Derridas Ziel bestand darin, den emanzipatorischen Geist von 

Marx144 gegen den nun dominierenden Neoliberalismus in Stellung zu bringen, der 

                                                             

139  Furet, François: Das Ende einer Illusion. Der Kommunismus im 20. Jahrhundert, Piper, 

München, Zürich  1996 (frz. 1995). 

140  Vgl. ebd., S. 28-29. 

141  Ebd., S. 30. 

142  Vgl. ebd., S. 585. 

143  Derrida, Jacques: Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die 

neue Internationale, Suhrkamp, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 1995 

(frz. 1993). 

144  Vgl. ebd., S. 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 53 

 

nach dem Zusammenbruch des Ostblocks alternativlos geworden zu sein schein.145 

In diesem Rahmen wird auch Francis Fukuyamas These vom Ende der Geschich-

te146 problematisiert.147 Derrida erläuterte, inwiefern Marx auch zukünftig Anknüp-

fungspunkte für eine nicht an Parteien gebundene Kritik im Namen der Gerechtig-

keit bietet.148 Die Notwendigkeit hierfür ergebe sich angesichts einer vielfältigen 

Melange durchaus konkreter Probleme, wie u.a. Arbeitslosigkeit, Krieg, Migration 

und Staatsverschuldung.149 

 

„Es wird immer ein Fehler sein Marx nicht zu lesen, ihn nicht wiederzulesen und über ihn 

nicht zu diskutieren. Und das heißt auch, einige andere wiederzulesen – jenseits der ‚Lektüre‘ 

oder der ‚Diskussion‘ der Schule. Es wird mehr und mehr ein Fehler sein, ein Verfehlen der 

theoretischen, philosophischen, politischen Verantwortung. Seit die Dogmenmaschinerie und 

die ideologischen Apparate des Marxismus (Staat, Parteien, Zellen, Syndikate und andere 

doktrinäre Produktionsstätten) im Verschwinden begriffen sind, haben wir keine Entschuldi-

gung mehr, nur noch Alibis, um uns von dieser Verantwortung abzuwenden. Ohne das wird 

es keine Zukunft geben. Nicht ohne Marx, keine Zukunft ohne Marx: Nicht ohne Erinnerung 

an und das Erbe von Marx: jedenfalls nicht ohne einen bestimmten Marx, sein Genie, wenigs-

tens einen seiner Geister. Denn das wird unsere Hypothese sein oder vielmehr unsere vorge-

fasste Meinung: Es gibt mehr als einen  davon, es muß mehr als einen davon geben.“150 

 

Derridas von Marx inspirierte Kritik151 bietet auch heute noch eine sinnvolle Grund-

lage einer politiktheoretischen Gesellschaftskritik, die u.a. materialistisch denkt, in-

sofern Derrida im Namen der Demokratie eine massive Ungleichverteilung proble-

matisiert: 

 

                                                             

145  Vgl. ebd., S.117-118. 

146  Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, Kindler, München 

1992. 

147  Vgl. Derrida, Jacques: Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und 

die neue Internationale, Suhrkamp, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 

1995 (frz. 1993), S. 85-125. 

148  Vgl. ebd., S. 11. 

149  Vgl. ebd., 132-140. 

150  Ebd., S. 32. 

151  Siehe dazu auch: Spinker, Michael (Hrsg.): Ghostly Demarcations. A Symposium on 

Jacques Derridaʼs Specters of Marx, Verso, London 1999, und: Derrida, Jacques: Marx 

and Sons, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2004 (frz. 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

„Man muß nicht notwendigerweise den ganzen (im Übrigen komplexen, sich entwickelnden, 

heterogenen) Diskurs der marxistischen Tradition unterschreiben, den Diskurs über den Staat 

und seine Aneignung durch eine herrschende Klasse, über den Unterschied zwischen Staats-

macht und Staatsapparat, über das Ende des Politischen, das ‚Ende der Politik‘ oder das Ab-

sterben des Staats, und kann sich andererseits doch, ohne der Idee des Juridischen per se zu 

mißtrauen, durch den marxistischen ‚Geist‘ dazu inspirieren lassen, die angebliche Autono-

mie des Juridischen zu kritisieren und die faktische Überwachung der internationalen Autori-

täten durch mächtige Nationalstaaten, durch Konzentrationen von wissenschaftlich-

technischem, symbolischem und finanziellem, staatlichem und privatem Kapital unerbittlich 

anzuklagen.“152 

 

Chantal Mouffe und Ernesto Laclau knüpften mit Hegemonie und Radikale Demo-

kratie (dt. 1991, engl. 1996)153 ebenfalls neu an Marx an. Mouffe und Laclau stütz-

ten sich in ihrem Buch insbesondere auf Antonio Gramscis Hegemoniekonzept. In 

diesem, wie auch in Eduard Bernstein Reformismus, erkennen sie eine Problemati-

sierung des essenzialistischen Denkens und der geschichtsdeterministischen Vor-

stellungen des orthodoxen Marxismus. Der Fehler des Marxismus sei es gewesen, 

sein Modell sozialer Wirklichkeit sowie die daraus abgeleiteten Gesetzmäßigkeiten 

für die Wirklichkeit selbst zu halten. Soziale Klassen erschienen ihm als objektive 

Identitäten, geschichtliche Entwicklungen als Naturnotwendigkeiten. Entwicklun-

gen, die nicht in die marxistische Geschichtsteleologie passen wollten, wurden als 

Ausnahmen des Überbaus gedeutet, die die Regel bestätigten. Bernsteins Revisio-

nismus hingegen erweist sich für Mouffe und Laclau insofern als progressiv und 

potenziell anknüpfungsfähig, da dieser abseits von Basis und Überbau die Autono-

mie des Politischen betonte und (wie auch Antonio Gramsci) auf dem Weg der poli-

tischen und kulturellen Arbeit die Isolierung der Arbeiterklasse überwinden wollte. 

In Anknüpfung an diesen Gedanken sprechen Mouffe und Laclau von der Notwen-

digkeit, im Namen eines neuen demokratischen Sozialismus „Äquivalenzketten“ 

zwischen heterogenen Gesellschaftsteilen zu etablieren. Mouffes und Laclaus poli-

tische Intervention wird dem Postmarxismus zugerechnet. Die Gruppe der Postmar-

xisten ist weniger eine konkrete Gruppe als eine Zuschreibung und Kategorie gänz-

lich unterschiedlicher Autoren. Neben Mouffe und Laclau werden hierzu etwa auch 

Cornelius Castoriadis und Jacques Rancière gezählt. Andere zeitgenössische Auto-

                                                             

152  Derrida, Jacques: Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die 

neue Internationale, Suhrkamp, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 1995 

(frz. 1993), S. 138. 

153  Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekon-

struktion des Marxismus, 4. Auflage, Passagen-Verlag, Wien 2012 (engl. 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 55 

 

ren wie David Harvey sowie Michael Hardt und Toni Negri werden eher als Neo-

marxisten bezeichnet.  

Hardt und Negri galten in den 2000er-Jahren als die prominentesten Vertreter 

eines aktualisierten Marxismus, wenn auch beide zuweilen stärker von Spinoza in-

spiriert waren als von Marx und daher auch als Neospinozisten gelten können. Ihre 

Trilogie, bestehend aus den Werken Empire (2000),154 Multitude (2004)155 und 

Commonwealth (2009)156 wurde insbesondere in der sich als linksalternativ verste-

henden globalen Linken breit rezipiert. In Empire ist die Grundidee der Autoren ei-

ne Aktualisierung von Marx. Im Kontext des Umbruchs von 1989 soll die soziale 

Befreiung erneut auf die Agenda der politischen Theorie gesetzt werden. Dabei 

wird auch das revolutionäre Subjekt neu entworfen. Die „Multitude“ ist die in sich 

vielfältige globale Gesamtheit aller arbeitstätigen Mehrwertproduzenten. Dieser 

weit gefasste Begriff eines heterogenen sozialen Akteurs soll auch die Informatisie-

rung der Arbeitswelt, die immaterielle, kreative und symbolische Arbeit der Dienst-

leistungsberufe sowie die zunehmende Deterritorialisierung der Produktion reflek-

tieren. Die „Multitude“ ist damit viel weiter gefasst als das revolutionäre Subjekt 

des klassischen Marxismus, der dieses weitestgehend mit der Industriearbeiterschaft 

identifiziert. Der „Multitude“ gegenüber steht die Machtformation des „Empire“, 

ein Komplex aus rechtlichen, politischen und ökonomischen Strukturen, der durch 

globale Institutionen und Interventionen global herrscht und Mehrwerte abschöpft. 

Ziel von Hardts und Negris Projekt ist es Begrifflichkeiten zu erstellen, die es er-

möglichen, eine globale Demokratie „von unten“ neu zu denken und auch faktisch 

zu gestalten. Explizit wendet sich Empire gegen nationalstaatlich gerahmte sozial-

demokratische Ansätze, die der Logik des Weltmarktes nicht mehr gewachsen zu 

sein scheinen. Hardt und Negri wurde vorgeworfen in einen revolutionären Atten-

tismus zu verfallen, der auf die Geschichtsmächtigkeit der sich selbst organisieren-

den und widerständigen „Multitude“ vertraut. 

Wie Hardt und Negri so geht auch der Geograf David Harvey ebenso von einer 

globalisierten Welt aus, wenn er die Logik und die Folgen der Finanzkrise von 

2007/2008 mit marxschen Theoremen analysiert.157 Harveys Analyse des Welt-

                                                             

154  Hardt, Michael; Negri, Antonio: Empire: Die neue Weltordnung, Campus, Frankfurt am 

Main; New York 2002 (engl. 2000).  

155  Hardt, Michael; Negri, Antonio: Multitude: Krieg und Demokratie im Empire, Campus, 

Frankfurt am Main; New York 2004. 

156  Hardt, Michael; Negri, Antonio: Commonwealth: das Ende des Eigentums, Campus, 

Frankfurt am Main; New York 2010 (engl. 2009). 

157  Harvey, David: The Enigma of Capital and the Crisis of Capitalism, Profile Books, 

London 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

marktes folgt insbesondere der Strukturlogik des Kapitals und verzichtet – anders 

als Hardt und Negri – auf eigene subjekttheoretische Überlegungen. Harvey über-

nimmt aus Marx’ Grundrissen dessen These, dass das Kapital immer wieder an 

Grenzen stößt, die es ebenso regelmäßig auf kreative Art und Weise überschreitet, 

indem es sich technologisch oder geografisch verlagert. Sichtbar wird diese Flexibi-

lität, wenn man auf den Fluss des Kapitals achtet.158 Eine Barriere des Kapitals 

kann etwa der Mangel an Arbeitern sein. Ebenso kann auch das Zur-Neige-Gehen 

natürlicher Ressourcen, die für Schlüsseltechnologien einer bestimmten Produkti-

onsordnung gebraucht werden („peak oil“), eine Barriere bilden. Der Mangel an 

Absatzmärkten oder auch eine zu geringe Kaufkraft der Arbeitnehmer sind weitere 

Hindernisse des Kapitals. Dem Kapital – oder genauer dem „state-finance nexus“ – 

gelingt es jedoch immer wieder jene Hindernisse durch Verlagerungen zu über-

schreiten.159 Auch große Infrastrukturprogramme können zum Wachstumsmotor 

werden. Der Neuaufbau Paris durch Georges-Eugène Haussmann Mitte des 19. 

Jahrhunderts gilt Harvey hier als ein treffliches Beispiel.160 Jedoch wird das Kapital 

dadurch an Orte gebunden, was zu neuen Krisen führen kann. Um fließen zu kön-

nen, muss das Kapital sich seine Mobilität erhalten und neue Investitionsmöglich-

keiten auftun. So war es nach Harvey beispielswiese der Kolonialismus, der neue 

Absatzmärkte erschloss und in den kapitalistischen Weltmarkt integrierte, wobei 

sich Harvey hier auf Rosa Luxemburgs Aktualisierung des marxschen Konzeptes 

der ursprünglichen Akkumulation beruft.161 Doch bleibt Harvey nicht bei Luxem-

burg stehen, sondern zeichnet auch die neuen (Um-)Wege des Kapitals nach. In der 

jüngeren Vergangenheit wurden die hohen Lohnkosten des Westens durch die Ver-

lagerung der Produktion (z.B. der Textilproduktion nach Südostasien) umgangen, 

während die neoliberale Politik der Achtzigerjahre den Finanzhandel liberalisierte 

und so das Kapital von den wenig rentablen Investitionen in die Produktionsstätten 

der westlichen Realwirtschaft befreite. Zugleich erhielten die Arbeitnehmer westli-

cher Länder einen immer geringeren Anteil am Wachstum. Die Löhne stagnierten 

und somit auch der Konsum. Doch auch diese Barriere wurde provisorisch über-

wunden. In den USA wurde Mittels der Vergabe von günstigen Krediten (z.B. auf 

Wohneigentum) und Kreditkaten (die den Arbeitslohn der Zukunft belasten) der 

Konsum (der Gegenwart) weiter hoch gehalten.162 Als die Kreditblase in den USA 

                                                             

158  Vgl. ebd., S. 47. 

159  Vgl. ebd., S. 47. 

160  Harvey, David: Paris, Capital of Modernity, Routledge, New York; London 2003. 

161  Vgl. Harvey, David: The Enigma of the Capital and the Crisis of Capitalism, Profile 

Books, London 2010, S. 108-109. 

162  Vgl. ebd., S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 57 

 

platzte, wo viele Kreditnehmer ihre Raten nicht mehr bezahlen konnten und ihre 

Häuser verloren, wurden einige der Banken als „to big to fail“ qualifiziert und mit 

staatlichen Geldern gerettet. Gewinne wurden privatisiert und Verluste sozialisiert. 

Harvey schreibt: „However, when the financial system and the ‚state-finance nexus‘ 

fails, as it did in 1929 and 2008, then everyone recognizes there is a threat to the 

survival of capitalism and no stone is left unturned and no compromise is left unex-

amined in our endeavors to resuscitate it. We can’t, it seems, live without it even as 

we complain about it.“163 

In Deutschland ist es die „kritische Soziologie“ Stephan Lessenichs, Klaus Dör-

res und Hartmut Rosas, die vom marxschen Werk inspiriert ist. Dörres Konzept der 

„Landnahme“ bezieht sich wie Luxemburg und Harvey auf das Konzept der ur-

sprünglichen Akkumulation, d.h. der Kapitalisierung bisher geografisch oder kultu-

rell außerhalb der Ökonomie stehender Bereiche.164 Nach Dörre scheidet die 

„Landnahme“ in all ihren Formen die Arbeiter von den Produktionsmitteln. Zwar 

wurden die Arbeitnehmer im Rahmen der Nachkriegs-Wohlfahrtstaaten des 20. 

Jahrhunderts durch Beteiligung am Wachstum und zunehmende soziale Absiche-

rung inkludiert, doch gerieten sie seit den späten 1970er-Jahren wieder verstärkt un-

ter Druck.165 Dies  neue „Landnahme“ ist insbesondere durch eine zunehmende Pre-

karisierung der Arbeitsverhältnisse gekennzeichnet. Auch innerhalb dieser wird 

kollektiv erzeugter Mehrwert von wenigen privat angeeignet, wie auch zugleich der 

Lebensstandard der Arbeitnehmer systematisch herabgedrückt wird.166 Prekäre, also 

unsichere und ungenügende Beschäftigungsverhältnisse haben für Dörre stets ge-

samtgesellschaftliche Effekte. Sie disziplinieren einerseits diejenigen, die auf gesi-

cherte Lohnarbeitsverhältnisse hoffen, wie andererseits auch diejenigen, die sich 

der Konkurrenz der gering entlohnten und befristet beschäftigten – und dennoch 

hoch motivierten – Arbeiter ausgesetzt sehen. Auf diese Weise wird auch die Ar-

beitnehmerschaft gespalten. In jener Neustrukturierung der Arbeitswelt im Namen 

der globalen Wettbewerbsfähigkeit erkennt Dörre eine Wiederbelebung der marx-

schen „Reservearmee“ durch die soziale Macht der „Finanzaristokratie“.167 

                                                             

163  Ebd., S. 56-57. 

164  Siehe dazu u.a.: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan; Rosa, Hartmut: Soziologie – Kapita-

lismus – Kritik – Eine Debatte, Surkamp, Berlin 2009. 

165  Vgl. Dörre, Klaus: Prekarität im Finanzmarkt-Kapitalismus, in: Dörre, Klaus; Castel, 

Robert (Hrsg.): Prekarität, Abstieg, Ausgrenzung: Die soziale Frage am Beginn des 21. 

Jahrhunderts, Campus, Frankfurt; New York 2009, S. 39-41. 

166  Vgl. ebd., S. 37. 

167  Vgl. ebd., S. 54-55. 

e

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Neben diesen politisch motivierten Reanimationen setzte nach 1989 auch eine 

neue historisch-kritische Auseinandersetzung mit dem marxschen Werk ein. Bei-

spielhaft hierfür sind die beiden Aufsätze Harald Bluhms, Plädoyer für eine verän-

derte Sicht auf Marxens Werk (1991)168 und Überlegungen zum Verständnis des 

„18. Brumaire“ (1993)169, in denen die tatsächliche Komplexität Marx’ politischer 

Klassenanalysen herausgestellt wird, die ein duales Schema weit übersteigt. Die 

Wurzeln jener unvoreingenommen historisierenden Marxlesart liegen insbesondere 

bei Iring Fetschers Werk. Fetscher hatte bereits 1956 die Schrift Von Marx zur Sow-

jetideologie verfasst.170 In den Jahren 1963 bis1965 folgte die dreibändige Reihe 

Der Marxismus. Seine Geschichte in Dokumenten171 und 1967 Karl Marx und der 

Marxismus172.  

In England bemühte sich etwa der Politikwissenschaftler David McLellan in 

ähnlicher Weise um eine historisch-kritische Aufarbeitung Marx’ Schriften und 

Wirken in differenzierter Relation zur Geschichte des Marxismus. Hier sind unter 

anderen die Bände Marx before Marxism173 sowie  Marxism after Marx: an Intro-

duction174 zu nennen. Letzterer ist nicht zu verwechseln mit Marx after Marxism. 

The Philosophy of Karl Marx des amerikanischen Philosophen Tom Rockmore.175 

Auch dieser möchte den zwischenzeitlich verdeckten philosophischen Marx dem 

Marxismus Friedrich Engels’ und dem des 20. Jahrhunderts gegenüberstellen, wo-

bei Rockmore explizit nicht davon ausgeht, dass Marx die Philosophie hinter sich 

                                                             

168  Bluhm, Harald: Plädoyer für eine veränderte Sicht auf Marxens Werk, in: Berliner 

Journal für Soziologie, Jg. 1, Nr. 1, 1991, S. 69-80. 

169  Bluhm, Harald: Überlegungen zum Verständnis des „18. Brumaire“, in: Berliner Debat-

te Initial, Jg. 3, Nr. 6, 1993, S. 77-88. 

170  Fetscher, Iring: Von Marx zur Sowjetideologie, Hessische Landeszentrale für Heimat-

dienst, Wiesbaden 1956. 

171  Fetscher, Iring: Der Marxismus. Seine Geschichte in Dokumenten, 3 Bände, Piper, 

München 1962–1965. 

172  Fetscher, Iring: Karl Marx und der Marxismus. Von der Philosophie des Proletariats zur 

proletarischen Weltanschauung, Piper, München 1967. Fetscher, Iring: Karl Marx und 

der Marxismus. Von der Ökonomiekritik zur Weltanschauung, 4. überarbeitete und er-

weiterte Auflage, Piper, München 1985. 

173  McLellan, David: Marx before Marxism, Palgrave MacMillan, London 1970. 

174  McLellan, David: Marxism after Marx, 4. Auflage, Palgrave MacMillan, London 2007. 

175  Rockmore, Tom: Marx after Marxism. The Philosophy of Karl Marx, Blackwell Pub-

lishing, Oxford 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 59 

 

gelassen habe.176 McLellan und Rockmore teilen die Ansicht, dass Marx trotz aller 

Kritik ein Hegelianer geblieben sei. Auch der von Terrell Carver herausgegebene 

Sammelband The Cambridge Companion to Marx177 (1991) widmet sich kurz nach 

dem Zusammenbruch des real existierenden Sozialismus der historischen Kontextu-

alisierung Marxens Werk sowie der Eruierung seiner spezifischen Beiträge zur poli-

tischen Philosophie, Religionskritik oder Geschichtsschreibung. 

Im  deutschen Sprachraum sollte in den Neunzigerjahren eine neue Debatte um 

die marxsche Wertformanalyse einen großen Raum einnehmen. Die Vertreter dieser 

Debatte bemühten sich darum, angenommene Überformungen der marxschen Tex-

te, die diese durch Friedrich Engels oder den Marxismus erfuhren, zu revidieren. 

Diese lose Gruppe von hauptsächlich deutschsprachigen Autoren wird auch unter 

dem Begriff (Frankfurter) „neue Marx-Lektüre“ zusammengefasst.178 Dem eher 

subjekttheoretischen westlichen Marxismus stellen sie eine Rückkehr zur Kritik der 

politischen Ökonomie gegenüber. Diese müsse jedoch aufgrund Engels’ Einfluss 

erst rekonstruiert werden. Als Begründer dieser Gruppe gelten Hans-Georg Back-

haus179 und Helmut Reichelt180, die beide Schüler Adornos und Horkheimers waren. 

Ihnen gemeinsam ist die Annahme, dass die Werttheorie nach Marx das Interagie-

ren von Ware, Geld und Kapital theoretisieren müsse, anstelle sich allein auf Ar-

beitszeit zu stützen, wie es dem orthodoxen Marxismus vorgeworfen wird. Ebenso 

geteilt wird die Annahme, dass das eigentliche Subjekt der Geschichte nicht das 

Proletariat, sondern das Kapital sei, wie zudem eine eigene Staatstheorie entwickelt 

wird, die im Staat eine für das Kapital formallogische notwendige Struktur erblickt, 

weniger aber ein Herrschaftsinstrument einer herrschenden Klasse. Auch Michael 

                                                             

176  Die starke marxsche Kritik an der kontemporären Philosophie kann aber auch die 

Grundlage dafür bieten, in Marx eher einen Antiphilosophen zu erblicken. So etwa: 

Reitz; Tilman: Marx als Anti-Philosoph, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel: Karl Marx – 

Perspektiven der Gesellschaftskritik, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 15-26. 

177  Carver, Terrell (Hrsg.): The Cambridge Companion to Marx, Cambridge University 

Press, Cambridge; New York 1991. 

178  Vorläufer dieser Gruppe finden sich allerdings auch schon Mitte der 1960er-Jahre und 

früher. 

179  Backhaus, Hans-Georg: Dialektik der Wertform. Untersuchungen zur Marxschen Öko-

nomiekritik, ça ira-Verlag, Freiburg im Breisgau 1997. 

180  Reichelt, Helmut: Neue Marx-Lektüre. Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Logik. VSA-

Verlag, Hamburg 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Heinrichs Wissenschaft vom Wert (1991)181 ist der neuen Marx-Lektüre zuzuordnen. 

Dieser verweist in seiner Marx-Interpretation darauf, dass Marx schrittweise das 

„theoretische Feld“ der klassischen politischen Ökonomie hinter sich gelassen habe, 

indem er deren Ahistorismus, Anthropologismus, (methodologischen) Individua-

lismus sowie Empirismus überwand.182 An anderer Stelle betont Heinrich zu Recht, 

dass es Marx nicht darum ging den Kapitalismus in einem bestimmten historischen 

Moment abzubilden. Vielmehr war es dessen Ziel, wie es Marx im dritten Band des 

Kapitals formulierte, den „idealen Durchschnitt“ des Kapitalismus zu zeichnen. Die 

marxsche Kapitalismusanalyse habe daher auch heute nicht an Relevanz verloren.183 

Wie Heinrich ist auch Moishe Postone mit Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herr-

schaft. Eine neue Interpretation der kritischen Theorie von Marx (2003) Teil der 

neueren Debatte um den Arbeitswert geworden.184 

Für den hier gewählten Ansatz möchte ich mich den wenigen neueren Marxles-

arten widmen, die dem Individuum bei Marx einen hohen Stellenwert zuweisen. 

Eine dieser Lesarten war der sogenannte „analytische Marxismus“. Jener losen 

Gruppe zugehörig waren u.a. Gerald A. Cohen mit Karl Marxʼs Theory of History. 

A Defence (1978)185, Jon E. Roemer mit Analytical Foundations of Marxian Eco-

nomic Theory (1981)186 und Jon Elster und dessen Making Sense of Karl Marx 

(1985)187. Das ihnen gemeinsame Anliegen war es, die marxsche Theorie vom 

Stand der aktuellen Wissenschaften neu zu erschließen. Während Cohen Marxʼ Ge-

schichtstheorie durch die Brille der analytischen Philosophie deutete, widmete sich 

Jon Elster dem Projekt Marx spieltheoretisch, aus Sicht der Rational Choice Theo-

rie, zu rekonstruieren. Roemer hingegen  versuchte,  Marx  in  der  Sprache  der  ne -

                                                             

181  Heinrich, Michael: Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen 

Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, VSA-

Verlag, Hamburg 1991. 

182  Ebd., S. 241-242. 

183  Vgl. Heinrich, Michael: Kritik der politischen Ökonomie. Eine Einführung, Schmetter-

ling Verlag, Stuttgart 2005, S. 28-29. 

184  Postone, Moishe: Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft. Eine neue Interpretation 

der kritischen Theorie von Marx, ça ira, Freiburg 2003. 

185  Cohen, Gerald A.: Karl Marxʼs Theory of History. A Defence, Clarendon Press, Oxford 

1978. 

186  Roemer, Jon E.: Analytical Foundations of Marxian Economic Theory, Cambridge 

University Press, Cambridge 1981. 

187  Elster, Jon: Making Sense of Marx, Cambridge University Press, Cambridge 1985. 

o

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 61 

 

klassischen  Wirtschaftstheorie  mit  ebendieser  in  Einklang zu bringen.188 Die 

Gruppe des „analytischen Marxismus“ blieb klein und zeitigte keine größeren Wir-

kungen. 

Davon unabhängig entstanden ebenfalls in den Achtziger- und Neunzigerjahren 

noch weitere Versuche, Marx gegen Althussers Interpretation als einen Denker der 

Individualität zu lesen. Auch diese Versuche blieben vereinzelt und standen quer 

zum Zeitgeist, der in Marx einen Denker des nun absehbar gescheiterten Kollekti-

vismus erblickte. Einer der gelungensten Argumentationen hinsichtlich der Vorstel-

lung von Marx als einem „Denker der Individualität“ bietet Ian Forbes’ Marx and 

the New Individual (1990), der sich explizit von Althussers strukturorientiertem 

Ansatz wie auch von Jon Elsters Marxlesart absetzt, die auf einem methodologi-

schen Individualismus fußt, dessen ahistorisches Menschenbild schon von Marx 

kritisiert wurde.189  

Forbes’ Anliegen ist es zu zeigen, dass Marxʼ politische Theorie nicht verstan-

den werden kann, wenn das Individuum in Marxʼ Schriften, wie oftmals geschehen, 

schlicht übergangen wird und stattdessen allein von politischen und wirtschaftli-

chen Strukturen oder Klassenkonstellationen die Rede ist. Letztere Makrostrukturen 

werden nach Forbes’ Marxlesart vielmehr erst im Hinblick auf das Individuum be-

deutungsvoll. Das marxsche Ziel ist die Emanzipation aller Menschen. Der Mensch 

ist nach Forbes’ Marx vor allem eine Potenzialität noch nicht voll entwickelter Fä-

higkeiten und Gestaltungskräfte.190 Autonomiestreben und die im Menschen ange-

legten Entwicklungsmöglichkeiten kommen am ehesten dem gleich, was man 

menschliche Natur nennen könnte.191 Zugleich gilt aber immer auch, dass die jewei-

lige Produktionsordnung die Wesenhaftigkeit des Menschen entscheidend mitbe-

stimmt.192 Während in der Urgesellschaft die Bezwingung der Natur alle Ressour-

cen verbraucht habe und ebenso Sklavenhaltergesellschaften kaum Raum für den 

Einzelnen ließen, haben sich im Feudalismus die ersten Spuren einer individualisti-

schen Lebensform entwickelt. Jene Spuren wurden zur Grundlage der Individualität 

des Kapitalismus.193 Die kapitalistische Wirtschaftsordnung sei dabei zwar nicht 

                                                             

188  Vgl. Iorio, Marco: Analytischer Marxismus, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. 

(Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 349-

351. 

189  Vgl. Forbes, Ian: Marx and the New Individual, Routledge, London; New York 1990, S. 

1-4; 23-25. 

190  Vgl. ebd., S. 46. 

191  Vgl. ebd., S. 21. 

192  Vgl. ebd., S. 27-33. 

193  Vgl. ebd., S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

identisch mit dem Individualismus, doch habe sich der bürgerliche Individualismus 

als kulturelle Lebensart nicht nur im unternehmerischen Wirtschaften entwickelt, 

sondern auch in den noch begrenzten Räumen freier Zeit, die nun außerhalb eines 

ständisch oder dörflich regulierten Lebens ausgestaltet wurden.194 Insofern wurde 

allerdings auch der relative Wohlstand gut ausgebildeter Vorarbeiter zu einem 

Problem für die marxsche Annahme eines sich radikalisierenden und revolutionären 

Proletariats.195 

Forbes weist darauf hin, dass Marx in den Grundrissen eine explizite und wie-

derholte Kritik des bürgerlichen und daher egoistischen Individualismus formulier-

te. Zugleich aber verschreibe sich Marx einer wahren Individualität, die erst erreicht 

werden könne, wenn die gesellschaftlichen Zwänge der Tauschwertökonomie 

überwunden werden. Individualität im Sinne kreativer Selbstbestimmung sei Marx 

ein Selbstzweck.196 Aus Marxʼ historisch-materialistischer Perspektive zeige sich, 

dass der an seiner Emanzipation interessierte Mensch in seiner Geschichte sich im-

mer mehr Freiheitsräume erschließe.197 Insofern folgte Marx deutlich Hegels Ge-

schichtsphilosophie, achtet aber auch zugleich darauf, dass eine jede Produktions-

ordnung neue Wünsche und Bedürfnisse hervorbringt. Nach Forbes Marx-

Interpretation bot die Sklavenhaltergesellschaft zumindest für wenige ein freies Le-

ben. Der Feudalismus brachte Nischen mit sich, in denen sich ein individuelles 

Selbstbewusstsein entwickelte, doch erst der Kapitalismus schuf Freiräume, in de-

nen sich das Bürgertum schöpferisch entfalten konnte. Formal waren hier bereits al-

le gleich und frei. Doch erst in der letzten Stufe des Kommunismus, der die fakti-

sche Emanzipation aller ermöglichen sollte, sah Marx den Abschluss jener Frei-

heitssuche.  

Nach Forbes gilt, dass, wenn der hohe normative Stellenwert des Individuums 

bei Marx nicht beachtet werde, auch Marxʼ Anliegen der universellen Emanzipation 

unverständlich sei. Alle politisch-ökonomischen Schriften (des Spätwerkes), die 

etwa die Struktur und Funktion der bürgerlichen Gesellschaft untersuchen, stünden 

in diesem normativen Kontext. Die Freiheit des Individuums bleibe für Marx Maß-

stab seiner Kritik. Insofern ist Marx für Forbes als ein individualistischer Denker zu 

deuten, wenn er auch den egoistischen bürgerlichen Individualismus als Lebens-

form ebenso wie den methodologischen Individualismus als Gesellschaftstheorie 

                                                             

194  Vgl. ebd., S. 163. 

195  Vgl. ebd., S. 144-162. 

196  Vgl. ebd., S. 112. 

197  Vgl. ebd., S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 63 

 

kritisierte. Zugleich gilt, wie Forbes auch betont, dass eine solche Perspektive die 

Relevanz der Klassentheorie nicht infrage stelle.198 

Andere Autoren, die den Stellenwert der Individualität im marxschen Werk be-

tonen, hier jedoch nicht im Einzelnen erläutert werden können, sind D. Ross Gandy 

mit Marx and History: From Primitive Society to the Communist Future (1979)199, 

D.F.B. Tucker mit Marxism and Individualism (1980)200 sowie Jeffrey Barker mit 

Individualism and Community: The State in Marx and Early Anarchism (1986)201. 

Auch in Osteuropa entwickelte sich in den Sechziger- und Siebzigejahren eine Re-

aktualisierung des marxschen Humanismus,202 die den Stellenwert des Individuums 

bei Marx hervorhob. Hierzu zählen unter anderen Adam Schaffs Marxismus und 

das menschliche Individuum (1965), der ebenso die These vertritt, dass der reife 

Marx nur im Lichte seiner frühen philosophischen Anthropologie zu verstehen 

sei,203 sowie Karel Kosiks Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problema-

tik des Menschen und der Welt (1967)204. Der Sammelband Marx’ kommunistischer 

Individualismus (2005) von Ingo Pies und Martin Leschke ist einer der aktuellsten 

                                                             

198  Vgl. ebd., S. 235-236. 

199  Gandy, D. Ross: Marx and History: From Primitive Society to the Communist Future, 

University of Texas Press, Austin 1979. 

200  Tucker, D.F.B.: Marxism and Individualism, Basil Blackwell, Oxford 1980. 

201  Barker, Jeffrey H.: Individualism and Community: The State in Marx and Early Anar-

chism, Greenwood Press, New York 1986. 

202  Vgl. Henning, Christoph: Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die 

normative Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik, transcript Verlag, Bielefeld 

2005, S. 436. 

203  Vgl. Schaff, Adam: Marxismus und das menschliche Individuum, Rowolt, Hamburg 

1970 (1965), S. 134. Schaff schreibt einleitend auf Seite 7: „Beginnen wir mit einer ba-

nalen Wahrheit: das Zentrale Problem eines jeden Sozialismus – sowohl des utopischen 

wie des wissenschaftlichen – ist der Mensch mit allen seinen Angelegenheiten. Und 

zwar nicht ein abstrakter Mensch, nicht der Mensch überhaupt, sondern das konkrete 

menschliche Individuum. Sozialistische Strömungen erwuchsen immer aus Protest ge-

gen eine unmenschliche Wirklichkeit, gegen Ausbeutung des Menschen durch den 

Menschen, gegen den Haß in den zwischenmenschlichen Beziehungen […]. Und eben 

deshalb ist jeder Sozialismus eine Art Theorie des Glücks, wenn auch nicht jede Form 

des Sozialismus eine Theorie des Kampfes, des authentischen Kampfes um dieses 

Glück ist. Wer jedoch nicht den Menschen im Mittelpunkt der sozialistischen Idee sieht, 

übersieht, was an ihr das Wichtigste ist, und versteht sie nicht.“ 

204  Kosik, Karel: Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problematik des Menschen 

und der Welt, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1967. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Versuche, Marx als einen normativen Individualisten auszuweisen.205 Der Mensch 

ist und bleibt für Marx ein soziales Wesen, das zu wahrere Individualität erst inner-

halb der Gemeinschaft finden kann, denn „letztlich können wir uns nur durch ande-

re verwirklichen“, wie Terry Eagleton Marxʼ philosophische Anthropologie zu-

sammenfasst.206 

 

                                                             

205  Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marxʼ kommunistischer Individualismus, Mohr 

Siebeck, Tübingen 2005. 

206  Eagleton, Terry: Warum Marx recht hat, Ullstein Verlag, Berlin 2012, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

2 Zwei konvergierende Lesarten 

 

 

 

Im Folgenden möchte ich anhand zweier unkonventioneller Lesarten von Jeremy 

Bentham und Karl Marx zeigen, dass beide Denker trotz signifikanter Unterschiede 

einander näherstanden, als es die bisherigen Deutungen aufzeigen konnten oder 

wollten. Ich deute Bentham im Sinne eines „sozialen Hedonismus“ und Marxens 

Theorie als „kommunistischen Individualismus“. In diesen Leseweisen erscheinen 

beide Autoren einander in ihren Zielen und Mitteln als nah und fern zugleich. Ins-

besondere aber inwiefern beide Theorien einander näherstehen als zunächst vermu-

tet, soll im Folgenden aufgezeigt werden, wobei zugleich Unterschiede nicht herun-

tergespielt werden dürfen. In diesem Kapitel geht es zunächst darum, beide politi-

schen Theorien auf eine spezifische Weise zu interpretieren und diese Lesarten in 

dem folgenden Vergleichskapitel in systematischer Weise aufeinander zu beziehen. 

Meine methodische Vorgehensweise ist die eines Theorievergleichs. Um diesen 

in den historischen Kontext einzubetten, ziehe ich im Folgenden an vielen Stellen 

sozialhistorische und kulturgeschichtliche Sekundärliteratur heran. Zu Beginn steht 

dabei meine eigene Lesart beider Autoren, deren Denken ich möglichst konvergie-

rend zueinander erörtere. Dabei steht mal die Kontextualisierung im jeweiligen his-

torischen Kontext im Vordergrund, teils aber auch die Nachzeichnung ihrer prinzi-

piellen Argumentation. In Abgrenzung zum Ansatz der Cambridge School1 gehe ich 

nicht davon aus, dass eine sozialhistorische Kontextualisierung einzig an den Inten-

tionen eines Autors innerhalb seines spezifischen geschichtlichen Rahmens interes-

siert sein sollte, seine Aussagen demnach nur für ihn und seine Zeit als relevant er-

achtet werden sollten. Vielmehr erachte ich politische Ideengeschichte immer auch 

als Baukasten der politischen Kreativität der Gegenwart. 

Der vergleichende Ansatz dieser Arbeit basiert auch auf der folgenden Überle-

gung: Der Vergleich von Bentham und Marx kann keiner sein, der geschlossene 

                                                             

1  Siehe dazu: Mulsow, Martin; Mahler, Andreas (Hrsg.): Die Cambridge School der politi-

schen Ideengeschichte, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Systeme oder Demokratietheorien einander gegenüberstellt. Deswegen braucht es 

einen Ansatz, der bei den Fragmenten ihres Schaffens beginnt. Dazu aber braucht es 

eine Orientierungslinie: Wenn es, wie Judith Shklar meint, einen intuitiven Sinn für 

alltägliche Ungerechtigkeiten gibt,2 so mag es spätestens seit der Französischen Re-

volution auch einen Sinn dafür geben, welche Umstände mit Demokratie nicht zu 

vereinbaren sind.3 Wenn es also keine ausgearbeitete Gerechtigkeitstheorie braucht 

um Ungerechtigkeit empfinden zu können, so kann man auch annehmen, dass man 

undemokratischen Zustände problematisieren kann, ohne dabei zugleich eine De-

mokratietheorie formulieren zu müssen. Auch wenn es die Logik gebietet, dass es 

zunächst einen klar definierten Begriff braucht, um Abweichungen von diesem be-

nennen zu können, so sollte man doch im Sinn behalten, dass die politische Ge-

schichte ihre Deutung erst im Nachhinein erfährt. Zugleich sind die in ihr Zeitge-

schehen verstricken Akteure – also auch Bentham und Marx – eher von ungefähren 

Vorstellungen geleitet, die erst im Verlauf der Auseinandersetzungen an Konturen 

gewinnen.4 Daneben sind es oft unscharfe Begriffe wie „Freiheit“, „Ordnung“ oder 

„Gerechtigkeit“, mit denen politische Akteure in diesen Auseinandersetzungen um 

Gefolgschaft werben. Sie wissen, dass ganz verschiedene Vorstellungen in diese 

unscharfen Begriffe hineinprojiziert werden können.5 Demokratietheorien normati-

ver und deskriptiver Art sind hingegen systematische Abstraktionen. Man sollte 

demnach – in Anlehnung an Marxʼ bekannte Formulierung – die Logik der (politi-

                                                             

2  Vgl. Shklar, Judith N.: Über Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen Ge-

fühl, Fischer, Frankfurt am Main 1997 (engl. 1990). 

3  Auch Shklar weist auf eine Verbindung von Demokratie und Gerechtigkeitssinn hin. Für 

sie kommen demokratische Prinzipen einer Selbstverpflichtung gleich, gegenüber Äuße-

rungen von Unrechtsempfindungen aufmerksam zu bleiben. Darüber hinaus verpflichten 

sie dazu, anhand dieser wahrgenommenen Äußerungen von Unrechtsempfindungen auch 

die Bereitschaft zu pflegen, die bestehenden Regeln kritisch zu prüfen. Vgl. ebd., S. 133. 

4  Bezüglich Marx, siehe hierzu: Bohlender, Matthias; Schönfelder, Anna-Sophie; Spekker, 

Matthias (Hrsg.): „Kritik im Handgemenge“, Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als poli-

tischer Einsatz, transcript Verlag, Bielefeld 2018. 

5  Ernesto Laclau nennt solche Begriffe „leere Signifikanten“. Sie bringen in bestimmten 

politischen Kontexten den von vielen empfundenen Mangel von etwas zum Ausdruck. 

Dabei ist den jeweiligen verschiedenen politischen Kräften daran gelegen jene Begriffe 

für sich zu besetzen, da sie auf diese Weise ihre Interessen als Interessen der Allgemein-

heit ausgeben können. Leere Signifikanten können demnach die (immer brüchig bleiben-

den) Fundamente einer politischen Hegemonie bilden. Siehe dazu: Laclau, Ernesto: Was 

haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? in: ders.: Emanzipation und Differenz, Turia 

und Kant, Wien 2002, S. 65-78. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 67 

 

schen) Sache nicht mit der Sache der Logik (dem Gegenstand der Philosophie) 

verwechseln, denn das politische Geschehen ist immer vielschichtig und mehrdeu-

tig. Das Kapitel des systematischen Vergleichs bemüht sich deshalb Benthams und 

Marxʼ Demokratievorstellungen über deren Problematisierung undemokratischer 

Zustände zu konturieren. Ihre Kritiken sind weniger als systematische Demokra-

tietheorien zu begreifen, sondern vielmehr als Kritiken im Namen der Demokratie. 

 

 

2.1 JEREMY BENTHAMS SOZIALER HEDONISMUS 

 

„The principle of the greatest happiness to the 

greatest numbers is opposite to selfishness“6 

Jeremy Bentham 

 

Benthams Utilitarismus speiste sich insbesondere aus den Schriften von David Hu-

me, Joseph Priestley, Claude Adrien Helvétius und Cesare Beccaria. Während 

Bentham aus Humes Schriften die deskriptiven Prinzipien des individuellen Verhal-

tens entnahm, fand er bei Priestley das normative Leitprinzip der Regierung in des-

sen Formel vom „Glück der größten Zahl“ und bei Helvétius und Beccaria das 

Prinzip der Nützlichkeit als Bemessungsgrundlage politischen oder reformerischen 

Handelns.7 Darüber hinaus war Bentham mit den Schriften Condillacs, Maupertius, 

Voltaires und D’Alemberts sowie jenen von Hobbes, Bacon, Locke, Shaftesbury, 

Lord Bolingbroke, Mandeville, Hutcheson und Hartley vertraut.8 Trotz der lebens-

langen Suche nach weiteren Namen für seinen Ansatz (wie etwa „eudaimonology“ 

oder „felicitarianism“)9 wählte Bentham schließlich den Begriff des Utilitarismus 

für sein Denken.10 

Der Utilitarismus wird heute im deutschen Sprachraum wenig rezipiert, und 

wenn, dann wird er oftmals einseitig dargestellt. Ein Vorurteil, das immer wieder 

gegenüber den Hedonisten der Antike wie später auch gegenüber dem Utilitarismus 

                                                             

6  Bentham, Jeremy: A Table of the Springs of Action, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Deontology to-

gether with A Table of the Springs of Action and the Article on Utilitarianism, Clarendon 

Press, Oxford 2002, S. 56. 

7  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 102-107. 

8  Vgl. ebd., S. 105. 

9  Vgl. ebd., S. 226. 

10  Vgl. ebd., S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Benthams und John Stuart Mills vorgebracht wurde, ist, dass jene Philosophie eine 

„Philosophie der Schweine“ (Thomas Carlyle) sei, die keinen Sinn für Moral besit-

ze. In meiner Interpretation möchte ich konträr zu dieser Kritik zeigen, dass Bent-

hams „sozialer Hedonismus“ zwar vom Individuum und dessen Bestreben, seine 

Bedürfnisse zu befriedigen, ausgeht, jedoch dabei immer auch zugleich den Nutzen 

aller im Blick hat. Der klassische Utilitarismus basiert zwar auf dem Individuum, 

jedoch ist er – entgegen der marxschen Interpretation Benthams – eher altruistisch 

als egoistisch ausgerichtet.11  

Einleitend möchte ich die von Bentham selbst nur grob dargelegten Prinzipien 

des Utilitarismus skizzieren. Auch soll dabei gezeigt werden, dass sich der Utilita-

rismus seiner Zeit explizit als radikale Sozialkritik verstand. Nachdem dies gesche-

hen ist, werde ich in meiner Auseinandersetzung mit der Utilitarismuskritik Pierre 

Bourdieus und der Pflichtethik Immanuel Kants zu zeigen versuchen, dass sich de-

ren Bild des Utilitarismus als unzutreffend erweist und sich zudem die behaupteten 

Gegensätze in bloße Scheingegensätze verwandeln. Abschließend soll hier geklärt 

werden, wie sich Benthams Utilitarismus zum Egalitarismus und zur heutigen Form 

europäischer Demokratien verhält.  

Benthams utilitaristische Grundüberlegungen finden sich in den wenigen Prin-

zipen, die er in seiner einflussreichen 1789er-Schrift An Introduction to the Princip-

les of Morals and Legislation vorangestellt hat. Ohne Umschweife beschreibt Bent-

ham gleich zu Beginn den Kern seiner Anthropologie: 

 

„Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft zweier souveräner Gebieter – Leid und 

Freud – gestellt. Es ist an ihnen allein aufzuzeigen, was wir tun sollen, wie auch zu bestim-

men, was wir tun werden. Sowohl der Maßstab für Richtig und Falsch als auch die Kette der 

Ursachen und Wirkungen sind an ihrem Thron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem was 

wir tun, was wir sagen, was wir denken: Jegliche Anstrengung, die wir auf uns nehmen kön-

nen, um unser Joch von uns zu schütteln, wird lediglich dazu dienen, es zu beweisen und zu 

bestätigen. Jemand mag zwar mit Worten vorgeben, ihre Herrschaft zu leugnen, aber in Wirk-

lichkeit wird er ihnen ständig unterworfen bleiben. Das Prinzip der Nützlichkeit erkennt die-

ses Joch an und übernimmt es für die Grundlegung jenes Systems, dessen Ziel es ist, das Ge-

bäude der Glückseligkeit durch Vernunft und Recht zu errichten. Systeme, die es in Frage zu 

                                                             

11  Ähnlich argumentiert etwa auch: Parekh, Bhikhu: Introduction, in: ders. (Hrsg.): Jeremy 

Bentham. Ten Critical Essays, Routledge, London; New York 2011 (1974), S. vii-xxvii. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 69 

 

stellen versuchen, geben sich mit einer Laune anstatt mit der Vernunft, mit Dunkelheit anstatt 

mit Licht ab.“12 

 

Dieses ontologische Axiom ist die Grundlage Benthams politischen Denkens, das 

sich der allgemeinen Nützlichkeit widmet, indem es dem Individuum wie auch dem 

Gesetzgeber ein Nutzenkalkül an die Hand gibt. Das Kalkül bedarf der Möglichkeit 

des Messens von Freud und Leid zur anschließenden Beurteilung des Nutzens. 

Scheinbar ermöglicht erst jenes Messen eine Vergleichbarkeit zwischen verschie-

denen möglichen Handlungen eines Individuums sowie auch den Vergleich der 

Kosten und Gewinne des Akteurs gegenüber seinen Mitbürgern und deren stets in 

die Kalkulation mit einbezogenen Nutzen. Benthams Kriterienkatalog schlägt vor, 

eine jegliche Handlung angesichts ihrer Intensität, Dauer, Gewissheit oder Unge-

wissheit, Nähe oder Ferne, Folgeträchtigkeit und der Reinheit der Freude oder des 

Leids sowie des Ausmaßes des betroffenen Personenkreises zu beurteilen.13 Eine 

Idee, die er von Beccaria übernahm.14 Dies alles kumuliert in der zunächst krude 

wirkenden Anweisung: 

 

„Man addiere die Werte aller Freuden auf der einen und die aller Leiden auf der anderen Sei-

te. Wenn die Seite der Freude überwiegt, ist die Tendenz der Handlung im Hinblick auf die 

Interessen dieser einzelnen Personen insgesamt gut; überwiegt die Seite des Leides, ist ihre 

Tendenz insgesamt schlecht. […] Man bestimme die Anzahl der Personen, deren Interessen 

anscheinend betroffen sind, und wiederhole das oben genannte Verfahren im Hinblick auf je-

de von ihnen. Man addiere die Zahlen, die den Grad der guten Tendenz ausdrücken, die die 

Handlung hat – und zwar in Bezug auf jedes Individuum, für das die Tendenz insgesamt gut 

ist; das Gleiche tue man in Bezug auf jedes Individuum, für das die Tendenz insgesamt 

schlecht ist. Man ziehe die Bilanz; befindet sich das Übergewicht auf der Seite der Freude, so 

ergibt sich daraus für die betroffene Gesamtzahl oder Gemeinschaft von Individuen eine all-

gemein gute Tendenz der Handlung; befindet es sich auf der Seite des Leides, ergibt sich dar-

aus für die gleiche Gemeinschaft eine allgemein schlechte Tendenz.“15  

                                                             

12  Bentham, Jeremy: Eine Einführung in die Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung, in: 

Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgenös-

sische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 55-56. 

13  Ebd., S. 80. 

14  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 107. 

15  Bentham, Jeremy: Eine Einführung in die Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung, in: 

Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgenös-

sische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 81.  

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

 Diese kurze Passage zeigt deutlich, dass Benthams Utilitarismus ganz offensichtlich 

nicht rein egoistisch ist.16 Entgegen der dominanten Interpretation Benthams ist das 

beschriebene Nutzenkalkül zudem nicht als naiv zu bezeichnen, da sich dieser sehr 

wohl des Umstandes bewusst war, dass eine solche Kalkulation im Konkreten einen 

utopischen Charakter hätte.17 So fügte er zugleich hinzu: 

 

„Es kann nicht erwartet werden, daß dieses Verfahren vor jedem moralischen Urteil und vor 

jeder gesetzgebenden oder richterlichen Tätigkeit streng durchgeführt werden sollte. Es mag 

jedoch immer im Blick sein, und je mehr sich das bei solchen Anlässen tatsächlich durchge-

führte Verfahren diesem annähert, desto mehr wird sich ein solches Verfahren dem Rang ei-

nes exakten Verfahrens annähern.“18 

 

Was aber eine weiche Kalkulation von einer Kalkulation im strengen Sinne unter-

scheidet, bleibt bei Bentham undeutlich. Vieles, so möchte ich behaupten, spricht 

jedoch dafür, dass Bentham hier etwas offenlegen will, das allgemeinhin als Abwä-

                                                             

16  Und auch der Bentham-Biograf Mary Peter Mack kommt bereits 1962 zu dem Schluss: 

„Far-fetched as a great deal of anti-Bentham commentary is, it rises to sublime irrele-

vance here. What is ,the interestphilosophy of the Bentham school?‘ It is surely not Ben-

thamic. ,Egoistic hedonism‘, ,selfish‘, ,self-interested‘, ,laissez faire‘, ,individualism‘: to 

what doctrines do these pejoratives apply? Certainly not to the Utalitarian one. The ex-

clusive purpose of Bentham’s factual descriptions was to point the way for his prescrip-

tions. If he drew the savage in any of his shapes as blindly self-preoccupied, his object 

was to help this primitive to see, to open his imagination, to teach him sympathy, benevo-

lence, and tolerance. One of Bentham’s grand visions was an expanding universe of mor-

al imagination. ,Indirect‘ or ,trancendental‘ legislation was this future science of an end-

less variety of civilizing tasks government might undertake when Utilitarian prescriptions 

became facts. It is a grave misfortune that this large, original, exciting area of Bentham’s 

thought should be unpublished and unknown, for it is one of the critics’ excuses for er-

ror.“ Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 208. 

17  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 233. 

18  Bentham, Jeremy: Eine Einführung in die Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung, in: 

Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgenös-

sische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 71 

 

gen bezeichnet wird, jene alltägliche Praxis,19 die den politischen Menschen prägt.20 

Bentham stützt sich dabei implizit auf die Erwartungshaltungen des kalkulierenden 

Individuums, die sich ihrerseits aus Erfahrungswerten generieren. Für konkrete Be-

urteilungen sind bei Bentham „ganz wesentlich empirische Kenntnisse erforder-

lich“21. Letztere wiederum sind im Normalfall nur zum Teil bewusst. Doch ist es 

gerade die angeblich gesetzte bewusste Kalkulation der Akteure, die die Kritik am 

Utilitarismus provozierte. Wenn es also theoretisch zunächst unmöglich erscheint, 

den individuellen Nutzen mit dem anderer zu vergleichen, so stellt sich andererseits 

heraus, dass solche Vergleiche und darauf basierende Entscheidungen tagtäglich ge-

troffen werden, wobei immer die individuelle Erfahrung im Hintergrund dessen 

steht. 

Die Kritik Pierre Bourdieus am Utilitarismus ist sicher eine der schlagkräftigs-

ten und wird hier deshalb exemplarisch skizziert.22 Im folgenden Abschnitt möchte 

ich anhand Bourdieus Kritik zeigen, dass 1.) der Begriff vom ökonomischen Han-

deln viel weiter gefasst werden kann, als es die häufige Engführung auf monetäre 

Gewinnmaximierung nahelegt, sowie 2.), dass auch Bentham, entgegen der An-

nahmen mancher seiner Kritiker, einen Sinn für die vielfältigen Dimensionen des 

ökonomischen Handelns hatte. 

Bourdieu, der dem Utilitarismus das Modell des homo oeconomicus zuschreibt 

und darin nicht nur ein heuristisches Mittel, sondern eher eine ontologische Aussa-

ge zu erkennen glaubt, weist mit seinem Ansatz darauf hin, dass der Mensch nicht 

oder nur sehr selten kalkuliert bzw. höchst selten tatsächlich berechnend ist. Wenn 

er es aber doch ist, so erweist er sich als ein idealtypischer Unternehmer seiner 

selbst, der den kapitalistischen Geist verinnerlicht hat. Als solch kalkulierender 

Mensch ist er ein Ausdruck einer spezifischen historischen Epoche der westlichen 

Welt, nicht aber exemplarisch für den Menschen als solchen. Besonders deutlich 

wird dieser Unterschied in Bourdieus Studien über den Zusammenprall zweier Le-

bensstile während des Algerienkrieges (1954–1962). Auf der einen Seite stand die 

                                                             

19  Siehe dazu auch argumentativ ähnliche Ausführungen in: Hofmann, Wilhelm: Politik des 

aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philosophisch-politisches Denken, Akademie 

Verlag, Berlin 2002, S. 34. 

20  Siehe dazu auch Robert Dahls Überlegungen zum Zusammenhang von Demokratie und 

Utilitarismus: Dahl, Robert A.: Democracy and Its Critics, Yale University Press, New 

Haven 1989, S. 143. 

21  Höffe, Otfried: Einleitung, in: Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische 

Ethik: Klassische und zeitgenössische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 12. 

22  Siehe dazu: Bourdieu, Pierre: Gegen den Utilitarismus, in: ders.: Praktische Vernunft. Zur 

Theorie des Handelns, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1998, S. 143-150. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

traditionelle algerische, auf Gemeingütern basierende Reziprozitäts-Ökonomie. In-

nerhalb dieser wurden Gaben mit Gegengaben bedacht, wobei der Austausch nie-

mals unmittelbar erfolgte. Der Austausch schuf soziale Kohäsion. Zwar konnte sich 

der Einzelne dabei nie eines vollkommenen Ausgleichs gewiss sein, doch der hohe 

symbolische Wert des Ehrbegriffs sicherte den verzeitlichten Gabentausch. Auf der 

anderen Seite kam durch die französische Kolonialisierung ein kapitalistisch-

monetäres System ins Land, das auf der Ebene des Individuums funktionierte und 

direkten Ausgleich (monetäre Entlohnung) vorschrieb. Durch administrative Maß-

nahmen wurden außerdem die Gemeindegüter privatisiert und Stammes- und Fami-

lienstrukturen durch Umsiedelungen aufgelöst, um der kapitalistischen Gesell-

schaftsordnung die nötige Basis zu geben. Das traditionelle algerische Ethos bzw. 

der Habitus wurde aus französischer Perspektive nur als Widerstand gegen die Mo-

derne oder schlicht als Faulheit interpretiert, die nicht zum unternehmerischen Er-

folg führen konnte. Erst durch eine Erweiterung des Kapitalbegriffs bzw. die Ein-

führung der Idee symbolischen Kapitals gelang es Bourdieu, zu zeigen, dass Alge-

rier, die dem traditionellen Ethos verhaftet waren, (bewusst oder unbewusst) auf ih-

re eigene Weise ökonomisch handelten, jedoch nicht im monetären Sinne.  

Beispielsweise offenbarten Bourdieus Feldstudien, dass es sich als durchaus ra-

tional erwies, nach einer reichen Ernte einen weiteren Ochsen zu kaufen, selbst 

wenn das Futter für diesen bald aufgebraucht sein würde und selbiger vor den Pflü-

gearbeiten im Herbst wieder verkauft hätte werden müssen. Seine zeitweilige An-

schaffung ermöglicht es – und dies kann erst mit dem erweiterten Kapitalbegriff 

Bourdieus bzw. der Einführung „symbolischen Kapitals“ überhaupt erfasst werden 

– sich zur Heiratszeit als das „Haus mit den zwei Ochsen und dem Maultier“ einen 

besonders guten Ruf zu erwerben.23 Das Ziel ist hierbei der Erwerb von Anerken-

nung, die für Bourdieu das wertvollste soziale Gut überhaupt darstellt. Auch in ei-

nem solchen Sinne können Akteure also durchaus ökonomisch und interessensge-

leitet handeln, wobei sie zugleich dem monetär-kalkulierenden Schema des kapita-

listischen Geistes fremd bleiben. Letzterer Lebensstil bleibt für den traditionellen 

algerischen Ethos eine fremde Kulturpraxis.24 

                                                             

23  Bourdieu, Pierre: Algerische Skizzen, Suhrkamp, Berlin 2010, S. 101. 

24  Bourdieu: „Die rationale Verwendung einer begrenzten Geldsumme setzt […] eine äu-

ßerst komplexe Berechnung voraus, bei der erstens der mögliche künftige Einsatz im 

Rahmen der zur Verfügung stehenden Mittel zu bestimmen ist, […] und zweitens […] 

vernünftige Entscheidungen im Hinblick auf eine hierarchisierte Struktur von Zwecken 

zu treffen sind. Bekanntlich widerstrebt selbst in unseren Gesellschaften, in denen mit 

dem Erwerb der Kulturtechniken tendenziell die Grundsätze von Sparsamkeit, Wirt-

schaftlichkeit, Rentabilität eingeschärft werden, das häusliche Wirtschaften seiner Ratio-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 73 

 

Ich behaupte nun, dass Bourdieus Beobachtungen sich entgegen dessen An-

nahmen tatsächlich im Einklang mit Jeremy Benthams Auffassungen befinden, wo-

nach eine jede Handlung, ob altruistisch motiviert oder nach individuellem Gewinn 

(welcher Art auch immer) strebend, notwendig interessengeleitet sei. Inwieweit dies 

dem Akteur im Moment seiner Handlung ersichtlich ist, ist eine andere Frage. Eine 

Nähe Bourdieus zum Utilitarismus stellt auch Hans Joas heraus. Für diesen ergänzt 

Bourdieu das vermeintlich allein am ökonomischen Nutzen orientierte Kalkül des 

Utilitarismus mit weiteren möglichen Güterformen wie etwa dem Sozialprestige.25 

John Stuart Mill wendet in seinem frühen Text Bemerkungen zu Benthams Phi-

losophie (1833) gegenüber Benthams Modell ein, dass es nicht ausschließlich der 

erwartete Lustgewinn sei, der über das Handeln entscheidet, sondern auch die au-

genblicklichen Gefühlslagen bei der Erwägung einer möglichen Handlung stets eine 

große Rolle spielen und diese durchaus auch impulsiv sein können. Dieser Einwand 

trifft aber nur sehr bedingt zu, da diese Anmerkung Mills letztlich nur eine Feindif-

fernzierung ist.26 

Für Bentham galt, dass das, was das spezifische Glück und Interesse sei, ob nun 

„push-pin“ (ein Kinderspiel) oder „poetry“,27 nur von den Individuen festgelegt 

werden könne,28 während John Stuart Mill später zwischen verschiedenen Qualitä-

                                                                

nalisierung. Was Wunder, daß die Algerier – namentlich auf dem Lande – die größte 

Mühe haben, derart komplexe, mit einem Ethos verwachsene Techniken sich anzueignen 

und zu handhaben, die dem Geist ihrer Tradition dermaßen fernliegen.“ Bourdieu, Pierre: 

Algerische Skizzen, Suhrkamp, Berlin 2010, S. 109. 

25  Siehe dazu: Joas, Hans; Knöbl, Wolfgang: Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vorlesun-

gen, Suhrkamp, Berlin 2011, S. 518-557. 

26  Mill, John Stuart: Bemerkungen zu Benthams Philosophie (1833), in: Ackermann, Ulrike; 

Schmidt, Hans Jörg (Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewählte Werke, Band III: Freiheit, 

Fortschritt und die Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft, 

Murmann-Verlag, Hamburg 2014, S. 50-51. 

27  Bentham schreibt: „Prejudice apart, the game of push-pin is of equal value with the arts 

and sciences of music and poetry”, Bentham, Jeremy: The Rationale of Reward, John and 

H.L. Hunt, London 1825, S. 206. John Stuart Mill reformuliert Benthams Gedanken und 

spitzt ihn zu: „He says, somewhere in his works, that ‘quantity of pleasure being equal, 

push-pin is as good as poetry’.”, Mill, John Stuart: Bentham, in: Parekh, Bhikhu C. 

(Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical Assessments, Volume 1, Routledge, London, New 

York 1993, S. 174. 

28  Der Container-Charakter des Interesse-Begriffs bringt Bentham zu der Formulierung: 

„Interest is one of those words, which not having any superior genus, cannot in the ordi-

nary way be defined.”, Bentham, Jeremy (Autor); Burns, James Henderson; Rosen, Fred-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ten der Freude unterschieden wissen wollte.29 Geht man von Benthams Akzentuie-

rung der persönlichen Präferenzierung einer spezifischen Form der Lust aus, ist es 

durchaus vorstellbar, dass sich Bentham für eine Erweiterung des Kapitalbegriffs, 

wie sie Bourdieu vornahm, bzw. für eine Anerkennung der möglichen Zieldifferenz 

dahingehend, welche Kapitalform jeweils angestrebt werde, offenherzig gezeigt 

hätte.30 Darüber hinaus kann etwa das in Algerien von Bourdieu beobachtete Ehrge-

fühl, welches die Grundlage einer Gabentauschwirtschaft bildete, ohne Weiteres in 

Benthams Schema der individuellen Motivation verortet werden. Bentham unter-

schied in seiner Einführung in die Prinzipien der Moral und Gesetzgebungen 

(1789) in vier denkbare „Sanktionen“, die das dem Blick der Gesellschaft ausge-

setzte Individuum treffen können. Dies sind die physische, politische, religiöse so-

wie die moralische oder öffentliche Sanktion. Letztere verkoppelt Bentham im Wei-

teren mit Begrifflichkeiten wie „Liebe zur Reputation“ und „Sinn für Scham“.31 

Tatsächlich zeigt sich also, dass Bentham wie Bourdieu davon ausgehen, dass Men-

schen zwar stets notwendig interessensgeleitet handeln, teils jedoch im engeren 

ökonomisch-monetären Sinne, teils im weiteren ökonomisch-symbolischen Sinne. 

Bourdieu begreift den Menschen vor allem als ein praktisches Wesen, das von 

bestimmten Habitusformen geprägt ist und die Spielregeln seines jeweiligen sozia-

len Feldes inkorporiert hat. Insofern setzt sich der Habitus aus (empirischen) sozia-

len Erfahrungen zusammen. So würde sich etwa ein Fußballspieler als ein schlech-

ter erweisen, wenn er den Versuch unternimmt die Laufbahn des Balls zu berech-

nen. Stattdessen orientiert sich seine körperliche Reaktion an unbewussten Erfah-

rungswerten, die ihn die Flugbahn des Balls perfekt antizipieren lassen. Doch auch 

dies kann nicht als Gegensatz zur Position Benthams aufgebaut werden, denn auch 

bei ihm ist die empirische Erfahrung die erste und einzig vernünftige Grundlage al-

                                                                

erick (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: An Introduction to the Principles 

of Morals and Legislation, Athlone Press (u.a.), London 1996, S. 12. 

29  Vgl. Mill, John Stuart: Bentham (1838), in: Ackermann, Ulrike; Schmidt, Hans Jörg 

(Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewählte Werke, Band III: Freiheit, Fortschritt und die 

Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft, Murmann-Verlag, 

Hamburg 2014, S. 119-172. 

30  Wenn auch Bentham in diesem Punkt im Gegensatz zu Bourdieu, für den individuelle 

Ziele auch vom Feld mitbestimmt werden, wohl eher methodologischer Individualist ge-

blieben wäre. 

31  Diese hier aufgenommenen Begriffe wurden von Peter Niesen ins Deutsche übertragen: 

Niesen, Peter: Die Macht der Publizität. Jeremy Benthams Panoptismen, in: Rölli, Marc; 

Krause, Ralf (Hrsg.): Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philosophie der Ge-

genwart, transcript Verlag, Bielefeld 2008, S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 75 

 

ler Entscheidungen.32 Erweist sich also, wie hier gezeigt, die Annahme, dass jeder 

utilitaristische Ansatz von einem notwendig bewusst kalkulierenden Akteur aus-

geht, dem seine Präferenzordnung und die möglichen Folgen völlig transparent vor 

Augen stehen, als hinfällig, so fällt auch die Differenz zwischen Bentham und sei-

nem praxistheoretischen Kritiker. Hinzugefügt werden kann, dass es Benthams An-

liegen war, die Grundlagen von Entscheidungen im politischen wie im juristischen 

Bereich transparenter zu machen. Keinesfalls aber nahm er eine ihm oftmals unter-

stellte naiven Position ein, die von einer bereits gegebenen totalen Transparenz aus-

ging.33 

Ich komme nun zum zweiten Gegensatz zum Utilitarismus. Dies ist die Diffe-

renz zur Pflichtethik in der Tradition Immanuel Kants, die auch als deontologische 

Ethik bezeichnet wird („Deon“ bedeutet Pflicht). Jeremy Bentham prägte als einer 

der Ersten den Begriff der „Deontologie“34 und verstand sich zu seiner Zeit auch als 

ein Anhänger dieser Pflichtethik. Steffen Luik gibt hier den Hinweis, dass Bentham 

und Bowring (als Herausgeber) mit der 1834 auch auf Deutsch erschienenen Deon-

tologie eine Pflichtenlehre im Hinblick auf das alltägliche Sittenleben entwickeln.35 

In der deutschen Version der Deontologie heißt es entsprechend:  

 

„Der uns vorgesetzte Zweck ist, die Verbindung zwischen Interesse und Pflicht in allen An-

gelegenheiten des häuslichen Lebens klar vor Augen zu legen. […] Nach den Grundsätzen 

der Moral kann es keines Menschen Pflicht sein, das zu thun, was wider sein Interesse strei-

tet. Die Moral will ihn sein Interesse und seine Pflichten richtig würdigen lehren; und die fol-

gende Untersuchung wird die Verwandtschaft beider zeigen. […] Deontologie ist von den 

griechischen Wörtern τό δέον (was geeignet, nützlich, pflichtgemäss) ist und λογία (das Wis-

sen) abgeleitet, und man versteht darunter die Pflichtenlehre; hier ist das Wort ganz ins Be-

                                                             

32  Wenn diese auch im Gegensatz zu Bourdieus Position nicht über die Tradition vermittelt 

sein dürften, da diese Bentham als Gegensatz zur persönlichen Erfahrung erscheint. 

33  Insofern ähnelte Benthams Projekt dem Pierre Bourdieus, der einerseits die gesellschaft-

lichen Selektionsmechanismen im Bildungssystem untersuchte, die in seinen Augen dazu 

dienten, die Reproduktion von gesellschaftlichen Machteliten zu verschleiern, sowie an-

dererseits das politische Feld auf strukturelle Ungleichheiten und Enteignungstendenzen. 

Beide Ideologiekritiker strebten insofern nach Transparenz und Reflexivität. Vgl. Bour-

dieu, Pierre: Politik. Schriften zur Politischen Ökonomie 2, Suhrkamp, Berlin 2013. 

34  Bentham, Jeremy (Autor); Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Deontology together with A Table of the Springs of Action and the Article on 

Utilitarianism, Clarendon Press, Oxford 2002. 

35  Vgl. Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissen-

schaft, Böhlau, Köln (u.a.) 2003, S. 200. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

sondere auf den Gegenstand der Moral angewandt, oder vielmehr auf jenen Theil der Wissen-

schaft, welcher ausser dem Bereiche der Gesetzgebung liegt. Als Kunst genommen, bedeutet 

Deontologie soviel, als, das zu thun, was recht ist, als Wissenschaft lehrt sie, wie man am 

schicklichsten in jedem Verhältnisse handeln müsse.“36  

 

Die Ergebnisse der Deontologie Benthams bleiben jedoch, wie Stephen Leslie an-

merkt, eher abstrakt. Die Frage, wie Interesse und Pflicht zusammenfallen, wird nur 

oberflächlich behandelt, insofern dieses Zusammenfallen der dem alltäglichen Ver-

halten inhärenten Rationalität zugeordnet wird.37 Benthams Argumentation zeigt 

u.a., dass der vom Mitgefühl und Sympathie geleitete Mensch in der Regel von sich 

aus nach moralischen, guten Handlungen strebt und diese Tendenz mit dem ge-

schichtlichen Fortschritt noch verstärkt wird. Auch ein erweitertes Öffentlichkeits-

prinzip sorge für ehrenhafte und glücksbefördernde Handlungen, insofern alle Bür-

ger nach Anerkennung streben.38 Im Vergleich zur Einführung in die Prinzipien der 

Moral und der Gesetzgebung kommt in der zur Explizierung gedachten Deontolo-

gie zu den vier bisherigen Sanktionsmechanismen menschlichen Handelns, der phy-

sischen, der moralischen oder öffentlichen sowie der religiösen, nun auch die der 

Sympathie (gemeint ist Empathie) hinzu.39 

Im Gegensatz zu Benthams Auffassung von Deontologie wird der Begriff der 

Deontologie heute im deutschen Sprachraum primär mit Kants Pflichtethik verbun-

den – wie auch Kants Philosophie mit dem an Konsequenzen orientierten Utilita-

rismus scharf kontrastiert wird.40 Für Immanuel Kant, der heute als der bedeutends-

te deontologische Denker (Pflichtethiker) angesehen wird, muss moralisches Han-

deln als unabhängig von den konkreten und zufälligen Gegebenheiten, die Ent-

                                                             

36  Bentham, Jeremy (Autor); Bowring, John (Hrsg.): Deontologie oder die Wissenschaft der 

Moral. Aus dem Manuscript von Jeremy Bentham, geordnet und herausgegeben von John 

Bowring, Band I, Allgemeine Niederländische Buchhandlung, Leipzig 1834, S. 7; 22. 

37  Vgl. Stephen; Leslie: The English Utilitarians, Band 1, Duckworth, London 1900, S. 313. 

38  Vgl. Bentham, Jeremy (Autor); Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jer-

emy Bentham: Deontology together with A Table of the Springs of Action and the Article 

on Utilitarianism, Clarendon Press, Oxford 2002, S. 190-207. 

39  Goldworth, Amnon: Editorial Introduction, in: Bentham, Jeremy (Autor); Goldworth, 

Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Deontology together with A 

Table of the Springs of Action and the Article on Utilitarianism, Clarendon Press, Oxford 

2002, S. xxi. 

40  Vgl. Werner, Micha H.: Deontologische Ansätze. Einleitung, in: Düwell, Marcus; Hü-

benthal, Christoph; Werner, Micha H. (Hrsg.): Handbuch Ethik, Metzler, Stuttgart 2011, 

S. 122-127. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 77 

 

scheidungssituationen begleiten, begriffen werden. Kants Prinzip ethischen Han-

delns hat daher den Anspruch universell zu gelten. Das bedeutet aber auch, dass das 

deontologische Denken bestimmte Dinge oder Handlungen als intrinsisch gut oder 

schlecht qualifiziert. Eine Lüge ist hier beispielsweise immer unmoralisch. Selbst 

Notlügen aus altruistischen Gründen sind in Kants Ethik verboten.41 Kants Maßstab 

der Bewertung von Handlungen ist dabei die abstrakte menschliche Vernunft, die 

sich über Empirie und Gefühl erheben können soll, insofern sie die Erfahrungen 

strukturiert und ihnen Sinn verleiht. Dabei setzt sich Kants Philosophie explizit vom 

Empirismus David Humes ab. Mit der strukturellen Ausblendung gesellschaftlicher 

Umstände und Dispositionen kann jedoch u.a. die Genese der Moral nicht erklärt 

werden. Die Frage, wie und aus welchen Gründen sich die Moral entwickelt hat, 

bleibt bei Kant offen. Benthams Modell der Moral kann dies schon eher leisten. Ei-

ne Vorabbestimmung von Handlungen ist für ihn unzulässig. Für Bentham kann der 

Maßstab der Beurteilung von Handlungen nur die wahrgenommene Nützlichkeit für 

die Gesellschaft sein, nicht aber eine angenommene abstrakte menschliche Ver-

nunft. Für den Utilitarismus kann es keine intrinsisch guten oder schlechten Hand-

lungen geben. Alle Handlungen müssen situationsabhängig betrachtet werden. In 

der Regel erweist es sich dann etwa als gesellschaftlich nützlich die Wahrheit zu 

sagen.42 Erst deshalb wird Ehrlichkeit in der Moral geschätzt. Das bedeutet aber 

                                                             

41  Siehe dazu Kants Schrift Über ein vermeintes Recht, aus Menschenliebe zu lügen (1797), 

die eine Reaktion auf die Einwände Benjamin Constants darstellte. Dieser schrieb: „Der 

sittliche Grundsatz: es sei eine Pflicht die Wahrheit zu sagen, würde, wenn man ihn un-

bedingt und vereinzelt nähme, jede Gesellschaft zur Unmöglichkeit machen. Den Beweis 

davon haben wir in den sehr unmittelbaren Folgerungen, die ein deutscher Philosoph aus 

diesem Grundsatze gezogen hat, der so weit geht zu behaupten: daß die Lüge gegen einen 

Mörder, der uns fragte, ob unser von ihm verfolgter Freund sich nicht in unser Haus ge-

flüchtet, ein Verbrechen sein würde.“ Zit. in: Kant, Immanuel: Über ein vermeintes Recht 

aus Menschenliebe zu lügen. AA VIII, S. 425-430. 

42  Die Erkenntnis, dass sich regelhafte moralische Strukturen in kontingenten Umwelten 

ausbilden, versucht der sogenannte Regelutilitarismus zu beschreiben. Der Regelutilita-

rismus nähert sich dabei jedoch der Deontologie an, indem er die Befolgung von nützli-

chen Regeln auch dann einfordert, wenn sie im Einzelfall schlechte Konsequenzen haben 

könnten. Hierbei getroffene deontologische Anwendungsregeln der konkreten Situation 

werden auf der theoretischen Ebene konsequenzialistisch begründet. Der Regelutilitaris-

mus besagt also, dass –  auch auf die Gefahr hin, dass der Einzelne scheitert – moralische 

Regeln zu befolgen sind, weil sie sich als gesellschaftlich nützlich erwiesen haben. Vgl. 

Birnbacher, Dieter: Utilitarismus, in: Düwell, Marcus; Hübenthal, Christoph; Werner, 

Micha H. (Hrsg.): Handbuch Ethik, Metzler, Stuttgart 2011, S. 99-100. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

auch, dass aus einer utilitaristischen Perspektive heraus eine moralische Handlung 

nicht an eine entleerte Form gebunden ist. Auch eine Lüge kann hier moralisch 

sein, wenn sie dem Glück der größten Zahl zuträglich ist. Nun kann man mit Bent-

ham gegen Kant einwenden: Wenn Kant formuliert: „Handle nur nach derjenigen 

Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz wer-

de“43, dann sind die Folgen des Handelns offenbar bereits im Blick, ohne dass Kant 

sich dies eingestehen will. Eine von Kant gewünschte Abkoppelung der Moral von 

Gesellschaft und Gefühl ist für Bentham eine Fiktion. In ähnlicher Weise kritisierte 

auch Arthur Schopenhauer Kants Versuch die reine Vernunft, aus der die Moral 

entspringen soll, von Empirie und Gefühl zu trennen.44  

Doch hat Kant nicht einfach einen Denkfehler begangen. Nach seiner Auffas-

sung erweist sich der Mensch als frei, wenn er sich einem selbst gegebenen Gesetz 

übereignet, dem er bedingungslos folgt und sich dabei von seinen äußeren Zwängen 

und inneren Gefühlslagen unabhängig macht. Man denke hier etwa an das Beispiel 

von Antigone, die ihren Bruder trotz ausdrücklichen Verbots und absehbarer Strafe 

begräbt. Die Stärke der kantschen Konzeption liegt also darin, dass der moralische 

Mensch hier nicht als Opfer seiner Triebe erscheint und auch nicht als bloß durch 

die Umstände determiniert ist. Dies ist zugleich die vermeintliche Schwäche der 

benthamschen Konzeption, die aufgrund ihrer „pleasure and pain“-Fundierung – 

liest man sie böswillig – als vom Trieb geleitet erscheint. Kants kategorischer Impe-

rativ und seine Abkopplung von der Empirie erscheint also unter Umständen als 

philosophisch attraktiv, wenn nicht gar nützlich. 

Der offenbare Gegensatz zur utilitaristischen Orientierung an Konsequenzen re-

lativiert sich aber, wenn man bedenkt, dass auch ein jedes Gesetz, das man sich 

selbst gibt und sich dadurch als frei erweist – und das zudem die Freiheit des ande-

ren nicht einschränkt –, dem Gefühl geschuldet ist, das „Richtige“ zu tun. Auch ein 

nach seiner individuellen Pflichtethik Handelnder dient seinem gesellschaftlichen 

Wunschbild, egal worin sich dieses begründet – und sei es etwa in einer abstrakten 

Vernunftkonzeption. Auch hierfür kann Antigone wieder als Beispiel dienen. Im 

zweifachen Sinne ist dies mit der utilitaristischen Theorie vereinbar. Erstens blickt 

                                                             

43  Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA IV, S. 421. 

44  Vgl. Schopenhauer, Arthur: Anhang: Kritik der Kantischen Philosophie, in: ders.; Lüt-

kehaus, Ludger (Hrsg.): Die Welt als Wille und Vorstellung, Erster Band, Haffmans, Zü-

rich 1991 (1819), S. 529-676. Siehe hierzu auch Schopenhauers Mitleidsethik, die Kants 

Idee eines kategorischen Imperativs einen kalkulierten Egoismus vorwirft sowie das 

Prinzip des Imperativs für unangemessen erachtet, insofern Ethik eher als eine beschrei-

bende Wissenschaft konzipiert werden sollte. Schopenhauer, Arthur (Autor); Welsen, Pe-

ter (Hrsg.): Über die Grundlage der Moral, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2007 (1839). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 79 

 

der Handelnde auch auf die Konsequenzen seiner Handlung, ob persönlich unmit-

telbar oder nicht.45 Zweitens steigert er durch seine Handlung sein subjektives 

Wohlbefinden. Eine übermäßige Betonung des Gesetzescharakters der individuellen 

Auswahl führt daher notwendig in die Irre, wenn die Gründe der Auswahl jener 

Ethik durch das nach Freiheit strebende Subjekt nicht näher beleuchtet werden. Mit 

Bentham ließe sich argumentieren, dass der nach einem selbst gegebenen Gesetz 

Handelnde danach strebt, im „Reinen mit sich“ (seiner erwählten Ethik) zu sein, um 

subjektives Unwohlsein zu vermeiden. Auch insofern ist er an Konsequenzen, wenn 

nicht sogar am Nutzen orientiert. Bentham selbst fasst dies folgendermaßen zu-

sammen: 

 

„Wenn jemand das Prinzip der Nützlichkeit zu bekämpfen versucht, so geschieht dies mit 

Gründen, die, ohne daß er sich dessen bewußt ist, eben auf diesem Prinzip beruhen. Sofern 

seine Argumente etwas beweisen, beweisen sie nicht, daß das Prinzip falsch ist, sondern daß 

es falsch angewendet worden ist und somit nicht den Anwendungen entspricht, die nach sei-

ner Ansicht möglich sind.“46 

 

                                                             

45  Siehe dazu: Hare, R.M.: Könnte Kant ein Utilitarist gewesen sein?, in: Fehige, Christoph; 

Meggle, Georg: Zum moralischen Denken, Band 2, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1995, 

S. 11-34. Hare interpretiert Kant als einen gegenüber dem Konsequenzialismus durchaus 

aufgeschlossenen Denker und als „Utilitarist des rationalen Willens. Denn auch ein Utili-

tarist kann vorschreiben, daß wir dazu beitragen sollen, die rationalen Präferenzen oder 

den auf Zwecke gerichteten Willen von Menschen zu erfüllen – Zwecke, die den Inbe-

griff des Glücks bedeuten.“ (S. 16) Hare gibt des Weiteren zu bedenken, dass bei einer 

Angleichung von auf der Vernunft fußendem Willen und der auf der Empirie basierten 

Präferenz nur diejenige Maxime wünschbar sei, die für alle von einer Handlung Betroffe-

nen die beste Lösung sei – und dies sei letztlich utilitaristisches Denken. (Vgl. S. 19.) 

Weiter heißt es: „Ein Wille nämlich, der mit dem Anspruch der Universalität auftritt, muß 

[…] ein Wille sein, der die Zwecke der Willen anderer Menschen ebenso respektiert wie 

seine eigenen Zwecke“ (S. 22-23), was mit Benthams Vorstellung der absoluten Gleich-

wertigkeit individueller Wünsche übereinstimmt. Jenseits der konkreten inhaltlichen Be-

stimmung persönlichen ethischen Handelns seien sich Utilitaristen und Kant zudem darin 

einig, dass, um moralische Imperative wie den kategorischen Imperativ Kants oder die 

Maxime des Glücks der größten Zahl zu befördern, die Form des Imperativs universell 

sein müsse (vgl. S. 28). 

46  Bentham, Jeremy: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, in: 

Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgenös-

sische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Solche Gegenpositionen der utilitaristischen Grundhaltung sind, wie Bentham in 

seinem Fragment on Government ausführt, der „Asketismus“, der sich am Glück in 

der Zukunft oder im Jenseits orientiert und daher antihedonistisch geprägt ist, und 

der „Ästhetizismus“, der stark klassengebunden und antidemokratisch disponiert ist. 

Für diese „falschen Anwendungen“ der Suche nach Glück gilt, wie Nancy L. Ro-

senblum anmerkt: 

„Aestheticism and asceticism lie behind what Bentham conceived of as the two contemporary 

antilegal ideologies. Asceticism characterizes revolutionary fanatics, whose favorite political 

formula is natural rights; aestheticism characterizes the aristocracy and its allies, who are 

moved by antipathy to reform and whose political formulae are taken from classical rhetoric. 

Bentham was perhaps the first to treat these ideologies together and to suggest what it is the 

two share. His observations would become familiar later, when these dispositions made them-

selves manifest in the extremes of anarchy and reaction. Both, asceticism and aestheticism, 

are deliberate flights from utility, he argued; they are antilegal and antimodern; and they may 

be adopted alternately by the same man.“47 

 

Diese Position Benthams ist sicher nicht unproblematisch. Sie gibt eine binäre Op-

position zwischen einem richtigen Utilitarismus und einem missglückten Utilitaris-

mus vor, in den die gesamte bisherige Moralphilosophie zu fallen scheint. Die Mo-

ralphilosophie orientierte sich oftmals am Naturrecht und göttlichen Prinzipien, die 

es zu erkennen gelte. Neben Bentham fallen nur wenige aus diesem Schema heraus, 

wie etwa David Hume, der sich auf einen von Natur aus angeborenen „moral sen-

se“48 berief. Humes wie Benthams Positionen entsprechen jedoch dem Geist des 18. 

Jahrhunderts, in dem das göttliche Prinzip als höchster Orientierungspunkt immer 

stärker in den Hintergrund geriet und als dessen Ersatz einzig die biologische Natur 

oder die Gesellschaft verblieb.  

Ich bin der Auffassung, dass Benthams Kriterienkatalog in erster Linie als ein 

Versuch verstanden werden kann, alltäglichen Entscheidungen Nachvollziehbarkeit 

zu verleihen und mögliche politische Optionen im Sinne des Nutzens zu überprü-

fen. Der Utilitarismus will aber auch Maßstäbe für unser alltägliches Handeln bie-

ten.49 Insofern ist er als eine Ethik zu verstehen, die sich auch auf ontologische An-

                                                             

47  Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University Press, 

Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 59. 

48  Vgl. Kühn, Manfred: War Hume Utilitarist?, in: Asbach, Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des 

Staates: Staatsverständnisse des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – Mill, No-

mos Verlag, Baden-Baden 2009, S. 96. 

49  Für den ursprünglichen Utilitarismus Benthams gilt das nicht so sehr, insofern dieser eher 

auf Entscheidungsträger, Gesetzgeber etc. blickte. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 81 

 

nahmen über den Menschen stützt. Für die hier vertretene Lesart, dass Benthams 

Kalkül als Metapher zu verstehen ist, die zumeist unbewusste Prozesse bildlich ein-

sehbar machen will, spricht auch Benthams Feststellung, wonach so oder so gilt: 

„Men calculate, some with less exactness, indeed, some with more: but all man cal-

culate.“50 Die bewusste Kalkulation kann im Voraus wie im Nachhinein zur Verifi-

zierung des Nutzens vorausgegangener Handlungen herangezogen werden.51  

Benthams utilitaristische Ethik legt somit metaphorisch offen, aus welchen 

mehr oder minder bewussten Motivationslagen Menschen handeln. Eine solche 

programmatische Offenlegung von Prinzipien, die im menschlichen Geist wirken, 

nennt Bentham daher auch „Logik des Willens“52. Letztere ist aber den Akteuren 

immer nur zum Teil transparent. Benthams Forschungsprogramm ist dabei, wie 

                                                             

50  Bentham, Jeremy: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor); Burns, James Henderson; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected 

Works of Jeremy Bentham: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, 

Athlone Press (u.a.), London 1996. S. 173-174. 

51  Ein weitere einflussreiche Kritik des Utilitarismus stellt Talcott Parsons The Structure of 

Social Action von 1937 dar. Parsons glaubte nicht daran, dass eine angenommene Nut-

zenorientierung des Menschen die Vielgestaltigkeit und innere Differenziertheit sozialer 

Systeme erklären könne, es vielmehr andere Logiken und Mechanismen geben müsse, die 

zur Erklärung herangezogen werden müssen. In seiner Kritik stützt er sich dabei auf  die 

Schriften von Max Weber, Emile Durkheim, Alfred Marshall und Vilfredo Pareto. Par-

sons übersah, dass sich zumindest Jeremy Bentham nicht als erklärender Soziologe ver-

stand, der sich auf die ontologische Annahme einer allgemeinen Nutzenorientierung be-

rief. Vielmehr kritisierte Bentham die dem allgemeinen Nutzen (im Sinne des Glücks der 

größten Zahl) entgegenstehende Gestaltung der Institutionen seiner Zeit. Parsons Kritik 

des Utilitarismus ist nicht überzeugend, da er dem Utilitarismus, verstanden als soziale 

Theorie, die Annahme einer unmittelbaren und zudem undifferenzierten Nutzenorientie-

rung unterstellt. Siehe dazu auch: Joas, Hans; Knöbl, Wolfgang: Sozialtheorie. Zwanzig 

einführende Vorlesungen, Suhrkamp, Berlin 2011, S. 39-142. 

52  Frederick Rosen schreibt einleitend zu Benthams Einführung in die Prinzipien der Moral 

und der Gesetzgebung bezüglich Benthams Intention: „He dismissed the lingering influ-

ence of Aristotle, and especially those ,who like the authority of Aristotle better than that 

of their own experience‘, and attempted to develop what Aristotle had apparently ne-

glected,  namely an account of the logic of the will as opposed to what he called Aristo-

tle’s logic of understanding.“ Rosen, Frederick: Introduction, in: Bentham, Jeremy (Au-

tor); Burns, James Henderson; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Athlone Press 

(u.a.), London 1996, S. xxxii. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Georg Kramer-McInnis schreibt, als ein sensualistisches Konzept zu verstehen, das 

dem rationalistischen Konzept der reinen Vernunft zunächst entgegensteht.53 

Die Frage der Verrechnung von Individual- und Gruppeninteresse ist damit aber 

noch nicht hinreichend geklärt. Der Ideenhistoriker Élie Halévy unterschied bezüg-

lich Benthams Utilitarismus einerseits in einen „psychologischen Hedonismus“, der 

besagt, dass Akteure faktisch nutzenmaximierend handeln, sowie andererseits in ei-

nen „ethischen Hedonismus“, nach dem soziale Akteure im Interesse der größten 

Zahl handeln sollten.54 Dem benthamschen Gesetzgeber oblag es nun, beide For-

men miteinander in Einklang zu bringen, wobei, wie P.J. Kelly betont, die Lösung 

hier nicht, wie manche Bentham-Interpreten glaubten, darin bestehe, dass der Ge-

setzgeber den „ethischen Hedonismus“ per Diktat aufoktroyiere.55 Vielmehr ginge 

es Bentham, laut Kelly, um die Etablierung eines indirekten Prinzips im Sinne des 

„größten Glücks der größten Zahl“, das vor allem in einer klugen und indirekten 

Gesetzgebung bestand. Diese etabliere einen Rahmen, der Besitz garantiere und je-

ne Sicherheit schaffe, auf die Bentham stets besonderen Wert gelegt habe.56 John 

Stuart Mill kritisiert 1833, in einer frühen Auseinandersetzung mit seinem ehemali-

gen Mentor, Benthams Auffassung von der Gesetzgebung dahingehend, dass Bent-

ham blind für die Notwendigkeit der institutionell fundierten Charakterbildung der 

Nation gewesen sei. Bentham nehme die Menschen zwar so, wie sie seien, indem er 

ihren Egoismus akzeptierte und diesen durch eine entsprechende Gesetzbegeung 

einrahmen wollte, aber eine wirkliche Verbesserung des Nationalcharakters hin zu 

mehr Tugend und Moral – und somit zum Glück – könne so nach Mill nicht erreicht 

werden.57 Und auch Benthams Ideal einer repräsentativen Demokratie sei keine 

universell implementierbare Lösung, da bei der Suche nach politischen Reformen 

stets der jeweilige Stand einer Nation beachtet werden müsse.58 

                                                             

53  Vgl. Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundle-

gung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- und 

Staatslehre, Dike (u.a.), Zürich (u.a.) 2008, S. 58. 

54  Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mansfield 

2013 (1928), S. 14. 

55  Vgl. Kelly, P.J.: Utilitarianism and Distributive Justice: The Civil Law and the Founda-

tions of Benthamʼs Economic Thought, in: Utilitas, Volume 1, Issue 1, 1989, S. 65-66. 

56  Vgl. ebd., S. 62-81. 

57  Mill, John Stuart: Bemerkungen zu Benthams Philosophie (1833), in: Ackermann, Ulrike; 

Schmidt, Hans Jörg (Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewählte Werke, Band III: Freiheit, 

Fortschritt und die Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft, 

Murmann-Verlag, Hamburg 2014, S. 46-47. 

58  Ebd., S. 56-57. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 83 

 

Wenn Benthams Liberalismus, so wie es Kelly nahelegt, tatsächlich Sicherheit 

und Erwartungssicherheiten in den Vordergrund seiner utilitaristischen Theorie 

stellte, so ließe sich dies nur sehr schwer mit dem heutigen Neoliberalismus in Ein-

klang bringen, als dessen Vorläufer Bentham, bedingt durch sein Streben nach einer 

Ökonomisierung gesellschaftlicher Zusammenhänge sowie auch des Staates, teils 

gedeutet wird,59 da der Neoliberalismus stets mit einer umfassenden Prekarisierung 

ökonomischer und auch sozialer Verhältnisse einhergeht. Die dadurch geschaffene 

umfassende Unsicherheit für die Mehrzahl der Bürger, insbesondere auch für die 

Mittelschicht, deren Reproduktion nun gefährdet scheint, müsste demnach dem 

größten Glück der größten Zahl, so wie es Benthams verstand, diametral entgegen-

stehen. 

Offen ist bisher, ob der Utilitarismus Benthams auch in seiner Funktion als In-

spirationsquelle für den Gesetzgeber eine ganz bestimmte Form der Verteilungsge-

rechtigkeit bevorzugt. Denkbar wäre etwa ein meritokratisches System, das nach 

Verdienst verteilt, ein solidarisches System, das nach Bedarf verteilt, sowie ein 

Prinzip der staatsbürgerlichen Gleichheit, das eine egalitäre Verteilung von Rech-

ten, Pflichten und Gütern anstrebt.60 

Ein demokratisches System setzt  als  Fundament  eine  Gleichheit  der  Rechte  (I -so

nomie)  voraus,  doch  über  die  sozioökonomische  Verteilung  von  Gütern  scheint 

dabei noch nichts gesagt. Es stellt sich nun die Frage, inwiefern Benthams utilitaris-

tische Philosophie überhaupt demokratisch ist und wie genau sie sich zur Vertei-

lung von Gütern verhält. Hilfreich ist dafür ein Seitenblick auf den historischen 

Kontext Benthams: 

 

„Entwickelt wird der hedonistische Kalkül im spätfeudalen und frühkapitalistischen England. 

Angesichts der damals bestehenden Konzentration von Macht und Reichtum in den Händen 

einer dünnen Schicht Privilegierter enthält die in das Kalkül übersetzte demokratische Maxi-

me, jeden ohne Unterschied gleich zu berücksichtigen; Benthams Diktum ‚everybody to 

count for one, and nobody to count for more than one‘, eine geradezu revolutionäre Gesell-

schaftskritik.“61 

 

                                                             

59  So etwa: Engelmann, Stephen G.: „Indirect Legislation“. Benthamʼs Liberal Government, 

in: Polity 35(3), 2003, S. 369-388. 

60  Vgl. Miller, David: Grundsätze sozialer Gerechtigkeit, Campus-Verlag, Frankfurt am 

Main (u.a.) 2008. 

61  Höffe, Otfried: Einleitung, in: Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische 

Ethik: Klassische und zeitgenössische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

1789, im Jahr der Französischen Revolution, forderte Bentham in Einführung in die 

Prinzipen der Moral und der Gesetzgebung eine Gleichberücksichtigung aller und 

erscheint daher als ein liberaler Demokrat. Der Liberalismus seiner Zeit forderte 

nicht nur ein Recht auf den ungehinderten Erwerb und Verkauf von Gütern auf dem 

freien Markt, sondern auch und vor allem politische Mitbestimmung des Bürger-

tums, das sich, gestützt auf seinen ökonomischen Aufstieg, zusehends gegen das 

politische Monopol des Adels stellte. 

Um Benthams Überlegungen zum Grad des angebrachten demokratischen Ge-

halts politischer Teilhabe einerseits und der materiellen Güterverteilung anderer-

seits beurteilen zu können, ist es angezeigt zunächst analytisch klar zwischen der 

Sphäre der Wirtschaft und der Sphäre der Politik zu unterscheiden. Bentham weist 

diesen distinkten Sphären unterschiedliche Funktionsprinzipien zu. Als Anhänger 

von Adam Smiths Wirtschaftstheorie darf auch für Bentham die Wirtschaft – im 

Normalfall – nicht direkt von politischen Entscheidungen beeinflusst werden.62 Ge-

sellschaftlicher Wohlstand kann nur von frei handelnden Bürgern erarbeitet werden, 

und dafür braucht es vor allen Dingen (Erwartungs-) Sicherheit, Rechtsstaatlichkeit 

und Eigentumsschutz. Ohne diesen ermöglichenden Rahmen fehlt nach Bentham 

jede Motivation Investitionen zu tätigen, deren Ertrag mehr als unsicher ist. Für ihn 

stand genauso wie für Adam Smith fest, dass der Marktteilnehmer nach seinem Ei-

gennutz strebt, und täte er es nicht, wäre er kaum überlebensfähig. Hier wird deut-

lich, dass der Eigennutz des materiellen Erwerbs nur durch Sicherheit garantiert 

werden kann. Dafür aber wurden seit Anbeginn der bürgerlichen Gesellschaft Steu-

ern erhoben, um einen Rechts-, Militär- und Polizeiapparat zu finanzieren.63 Die 

Bürger tragen seit jeher diese Kosten. Und erst dadurch wird ihr verbleibendes Ei-

gentum erst tastsächlich materiell garantiert. Zugleich galt aber für Bentham, dass 

der utilitaristische Gesetzgeber davon ausgehen sollte, dass der wohlhabende Bür-

ger im Durchschnitt als glücklicher anzusehen sei als der mittellose. Eine gleichmä-

ßige Besteuerung würde also mehr Leid unter den ärmeren Bevölkerungsteilen 

schaffen. Daher trat Bentham für ein proportionales Steuersystem ein, das die 

                                                             

62  Hier gibt es jedoch wichtige Ausnahmen zu beachten. So hat sich Bentham zwar mit sei-

ner Schrift zur Verteidigung des Wuchers (Defence of Usury, 1787) als Anhänger Adam 

Smiths erwiesen, doch erachtete er ebenso eine Marktpreisbindung für Getreide im Na-

men der gesellschaftlichen Sicherheit und Stabilität als sinnvoll und legitim. Vgl. Crim-

mins, James E.: Contending Interpretations of Benthams Utilitarism, in: Canadian Journal 

of Political Science, Volume 29, No. 4 (Dec. 1996), S. 764-766. 

63  Vgl. Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philoso-

phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 242-243. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 85 

 

Wohlhabenderen stärker in die Pflicht nahm.64 Auch Marx und Engels warben im 

Kommunistischen Manifest für eine progressive Besteuerung. Nach Mary P. Mack 

steht in der utilitaristischen Hierarchie das Prinzip der Ungleichheitsreduzierung 

nur sehr knapp hinter dem Prinzip der notwendigen Erwartungssicherheit, unter das 

auch der Eigentumsschutz und eine kalkulierbare Besteuerung fallen sollten.65 

Doch damit sind noch nicht alle Transaktionen materieller Güter erfasst. Eine 

demokratische und repräsentativ verfasste Gesellschaft braucht mehr als bezahlte 

Richter, Polizisten und Abgeordnete. Da Bentham der Überzeugung war, dass eine 

jede politische Gemeinschaft auch ein Grundmaß an sozialer Homogenität bedürfte, 

die nicht nur politisch und rechtlich, sondern durchaus auch in begrenztem Maße 

materiell zu verstehen sei, gilt er heute auch als Vordenker des Wohlfahrtsstaats. 

Wenn es auch für Bentham unvorstellbar war die Armut, die ihm auch als motivie-

rend und letztlich als Quelle der Arbeit und damit des Reichtums gilt, abzuschaf-

fen,66 dürfe die Schere zwischen Arm und Reich nicht zu weit auseinanderklaffen. 

Jedoch nicht etwa weil jeder Mensch von Natur aus ein Recht auf Leben oder gar 

Menschenwürde hätte, sondern weil der Wohlfahrtsstaat im Namen des „größten 

Glücks der größten Zahl“ jene Grundbedürfnisse auch an der gesellschaftlichen Pe-

ripherie zu sichern hat, die der Ausgangspunkt Benthams sensualistisch inspirierten 

politischen Denkens sind. Der Mensch besitzt nach Bentham zudem ein einstmals 

auf die Familie oder die Kleinstgruppe beschränktes, durch die kulturelle Evolution 

aber auf die ihn umgebende Gesellschaft erweitertes Mitgefühl.67 Insofern mindert 

das offenbare Leid des Bettlers unser Wohlbefinden. Wenn wir spenden, gleicht die 

Transaktion für Bentham keinem Nullsummenspiel, bei dem wir verlieren und der 

Bettler gewinnt.68 Vielmehr gleicht sie einer Win-win-Situation, in der das Glück 

                                                             

64  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 288. 

65  Vgl. ebd., S. 288 

66  Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 199. 

67  Siehe dazu: Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams phi-

losophisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 179. 

68  Dieter Birnbacher erläutert: „Für den psychologischen Egoismus sind auch scheinbar von 

Motiven wie Mitleid und Solidarität bestimmte altruistische Handlungen egoistisch moti-

viert, z.B. durch Wünsche nach gesellschaftlicher Zuwendung, Zugehörigkeit und Aner-

kennung. Scheinbar moralisch motivierte Handlungen zielen auf die Vermeidung äußerer 

(Strafe, Tadel, Entzug sozialer Anerkennung) und innerer Sanktionen (Gewissensbisse, 

Selbstvorwürfe, verminderte Selbstachtung). Bentham und Mill, die Begründer des Utili-

tarismus, standen dem psychologischen Egoismus zumindest zeitweilig nahe. Bentham 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

der größten Zahl ungleich gesteigert wird. Bentham begründet dies mit seinem 

Theorem des abnehmenden Grenznutzens, wonach der erste Penny seinem Besitzer 

hilfreicher ist als der millionste. Dem Millionär wird der Verlust von wenigen Pen-

nys kaum emotional schaden, dem Bettler hingegen erscheint ein noch so kleiner 

Gewinn emotional wie materiell ungleich wertvoller. Bentham erläutert seine These 

des abnehmenden Grenznutzens folgendermaßen: 

 

„So far as depends upon wealth, – of two persons having unequal fortunes, he who has most 

wealth must by a legislator be regarded as having most happiness. But the quantity of happi-

ness will not go on increasing in anything near the same proportion as the quantity of wealth: 

– ten thousand times the quantity of wealth will not bring with it ten thousand times the quan-

tity of happiness. It will even be matter of doubt, whether ten thousand times the wealth will 

in general bring with it twice the happiness. Thus it is, that, the effect of wealth in the produc-

tion of happiness goes on diminishing, as the quantity by which the wealth of one man ex-

ceeds that of another goes on increasing: in other words, the quantity of happiness produced 

by a particle of wealth (each particle being of the same magnitude) will be less and less at 

every particle; the second will produce less than the first, the third than the second, and so 

on.“69 

 

Die Art und Weise der benthamschen Thematisierung des abnehmenden Grenznut-

zens entkräftet einen immer wieder vorgebrachten Einwand gegen den Utilitaris-

mus: dass dieser kein Prinzip distributiver Gerechtigkeit kenne, stattdessen nur die 

Maximierung des Gesamtnutzens fordere.70 So könnte man mit Rekurs auf Bentham 

für eine starke Progressivsteuer plädieren, wie sie auch im Kommunistischen Mani-

fest gefordert wird. 

                                                                

erwartete die Befolgung einer utilitaristischen Moral weniger von genuin moralischen 

Motiven wie Pflichtbewusstsein und Gewissenhaftigkeit als von dem Wunsch, äußeren 

Sanktionen wie staatlichen und göttlichen Strafen, sozialer Ablehnung und Meidung so-

wie anderen widrigen Folgen von Pflichtverletzung zu entgehen.“ Birnbacher, Dieter: 

Utilitarismus, in: Düwell, Marcus; Hübenthal, Christoph; Werner, Micha H. (Hrsg.): 

Handbuch Ethik, Metzler, Stuttgart 2011, S. 98. 

69  Bentham, Jeremy: Pannomial Fragments, in: Bentham, Jeremy (Autor); Engelmann, Ste-

phen G. (Hrsg.): Selected Writings: Jeremy Bentham, Yale University Press, New Haven; 

London 2011, S. 275-276. 

70  Diese Auffassung vertritt auch der Philosoph Wilfried Hinsch, der sich ebenfalls um eine 

Rehabilitierung des im deutschen Sprachraum oft missverstandenen Utilitarismus be-

müht: Hinsch, Wilfried: Die Gerechte Gesellschaft. Eine philosophische Orientierung, 

Reclam, Stuttgart 2016. S. 45-81. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 87 

 

Auch der Wirtschaftswissenschaftler Amartya Sen teilt diese falsche Kritik, in-

dem er etwa schreibt, dass Utilitaristen „[…] im Allgemeinen nicht wollen, dass 

verschiedene Menschen den gleichen Nutzen genießen, sondern nur die Maximie-

rung des Gesamtnutzens ohne Rücksicht auf die Verteilung im Blick haben […]“, 

um dies dann als „keine besonders egalitäre Einstellung“ zu qualifizieren.71 Seine 

Kritik relativiert er jedoch zugleich und unterstreicht damit die auffällige Ambiva-

lenz des Utilitarismus, der sich stets in verschiedene Richtungen deuten lässt:  

 

„Und doch suchen auch Utilitaristen eine Gleichheit, nämlich die Gleichbehandlung aller 

Menschen, insofern, als Nutzengewinne und Nutzeneinbußen für alle Menschen ohne Aus-

nahme gleiche Bedeutung haben sollen. Indem Utilitaristen darauf bestehen, dass Nutzenge-

winn für alle gleich wichtig ist, machen sie sich eine besondere Art egalitären Denkens zu ei-

gen. Gerade dieser egalitäre Zug steht im Zusammenhang mit dem Grundsatz des Utilitaris-

mus, ‚den gleichen Ansprüchen aller Parteien gleiches Gewicht zu geben‘ […].“72 

 

Benthams Utilitarismus ist, wie gezeigt, gerade nicht indifferent gegenüber einer 

materiellen Verteilung, auch wenn sich aus seinen Schriften keine explizite Gerech-

tigkeitstheorie herausdestillieren lässt, wie sie John Rawls später als Grundlage ei-

ner liberalen Gerechtigkeitstheorie anmahnte, die er als Fortführung der Pflichtethik 

Immanuel Kants verstand.73 Benthams Werk ist ein komplexes Mosaik aus Schrif-

ten über die Handlungsgründe des Menschen und Skizzierungen rationaler politi-

scher Institutionen, die sich abseits von tradierten Naturrechten am Nutzen aller 

Bürger orientieren. Im Gegensatz zu diesem heterogenen Lebenswerk Benthams 

unternahm John Rawls mit seiner Theorie der Gerechtigkeit aus dem Jahr 1971 (dt. 

1979) den Versuch einer konzisen Formulierung eines universales Gerechtigkeits-

prinzips. Dazu suchte er nach den Bedingungen, unter denen gesellschaftliche Re-

geln gefunden werden können, die allen Bürgern als gerecht gelten, und kommt da-

bei zu dem Schluss, dass diese nur in einem abstrakten Urzustand gefunden werden 

können, in dem die Einzelnen nichts über ihre tatsächliche gesellschaftliche Positi-

on wissen. Um nun einen Modus zu beschreiben, in dem solche gerechten Instituti-

onen gefunden werden können, bringt Rawls in seiner Vertragstheorie den hypothe-

tischen „Schleier des Nichtwissens“74 als spezifisches Modell des Urzustandes ins 

Spiel. Erst unter einem solchen Schleier, entkleidet von ihren Lagen und Interessen, 

                                                             

71  Sen, Amartya: Die Idee der Gerechtigkeit, C.H. Beck, München 2010, S. 319. 

72  Ebd., S. 319. 

73  Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990; 

Rawls, John: Gerechtigkeit als Fairneß. Ein Neuentwurf, Suhrkamp, Berlin 2006. 

74  Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

würden die Bürger sich auf gerechte, da allgemein anerkannte Institutionen und 

Verfahren einigen können. Diese gelten Rawls als „fair“, insofern sie von allen ge-

meinsam und freiwillig getragen werden.75  

Doch auch mit der Verwendung des „Schleiers des Nichtwissens“ als heuristi-

sches Mittel würden Ungleichheiten bestehen. Rawls stellt die Prinzipien der 

Marktwirtschaft nicht infrage. Dabei geht er jedoch davon aus, dass man sich unter 

jenem Schleier des Nichtwissens auch darauf einigen würde, der denkbar schlech-

testen Position, in die ein jeder geraten könnte, ein möglichst hohes Maß an Hilfs-

mitteln zur Seite zu stellen. Sein „Differenzprinzip“76 besagt, dass Ungleichheiten 

durchaus legitim sind, wenn sie sich auch den Schlechtestgestellten im Schnitt als 

hilfreich erweisen. Das andere, diesem übergeordnete Prinzip, auf das sich geeinigt 

werden würde, ist das „Freiheitsprinzip“77, mit dem Rawls die klassischen liberalen 

Grundfreiheiten meint. 

Den klassischen, an Konsequenzen orientierten Utilitarismus, der ihm als 

Hauptgegner gilt, da er im angloamerikanischen Raum über lange Zeit die Gerech-

tigkeitstheorie dominierte,78 kritisierte Rawls vor allem für dessen Annahme der 

Transparenz von Handlungsfolgen79 sowie für die von diesem vermeintlich ange-

nommene Möglichkeit der Verrechenbarkeit individueller Nutzengewinne.80 Rawls 

will dem ein apriorisches Prinzip entgegenstellen, das einerseits ohne Messungen 

und Verrechnungen auskommt und andererseits gleichsam als Leitfaden für die fai-

re Institutionen- und Verfahrensbildung in liberalen Nationalstaaten fungiert. Das 

(scheinbar) vom Utilitarismus allgemeinhin anerkannte notwendige Übel der Be-

nachteiligung einiger zum Wohle vieler glaubt er dabei umgangen zu haben. Prob-

lematisch an Rawls Utilitarismus-Rezeption, die sich hauptsächlich auf Bentham 

und Henry Sidgwick (1838–1900) stützt, ist jedoch dessen verkürzte Lesart der von 

Bentham skizzierten Distributionsprinzipien. So scheint für Rawls der klassische 

Utilitarismus in folgendem Aspekt eindeutig: 

 

„Das erstaunliche Merkmal der utilitaristischen Gerechtigkeitsvorstellung ist nun, daß es kei-

ne – oder höchstens eine mittelbare – Rolle spielt, wie diese Summe der Befriedigungen über 

die einzelnen Menschen verteilt ist […]. Die Gesellschaft muß ihre Güter – Rechte und 

                                                             

75  Vgl. ebd., S. 30 

76  Siehe dazu: ebd., S. 336-337. 

77  Siehe dazu: ebd., S. 336-337. 

78  Siehe dazu: ebd., S. 19-65. 

79  Vgl. ebd., S. 45. 

80  Vgl. ebd., S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 89 

 

Pflichten, Chancen und Vorrechte, die verschiedenen Formen des Reichtums oder was es 

sonst noch geben mag – so verteilen, daß nach Möglichkeit dieses Maximum erreicht wird.“81 

 

Dass dies bei Bentham so nicht der Fall ist, wurde weiter oben bereits anhand sei-

nes Prinzips des abnehmenden Grenznutzens und der von ihm angedachten Umver-

teilung dargelegt. Weiterführend gibt Rawls, im Hinblick auf die vermeintliche ab-

solute Fixierung des Utilitarismus auf den Gesamtnutzen, zu bedenken, dass es 

nicht naheliegend sei, „[…] daß Menschen, die sich als Gleiche sehen und ihre An-

sprüche gegeneinander geltend machen können, sich auf einen Grundsatz einigen 

sollten, der einigen geringere Lebenschancen auferlegt, nur weil die Summe der 

Vorteile für die anderen größer ist“82. Doch versteht sich zumindest Benthams Utili-

tarismus, der zwar als politisches Leitprinzip gedacht werden kann, kaum im glei-

chen Sinne als Vertragstheorie, wie es Rawls hier unterstellt. Deshalb findet sich 

bei Bentham auch keine Urzustandskonzeption. Benthams Utilitarismus ist weit 

weniger eindeutig zuordenbar als Rawls streng systematisierter Theorieentwurf. 

Benthams vielfältige und über einen langen Zeitraum entstandene Schriften treffen 

zum einen ontologische Aussagen über den Menschen, wie sie gleichermaßen am 

Nutzen orientierte politische Verfassungen entwerfen. 

Abseits seiner Kritik teilt Rawls die auch von mir vertretene Annahme, dass es 

sich beim Utilitarismus Benthams in der Tendenz um eine soziale Ethik handelt:  

 

„Der Utilitarismus gilt herkömmlicher Weise als individualistisch, und dafür gibt es gewiß 

gute Gründe. Die Utilitaristen setzten sich entschieden für die Freiheitsrechte und die Gedan-

kenfreiheit ein, und sie waren der Überzeugung, daß das Wohl der Gesellschaft im Wohl des 

Einzelnen besteht. Und doch ist der Utilitarismus nicht individualistisch, jedenfalls wenn er 

auf dem natürlichen Wege hergeleitet wird, indem er nämlich alle Bedürfnisse zusammenfaßt 

und auf die Gesellschaft das Entscheidungsprinzip für den Einzelmenschen anwendet.“83 

 

Einzig ein Aspekt der Gerechtigkeitstheorie des Utilitaristen Henry Sidgwicks er-

scheint Rawls als denkbare Alternative zu seinem Entwurf der Gerechtigkeit als 

Fairness. In einem Vorwort zum 1981er-Wiederabdruck Sidgwicks The Methods of 

Ethics aus dem Jahr 1874 lobt er dessen Werk als die klarste und zugänglichste 

Ausformulierung der klassischen utilitaristischen Doktrin.84 Rawls beurteilt Sidg-

                                                             

81  Ebd., S. 44. 

82  Ebd., S. 31. 

83  Ebd., S. 48. 

84  Vgl. Rawls, John: Foreword to The Methods of Ethics, 1982, in: Sidgwick, Henry: The 

Methods of Ethics, Hackett Publishing Company, Indianapolis, Cambridge 1981, S. v. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

wicks Schrift als „[…] the first truly academic work in moral philosophy which un-

dertakes to provide a systematic comparative study of moral conceptions, starting 

with those which historically and by present assessments are the most significant“85. 

Dabei greift Rawls in seiner Theorie der Gerechtigkeit Sidgwicks, die von diesem 

selbst wieder verworfene, Idee eines am Einzelnen orientierten „Durchschnittsprin-

zips“ der Glücksmaximierung heraus, mit dem nicht auf den gesellschaftlichen Ge-

samtnutzen geblickt wird, sondern darauf, dass es der breiten Mitte der Gesellschaft 

Nutzen einträgt.86 Rawls hält dieses Konzept für eine ernst zu nehmende Alternati-

ve zu den von ihm definierten Axiomen bei einer fiktiven Wahl im Urzustand. Im 

Umkehrschluss unterstellt Rawls damit aber dem klassischen Utilitarismus erneut, 

dass, in Anbetracht eines von einem „unparteiischen Beobachter“87 festgestellten 

maximierten Gesamtnutzens, wenige extrem glückliche Bürger in der Koexistenz 

zu einer Masse an mehr oder weniger Unglücklichen durchaus als legitim gelten 

könnten. Rawls erscheint eine solche Ordnung nicht gerecht und so beschreibt er 

den Vorteil seines Ansatzes mit den folgenden Worten: „Wir definieren die Unpar-

teilichkeit nicht anhand eines mitfühlenden Beobachters, sondern aus dem Blick-

winkel der Beteiligten selbst“, und fügt resümierend hinzu: „Der Fehler des Utilita-

rismus ist die Verwechselung von Unparteilichkeit mit Nicht-Person-Sein.“88  

Aus einer weniger abstrakten Argumentation heraus lässt sich aber nun mit 

Recht behaupten, dass angesichts Benthams Attacken gegen das „sinister interest“ 

des Establishments eine u.a. von Rawls unterstellte Indifferenz gegenüber der Ver-

teilung (von Gütern, Rechten etc.) unzutreffend ist. Benthams demokratischer Im-

petus legt es vielmehr nahe, dass auch seine theoretischen Abhandlungen nicht nur 

den Genuss aller berücksichtigen, sondern, wie weiter oben mit der Idee des ab-

nehmenden Grenznutzens gezeigt werden konnte, zum Wohl der breiten Mitte hin 

tendieren. 

Bevor ich in einem später folgenden Kapitel über das Verhältnis von Öffent-

lichkeit und Parlament genauer darauf eingehe, möchte ich hier die Hypothese auf-

stellen, dass für Bentham gerecht ist, was vor einer aufgeklärten, d.h. von einem 

ideologischen Schleier befreiten Öffentlichkeit rechtfertigbar ist.89 Statt eines spezi-

                                                             

85  Ebd., S. v. 

86  Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990, S. 

211. 

87  Vgl. ebd., S. 215. 

88  Ebd., S. 217. 

89  Im Sinne von: Forst, Rainer: Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel 

(Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 121; sowie 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 91 

 

fischen Gerechtigkeitsprinzips findet sich bei Bentham demnach ein Gerechtig-

keitsbegriff, der rein diskursiv bestimmt ist, je nach der spezifischen Glücksvorstel-

lung einer sich immer im Wandel befindenden Gesellschaft. Letztlich aber bleibt 

diese Gerechtigkeitsvorstellung an die Empfindsamkeiten ihrer Träger sowie ihre 

Vorstellung von Nützlichkeit gebunden. Selbiges gilt, wie es Rainer Forst dargelegt 

hat, auch für Karl Marx. So liegt es sehr nahe an Benthams Anspruch auf Gleichbe-

rücksichtigung aller fühlenden Wesen, wenn Forst im Hinblick auf Marx, dem es 

um die Subjektwerdung des Proletariats gehe,90 formuliert:  

 

„Der Grundimpuls gegen die Ungerechtigkeit ist nicht der des Etwas- oder Mehr-haben-

Wollens, sondern der, nicht mehr beherrscht, bedrängt oder übergangen werden zu wollen als 

jemand mit einem Anspruch und Grund-Recht auf Rechtfertigung. Dieser Anspruch enthält 

die Forderung, dass es keine politischen oder sozialen Verhältnisse geben soll, die gegenüber 

den Betroffenen nicht adäquat gerechtfertigt werden können. Darin liegt das zutiefst politi-

sche Wesen der Gerechtigkeit, das der Satz des Suum cuique eher verdrängt, denn worum es 

in der Gerechtigkeit im Wesentlichen geht, ist, wer bestimmt, wer was erhält. Die Forderung 

nach Gerechtigkeit ist diesem Verständnis nach eine emanzipatorische; reflexiv gesprochen, 

liegt ihr der Anspruch zugrunde, als autonomes Rechtfertigungswesen respektiert zu werden, 

d.h. in der Würde als Wesen, das Rechtfertigungen geben und verlangen kann. Als Opfer der 

Ungerechtigkeit ist nicht primär die Person anzusehen, der bestimmte Güter fehlen, sondern 

die, die bei der Herstellung und Verteilung von Gütern nicht ‚zählt‘.“91 

 

Auch innerhalb eines freien Marktes ist ein jeder gleich im Wettbewerb, insofern er 

frei von Privilegien ist. Bentham kann als ein Anhänger des freien Marktes verstan-

den werden,92 auch wenn für ihn in Ausnahmesituationen der Staat im Namen der 

Sicherheit und Stabilität intervenieren können sollte.93 Philip Schofield sieht Bent-

                                                                

vgl. Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philoso-

phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 251. 

90  Vgl. Forst, Rainer: Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): 

Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 116-118. 

91  Ebd., S. 111. 

92  Stark, Werner: Introduction, in: Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Economic 

Writings. Critical Edition Based on Printed Works and Unprinted Manuscripts, Volume 

1, Routledge, London 2003 (1952), S. 7-60. 

93  Vgl. Crimmins, James E.: Contending Interpretations of Benthams Utilitarism, in: Cana-

dian Journal of Political Science, Volume 29, No. 4 (Dec. 1996), S. 764-766. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ham als einen Gegner eines gesetzlich forcierten materiellen Egalitarismus.94 Zu-

gleich trat Bentham jedoch auch, wie gezeigt, für eine gesellschaftliche Redistribu-

tion zugunsten der Armen und Unfähigen ein. Gerade diese Balance macht ihn zum 

entscheidenden Vordenker der heutigen europäischen Rechts- und Wohlfahrtstaa-

ten,95 auch wenn diese sich, entgegen Benthams antimetaphysisch fundiertem Den-

ken, durch Menschen- und Bürgerrechte zu legitimieren suchen. Insofern kann 

Bentham als ein Demokrat im Sinne heutiger Wohlfahrtsstaaten, spezifischer noch 

als sozialliberal bezeichnet werden.96 Einschränkend gilt es hier allerdings anzu-

merken, dass die panoptisch strukturierten Arbeitshäuser, die nicht nur für Verbre-

cher, sondern auch für Landstreicher gedacht waren, einen offenen Zwang ausüb-

ten. Einen Zwang, der seit Marx immer wieder als die disziplinierende Rückseite 

des liberalen Kapitalismus beschrieben wurde – und wohl auch immer noch die 

Rückseite heutiger sozialliberaler Ordnungen bildet. 

Nachdem weiter oben Benthams Blick auf die notwendige Form materieller 

Verteilung innerhalb demokratischer Gesellschaften beschrieben wurde, möchte ich 

nun seine Position in Bezug auf politische Teilhabe skizzieren. Das Sonderproblem 

der benthamschen Kritik am antiegalitären Rechtssystem des Common Law wird 

hier später in einem eigenen Kapitel diskutiert, ebenso wie seine Positionsverschie-

bung vom optimistischen Reformator in Diensten des Königs hin zum radikalen 

Demokraten, Elitenkritiker und Monarchiegegner. An dieser Stelle soll nun sehr 

knapp gezeigt werden, dass Politik für Bentham, entgegen der Verlautbarung man-

cher seiner Kritiker, mehr ist als nur die institutionelle Ermöglichung des radikalen 

Egoismus freier Marktkonkurrenten.97 Zugleich aber bleibt bei ihm die Politik, dem 

                                                             

94  Vgl. Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New 

York, S. 68. 

95  Vgl. Sen, Amartya: Die Idee der Gerechtigkeit, C.H. Beck, München 2010, S. 300. 

96  Dem sozialen Kern Benthams Philosophie ist es auch geschuldet, dass sich unter seinen 

engsten Vertrauten und Bewunderern auch der Philosoph William Thompson findet, der 

sich zu einem der führenden Sozialisten Englands entwickelte und später von Karl Marx, 

der 1845 bei seinem Besuch in Manchester auf dessen Schriften stieß, mehrfach lobend 

erwähnt wurde. Vgl. Pollard, Sidney: Der klassische Utilitarismus. Einflüsse, Entwick-

lungen, Folgen, in: Gähde, Ulrich; Schrader, Wolfgang H.: Der klassische Utilitarismus. 

Einflüsse – Entwicklungen – Folgen, Akademie Verlag, Berlin 1992,  S. 23. 

97  Auch John Stuart Mill problematisiert die Dominanz des von Bentham vermeintlich an-

genommenen ubiquitären Egoismus, der Bentham alle Momente der Nächstenliebe oder 

des aufopferungsvollen Patriotismus verkennen lasse. Siehe dazu: Mill, John Stuart: Be-

merkungen zu Benthams Philosophie (1833), in: Ackermann, Ulrike; Schmidt, Hans Jörg 

(Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewählte Werke, Band III: Freiheit, Fortschritt und die 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 93 

 

liberalen Paradigma gemäß, als Mittel zum Zweck dem „größten Glück der größten 

Zahl“ verpflichtet.  

Blickt man auf die Ökonomie, ergibt sich das folgende Bild: Die Marktteilneh-

mer verfügen nach Bentham über eine (mehr oder weniger) rationale Einsicht über 

ihre Präferenzordnungen. Ein potenzielles Handeln zugunsten der Gemeinschaft ist 

hier, im Feld der Ökonomie, nur Nebeneffekt von egoistisch motivierten Einzel-

handlungen. Gemeinsames Handeln beschränkt sich auf Zweckverbände, während 

dem Gemeinwohl nur indirekt durch den erarbeiteten gesellschaftlichen Wohlstand 

gedient wird. Erst im zweiten Durchlauf diffundiert der erarbeitete Wohlstand in 

weitere Gesellschaftsschichten. Blickt man hingegen auf die Politik, ergibt sich ein 

anderes Bild: So lassen sich insbesondere bei Bentham Überlegungen finden, wie 

der Mitbürger in den Glückskalkulus des politisch agierenden Einzelnen mit einzu-

beziehen sei. Insbesondere in der Figur des Gesetzgebers wird das Problem der 

notwendig sozialen Verrechnung von Glücksinteressen offenbar. Zunächst sei hier 

daran erinnert, dass es Bentham nicht um das Glück des Einzelnen, sondern um das 

Glück einer Gruppe, dem der „größten Zahl“, ging. Das Glück des Individuums bil-

det nur eine Zwischenstation. Benthams oft problematisierte (und auch hier bisher 

nicht vollständig aufgelöste) Ambivalenz besteht vor allem in der Spannung zwi-

schen seinem ethischen Utilitarismus im Dienste der größten Zahl und seiner an 

Adam Smith angelehnten ökonomischen Theorie, in der ein jeder seines eigenen 

Glückes Schmied ist. Das Rätsel löst sich jedoch auf, wenn man mit Kramer-

McInnis bedenkt, dass für Bentham und dessen Vorläufer Adam Smith und David 

Hume die folgende Einsicht galt: 

 

„Durch die individualistische Beschränkung der Menschen auf ihr eigenes Glück waren die 

Interessenskonflikte in der sozialen Interaktion vorprogrammiert. Der Glaube an das spontane 

Zusammenspiel der von moralischen Fesseln befreiten Individuen beschränkte sich somit 

primär auf ökonomische Belange. Da das Prinzip Laissez-faire in letzter Konsequenz die Ne-

gation jeder Politik bedeuten musste, forderte niemand ernsthaft, dass es über die Wirt-

schaftspolitik hinaus Anwendung finden sollte. In den Bereichen aber, in denen der Einfluss 

der unsichtbaren Hand nicht ausreichend war, um die Individualinteressen mit den Interessen 

der Gemeinschaft spontan zu verknüpfen, musste eine weltliche Instanz die Unzulänglichkeit 

des Weltschöpfers kompensieren und die Interessen der Individuen mit den Interessen der 

                                                                

Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft, Murmann-Verlag, 

Hamburg 2014, S. 54-55. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Gemeinschaft künstlich verbinden. Diese sichtbare weltliche Ordnungsmacht konnte nur der 

staatliche Souverän sein.“98  

 

Genauer gesagt bestand die zentrale Aufgabe des weltlichen Gesetzgebers darin, 

„[…] durch ein kluges Management der Leidenschaften und Interessen den Eigen-

nutz der Individuen sozial verwertbar zu machen“99. Diese Ansicht wiederum ba-

sierte auf der antimetaphysischen bzw. deistischen Wende der politischen Philoso-

phie, über die Kramer-McInnis schreibt: 

 

„Was in der normativen Leere übrig geblieben war, war der biologisch bedingte Drang des 

Menschen nach Glück und materiellen Gütern und die Erkenntnis, dass nur das Wohl der Ge-

sellschaft die Voraussetzungen für das Glück der einzelnen Menschen schuf. In den Trüm-

mern der Tugendmoral wurde im Verlauf des 18. Jahrhunderts deshalb das allgemeine Wohl 

als Dogma einer neuen, positiven moralischen Ordnung aufgebaut. Die Moral hatte damit 

wieder normativen Anspruch: Gut ist, was nützlich für die Allgemeinheit ist. Die Schwierig-

keit einer utilitaristischen Gesellschaftstheorie musste aber darin bestehen, dass die Gesell-

schaft nur dann funktionieren konnte, wenn sich die Menschen möglichst vollumfänglich für 

das allgemeine Wohl einsetzten, während sich durch die [damalige] Psychologie gleichzeitig 

die Erkenntnis durchsetzte, dass sich der Mensch nur für sich selbst interesseierte.“100  

 

Festzuhalten ist an dieser Stelle, dass die Zeit vom 18. bis zum 19. Jahrhundert die 

Epoche der Ideologie des freien Marktes war, einer Ideologie, die  insbesondere in 

der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts auch faktisch wirkungsmächtig werden sollte. 

Karl Polanyi zeigt in seinem Werk The Great Transformation101 (1944), dass dem 

„freien Markt“, entgegen der Behauptungen seiner Verfechter, nie eine natürliche 

Qualität zukam, insofern er bereits in seinen Anfängen mittels einer ganzen Reihe 

von politischen Maßnahmen gewaltsam etabliert und gestützt wurde. Detailliert be-

schreibt Polanyi, wie die lokalen Märkte des 18. Jahrhunderts, auf denen nur weni-

ge spezifische Waren gehandelt wurden und die in soziale Reglements eingebunden 

waren, in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts „entbettet“ und in einen einzigen 

großen Markt verwandelt wurden, in dem nun auch Arbeit, Land und Geld102 als 

                                                             

98  Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundlegung 

des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- und 

Staatslehre, Dike (u.a.), Zürich (u.a.) 2008, S. 25. 

99  Ebd., S. 28. 

100  Ebd., S. 28-29. 

101  Polanyi, Karl: The Great Transformation, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1978 (1957). 

102  Ebd., S. 102-112. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 95 

 

Waren „frei“, d.h. ohne jegliche gesellschaftliche Reglements, gehandelt werden 

konnten, zumal die industrielle Produktionsweise unbedingt auf die Verfügbarkeit 

ebenjener „Produktionsfaktoren“ angewiesen war.103  

Exemplarisch verweist Polanyis Studie dabei auf die sogenannte Speenham-

land-Gesetzgebung, die ab 1795 in mehreren englischen Grafschaften eingeführt 

wurde.104 Diese garantierte u.a. jeder Person ein gesetzliches Mindesteinkommen 

durch staatliche (am Brotpreis bemessene) Zuschüsse auf zu geringe Fabriklöhne. 

Zeitgleich war die Freizügigkeit der Arbeiter verboten, um die lokalen Sozialstruk-

turen nicht zu gefährden. Dadurch aber, dass die zu jener Zeit in den Fabriken ge-

zahlten Löhne nun durch staatliche Mittel aufgestockt wurden, sanken die Fabrik-

löhne in den Betrieben noch weiter. Parallel dazu wurden schon seit längerer Zeit 

mit dem Aufstieg der industriellen Wollwirtschaft Einfriedungen von Landgütern 

vollzogen. Dies war ein Prozess, der viele Bauern um ihre Subsistenz brachte. Im-

mer größere Teile der Gesellschaft mussten nun mit staatlichen Mittel aufgefangen 

werden. Die Speenhamland-Gesetzgebung hatte so zwar tatsächlich das Überleben 

vieler gesichert und war zudem allseitig entsprechend beliebt, zugleich aber hatte 

sie dazu beigetragen, dass sich eine strukturelle Armut etablierte. Um dieser finan-

ziellen Belastung, die das Subventionssystem mit sich brachte, zu entgehen, wurde 

mit den Reformen des Jahres 1832 und der neuen Armengesetzgebung von 1834 die 

Freizügigkeit erlaubt und das Zuschusssystem aufgehoben. Nun sollte der Hunger 

die Arbeiter in die Fabriken treiben und die Produktivität steigern,105 während die-

jenigen, die körperlich oder geistig nicht zur Fabrikarbeit geeignet waren, in Ar-

men- und Arbeitshäusern untergebracht werden sollten. Für Polanyi zeigte sich an 

diesem Beispiel, dass sich die Politik, dem wirtschaftsliberalen Zeitgeist gehor-

chend, zusehends zurückzog und die Gesellschaft so zum „Anhängsel des Mark-

tes“106 wurde, der nun, in seiner „entbetteten“ Form, keiner demokratischen Kon-

trolle mehr unterlag. Resümierend schreibt Polanyi: 

 

„Die Form, in der diese neue Realität in unser Bewußtsein drang, war die Nationalökonomie. 

Ihre verblüffenden Regelmäßigkeiten und verblüffenden Widersprüche mußten in das Sche-

ma der Philosophie und Theologie eingeordnet werden, damit sie mit menschlicher Sinnge-

bung vereinbar würden. Die hartnäckigen Tatsachen und unerbittlich harten Gesetzmäßigkei-

ten, die unsere Freiheit aufzuheben schienen, mußten auf irgendeine Weise mit der Freiheit in 

                                                             

103  Vgl. ebd., S. 111. 

104  Vgl. ebd., S. 113-146. 

105  Aus der Sicht mancher Kritiker trug das Speenhamland-Subventionssystem auch dazu 

bei, die Arbeitsmotivation sinken zu lassen: Vgl. ebd., S. 115. 

106  Ebd., S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Einklang gebracht werden. Dies war die Haupttriebfeder jener metaphysischen Kräfte, die 

heimlich die Positivisten und Utilitaristen stärkten.“107 

 

Auch der Utilitarist Bentham setzte sich intensiv mit dem Problem des Pauperismus 

auseinander. Hier sei vorab nur angemerkt, dass auch Bentham (eventuell im Rah-

men eines von Polanyi unterstellten hintergründigen Harmonisierungsstrebens)108 

Politik und Wirtschaft in weiten Teilen perspektivisch auseinanderhielt: Während 

der Marktteilnehmer aus Benthams Sicht, die sich an Adam Smith orientierte, auf-

grund des Wirkens der „unsichtbaren Hand“ nicht gezwungen war, das Glück ande-

rer in seinen Glückskalkulus einzubeziehen, war der Staatsbürger sehr wohl gehal-

ten, sein Glück mit dem seiner Mitbürger zu verrechnen. Hier, auf der Ebene des 

Politischen, fehlte ein wundersamer und gleichsam automatischer Mechanismus, 

der Eigeninteresse und Allgemeinwohl zusammenfallen ließ. 

Bentham ging aber auch von einem sozialen Individuum aus, das am Wohl sei-

ner Gruppe interessiert war und insofern in seinen Alltagshandlungen schon immer 

eine Tendenz zum utilitaristischen Prinzip aufwies. Eine herausgehobene Rolle im 

Feld der Politik ließ Bentham dem Gesetzgeber als Leidenschaftsmanager zukom-

men. Georg Kramer-McInnis formuliert dies folgendermaßen:„Im Utilitarismus be-

deuten Politik und Moral nicht die weise Hinlenkung zu einem guten und gerechten 

Leben der Bürger, sondern die gezielte sozialtechnologische Instrumentalisierung 

der Leidenschaften und Interessen für das allgemeine Wohl.“109  

Michel Foucault beschreibt, ungeachtet des Umstandes, dass er Bentham selek-

tiv las,110 diesen Zusammenhang im Kontext seiner Problemstellung ein wenig aus-

führlicher und weist dabei ebenso wie Polanyi auf die historische Doppelbewegung 

von Freiheit und Zwang hin, die die liberale Regierungskunst der Moderne kenn-

zeichnet und die sich in Benthams Panoptikum verdichtet widerspiegelt: 

 

                                                             

107  Ebd., S.122. 

108  Polanyi äußert sich wiederholt sehr kritisch gegenüber den Utilitaristen und insbesonde-

re Jeremy Bentham sowie Plänen zur „Kommerzialisierung der Arbeitslosigkeit im gi-

gantischen Maßstab“, ebd., u.a. S. 146; 152; 165-170; 193-194. 

109  Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundlegung 

des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- und 

Staatslehre, Dike (u.a.), Zürich (u.a.) 2008, S. 29. 

110  Siehe dazu: Niesen, Peter: Die Macht der Publizität. Jeremy Benthams Panoptismen, in: 

Rölli, Marc; Krause, Ralf (Hrsg.): Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philo-

sophie der Gegenwart, transcript Verlag, Bielefeld 2008, S. 221-243. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 97 

 

„Die […] Konsequenz dieses Liberalismus und dieser liberalen Regierungskunst ist natürlich 

die gewaltige Ausweitung von Verfahren der Kontrolle, der Beschränkung, des Zwangs, die 

das Gegenstück und Gegengewicht der Freiheit bilden. Ich habe die Tatsache hinreichend be-

tont, daß diese berüchtigten großen Disziplinartechniken, die täglich bis ins kleinste Detail 

die Verantwortung für das Verhalten der Individuen übernehmen, in ihrer Entwicklung, ihrer 

explosionsartigen Verbreitung, ihrer Ausbreitung durch die ganze Gesellschaft hindurch völ-

lig zeitgleich mit dem Zeitalter der Freiheiten sind. Wirtschaftliche Freiheit, Liberalismus im 

gerade vorgestellten Sinne und Disziplinartechniken, auch hier sind die beiden Dinge voll-

kommen miteinander verknüpft. Jenes berühmte Panopticon, das Bentham […] 1792–1795 

als das Verfahren vorstellte, durch das man innerhalb bestimmter Institutionen wie Schulen, 

Werkstätten, Gefängnissen usw. das Verhalten der Individuen überwachen können sollte, 

wodurch man die Rentabilität und Produktivität ihrer Arbeit steigerte, präsentierte Bentham 

am Ende seines Lebens in seinem Entwurf der allgemeinen Kodifizierung der englischen Ge-

setzgebung so, daß es die Formel der gesamten Regierung sein sollte, indem er sagte: Das Pa-

nopticon ist im Grunde die eigentliche Formel einer liberalen Regierung, denn was muß eine 

Regierung im Grunde tun? Sie muß selbstverständlich allem, was die natürliche Mechanik 

sowohl des Verhaltens als auch der Produktion ist, einen Platz einräumen. Sie muß diesen 

Mechanismen Raum gewähren und darf auf sie in keiner anderen Weise Einfluß ausüben – 

zumindest in erster Instanz – als durch Überwachung. Und nur dann, wenn die Regierung, die 

zunächst auf ihre Funktion der Überwachung beschränkt ist, feststellt, daß etwas nicht so ge-

schieht, wie es nach der allgemeinen Mechanik des Verhaltens, des Tauschs, des Wirtschafts-

lebens usw. geschehen sollte, hat sie einzugreifen. Der Panoptismus ist keine regionale und 

auf Institutionen beschränkte Mechanik. Der Panoptismus ist für Bentham eine allgemeine 

politische Formel, die einen Regierungstyp charakterisiert.“111 

 

Foucault vergisst, zumindest an jener Stelle, zu erwähnen, dass der uneinsehbare 

Turm der kreisrunden Überwachungsarchitektur des Panoptikums nach Benthams 

Planung allen Bürgern offen stehen sollte. Das panoptische Gefängnis sollte, ver-

mittelt durch den wachenden Blick des Volkes, resozialisierend auf seine darin in-

ternierten Delinquenten wirken. 

Heutige liberale Politik, wie auch das politische und utilitaristische Programm 

Benthams, sind, wie Foucault es beschrieb, durch eine „Führung der Selbstführung“ 

bestimmt, die durch geschickte Anreizsetzung funktioniert und dabei von Akteuren 

ausgeht, die insbesondere im Feld der Wirtschaft ein Eigeninteresse verfolgen. Für 

Bentham kommt es nun politisch darauf an ein Institutionensystem zu gestalten, das 

                                                             

111  Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 2004,  S. 102-103. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ausgehend von einem immer auch egoistischen Menschenbild den bestmöglichen 

Output im Sinne des „Glücks der größten Zahl“ realisiert.112 

Unter anderem bedarf es dazu, wie man es mit Bourdieus Worten zum Aus-

druck bringen kann, eines sozialen Feldes, in dem die Entlohnung nicht monetär 

ausfällt, sondern das einer eigenen Ökonomie gehorcht, die eigene Kapitalformen 

hervorbringt. Auch Bentham war sich durchaus dessen bewusst, dass ein demokra-

tisches, repräsentatives System immer auch von seinem politischen Personal lebt. 

Daher braucht es eine gesellschaftlich generierte Achtung, die dem politischen Ak-

teur Prestige und Anerkennung einbringt. Alle Gesellschaften brauchen ein solches 

symbolisches Kapital, um zu funktionieren. Dieses ist der Lohn für Engagement im 

Sinne des Gemeinwohls. Wilhelm Hofmann erläutert dies, auch mit Blick auf Bent-

hams Person, mit den folgenden aufschlussreichen Worten: 

 

„Eine Gesellschaft, in der es besser zugehen soll, braucht Menschen, […] die vom ‚public 

spirit‘ erfüllt sind, und wird alles daran setzen müssen, sie auch zu fördern und in ihr Recht 

einzusetzen. Mit den ‚public spirited‘ men, den ‚heroic few‘, wird die repräsentative Demo-

kratie im Durchschnitt zwar nicht rechnen können, sie sind aber trotzdem für das Funktionie-

ren der Aufklärung unabdingbar. […] Bentham, der sich selbst gern als eine Art Newton der 

Gesetzgebung begriff und auch bezeichnen ließ, hat in seiner Selbststilisierung sozusagen den 

idealen Agenten des Gemeinwohls porträtiert, dem es vor allem darum geht, ein auch für an-

dere nützliches Leben zu führen und dabei die nebenher anfallenden Gratifikationen von 

Ruhm und Ehre zwar nicht in erster Linie anstrebt, sie aber auch nicht verschmäht.“113  

 

Die von Bentham erstmals systematisch erdachte Sozialtechnologie der sparsamen 

Anreizsetzung, die je nach sozialem Feld durchaus verschieden ausfallen kann, ist 

im theoretischen Vergleich zum vorhergehenden disziplinierenden Politikmodell 

vor allem auch eins: ökonomisch. Die strikte Scheidung der Wirtschaft von der Po-

litik bedeutete für Bentham nicht, dass die Politik nicht auch von ökonomischen 

                                                             

112  Dabei bleibt jedoch der Zwang, oder zumindest dessen Androhung, ein zentrales Ele-

ment, wie es etwa in Bhikhu Parekhs Skizzierung Benthams politischer Idealgestaltung 

deutlich wird: „Every Member of society is to be helped to develop benevolence and 

love of praise; he is to be educated to pursue his interests intelligently; and he is to be 

amused and terrorized out of his antisocial passions.“ Parekh, Bhikhu: Introduction, in: 

ders. (Hrsg.): Jeremy Bentham. Ten Critical Essays, Routledge, London; New York 

2011 (1974), S. xxiv. 

113  Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philosophisch-

politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 299-300. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 99 

 

Prinzipien bestimmt sein kann. Mit seinen Betrachtungen über die Effektivierung 

politischer Institutionen betreibt Bentham daher politische Ökonomie. 

 

 

2.2 KARL MARX’ KOMMUNISTISCHER INDIVIDUALISMUS 

 

„Jeder nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen 

Bedürfnissen!“114 

Karl Marx 

 

Bisher wurde gezeigt, dass sich Jeremy Benthams Werk als signifikant „sozialer“ 

deuten lässt als, es vielfach geschehen ist. In diesem Abschnitt nun geht es darum, 

die Mauer zwischen Bentham und Marx noch weiter zu erodieren, insofern hier ei-

ne Marxlesart stark gemacht werden soll, die diesen letztlich als einen individualis-

tischen, auf die menschlichen Bedürfnisse achtenden Denker vorstellt, der sich 

nicht gegen die historischen Errungenschaften des politischen Liberalismus stellt, 

sondern vielmehr dafür plädiert, über diese hinauszuschreiten. 

Die wohl bekannteste Stelle, auf die sich die These des „kommunistischen Indi-

vidualismus“115 gründet, findet sich in der Auftragsarbeit Das Kommunistische Ma-

nifest (1848). Dort heißt es: 

 

„Wenn das Proletariat im Kampfe gegen die Bourgeoisie sich notwendig zur Klasse vereint, 

durch eine Revolution sich zur herrschenden Klasse macht und als herrschende Klasse ge-

waltsam die alten Produktionsverhältnisse aufhebt, so hebt es mit diesen Produktionsverhält-

nissen die Existenzbedingungen des Klassengegensatzes, die Klassen überhaupt und damit 

seine eigene Herrschaft als Klasse auf. An die Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit 

ihren Klassen und Klassengegensätzen tritt eine Assoziation, worin die freie Entwicklung ei-

nes jeden die Bedingung für die freie Entwicklung aller ist.“116 

 

Darüber hinaus galt für Marx: „Solange überhaupt jemand unterdrückt wird, kön-

nen weder Völker, Klassen noch Individuen frei sein, da die Unterdrückung anderer 

auf sie beschädigend zurückwirkt.“117 In diesem Umstand liegt das absolute Mo-

                                                             

114  MEGA² I/25, S. 15. 

115  Siehe dazu: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marxʼ kommunistischer Individualis-

mus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005. 

116  MEW 4, S. 482. 

117  Bluhm, Harald: Freiheit in Marxʼ Theorien, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): 

Marxʼ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ment in Marxʼ Freiheitsverständnis, das ansonsten mehrdeutig und wenig systema-

tisch bleibt.118 

In den zwischen 1857–1858 erarbeiteten Grundrissen der Kritik der politischen 

Ökonomie charakterisiert Marx das Individuum erneut systematisch als grundlegen-

den Bezugspunkt, mit Referenz auf die altgriechische Vorstellung des „guten Le-

bens“, und stellt dabei einen Begriff des Reichtums heraus, der nicht auf die Pro-

duktion oder den monetären Gewinn gerichtet ist:  

 

„Wir finden bei den Alten nie eine Untersuchung, welche Form des Grundeigenthums etc. die 

productivste, den größten Reichthum schafft? […] Die Untersuchung ist immer, welche Wei-

se des Eigenthums die besten Staatsbürger schafft. Als Selbstzweck erscheint der Reichthum 

nur bei den wenigen Handelsvölkern […]. Nun ist der Reichthum einerseits Sache, verwirk-

licht in Sachen, materiellen Producten, denen der Mensch als Subject gegenübersteht; andrer-

seits als Werth ist er bloses Commando über fremde Arbeit nicht zum Zweck der Herrschaft, 

sondern des Privatgenusses etc. In allen Formen erscheint er in dinglicher Gestalt, sei es Sa-

che, sei es Verhältniß vermittelst der Sache, die ausser und zufällig neben dem Individuum 

liegt. So erscheint die alte Anschauung, wo der Mensch, in welcher bornirten nationalen, reli-

giösen, politischen Bestimmung auch immer als Zweck der Production erscheint, sehr erha-

ben zu sein gegen die moderne Welt, wo die Production als Zweck des Menschen und der 

Reichthum als Zweck der Production erscheint. In fact aber, wenn die bornirte bürgerliche 

Form abgestreift wird, was ist der Reichthum anders als die im universellen Austausch er-

zeugte Universalität der Bedürfnisse, Fähigkeiten, Genüsse, Productivkräfte etc. der Individu-

en? Die volle Entwicklung der menschlichen Herrschaft über die Naturkräfte […]?“119 

 

Wahrer Reichtum besteht hier in einer vielgestaltigen Lebensführung des Individu-

ums, das sich frei gewählter sozialer Beziehungen erfreut. Teil dieser „reichen Indi-

vidualität“120 ist daher, frei über seine Zeit bestimmen zu können,121 wie auch 

„wirkliche Ökonomie“ (im Sinne von Sparsamkeit) von Marx als die Kunst ver-

standen wird seine Arbeitszeit zu verkürzen.122 Marxʼ starke Betonung von indivi-

duellen „Bedürfnissen, Fähigkeiten und Genüssen“ rückt ihn in die Nähe eines „so-

zialen Hedonismus“. Im marxschen anti-asketischen „sozialen Hedonismus“ ist al-

                                                             

118  Vgl. ebd., S. 77. 

119  MEGA² II/1.2, S. 391-392. 

120  MEGA² II/1.1, S. 241. Siehe auch: Priddat, Birger P.: „Reiche Individualität“, in: Pies, 

Ingo (Hrsg.): Karl Marx’ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 

2005, S. 125-146. 

121  Vgl. MEGA² II/1.2, S. 589. 

122  Vgl. MEGA² II/3.4, S. 1388. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 101 

 

lerdings das Genussstreben des Einzelnen seiner Persönlichkeitsentwicklung zuge-

wiesen; Genuss als Wert wird hierbei nicht zum Selbstzweck erhoben, sondern 

vielmehr sozial und sittlich eingebettet.123 Auch zeigt sich hier, dass nicht nur Bent-

ham, sondern auch Marx seinen Orientierungsmaßstab letztlich im Individuum fin-

det, während dieses von beiden Theoretikern in einem gesamtgesellschaftlichen 

Kontext verortet wird. 

In den Grundrissen zeichnet Marx ein geschichtsphilosophisches Bild der Ent-

wicklung des Individuums. Dabei wird die letzte Stufe, die Stufe des freien Indivi-

duums, mit einer gemeinschaftlich verwalteten Produktion verbunden, die nun nicht 

mehr über den Einzelnen herrscht.124 Diese freie Entwicklung des Individuums ist 

für ihn erst jenseits fremdbestimmter Arbeit möglich.125 Eigentliche Individualität 

als paradoxe kollektive Individualität, die den vereinzelt lebenden kritischen Geist 

der Aufklärung ablöst, wird bei Marx der Zukunft zugeordnet. Erst hier, in einer 

Gesellschaft ohne Güterknappheit, findet sich ein vielstimmiger Chor frei assoziier-

ter Individuen, die trotz ihrer Verschiedenheit mehr oder weniger harmonisch zu-

sammenwirken (sollen). Marx’ Kritik am Liberalismus seiner Zeit störte sich dem-

nach nicht an der Idee der Individualität. Das heute historisch stark nachwirkende 

Bild des Marxismus als einer Kollektivbewegung ließ dies allerdings vielfach in 

Vergessenheit geraten. Ingo Pies schreibt dazu treffend: 

 

„Folgt man dem Stereotyp, so erscheint Marx als Illiberaler, als Kollektivist. Dieses bis in den 

Kanon der Schulbildung hineinreichende Urteil erweist sich bei genauer Textlektüre als kras-

ses Fehlurteil. Zwar lehnte Marx den zeitgenössischen Liberalismus ab. Aber er lehnte ihn 

nicht ab, weil ihm als vermeintlich Illiberalen die individuelle Freiheit unwichtig gewesen – 

oder gar Kollektivismus vorzugswürdig erschienen – wäre, sondern vielmehr deshalb, weil 

ihm die individuelle Freiheit so überaus wichtig war, dass er sie vor einem Missverständnis 

bewahrt wissen wollte. Das von Marx bekämpfte Missverständnis besteht darin, die Freiheit 

des Einzelnen als Freiheit von der Gesellschaft zu denken […]. Marx hielt dagegen, dass es 

Freiheit nur in und durch die Gemeinschaft mit anderen Menschen gibt, dass Freiheit sich nur 

im sozialen Prozess entfalten kann.“126 

                                                             

123  Vgl. Kühne, Lothar: Denkübungen zu Marx: Gestaltungen des Reichtums, in: ders.: 

Haus und Landschaft. Aufsätze, VEB Verlag der Kunst Dresden, Dresden 1985, S. 234. 

124  Vgl. MEGA² II/1.1, S. 90-91. 

125  Vgl. Bluhm, Harald: Freiheit in Marxʼ Theorien, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin 

(Hrsg.): Marxʼ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 74. 

126  Pies, Ingo: Theoretische Grundlagen demokratischer Wirtschafts- und Gesellschaftspo-

litik – Der Beitrag von Karl Marx, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marxʼ kom-

munistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Methodisch bleibt der liberale Reformer Bentham gegenüber dem soziologisch his-

torisierenden Marx ein methodologischer Individualist. Trotz des gewollten Indivi-

dualismus weiß Marx, dass die kollektive Bewegung die einzig mögliche Aktions-

form des Proletariats darstellt. Jenes kämpfende Kollektiv ist für ihn jedoch Mittel 

und nicht Zweck.127 Die Gesellschaft braucht nach Marx letztlich eine Verständi-

gung über die Grenzen der Ökonomie bzw. des monetären Strebens. In diesem Axi-

om findet sich ein entscheidender Unterschied zu Jeremy Benthams Ansatz, der in 

der Arbeit eine das Individuum befreiende Kraft sah. 

Benthams Ziel war Maximierung des Glücksempfindens der Mehrzahl durch 

die universalisierte Implementierung des ökonomischen Verhaltens. Tatsächlich 

sind alle von Bentham angedachten Reformen daher solche, die mehr und mehr 

Zeiteinheiten dem ökonomischen Streben verfügbar machen. Das „Glück der größ-

ten Zahl“, das nicht unbedingt mit dem Glück des Einzelnen zusammenfällt, scheint 

Bentham in der Wirtschaft durch die unsichtbare Hand des Marktes (Adam Smith) 

gestaltet zu sein, aber eben nur insofern hiermit das spezielle Wissen der erfahrenen 

Unternehmer gemeint ist, die zu Benthams Zeit dem ökonomischen Wissen der po-

litischen Klasse oftmals voraus waren. Bentham sah sich in der Pflicht, ökonomi-

sches Wissen auch in die politische Klasse zu tragen. Für den politischen Rahmen 

hingegen ist ein kluger Gesetzgeber gefragt. Daher ist Bentham nicht einfach als ein 

Anhänger einer undifferenzierten Liberalisierung aller Gesellschaftsbereiche anzu-

sehen, für den er oftmals gehalten wird.128 In vielen seiner Ansätze zeigen sich, wie 

noch deutlich werden wird, staatsdirigistische Ansätze, die ihn nach Werner Stark, 

dem Herausgeber Benthams ökonomischer Schriften, in letzter Konsequenz weni-

ger zu einer liberalisierten Wirtschaftsordnung als vielmehr zu einem egalitären 

Staatssozialismus geführt hätten.129 

Dennoch sollte dem Markt, in dem der einzelne Unternehmer nach „pleasure“ 

strebt und „pain“ vermeidet, und dem sich dabei gebildeten ökonomischen Wissen 

ein möglichst großer Freiraum gewährt werden. Menschen, die bisher außerhalb der 

Ökonomie standen, wie etwa die Gefangenen der Haft- und Verwahrungsanstalten 

sowie auch die Massen des Pauperismus, sollen in diese nach und nach mit einbe-

                                                             

127  Heiligt der Zweck für Marx also generell die Mittel? Nur bedingt, insofern Marx eben 

auch die freie Entwicklung eines jeden als die Vorbedingung der freien Entwicklung al-

ler betont. 

128  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 69. 

129  Vgl. ebd., S. 289-299; Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Economic Writings. 

Critical Edition Based on Printed Works and Unprinted Manuscripts, Volume 1, 

Routledge, London 2003 (1952). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 103 

 

zogen werden, indem sie durch aufgezwungene Arbeit moralisiert und dadurch zu 

utilitaristisch denkenden Wirtschaftssubjekten herangezogen werden. In der Öko-

nomie sah Bentham eine befreiende Kraft des Fortschritts, da er davon ausging, 

dass sich in erster Linie materieller Gewinn in Glücksempfinden übersetzen ließe130 

und dass darüber hinaus unter den Bedingungen des Freihandels alle Marktteilneh-

mer profitieren. Zugleich scheint ihm jedoch auch jener Markt die Pauper hervor-

zubringen. 

Marxʼ politisches Ziel hingegen bestand in der freien Entfaltung eines jeden, 

wobei nur eine gemeinschaftliche Verwaltung der Produktionsmittel dies ermögli-

chen könne, da sie sich vom Tauschwert als Leitprinzip befreien und sich auf den 

Gebrauchswert rückbesinnen könne.131 Letztlich solle so eine Sphäre außerhalb der 

Tauschwert-Ökonomie geschaffen werden.  

Theorie als Handlungsgrundlage galt Marx als revolutionäre Praxis, als Funda-

ment der politischen Veränderung. Eine Politik der universellen Emanzipation 

brauchte notwendig ein neues Weltverständnis, das auch neue Klassifikations- und 

Identifikationsmuster bot. Seine Gesellschaftstheorie sollte auf die Praxis rückwir-

ken. Um nun die verborgene Logik der Ungleichheit hinter den teils liberalisierten 

konstitutionellen Monarchien seiner Zeit aufzudecken und einen ersten Schritt in 

Richtung Veränderung zu gehen, bediente sich Marx der Kritik der politischen 

Ökonomie als Methode. 

Seine Untersuchung historischer Produktionsverhältnisse und Produktionsmittel 

sollte seine zweite Lebenshälfte prägen. Ursprünglich hoffte Marx, diese oftmals 

trockenen Untersuchungen, die ihm keinerlei Möglichkeit für jene unterhaltsamen 

Polemiken boten, die er aus seiner journalistischen Tätigkeit gewohnt war, mög-

lichst schnell beenden zu können. In einem Brief an Engels vom 2. April 1851 

schrieb er: „Ich bin so weit, daß ich in 5 Wochen mit der ganzen ökonomischen 

Scheiße fertig bin […].“132 Letztlich nahm seine Beschäftigung mit der Ökonomie 

wesentlich mehr Zeit in Anspruch. Akribisch widmete er sich den Zyklen und For-

men des Kapitals, um die Herausbildung gesellschaftlicher Klassen zu verstehen, 

die ihm immer wieder aufs Neue in Gegensatz zu geraten schienen. Erst mit dem 

                                                             

130  Vgl. Bentham, Jeremy: Pannomial Fragments, in: Bentham, Jeremy (Autor); Engel-

mann, Stephen G. (Hrsg.): Selected Writings: Jeremy Bentham, Yale University Press, 

New Haven; London 2011, S. 275. 

131  Dass eine solche Fokussierung auf den Gebrauchswert nicht unproblematisch ist, zeigt 

Gareth Stedman Jones: Vgl. Stedman Jones, Gareth: Das Kommunistische Manifest von 

Karl Marx und Friedrich Engels, Einführung, Text, Kommentar, C.H. Beck, München 

2012, S. 219-228. 

132  MEGA² III/4, S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Entstehen des Proletariats gelangt diese Konfliktgeschichte nach Marx an ihr Ende, 

jedoch nur insofern es diesem gelänge sich der Produktionsmittel zu bemächtigen. 

Kurz gefasst: Benthams programmatischer Ökonomisierung des Sozialen stellte 

Marx eine Sozialisierung der Ökonomie gegenüber.  

Die Kernbegriffe, die sich im Fokus beider Denker finden, fallen unterschied-

lich aus. Während Marx eine sozial grundierte Freiheit ins Zentrum seines Denkens 

stellte, sind bei Bentham Glück, aber auch Sicherheit zentral. Diese Differenz be-

gründet wohl den markantesten Unterschied zwischen beiden Denkern, die sich 

dennoch zugleich auf das Individuum und seine Entfaltungsmöglichkeiten bezie-

hen. 

Im Gegensatz zu Bentham ist es durchaus möglich, Marx als einen eher an 

Pflichten als an Freuden orientierten politischen Denker zu verstehen. Der ihm vor 

Augen stehende Geschichtsverlauf beinhaltete den politischen Klassenkampf zwi-

schen Bourgeoisie und Proletariat, wobei sich dem proletarischen Revolutionär ein 

steiniger Weg auftat. Nimmt der Proletarier seine ihm durch Marx zugeschriebene 

geschichtliche Rolle an, stehen ihm zunächst ungleich mehr Leid und schmerzliche 

Auseinandersetzungen bevor, als er unter den alltäglichen kapitalistischen Ausbeu-

tungsverhältnissen erfahren würde. Sieht er den Klassenkampf als ethische Aufgabe 

an, so erscheint ihm Benthams vermeintliches Prinzip des eher auf die Unmittelbar-

keit ausgerichteten hedonistischen Lustgewinns seltsam fremd. Das von Marx ent-

worfene Panorama der freien Entfaltung des Menschen im Kommunismus gibt es 

nicht umsonst. Das Klasseninteresse einer Minderheit steht dem entgegen. 

Marx, dem die Notwendigkeit des kämpferischen Einsatzes der Arbeiter deut-

lich vor Augen stand wie auch die Kosten, die eine solche aktive Auseinanderset-

zung fordern würde, wandte sich deshalb gegen die Utopisten seiner Zeit wie etwa 

Wilhelm Weitling, Charles Fourier und Henri de Saint Simon, die seiner Auffas-

sung nach allein auf die Kraft ihrer intuitiven Ideen vertrauten, dabei aber auf eine 

fundierte ökonomische und gesellschaftstheoretische Basis verzichteten. Die bloße 

pathetische Rede von Glück, Liebe, Brüderlichkeit für alle Menschen werde gegen 

die Klassenherrschaft der Bourgeoisie nichts ausrichten können. Nach dem Beitritt 

Marx’ und Engelsʼ wurde der Bund der Gerechten, der von Weitling 1836 in Paris 

mitgegründet wurde, in London im Jahr 1847 in Bund der Kommunisten umbe-

nannt. Das Motto lautete nun nicht mehr „All Men are Brothers“, sondern dezidiert 

konfrontativer „Working Men of all Countries, Unite!“. Im Verlauf der Weltge-

schichte rechtfertigte das Ziel einer Überwindung der Klassenherrschaft für viele 

Marxisten den Einsatz fraglicher Mittel. 

In meiner Marxinterpretation möchte ich weniger die etwaigen Implikationen 

der marxschen Politik, sondern Marxʼ Grundidee akzentuieren. Marxʼ Vorstellung 

von Glück und Freiheit, die dieser in Anbetracht der Auftritte der utopischen Sozia-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 105 

 

listen eher im Hintergrund beließ, gleicht wohl am ehesten Aristoteles Idee vom 

„guten Leben“.133 Der „Telos“ des von Natur aus politischen Menschen besteht für 

Aristoteles im gemeinsamen öffentlichen Handeln im Rahmen des Staates. Erst hier 

ist die praktische Entfaltung der Tugend möglich, können sich Philosophie und Kul-

tur entfalten. Keinesfalls aber soll das „gute Leben“ durch das Prinzip des „Oikos“ 

bestimmt sein, der einzig die bloße Existenz, das nackte Leben zu sichern hat.  

Durch seine humanistische Bildung hatte Marx einen starken Bezug zur Anti-

ke.134 Wohl bekannt ist, dass er seine Dissertation, die zwischen 1840 und 1841 ent-

stand, der Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie wid-

mete.135 Der spätere Marx relativiert mit soziologisch-historischem Blick das Leit-

bild Antike, das seine Jugendjahre prägte, und hebt ganz bewusst dessen sozioöko-

nomische Basis hervor, die agrarisch geprägt war und nach Autarkie statt nach Ak-

kumulation strebte und zudem insbesondere auf der Arbeitsleistung von Sklaven 

beruhte.136 Von einer unkritischen Idealisierung der Antike im Politischen hielt 

Marx ebenso wenig wie etwa Benjamin Constant.137 Panajotis Kondylis gibt hierzu 

folgenden vertiefenden Hinweis: 

„Gewiß weiß Marx, daß die ideologische Berufung auf idealisierte demokratische Vorbilder 

aus der Antike eine erhebliche Rolle in den sozialpolitischen Kämpfen der Neuzeit (und ins-

besondere in der Zeit der Französischen Revolution) gespielt hat; andererseits nimmt er aber 

die ideologischen Positionen nicht in ihrem Nominalwert, und er unterscheidet die Erfassung 
                                                             

133  Siehe dazu: Gilbert, Alan: Marxʼ Moral Realism: Eudaimonism and Moral, in: 

McCarthy, George (Hrsg.): Marx and Aristotle. Nineteenth Century German Social 

Theory and Classical Antiquity, Rowman & Littlefield, Savage Maryland 1992, S. 303-

328. Gilbert, der Marx mit dem Utilitarismus kontrastiert, schreibt u.a. auf Seite 316: 

„Following Aristotle, he [Marx, G.R.] suggested that humans must engage in activities 

for their own sakes if they are to further happiness. If they cannot, the world of action is 

turned upside down. Marxʼ aim was to set the world aright, to make the social accord 

with the (humanly) natural. This eudamonist view underlies Marxʼ communist concep-

tion of social individuality that measures out resources: ,From each according to ability, 

to each according to need.ʻ“ 

134  Kondylis, Panajotis: Die Wandlungen in Marx’ Bild vom antiken Griechenland, in: 

ders.: Marx und die griechische Antike: 2 Studien, Manutius Verlag, Heidelberg 1987, 

S. 43-44. 

135  Vgl. MEGA² I/1, S. 5-92. 

136  Vgl. MEGA² I/1, S. 41. 

137  Vgl. Constant, Benjamin: Über die Freiheit der Alten im Vergleich zu der der Heutigen, 

in: Constant, Benjamin (Autor); Gall, Lothar; Blaeschke, Axel (Hrsg.): Werke Band 4: 

Politische Schriften, Berlin 1972, S. 363-396. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

der geschichtlichen Vergangenheit, wie sie durch diese oder jene ideologische Position be-

dingt wird, von der konkreten Struktur der Herrschaft in einer Gesellschaft, die nicht mehr 

existiert. Die Wiederbelebung der Antike und der antiken demokratischen Vorbilder erscheint 

daher als riesige Maskerade, zumal, wie Marx schreibt, die Geschichte sich nur als Komödie 

wiederholt. Solche Auferstehungen der Antike sollten dem Autorität, Glanz und Größe ver-

leihen, was sich später als prosaisch-bürgerliche Sozial- und Lebensauffassung bzw. als kon-

krete Herrschaftsform erwiesen hat; gerade deswegen wurden sie auch überflüssig, als diese 

letztere ihre eigene Sprache und ihren eigenen geschichtlichen Stil fand.“138 

 

Marxʼ Auffassung der klassischen Griechen fasste dieser in ein Sinnbild: 

 

„Ein Mann kann nicht wieder zum Kind werden oder er wird kindisch. Aber freut ihn die Na-

ivetät des Kindes nicht, und muß er nicht selbst wieder auf einer höhern Stufe streben seine 

Wahrheit zu reproduciren? Lebt in der Kindernatur nicht in jeder Epoche ihr eigner Charakter 

in seiner Naturwahrheit auf? Warum sollte die geschichtliche Kindheit der Menschheit, wo 

sie am schönsten entfaltet, als eine nie wiederkehrende Stufe nicht ewigen Reiz ausüben? Es 

giebt ungezogne Kinder und altkluge Kinder. Viele der alten Völker gehören in diese Catego-

rie. Normale Kinder waren die Griechen. Der Reiz ihrer Kunst für uns steht nicht im Wider-

spruch zu der unentwickelten Gesellschaftsstufe, worauf sie wuchs. Ist vielmehr ihr Resultat 

und hängt vielmehr unzertrennlich damit zusammen, daß die unreifen gesellschaftlichen Be-

dingungen, unter denen sie entstand, und allein entstehn konnte, nie wiederkehren kön-

nen.“139 

 

Im der Gesellschaft nach dem Kapitalismus, die von Marx nur andeutend als „freie 

Assoziation“ entworfen wird, sollen Freiheit und gelebte Individualität sozial und 

allumfassend sein.140 Sie sollen daher nicht wie in der Antike nur wenigen Bürgern 

vorbehalten bleiben. So ist der preußische Obrigkeitsstaat genauso wie die antike 

Polis zum Absterben bestimmt. Dabei ist Marxʼ Glücksdefinition ebenso antiöko-

nomisch wie die des Aristoteles. Mit der Abschaffung der Kapitalisten als Klasse ist 

auch das System der Lohnsklaverei beseitigt, in dem die Mehrzahl gefangen ist. Die 

                                                             

138  Kondylis, Panajotis: Die Wandlungen in Marx’ Bild vom antiken Griechenland, in: 

ders.: Marx und die griechische Antike: 2 Studien, Manutius Verlag, Heidelberg 1987, 

S. 62-63. 

139  MEGA² II/1.1, S. 45. 

140  Siehe dazu: Bluhm, Harald: Das Verständnis von Assoziation bei Alexis de Tocqueville 

und Karl Marx, in: Bluhm, Harald; Fischer, Karsten; Llanque, Marcus: Ideenpolitik: 

Geschichtliche Konstellationen und gegenwärtige Konflikte, Akademie Verlag, Berlin 

2011, S. 243-266. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 107 

 

auch im Kommunismus immer noch lebensnotwendige Arbeit wird gemeinsam 

verwaltet und kann nun zugunsten einer wachsenden Freizeit zurückweichen. In 

dieser antiökonomischen Sphäre steht die Beschäftigung mit kulturellen Selbstzwe-

cken im Vordergrund. Marx formuliert dies folgendermaßen: 

 

„Das Reich der Freiheit beginnt in der That erst da, wo das Arbeiten, das durch Noth und äu-

ßere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört; es liegt also der Natur der Sache nach jenseits der 

Sphäre der eigentlichen materiellen Produktion. Wie der Wilde mit der Natur ringen muß, um 

seine Bedürfnisse zu befriedigen, um sein Leben zu erhalten und zu reproduciren, so muß es 

der Civilisirte, und er muß es in allen Gesellschaftsformen und unter allen möglichen Produk-

tionsweisen. Mit seiner Entwicklung erweitert sich dies Reich der Naturnothwendigkeit, weil 

die Bedürfnisse [sich] aber zugleich erweitern[, so erweitern] sich [auch] die Productivkräfte, 

die diese befriedigen. Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin bestehn, daß der verge-

sellschaftete Mensch, die associirten Producenten, diesen ihren Stoffwechsel mit der Natur ra-

tionell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer 

blinden Macht beherrscht zu werden; ihn mit dem geringsten Kraftaufwand und unter den, ih-

rer menschlichen Natur würdigsten und adäquatesten Bedingungen vollziehn. Aber es bleibt 

dies immer ein Reich der Nothwendigkeit. Jenseits desselben beginnt die menschliche Kraft-

entwicklung, die sich als Selbstzweck gilt, das wahre Reich der Freiheit, das aber nur auf je-

nem Reich der Nothwendigkeit als seiner Basis aufblühn kann. Die Verkürzung des Arbeits-

tags ist die Grundbedingung.“141 

 

Marxʼ Freiheit ist eine Freiheit von fremdbestimmter Arbeit, soweit dies möglich 

ist. Der Anteil selbst gewählter schöpferischer Arbeit wird in der kommunistischen 

Gesellschaft weiter wachsen. Arbeit wird somit selbst zum Lebensbedürfnis einer 

allseitigen Entwicklung, sodass sich auch die Produktivkräfte weiter entfalten wer-

den.142 Erst in der universellen Assoziation ist die Arbeit selbstbestimmt. Der 

Mensch wird somit zum Subjekt, statt weiterhin ein ohnmächtiges Objekt eines un-

durchsichtigen – und zugleich der eigenen Trägheit folgenden – Produktionsprozes-

ses zu sein. Marx stellt sich hier deutlich gegen den liberalen Freiheitsbegriff, inso-

fern dieser den Menschen auf sein Recht auf Privateigentum oder etwa auf das 

Recht, seine Arbeitskraft zu verkaufen, reduziert. Die anderen, auf Selbstbestim-

mung zielenden Momente des liberalen Freiheitsbegriffs können sich jedoch für die 

                                                             

141  MEGA² II/15, S. 794-795. Die zusätzlichen Einfügungen wurden vom Autor vorge-

nommen. 

142  Vgl. MEGA² I/25, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Mehrzahl in einer solchen Produktionsordnung nicht realisieren.143 Dennoch will 

ich einschränkend anmerken, dass die Freiheit, seine Arbeitskraft zu verkaufen, 

auch nach Marx eine größere ist als die, die der Leibeigene des Feudalismus kann-

te.144 Marxʼ Punkt könne daher nicht, wie Frederick Neuhouser anmerkt, der sein, 

 

„[…] dass der Kapitalismus in keiner Weise Freiheit verwirkliche, sondern vielmehr, dass die 

Freiheit, die er verwirkliche, nicht das Ganze dessen darstellt, was Freiheit sein kann, und 

dass ihr Wert erheblich durch die Tatsache vermindert wird, dass sie notwendigerweise mit 

Ausbeutung, materieller und gesellschaftlicher Ungleichheit sowie der Verelendung weiter 

Teile der Gesellschaft Hand in Hand geht“145. 

 

Neben der tatsächlichen oder relativen Verelendung thematisiert Marx insbesondere 

die psychische Verkrüppelung durch auferlegte Arbeitszwänge. Man denke hier 

nicht nur an hungernde Proletarier, sondern vielmehr auch an verschuldete Ange-

stellte oder das leidvolle obligatorische Lächeln in Dienstleistungsberufen. Die Ent-

fremdung innerhalb der arbeitsteiligen Welt des Kapitalismus ist für Marx Haupt-

hindernis der Bedürfnisbefriedigung. Der Mensch kann, wie oben dargelegt, unter 

der Bedingung entfremdeter Arbeit Freiheit nur im geringen Maße, nicht aber in ei-

nem vollen Umfang erlangen. Wirkliche Befriedigung des menschlichen Freiheits-

bedürfnisses könne, so behauptet Marx, erst nach der Ersetzung des Lohnsystems 

durch eine kommunistische Gesellschaftsform erreicht werden, die dem Einzelnen 

bisher nicht gekannte Entfaltungsräume eröffnet: 

  

„Und endlich bietet uns die Theilung der Arbeit gleich das erste Beispiel davon dar, daß, so-

lange die Menschen sich in der naturwüchsigen Gesellschaft befinden, solange also die Spal-

tung zwischen dem besondern & gemeinsamen Interesse existiert, solange die Tätigkeit also 

nicht freiwillig, sondern naturwüchsig geteilt ist, die eigne That des Menschen ihm zu einer 

fremden, gegenüberstehenden Macht wird, die ihn unterjocht, statt daß er sie beherrscht. So-

wie nämlich die Arbeit verteilt zu werden anfängt, hat jeder einen bestimmten ausschließli-

chen Kreis der Thätigkeit, der ihm aufgedrängt wird, aus dem er nicht heraus kann; er ist Jä-

ger, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker, & muß es bleiben, wenn er nicht die Mittel 

zum Leben verlieren will – während in der kommunistischen Gesellschaft, wo Jeder nicht ei-

nen ausschließlichen Kreis der Tätigkeit hat, sondern sich in jedem beliebigen Zweige ausbil-

                                                             

143  Neuhouser, Frederick: Marx (und Hegel) zur Philosophie der Freiheit, in: Jaeggi, Rahel; 

Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, 

S. 30-31. 

144  Vgl. ebd., S. 39. 

145  Ebd., S. 40-41. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei konvergierende Lesarten | 109 

 

den kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt & mir eben dadurch möglich 

macht, heute dies, morgen jenes zu thun, Morgens zu jagen, Nachmittags zu fischen, Abends 

Viehzucht zu treiben u. nach dem Essen zu kritisieren, wie ich gerade Lust habe, ohne je Jä-

ger, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden.“146 

 

Bemerkenswert ist, dass Marx an dieser bekannten Passage Bedürfnisse und nicht 

etwa abstrakte Moralprinzipien in den Vordergrund seiner Argumentation stellte. 

Vielmehr wird die individuelle Selbstentfaltung von Marx an Gefühle, präziser an 

ein Lustprinzip gekoppelt, das Benthams „pleasure and pain“-Gedanken nicht fern-

liegt. Dabei gilt allerdings auch, dass die Entwicklung der Produktionsweisen ein 

wachsendes Maß an individuellen Bedürfnissen mit sich bringt, die wiederum nur 

durch eine Erweiterung der Produktivkräfte gedeckt werden können.147 

Und noch ein weiteres Axiom teilt Marx mit Bentham. Benthams Idee eines ab-

nehmenden Grenznutzens zeigt, dass für diesen individuelle Bedürfnisse jenseits 

des physischen Existenzminimums relational bestimmt waren. Der Einzelne zieht 

den Vergleich zu seinen gesellschaftlichen Nachbarn, wobei das Handlungsresultat 

des Vergleichs zunächst unbestimmt ist. Mal ist das Resultat Sozialneid, mal Empa-

thie und Wohltätigkeit gegenüber Benachteiligten. Karl Marx war sich in ähnlicher 

Weise der Relativität menschlicher Bedürfnisse bewusst. Dies zeigt sich beispiels-

weise darin, dass dieser, um die nicht einsetzende Verelendung der englischen Pro-

letarier theoretisch doch noch fassen zu können, das bisherige physische Existenz-

minimum, auf das der Kapitalismus den Arbeiter zu drücken schien, durch die Ka-

tegorie eines gesellschaftlich bestimmten Existenzminimums ersetzte, das an eine 

Möglichkeit zur sozialen Teilhabe gekoppelt ist. So schrieb Marx 1848 in seiner, 

zunächst in der Form von Leitartikeln der Neuen Rheinischen Zeitung veröffentlich-

ten Schrift Lohnarbeit und Kapital: 

 

„Selbst die günstigste Situation für die Arbeiterklasse, möglichst rasches Wachsen des Kapi-

tals, sosehr sie das materielle Leben des Arbeiters verbessern mag, hebt den Gegensatz zwi-

schen seinen Interessen und den Bourgeoisinteressen, den Interessen des Kapitalisten nicht 

auf. Profit und Arbeitslohn stehen nach wie vor in umgekehrtem Verhältnis. Ist das Kapital 

rasch anwachsend, so mag der Arbeitslohn steigen; unverhältnismäßig schneller steigt der 

Profit des Kapitals. Die materielle Lage des Arbeiters hat sich verbessert, aber auf Kosten 

seiner gesellschaftlichen Lage. Die gesellschaftliche Kluft, die ihn vom Kapitalisten trennt, 

hat sich erweitert.“148 

                                                             

146  MEGA² I/5, S. 34-37. 

147  Vgl. MEGA² II/15, S. 794-795. 

148  MEW 6, S. 416. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Noch deutlicher wird Marxʼ antiessenzialistische Vorstellung des menschlichen 

Bedarfs in folgender, ebenfalls aus Lohnarbeit und Kapital stammender Formulie-

rung: „Unsere Bedürfnisse und Genüsse entspringen aus der Gesellschaft; wir mes-

sen sie daher an der Gesellschaft; wir messen sie nicht an den Gegenständen ihrer 

Befriedigung. Weil sie gesellschaftlicher Natur sind, sind sie relativer Natur.“149  

 

                                                             

149  MEW 6, S. 412. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

3 Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption 

Benthams 

 

 

 

Im folgenden Kapitel möchte ich die Verwendung des Glücksbegriffs sowie die 

Rezeption des benthamschen Utilitarismus in den frühen Schriften von Karl Marx 

und Friedrich Engels von 1839 bis zum März 1848 betrachten. Im Rahmen seiner 

Religionskritik kommt Marx auf die christliche Lehre des jenseitigen Seelenheils zu 

sprechen. Zeitdiagnostisch konstatiert er, dass das leidende Volk im Opium der 

Religion Schmerzlinderung suche. Ihr Schmerz treibt sie in das „illusorische 

Glück“ des religiösen Versprechens, dessen Aufhebung mit einer Zuwendung zu 

den tatsächlichen sozialen Problemen verbunden wäre. Marx schreibt in seiner 1843 

bis 1844 verfassten Einleitung zu seiner Schrift Zur Kritik der Hegelschen 

Rechtsphilosophie: 

 
„Das religiöse Elend ist in einem der Ausdruck des wirklichen Elendes und in einem die Pro-

testation gegen das wirkliche Elend. Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das 

Gemüth einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium des 

Volks. Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glücks des Volkes ist die Forderung 

seines wirklichen Glücks. Die Forderung, die Illusionen über seinen Zustand aufzugeben, ist 

die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illusionen bedarf. […] Die Kritik des 

Himmels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik der Religion in die Kritik 

des Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Politik.“1 

 

Der mehr als zehn Jahre zuvor verstorbene Philosoph des Utilitarismus, Jeremy 

Bentham (1748–1832), verstand sich ebenso wie Marx als Sozial- und Kirchenkri-

tiker. Für Bentham galt, dass die Individuen ihr Glück nur für sich selbst definieren 

können. Mit Blick auf die oben zitierte marxsche Kritik eines „illusorischen 

                                                             

1  MEGA² I/2, S. 171. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Glücks“ wird deutlich, dass der Mensch für Marx immer schon von gemeinschaftli-

chen Glücksvorstellungen umgeben ist. Glücksvorstellungen seien demnach weit 

weniger Privatsache, als es Bentham annahm. Und auch die Vorstellung eines jen-

seitigen Glücks ist eine gesellschaftliche Glücksordnung, die für Marx zudem unter 

dem Verdacht eines Herrschaftsintereses steht. Allein auf individuelle Glücksbe-

strebungen zu blicken greift für Marx und Engels zu kurz.  

Unabhängig von Marxʼ Auseinandersetzung mit Bentham legt das obige Zitat 

zunächst nahe, dass „wirkliches Glück“ im Gegensatz zum illusorischen Glück des 

Jenseits in der sozialen Realität gesucht und antizipiert werden müsse. Es darf keine 

bloße Idee sein, sondern sollte vielmehr Resultat eines auf die materielle Praxis ge-

richteten Verbesserungsprozesses sein.  

Von einem solchen Standpunkt des sozialkritisch inspirierten Veränderungswil-

lens, wie ihn Marx hier zeigt, können Benthams Thesen Marx nicht gänzlich fehlge-

leitet erscheinen, zumal sich auch dieser zumindest als Sozialreformer verstand. 

Wahrgenommen wurden jedoch zunächst die Unterschiede: Ein erstes Indiz darauf, 

was am benthamschen Denken für Marx als wesentlich problematisch erscheint, 

findet sich bei Friedrich Engels. Dieser beschrieb 1844 in einem Artikel des Vor-

wärts die aktuelle Debatte in England und kam dabei auch auf Bentham zu spre-

chen, der den Fehler begehe die Gesellschaft vom Individuum abzuleiten, statt um-

gekehrt vorzugehen.  

 
„[…] William Godwin […] stellte zu gleicher Zeit mit J. Bentham das Utilitätsprinzip auf, 

wodurch das republikanische Salus publica suprema lex [Das öffentliche Wohl ist das oberste 

Gesetz, G.R.] zu seinen legitimen Consequenzen gebracht wurde, und griff das Wesen des 

Staats selbst durch seinen Satz, daß der Staat ein Übel ist, an. Godwin faßt das Utilitätsprinzip 

noch ganz allgemein als die Pflicht des Bürgers, mit Vernachlässigung des individuellen Inte-

resses nur dem allgemeinen Besten zu leben; Bentham dagegen führt die wesentlich sociale 

Natur dieses Prinzips weiter aus, indem er, in Übereinstimmung mit der gleichzeitigen Natio-

nalrichtung, das Einzelinteresse zur Basis des allgemeinen machte, die Identität beider in dem 

besonders von seinem Schüler Mill entwickelten Satze: daß Menschenliebe nichts anderes ist 

als aufgeklärter Egoismus, anerkennt und dem ‚Allgemeinen Besten‘ die größte Glückselig-

keit der größten Zahl substituiert. Bentham begeht hier in seiner Empirie denselben Fehler, 

den Hegel in der Theorie begangen hat; er macht nicht Ernst mit der Überwindung der 

Gegensätze, er macht das Subjekt zum Prädikat, das Ganze dem Theil unterthan und stellt da-

durch alles auf den Kopf. Erst spricht er von der Untrennbarkeit des allgemeinen und einzel-

nen Interesses, und nachher bleibt er einseitig beim krassen Einzelinteresse stehen; sein Satz 

ist nur der empirische Ausdruck des andern, daß der Mensch die Menschheit ist, aber weil er 

empirisch ausgedrückt ist, gibt er nicht dem freien, selbstbewußten und selbstschaffenden, 

sondern dem rohen, blinden, in den Gegensätzen befangenen Menschen die Rechte der Gat-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams | 113 

 

tung. Er macht die freie Konkurrenz zum Wesen der Sittlichkeit, reguliert die Beziehungen 

der Menschheit nach den Gesetzen des Eigenthums […].“2  

 

Engels problematisiert hier Benthams Annahme, dass der Gesellschaftsnutzen nur 

eine Summierung einzelner Interessen, im Spezifischen der bürgerlichen Eigen-

tumsorientierung, sei. Doch sind es auch Marx und Engels, die 1848 in ihrem 

Kommunistischen Manifest die „freie Entwicklung eines jeden [als] die Bedingung 

für die freie Entwicklung aller“3 proklamieren und somit, bedingt durch ihren auf 

das Individuum gerichteten Blick, nicht allzu fern von Benthams Vorstellung lie-

gen. In beiden Fällen, wie im Weiteren noch deutlich werden wird, darf kein Einzi-

ger in Unfreiheit leben. In beiden Fällen ist wahre Freiheit nur für alle Menschen zu 

haben.  

Im Folgenden gilt es, Marx’ kritischen Blick auf Bentham anhand des marx-

schen Frühwerks präziser zu bestimmen. Es gilt, Marx’ Sichtweise auf das Utili-

tätsprinzip und die sozialhistorische Bedeutung, die Marx jenem zuschreibt, zu er-

gründen. Zunächst muss man dafür genauer auf Marx’ Einschätzung Benthams, 

dessen Quellen und Grundidee blicken. In der ersten gemeinsam mit Friedrich En-

gels verfassten Schrift Die heilige Familie, oder Kritik der kritischen Kritik (1845)4 

fassen Marx und Engels die ihnen bekannten Thesen Benthams zusammen. Dabei 

stützt sich deren Interpretation auf die simplifizierte Übersetzung Étienne Du-

monts.5 Die Autoren paraphrasieren Bentham und stellen dabei heraus, dass Bent-

ham die Vorstellung eines politischen Gesamtinteresses bekämpft: 

 
„‚Das Interesse der Individuen ... soll dem Gesamtinteresse weichen. Aber ... was bedeutet 

das? Ist nicht jedes Individuum ebenso sehr Teil des Gesamten wie jedes andere? Dieses Ge-

samtinteresse, das ihr personifiziert, ist nur ein abstrakter Ausdruck; es repräsentiert nur die 

Masse der individuellen Interessen ... Wenn es gut wäre, das Vermögen eines Individuums zu 

opfern, um das der anderen zu vergrößern, dann wäre es noch besser, ein zweites, ein drittes 

zu opfern, ohne daß man irgendeine Grenze angeben könnte ... Die individuellen Interessen 

sind die einzigen wirklichen Interessen.‘“6
  

                                                             

2  MEGA² I/3, S. 555. 

3  MEW 4, S. 482. 

4  Diese Schrift ist Teil des Textkonvoluts der sogennanten Deutschen Ideologie (erstmals 

zusammengestellt 1932). Die historich-kritische Ausgabe erschien erst 2017 (MEGA² 

I/5). 

5  MEGA² II/6, S. 558. Marxʼ Quellenangabe: „J. Bentham: Théorie des Peines et des Ré-

compenses, trad. Et. Dumomnt, 3ème éd. Paris 1826“. 

6  MEW 2, S. 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Dass Bentham sich ebenso mit Gruppeninteressen und deren negativer Wirkung auf 

Demokratisierungsprozesse auseinandersetzte, scheint Marx und Engels nicht be-

kannt. Einsichtig sind den Koautoren aber Benthams Quellen und deren Wirkungs-

kreis. In der Beschreibung dieser äußern sich Marx und Engels implizit anerken-

nend über Bentham: 

 
„Fourier geht unmittelbar von der Lehre der französischen Materialisten aus. Die Babouvis-

ten waren rohe, unzivilisierte Materialisten, aber auch der entwickelte Kommunismus datiert 

direkt von dem französischen Materialismus. Dieser wandert nämlich in der Gestalt, die ihm 

Helvétius gegeben hat, nach seinem Mutterlande, nach England, zurück. Bentham gründet auf 

die Moral des Helvétius sein System des wohlverstandenen Interesses, wie Owen, von dem 

System Benthams ausgehend, den englischen Kommunismus begründet. Nach England ver-

bannt, wird der Franzose Cabet von den dortigen kommunistischen Ideen angeregt und kehrt 

nach Frankreich zurück, um hier der populärste, wenn auch flachste Repräsentant des Kom-

munismus zu werden. Die wissenschaftlicheren französischen Kommunisten, Dezamy, Gay 

etc., entwickeln, wie Owen, die Lehre des Materialismus als die Lehre des realen Humanis-

mus und als die logische Basis des Kommunismus.“7
  

 

Demnach spielt Bentham, hier in Die heilige Familie, für den englischen Kommu-

nismus und Materialismus eine wichtige Vermittlerrolle. Ein Jahr vor dieser ge-

meinsamen ersten Schrift äußert sich Friedrich Engels in Die Lage Englands. Die 

englische Konstitution (1844) ebenfalls durchaus anerkennend über Benthams So-

zialkritik, wenn es diesem darum geht, geschichtlich überreife Minderheitsprivile-

gien zu attackieren: 

 
„Die englische Kirche hat zwar ein Publikum, obwohl sie auch, besonders in Wales und den 

Fabrikdistrikten, ziemlich von den Dissenters verdrängt worden ist, aber die wohlbezahlten 

Seelenhirten bekümmern sich eben nicht viel um die Schafe. ‚Wenn ihr eine Priesterkaste in 

Verachtung bringen und stürzen wollt, so bezahlt sie gut‘, sagt Bentham, und die englische 

und irische Kirche zeugen für die Wahrheit dieses Ausspruchs. Auf dem Lande und in den 

Städten in England ist dem Volke nichts verhaßter, nichts verächtlicher als eine church-of-

England […]. Und bei einem so frommen Volk wie dem englischen will das was bedeuten.“8 

 

Wichtiger aber als diese von Engels vereinzelt wiedergegebenen sozialkritischen 

Ideen Benthams ist Engels indirekte Würdigung des benthamschen Utilitarismus in 

seinem 1845er-Frühwerk Die Lage der arbeitenden Klasse in England. Darin legt 

                                                             

7  MEW 2, S. 139. 

8  MEGA² I/3, S. 579-580. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams | 115 

 

Engels dar, dass er in Benthams Philosophie einen wichtigen Baustein des Chartis-

mus sieht: 

 
„Die beiden größten praktischen Philosophen der letzten Zeit, Bentham und Godwin, sind, 

namentlich letzterer, ebenfalls fast ausschließliches Eigentum des Proletariats; wenn auch 

Bentham unter der radikalen Bourgeoisie eine Schule besitzt, so ist es doch nur dem Proleta-

riat und den Sozialisten gelungen, aus ihm einen Fortschritt zu entwickeln. Das Proletariat hat 

sich auf diesen Grundlagen eine eigene Literatur gebildet, die meist aus Journalen und Bro-

schüren besteht und an Gehalt der ganzen Bourgeoisie-Literatur bei weitem voraus ist.“9  

 

Inwiefern Benthams Philosophie von der Arbeiterbewegung assimiliert wurde, be-

schreibt Engels an anderer Stelle des Frühwerkes: 

 
„Der Chartismus ist wesentlich sozialer Natur. […] ‚Politische Macht unser Mittel, soziale 

Glückseligkeit unser Zweck‘, das ist jetzt der deutlich ausgesprochene Wahlspruch der Char-

tisten. […] Und wenn auch ihr Sozialismus noch sehr wenig entwickelt ist, wenn bis jetzt ihr 

Hauptmittel gegen das Elend in der Parzellierung des Grundbesitzes (allotment-system) be-

steht, die doch schon durch die Industrie überwunden wurde […], wenn überhaupt ihre meis-

ten praktischen Vorschläge (Schutz für den Arbeiter etc.) dem Scheine nach reaktionärer Na-

tur sind, so ist einesteils schon in diesen Maßregeln selbst die Notwendigkeit begründet, daß 

sie entweder der Macht der Konkurrenz wieder fallen und den alten Zustand erneuern – oder 

aber die Aufhebung der Konkurrenz selbst herbeiführen müssen; und andernteils bestimmt es 

der jetzige unklare Zustand des Chartismus, die Lostrennung von der rein politischen Partei, 

daß gerade die unterscheidenden Merkmale des Chartismus, die in seiner sozialen Seite lie-

gen, weiterentwickelt werden müssen. Die Annäherung an den Sozialismus kann nicht aus-

bleiben […].“10  

 

Engels sympathisierte mit dem Chartismus, dessen Zweck die „Glückseligkeit“ des 

Arbeiters sei. Und so verwundert es nicht, dass er sich in seinen öffentlichen Reden 

auf das „Lebensglück“ berief und sich somit sehr nahe an die „aufgeklärt egoisti-

sche“ Metaphorik Benthams und der Chartisten begab.11 In einer Rede in Elberfeld 

im Februar 1845 sprach Engels auch von Interessen: 

                                                             

9  MEW 2, S. 455. 

10  MEW 2, S. 451. 

11  Der in seinen Ursprüngen utilitaristisch inspirierte Chartismus wurde durch den gebürti-

gen deutschen Ernest Charles Jones (1819–1869), der persönlich mit Marx und Engels 

bekannt war, in seiner Endphase in den fünfziger Jahren zunehmend sozialistisch geprägt. 

Die Bewegung des Chartismus endete mit dem letzten Konvent im Jahr 1858. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

„Meine Herren, was ist der eigentliche Grund dieser Übelstände? Woraus entspringt der Ruin 

der Mittelklasse, der schroffe Gegensatz von arm und reich, die Stockungen des Verkehrs und 

die daraus entstehende Verschwendung von Kapital? Aus keiner anderen Ursache als aus der 

Zersplitterung der Interessen. Wir arbeiten alle, ein jeder für seinen eigenen Vorteil, unbe-

kümmert um das Wohl der anderen, und es ist doch eine augenscheinliche, eine sich von 

selbst verstehende Wahrheit, daß das Interesse, das Wohl, das Lebensglück jedes einzelnen 

mit dem seiner Mitmenschen unzertrennlich zusammenhängt. Wir müssen uns alle gestehen, 

daß keiner von uns seine Mitmenschen entbehren kann, daß schon das Interesse uns alle anei-

nander fesselt, und doch schlagen wir dieser Wahrheit mit unseren Handlungen geradezu ins 

Gesicht, und doch richten wir unsere Gesellschaft so ein, als ob unsere Interessen nicht die-

selben, sondern einander ganz und gar entgegengesetzt wären. Wir haben gesehen, was die 

Folgen dieses Grundirrtums waren; wollen wir diese schlimmen Folgen beseitigen, so müssen 

wir den Grundirrtum reformieren, und das beabsichtigt eben der Kommunismus.“12 

 

Engels sieht nur allzu deutlich, dass dem Arbeiter trotz aller bourgeoisen Ratschlä-

ge – sich etwa mit Tugendhaftigkeit aus der persönlichen Misere zu befreien – das 

Glück, in jener Gesellschaftsordnung nicht garantiert ist.13 Für ihn hat „[…] die 

menschliche Gesellschaft ihr Glück bisher auf einem falschen Wege gesucht 

[…]“14.  Das Glück (bzw. die Abwesenheit dessen) ist ihm eines der zentralen Mo-

tive der Arbeiterbewegung: 

 
„Man wird mir zugeben, selbst wenn ich es nicht so oft im einzelnen nachgewiesen hätte, daß 

die englischen Arbeiter sich in dieser Lage nicht glücklich fühlen können; daß die ihrige kei-

ne Lage ist, in der ein Mensch oder eine ganze Klasse von Menschen menschlich denken, 

fühlen und leben kann. Die Arbeiter müssen sich also bestreben, aus dieser vertierenden Lage 

herauszukommen, sich eine bessere, menschlichere Stellung zu verschaffen, und dies können 

sie nicht tun, ohne gegen das Interesse der Bourgeoisie als solcher, das eben in der Ausbeu-

tung der Arbeiter besteht, anzukämpfen […].“15  

 

Trotz Engelsʼ Rede von Glück und umfassenden Gesellschaftsinteressen sowie sei-

ner Sympathie für den Chartismus bleibt er distanziert gegenüber Benthams direk-

ten Schülern, die einen wirtschaftsliberalen Weg eingeschlagen haben. Im Jahr 

1847 berichtete Engels von einem ökonomischen Kongress führender europäischer 

Geistesgrößen in Brüssel. Dort hat auch John Bowring, die ehemalige rechte Hand 

                                                             

12  MEW 2, S. 538-539.  

13  Vgl. MEW 2, S. 258-259. 

14  MEW 2, S. 371. 

15  MEW 2, S. 430. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams | 117 

 

Jeremy Benthams und zugleich der Herausgeber seiner Werke,16 einen Auftritt. 

Bowring richtete sich dabei, in Engels Lesart, an den Scheinformen der bürgerli-

chen Ideologie aus, wozu etwa der unbedingte Glaube an den freien Markt gehört: 

 
„Dann kam der Dr. Bowring, radikales Parlamentsmitglied und Erbe der Weisheit Benthams, 

dessen Gerippe er besitzt. Er ist selbst eine Art benthamsches Knochengerüst. Man merkte, 

daß die Wahlen vorüber sind; Herr Bowring fand es nicht mehr nötig, dem Volke Konzessio-

nen zu machen, sondern trat als echter Bourgeois auf. Er sprach fließendes und korrektes 

Französisch mit starkem englischen Akzent und unterstützte den Effekt seiner Worte durch 

die heftigsten und possierlichsten Gestikulationen, die wir je gesehen zu haben uns erinnern. 

Herr Bowring, der Repräsentant der sehr interessierten englischen Bourgeoisie, erklärte, es 

sei endlich Zeit, daß man Egoismus beiseite werfe und sein eigenes Glück auf das der andern 

begründe. Natürlich die alte ökonomische ‚Wahrheit‘, daß man mit einem Millionär mehr 

Geschäfte machen, also auch mehr an ihm verdienen kann als an einem Inhaber von nur tau-

send Talern.“17  

 

Doch an anderer Stelle, um das Jahr 1845, wenn es um die Kritik anderer Sozialis-

ten geht, zeigen sich Marx und Engels gegenüber dem Glück distanzierter. Dies ist 

vermutlich dadurch bedingt, dass Zeitgenossen wie Rudolph Matthäi oder Karl 

Grün, zu denen sich Marx und Engels in einem Konkurrenzverhältnis stehen sahen, 

sehr häufig auf das Glücksstreben der Menschheit rekurrierten.18 In der Auseinan-

dersetzung mit diesen Aktivisten mag sich ein Sinn dafür entwickelt haben, dass die 

Rede vom Glück in die Irre führt.19  

                                                             

16  Diese elf Bände erschienen bei William Tait in Edinburgh in den Jahren 1838 bis 1843. 

Damit lagen die gesammelten Benthamwerke zur Zeit des Frühwerks von Marx und En-

gels bereits vor. Marx kannte und zitierte jedoch nur die von Dumont herausgegebenen 

Bände, die jene Benthamtexte aufbereiteten, die aus dessen in vielerlei Hinsicht konser-

vativeren Phase stammten. Vgl. Dinwiddy, John R.: Bentham, Oxford University Press, 

Oxford; New York 1989, S.115. 

17  MEW 4, S. 294. 

18  Siehe dazu die auf Rudolph Matthäi bezogenen Kritiken MEW 3, S. 460-461; MEW 3, S. 

469; MEW 3, S. 471; sowie mit Bezug auf Karl Grün MEW 3, S. 474. 

19  Ähnliches gilt für den Begriff der Gerechtigkeit, den Marx ebenso zu vermeiden sucht. 

Siehe dazu Euchner, Walter: Marx’ Aufhebung der Gerechtigkeit in der kommunistischen 

Gesellschaft, in: Münkler, Herfried; Llanque, Marcus  (Hrsg.): Konzeptionen der Gerech-

tigkeit: Kulturvergleich – Ideengeschichte – Moderne Debatte, Nomos Verlag, Baden-

Baden 1999, S. 173-187; sowie: Bluhm, Harald: Dekonstruktionsprobleme. Gerechtigkeit 

in Marxens Theorien, in: Münkler, Herfried; Llanque, Marcus  (Hrsg.): Konzeptionen der 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Aus dieser nun skeptisch gewordenen Perspektive gegenüber dem Glück er-

scheint etwa das amerikanische „pursuit of happiness“ verdächtig, als ein bloßer 

Ausdruck bürgerlicher Ideologie. So gesehen lebt das Einwanderungsland USA von 

einem kleinbürgerlichen Traum, der von der kommunistischen Vorstellung grund-

verschieden ist, oder wie Marx und Engels 1848 schreiben: 

 
„Welche Europäer sind denn das, deren ‚Träume‘ hier in Erfüllung gehen? Nicht die kommu-

nistischen Arbeiter, sondern bankrute Krämer und Handwerksmeister oder ruinierte Kotsas-

sen, die nach dem Glücke streben, in Amerika wieder Kleinbürger und Bauern zu werden. 

Und was für ein ‚Wunsch‘ ist es, der durch die 1400 Millionen Acres realisiert werden soll? 

Kein anderer als der, alle Menschen in Privateigentümer zu verwandeln, ein Wunsch, der 

ebenso ausführbar und kommunistisch ist wie der, alle Menschen in Kaiser, Könige und Päps-

te zu verwandeln.“20
 

 

In einem Manuskriptkonvolut, das in den Jahren 1845 bis 1847 entstand und das 

erst viel später im Jahr 1932 erstmals unter dem Titel Deutsche Ideologie publiziert 

wurde, kommen Marx und Engels spöttisch auf Bentham und das ihm zugerechnete 

Interessendenken zu sprechen: „Im Interesse schiebt der reflektierende Bourgeois 

immer ein Drittes zwischen sich & seine Lebensäußerung, eine Manier, die wahr-

haft klassisch bei Bentham erscheint, dessen Nase erst ein Interesse haben muß, ehe 

sie sich zum Riechen entschließt.“21  

 Die Deutsche Ideologie ist in erster Line eine Kritik der Junghegelianer, insbe-

sondere eine Kritik ehemaliger Weggefährten wie Bruno Bauer und Max Stirner. 

Darin wird Max Stirner (1806–1856), der Autor von Der Einzige und sein Eigentum 

(1844), von Marx und Engels höhnisch als „Sankt Sancho“ oder auch „Sankt Max“ 

bezeichnet. In Stirners Hauptwerk sehen beide Anklänge an die Werke Benthams. 

Überraschend aber ist, dass die Kritik an Bentham im Weiteren relativiert wird, 

während die Kritik an Stirner im Vergleich viel deutlicher ausfällt: 

 

„Das Kunststück, den ‚Aufopfernden‘ nachzuweisen, daß sie Egoisten seien, ist ein alter 

Kniff, bereits bei Helvetius & Bentham hinlänglich exploitiert. Sankt Sanchos [Max Stirner, 

G.R.] ‚eignes‘ Kunststück ist die Verwandlung der ‚Egoisten im gewöhnlichen Verstände‘, 

der Bourgeois, in Nichtegoisten. Helvetius & Bentham weisen allerdings den Bourgeois nach, 

daß sie durch ihre Borniertheit sich praktisch schaden, aber Sankt Maxens [Max Stirner, 

                                                                

Gerechtigkeit: Kulturvergleich – Ideengeschichte – Moderne Debatte, Nomos Verlag, 

Baden-Baden 1999, S.189-217. 

20  MEW 4, S. 10. 

21  MEGA² I/5, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams | 119 

 

G.R.] ‚eignes‘ Kunststück besteht darin, ihnen nachzuweisen, daß sie dem ‚Ideal‘ […] des 

Egoisten nicht entsprechen & sich nicht als absolute Negation zu sich selbst verhalten.“22 

 

Bentham wird hier zugesprochen, die Widersprüche der bürgerlichen Gesellschaft 

ansatzweise offengelegt zu haben, während Stirner abgesprochen wird, Benthams 

Interessenslehre zu verstehen, da ihm die historische Bedingtheit dieser unbekannt 

ist. Im Rundumschlag wird hier allerdings auch Benthams Ansatz im Folgenden als 

„Buchführung“ verspottet. Stirners Kritik im Namen des „Einzigen“, die sich an der 

einfachen Formel orientiere: „Volks-Glück = Nicht Mein Glück“23, wird aus der 

Perspektive von Marx und Engels völlig wirkungslos bleiben: 

 

„[Marx/Engels:, G.R.] Dies feindselige Verhalten gegen sich selbst, diese feierliche Parodie 

der Benthamschen Buchführung über seine eignen Interessen & Eigenschaften, wird jetzt von 

ihm selbst ausgesprochen: […] [Zitat Stirner:, G.R.] ‚Ein Interesse, es sei, wofür es wolle, hat 

an Mir, wenn Ich nicht davon loskommen kann, einen Sklaven erbeutet, & ist nicht mehr 

Mein Eigenthum, Ich bin das Seine. Nehmen Wir daher die Weisung der Kritik an, Uns nur 

wohl zu fühlen im Auflösen.‘ [Marx/Engels:, G.R.] ‚Wir!‘ – Wer sind ‚Wir‘? Es fällt ‚Uns‘ 

gar nicht ein, die ‚Weisung der Kritik‘ ‚anzunehmen‘. – Also fordert hier Sankt Max [Max 

Stirner, G.R.], der augenblicklich unter der Polizeiaufsicht ‚der Kritik‘ steht – ‚Ein und das-

selbe Wohlsein Aller‘, ‚das Gleichwohlsein Aller bei Einem & demselben‘, ‚die direkte Ge-

waltherrschaft der Religion‘. – Seine Interessiertheit im außergewöhnlichen Verstände zeigt 

sich hier als eine himmlische Interesselosigkeit. – Wir brauchen übrigens hier gar nicht mehr 

darauf einzugehen, daß es in der bestehenden Gesellschaft keineswegs von Sankt Sancho 

[Max Stirner, G.R.] abhängt, ob ‚ein Interesse‘ ‚an ihm einen Sklaven erbeutet‘ & ‚er nicht 

mehr davon loskommen kann‘. Die Fixierung der Interessen durch die Theilung der Arbeit & 

die Klassenverhältnisse liegt noch viel mehr auf der Hand, als die der ‚Begierden‘ & ‚Gedan-

ken‘.“24  

 

Interessen gibt es demnach sehr wohl, doch sind die geschichtlich relevanten nur 

die der Klassen, nicht aber individuelle Begierden, die höchstens Ausdruck der so-

zialen Position sein können. Stirners Fixierung auf den „Einzigen“ macht ihn für 

Marx und Engels blind für geschichtliche Klassenkämpfe, die erst aus einer mate-

rialistischen Perspektive hervortreten. Die Interessenslehre Benthams hingegen hat 

für Marx und Engels ihre Bedeutung für das bürgerliche Selbst- und Gesellschafts-

bild. Sie selbst spielte eine Rolle in den geschichtlichen Umwälzungen, indem sie 

                                                             

22  MEGA² I/5, S. 299. 

23  MEGA² I/5, S. 335. 

24  MEGA² I/5, S.316. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

sich gegen die Überreste der feudalaristokratischen Ordnung stellte. Bentham ist für 

Marx und Engels ein ideelles Epiphänomen, zunächst des bürgerlichen Kampfes 

um Anerkennung, später der bürgerlichen Herrschaft. Der Utilitarismus, der auch 

als demokratisch und sozialhedonistisch gelesen werden kann, wird durch jene Les-

art jedoch auf eine Selbstbeschreibung der bürgerlichen Marktordnung verkürzt. 

Dies kommt in der folgenden, längeren Passage aus der sogenannten Deutschen 

Ideologie zum Ausdruck: 

 

„Wie sehr diese Theorie der wechselseitigen Exploitation, die Bentham bis zum Ueberdruß 

ausführte, schon im Anfange dieses Jahrhunderts als eine Phase des vorigen aufgefaßt werden 

konnte, beweist Hegel in der Phänomenologie. Siehe daselbst das Kapitel: Der Kampf der 

Aufklärung mit dem Aberglauben, wo die Brauchbarkeitstheorie als das letzte Resultat der 

Aufklärung dargestellt wird. – Die scheinbare Albernheit, welche alle die mannichfaltigen 

Verhältnisse der Menschen zueinander in das Eine Verhältniß der Brauchbarkeit auflöst, die-

se scheinbar metaphysische Abstraktion geht daraus hervor, daß innerhalb der modernen bür-

gerlichen Gesellschaft alle Verhältnisse unter das Eine abstrakte Geld- & Schacherverhältniß 

praktisch subsumirt sind. Diese Theorie kam auf mit Hobbes u. Locke, gleichzeitig mit der 

ersten & zweiten englischen Revolution, den ersten Schlägen, wodurch die Bourgeoisie sich 

politische Macht eroberte. Bei ökonomischen Schriftstellern ist sie natürlich schon früher 

stillschweigende Voraussetzung. Die eigentliche Wissenschaft dieser Nützlichkeitstheorie ist 

die Ökonomie; in den Physiokraten erhält sie ihren wahren Inhalt, da diese zuerst die Oeko-

nomie systematisch zusammenfassen. Schon bei Helvétius & Holbach findet sich eine Ideali-

sierung dieser Lehre, die ganz der oppositionellen Stellung der französischen Bourgeoisie vor 

der Revolution entspricht. Bei Holbach wird alle Betätigung der Individuen durch ihren 

gegenseitigen Verkehr als Nützlichkeits- & Benutzungsverhältniß dargestellt, zB. Sprechen, 

Lieben &c. Die wirklichen Verhältnisse, die hier vorausgesetzt werden, sind also Sprechen, 

Lieben, bestimmte Bethätigungen bestimmter Eigenschaften der Individuen. Diese Verhält-

nisse sollen nun nicht die ihnen eigenthümliche Bedeutung haben, sondern der Ausdruck u. 

die Darstellung eines dritten, ihnen untergeschobenen Verhältnisses sein, des Nützlichkeits- 

oder Benutzungsverhältnisses. Diese Umschreibung hört erst dann auf, sinnlos & willkürlich 

zu sein, sobald jene Verhältnisse den Individuen nicht ihrer selbst wegen gelten, nicht als 

Selbstbethätigung, sondern vielmehr als Verkleidungen keineswegs der Kategorie Benutzung, 

sondern eines wirklichen dritten Zwecks & Verhältnisses, welches Nützlichkeitsverhältniß 

heißt. Die Maskerade in der Sprache hat nur dann einen Sinn, wenn sie der unbewußte oder 

bewußte Ausdruck einer wirklichen Maskerade ist. In diesem Falle hat das Nützlichkeitsver-

hältniß einen ganz bestimmten Sinn, nämlich den, daß ich mir dadurch nütze, daß ich einem 

Andern Abbruch thue […] in diesem Falle ist ferner der Nutzen, den ich aus einem Verhält-

nisse ziehe, diesem Verhältnisse überhaupt fremd, wie wir oben beim Vermögen sahen, daß 

von jedem Vermögen ein ihm fremdes Produkt verlangt wird, eine Beziehung, die durch die 

gesellschaftlichen Verhältnisse bestimmt ist – & diese ist eben die Nützlichkeitsbeziehung. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams | 121 

 

Dies Alles ist wirklich bei dem Bourgeois der Fall. Ihm gilt nur ein Verhältniß um seiner 

selbst willen, das Exploitationsverhältniß; alle andern Verhältnisse gelten ihm nur so weit, als 

er sie unter dies eine Verhältniß subsumiren kann, & selbst wo ihm Verhältnisse vorkommen, 

die sich dem Exploitationsverhältnis nicht direkt unterordnen lassen, subordiniert er sie ihm 

wenigstens in der Illusion. Der materielle Ausdruck dieses Nutzens ist das Geld, der Reprä-

sentant der Werthe aller Dinge, Menschen & gesellschaftlichen Verhältnisse.“25 

 

Die Bürgerklasse ist hier in der marxschen Darstellung der historische Träger jener 

Nützlichkeitsideologie, die neben sich keine Selbstzwecke mehr kennen will. Der 

von seinen Interessen sprechende Bürger ist für Marx und Engels ein ständig kalku-

lierendes Wesen, der glaubt, dass alle anderen Menschen sich ebenso wie er ver-

hielten. Das ökonomische Denken wird hier als ein geschichtlicher Ausdruck des 

aufstrebenden Bürgertums verstanden. Im Weiteren schildern die Autoren, wie die 

Ökonomie während der Aufklärung eine Erhebung zur Fachwissenschaft erlebte 

und deren gesamtgesellschaftlicher Einfluss damit noch weiter wuchs. In dieser 

Bewegung wurde das Selbst- und Gesellschaftsbild des idealtypischen Bürgers uni-

versalisiert und für alle Klassen verbindlich gemacht: 

 
„Die Oekonomie, die früher entweder von Finanzmännern, Bankiers & Kaufleuten, also 

überhaupt von Leuten, die unmittelbar mit ökonomischen Verhältnissen zu tun hatten – oder 

von allgemein gebildeten Männern wie Hobbes, Locke, Hume behandelt wurde, für die sie als 

ein Zweig des encyklopädischen Wissens Bedeutung hatte – die Oekonomie wurde erst durch 

die Physiokraten zu einer besondern Wissenschaft erhoben & seit ihnen als eine solche be-

handelt. Als besondere Fachwissenschaft nahm sie die übrigen politischen, juristischen &c. 

Verhältnisse so weit in sich auf, daß sie diese Verhältnisse auf ökonomische reduzirte. Sie 

hielt aber diese Subsumtion aller Verhältnisse unter sich nur für eine Seite dieser Verhältnisse 

& ließ ihnen damit im Übrigen auch eine selbständige Bedeutung außer der Oekonomie. Die 

vollständige Subsumtion aller existierenden Verhältnisse unter das Nützlichkeitsverhältniß 

[…] finden wir erst bei Bentham, wo nach der franz. Revolution & der Entwicklung der gro-

ßen Industrie die Bourgeoisie nicht mehr als eine besondre Klasse sondern als die Klasse auf-

tritt, deren Bedingungen die Bedingungen der ganzen Gesellschaft sind. Nachdem die senti-

mentalen & moralischen Paraphrasen, die bei den Franzosen den ganzen Inhalt der Nützlich-

keitstheorie bildeten, erschöpft waren, blieb für eine fernere Ausbildung dieser Theorie nur 

noch die Frage übrig: Wie die Individuen & Verhältnisse zu benutzen, zu exploitieren seien. 

Die Antwort auf diese Frage war inzwischen in der Oekonomie schon gegeben worden; der 

                                                             

25  MEGA² I/5, S. 466-467. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

einzig mögliche Fortschritt lag in dem Hereinnehmen des ökonomischen Inhalts. Bentham 

vollzog diesen Fortschritt.“26  

 

Diese hegemonial werdende bürgerliche Gesellschaftsperspektive krankte jedoch an 

ihrem tendenziellen methodologischen Individualismus und war sich dieser Pro-

blematik auch indirekt bewusst. Und so wird Bentham in der Lesart der Deutschen 

Ideologie zu einem hin- und hergerissenen Geist, der das Spannungsverhältnis der 

bürgerlichen Gesellschaft mit moralischen Reflexionen zu überwinden suchte: 

 
„In der Oekonomie aber war es schon ausgesprochen, daß die hauptsächlichen Verhältnisse 

der Exploitation unabhängig von dem Willen der Einzelnen durch die Produktion im Ganzen 

& Großen bestimmt und von den einzelnen Individuen fertig vorgefunden werden. Es blieb 

also für die Nützlichkeitstheorie kein anderes Feld der Spekulation, als die Stellung der Ein-

zelnen zu diesen großen Verhältnissen, die Privat-Exploitation einer vorgefundenen Welt 

durch die einzelnen Individuen. Hierüber hat Bentham & seine Schule lange moralische Re-

flexionen angestellt. Die ganze Kritik der bestehenden Welt durch die Nützlichkeitstheorie 

erhielt hierdurch ebenfalls einen beschränkten Gesichtskreis. In den Bedingungen der Bour-

geoisie befangen, blieben ihr zur Kritik nur diejenigen Verhältnisse, die aus einer früheren 

Epoche überkommen waren & der Entwicklung der Bourgeoisie im Wege standen.“27  

 

Marxʼ Zugang zur Glücksthematik war verschieden von dem Benthams, der gesell-

schaftlichen Nutzen mit Glück identifizierte. Marx’ Zugang verlief nicht primär 

über Claude Adrien Helvétius, der für Bentham von entscheidender Bedeutung war,  

sondern über seine Rezeption der Antike. Marx’ Dissertation Differenz der demo-

kritischen und epikureischen Naturphilosophie (1840/41)28 beschäftigte sich expli-

zit mit Philosophien, die nach den besten Wegen zu einem glücklichen Leben such-

ten. Die Zielstellung seiner Dissertation lag dabei insbesondere darin, Epikur, der 

zu Marx’ Zeit vielen als ein bloßer Wiedergänger des Demokrit galt, als einen 

eigenständigen Philosophen auszuweisen, der auch entscheidende Fortschritte 

gegenüber Demokrit zu bieten hatte. Doch auch Epikur erfuhr durch Marx Kritik. 

Dieser suche, bedingt durch seinen bewusstseinszentrierten Ansatz, eher nach der 

Freiheit vom Sein statt nach einer Realisierung der Freiheit im Sein.29 

                                                             

26  MEGA² I/5, S. 469-470. 

27  MEGA² I/5, S. 470. 

28  MEGA² I/1, S. 5-96. 

29  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 

2016, S. 82. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams | 123 

 

Für Epikur war ein glückliches Leben nicht ein unmittelbares hedonistisches 

Genussstreben bzw. ein von Leidenschaften bestimmter schneller Konsum, sondern 

eine gelassene Seelenruhe (Ataraxie), die gegenüber Schicksalsschlägen unbeein-

druckt bleibt und die nur durch eine vernünftige Zügelung von Trieben erreicht 

werden könne. Dabei betonte Epikur, dass das Glück eher durch höhere geistige Tä-

tigkeiten zu erlangen sei und weniger durch praktische Sinnesfreuden, die leicht 

Triebe und Leidenschaften hervorrufen und so die Seelenruhe des wahren Glücks 

vertreiben können.30 Für Marx ist jene ihm im Detail bekannte Glückskonzeption 

aber nur ein Teil der von ihm angestrebten Glücks- und Freiheitskonzeption, wo ein 

jeder nicht notwendig Kritiker sein und es auch bleiben müsse, sondern ebenso gut 

auch frei sein sollte, in praktischen Betätigungsfeldern zu dilettieren.31 Die marx-

sche Glücksvorstellung, die nur hintergründig wirkt, da sich Marx scheut, vom 

Menschheitsglück zu reden, soll durch eine Zurückdrängung der fremdbestimmten 

Arbeitszeit erreicht werden, die letztlich dazu dient Freiräume zu schaffen, um sich 

lustvollen praktischen und auch höheren geistigen Zwecken zu widmen. Wenn die 

„offene, unverschämte, direkte, dürre Ausbeutung“32 das Unglück des Arbeiters be-

deutet, so muss die von Marx angestrebte Aufhebung der Ausbeutung als solche 

notwendig ein Schritt hin zum Glück aller sein. 

In der Zusammenfassung der bisherigen Analyse lassen sich folgende Schlüsse 

ziehen: 1.) Marx und Engels kritisieren Bentham und seine Schule als verkürzte 

bourgeoise Sozialphilosophie, die sich zu sehr auf das Individuum richtet und dabei 

dessen sozial-historische Bedingtheit, insbesondere gegebene Klassengegensätze, 

ausblendet. John R. Dinwiddy gibt zu bedenken, dass Marx Bentham kritisieren 

musste, weil insbesondere dessen Schüler nach Benthams Tod zu den dominanten 

Ausdrucksträgern einer bürgerlichen Mittelklassenideologie wurden. Weiter heißt 

es bei Dinwiddy: „In the 1830s ‚philosophic‘ or Benthamite radicalism acquired a 

thrust that was much more anti-aristocratic than democratic or popular; it also came 

to be associated with the harsher aspects of political economy, and especially with 

the New Poor Law of 1834“33 2.) Marx und Engels nehmen eine historische Kon-

textualisierung des benthamschen Denkens vor und rechnen ihm so auch Verdienste 

an, insofern er in ihren Augen Teil des bürgerlichen Kampfes gegen die alten Privi-

legien der Aristokratie war. Wo Bentham tatsächlich eine Demokratisierung auch 

                                                             

30  Siehe dazu: Forschner; Maximilian: Epikurs Theorie des Glücks, in: Zeitschrift für philo-

sophische Forschung, 36, 1982, S. 169-188. 

31  Vgl. Priddat, Birger P.: „Reiche Individualität“, in: Pies, Ingo (Hrsg.): Karl Marx’ kom-

munistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 138-139. 

32  MEW 4, S. 465. 

33  Dinwiddy, John R.: Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 1989, S.115. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

im sozialen Sinn anstrebte, sahen Marx und Engels bei ihm allerdings nur eine an-

gestrebte Unterwerfung aller sozialen Verhältnisse unter die Tauschwertökonomie. 

3.) Friedrich Engels erkannte bei den im Chartismus angeeigneten Elementen Bent-

hams Utilitätsdenkens. 4.) In der Auseinandersetzung mit anderen Sozialisten zei-

gen sich Marx und Engels skeptisch gegenüber deren häufigen Bezugnahmen auf 

das Menschheitsglück. Dies mag einerseits darin begründet sein, dass sie in jenen, 

die das Wort führten, Konkurrenten erblickten, wie andererseits darin, dass auch die 

liberale Ökonomie das Glück im marktförmigen arbeitsteiligen Tauschverhältnis 

anstrebte und dies auch so kommunizierte. 5.) Der Epikureer Marx muss dennoch 

eine hintergründige Vorstellung vom „wirklichen Glück“ und demnach auch von 

„wirklichem Nutzen“ (in Abgrenzung zum bürgerlichen Interessensdenken) haben, 

auch wenn ihm der Terminus als politischer Kampfbegriff ungeeignet erschien.34 

Ohne eine hintergründige Idee vom Glück wäre die offene Kritik des kapitalisti-

schen Ausbeutungssystems durch Marx und Engels nicht denkbar.35 

 

 

                                                             

34  Davon zeugt auch Marxʼ Abituraufsatz Betrachtungen eines Jünglings bei der Wahl eines 

Berufes (1835). In diesem schreibt der siebzehnjährige Marx voller Idealismus: „Die Ge-

schichte nennt diejenigen als die größten Männer, die, indem sie für das Allgemeine 

wirkten, sich selbst veredelten; die Erfahrung preißt den als den Glücklichsten, der die 

meisten glücklich gemacht; die Religion selber lehrt uns, daß das Ideal, dem alle nach-

streben, sich für die Menschheit geopfert habe, und wer wagte solche Aussprüche zu ver-

nichten? Wenn wir den Stand gewählt, in dem wir am meisten für die Menschheit wirken 

können, dann können uns Lasten nicht niederbeugen, weil sie nur Opfer für alle sind; 

dann genießen wir keine arme, eingeschränkte, egoistische Freude, sondern unser Glück 

gehört Millionen, unsere Thaten leben still, aber ewig wirkend fort und unsere Asche 

wird benetzt von der glühenden Thräne edler Menschen.“ MEGA² I/1, S. 457. 

35  Siehe dazu: Lohmann, Georg: Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marxʼ Kapitalis-

muskritik, in: Angehrn, Emil; Lohmann Georg (Hrsg.): Ethik und Marx, Athenäum Ver-

lag, Königstein/Ts. 1986, S. 174-194. Die gegenteilige Ansicht vertritt Michael Heinrich. 

Vgl.: Heinrich, Michael: Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politi-

schen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, 

VSA-Verlag, Hamburg 1991, S. 248. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

4 Bentham und Marx im systematischen 

Vergleich 

 

 

 

4.1 INTERESSE UND IDEOLOGIE 

 

„Perseus brauchte eine Nebelkappe zur Verfolgung 

von Ungeheuern. Wir ziehen die Nebelkappe tief 

über Augʼ und Ohr, um die Existenz der Ungeheuer 

wegleugnen zu können.“1 

Karl Marx 

 

Albert O. Hirschman beschreibt in seinem Essay Leidenschaften und Interessen. 

Politische Begründungen des Kapitalismus vor seinem Sieg, wie Handel und 

Bankwesen, die einst mit Geiz, Gewinnsucht und Habgier assoziiert wurden, mit 

Anbruch der Moderne mehr und mehr als ehrbare Geschäftsbereiche galten.2 

Hirschman schildert, wie sich die politische Philosophie mit Beginn der Renais-

sance vom Moral- und Tugendideal des Mittelalters abwandte und versuchte, den 

Menschen stattdessen so zu nehmen, wie er wirklich sei. Während sich Machiavelli 

als einer der bedeutendsten Köpfe dieses neuen realistischen Ansatzes erwies, zählt 

Hirschman hierzu auch Thomas Hobbes. Beide gingen davon aus, dass der wirkli-

che Mensch, weit entfernt von bisherigen Idealen, von destruktiven Leidenschaften 

beherrscht sei.3 Hobbesʼ befriedender Leviathan war einer der ersten Lösungsansät-

                                                             

1  MEGA² II/5, S. 13. 

2  Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des Ka-

pitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980. 

3  Wenn auch bei Hobbes’ Bild des Menschen im Naturzustand die Vernunft eine entschei-

dende Rolle spielt, insofern sie etwa in einem anarchischen Zustand zu präventiver Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ze, die auf einer solchen Anthropologie des Leidenschaftsmenschen basierten. Sei-

ne prototypische Lösung erwies sich jedoch alsbald als ungenügend: 

 

„Die Vorstellung einer Autorität ex machina, die das durch menschliche Leidenschaften ver-

ursachte Elend und Unheil irgendwie beseitigen würde, bedeutet in Wirklichkeit, daß die 

eben erst entdeckten Schwierigkeiten einfach hinweggewünscht statt überwunden werden. 

Vielleicht ist das der Grund dafür, daß die repressive Lösung sich gegenüber der detaillierten 

Analyse der Leidenschaften im 17. Jahrhundert nicht lange behaupten konnte. Mit den neuen 

psychologischen Entdeckungen und Fragestellungen eher vereinbaren läßt sich der Vor-

schlag, die Leidenschaften, statt sie einfach zu unterdrücken, auf irgendeine Weise für andere 

Zwecke einzuspannen und nutzbar zu machen.“4 

 

Eine ganze Reihe Philosophen, wie etwa Paul Henri Thiry d’Holbach, Claude 

Adrien Helvétius und David Hume, begannen sich nun diesem Problem zu wid-

men.5 Der ihnen gemeinsame Gedanke: Konnte man die Leidenschaften nicht hin-

wegwünschen, so musste man eine gesellschaftliche Organisationsform finden, in-

nerhalb der sich die Leidenschaften gegenseitig in Schach hielten.  

Der sich im späten 16. Jahrhundert in Europa verbreitende Begriff des Interes-

ses, der mit den Leidenschaften assoziiert wurde, bekam im Laufe seiner Geschich-

te mehr und mehr eine ökonomische Färbung.6 Adam Smith hielt es zunächst nicht 

für nötig beide Begriffe voneinander zu scheiden. Unter anderem auch deshalb, da 

er im monetären Gewinn das beste Mittel zur Bedürfnisbefriedigung erblickte: „Ei-

ne Vermehrung des Reichtums ist das Mittel, durch das die meisten Menschen ihren 

Zustand zu verbessern trachten und wünschen. Es ist das gewöhnlichste und offen-

kundigste Mittel […].“7 Leidenschaften und Interessen waren nach Smith zwar 

nicht stets auf monetären Gewinn ausgerichtet, in der Mehrzahl der Fälle aber eben 

doch. Diese im engen Sinne ökonomische Lesart des Interesses wurde auch von Je-

remy Bentham geteilt, auch wenn Smith und Bentham den Begriff des Interesses 

nie einzig auf materielle Aspekte festlegen wollten. Helvétius, den Bentham ebenso 

bewunderte wie Smith, ging in ähnlicher Weise davon aus, dass, wenn man die Be-

                                                                

waltanwendung rät, zugleich aber auch die Chance eines vernüftigen Vertragsschlusses 

zugunsten eines Dritten überhaut erst ermöglicht. 

4  Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des Ka-

pitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980, S. 24. 

5  Die beiden Letzteren gelten heute als Vorläufer des Utilitarismus. 

6  Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des Ka-

pitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980, S. 41-42. 

7  Zit. in: ebd., S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 127 

 

wegungsgesetze des interessegeleiteten Menschen kannte, dieser dadurch berechen-

bar und lenkbar wurde. In seinem philosophischen Frühwerk An Introduction to the 

Principles of Morals and Legislation (1789)8 machte sich auch Jeremy Bentham 

diesen Ansatz zu eigen. 

Anders als Smith, der Leidenschaften und Interessen tendenziell zusammenfal-

len ließ, glaubten Montesquieu und David Hume erkannt zu haben, dass etwa der 

Markt den „wohlverstandenen Eigeninteressen“ des Menschen einen Raum bietet 

und so die destruktiven Leidenschaften desselben nach und nach vermindert. Diese 

Perspektive, die die Vernunft als Gegenpol zur Leidenschaft begreift, unterscheidet 

sich von der früheren hobbesschen Annahme, wonach die Vernunft nur ein Instru-

ment der Leidenschaften sei, um ihre Ziele effektiver zu realisieren.9  

Die „doux commerce“-These Montesquieus besagt, dass dort, wo Handel be-

trieben wird, milde Sitten barbarische Umgangsformen verdrängen.10 Auch für Da-

vid Hume stand fest, dass es „[…] eine unvermeidliche Folge aller gewerblichen 

Tätigkeiten [sei,] daß sie den Erwerbstrieb über die Genußsucht siegen lassen“11. 

Nach dieser Lesart zivilisiere der Handel Leidenschaftsmenschen.12 Jeremy Bent-

ham folgte diesem Zeitgeist. Für ihn lag in der Ökonomie eine befreiende und zivi-

lisierende Kraft. Er sah im Erwerbsstreben ein gesellschaftliches Moment, das zum 

Glück der größten Zahl führen werde, wenn der politische Rahmen dies gewährleis-

te.13  

Für Karl Marx hingegen wurde die „doux commerce“-These zum privaten 

Scherz innerhalb seines Briefwechsels mit Friedrich Engels.14 Als Kinder des 19. 

                                                             

8  Deutsche Übersetzung: Bentham, Jeremy: Eine Einführung in die Prinzipen der Moral 

und der Gesetzgebung, in: Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: 

Klassische und zeitgenössische Texte, Francke, Tübingen 2008. 

9  Siehe dazu: Neuendorff, Hartmut: Der Begriff des Interesses. Eine Studie zu den Gesell-

schaftstheorien von Hobbes, Smith und Marx, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1973, S. 32-

72. 

10  Siehe dazu: Asbach, Olaf (Hrsg.): Der moderne Staat und ‚le doux commerce‘. Politik, 

Ökonomie und internationale Beziehungen im politischen Denken der Aufklärung, No-

mos Verlag, Baden-Baden 2014. 

11  Zit. in: Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen 

des Kapitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980,  S. 75. 

12  Vgl. Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des 

Kapitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980, S. 69. 

13  In diesen Rahmen fällt auch Benthams Schrift Defence of Usury von 1787. 

14  Vgl. Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des 

Kapitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980, S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Jahrhunderts, die auf Revolution und Napoleonische Kriege zurückblicken konnten, 

sahen sie im Handel alles andere als eine zivilisierende oder harmonisierende Kraft. 

Benthams Prinzip der Nutzenmaximierung ließ Marx aber zumindest in einem Be-

reich gelten – für die Bourgeoisie: 

 

„Jeremias Bentham ist ein rein englisches Phänomen. Selbst unsern Philosophen Christian 

Wolf nicht ausgenommen, hat zu keiner Zeit und in keinem Land der hausbackenste Gemein-

platz sich jemals so selbstgefällig breitgemacht. Das Nützlichkeitsprinzip war keine Erfin-

dung Benthams. Er reproduzierte nur geistlos, was Helvétius und andre Franzosen des 18. 

Jahrhunderts geistreich gesagt hatten. Wenn man z.B. wissen will, was ist einem Hunde nütz-

lich?, so muß man die Hundenatur ergründen. Diese Natur selbst ist nicht aus dem ‚Nützlich-

keitsprincip‘ zu konstruieren. Auf den Menschen angewandt, wenn man alle menschliche 

That, Bewegung, Verhältnisse usw. nach dem Nützlichkeitsprinzip beurtheilen will, handelt 

es sich erst um die menschliche Natur im Allgemeinen und dann um die in jeder Epoche his-

torisch modificierte Menschennatur. Bentham macht kein Federlesens. Mit der naivsten Tro-

ckenheit unterstellt er den modernen Spießbürger, speziell den englischen Spießbürger, als 

den Normalmenschen. Was diesem Kauz von Normalmensch und seiner Welt nützlich, ist an 

und für sich nützlich. […] Wenn ich die Courage meines Freundes H. Heine hätte, würde ich 

Herrn Jeremias ein Genie in der bürgerlichen Dummheit nennen.“15 

 

Das rein individualistische Nutzenkalkül, das er aus Benthams Schriften entnahm, 

entspricht für Marx einem ideologischen Klasseninteresse. Dafür charakteristisch 

gilt ihm die zeitgemäße Rede über vermeintlich ubiquitäre Interessen, die doch eher 

als Interessen des bürgerlichen Kaufmanns zu verstehen seien. So schrieb Marx: 

„Das Interesse denkt nicht, es rechnet. Die Motive sind seine Zahlen.“16 Dennoch 

ist auch bei Marx das Interesse, das er vom Individuum löste und gesellschaftlichen 

Gruppen zuschrieb, primär ökonomisch gefärbt.17  

Bentham führt das Konzept des Interesses so häufig an, dass es durch die 

dadurch gewonnene Ambivalenz kaum noch klar zu fassen ist. Zwar gelten ihm 

„pleasure“ und „pain“ als natürliche Herren bei jeder alltäglichen Handlung. Zu-

gleich aber verdammt er, wie hier im Folgenden aufgezeigt wird, mit dem hier noch 

                                                             

15  MEGA² II/6, S. 558-559. 

16  MEGA² I/1, S. 224. 

17  Die Leidenschaften hingegen, die man noch im 18. Jahrhundert u.a. durch die kluge poli-

tische Instrumentalisierung des wahren ökonomischen Interesses zügeln zu müssen 

glaubte, erscheinen bei Marx nur noch als bloßes Epiphänomen der Gesellschaftsstruktur. 

Sie spielen bei ihm kaum noch eine Rolle. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 129 

 

zu betrachtenden Begriff des „sinister interest“ in Gerichtswesen und Politik jegli-

che Form des Klientelismus oder des Eigennutzes auf Kosten der Gesellschaft. 

Nachdem weiter oben die Funktionsweise des hedonistischen Nutzenkalküls ge-

schildert wurde und sich dabei zeigte, dass Benthams Konzeption die eines „sozia-

len Hedonismus“ ist, die wenig mit bloßem Egoismus zu tun hat, wird sich hier nun 

mit einem Spezialproblem Benthams, dem des „sinister interest“, auseinanderge-

setzt. Anhand der Konzeption des „sinister interest“ möchte ich im Folgenden un-

tersuchen, inwiefern Benthams politische Gesellschaftsanalyse sich systematisch 

vom Individual- zum Gruppeninteresse hinbewegte, um seine Konzeption im An-

schluss mit der marxschen Interessensauffassung zu vergleichen. 

An dieser Stelle ist es wichtig, die Leitthese der Arbeit in Erinnerung zu rufen. 

Ich gehe davon aus, dass es Bentham und Marx darum ging politisch privilegierte 

Minderheiten zu kritisieren. Bentham wie Marx wenden sich in ihren „negativen“ 

Herangehensweisen nie gegen Minderheiten, die im Interesse der Mehrheit zu lei-

den haben, wie es Benthams Motto vom „Glück der größten Zahl“ nahelegen könn-

te. Es geht ihnen also nicht um das Wohl der Mehrheit auf Kosten der Minderhei-

ten. Stattdessen wenden sich beide gegen ein undemokratisches Zuviel an politi-

scher Macht, das sie bei konkreten Minderheiten spezifischer historischer Formati-

onen, wie dem Adel und der Justiz (bei Bentham) oder dem Bürgertum (bei Marx), 

anzutreffen glauben. Darin also, in ihrer Negation jener demokratietheoretisch ille-

gitimen Bevorteilung, besteht ihre primäre Gemeinsamkeit.18 Bentham wie Marx 

geht es um die Verhinderung von starken Minderheiten, die eine wahre Demokratie 

nicht zustande kommen lassen – es geht ihnen um eine Verhinderung der Verhinde-

rung. Aus einer solchen Perspektive heraus kommt der ihnen jeweils eigenen Kon-

zeptualisierung des Gruppen- oder Klasseninteresses eine besondere Bedeutung zu. 

In der politischen Theorie kann man verschiedene Begriffe von Interesse finden, 

die man jedoch mehreren Idealtypen zuordnen kann. Allgemeinhin scheint der Be-

griff des Interesses von einer hohen Selbstevidenz geprägt,19 sodass sich nur wenige 

                                                             

18  Mary P. Mack versucht exemplarisch zu zeigen, dass auch der Begriff der Gerechtigkeit 

bei Bentham negativ definiert wird, insofern er etwa versucht potenzielle Ungerechtigkei-

ten innerhalb von Rechtsverfahren aufzulisten. Siehe dazu: Mack, Mary P.: Jeremy Ben-

tham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, London; Melbourne; Toronto 1962, 

S. 86-87. 

19  Der Begriff des Interesses ist im Vergleich zu dem des Bedürfnisses in seiner Perspekti-

vierung eher nach außen auf soziale und politische Umfelder gerichtet und ist daher der 

primäre Begriff  für politik-wissenschaftliche Arbeiten. Das Bedürfnis als begriffliche 

Kategorie erscheint in seiner Tendenz eher psychologisierend nach innen gerichtet zu 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Monografien zu diesem Thema finden lassen.20 Die folgenden Typologien versu-

chen die Verschiedenartigkeit von Willensbestimmungen in der politischen Theorie 

widerzuspiegeln. 

1. Der ökonomische Interessensbegriff bezog sich in seiner alten Form 

darauf, in etwas investiert zu haben (etymologisch: lat. Interesse = „dabei sein“ / 

„einen Anteil haben“). Interesse wurde in seiner frühen Form auch als „Zins“ 

verstanden. Letzterer ist eine Entschädigung für die zeitweise Nichtverfügbarkeit 

des eigenen Geldes. Die in der Frühaufklärung entstehende Form des 

ökonomischen Interessensbegriffs bezieht sich ebenso auf monetären Gewinn, 

kommt dabei jedoch ohne eine moralische Problematisierung aus bzw. sieht im 

monetären Gewinnstreben eher noch eine moralisierende Kraft, die potenziell 

destruktive Leidenschaften befriedet. Die heutige Form des ökonomischen 

Interessensbegriffs spiegelt sich in der „Theorie der Rationalen Wahl“ (rational 

choice theory). Diese Theorie beschreibt den Menschen heuristisch als einen 

rationalen Nutzenmaximierer (homo oeconomicus), dem seine Handlungsoptionen 

in einer Umwelt begrenzter Ressourcen klar vor Augen stehen. Unter der 

Bedingung der Transparenz kann dieser eine eindeutig geordnete Liste seiner Ziele 

erstellen. Jene Perspektivierung des Interesses beruht auf einem methodologischen 

Individualismus.21 

2. Der juristisch-rationalistische Interessensbegriff, der mit dem positiven, 

d.h. gesetzten Recht verkoppelt ist. Ein (Gesellschafts-)Vertrag wird hier 

                                                                

sein. Dennoch verhalten sich beide Kategorien zueinander nicht ausschließend bzw. sind 

nur sehr schwer trennscharf voneinander zu scheiden. 

20  So etwa: Massing, Peter: Interesse und Konsensus. Zur Rekonstruktion und Begründung 

normativ-kritischer Elemente neopluralistischer Demokratietheorie, Leske und Budrich, 

Opladen 1979. Oder auch: Hottinger, Olaf: Eigeninteresse und individuelles Nutzenkal-

kül in der Theorie der Gesellschaft und Ökonomie von Adam Smith, Jeremy Bentham 

und John Stuart Mill, Metropolis Verlag, Marburg 1998. Sowie: Engelmann, Stephen G.: 

Imagining Interest in Political Thought. Origins of Economic Rationality, Duke Universi-

ty Press, Durham MD u. a. 2003. Ebenso gibt es nur wenige Sammelbände wie z.B: Mas-

sing, Peter; Reichel, Peter (Hrsg.): Interesse und Gesellschaft. Definitionen – Kontrover-

sen – Perspektiven, Piper, München 1977. 

21  Siehe Dazu: Fisch, Jörg; Koselleck, Reinhard; Orth, Ernst Wolfgang: Interesse, in: Brun-

ner, Otto; Conze, Werner; Koselleck, Reinhardt (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. 

Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Band 3, Klett-Cotta, 

Stuttgart 2004, S. 305-365. Sowie: Gerhardt, Volker: Interesse, in: Ritter, Joachim; Grün-

der, Karlfried (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 4, Wissenschaftli-

che Buchgesellschaft, Darmstadt 1976, S. 479-494. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 131 

 

geschlossen, um die darin festgelegten Interessen der Vertragspartner zu wahren. 

Hierbei wird einerseits in individuelle Privatinteressen wie andererseits in 

kollektive Interessen der Öffentlichkeit unterschieden. Der juristische 

Interessensbegriff geht von einer Konfliktsituation aus, die befriedet werden muss. 

Die Möglichkeit der rationalen Einigung auf vertraglicher Grundlage wird dabei 

vorausgesetzt. 

3. Der naturrechtlich-juridische Interessensbegriff. Dieser bestimmt das 

Interesse durch eine metaphysische Setzung oder aber durch eine moralisch-

sittliche Herleitung. Das Interesse kann hier vielfältig bestimmt sein. So kann es 

sich etwa in einem behaupteten Willen zum Überleben, im „natürlichen“ Streben 

nach dem Erhalt des Eigentums, einem vitalistischen „Willen zur Macht“ oder auch 

im Vermeiden einer etwaigen Benachteiligung zeigen. Auch die Menschenrechte 

und die darin eingeschriebene Wahrung vermeintlicher „natürlicher Interessen“ 

gehören hierzu.  

4. Der historisch-soziologische Interessensbegriff. Das Interesse wird hier 

von einer normativen Werteordnung einer gewachsenen Gruppe oder Gesellschaft 

abgeleitet. Max Weber etwa schreibt: „Interessen (materielle und ideelle), nicht: 

Ideen, beherrschen unmittelbar das Handeln der Menschen. Aber: die ‚Weltbilder‘, 

welche durch ‚Ideen‘ geschaffen wurden, haben sehr oft als Weichensteller die 

Bahnen bestimmt, in denen die Dynamik der Interessen das Handeln 

fortbewegte.“22 Die Anordnung der Ziele ergibt sich demnach aus einem 

kultursoziologisch rekonstruierten Wertekanon. Innerhalb einer Gesellschaft wird 

oftmals auf die soziale Position der Akteure rekurriert, um auch deren spezifische 

Interessensdisposition zu bestimmen. 

5. Der historisch-dialektische Interessensbegriff ähnelt dem historisch-

soziologischen, fügt der Analyse jedoch noch eine diachrone Ebene hinzu. Die 

hieraus gewonnenen Erkenntnisse werden in einen zielgerichteten  Ent

wicklungszusammenhang  gesetzt,  der  als  Geschichtsteleologie  bezeichnet  wird. 

Im Unterschied zum ökonomischen Interessensbegriff sind die Interessen den 

Akteuren nur bedingt transparent. 

6. Der ethische Interessensbegriff. Dieser geht aus von einem individuell 

selbst gewählten Handlungsschema bzw. einer bestimmten Haltung zur Umwelt, 

die sich nicht in den Bedürfnissen, sondern in der Vernunft des Menschen gründet. 

Die Interessen ergeben sich hierbei, wie etwa bei Immanuel Kant, aus dem 

Pflichtbewusstsein gegenüber der eigenen Wahl. 

                                                             

22  Weber, Max: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Band 1, Mohr (Siebeck), 

Tübingen 1978, S. 252. Siehe dazu auch: Lepsius, M. Rainer: Interessen, Ideen und Insti-

tutionen, Westdeutscher Verlag, Opladen 1990, S. 31-43. 

-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

7. Der empirisch-sensualistische Interessensbegriff. Dieser wird durch 

systematische Beobachtung des menschlichen Verhaltes erstellt. 

Jene Idealtypen von Interessensbegriffen zeigen eher Tendenzen an, als dass sie 

im konkreten Einzelfall einer zu beurteilenden spezifischen Idee vom Interesse die-

ses erschöpfend erfassen. Auch schließen sie einander nicht immer aus. So ist etwa 

Aristoteles’ politische Theorie und der darin verankerte Begriff des Interesses in 

obige Kategorien nur schwer einzuordnen. Aristoteles geht von empirischen Be-

obachtungen über den Menschen aus. Diesen zufolge strebe der Mensch zur Ge-

meinschaft und verständige sich zudem, da er im Gegensatz zum Tier sprachbegabt 

ist, in der Polis über Gut und Schlecht. Aus Beobachtungen wird hier eine Natur-

teleologie deduziert. Nach Aristoteles durchläuft der Mensch in seiner Geschichte 

verschiedene Vergemeinschaftungsformen, um schließlich eine autarke Polis zu 

bilden. Das Ziel der Polis ist das Glück, das durch ein gerechtes und tugendhaftes 

Leben realisiert wird.23  

Im Folgenden soll nun versucht werden Benthams und Marx’ Interessensbegriff 

in jener Typologie zu verorten. Eine Handlung, oder ein Gesetz, erwies sich für 

Bentham dann als moralisch richtig, wenn sich ein Nutzen für alle Beteiligten 

ergab. Die Frage der Motivation galt ihm dabei, obwohl er ihr große Aufmerksam-

keit schenkte, als nebensächlich, da sein utilitaristisches Prinzip zunächst auf die 

Konsequenzen einer Handlung blickt. Bentham setzte in seinem Werk Leidenschaf-

ten und Interessen voraus, die in Abwesenheit einer klugen Rahmengesetzgebung 

zu Korruption führen können. Einerseits erscheint es ihm essenziell, die Motive und 

Interessen der Bürger zu kennen, andererseits muss aber insbesondere auch das 

Verhalten der politischen Klasse vom Gesetzgeber einkalkuliert werden. Besitzt 

jemand Macht oder historisch tradierte Sonderrechte, die ihn aus der Masse heraus-

heben, so bestand für Bentham kein Zweifel, dass jene, die sich zur privilegierten 

Klasse zählten, sich als besonders anfällig dafür erweisen, gegen das Prinzip des 

„größten Glücks“24 zu handeln, indem sie etwa danach trachteten, ihre Privilegien 

zu erhalten oder gar weiter auszubauen. 

Während der Begriff der Klasse schon bei Adam Smith auftaucht und im 19. 

Jahrhundert zum geläufigen Begriff avancierte, war es Bentham, der sich erstmals 

in analytischer Weise mit dem Klasseninteresse auseinandersetzte. Die politisch 

einflussreiche Oberschicht des Landes geriet ihm dabei zu seinem primären Unter-

suchungsgegenstand. Ich möchte behaupten, dass es von Benthams Klasseninteres-

se kein weiter Schritt zur marxschen Klassenkampfkonzeption ist. Einer der ersten, 

                                                             

23  Vgl. Aristoteles: Politik, Reclam, Stuttgart 1989. 

24  In späteren Jahren ließ Bentham den Zusatz der „größten Zahl“ fallen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 133 

 

der auf die in diesem Punkt tatsächlich sehr starke Homologie zwischen Bentham 

und Marx hinwies, war John R. Dinwiddy: 

 

„Had Marx read the later, fully radicalised, Bentham, he would still no doubt have regarded 

him as an essentially bourgeois kind of reformer – but he might have recognised none the less 

that their respective theories had a certain amount in common. This was particularly true in 

the area one might call the social psychology of politics. One of the most interesting respects 

in which Bentham anticipated Marx was in his perception that peoples behaviours and ideas 

and beliefs are largely conditioned by their social situations. John Stuart Mill, in a famous es-

say on Bentham which he wrote after the latter’s death, praised him for having drawn atten-

tion to the ,selfish interest in the form of class-interest‘, and for having identified the phe-

nomenon which Bentham called ,interest-begotten prejudice‘ – for showing, in other words, 

how a ruling class or elite will develop (to a large extend unconsciously) beliefs and ideas 

that suit and support their own collective interests. Bentham admitted that one could not al-

ways predict how an individual would think and behave from examining his or her situation. 

But he considered that the behaviour of groups was almost invariably determined by their 

self-regarding interests – and that the larger the group was the more confidently this rule 

could be applied.“25 

 

Diese prototypische Klassentheorie Benthams macht sich am Begriff des „sinister 

interest“ fest. Genauer gesagt ist es das gemeinsame Interesse der Oberschicht, die 

ihre historisch bedingten Privilegien zu wahren und auszubauen sucht. Wenn auch 

Bentham, wie Philip Schofield bemerkt, zur Zeit der Französischen Revolution 

noch nicht zur Demokratie „konvertiert“ war,26 so setzte mit dem Scheitern seines 

Panoptikum-Projektes, das in den Zeitraum von etwa 1789 bis 1804 fiel, ein ent-

scheidender Wandel in seinem politischen Denken ein.27 Die Schuld für das Schei-

tern des Projektes gab er der Regierung, die 1803 von einer Förderung des Panopti-

                                                             

25  Dinwiddy, J. R.: Bentham and Marx, in: ders.: Radicalism and Reform in Britain, 1780–

1850, The Hambeldon Press, London; Rio Grande 1992, S. 426; Auch Jon Elster kommt 

zu einer ähnlichen Einschätzung: „Elsewhere Bentham refers to the ‚interest begotten 

prejudice‘ which multiplies the sinister interest of the few by creating the illusion, in the 

many, that the few are best fit to rule. If Marx had read these passages, he might not have 

been as critical of Bentham as he was.“, Elster, Jon: Securities Against Misrule. Juries, 

Assemblies, Elections, Cambridge University Press, Cambridge; New York (u.a.) 2013, 

S. 149. 

26  Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Bentham, Ox-

ford University Press, Oxford; New York 2009, S. 109. 

27  Ebd., S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

kums absah.28 Von da an machte es sich Bentham zur Aufgabe, deren Motivations-

struktur und spezifische Interessenslage, die seinem Reformwillen entgegenzu-

stehen schien, zu analysieren. Das „sinister interest“ wurde ihm so zum immer häu-

figer gebrauchten Schlagwort, aus dem er letztlich den Schluss zog, dass demokra-

tische Institutionen notwendigerweise die Grundlage einer guten Regierung seien.29 

Erstmalig taucht der Begriff des „sinister interest“ in Benthams Writings on the 

Poor Laws (1797) auf. Dort findet er beiläufig Verwendung in Bezug auf die Auf-

seher der Arbeitshäuser für Arme, die ihre privilegierte Position dazu ausnützen 

könnten, die ihnen Untergebenen nicht im Sinne des angedachten öffentlichen 

Wohls, sondern für ihren privaten Gewinn arbeiten zu lassen. Die von Bentham 

entworfene, dem öffentlichen Wohl verpflichtete Gesellschaft, die die Errichtung 

der Arbeitshäuser finanziert, solle jenem „sinister interest“ durch ein effektives 

Buchführungs- und Inspektionssystem ebenso wie durch interne Beschwerde- und 

Presseorgane begegnen. Transparenz bezüglich der Macht und Arbeitsprozesse er-

scheint hier, in dieser frühen Nennung, als das geeignete Gegenmittel.30 

Von seinem späteren demokratisch gesinnten Standpunkt aus gab es für Bent-

ham durchaus „schlechte“ Interessen. Da jedoch ein jeder nach Benthams Anthro-

pologie notwendigerweise seine Interessen verfolgt, wäre es ihm, wie er im Jahr 

1811 verdeutlicht, als sprachlich unglücklich erschienen, von „schlechten“ (d.h. für 

ihn im weitesten Sinne antidemokratischen) Interessen zu sprechen. Bentham 

erläutert hierzu:  

 

„Like bad, sinister is here employed for the expression of disapprobation. When motive is the 

name of the subject or the object marked for reprobation, bad is the adjunct most commonly, 

though sinister also is sometimes, employed for that purpose: when interest is the name given 

to the subject or object, sinister is the only one of the two names that is given to the adjunct. 

Of sinister motives we hear sometimes: of bad interests never.“ 31 

 

Vor der Verwendung des Begriffs trat Bentham mit A Fragment on Government 

(1776) als prominenter Kritiker des englischen Rechtssystems auf. So ist es nicht 

verwunderlich, dass es zu Beginn der 1790er-Jahre, bei der ersten systematischen 

Verwendung des Begriffs, zunächst die Vertreter des Rechtssystems waren, denen 

                                                             

28  Vgl. ebd., S. 109-110. 

29  Vgl. ebd., S. 109. 

30  Quinn, Michael (Hrsg.); Bentham, Jeremy: Writings on the Poor Laws, Volume II, Ox-

ford University Press, New York 2010, S. 208. 

31  Zit. in: Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 135 

 

Bentham in Schriften wie Truth versus Ashurst (1792) und A Protest against Law-

Taxes (1793) ein „sinister interest“ vorwarf.32 Ihr Eigeninteresse bestehe darin, das 

Rechtssystem möglichst für Außenstehende uneinsichtig zu gestalten, um ihre privi-

legierte Position zu wahren, die sie sich von den Klägern gut bezahlen ließen. Die 

hohen Gerichtskosten wiederum führten zu einem Ausschluss großer Teile der Be-

völkerung, die sich diese schlicht nicht leisten könnten oder durch verzögerte Pro-

zesse in den Ruin getrieben würden.33 Zugleich hatte sich, so Bentham, eine Allianz 

zwischen Justiz und finanzstarken Schichten etabliert, die gegenseitige Vorteile mit 

sich brachte.34 Die Justiz zeigte sich somit, insofern sie zum Geschäftsmodell ge-

riet, als ein Träger eines Unrechtssystems. Sie stellte sich als Bewahrer der engli-

schen Freiheit dar, während sie genau diese systematisch unterlief.35 Benthams 

Problematisierung des Rechtssystems lässt sich in eine bekannte Kurzgeschichte 

Franz Kafkas hineinprojizieren:  

 

„Vor dem Gesetz steht ein Türhüter. Zu diesem Türhüter kommt ein Mann vom Lande und 

bittet um Eintritt in das Gesetz. Aber der Türhüter sagt, daß er ihm jetzt den Eintritt nicht ge-

währen könne. Der Mann überlegt und fragt dann, ob er also später werde eintreten dürfen. 

‚Es ist möglich‘, sagt der Türhüter, ‚jetzt aber nicht.‘ Da das Tor zum Gesetz offen steht wie 

immer und der Türhüter beiseite tritt, bückt sich der Mann, um durch das Tor in das Innere zu 

sehn. Als der Türhüter das merkt, lacht er und sagt: ‚Wenn es dich so lockt, versuche es doch, 

trotz meines Verbotes hineinzugehn. Merke aber: Ich bin mächtig. Und ich bin nur der unters-

te Türhüter. Von Saal zu Saal stehn aber Türhüter, einer mächtiger als der andere. Schon den 

Anblick des dritten kann nicht einmal ich mehr ertragen.‘ Solche Schwierigkeiten hat der 

Mann vom Lande nicht erwartet; das Gesetz soll doch jedem und immer zugänglich sein, 

denkt er […].“ 36 

 

                                                             

32  Philip Schofield bietet in seiner Schrift Utility & Democracy. The Political Thought of 

Jeremy Bentham ein ganzes Kapitel zur Entstehungs- und Verwendungsgeschichte des 

Begriffs des „sinister interest“ und stützt sich dabei auf noch unpublizierte Schriften 

Benthams, die im Londoner Universitätsarchiv liegen. 

33  Bentham empfahl, dass Mittellosen durch den Richter ein kostenloser Rechtsbeistand zu-

gewiesen werde. Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748-1792, 

Heinemann, London; Melbourne; Toronto 1962, S. 287. 

34  Vgl. Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 127. 

35  Vgl. ebd,, S. 128. 

36  Kafka, Franz: Vor dem Gesetz (1915), in: Binder, Hartmut: „Vor dem Gesetz“: Einfüh-

rung in Kafkas Welt, Metzler, Stuttgart; Weimar 1993, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

In Elements of the Art of Packing (1809) zeigte Bentham, wie selbst die Jury aus 

freien Bürgern, die traditionell als Garant der englischen Freiheiten verstanden 

wurde, durch verschiedenartige Mittel der Einflussnahme durch interessengeleitete 

Richter, wie etwa Einschüchterung, Irreführung oder direkte Korrumpierung, aus-

geschaltet wurde.37  

Denkbar war es, diesen Missständen mit politischen Mitteln zu begegnen. Doch 

auch dem Parlament, das große Teile des nun korrumpierten Rechtssystems mit er-

schaffen hatte, schenkte Bentham kein Vertrauen mehr. Seine Reflexion des „sinis-

ter interest“ bewirkte schließlich, dass er sich nicht mehr nur darauf beschränkte, 

das Justizsystem reformieren zu wollen, sondern sich vielmehr ab 1809 daran 

machte, das Parlament einer grundlegenden Reform unterziehen zu wollen. An die-

sem Punkt vollzogen sich schließlich seine Wandlung zum Philosophical Radical 

sowie seine endgültige Hinwendung zum Politischen.38 Dabei gab es neben dem 

Scheitern seines Panoptikums noch eine ganze Reihe an Ereignissen und Beobach-

tungen, die jene Radikalisierung Benthams begünstigt haben mögen. So merkt John 

R. Dinwiddy etwa an, dass Bentham an den indirekten Auswirkungen der Französi-

schen Revolution Anstoß nahm, insofern nun alle Reformprojekte von den Reaktio-

nären als gefährlich gebrandmarkt wurden.39 Darüber hinaus orientierte sich Bent-

ham zunehmend an den Vereinigten Staaten Amerikas, die er als positives Beispiel 

einer politischen Entwicklung wahrnahm, ungeachtet dessen, dass er sich an der 

Naturrechtsbasis der Unabhängigkeitserklärung störte.40 In jene Zeit der Radikali-

sierung Benthams fällt auch sein Zusammentreffen mit James Mill im Jahr 1808, 

der eventuell entscheidend zu seinem Gesinnungswandel beitrug.41 

Bentham wollte das „sinister interest“, nicht aber das Eigeninteresse ausschal-

ten. Dies wäre mit seiner Konzeption des Allgemeininteresses als Summe aller Ein-

zelinteressen unvereinbar gewesen.42 Das „sinister interst“ einfach zu verbieten 

konnte für Bentham keine ernsthafte Option sein. Es komme stattdessen vielmehr 

darauf an, den institutionellen Rahmen so zu gestalten, dass sich kein wirkmächti-

ges, dem öffentlichen Nutzen entgegenstehendes „sinister interest“ ausbilden kön-

                                                             

37  Vgl. Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 131-36. 

38  Vgl. ebd., S. 136-137. 

39  Vgl. Dinwiddy, J.R.: Radicalism and Reform in Britain, 1780-1850,  The Hambeldon 

Press, London; Rio Grande 1992, S. 283. 

40  Vgl. ebd., S. 283. 

41  Vgl. ebd., S. 274. 

42  Vgl. Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 137 

 

ne. Bentham erläutert dies 1822 in seiner Schriftensammlung First Principles Pre-

paratory to Constitutional Code folgendermaßen: 

 

„Where the government is thus in its very essence, form, and texture, in a state of opposition 

to the universal interest, altogether useless is every such  pretended remedy as consists in the 

substituting to the existing set of rulers [a new set of rulers] acting under the same form of 

government: placed in the same situations with their predecessors, impregnated with the same 

sinister interest, acting under the same temptations, acting under the same insensibility to the 

counterforce of all tutelary sanctions, the universal nature of man suffices to secure their pur-

suing the same sinister interest. The whole Official Establishment is in that case in the state of 

a ship infected with a plague.“43 

 

In dieser Passage wird deutlich, wie stark Menschen für Bentham von ihren Um-

ständen geprägt werden. Seine Metaphorik im obigen Zitat legt nahe, dass sich, bei 

entsprechenden hygienischen Bedingungen, früher oder später jeder infiziert. Für 

Bentham galt es, jene Teile des gruppenspezifischen Einzelinteresses zu eliminie-

ren, die mit dem Allgemeininteresse (verstanden als die Möglichkeit individuellen 

Glücksstrebens) unvereinbar seien. So verwandte er „particular interest“44 als Sy-

nonym für „sinister interest“ oder aber sprach spezifizierend von „their particular 

sinister interest“45.  

Politisch organisierte Gruppen bzw. „factions“ erscheinen in der benthamschen 

Systematik auf den ersten Blick als in sich problematisch.46 Hintergründig nahm er 

dabei an, dass es eine allgemeindienliche Ordnung geben könne, die einen Rahmen 

zur Entfaltung aller Individualinteressen biete. Die Beförderung des universellen 

Glücks galt ihm als einzig legitimer Maßstab der Regierungstätigkeit, wobei jegli-

che Form partiellen Gruppenglücks dem entgegenstehe.47 Pointiert heißt es: „[…] 

[E]very act by means of which a sacrifice of the interest of the greatest number is 

made to the particular and sinister interest of the ruling few is an act of hostility to 

                                                             

43  Bentham, Jeremy: First Principles Preparatory to Constitutional Code, in: Schofield, Phil-

ip (Hrsg.); Rosen, Frederick: The collected Works of Jeremy Bentham: First Principles 

Preparatory to Constitutional Code, Clarendon Press, Oxford (u.a.) 2006, S. 128. 

44  Vgl. Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 111. 

45  Bentham, Jeremy: First principles preparatory to constitutional code, in:  Schofield, Phil-

ip (Hrsg.); Rosen, Frederick: The collected Works of Jeremy Bentham: First principles 

preparatory to constitutional code, Clarendon Press, Oxford (u.a.) 2006, S. 129. 

46  Vgl. ebd., S. xxxiii. 

47  Vgl. ebd., S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

the people.“48 Obwohl Bentham insbesondere König Georg III. in Verdacht hatte, 

durch persönlichen Einfluss Reformideen wie die des Panoptikums scheitern zu las-

sen, entwickelte er auch eine Konzeption des sogenannten „partnership interest“, 

welches nicht allein den König, sondern auch die Aristokratie und die von ihr sys-

tematisch ausgenutzte Staatsnähe anprangerte.49 Doch war es erst John Stuart Mill, 

der später eine explizite Klassentheorie aufstellte und konkret gegen die Vorherr-

schaft der Aristokratie anschrieb.50 

Hervorzuheben ist, dass Bentham das Interesse der Allgemeinheit negativ be-

stimmt: Noch so verschiedene Individualinteressen harmonisieren sich nach Bent-

ham in dem Moment, wo es eine korrupte und verschwenderische Regierung und 

ihre Missbräuche zu verhindern gilt.51 Eine im politischen Betrieb privilegierte 

Gruppe wird dann destruktiv für eine Ordnung des Gemeinwohls, insofern es ihr 

gelingen sollte, ihre Sonderinteressen systematisch über die aller anderen zu stellen. 

Dies bedeutet nicht, dass sich ohne ein „sinister interest“ alle Interessen im politi-

schen Prozess gleichermaßen durchsetzen können. Wohl aber soll im Idealfall jedes 

Interesse gleichermaßen berücksichtigt werden, sodass eine ungleiche Verteilung 

von Kapital und Einflussmöglichkeiten im politischen Raum keine Rolle spielen 

dürfe.  J.A.W. Gunn schreibt hierzu: 

 

„[Bentham, G.R.] often challenged organized interests in the name of other specific interests 

that lacked organization, and not in the name of a unanimous public. Writing of producers, 

Bentham complained that only those groups with the largest resources were powerful. Who, 

he asked, spoke for ,Bakers, butchers, tailors, shoemakers, farmers, carpenters, bricklayers, 

masons …‘?“52 

 

Bentham sorgte sich insbesondere um die Kleinproduzenten, um Arbeiter und Bau-

ern, von denen er nicht annahm, dass sie sich im gleichen Maße organisieren könn-

ten wie die seit Langem vernetzte Aristokratie. Marx problematisierte nur wenige 

Jahrzehnte später die übermächtig gewordene Bourgeoisie im Namen des Proletari-

                                                             

48  Ebd., S. 195. 

49  Vgl. Dinwiddy, J.R.: Radicalism and Reform in Britain, 1780–1850, The Hambeldon 

Press, London; Rio Grande 1992, S. 282. 

50  Vgl. Mill, John Stuart (Autor); Wolf, Jean-Claude (Hrsg.): Autobiographie, Felix Meiner 

Verlag, Hamburg 2011, S. 140. 

51  Vgl. Gunn, J.A.W.: Jeremy Bentham and the Public Interest, in: Lively, Jack; Reeve, An-

drew (Hrsg.): Modern Political Theory from Hobbes to Marx. Key Debates, Routledge, 

London; New York 1996, S. 207. 

52  Ebd., S. 210-211. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 139 

 

ats. Bentham setzte als Heilmittel für das von ihm ausgemachte Ungleichgewicht 

auf eine Ausweitung des Wahlrechts.53 Das Selbstinteresse galt ihm zwar stets als 

gegebenes und notwendiges Element bei der Gestaltung öffentlicher Angelegenhei-

ten, doch ein Ungleichgewicht bei der Verrechnung aller Einzelinteressen müsse 

verhindert werden. Alle Interessen sollten im gleichen Maße zählen. Am ehesten 

wäre das möglich, wenn ein jeder Bürger seinen Repräsentanten für das gesetzge-

bende Parlament entsprechend seinen individuellen Interessen wähle. Im Detail 

bedeutet dies, wie Philip Schofield erläutert: 

 

„Benthamʼs strategy was to place the constitutive power directly in the hands of those persons 

whose interests composed the universal interest (thus identifying the interests of the constitu-

ents with the universal interest), and then to make the operative power subordinate to the con-

stitutive power (thus identifying the interests of the rulers, through the medium of the constit-

uents, with the universal interest). The constitutive power, therefore, was vested in the whole 

number of the members of the community, whose aggregate interest itself was the universal 

interest. The legislature had then to be made genuinely representative of the electorate. This 

implied an electoral system based on universal suffrage. Since the universal interest was the 

aggregate of all the individual interests in the community – the secret ballot allowed each in-

dividual to vote for the candidate he considered the most likely to promote his own self-

interest – the candidate elected would be the one who most successfully appealed to the inter-

ests of the greatest number of individuals in his electoral district.“54 

 

Doch ein solches System, das auf einem allgemeinen Wahlrecht beruhte, war bis 

dato noch nicht realisiert. Bentham hoffte daher, dass jene, die dem „sinister inte-

rest“ aufgrund einer privilegierten Position anheimfallen, früher oder später zur Er-

kenntnis gelangen, dass eine konsequente Klientelpolitik ihrerseits das Vertrauen, 

die Sicherheit sowie auch die politische Stabilität ihrer Gesellschaft derart unterlau-

fen würde, sodass sie sich selbst damit keinen Gefallen erweisen würden.55 Zu-

gleich nahm er jedoch an, dass ein solcher Lerneffekt der Eliten sich nur innerhalb 

einer transparenten parlamentarischen Demokratie einstellen werde, die nicht allein 

auf die Selbsteinsicht vertraut, sondern auch über ein öffentliches Druckpotenzial in 

                                                             

53  Vgl. ebd., S. 211. 

54  Schofield, Philip: Bentham on the Identification of Interests, in: Utilitas, Volume 8, Issue 

2, 1996, S. 227. 

55  Rosen, Frederick: Jeremy Bentham and Representative Democracy. A Study of the Con-

stitutional Code, Clarendon Press, Oxford 2003 (1983), S. 234-235. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

moralischen Fragen verfügt.56 Selbsteinsicht und öffentlicher Druck sind für Bent-

ham hierbei als komplementäre Elemente zu verstehen.57 Erst eine solche institutio-

nelle Ordnung würde die am Gemeinwohl orientierte Gesellschaft gegen die Zentri-

fugalkräfte des „sinister interest“ effektiv schützen können. Frederick Rosen 

erläutert dies folgendermaßen: 

 

„All that he claims for the democratic system is that it allows the identification of interests to 

take place; in monarchy and aristocracy, the interests of rulers tend to be distinct from those 

of the ruled. Besides the representative system, however, is the strategy of reform. The strate-

gy of reform, backed by the power of Public Opinion Tribunal, persuades people that their in-

terests should be identified with the general interest. The rich, as we noted, have to be per-

suaded to pursue their prosperity within the democratic system with the promise that their 

wealth will be more secure and of greater amount than if they seek increased wealth at the 

expense of security of the community.“58  

 

Dass diese von der Demokratie zu leistende Überzeugungsarbeit nicht immer leicht 

sein würde, sah auch Bentham, der oftmals erfolglos, aber dennoch unermüdlich für 

sein Konzept einer liberalen parlamentarischen Demokratie warb. Auch deshalb be-

zeichnete er seinen Constitutional Code (1822–1832) als eine Utopie.59 Diese war 

jedoch insofern realistisch, als sie sich um die Anerkennung von faktisch diversen 

Interessen bemühte; doch gerade hier lag auch die Crux Benthams politischer Theo-

rie, die zwar auf ein gewünschtes Gleichgewicht der gesellschaftlichen und indivi-

duellen Kräfte zielte und hierfür nach Mitteln und Wegen suchte, zugleich aber 

auch eine anwachsende Vielzahl dem entgegenstehender Hindernisse ausmachte.60 

Ein politisches Gleichgewicht innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft war in Bent-

hams Augen zwar nicht gegeben, aber im Gegensatz zu Marxʼ Perspektive prinzipi-

ell vorstellbar. Das wichtigste Moment sei dabei die Gleichbeteiligung aller Indivi-

dualinteressen am Prozess der Konstituierung der Legislative, die ihrerseits eine 

                                                             

56  Vgl. Postema, Gerald J.: Bentham and the Common Law Tradition, Oxford University 

Press, Oxford 1986, S. 361-362. 

57  Schofield, Philip: Bentham on the Identification of Interests, in: Utilitas, Volume 8, Issue 

2, 1996, S. 226. 

58  Rosen, Frederick: Jeremy Bentham and Representative Democracy. A Study of the Con-

stitutional Code, Clarendon Press, Oxford 2003 (1983), S. 235. 

59  Vgl. ebd., S. 236. 

60  Vgl. Gunn, J.A.W.: Jeremy Bentham and the Public Interest, in: Lively, Jack; Reeve, An-

drew (Hrsg.): Modern Political Theory from Hobbes to Marx. Key Debates, Routledge, 

London; New York 1996, S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 141 

 

kluge Rechtsordnung gestalten sollte.61 Alles was zählen sollte, waren Einzelinte-

ressen und eine diese zur Geltung kommen lassende politische Ordnung, die auf 

den von Bentham definierten vier Grundpfeilern Sicherheit, Subsistenz, Wohlfahrt 

und Gleichheit beruhen sollte.62  

In seinem Kampf gegen das „sinister interest“ bemühte sich Bentham, instituti-

onelle Sicherheiten gegen eine schlechte, d.h. auf ihren unmittelbaren Vorteil bezo-

gene politische Elite zu finden, die in einem reformierten politischen System An-

wendung hätten finden können. Diese erdachten Sicherheiten bilden einen ganzen 

Katalog von Maßnahmen und Arrangements. Am 22. Juli 1822 notierte Bentham 

einige seiner diesbezüglichen Ideen auf einer kurzen Liste, die er mit „securities for 

good government“ überschrieb und die er im Detail in seiner Schriftensammlung 

First Principles Preparatory to Constitutional Code erläuterte:63 

 

„1. Minimizing the quantity of power in the hands of functionaries. 2. Minimizing the quanti-

ty of the matter of wealth in the disposal of functionaries. 3. Minimizing the quantity of the 

matter of wealth employed as pay of functionaries. 4. Applying legal counterforces to the 

power of functionaries. 5. Applying moral counterforces to the power of functionaries. 6. Ex-

clusion of factious honor, or say factious dignity. 7. Exclusion of all other factious instru-

ments of delusive influence.“64 

 

Eine geringe Bezahlung der politischen Funktionäre mag das politische System so-

gar anfälliger für Korruption machen, aber vom Zusammenwirken der verschiede-

nen Sicherheitseinrichtungen erhoffte sich Bentham die Ermöglichung einer realen 

Entfaltung einer utilitaristischen Regierung. 

Für jene, die er von seinen Ideen überzeugen konnte, stand fest, dass der Utilita-

rismus, der das Eigeninteresse anerkannte, allen scheinbar idealistischen oder altru-

istischen politischen Bewegungen überlegen war, da er auf eine nach außen getra-

gene Tugend und Moral verzichtete und stattdessen auf Rationalität im Sinne er-

kannter langfristiger Interessen innerhalb einer Gemeinschaft setzte. Eine rousseau-

                                                             

61  Vgl. ebd., S. 212. 

62  Vgl. Bentham, Jeremy: Pannomial Fragments, in: Bentham, Jeremy (Autor); Engelmann, 

Stephen G. (Hrsg.): Selected Writings: Jeremy Bentham, Yale University Press, New Ha-

ven; London 2011, S. 241. 

63  Vgl. Bentham, Jeremy: First Principles Preparatory to the Constitutional Code, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected Works 

of Jeremy Bentham: First Principles Preparatory to Constitutional Code, Clarendon Press, 

Oxford (u.a.) 2006, S. xxxiii. 

64  Ebd., S. xxxiii. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

sche Vorstellung eines einheitlichen „volonté générale“ tugendhafter Staatsbürger 

lehnte Bentham ab.65 Gerade jene politischen Kräfte, die die Tugendhaftigkeit im 

Munde führten, erschienen ihm als verdächtig und anfällig für Korruption: „The uti-

litarian can never serve his sinister interests by his doctrine. The sentimentalist, of-

ten. He preaches self-denial, generosity, etc., that others may practice it for his ben-

efit.“66 Heute findet sich diese Position etwa auch in der kritischen Soziologie Pier-

re Bourdieus, der Benthams Grundidee wiederholte, indem er formulierte:  

 

„Von ‚Interessen‘ ist deshalb zu sprechen, weil mit diesem Begriff ein Bruch demonstriert 

wird: er zerstört die Ideologie der Interessenlosigkeit, der Uneigennützigkeit, die Berufsideo-

logie der ‚Kleriker‘ und Intellektuellen aller Art. Die im religiösen, politischen, intellektuel-

len Bereich Engagierten haben ihre je eigenen Interessen, die ungeachtet ihrer Unterschiede 

zu denen eines führenden Akteurs im ökonomischen Feld nicht minder vital sind.“67  

 

Im Folgenden gilt es, die benthamschen Bergriffe „fallacies“ und „delusion“ und ih-

ren Bezug zum „sinister interest“ zu erläutern. Hierbei soll das ideologiekritische 

Gespür Benthams dargestellt werden. „Sinister interest led rulers and other officials 

to employ fallacies in order to produce delusion, and hence to promote and defend 

the abuses from which they profited“68, schreibt Philip Schofield und versucht so, 

Benthams begriffliches Werkzeug in einem Satz zu systematisieren. Jene Minder-

heiten, die ein „sinister interest“ verfolgen, müssen notwendigerweise mit Täu-

schungen operieren, um ihre Interessen als Allgemeininteresse auszuweisen. Dies 

funktioniert für Bentham über „fallacies“, also Trugschlüsse, die, sofern erfolgreich 

implementiert, zu „delusions“, d.h. zu falschen Bewusstseinszuständen, führen 

können. „Fallacies“ definierte Bentham als: „[…] any argument that is considered 

as having been employed, or consideration suggested, for the purpose, or with a 

                                                             

65  Vgl. Gunn, J.A.W.: Jeremy Bentham and the Public Interest, in: Lively, Jack; Reeve, An-

drew (Hrsg.): Modern Political Theory from Hobbes to Marx. Key Debates, Routledge, 

London; New York 1996, S. 218. Dennoch beschäftigt sich auch Bentham in Chrestoma-

thia (1817) mit dem Problem der Erziehung der Bürger. 

66  Bentham, Jeremy: A Table of the Springs of Action, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Deontology to-

gether with A Table of the Springs of Action and the Article on Utilitarianism, Clarendon 

Press, Oxford 2002, S. 56. 

67  Bourdieu, Pierre: Delegation und politischer Fetischismus, in: ders.: Politik. Schriften zur 

Politischen Ökonomie 2, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 36. 

68  Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New York, 

2009, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 143 

 

probability of producing the effect – of deception: of causing some erroneous opin-

ion to be entertained by some person or persons to whose minds it is expected [it] 

will present itself.“69 Bei „fallacies“ handelt es sich demnach nicht um bloße fehler-

hafte Meinungen, sondern um einen Diskurs, der systematisch falsche Denk- und 

Weltbilder sowie falsche Handlungsmuster hervorruft.70 Mit der Annahme diskursiv 

produzierter falscher Bewusstseinszustände betrat Bentham das Feld der Ideologie-

kritik, das später Marx dominieren sollte. Die Produzenten jener „fallacies“ sind für 

Bentham interessengeleitete Minderheiten.71  

Bedingt durch die eigene Erfahrung im politischen Betrieb war Bentham mit ei-

ner breiten Palette solcher „fallacies“ vertraut. Die Argumente, die gegen Benthams 

radikaldemokratische Reformen, wie etwa die Ausweitung des Wahlrechts, hervor-

gebracht wurden, waren vielfältig und wiesen immer einen konservativen Hinter-

grund auf. Der Bentham-Biograf Charles Millner Atkinson fasst Benthams analyti-

schen Kommentar zu seinen politischen Gegenspielern aus dessen Handbook of Po-

litical Fallacies (1824) folgendermaßen zusammen: 

 

„The Book of Fallacies consists of a laborious, but incisive, exposure of many mischievous 

absurdities which passed current as good sense in political assemblies; and it was directed 

manly against devices made use of in support of corruption and arbitrary power. Thus Ben-

tham ridicules appeals to the Wisdom of our Ancestors, ,the Chinese Argument‘; the Hobgob-

lin Argument, ,No Innovation!‘; the Procrastinator’s argument, ,Wait a little, this is not the 

time‘; the Snail’s Pace Argument ,One thing at a time!‘ ,Not so fast!‘ ,Slow and Sure!‘ and so 

on. Fallacies of ,Confusion‘ are so admirably dealt with; for example, the use of ,imposture 

terms‘ applied to the defence of things which under their proper name are manifestly indefen-

sible […].“72 

 

Im obigen Zitat wird zweierlei deutlich: einerseits Benthams Sensibilität für sprach-

liche Konstruktionen und Metaphorik mit persuasiver Absicht, andererseits seine 

Fähigkeit diesen Spürsinn, nach seiner Wandlung zum Philosophical Radical, zur 

politischen Kritik zu gebrauchen.  

                                                             

69  Zit. in: Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 156. 

70  Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New York, 

S. 96. 

71  Vgl. ebd., S. 96. 

72  Atkinson, Charles Milner: Jeremy Bentham: His Life and Work, London; Methuen 1905, 

S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Schon sehr viel früher hatte Bentham eine eigene Theorie der Fiktionen ausge-

arbeitet, die sich der Frage widmete, inwiefern die Struktur der Sprache selbst dar-

über Auskunft geben kann, ob es sich bei einem fraglichen Gegenstand um eine 

„real entity“ (z.b. Baum) oder eine „fictious entity“ (z.B. Macht, Liebe, Nutzen, 

Glück) oder „mythological entity“ (z.B. Chimäre) handelt. Eine Erkenntnis aus sei-

ner frühen Theorie war es, dass Fiktionen ein notwendiger Teil der Realität seien 

bzw. sogar wie im Falle des Glücks oder des Nutzens zum Leitprinzip werden soll-

ten. Zugleich jedoch warf Bentham hier metaphysischen und naturrechtbasierten 

Gesellschaftstheorien vor, dass sie ihre Fiktionen als reale Gegebenheiten begreifen 

würden, sie also kein aufgeklärtes Verständnis sprachlicher Fiktionen hätten.73 Wil-

helm Hofmann merkt zur Entwicklung Benthams an: 

 

„War der Bentham der Anarchical Fallacies noch ein elitär denkender Autor mit einem eher 

skeptischen Blick auf die Fähigkeiten der später von ihm so vehement verteidigten ‚subject 

many‘, so ist der Verfasser des Handbook of Political Fallacies nach seiner radikaldemokrati-

schen Bekehrung davon überzeugt, dass es bloß die Täuschungen der ‚ruling few‘ und der 

‚influential non ruling few‘ sind, die einer Verbesserung der Verhältnisse im Wege stehen. 

Daher müssen diese ‚instruments of deception‘ im wahrsten Sinne ‚niedergesprochen‘ wer-

den. ‚[…] instruments of deception should be talked of, well talked of, and talked out of fash-

ion – in a word, talked down.‘“74  

 

Bentham ging nicht davon aus, dass die Träger jener sprachlich ideologischen Kon-

struktionen sich notwendigerweise immer ihrer Handlung vollständig bewusst sei-

en. Es reichte aus, wenn sie sich von ihren „interest-begotten prejudices“ ihren aus 

dem Interesse gespeisten Vorurteilen,75 leiten ließen, die sie dazu verführen, ohne 

die Fakten gründlich zu prüfen, eine bestimmte Meinung zu vertreten, politischer 

Metaphorik Glauben zu schenken und entsprechende Handlungen zu vollführen. 

Daneben findet sich bei Bentham auch die Kategorie des „authorithy-begotten pre-

judice“, das immer dann zum Tragen kommt, wenn den Bürgern die Zeit oder die 

Fähigkeit fehlt, Sachlagen selbst zu prüfen, und stattdessen Autoritäten und Exper-

                                                             

73  Siehe dazu: Ogden, C.K.: Benthams’s Theory of Fictions, Routledge, Abington 2002 

(1932); sowie Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy 

Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 1-27. 

74  Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philosophisch-

politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 147-148. 

75  Vgl. Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New 

York, 2009, S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 145 

 

ten ihr Vertrauen schenken.76 Der Quell der so erzeugten „fallacies“ findet sich 

zwar stets im „sinister interest“, dem allgemeinwohlschädlichen Eigeninteresse, 

doch ist die treibende Kraft sich dessen nicht immer bewusst.77  

Je nach sozialer Position gibt es bei Bentham demnach zwei Zustände des fal-

schen Bewusstseins. Dies sind einerseits die „delusions“, die durch die „fallacies“ 

hervorgerufen werden sowie andererseits die eben angeführten „prejudices“, derje-

nigen, die gegen das Gemeinwohl der Mehrheit arbeiten. Der Erfolg der „fallacies“ 

begründet sich für Bentham auch durch die „intellektuelle Schwäche“ und man-

gelnde Informiertheit jener, die ihnen anheimfallen.78 Daher kann man behaupten, 

dass eine erfolgreiche, utilitaristisch inspirierte parlamentarische Demokratie nur 

unter der Rahmenbedingung eines umfassend gebildeten und publizistisch infor-

mierten Volkes überhaupt denkbar ist. 

Diese Einsichten Benthams wurden von Marx, der Bentham als einen bürgerli-

chen Erzideologen darstellte, verkannt. In einer viel zitierten Textstelle reduziert 

Marx Bentham auf einen Apologeten des bloßen Eigeninteresses. Mit Bezug auf 

den Arbeitsmarkt formulierte Marx: 

 

„Die Sphäre der Cirkulation oder des Warenaustausches, innerhalb deren Schranken Kauf 

und Verkauf der Arbeitskraft sich bewegt, war in der Tat ein wahres Eden der angebornen 

Menschenrechte. Was allein hier herrscht, ist Freiheit, Gleichheit, Eigentum und Bentham. 

Freiheit! Denn Käufer und Verkäufer einer Waare, z.B. der Arbeitskraft, sind nur durch ihren 

freien Willen bestimmt. Sie kontrahieren als freie, rechtlich ebenbürtige Personen. Der Kon-

trakt ist das Endresultat, worin sich ihre Willen einen gemeinsamen Rechtsausdruck geben. 

Gleichheit! Denn sie beziehen sich nur als Waarenbesitzer aufeinander und tauschen Aequi-

valent für Aequivalent. Eigenthum! Denn jeder verfügt nur über das Seine. Bentham! Denn 

jedem von den beiden ist es nur um sich zu thun. Die einzige Macht, die sie zusammen und in 

ein Verhältniß bringt, ist die ihres Eigennutzes, ihres Sondervortheils, ihrer Privatinteressen. 

Und eben weil so jeder nur für sich und keiner für den andren kehrt, vollbringen alle, infolge 

einer prästabilisierten Harmonie der Dinge, oder unter den Auspicien einer allpfiffigen Vor-

sehung, nur das Werk ihres wechselseitigen Vortheils, des Gemeinnutzens, des Gesammtinte-

resses.“79  

 

Das Interesse bei Marx ist primär ein Klasseninteresse und erst in zweiter Hinsicht 

eines der von ihren Umständen geprägten Individuen. In seinen Augen wirkt die als 

                                                             

76  Vgl. ebd., S. 99. 

77  Vgl. ebd., S. 98. 

78  Vgl. ebd., S. 101. 

79  MEGA² II/6, S. 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

natürlich erscheinende Ideologie, als Gedankenform und in der Praxis, herrschafts-

stabilisierend. Sie rechtfertigt die marktförmige Verteilung der Güter und Ressour-

cen unter den Bedingungen des gesetzlich gesicherten Privateigentums. Benthams 

methodologische Perspektive war davon verschieden, doch die sich für ihn erge-

bende Zielsetzung war für ihn insofern durchaus ähnlich, da auch er versuchte, das 

Einzelinteresse mit dem Allgemeininteresse zusammenfallen zu lassen. 

Dabei war allerdings das allgemeine Glück nur eine Summe einzelner Glücks-

potenzen. Das Glücksstreben war hierbei einerseits individuell definiert, anderer-

seits aber, wie im Falle seiner Kehrseite des „sinister interest“, oftmals auch durch 

eine soziale Gruppe verhindert. 

Marx vollzog einen Bruch mit jenem von Bentham weitestgehend geteilten me-

thodologischen Individualismus.80 In den Grundrissen der Kritik der politischen 

Ökonomie, die zwischen 1857–1858 entstanden, argumentiert er, dass das vermeint-

lich reine Individualinteresse Benthams immer schon gesellschaftlich vermittelt sei: 

 

„Die Pointe liegt vielmehr darin, daß das Privatinteresse selbst schon ein gesellschaftlich be-

stimmtes Interesse ist und nur innerhalb der von der Gesellschaft gesetzten Bedingungen und 

mit den von ihr gegebnen Mitteln erreicht werden kann, also an die Reproduction dieser Be-

dingungen und Mittel gebunden ist. Es ist das Interesse der Privaten; aber dessen Inhalt, wie 

Form und Mittel der Verwirklichung, durch von allen unabhängige gesellschaftliche Bedin-

gungen gegeben.“81 

 

Marx schreibt hier nicht gegen den Individualismus an, sondern gegen eine analyti-

sche Auffassung von Individuum, die scheinbar gegebene Interessen und Wünsche 

als natürliche darstellt und für alle Menschen verallgemeinert. Naturalisierung und 

Universalisierung gelten Marxens ideologische Strategien.82 Der Begriff der Ideo-

logie seinerseits steht für vielfältige Zusammenhänge in seinem Werk und ließe 

sich zudem auch auf das Phänomen des Warenfetischismus anwenden. 

Bentham ging, wie später auch Marx, davon aus, dass sich Minderheiten zur 

Absicherung ihrer Herrschaft der Täuschung bedienen müssen. Diese Form der 

                                                             

80  Es wurde gezeigt, dass Bentham zwar Klassenformationen erkannte, sein Ziel aber darin 

bestand eine bürgerliche Gesellschaftsordnung zu errichten, in der alle Gruppeninteressen 

zugunsten von Einzelinteressen aufgelöst werden. 

81  MEGA² II/1.1, S. 89. 

82  Vgl. Eagleton, Terry: Ideologie. Eine Einführung, J.B. Metzler, Stuttgart, Weimar 2000; 

sowie: Bohlender, Matthias: Die Herrschaft der Gedanken. Über die Funktionsweise, Ef-

fekt und die Produktionsbedingungen von Ideologie, in: Bluhm, Harald (Hrsg.): Die deut-

sche Ideologie. Kontext und Deutungen, Akademie Verlag, Berlin 2009, S. 41-57. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 147 

 

Disqualifizierung herrschender Diskurse gab es bereits in den Debatten der religi-

onskritischen, philosophischen Aufklärung vor und insbesondere während der 

Französischen Revolution. Von den französischen Revolutionären wie Maximilien 

Robespierre wurde ein systematischer Zusammenhang zwischen der Herrschaft des 

Monarchen und den das Bewusstsein bestimmenden Predigten der Geistlichen aus-

gemacht. Als Vertreter dieser sogenannten „Priesterbetrugstheorie“, die bei religiö-

sen Amtsträgern ein Eigeninteresse ausmachte, das zur bewussten Manipulation der 

Gläubigen mittels Dogma und Aberglaube verleitet, gelten unter anderen Claude 

Adrien Helvétius (1715–1771) und Paul Thiry d’Holbach (1723–1789). Anders als 

die französischen Aufklärer gingen Marx und Engels mit ihrer Ideologiekritik nicht 

davon aus, dass die Herrschenden ihre Täuschungen in vollem Bewusstsein ihrer 

Falschheit entwickelten. Marx und Engels insistierten vielmehr darauf, dass das 

Hervorbringen von Täuschungen eher als ein unbewusster Prozess zu verstehen sei. 

Dieser sei auch als eine Folge der materiellen Lebenssituation der herrschenden 

Klasse zu verstehen. Im Fall der frühen aufklärerischen Kritik wissen die Täu-

schenden, dass sie täuschen, in Marx’ Konzeption glauben sie, die Wahrheit zu 

sprechen, und täuschen sich dabei. 

Hierbei ist es nun bemerkenswert, dass Jeremy Bentham eine Zwischenposition 

zwischen der Kritik der französischen Aufklärer und der marxschen Ideologiekritik 

einnahm. Bentham sprach einerseits von bewussten Irreführungen, andererseits aber 

auch von systematisch produzierten falschen Denkmustern, die gleichsam zum 

Selbstläufer werden, da sie auf der Grundlage der intellektuellen Schwäche oder 

Faulheit der ihnen Anheimfallenden funktionieren. Darüber hinaus seien auch die 

Profiteure sich ihres Gewinns durch ihr Hegemonialdenken nur bedingt bewusst. 

Falsches Denken ist demnach bei Bentham zwar auch ein Produkt bewusster Täu-

schungen, ebenso aber auch ein unbewusster Effekt tradierter Sichtweisen der herr-

schenden Gruppen, die sich als bequem und funktionierend erwiesen haben. Unge-

rechtigkeit kann also in Benthams Ideologiekonzeption durch gute Täuschung ver-

deckt werden. Dies gilt umso mehr, insofern die Kosten des Widerstands für die 

Opfer als zu hoch erscheinen bzw. diese eher dazu tendieren, ihre Lage zu rationali-

sieren. Ihre Leidensfähigkeit erscheint demnach dehnbar. Wenn Herrschaft, wie 

Bentham bemerkt, einzig auf Gehorsam beruht, so kann diese Herrschaft durch fal-

sche Denkmuster noch lange gefestigt werden, selbst wenn die Mehrzahl faktisch 

leidet. 

Im Folgenden soll nun die Entwicklung des marxschen Ideologiebegriffs nach-

gezeichnet werden. Dabei ist zunächst anzumerken, dass der Ideologiebegriff vom 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

französischen Liberalen Antoine Destutt de Tracy (1754–1836) stammt.83 Dieser 

wollte, auf materialistischen und sensualistischen Annahmen aufbauend, analog 

zum Konzept der Ontologie eine Wissenschaft des Entstehens der Ideen begründen, 

die er „Ideologie“ nannte. Destutt de Tracy geriet in Opposition zur radikalen Jako-

binerherrschaft und erfuhr später durch Napoleon starke Unterstützung, der sein 

Projekt anfänglich förderte. Doch war er es auch jener, der den heute allgemeinhin 

verbreiteten pejorativen Begriff vom „Ideologen“ prägte, nachdem er sich mit 

Destutt de Tracy spektakulär überworfen hatte. In einer Rede im Jahr 1812 behaup-

tete Napoleon: 

 

„Für alles Unglück, das unserem geliebten Frankreich widerfahren ist, muß die Lehre der 

Ideologen verantwortlich gemacht werden – jene diffuse Metaphysik, die auf künstliche Wei-

se nach den Grundlagen sucht, auf denen sie dann die Gesetze der Menschen errichten kann, 

anstatt diese Gesetze den Erkenntnissen des menschlichen Herzens und den Lektionen der 

Geschichte anzupassen.“84  

 

Der von Napoleon einst mitgetragene sozialwissenschaftliche Geist erschien diesem 

nun als eine gesellschaftliche Perversion, die alle gefühlsgebundenen Gesellschafts-

ideale, auf die er seine Herrschaft zu stützen gedachte, durch ihren Relativismus zu 

zersetzen drohte.85 

Marx begann sein Verhältnis mit dem Ideologiebegriff in jenem von Napoleon 

vorgeprägten abwertenden Sinne, doch mit einer inhaltlichen Umkehrung. Während 

seiner Zeit im Kreis der Junghegelianer erschien ihm die Religion als „ideologisch“, 

insofern sie die sozialen Tatsachen im Interesse der Kirche verzerrt. Er teilte den 

sozialwissenschaftlichen Geist Destutt de Tracys, benutzte aber den Begriff der 

Ideologie in einem pejorativen Sinn. 

Mit der gemeinsam mit Engels verfassten Deutschen Ideologie, oder genauer 

den Schriftstücken aus den Jahren 1845–1847, die später zu dieser zusammenge-

fasst wurden, wandte Marx sich gegen die intellektuelle Gesellschafts- und Religi-

onskritik der Junghegelianer, die aus seiner Sicht dazu tendierten, die Kraft der 

Ideen zu überschätzen. Deren Religionskritik erschien ihm als naiv, insofern sie 

sich nur darum bemühten, falschen Schein durch Aufklärung zu bekämpfen. Marx 

                                                             

83  Siehe dazu: Dierse, Ulrich: Ideologie, in: Brunner, Otto; Conze, Werner; Koselleck, 

Reinhart (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe, Band 3, Klett-Cotta, Stuttgart 2004, S. 

131-169. 

84  Zit. in: Eagleton, Terry: Ideologie. Eine Einführung, J.B. Metzler, Stuttgart, Weimar 

2000, S. 82. 

85  Vgl. ebd., S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 149 

 

kritisierte also deren spätaufklärerisches, bewusstseinszentriertes Modell gesell-

schaftlicher Veränderung,86 dessen Scheitern in der Zeit des Vormärz endgültig of-

fenkundig wurde. Dabei verstand Marx die Junghegelianer als einen spezifischen 

ideellen Ausdruck der Zeit und der darin gegebenen tatsächlichen Herrschaftsver-

hältnisse. Ihre wirkungslose Kritik falscher Vorstellungen sei, bedingt durch ihre 

Harmlosigkeit, letztlich herrschaftsstabilisierend. Konträr hierzu komme es, gemäß 

Marxʼ elfter Feuerbachthese, nicht darauf an, die Welt verschieden zu interpretie-

ren, sondern sie zu verändern.87 

In dieser frühen Phase Marxens Verwendung des Ideologiebegriffs wird die 

Ideologie deutlich dem gesellschaftlichen Überbau zugeordnet, d.h. den Phänome-

nen des gesellschaftlichen Bewusstseins oder der gesellschaftlichen Selbstauffas-

sung. Für Marx brachten die sich historisch verschiebenden Produktionsverhältnisse 

eine Klassenteilung mit sich. Der herrschenden Klasse der Bourgeoisie stehe ein 

wachsendes Proletariat gegenüber. Die Ideologie des Bürgertums erschien ihm da-

bei als naturhaft mitgewachsen, insofern etwa Intellektuelle die gegebene Arbeits- 

und Eigentumsverteilung rechtfertigen. So gelte jenen Ideologen das Eigentum als 

auf der eigenen Arbeit, letztlich auf Fleiß und Kreativität begründet, nicht aber auf 

einer ursprünglichen gewalttätigen Aneignung von Produktionsmitteln, wie sie 

Marx im ersten Band des Kapitals (1867) im Kapitel über die „sogenannte Ur-

sprüngliche Akkumulation“ beschrieb. Auch die Rede vom Äquivalententausch 

durch ein „gerechte“88 Entlohnung geleisteter Arbeit ist eine solche tragende Recht-

fertigung des Lohnarbeitsystems.89 Das System der Lohnarbeit, wie Marx es im ers-

ten Band des Kapitals beschrieb, werde zum Großteil schon vom „stumme[n] 

Zwang der ökonomischen Verhältnisse“90 getragen. Das Proletariat hingegen besit-

                                                             

86  Vgl. Pagel, Ulrich: Der Einzige und die Deutsche Ideologie. Transformation des aufkläre-

rischen Diskurses im Vormärz, Halle (Saale) 2015. (Noch nicht veröffentlichte Disserta-

tion.) 

87  Eine Sonderrolle spielt hier Max Stirner, in dem Marx einen Autor erblickte, dessen An-

satz seinem eigenen nicht unähnlich war, den er aber gerade desshalb einer ausführlichen 

Kritik unterzog. Siehe dazu: Pagel, Ulrich: Der Einzige und die Deutsche Ideologie. 

Transformation des aufklärerischen Diskurses im Vormärz, Halle (Saale) 2015. (Noch 

nicht veröffentlichte Dissertation.) 

88  Die Rede von Gerechtigkeit im bürgerlichen Diskurs steht für Marx daher unter Ideolo-

gieverdacht. Er selbst vermeidet den Begriff der Gerechtigkeit, auch in Absetzung gegen-

über seinen sozialistisch orientierten Zeitgenossen.  

89  Vgl. Neuendorff, Hartmut: Der Begriff des Interesses. Eine Studie zu den Gesellschafts-

theorien von Hobbes, Smith und Marx, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1973, S. 128-129. 

90  MEGA² II/5, S. 592. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ze keine eigene Ideologie.91 Marx’ von Hegel inspirierte Geschichtsteleologie geht 

davon aus, dass sich die Arbeiterschaft, sobald sie sich ihrer quantitativen Stärke 

bewusst werde, erhebt und die bisherige Eigentumsverteilung aufhebt. Die Produk-

tionsmittel würden dann in Volkseigentum überführt. Ist dies geschehen, so gäbe es 

keine Ungleichverteilung mehr sowie auch keine ideologische Rechtfertigung die-

ser. Festzuhalten bleibt, die Funktion der Ideologie besteht darin, ein Klasseninte-

resse als Allgemeininteresse auszugeben. Hinzu kommt, dass der Begriff der Ideo-

logie, wenn er sinnvoll gebraucht werden soll, immer einen Herrschaftsbezug haben 

muss. Entfällt aber die Herrschaft, so entfällt auch die Ideologie.92 

Doch sind die herrschenden Ideen der herrschenden Klasse selbst für jene weni-

gen an der Spitze der kapitalistischen Produktion kein wirklicher Freiheitsraum. 

Auch sie können sich kein adäquates Bild der sie umgebenden ökonomisch-

politischen Vorgänge machen, wie sie zudem bloße Objekte eines zwar menschge-

machten, doch längst verselbstständigten gesellschaftlichen Austauschprozesses 

sind. Diesen Zusammenhang verdeutlicht Marx’ Begriff des „Warenfetisch“, der im 

seinem Werk mit dem Problem der Ideologie verkoppelt ist. 

Das Kapital beginnt mit einem programmatischen Satz, der auch zunächst nicht 

offensichtliche Implikationen in sich trägt: „Der Reichthum der Gesellschaften, in 

welchen kapitalistische Produktionsweise herrscht, erscheint als eine ‚ungeheure 

Waarensammlung‘, die einzelne Waare als seine Elementarform. Unsere Untersu-

chung beginnt daher mit der Analyse der Waare.“93 Die Ware gilt Marx als Schlüs-

sel zur Dechiffrierung der politischen Ökonomie seiner Zeit. In ihr vereinigen sich 

Gebrauchswert und Tauschwert. Sie steht an der Schnittstelle von gesellschaftlicher 

Produktion und der marktförmigen Zirkulation von Tauschwerten.94  

Die Ware gleicht Marx einer Zelle des Gesellschaftskörpers, den er zu beschrei-

ben versucht und dessen Ausformung vom Code jener Zelle bestimmt wird. Kennt 

man die Zelle, so kann man auf den Körper schließen. Insofern wird eine klare 

                                                             

91  Vgl. Bohlender, Matthias: Die Herrschaft der Gedanken. Über die Funktionsweise, Effekt 

und die Produktionsbedingungen von Ideologie, in: Bluhm, Harald (Hrsg.): Die deutsche 

Ideologie. Kontext und Deutungen, Akademie Verlag, Berlin 2009, S. 52-56. 

92  Vgl. ebd., S. 52-56. 

93  MEGA² II/5, S. 17. 

94  Die orthodoxe marxistische Analyse griff hier oftmals zu kurz, indem sie nur auf den 

Mehrwehrt schaffenden Arbeiter innerhalb der Produktion blickte; genauso bedeutend 

aber ist die erfolgreiche Absetzung des Produktes innerhalb der Sphäre der Zirkulation. 

Erst wenn der Tausch vollzogen wurde, realisiert sich der Mehrwehrt der vergangenen 

Produktion. Vgl. Karatani, Kojin: Transcritique: On Kant and Marx, MIT Press, Cam-

bridge 2003, S. 10-11. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 151 

 

Richtung für die folgende Analyse vorgegeben. Marxʼ erster Satz zielt aber ebenso 

auf den „Schein“ ab, insofern der Reichtum nur auf den ersten Blick in einer unge-

heuren Warenansammlung besteht. Tatsächlicher Reichtum muss somit in etwas 

anderem liegen als einer bloßen Ansammlung von Waren. Und wie weiter oben be-

reits gezeigt spricht vieles dafür, dass Marx wirklichen Reichtum in der Vielfalt so-

zialer Beziehungen oder in einer tatsächlich gegebenen Entfaltungsmöglichkeit für 

alle Menschen erkannte. 

So gilt nun, dass die am Tauschwert orientierte Ökonomie nicht nur Waren, in 

denen tote Arbeit steckt, für den Markt produziert, sondern auch die Arbeiter selbst 

in permanenten Metamorphosen in Waren und daher Dinge verwandelt werden. 

Marx schreibt im Kapitel „Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheimnis“, 

welcher sich in der Druckfassung der ersten Ausgabe des ersten Bandes von 1867 

noch nicht findet:95 

 

„Das Geheimnißvolle der Waarenform besteht also einfach darin, daß sie den Menschen die 

gesellschaftlichen Charaktere ihrer eigenen Arbeit als gegenständliche Charaktere der Ar-

beitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt, 

daher auch das gesellschaftliche Verhältniß der Producenten zur Gesammtarbeit als ein außer 

ihnen existirendes gesellschaftliches Verhältniß von Gegenständen.“96  

 

Marx nennt dies „Verdinglichung“. So bedingen die Produktionsverhältnisse, in de-

nen ein jeder für den Tauschwert und nicht für den Gebrauchswert produziert, eine 

Umkehrung des Subjekt-Objekt-Verhältnisses. Nicht der Mensch bestimmt intenti-

onal den Verlauf der Produktion, sondern seine Tätigkeit wird durch Angebot und 

Nachfrage vom Markt bestimmt. Dabei haben die Menschen vergessen, dass der 

Markt nur aus ihnen und ihren konkreten Handlungen entsteht. Ein menschgemach-

tes Ding herrscht nun über den Menschen. Keine andere Metapher als die des reli-

giösen Fetischs schien Marx besser geeignet, um dieses grundlegende Phänomen 

                                                             

95  Das Kapitel „Der Fetischcharakter der Ware und sein Geheimnis“ findet sich erst ab der 

zweiten Auflage des ersten Bandes von 1872. In der Druckfassung von 1867 heißt es 

noch im Kapitel „Der Austauschprozeß der Waaren“: „Der Mysticismus der Waare ent-

springt also daraus, daß den Privatproduzenten die gesellschaftlichen Bestimmungen ih-

rer Privatarbeiten als gesellschaftliche Naturbestimmtheiten der Arbeitsprodukte, daß die 

gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse der Personen als gesellschaftliche Verhältnisse 

der Sachen zueinander und zu den Personen erscheinen. Die Verhältnisse der Privatarbei-

ter zur gesellschaftlichen Gesammtarbeit vergegenständlichen sich ihnen gegenüber und 

existiren daher für sie in den Formen von Gegenständen.“, MEGA² II/5, S. 47. 

96  MEGA² II/6, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

der Moderne zu beschreiben.97 Die vermeintlich aufgeklärte Modernität wird so 

zum Trugbild. 

Das praktische Zusammenspiel von Produktionsverhältnissen und materiellen 

Produktionsmitteln bringt nicht nur die Waren hervor, sondern auch den „Schein“ 

vom Reichtum als Warenansammlung, der seinerseits als Teil bürgerlicher Recht-

fertigungs- bzw. herrschaftsstabilisierender Ideologie gelesen werden kann. Für 

Marx entspringt aus den gegebenen Produktionsstufen eine Bewusstseinsform. Bei-

spielhaft erkennt man diese, mehr oder minder starke deterministische Vorstellung 

an – in der ersten Fassung von 1867 enthaltenen – Sätzen wie: 

 

„Um ihre Produkte auf einander als Waaren zu beziehn, sind die Menschen gezwungen, ihre 

verschiednen Arbeiten abstrakt menschlicher Arbeit gleichzusetzen. Sie wissen das nicht, 

aber sie thun es, indem sie das materielle Ding auf die Abstraktion Werth reduciren. Es ist 

dieß eine naturwüchsige und daher bewußtlos instinktive Operation ihres Hirns, die aus der 

besondern Weise ihrer materiellen Produktion und den Verhältnissen, worin diese Produktion 

sie versetzt, nothwendig herauswächst.“98  

 

Im Allgemeinen sollte Marx’ und Engels’ Materialismus allerdings nicht so ver-

standen werden, dass die Ökonomie alle anderen Bereiche menschlichen Lebens, 

wie etwa Politik, Religion, Kunst und Literatur etc., auf eine unumstößliche und 

spezifische Weise determiniert, sondern vielmehr so, dass sich diese Interaktionen 

eigenständiger Sphären immer vor dem Hintergrund ökonomischer Notwendigkei-

ten vollziehen.99 Im Detail gilt das auch für jedes menschliche Individuum. Auch 

dieses macht seine eigene Geschichte, aber stets nur vor dem Hintergrund vorge-

fundener Umstände und Ressourcen.100 Diese Auffassung hat auch heute nichts an 

Legitimität eingebüßt.101  

                                                             

97  In Marx’ religiösen Studien findet sich das portugiesische Wort „feitiҫo“. Insbesondere 

rezipierte Marx die Schriften von Charles Bosse. Dieser beschrieb, wie Indianer Gold im 

Meer versenkten, da sie glaubten, mit dem Fetisch der Spanier auch die Spanier loszu-

werden. Auch in Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte findet sich der 

Begriff: Hegel, G.W.F. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke Band 

12, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989, S. 123. 

98  MEGA² II/5, S. 46. 

99  Vgl. MEW 39, S. 206. 

100  Vgl. MEGA² I/11, S. 96-97. 

101  Pierre Bourdieu knüpfte an Marx an, indem er zeigte, dass vorgefundene Settings auch 

immateriell sein können, etwa im Falle des familiären Kultur- oder Sozialkapitals. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 153 

 

Marxʼ Ideologietheorie im ersten Band des Kapitals stellt gegenüber der Deut-

schen Ideologie eine Weiterentwicklung dar. Ideologie versteht er nun nicht mehr 

als idealistische Spekulation deutscher Intellektueller, die seit jeher die Gedanken-

spiele gegenüber der Praxis bevorzugten. Vielmehr ist die Ideologie hier zur mate-

riellen Praxis der bürgerlichen Gesellschaft avanciert, zumindest aber tief in diese 

eingeschrieben.102 Terry Eagleton erläutert die marxsche Ideologievorstellung fol-

gendermaßen: 

 

„Sie läßt sich nicht länger auf bloßes falsches Bewusstsein reduzieren: die Idee der Falschheit 

erhält sich im Begriff der trügerischen Erscheinung, die jedoch weniger gedankliche Fiktio-

nen als vielmehr strukturelle Effekte des Kapitalismus sind. Wenn die kapitalistische Wirk-

lichkeit ihre eigene Falschheit in sich birgt, dann muss diese Falschheit irgendwie real sein. 

Und es gibt ideologische Effekte wie z.B. den Warenfetischismus, die in jeder Beziehung 

wirklich sind, wieviel Mystifizierung sie auch beinhalten mögen.“103 

 

Doch ist Marx’ Warenfetischismus, als Ideologie der Dinge und des Handelns, nach 

Eagleton eben dadurch auch zu problematisieren, weil sich jene Vorstellung in ei-

nem Widerspruch verfängt: 

 

„Die Marxsche Argumentation im Kapitel ‚Über den Fetischcharakter der Ware‘ scheint auf 

zwei fragwürdige Eigenheiten seiner frühen Ideologieauffassung zurückzugreifen: den Empi-

rizismus und den Negativismus. Im Kapital wird die These vertreten, daß unsere Wahrneh-

mung (bzw. unsere falsche Wahrnehmung) der Wirklichkeit auf bestimmte Weise schon im-

manent ist. Diese Überzeugung aber, daß das Wirkliche schon Wissen bzw. Unwissen über 

sich selbst enthält, ist zweifellos eine empirizistsiche Doktrin. Sie unterdrückt genau das, was 

die Handelnden je und je verschieden und auch gegensätzlich aus diesen materiellen Mecha-

nismen machen – die Art und Weise, wie sie sie diskursiv konstruieren und interpretieren, ih-

ren verschiedenen Interessen und Überzeugungen folgend. Menschliche Subjekte figurieren 

hier nur als rein passive Rezipienten bestimmter objektiver Wirkungen, als Betrogene einer 

Gesellschaftsstruktur, die sich ihrem Bewußtsein spontan präsentiert.“104  

 

Neben dieser Kritik wird Marx von Ethnologen und Soziologen vorgeworfen, eine 

fälschliche Trennung von Sein und Bewusstsein zu etablieren, die das Bewusstsein 

als Produkt des materiellen Seins ansieht. Jene Perspektivierung sei blind dafür, 

                                                             

102  Vgl. Eagleton, Terry: Ideologie. Eine Einführung, J.B. Metzler, Stuttgart, Weimar 2000, 

S. 104. 

103  Ebd., S. 104. 

104  Ebd., S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

dass dem Sein und den Handlungen bereits Auffassungen vom Handeln und Identi-

täten immanent seien.105 Diese Fragen können hier jedoch nicht vollumfänglich ge-

klärt werden. Es kann aber festgehalten werden, dass man in diesem Punkt zwi-

schen den unterschiedlichen Schaffensphasen unterscheiden muss, die ihre jeweils 

eigenen Problematisierungen aufweisen. Auch erwies sich, dass Marx zwar das 

Sein und die Ideenwelt als miteinander verwoben sieht, den Akzent aber auf die 

Handlungen setzt. 

Die marxsche Betonung der ideologischen Praxis der gesellschaftlichen Produk-

tion und Zirkulation verweist immer auch auf damit verbundene kulturelle Vorstel-

lungen. Auch Marx wusste wohl, dass das Kapital nie isoliert im Raum schwebt, 

sondern stets ein Wechselspiel mit dem Staat oder kulturellen Ideen, wie etwa der 

Nation, eingeht.106 Das wichtigste Beispiel ist hier der marxsche Begriff des Klas-

senbewusstseins. Dieses ist zumindest für den späten Marx des Kapitals nicht als 

ein plötzliches Verständnis der gemeinsamen Situation zu verstehen, sondern viel-

mehr als ein historischer Prozess des Zusammenwachsens durch gemeinsame Er-

lebnisse, Kämpfe, Siege und Niederlagen.107 Die Großindustrie, die einander Frem-

de in ihren Produktionshallen zusammenbrachte, schuf erst den Nährboden für eine 

sich langsam entfaltende proletarische Kultur wie eben auch für das proletarische 

Klassenbewusstsein, und erst dieses ist das „Medium“, in dem sich ihr Klasseninte-

resse artikuliert.108 Die unmittelbare Erfahrung des Einzelnen identifiziert sich mit 

der Erfahrung der ihn umgebenden Gleichen, worauf die Abstraktion vom individu-

alen Interesse (Lebensunterhalt durch Verkauf seiner Arbeitskraft) zum Gruppenin-

teresse (dem Verkauf der Arbeitskraft unter kollektiv erstrittenen Bedingungen) er-

folgt. Marx unterscheidet hier zwei Ebenen. Die erste Ebene gleicht dem Schema 

der klassischen Nationalökonomie, die nur Einzelne und ihre privaten Interessen 

gelten ließ und damit für Marx zu kurz griff.109 In diesem Schema steht der einzelne 

                                                             

105  Vgl. Sahlins, Marshall: Kultur und praktische Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1981, S. 15; Bourdieu, Pierre: Sozialer Sinn: Zur Kritik der theoretischen Vernunft, 

Frankfurt am Main 1987. 

106  Vgl. Karatani, Kojin: Transcritique: On Kant and Marx, MIT Press, Cambridge 2003, S. 

1-25. 

107  Vgl. Neuendorff, Hartmut: Der Begriff des Interesses. Eine Studie zu den Gesellschafts-

theorien von Hobbes, Smith und Marx, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1973, S. 147-

148. Siehe dazu auch: E.P. Thompson: The Making of the English Working Class. 

1963. 

108  Neuendorff, Hartmut: Der Begriff des Interesses. Eine Studie zu den Gesellschaftstheo-

rien von Hobbes, Smith und Marx, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1973, S. 149. 

109  Vgl. ebd., S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 155 

 

Unternehmer mit seinem Interesse am Profit dem Arbeiter und dessen Interesse an 

einem gerechten Lohn gegenüber. Die historische Entwicklung bringt aber für Marx 

ein objektiver Interessensgegensatz zwischen den zwei gesellschaftlichen Gruppen 

Kapital und Lohnarbeit hervor, die sich ihres Gruppeninteresses zunehmend be-

wusst werden.110 Das Proletariat, als selbstbewusste Klasse, entwickelt ein von 

Marx als objektiv unterstelltes Klasseninteresse, das darin bestehe, das System der 

Lohnarbeit überwinden zu wollen.111 Das Klasseninteresse der herrschenden Bour-

geoisie steht dem entgegen. 

Jeremy Bentham war weit entfernt von einer solchen Analyse historischer Pro-

duktionsformen. Er knüpfte an eine von ihm vorgefundene Debatte über die zerstö-

rerischen Leidenschaften des Menschen an. Aus der Perspektive des Gesetzgebers 

suchte er nach einem Institutionengefüge, das Anreize derart setzte, dass individuel-

les Glücksstreben mit dem der Allgemeinheit zusammenfällt, wobei der Akzent 

hierbei auf der Ermöglichung freien Erwerbsstrebens liegt, das als wahres Interesse 

gegenüber den destruktiven Leidenschaften gedacht wird. Auf der politischen Ebe-

ne sah er die Notwendigkeit, einer über die Tradition privilegierten Gruppe Einhalt 

zu gebieten, die bisher ihre Leidenschaften haltlos ausüben konnte. Hier brauchte es 

zunächst eine Offenlegung des „sinister interest“, jenes an Herrschaft angeknüpften 

Gruppeninteresses. Bentham erbrachte so eine begriffliche Vorstufe zum marx-

schen Klasseninteresse. 

Doch gibt es noch eine weitere Homologie zwischen Bentham und Marx. Diese 

zeigt sich in Benthams sprachpolitischen Interventionen, die den späteren Polemi-

ken Marxʼ gleichen. John R. Dinwiddy geht sogar so weit, zu behaupten, dass 

Bentham Marx dahingehend voraus war: 

 

„Bentham also anticipated in a quite striking way the modern Marxist notion of cultural or 

ideological hegemony – a notion particularly associated with Antonio Gramsci, who argued 

in the inter-war period that the survival of capitalism was due not principally to the coercion, 

but rather to the more subtle means whereby the ruling class influenced and conditioned peo-

ple’s attitudes and values, and induced the workers to accept and consent to the system that 

exploited them. Marx and Engels themselves had expressed some ideas that foreshadowed 

this notion of hegemony. They had, for example, written in the 1840s that the class which 

controlled the means of material production also controlled the means of intellectual produc-

tion, and that the ruling ideas of each age were the ideas of its ruling class. Bentham actually 

got a good deal closer to the theory that Gramsci subsequently developed. He was initially in-

terested in the devices used by the legal profession to mystify and delude the public and ena-

                                                             

110  Vgl. ebd., S. 123. 

111  Vgl. ebd., S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ble lawyers to fleece the community. But in due course he came to feel that the whole govern-

ing class was using its control over the church, the universities and most of the press to exer-

cise what he called a ,delusive influence‘ over the people at large.“112 

 

Marx ergänzte seine Untersuchung von Klasseninteressen mit dem Konzept der 

Ideologiekritik, die die herrschenden Ideen auf Produktionsformen und Rechtferti-

gungsnöte zurückführt. Sein Konzept des „Warenfetischismus“ erweiterte die Ideo-

logie um eine ganzheitliche Dimension, die einen analytischen Blick von außen fast 

unmöglich macht. Dennoch wollte Marx eine totale Perspektive mit seiner Kritik 

der politischen Ökonomie erreichen. Sein Anspruch ging daher über den Benthams 

hinaus. Er wollte nicht nur den Menschen und seine Bedürfnisse verstehen, um auf 

diesen Erkenntnissen eine bessere Politik zu begründen, vielmehr wollte Marx die 

historischen Metamorphosen der Produktionsweisen ebenso wie die sich damit zu-

gleich wandelnden Interessen und Herrschaftsbeziehungen erfassen.  

Um dies deutlicher hervortreten zu lassen, lohnt sich ein Blick auf Marxʼ politi-

sche Analysen. In diesen wird nach Axel Rüdiger deutlich, dass Marx führenden 

politischen Akteuren wie Lord Palmerston oder Napoleon III. eine besondere Rolle 

zuschreibt, insofern sich diese zu ihren Gunsten mittels einer realitätskonstitutiven 

Scheinpolitik zwischen und über den Klassengegensätzen bewegen.113 Das bedeu-

tet, sie können sich nach Marx’ Analyse durch ihre geschickte Rhetorik und Taktik 

als eine möglichst entleerte Projektionsfläche ausweisen und so die Hoffnungen und 

Wünsche verschiedenster Klassen an sich binden. Diese Betrachtungen einzelner 

Machtpolitiker zeigen, dass Marx weder einem reduktionistischen oder mechani-

schen Materialismus anhing noch einer idealistischen Bewusstseinsphilosophie.114 

Die wohl bekanntesten politischen Analysen aus der marxschen Feder sind Die 

Klassenkämpfe in Frankreich 1848 bis 1850 (1850) sowie Der achtzehnte Brumaire 

des Louis Bonaparte (1852) und schließlich Der Bürgerkrieg in Frankreich 

(1871).115 Mit den Klassenkämpfen in Frankreich, die hier exemplarisch genauer 

                                                             

112  Dinwiddy, J.R.: Bentham and Marx, in: ders.: Radicalism and Reform in Britain, 1780–

1850,  The Hambeldon Press, London; Rio Grande 1992, S. 426-427. 

113  Rüdiger, Axel: Der Beruf der Politik: Karl Marx über Lord Palmerston, Louis Bonapar-

te und Abraham Lincoln, in: Internationale Marx-Engels-Stiftung (Hrsg.): Marx-

Engels-Jahrbuch 2009, Akademie Verlag, Berlin 2010, S. 148-175. 

114  Vgl. ebd., S. 157-158. 

115  Marx, Karl: Die Klassenkämpfe in Frankreich 1848 bis 1850, in: MEGA² I/10, S. 119-

196; Marx, Karl: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEGA² I/11, S. 96-

189; Marx, Karl: Der Bürgerkrieg in Frankreich. Adresse des Generalrats der Internati-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 157 

 

betrachtet werden, widmete sich Karl Marx den vielfältigen Interessensgruppen 

Frankreichs, die bereits durch die Restauration der Bourbonen-Herrschaft, die Re-

volution von 1830 sowie die Regierungszeit des „Bürgerkönigs“ Ludwig Philipp 

geschritten waren.116 Diese politischen Analysen Marxens gehen weit über ein dua-

les Klassenschema hinaus. 

Bevor im Folgenden Marxʼ Interpretation der Ereignisse um 1848 geschildert 

wird, müssen die vorhergehenden Ereignisse zumindest in groben Zügen aufgezeigt 

werden. Die historische Ausgangslage nach dem endgültigen Sturz Napoleons 1815 

und der einsetzenden Restauration unter Leitung der Bourbonen war zunächst äu-

ßerst unübersichtlich. Zum zentralen Thema wurden in dieser Epoche die politi-

schen Spannungen zwischen dem wiedererstarkten Adel und den verschiedenen 

Fraktionen des französischen Bürgertums. Dieses war zunächst am Erhalt der durch 

die Revolution etablierten bürgerlichen Eigentumsordnung interessiert, doch war 

das Bürgertum auch in sich gespalten. Der nach 1798 zu Landbesitz gekommenen 

Bourgeoisie stand die neu entstandene industrielle Bourgeoisie entgegen, die sich 

noch in der Minderheit befand. Diese Spaltung begünstigte die Restauration der 

Bourbonen unter Louis XVIII., die ihrerseits auf ihre europäischen Alliierten ver-

trauen konnte, die Napoleon niedergerungen hatten und nun weite Teile des Landes 

besetzt hielten. Der Adel besetzte in der Folge alle entscheidenden Posten des Staa-

tes, um seiner wiedergewonnen Herrschaft auch Dauerhaftigkeit zu verleihen. Um 

jener Entwicklung etwas entgegenzusetzen, entwickelte das Bürgertum eine natio-

nalistische Agitation.117 Der Nationalismus sollte als vereinigende Klammer gegen 

den vermeintlich internationalen Adel in Stellung gebracht werden und zudem auch 

nicht bürgerliche Schichten für die Interessen des Bürgertums einspannen. Das Pro-

letariat hingegen befand sich in der Zeit der Restauration noch in einem embryona-

len Stadium. Nur das Handwerk und das Kleinbürgertum, das selbst im kleinen 

Maße Angestellte beschäftigte, ohne dabei im größeren Maße Kapital zu bilden, 

                                                                

onalen Arbeiter-Assoziation an alle Mitglieder in Europa und den Vereinigten Staaten, 

in: MEGA² I/22, S. 179-226. 

116  WeitereTexte, in denen der Begriff des Interesses eine prominete Rolle spielt, sind u.a.: 

Engels, Friedrich; Marx, Karl: Revolution and Counter-Revolution, in: MEGA² I/11, S. 

3-85; Marx, Karl: The Elections – Tories and Whigs, Correspondence of The N.Y. 

Tribune, in: MEGA² I/11, S. 318-32; Marx, Karl: The Chartists, Correspondence of The 

N.Y. Tribune, in: MEGA² I/11, S. 323-332. 

117  Siehe dazu: Haupt, Heinz-Gerhard: Nationalismus und Demokratie. Zur Geschichte der 

Bourgeoisie im Frankreich der Restauration, Fischer Athenäum, Frankfurt am Main 

1974. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

begann eine zunehmend wichtige politische Rolle zu spielen.118 Ebenso waren die 

Parzellenbauern seit 1789 zu einem beachtenswerten politischen Faktor geworden. 

Mit der Einsetzung Karls X. im Jahr 1824 begegnete das Haus der Bourbonen 

der bürgerlichen Agitation und den vielfachen Aufständen im Land mit zunehmen-

der Restriktion. Karl X. strebte mehr oder minder offen eine Wiederherstellung ei-

ner absoluten Monarchie an, bis schließlich im Jahr 1830 die Julirevolution seine 

Herrschaft beendete. Nun war es die „Nation“, die sich mit Louis Philippe aus dem 

Haus Orléans ein eigenes Staatsoberhaupt erwählte. Mit der Einsetzung Louis Phi-

lippes hatte die neue Monarchie das Gottesgnadentum, auf das sich noch die 

Bourbonen stützten konnten, als Legitimationsquelle verloren. Nach einer Phase 

des industriellen Aufschwungs, in der auch das französische Eisenbahnnetz ent-

stand, begann sich auch der Bürgerkönig Louis Phillipe mehr und mehr der politi-

schen Reaktion zuzuwenden. So wurde er schließlich, wie bereits sein Vorgänger, 

durch eine erneute bürgerliche Revolution gestürzt. Am 25. Februar 1848 folgte die 

Ausrufung der „Zweiten Republik“. Chef der provisorischen Regierung wurde der 

Dichter Alphonse Lamartine. Eine Nationalversammlung wurde gewählt, die am 4. 

Mai zusammentrat und sich, kaum konstituiert, mit dem Juniaufstand Pariser 

Handwerker und Kleinbürger konfrontiert sah. Zwar hatte die neue Nationalver-

sammlung ein Recht auf Arbeit proklamiert und wurden in der Folge sogenannte 

Nationalwerkstätten geschaffen, um in einer Zeit der Rezession für genügend Ar-

beitsplätze zu sorgen, doch blieb der Erfolg dieser Maßnahmen aus und die Schlie-

ßung der Werkstätten provozierte die Errichtung von Barrikaden in Paris. Der Auf-

stand wurde durch den Kriegsminister Louis-Eugène Cavaignac blutig niederge-

schlagen. 3000 Menschen kamen ums Leben, 5000 wurden verwundet. Zudem 

wurden ca. 15000 Aufständische gefangen genommen und nach Algerien abtrans-

portiert.119 

Aus den Wahlen im Dezember 1848 ging, gegen den ebenso zur Wahl stehen-

den Cavaignac, schließlich Napoleons Neffe Louis Napoleon Bonaparte siegreich 

hervor. Nach einer langen Reihe von Putschversuchen übernahm dieser nun ganz 

                                                             

118  Erst als sich die Interessen des kapitalistisch orientierten Großbürgertums und des egali-

tär ausgerichteten Kleinbürgertums trennten, geriet „der bürgerliche Rekurs auf die Na-

tion zu einem Mittel, um scheinbare Gleichheit aller Bürger vor der Nation herzustellen 

und bestehende, manifeste Interessen- und Klassenunterschiede ideologisch auszublen-

den.“ Haupt, Heinz-Gerhard: Nationalismus und Demokratie. Zur Geschichte der Bour-

geoisie im Frankreich der Restauration, Fischer Athenäum, Frankfurt am Main 1974, S. 

299. 

119  Tacke, Charlotte: Von der Zweiten Republik bis zum Ersten Weltkrieg, in: Hinrichs, 

Ernst: Kleine Geschichte Frankreichs, Bonn 2005, S. 316. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 159 

 

legal die Regierungsgeschäfte am 20. Dezember 1848. Es folgten politische Kämp-

fe zwischen ihm, dem sein erster Minister Odilon Barott beistand, und der noch 

nicht aufgelösten Nationalversammlung. Letztere sah ihre republikanischen Ideen 

durch Napoleons Wirken bedroht. Noch vor Ende seiner Amtszeit unternahm Louis 

Napoleon am 2. Dezember 1851 einen Staatsstreich, durch den er eine Diktatur er-

richtete. Im Dezember 1852 erklärte er sich schließlich als Napoleon III. zum Kai-

ser Frankreichs. 

Karl Marxʼ Die Klassenkämpfe in Frankreich 1848 bis 1850 rekurriert auf die 

Ereignisse der Februarrevolution, während Der achtzehnte Brumaire des Louis 

Bonaparte spezifischer die Dynamik jener autoritären Wendung Bonapartes zu er-

gründen sucht. Die Interessen, insbesondere auch Hoffnungen und Ängste der ver-

schiedenen Gesellschaftsgruppen, erschienen Marx als die zentralen Motoren der 

politischen Entwicklungen und spielen daher in jenen Schriften eine hervorgehobe-

ne Rolle. Zum Zeitpunkt des Entstehens beider Texte, der Zeit des Scheiterns der 

1848er-Revolution, ist Karl Marx am Tiefpunkt seines persönlichen Lebens ange-

langt. Ende des Jahres 1849 fand er sich, nach dem er zunächst aus Preußen, dann 

aus Frankreich ausgewiesen wurde, als ein mitteloser Migrant mit einer von ihm 

abhängigen Familie im ärmlichen Londoner Stadtteil Soho wieder. Friedrich Engels 

hingegen war zunächst, nach der aktiven Teilnahme an den Kämpfen in Baden, dem 

letzten Ort des demokratischen Widerstandes, in die Schweiz geflohen, um schließ-

lich auch nach England zu emigrieren, wo er Marx aus den Erträgen der Fabriken 

seines Vaters unterstützte. Marx zog sich von nun aus dem politischem Kampf zu-

rück und begab sich in die Position eines entfernten Beobachters, der sich der Ana-

lyse der Geschehnisse der letzten Jahre widmet. Die Klassenkämpfe in Frankreich 

und Der achtzehnte Brumaire, die in jenen Krisenjahren entstanden, werden oftmals 

als seine literarischen Glanzpunkte betrachtet, die frei sind von den sonst für ihn ty-

pischen persönlichen politischen Streitigkeiten und Polemiken. Hier spielten nun 

nicht mehr persönliche oder philosophische Kämpfe eine hervorgehobene Rolle. 

Stattdessen zeichnen sich beide Texte durch eine bemerkenswerte soziologische 

wie politiktheoretische Schärfe aus. Letzteres zeigt sich insbesondere in seiner 

Schilderung der politischen Konsequenzen des damaligen Staatsdefizits und den 

damit einhergehenden Konflikten zwischen Gläubigern und Schuldnern. 

Marxʼ Ausgangsthese in den Klassenkämpfen speist sich deutlich aus seiner von 

Hegel abgeleiteten historisch-dialektischen Perspektive. So geht er davon aus, dass 

die Februarrevolution und die Juniniederlage die Ausgangslage einer zukünftigen 

proletarischen Revolution erst etablierten. Letztere zeichne sich durch einen klaren 

Gegensatz bürgerlicher und proletarischer Klasseninteressen aus. Diese These galt 

es insbesondere gegen jene Sozialisten zu belegen, die schon die Zeit der proletari-

schen Revolution gekommen sahen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Im Folgenden wird nun Marxʼ Schilderung der Ereignisse umrissen. Weiter 

oben wurde bereits dargelegt, dass nach der Rückkehr der Bourbonen und der end-

gültigen Niederlage Napoleons ein gemeinsames Interesse der verschiedenen Flügel 

der Bourgeoisie gegen den Adel bestand. Man fürchtete die Revision der Enteig-

nungen der Landgüter, die seit 1789 stattgefunden hatten, und die schleichende 

Rücknahme der erkämpften bürgerlichen Freiheiten. Zunächst noch hatte die Bour-

geoisie des Grundeigentums die politische Oberhoheit, jedoch geriet diese Position 

mit der zunehmend reaktionären Politik der Bourbonen ins Wanken. Es folgte die 

Julirevolution (1830), die Marx in seiner Analyse zum Ausgangspunkt nimmt. 

Marx argumentiert, dass nicht die Bourgeoisie als Ganzes, wohl aber ein bestimm-

ter Teil dieser Louis Philippe zur Herrschaft gebracht hatte: 

 

„Nicht die französische Bourgeoisie herrschte unter Louis Philipp, sondern Eine Fraktion 

derselben, Bankiers, Börsenkönige, Eisenbahnkönige, Besitzer von Kohlen- und Eisenberg-

werken und Waldungen, ein Theil des mit ihnen ralliierten Grundeigenthums – die sogenann-

te Finanzaristokratie. Sie saß auf dem Throne, sie diktierte in den Kammern Gesetze, sie 

vergab die Staatsstellen vom Ministerium bis zum Tabacksbureau. Die eigentlich industrielle 

Bourgeoisie bildete einen Theil der officiellen Opposition, d.h. sie war in den Kammern nur 

als Minorität vertreten. […] Die kleine Bourgeoisie in allen ihren Abstufungen, ebenso die 

Bauernklassen waren vollständig von der Macht ausgeschlossen.“120  

 

Die Besonderheit dieser Herrschaft der Großbourgeoisie beschreibt Marx mit der 

folgenden spezifischen Interessenslage: 

 

„Die Verschuldung des Staats war vielmehr das direkte Interesse der durch die Kammern 

herrschenden und gesetzgebenden Bourgeoisfraktionen. Das Staatsdefizit, es war eben der ei-

gentliche Gegenstand ihrer Spekulation und die Hauptquelle ihrer Bereicherung. Nach jedem 

Jahre ein neues Defizit. Nach dem Verlaufe von 4 bis 5 Jahren eine neue Anleihe. Und jede 

neue Anleihe bot der Finanzaristokratie neue Gelegenheit, den künstlich in der Schwebe des 

Bankerutts gehaltenen Staat zu prellen – er mußte unter den ungünstigsten Bedingungen mit 

den Bankiers contrahieren.“121  

 

So war für Marx „das Staatsdefizit das direkte Interesse der herrschenden Bour-

geoisiefraktion“122 und die Julimonarchie hatte für ihn den spezifischen Charakter 

einer „Aktiencompagnie zur Exploitation des französischen Nationalreichthums“, 

                                                             

120  MEGA² I/10, S. 119-120. 

121  MEGA² I/10, S. 120-121. 

122  MEGA² I/10, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 161 

 

was schließlich in einer systematischen Gefährdung der Interessen der industriellen 

Bourgeoisie, der Industrie im Allgemeinen, des Handels und des Ackerbaus münde-

te.123 Tatsächlich gerieten die Jahre 1845 bis 1847 zu ökonomischen Krisenjahren. 

Und so war es nun das „republikanische Kleinbürgertum“, das sich erhob und im 

Februar 1848 eine provisorische Regierung bildete. Marx kommentiert: „Die Feb-

ruarrepublik mußte zunächst vielmehr die Herrschaft der Bourgeoisie vervollstän-

digen, indem sie neben der Finanzaristokratie sämtliche besitzenden Klassen in den 

Kreis der politischen Macht eintreten ließ.“124 

Während nun die Bauern, d.h. die große Masse des französischen Volkes, mit 

der Proklamation des allgemeinen Wahlrechts zu „Schiedsrichtern über das Schick-

sal“125 Frankreichs gemacht wurden, war die Arbeiterklasse für Marx zu diesem 

Zeitpunkt „noch unfähig, ihre eigene Revolution durchzuführen“126. Aus Marxʼ his-

torisch-dialektischer Perspektive mündete ihr „revolutionäres Interesse“ in der Feb-

ruarrevolution in einem Scheinwiderspruch: 

 

„Nichts ist erklärlicher also, als daß das Pariser Proletariat sein Interesse neben dem bürgerli-

chen durchzusetzen suchte, statt es als das revolutionäre Interesse der Gesellschaft selbst zur 

Geltung zu bringen, daß es die rothe Fahne vor der trikolore fallen ließ. Die französischen 

Arbeiter konnten keinen Schritt vorwärts tun, kein Haar der bürgerlichen Ordnung krümmen, 

bevor der Gang der Revolution die zwischen dem Proletariat und der Bourgeoisie stehende 

Masse der Nation, Bauern und Kleinbürger nicht gegen diese Ordnung, gegen die Herrschaft 

des Capitals empört […].“127  

 

Die Bauern aber waren keineswegs neutral und daher vermeintlich interessenlos, 

wie Marxʼ obiges Bild des „Schiedsrichters“ suggeriert. Auch sie hatten Interessen, 

auf die Marx noch zu sprechen kommt. Die Revolution brachte Unsicherheit mit 

sich. Gläubiger fürchteten um ihr Kapital und das Kreditsystem geriet ins Stocken. 

Um einem Stillstand zu entgehen, sah sich die neue politische Führung alsbald ge-

nötigt, die bisherigen Staatsschulden anzuerkennen und sie zudem mit Staatsgütern 

zu garantieren. „So befestigte und erweiterte die Februarrevolution unmittelbar die 

Bankokratie, die sie stürzen wollte.“128 Doch das Staatsdefizit wuchs und die Regie-

                                                             

123  Vgl. MEGA² I/10, S. 121. 

124  MEGA² I/10, S. 125. 

125  MEGA² I/10, S. 125. 

126  MEGA² I/10, S. 127. 

127  MEGA² I/10, S. 127-128. 

128  MEGA² I/10, S.131. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

rung suchte ihr Heil in einer Anhebung der Steuern, um die Gläubiger zufriedenzu-

stellen. Marx fasst zusammen:  

 

„Aber Jemand mußte blechen. Wer wurde dem bürgerlichen Credit geopfert? Jacques le bon-

homme, der Bauer. Die provisorische Regierung schrieb eine Zusatzsteuer von 45 Centimes 

per Franc auf die vier direkten Steuern aus. Dem Pariser Proletariat schwindelte die Regie-

rungspresse vor, diese Steuer falle vorzugsweise auf das große Grundeigenthum, auf die In-

haber der von der Restauration octroyirten Milliarde. In der Wirklichkeit traf sie aber vor al-

len die Bauernklasse, d.h. die große Majorität des französischen Volkes. Sie mußten die Kos-

ten der Februarrevolution zahlen, an ihnen gewann die Contrerevolution ihr Hauptmateri-

al.“129  

 

Bis diese Wendung offenkundig wurde, bildete die Idee der Nation den ideellen 

Rahmen der Revolutionäre von 1848. Unter der Losung der „fraternité“ versammel-

ten sich die bisher ausgeschlossenen Teile der Bourgeoisie sowie auch die Bauern 

und das Proletariat.130 Marx beschrieb die bürgerlichen Interessen als von einer na-

tionalen Ideologie bemäntelt. Partikulares gab sich hier notwendig als ein Allge-

meines aus. 

Marx deutet nun die Februarrevolution (1848) sowie die daraus hervorgehende 

„Zweite Republik“ historisch-dialektisch als eine „Synthese“ der zwei Bourgeoisie-

fraktionen: „Die Bourgeoisieklasse zerfiel in zwei große Fractionen, die abwech-

selnd, das große Grundeigenthum unter der restaurierten Monarchie, die Finanzaris-

tocratie und die industrielle Bourgeoisie unter der Julimonarchie, das Monopol der 

Herrschaft behauptet hatten.“131  Hier wird offenkundig, dass die Vielzahl und Hete-

rogenität der von Marx beschriebenen Interessengruppen sich nur mit Mühe in sei-

ne geschichtsteleologische Perspektivierung einpassen lassen. 

Nicht nur die belasteten Bauern wandten sich bei der Wahl vom 10. Dezember 

1849 gegen die bisherige Politik der provisorischen Regierung, indem sie für Napo-

leon stimmten. Nach Marxʼ Schilderung war die Wahl Napoleons am 10. Dezember 

eine Wahl des Proletariats gegen Cavaignac, der den Aufstand im Juni blutig nie-

dergeschlagen hatte. Auch das Kleinbürgertum entschied sich für Napoleon.132 

Nachdem das organsierte Proletariat zerschlagen worden war, fürchtete es, als 

Gruppe der Kreditnehmer der unumschränkten politischen Macht der großbürgerli-

                                                             

129  MEGA² I/10, S.131. 

130  Vgl. MEGA² I/10, S. 128. 

131  Vgl. MEGA² I/10, S. 163.  

132  Vgl. MEGA² I/10, S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 163 

 

chen Finanziers ausgeliefert zu sein. Auch die Bauern wählten den neuen Napoleon 

in verklärter Erinnerung an den alten Napoleon. Marx schreibt:  

 

„Napoleon war der einzige Mann, der die Interessen und die Phantasie der 1789 neugeschaf-

fenen Bauernklasse erschöpfend vertreten hatte. Indem sie [die Bauernklasse] seinen Namen 

auf das Frontispiz der Republik schrieb, erklärte sie nach Außen den Krieg, nach Innen die 

Geltendmachung ihres Klasseninteresses. Napoleon, das war für die Bauern keine Person, 

sondern ein Programm. […] Keine Steuern mehr, nieder mit den Reichen, nieder mit der Re-

publik, es lebe der Kaiser!“133  

 

Selbst die Großbourgeoisie, bestehend aus Orleanisten und Legitimisten, konnte 

sich bei jener Wahl auf den scheinbar neutralen Napoleon einigen, der einen Aus-

gleich versprach. Auch wenn sie in der Folge wieder auf Distanz zu Louis Napole-

on Bonaparte gingen, so sammelten sie sich erneut in der „Partei der Ordnung“ hin-

ter diesem, als sich bei den Nachwahlen vom 10. März 1850 mehrere sozialdemo-

kratische Kandidaten siegreich hervortaten.134 

Marx betonte in den Klassenkämpfen sowie im Achtzehnten Brumaire explizit 

die psychologischen Verfasstheiten jeglicher Akteure auf dem politischen Tableau 

der Zeit. Louis Napoleon Bonaparte geriet zur alles entscheidenden Projektionsflä-

che, insbesondere für die Hoffnungen der Mehrzahl der so verschiedenen und viel-

fach in sich differenzierten Gruppen: „So geschah es, wie die Neue Rheinische Zei-

tung sagte, daß der einfältigste Mann Frankreichs die vielfältigste Bedeutung er-

hielt. Eben weil er nichts war, konnte er alles behaupten, nur nicht sich selbst.“135 

Die Massen standen hinter ihm. Doch ebendies änderte sich, als offenkundig wurde, 

dass auch Napoleon nicht allen geben konnte und mindestens eine Gesellschafts-

gruppe zugunsten der anderen opfern musste. 

Im Oktober 1849 ernannte Louis Napoleon Bonaparte den Bankier Achille 

Fould zum Finanzminister.136 Dieser fand einen eigenen Weg, mit dem noch immer 

drückenden Problem der Staatsverschuldung umzugehen. So waren es erneut die 

Bauern, die für die Schuldenlast des Staates aufkommen sollten. Die Staatsschuld 

hätte durch einen Interessensverzicht der Finanzbourgeoisie, d.h. durch einen 

Schuldenschnitt, getilgt werden können. Doch eigenen Reichtum auf dem „Altare 

                                                             

133  MEGA² I/10, S. 149. 

134  Diese waren nötig geworden, als nach dem kleinbürgerlichen demokratischen Aufstand 

des 13. Juni 1849 (durch Gefängnis oder Exil) frei gewordene Mandate wieder besetzt 

werden mussten. 

135  MEGA² I/10, S. 150. 

136  MEGA² I/10, S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

des Vaterlandes [zu] opfern“ kam der Finanzbourgeoisie nicht in den Sinn.137 Aus 

ihrer Sicht bestand die einzige Lösung des Schuldenproblems darin, die Lasten den 

Bauern aufzuerlegen. Die Finanzaristokratie trat nach Marx an die Spitze Louis 

Bonapartes Partei der Ordnung und bewirkte durch Floud die Wiedereinführung der 

Weinsteuer. Dies traf nicht nur die Bauernschaft, sondern letztlich die Masse der 

Franzosen. Auch die Salzsteuer, die die provisorische Regierung abzuschaffen ge-

dachte, wurde durch die Regierung Louis Bonapartes beibehalten. Für die Bauern 

folgte eine Enttäuschung auf die nächste. 

Weitere unpopuläre Beschlüsse folgten. Im Frühjahr 1849 beschloss die Regie-

rung eine Armeeexpedition nach Rom, um den Papst gegen die italienischen Revo-

lutionäre zu verteidigen. Als die Wahlen vom 10. März 1850 für die Linke Gewinne 

einbrachten, bestand die Reaktion Louis Bonapartes darin, im Mai 1850 das Wahl-

recht einzuschränken. 

Marx beschließt trotz allem seine politische Analyse der Machtusurpation Louis 

Bonapartes in den Klassenkämpfen optimistisch. Die Kleinbürger sowie auch die 

Bauernschaft traten nun, der marxschen Ansicht nach, an die Seite des Proletari-

ats.138 Sie traten also in Opposition gegen die Herrschaft der versammelten Bour-

geoisie unter Louis Napoleon Bonaparte, der seine allseitigen Versprechungen nicht 

gehalten hatte.139 

Ohne hier in gleicher Ausführlichkeit auf den Achtzehnten Brumaire einzuge-

hen, der als Fortsetzung der Klassenkämpfe angesehen werden kann, sei hier nur 

das Folgende bemerkt. Die Regierung Napoleon III. war die erste moderne Diktatur 

mit demokratischer Bemäntelung (Wahl vom 10. Dezember 1848). Sie markierte in 

Frankreich das Ende der demokratischen Kämpfe des frühen 18. Jahrhunderts, wäh-

rend sich außerhalb Frankreichs die Monarchien militärisch gegen die demokrati-

schen Bestrebungen durchsetzten. Marx war in seinem Urteil gegenüber den Ent-

wicklungen gespalten. Die Niederlage von 1848 war für ihn auch eine persönliche 

Niederlage, zugleich aber sah er erst jetzt den Nährboden eines kommenden gesell-

schaftlichen Gegensatzes etabliert, der letztlich einen Großteil der Bevölkerung ge-

gen das Lohnarbeitssystem der industriellen Bourgeoisie aufbringen sollte. Vor 

1848 war dies nicht möglich, zumal die industrielle Bourgeoisie politisch wie ge-

sellschaftlich in der schwächeren Position gegenüber Adel und Finanzwirtschaft ge-

standen hatte. Zukünftig sollten, der marxschen Vorstellung nach, demokratische 

oder kommunistische Aufstände nicht mehr die Unternehmungen einer Minderheit 

sein, sondern, nach der vollen Entwicklung der kapitalistischen Produktivkräfte, die 

                                                             

137  Vgl. MEGA² I/10, S. 181. 

138  MEGA² I/10, S. 190. 

139  Vgl. MEGA² I/10, S. 184-185. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 165 

 

Unternehmung der Mehrheit. Dadurch dass die Analyse zeigte, dass zu einem be-

stimmten Zeitpunkt die Massen hinter Louis Bonaparte standen, wurde Marx in sei-

ner Annahme bestätigt, dass in einer zukünftigen proletarischen Revolution der So-

zialismus nur mit – und nie gegen – die Massen, d.h. insbesondere die Bauern und 

das Kleinbürgertum, verwirklicht werden könne. Doch dies brauche Zeit, die Um-

stände müssen hierzu erst reifen, denn wie Marx in einer seiner berühmt geworde-

nen Formulierungen des Achtzehnten Brumaire schreibt: „Die Menschen machen 

ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stücken unter selbst-

gewählten, sondern unter unmittelbar vorhandenen, gegebenen und überlieferten 

Umständen.“140 

Es zeigt sich bei der konkreten Betrachtung Marx’ politischer Analysen, dass 

sein Interessensbegriff ein historisch-dialektischer war und blieb. Wie gezeigt steht 

er damit nur bedingt im Gegensatz zu Benthams Interessensauffassung, da auch 

dieser Interessen an historisch spezifische Gruppen zurückzubinden begann. Marxʼ 

historisch-dialektischer Interessensbegriff offenbart sich nicht nur in den hier analy-

sierten mittleren und späten Schriften, sondern bereits auch in seinen frühen Schrif-

ten wie etwa der Heiligen Familie (1845). Dort schreibt Marx: 

 

„Das Interesse der Bourgeoisie in der Revolution von 1789, weit entfernt, ‚verfehlt‘ zu sein, 

hat alles ‚gewonnen‘ und hat ‚den eingreifendsten Erfolg‘ gehabt, so sehr der ‚Pathos‘ 

verraucht und so sehr die ‚enthusiastischen‘ Blumen, womit dieses Interesse seine Wiege 

bekränzte, verwelkt sind. Dieses Interesse war so mächtig, daß es die Feder eines Marat, die 

Guillotine der Terroristen, den Degen Napoleons wie das Kruzifix und das Vollblut der 

Bourbonen siegreich überwand.“141  

 

Aus diesem historisch-dialektischen Interessensbegriff entwickelt Marx jedoch 

auch ein starkes Kritikpotenzial gegenüber jeglichen Formen ahistorischer und un-

gebundener Auffassungen von Interesse. Erst vor dem Hintergrund seiner histo-

risch-dialektischen Denkfolie kann Marx von „wirklichen Interessen“ sprechen.142  

                                                             

140  MEGA² I/11, S. 96-97. 

141  MEW 2, S. 84-85. 

142  So etwa setzt das obige Zitat aus der Heiligen Famile fort mit: „‚Verfehlt‘ ist die Revo-

lution nur für die Masse, die in der politischen ‚Idee‘ nicht die Idee ihres wirklichen ‚In-

teresses‘ besaß, deren wahres Lebensprinzip also mit dem Lebensprinzip der Revolution 

nicht zusammenfiel, deren reale Bedingungen der Emanzipation wesentlich verschieden 

sind von den Bedingungen, innerhalb deren die Bourgeoisie sich und die Gesellschaft 

emanzipieren konnte.“ MEW 2, S. 85.  

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Auch in Marxʼ letztem Lebensabschnitt sollte sich an dieser historisch-

dialektischen Betrachtungsweise nichts geändert haben. 1871, zwanzig Jahre nach 

der dritten Französischen Revolution und ihrer jähen Beendigung durch Louis Na-

poleon Bonaparte, war es die Pariser Kommune, der Marx seine volle analytische 

Aufmerksamkeit widmete. Seine persönliche Situation hatte sich gegenüber seiner 

Lage zwanzig Jahre zuvor stark verbessert, als Pensionär kleiner, erfolgreicher Bör-

senspekulationen führte er in einem besseren Londoner Stadtteil ein bürgerliches 

Leben, was zeigte, dass seine Opposition zum Bürgertum eine theoretische und kei-

ne des persönlichen Geschmacks war. In seiner Betrachtung der Pariser Kommune 

ist nun weitaus weniger oft explizit vom Interesse die Rede. Nur wenige Male fin-

det der Begriff des Interesses Verwendung, wobei er auch hier stets an die Klasse 

innerhalb einer spezifischen politischen Lage gekoppelt ist. So habe etwa Adolphe 

Thiers Regierung im Namen des Klasseninteresses der bürgerlichen Kapitalisten 

gegen die bewaffnete Arbeiterschaft von Paris einen Bürgerkrieg losgetreten,143 

während auf der anderen Seite, innerhalb der Pariser Kommune, eine „Mannigfal-

tigkeit“ von Interessen koexistierte, bestehend aus denen des Proletariats sowie 

auch aus denen der großen „Masse der Pariser Mittelklasse – Kleinhändler, Hand-

werker, Kaufleute“.144 

Einzig Marx’ Ökonomisch-philosophische Manuskripte verhandeln den Interes-

sensbegriff noch außerhalb einer historisch-dialektischen Perspektivierung. In die-

sen Heften setzte sich Marx insbesondere mit dem Wesen der Arbeit und dem Be-

griff der Entfremdung unter der Bedingung des Privateigentums auseinander. Diese 

frühen Manuskripte, die 1844 in Paris entstanden und erst viel später publiziert 

wurden (1932 in der MEGA1), zeugen noch stark von einer, von Hegel und Feuer-

bach geprägten, philosophischen Herangehensweise, die in späteren Werken von 

politik-ökonomischen Analysen verdrängt wurde. In diesen teils philosophischen, 

teils ökonomischen Manuskripten betrachtet Marx auch das Wesen des Menschen 

ausführlicher. Sein Menschenbild wird hier explizit, während spätere Schriften nur 

noch implizit davon zeugen. 

Grundlegend in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten ist die Annah-

me, dass ein jeder Mensch natürliche und künstliche Bedürfnisse in sich vereini-

ge.145 Während Marx Hunger und Triebe als im Grunde natürlich erscheinen,146 gibt 

                                                             

143  Vgl. MEGA² I/22, S. 183-184. 

144  Vgl. MEGA² I/22, S. 204-206. 

145  Siehe dazu auch: Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx. Mit den wichtigsten 

Frühschriften von Karl Marx, Ullstein Materialien, Frankfurt am Main; Berlin; Wien 

1982. 

146  Vgl. MEGA² I/2, S. 408. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 167 

 

es neben diesen gesellschaftliche oder kulturelle Bedürfnisse, die erst vom Men-

schen selbst, der seine eigene Geschichte gestaltet, hervorgebracht wurden, wobei 

dieser vergaß, dass er selbst Schöpfer dieser künstlichen Interessen wurde, die nun 

die natürlichen oder wahren Interessen überdecken. Es kommt so zur Formation  

einer „historisch modificierte[n] Menschennatur“147. Ein Beispiel hierfür ist ihm das 

über Geld vermittelte Besitzstreben: 

 

„Das Bedürfniß des Geldes ist daher das wahre, von der Nationalökonomie producierte Be-

dürfniß und das einzige Bedürfniß, das sie produciert. – Die Quantität des Geldes wird immer 

mehr seine einzige mächtige Eigenschaft; wie es alles Wesen auf seine Abstraktion reducirt, 

so reducirt es sich in seiner eignen Bewegung als quantitatives Wesen. Die Maaßlosigkeit 

und Unmässigkeit wird sein wahres Maaß. – Subjektiv selbst erscheint dieß so, theils daß die 

Ausdehnung der Producte und der Bedürfnisse zum erfinderischen und stets calculirenden 

Sklaven unmenschlicher, raffinirter, unnatürlicher und eingebildeter Gelüste wird – das Pri-

vateigenthum weiß das rohe Bedürfnis nicht zum menschlichen Bedürfnis zu machen […]“148  

 

Die natürlichen Beziehungen des Gattungswesens werden durch die Institution des 

Geldes gleichsam ausgehebelt: 

 

„Als diese verkehrende Macht erscheint es dann auch gegen das Individuum und gegen die 

gesellschaftlichen etc. Bande, die für sich Wesen zu sein behaupten. Es verwandelt die Treue 

in Untreue, die Liebe in Haß, den Haß in Liebe, die Tugend in Laster, das Laster in Tugend, 

den Knecht in d[en] Herrn, d[en] Herrn in den Knecht, den Blödsinn in Verstand, den Ver-

stand in Blödsinn. Da das Geld als der existirende und sich bethätigende Begriff des Werthes 

alle Dinge verwechselt, vertauscht, so ist es die allgemeine Verwechslung und Vertauschung 

aller Dinge, also die verkehrte Welt, die Verwechslung und Vertauschung aller natürlichen 

und menschlichen Qualitäten. Wer die Tapferkeit kaufen kann, der ist tapfer, wenn er auch 

feig ist. Da das Geld nicht gegen eine bestimmte Qualität, gegen ein bestimmtes Ding, 

menschliche Wesenskräfte, sondern gegen die ganze menschliche und natürliche gegenständ-

liche Welt sich austauscht, so tauscht es also – vom Standpunkt seines Besitzers angesehn – 

jede Eigenschaft gegen jede – auch ihr widersprechende Eigenschaft und Gegenstand – aus; 

es ist die Verbrüderung der Unmöglichkeiten, es zwingt das sich Widersprechende zum 

Kuß.“149 

 

                                                             

147  MEGA² II/6, S. 559 

148  MEGA² I/2, S. 419. 

149  MEGA² I/2, S. 437-438. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Für Marx ist der Mensch ein sich selbst entfremdendes „Gattungswesen“, das – will 

es zur Freiheit von künstlichen Bedürfnissen finden – sich wieder unvermittelt sei-

ner Gattung zuwenden muss. Statt einer tauschwertbezogenen Produktion, in der 

ein jeder für sich und seinen Gewinn wirtschaftet, müsse eine gesellschaftliche Pro-

duktion reetabliert werden, in der der marktförmige Austausch und die damit ver-

koppelte Arbeitsteilung aufgehoben werden. Die arbeitsteilige Gesellschaft des Pri-

vateigentums ist für Marx in seinen frühen Manuskripten das eigentliche politische 

Problem, denn sie führt zur Verkrüppelung des einseitig tätigen Menschen, der sei-

ne Arbeit im Austausch für einen überlebesnotwendigen Lohn in einer Ware verge-

genständlicht. Oder wie Erich Fromm schreibt,150 was Marx hier in den frühen 

Schriften wie auch weniger explizit in späteren eigentlich „[…] interessiert, ist die  

Befreiung des Menschen von einer Form der Arbeit, die seine Individualität zer-

stört, die ihn in ein Ding verwandelt und ihn zum Sklaven der Dinge macht“151. Der 

Mensch der industriellen Epoche produziert als ein geistlos gewordener Maschi-

nenanhang nicht für sich oder seine Gattung, sondern für den Markt – für Geld. An-

dere sind ihm, so Marx, als Arbeiter oder als Kunden nur noch Mittel Lohn und Le-

ben zu realisieren, nicht aber gelten sie ihm als Zwecke. Anderen Menschen Aner-

kennung zukommen zu lassen, ihnen einen Raum für ihre persönliche Entfaltung zu 

bieten und sie daher als Zwecke in sich zu begreifen ist aber Marxens Ideal, an dem 

er seine Zeit misst. Mit der Voranstellung des Prinzips der Anerkennung beruft sich 

Marx auf Kant und Hegel zugleich. In einer nicht entfremdeten Gesellschaft wären 

es die gesellschaftlichen Bedürfnisse, an denen sich die nicht über den Markt ver-

mittelte Produktion orientieren würde. Die Arbeiter würden dieser Idee nach für die 

Bedürfnisse ihrer Mitmenschen wie auch ihrer selbst tätig werden. Erst in einer sol-

chen Arbeitsform gewinnen sie wieder gemeinschaftlich Subjektstatus. 

Auch für Marx hat der Mensch ursprüngliche Bedürfnisse bzw. wahre Interes-

sen, die jedoch kulturell überformt und im konkreten Einzelfall einer bestimmten 

Position sehr verschieden sein können. Und dennoch hat Marx, im Gegensatz zu 

den Psychologen und Soziologen seiner Zeit, den Begriff einer sich in der Ge-

schichte verschieden entfaltenden „menschlichen Natur“ nie gänzlich aufgege-

ben.152 Paradox bleibt, dass Marx die geschichtliche Verformbarkeit der menschli-

chen Interessen klar beschreibt, dabei aber nicht zu dem Schluss zu gelangen 

scheint, dass eben die kulturelle Einbildung von Interessen zum Wesen des Men-

                                                             

150  Vgl. Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx. Mit den wichtigsten Frühschriften 

von Karl Marx, Ullstein Materialien, Frankfurt am Main; Berlin; Wien 1982, S. 69. 

151  Ebd., S. 53. 

152  Vgl. ebd., S. 33-34; S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 169 

 

schen gehört, und stattdessen eine Aufhebung dieser künstlichen Bedürfnisse an-

strebt.  

Nach Ian Forbesʼ Deutung besteht der Wesenskern des Menschen für Marx in 

seiner Potenzialität noch nicht voll entwickelter Fähigkeiten und Gestaltungskräfte 

sowie auch in dem daraus abgeleiteten Autonomiestreben und dem Streben zur 

Vervollkommnung angelegter Fähigkeiten.153 Daneben ist es aber die jeweilige 

Produktionsordnung, die die konkreten Bedürfnisse des Menschen entscheidend 

mitbestimmt.154 So ist im Kapitalismus das Streben nach finanzieller Unabhängig-

keit ein naheliegendes Bedürfnis, das jedoch nicht unbedingt in direkte Autonomie 

mündet.  Autonomie- und  Vervollkommnungsstreben  einerseits  sowie  historisch 

oder kulturell spezifische Bedürfnisse andererseits stehen oftmals in Widerspruch 

zueinander. Dennoch ist es für Marx das „wirkliche Interesse“ der Menschen, sich 

von den selbst geschaffenen, ihnen zugleich aber als eigenmächtig gegenübertre-

tenden Strukturen zu befreien. In der Konsequenz liegt das Menschheitsinteresse, 

das in der historischen Rolle des Proletariats seinen Ausdruck findet, in der Errich-

tung einer klassenlosen Gesellschaft. Durch die Aufhebung der Tauschwertökono-

mie würden hier falsche Bedürfnisse wie das Streben nach Geld ihren Sinn verlie-

ren. 

Bei einer abschließenden Einordnung Benthams sowie Marxʼ Auffassung vom 

Interesse lässt sich unter Bezugnahme auf die obige Schematisierung verschiedener 

idealtypischer Interessensbegriffe die folgende Einordnung vornehmen: Marxʼ his-

torisch-dialektisches Weltbild, das er selbst unter das Motto „Alles, was besteht, ist 

werth, daß es zu Grunde geht“155 fasst, findet auf jeder Produktionsstufe (mindes-

tens einen) gesellschaftlichen Gegensatz, bei dem sich zwei Parteien oder Klassen 

gegeneinander durchzusetzen versuchen. Beschrieben werden diese Kämpfe aus-

führlich in Schriften wie Klassenkämpfe in Frankreich oder Der achtzehnte Brum-

aire des Louis Bonaparte. Kommt es zu einem Umsturz der Verhältnisse und wird 

dadurch eine neue Produktionsweise etabliert, so finden sich alsbald neue gruppen-

gebundene Interessensgegensätze.  

Benthams Interessensbegriff ist zu Beginn ein empirisch-sensualistischer. Sein 

„pleasure and pain“-Prinzip geht aus einer (quasi) empirischen Beobachtung des 

Menschen hervor. Jenes Prinzip ist in erster Linie ein universales, d.h. historisch 

ungebundenes. Dennoch konnte auch aufgezeigt werden, dass Bentham mit Blick 

auf die politische Landschaft und die darin privilegierten Positionen der Macht Ad-

                                                             

153  Vgl. Forbes, Ian: Marx and the New Individual, Routledge, London; New York 1990, S. 

21. 

154  Vgl. ebd., S. 27-33. 

155  MEGA² I/11, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

justierungen an seinen Schemata vorzunehmen begann. Seine Erkenntnis, dass 

Macht korrumpiert und dass unter schlechten politischen Bedingungen früher oder 

später gegen das „Glück der größten Zahl“ gearbeitet wird, brachten ihn dazu, zu 

einer mehr und mehr historisch-soziologischen Fassung des Interesses überzugehen. 

Auch Mary P. Mack fasst Benthams Entwicklung mit folgenden Worten zusam-

men: „Finally he made the fateful discovery that institutions shape men, renounced 

his earlier individualism, became a sociologist, and described the tyranny of the 

English aristocracy.“156 Die Konzeption des „sinister interest“ bleibt ihm dabei eher 

ein vielseitig einsetzbares Label als ein systematisch ausgearbeitetes Konzept, das 

er gegenüber verschiedensten sozial privilegierten Positionen wie etwa Justiz, dem 

Adel oder später auch der Kirche in Stellung bringen konnte. 157 

Bentham bewies mit seiner Aufschlüsselung von falschen Argumenten, Trug-

schlüssen und systematisch erzeugten Verblendungszuständen Sensibilität für die 

politische Sprache. Da er nicht nur vom Sensualismus David Humes inspiriert, son-

dern im profanen Sinne auch ein Rationalist war, zeugen seine Schriften zur Kritik 

der politischen Sprache, wie etwa das Handbook of Political Fallacies (1824), von 

seiner Überzeugung, dass ein reibungsloser politischer Prozess, der allen die glei-

chen Chancen biete, dann möglich wäre, wenn man die politische Sprache von allen 

falschen Bildern reinigen würde. Dies bedeutete auch, dass alle Momente emotional 

aufgeladener Apelle über Bord geworfen werden müssten, zumal diese einem ratio-

                                                             

156  Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, Lon-

don; Melbourne; Toronto 1962, S. 439. 

157  Benthams Religionskritik stellt eine weitere Gemeinsamkeit mit Marx dar. Bentham 

verfasste im Zeitraum von 1817–1823 eine ganze Reihe religionskritischer Werke, die 

sich insbesondere gegen die Institution der anglikanischen Staatskirche wandten. Dazu 

gehören etwa Swear Not At All (1817); Church-of-Englandism and its Catechism Exam-

ined (1818); Analysis of the Influence of Natural Religion on the Temporal Happiness 

of Mankind (1822, unter dem Pseudonym Philip Beauchamp) sowie Not Paul, but Jesus 

(1823). Neben Justiz und weltlicher Elite wurden nun in voller Kosequenz auch die 

kirchlichen Funktionsträger als eine weitere Gruppe identifiziert, die mit ihrem „sinister 

interest“ bzw. dem Interesse am Erhalt ihrer Institution und den damit verbundenen Pri-

vilegien dem größten Glück der größten Zahl entgegenstehe. In einer zukünftigen utili-

taristischen Gesellschaft war für die Religion kein Platz vorgesehen, während politische 

Amtsträger oder Juristen auch weiterhin wichtige Funktionsbestandteile der Gesell-

schaft bleiben würden, wenn auch deren „sinister interest“ durch kluge politische Ar-

rangements verhindert werden sollte. Siehe dazu: Crimmins, James E.: Bentham on Re-

ligion: Atheism and the Secular Society, in: Journal of History of Ideas, Volume 47, 

No. 1 (Jan.–Mar., 1986), S. 95-110. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 171 

 

nalen Prozess entgegenstünden.158 Bentham stellt sich somit als ein früher Ideolo-

giekritiker dar, der trotz seines frühen Erahnens der auf Sprache basierenden Logik 

politischer Hegemonien noch von einem wenig komplexen Wahrheitsverständnis 

ausgeht. Implizit glaubt er an objektivistische Sachlösungen, die sich für ihn auf die 

potenziellen Leid- und Freudempfindungen des Menschen beziehen sollten.159  

 

 

4.2 STAAT UND ÖFFENTLICHKEIT 

 

Nachdem im vorherigen Kapitel aufgezeigt wurde, inwiefern für Bentham das poli-

tische System anfällig für ein spezifisches Gruppeninteresse galt, und darüber hin-

aus die ideologische Funktionslogik politischer Herrschaft bei Marx beschrieben 

wurde, gilt es im folgenden Kapitel zu erschließen, was beiden Denkern als die Es-

senz des Staates erscheint. Es ist zu ermitteln, welche spezifische und systematische 

Rolle und Funktion der Staat in beiden politischen Theorien einnimmt und in wel-

chem Verhältnis dazu die Öffentlichkeit bestimmt wird. 

                                                             

158  Bentham wäre heute wohl eher ein Anhänger von Jürgen Habermas als von Chantal 

Mouffe. 

159  Aus heutiger Perspektive ist diese Sichtweise durchaus überholt. J.H. Burns gibt hierzu 

die folgende treffende Einschätzung Benthams aufklärerischen Denkens: „Bentham re-

garded the world of fallacy as a distortion of the true nature of politics. Properly under-

stood and conducted, the political process was a process of rational discourse: not a dis-

course leading to absolute and universally agreed propositions – ,for certainty belongs 

not to human affairs‘, but at least a discourse governd by generally accepted critical 

principles. He believed that human societies, beginning with force, were for long peri-

ods sustained by habit and tradition; and he saw that when there first emerged societies 

where persuasion was replacing force and inertia, the persuasion was frequently irra-

tional. But he looked forward to ,an epoch in the history of civilization‘ (the closing 

words of The Book of Fallacies) when rational argument should have reoplaced the 

shams of rethoric. He carried into his theory of democratic government the great princi-

ples of the Enlightment. These Principles can hardly help appearing somewhat illusory 

now […]. We still belive in the possibility of a rational science of politics. We do not 

belive any longer, as Bentham did, that the process of politics is itself, when properly 

conducted, a rational science.“ Burns, J.H.: Benthams’s Critique of Political Fallacies, 

in: Parekh, Bhikhu (Hrsg.): Jeremy Bentham: Ten Critical Essays, Routledge, New 

York (u.a.) 2011 (1974), S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Zunächst sei hier ein grober Überblick vorangestellt, der meinen komparativen 

Zugang über die jeweilige Funktionsbestimmung des Staates skizziert: Man kann 

mit Recht behaupten, dass für Bentham der Staat aus dem Geist der Strafe heraus 

entsteht, zumal ohne eine strafende Instanz von einem Staat nicht die Rede sein 

kann.160 Von den vier Zielstellungen seiner politischen Theorie ist Bentham die Si-

cherheit die grundlegendste Vorbedingung, und der Staat ist ihm das Mittel, diese 

zu gewährleisten. Erst wenn diese Vorbedingung erfüllt ist, die Menschen in Frie-

den miteinander leben, kann sich der Staat den sekundären Vorbedingungen des 

Glücks widmen: der Subsistenz, der rechtlichen Gleichheit und im begrenzten Ma-

ße auch der Wohlfahrt. Auch bei Marx wird Sicherheit zur Funktion des Staates er-

klärt, jedoch in einem speziellen Sinn. Das Bürgertum, das sich des Staates be-

mächtigt hat, benutzt diesen, um sein Eigentum und seine auf dem Besitz der Pro-

duktionsmittel beruhende ökonomische Vormachtstellung abzusichern. Seine wirt-

schaftliche Vormacht ist durch die Inbesitznahme des Staates zu einer politischen 

geworden. Der bürgerliche Staat erweist sich somit als ein parteiischer Staat (Marx 

sagt „politischer Staat“), der Besitz gegen die Ansprüche der Besitz- und Wahl-

rechtslosen mit Rechts- und Gewaltmitteln absichert. So ist für den frühen Marx in 

der sogenannten Deutschen Ideologie der Staat „[…] weiter Nichts, als die Form 

der Organisation, welche sich die Bourgeois sowohl nach außen als nach innen hin, 

zur gegenseitigen Garantie ihres Eigenthums & ihrer Interessen nothwendig ge-

ben.“161 

Die Funktion ist hierbei aber nicht so zu verstehen, dass die bürgerliche Klasse 

den Staat intentional, aufgrund seiner Möglichkeiten geschaffen hätte. Vielmehr 

habe die Bourgeoisie den Staat der Aristokratie abgerungen und spielt dabei aus der 

Perspektive der marxschen Geschichtsphilosophie ihre notwendige historische Rol-

le innerhalb eines systemischen Zusammenhangs.162 

                                                             

160  Hofmann, Wilhelm: Ohne Strafe gibt es keinen Staat. Benthams Rekonstruktion des 

Staates aus dem Geist der Strafe, in: Asbach Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates – 

Staatsverständnis des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – Mill, Nomos Ver-

lag, Baden-Baden 2009, S. 131-152. 

161  MEGA² I/5, S. 116-117. 

162  Vgl. Hirsch, Joachim; Kannankulam, John; Winsel, Jens: Einleitung, Marx, Marxismus 

und die Frage des Staates, in: Hirsch, Joachim; Kannankulam, John; Winsel, Jens 

(Hrsg.): Der Staat der Bürgerlichen Gesellschaft, Nomos Verlag, Baden-Baden 2008, S. 

9. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 173 

 

In der Nachfolge der Napoleonischen Kriege hat sich der Begriff des Staates im 

deutschen Raum bereits als ein eigenständiger Grundbegriff etabliert.163 Insbeson-

dere G.W.F. Hegel macht den Staat zum zentralen Moment seines Denkens bzw. 

zum Endpunkt seiner Geschichtsphilosophie. Der Staat ist ihm der sich realisieren-

de Weltgeist und somit der aktuellste Ausdruck des sich im Streben nach Freiheit 

bewegenden menschlichen Denkens. Die bürgerliche Gesellschaft, die sich in einer 

Pluralität von Interessen zeigt, tritt nach Hegel mit dem Staat einer eigenen Sphäre 

der Sittlichkeit gegenüber. Das durch den Staat umgesetzte bürgerliche Gesetz, das 

die historische menschliche Selbsterkenntnis spiegelt, wonach alle Menschen zur 

Freiheit bestimmt sind, zwingt die Bürger zum Frieden in universeller gegenseitiger 

Anerkennung. Zugleich aber entwickelt sich die Einsicht in die Notwendigkeit des 

Staates. Erst durch den vermittelnden Staat und das zur Versittlichung beitragende 

bürgerliche Gesetz findet der Mensch einen Ausgang aus den vielfachen Herr-

Knecht-Verhältnissen, die die dialektisch fortschreitende Geschichte bestimmten.164 

Der Staat ist für Hegel die realisierte Freiheit. Karl Marx hingegen wandte sich in 

dessen Nachfolge mit seiner Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (1843/1844) 

explizit gegen eine solche Verabsolutierung des Staates. Mehr noch, auch die For-

derung nach der Abschaffung des Staates wird Marx zugeschrieben. Im Folgenden 

gilt es zu zeigen, dass Marx ein komplexes, sich über die Zeit wandelndes Staats-

bild hatte, wobei mindestens drei Auffassungen vom Staat unterschieden werden 

können. Dies sind: 1.) Der bürgerliche Staat seiner Zeit. 2.) Die Diktatur des Prole-

tariats bzw. der eroberte Staat der Zukunft. 3.) Der sich aufhebende Staat bzw. die 

gesellschaftliche Verwaltung der Dinge in der fernen Zukunft.165 

Vorab möchte ich hier eine theoriegeschichtliche Perspektivierung anbieten, die 

eine Aufschlüsselung der Staatsvorstellungen bei Bentham und Marx in systemati-

sierter Weise ermöglicht. In seinem Essay Die drei Körper des Staates (2012) zeig-

te Quentin Skinner,166 dass es historisch mindestens drei verschiedene Staatsvorstel-

lungen gab. Zum einen gab es eine „absolutistische Vorstellung“, abgeleitet aus 

dem Wort „Status“, die sich mit dem Machtanspruch des Fürsten verband. Daneben 

gab es auch eine „populistische Vorstellung“, die unter Staat eher das Volk oder die 

Nation als Ganzes verstand. Dem frühen Marx (um 1843) lässt sich eine solche 

                                                             

163  Vgl. Boldt, Hans (u.a.): Staat und Souveränität, in: Brunner, Otto; Conze, Werner; Ko-

selleck, Reinhart (Hrsg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 6, Stuttgart 1990, S. 1-154. 

164  Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung über die Philosophie der Geschichte, 

Werke Band 12, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1986. 

165  Vgl. Lenin, Wladimir Iljitsch: Staat und Revolution, in: ders.: Werke, Band 25, Berlin 

1972 (1917/1918), S. 393-507. 

166  Vgl. Skinner, Quentin: Die drei Körper des Staates, Wallstein Verlag, Göttingen 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

„populistische Staatsvorstellung“ nachweisen. Doch finden sich, wie noch zu zei-

gen sein wird, ebenso auch Aussagen Marxens, die den Staat als eine Institution ne-

ben und über der Gesellschaft verstehen. Die dritte historische Vorstellung des 

Staats bei Skinner ist die sogenannte „reduktionistische Staatsvorstellung“. Nach 

dieser Perspektive gelten hauptsächlich die Regierung und ihr Herrschaftsapparat 

als Staat. Diese Vorstellung teilt auch Jeremy Bentham, wenn er bezüglich der Re-

gierung von Souverän („sovereign“) spricht. Zugleich stellt er diesem aber auch den 

Begriff der Volkssouveränität („popular sovereign“) gegenüber und meint damit die 

politische Gesellschaft als Ganzes.167 In welchem Verhältnis beide Begriffe zuei-

nander stehen, wird hier im Folgenden zu klären sein. Bei Marx, ebenso wie bei 

Bentham, lassen sich alle drei dieser Staatsvorstellungen finden, ohne dass eine da-

von dominant hervortritt. Es gilt daher, auf die konkrete Verwendungsweise der je-

weiligen Staatsbilder zu achten. 

Für Bentham möchte ich in diesem Kapitel zeigen, dass er 1.) Sicherheit zur 

zentralen Staatsaufgabe erklärt und sein Modell politischer Herrschaft somit als 

Tauschmodell interpretierbar ist bzw. der Staat damit als eine rationale Funktion des 

Volkes gedacht wird, 2.) Bentham entgegen der aristokratischen Vormachtstellung 

für eine Demokratisierung im Namen einer universalisierten Bürgerlichkeit eintritt, 

dabei jedoch vor einem stabilitätsgefährdenden radikalen Egalitarismus warnt, wäh-

rend er 3.) das Prinzip der Öffentlichkeit des Parlaments als zentralen Funktionsme-

chanismus des bürgerlich utilitaristischen Staates bestimmt sowie 4.) Bentham zwar 

eine Sensibilität für bürokratische Gefahren beweist, dennoch aber in Beamten un-

verzichtbare Träger des nationalen Wohls erblickt.168 

Ich komme zunächst also zu Benthams Akzentuierung der Sicherheit. Der Staat 

muss seiner Meinung nach vor allen anderen Dingen Sicherheit garantieren und 

Ordnung herstellen. Gelingt ihm das nicht, ist der Bürger in seiner Not dazu ge-

zwungen, selbst tätig zu werden. Während der antikatholischen Londoner Gordon 

Riots im Juni 1780 bildeten sich Bürgerwehren, um den Mob, der „No Popery!“ 

(nach einer Erzählung von Charles Dickens teils versehentlich auch „No Proper-

                                                             

167  Zur historischen Wandlung des Staatsbegriffs siehe: Boldt, Hans (u.a.): Staat und Sou-

veränität, in: Brunner, Otto; Conze, Werner; Kosseleck, Reinhart (Hrsg.), Geschichtli-

che Grundbegriffe, Bd. 6, Stuttgart 1990, S. 1154. 

168  In einem späteren Kapitel über Benthams Paupermanagement wird jedoch noch weiter-

hin gezeigt werden, dass Bentham mit dem von ihm angedachten „nationalen Wohl-

fahrtsverein“ einen Staat im Staat entwarf, der sich dem Management der sozialen Prob-

lemen der Gesellschaft widmen sollte, ohne dabei eine radikale Umverteilung der Güter 

anzustreben. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 175 

 

ty!“)169 auf seine Fahnen geschrieben hatte, von Plünderungen und Zerstörungen 

abzuhalten. Auch der junge Jeremy Bentham wurde zeitweise Teil einer solchen 

Miliz. Benthams Sozialphilosophie scheint darauf gerichtet, eine Wiederholung sol-

cher anarchischer Aufstände präventiv zu verhindern.170 Andreas Leopold Hofbauer 

sieht Bentham angetrieben von einer „Mischung aus bürgerlicher Angst und Willen 

zur logistischen Verbesserung“171. Hofbauers Kommentar zu Benthams damaliger 

Selbsteinschätzung ist äußerst aufschlussreich, was das Verhältnis des jungen Bent-

ham zu seiner Zeit anbetrifft. 

 

„[Tagebucheintrag Benthams, G.R.] ‚Für eine Nacht war ich Kriegsheld – bewaffnet bin ich 

durch die Straßen patrouilliert.‘ [Hofbauer, G.R.] Benthams nachträgliches Gefühl, helden-

haft zur Wiederherstellung der Ordnung beigetragen zu haben, mag durchaus ein gemischtes 

gewesen sein. Unzweifelhaft stehen ihm die Auslöser dieser Ausbrüche vor Augen. Zumin-

dest Teile davon. Was er nicht sieht, ist die politische Dimension dieses Aufstandes, die spon-

tan Gewalt gewinnt. Was er zweifellos ängstlich erkennt, sind die Ursachen. In den Gefäng-

nissen der Metropole Englands herrschen unvorstellbare Zustände. Typhus und Ruhr grassie-

ren. Drakonische Gesetze führen selbst bei geringsten Vergehen (die oftmals bloß aus Über-

lebensnot von Besitzlosen begangen werden) zu Zwangsarbeit, lebenslänglicher Verschi-

ckung oder Todesstrafe. Am Galgen von Tyburn finden wöchentlich wahre Schlachtfeste 

statt, die zur Belustigung (und Verrohung) der Bevölkerung beitragen. Wer nicht am Galgen 

endet, findet sich in den gewaltigen Gefängnisbauten wieder, wo er fürchten muss, vom Fie-

ber hinweggerafft zu werden (manchmal noch ehe es überhaupt zum Prozess kommt). Der 

Gestank der Gefängnisse durchdringt im wahrsten Sinne des Wortes London. Verbrechen und 

Gewalt sind völlig akzeptierte Ausdrucksweisen für die einen, Grund für gnadenlos grausame 

Bestrafung für die anderen.“172 

 

Die Teilnahme Benthams an einer Bürgerwehr fällt in die Phase seiner systemtreu-

en und reformoptimistischen Einstellung, die, nach einer kurzen Unterbrechung 

durch die ihn beeindruckenden Schrecken der Französischen Revolution, ab den 

späten 1790er-Jahren langsam schwand und durch eine radikale Position ersetzt 

                                                             

169  Vgl. McDonagh, Patrick: Idiocy: A Cultural History, Liverpool University Press, Liv-

erpool 2008, S. 172. 

170  Hofbauer, Andreas Leopold: Backdrop und Lock-up. Beiläufigkeiten zur Gefängnisku-

lisse, in: Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas 

Leopold (Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 

2013, S. 182. 

171  Ebd., S. 186. 

172  Ebd., S. 184-185. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

wurde, in der er sich explizit gegen den Adel und das politische Establishment 

wandte, das er durchaus gut kannte. Er selbst wurde in den Jahren 1782–1789 in die 

Welt der Londoner Politik eingeführt durch Lord Shelburne (1737–1805), der zu 

seinem politischen Mentor wurde und sich im Gegenzug von Bentham Ratschläge 

in ethischen und juristischen Fragen einholte.173 

Zeitlebens blieb die Garantie von Eigentum eines der wichtigsten Elemente 

Benthams politischer Philosophie, die letztlich auf einer klugen Anreizsetzung bzw. 

indirekten politischen Steuerung basierte. Um aber Eigentumsbildung als Anreiz-

struktur zu garantieren, bedarf es der Androhung von Strafe für Eigentumsverlet-

zungen. Dies ist die Grundfunktion des Staates bei Bentham, dessen Staatsphiloso-

phie Wilhelm Hofmann daher auch als „Rekonstruktion des Staates aus dem Geist 

der Strafe“ bezeichnet.174 Zugespitzt formuliert behauptet Bentham, dass auch libe-

rale Demokratien überhaupt erst effektiv unter der Bedingung einer glaubhaften 

Androhung von Strafe funktionieren können:175 „Punishment is everywhere an evil; 

but everywhere a necessary one: punishment, that is to say, suffering applied purpo-

sely by public functionaries. No punishment, no government; no government, no 

political society.“176 Hierbei unterscheidet Bentham nun zwischen den strafenden 

Staat („political“ oder „legal sanction“) einerseits und der sanktionierenden Öffent-

lichkeit („moral“ oder „popular sanction“) andererseits, die etwa über die Verwen-

dung öffentlicher Gelder wacht.177 Beide stehen zueinander in einem kontrollieren-

den Wechselverhältnis, jedoch nur insofern auch das politische Zentrum, der Ort 

der Gesetzgebung, einsehbar ist. Die gegenseitige Einsichtigkeit muss nicht als ein 

„panoptisches“ Verhältnis gedeutet werden: Bentham selbst trennt zwischen einer-

seits dem panoptischen Modell, das etwa zur Resozialisierung in Gefängnissen, zur 

                                                             

173  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 370-406. 

174  Hofmann, Wilhelm: Ohne Strafe gibt es keinen Staat. Benthams Rekonstruktion des 

Staates aus dem Geist der Strafe, in: Asbach Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates – 

Staatsverständnis des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – Mill, Nomos Ver-

lag, Baden-Baden 2009, S. 131-152. 

175  Ein Aspekt, der in heutigen liberalen Demokratien oft ausgeblendet wird. 

176  Bentham, Jeremy: Principles of  Penal  Law,  in:  Bentham, Jeremy (Autor); Bowring, 

John (Hrsg.): The Works of Jeremy Bentham, Band I, William Tait, Edinburgh 1843, S. 

528. 

177  Vgl. Hofmann, Wilhelm: Ohne Strafe gibt es keinen Staat. Benthams Rekonstruktion 

des Staates aus dem Geist der Strafe, in: Asbach Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates 

– Staatsverständnis des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – Mill, Nomos Ver-

lag Verlag, Baden-Baden 2009, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 177 

 

kontrollierten Bildung in Schulen oder zu Arbeitsabläufen in Fabriken eingesetzt 

werden soll, und der politischen Sphäre mit Parlament und Öffentlichkeit anderer-

seits. Bezüglich letzter Sphäre führt er nie den Begriff des Panoptismus an, sondern 

stets die Idee der öffentlichen Meinung als letztentscheidendes Tribunal.178 Beidsei-

tige Transparenz wird hier zur Bedingung der Sanktion, die ihrerseits Bedingung 

für jedwede demokratische Organisationsform ist. 

Dennoch gilt Bentham die Strafe auch als ein Übel. Aus einem ökonomischen 

Kalkül heraus erweist sich ein Zuviel an vollzogenen Strafen als unnötig kostenin-

tensiv. Paradoxerweise sind die verschiedenen Formen der Sanktion zwar das 

Kernelement der benthamschen Staatsphilosophie, zugleich ist es aber das Ziel sei-

ner Programmatik, die sich an den Ideen des Rechtsphilosophen und Strafrechtsre-

formers Cesare Beccaria (1738–1794) orientierte,179 tatsächliche Sanktionen und 

das damit verbundene Leid zu minimieren. Dem Bürger will Bentham mit seiner 

Strafrechtsreform klare Kenntnis der Gesetzeslage bieten, auf dass die Bürger sich 

nicht unwissend schuldig machen. Diese Aufgabe erschien angesichts der Zustände 

als die allerdringlichste. Philip Schofield erläutert: „This was the time of the Bloody 

Code. It might have been illegal to subject you to torture [...], but in the 1820s there 

were over 200 offences for which you might be hung. In England and Wales in the 

5 years from 1821 to 1825 there were 5,220 capital convictions, and 364 execu-

tions.“180 

Das Perfide des damaligen Rechtssystems bestand darin, dass eine genaue 

Kenntnis des Gesetzes für einfache Bürger praktisch unmöglich war. Das Monopol 

der Gesetzesauslegung hatte die aristokratische Elite inne, die danach strebte dieses 

gewinnbringende Monopol für sich zu erhalten. Und so charakterisiert Schofield 

Benthams Problematisierung der Zustände folgendermaßen: 

 

                                                             

178  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 19 f., Alexander Weiß hingegen 

stellt die These auf, dass Benthams Idee eines transparenten Parlaments, wie Bentham 

sie etwa in Political Tactics (1791) beschrieb, durchaus ähnliche Strukturmerkmale 

aufweist wie dessen unwesentlich früher entstandene Idee des Panoptismus. Weiß, Ale-

xander: Theorie der Parlamentsöffentlichkeit. Elemente einer Diskursgeschichte und de-

liberatives Modell, Nomos Verlag, Baden-Baden 2011, S. 23-43. 

179  Beccaria, Cesare: Von den Verbrechen und Strafen, Berliner Wissenschaftsverlag, Ber-

lin 2005 (1764). 

180  Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New York 

2009, S. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

„What judges made, in Bentham’s view, was sham law, ex-post-facto-law, dog law. As he 

explained, the judges made the Common Law in the same way that ,a man makes laws for his 

dog. When your dog does anything you want to break him off, you wait till he does it, and 

then beat him for it‘. The judges refused to say in advance what a man should not do, but ,lie 

by till he has done something which they say he should not have done, and then they hang 

him for it‘. The Common Law, according to Bentham, was corrupt, unknowable, incomplete 

and arbitrary.“181 

 

Die Einsicht, dass der Gesetzestext notwendigerweise allen Bürgern transparent 

gemacht werden sollte, übernimmt Bentham von Beccaria. Dieser schrieb in seiner 

Abhandlung Von den Verbrechen und Strafen (1764): 

 

„Ist die Auslegung der Gesetze ein Übel, so ist offenkundig, daß ein anderes die Dunkelheit 

ist, die notwendigerweise im Gefolge der Auslegung eintritt, und sie ist umso größer, wenn 

die Gesetze in einer dem Volke fremden Sprache abgefaßt sind, die das Volk in die Abhän-

gigkeit von einigen wenigen bringt, so daß es sich nicht selber beurteilen kann, wie weit seine 

Freiheit und die seiner Mitglieder reicht – in einer Sprache, die aus einem prächtigen und öf-

fentlichen Buch ein gleichsam privates und abgeschlossens macht. Je größer die Zahl derjeni-

gen sein wird, die den heiligen Gestzeskodex verstehen und in Händen halten werden, um so 

wenig häufig werden die Verbrechen sein, denn es kann nicht zweifelhaft sein, daß die Un-

kenntnis und Ungewißheit der Strafen die Beredsamkeit der Leidenschaft fördert.“182 

 

Aus dieser Schrift Beccarias stammt auch die einleitende Passage, die für Benthams 

politisches Denken zum Initiationsmoment wurde: 

 

„Öffnen wir die Geschichtsbücher, so sehen wir, daß die Gesetze, die doch nur Verträge unter 

freien Menschen sind oder es doch nur sein sollten, meistens nichts anders gewesen sind als 

das Werkzeug der Leidenschaften einiger weniger oder aus einem zufälligen oder vorüberge-

henden Anlaß entstanden sind. Sie sind also noch nicht von einem kühlen Betrachter der 

menschlichen Natur erlassen, der die Handlungen einer Masse von Menschen auf einen einzi-

gen Gesichtspunkt konzentriert und sie von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet, nämlich von 

dem Gesichtspunkt: das größte Glück, verteilt auf die größte Zahl.“183 

 

                                                             

181  Ebd., S. 139. 

182  Beccaria, Cesare: Von den Verbrechen und Strafen, Berliner Wissenschaftsverlag, Ber-

lin 2005 (1764), S. 16-17. 

183  Ebd., S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 179 

 

Dem Staat sollten, in Benthams Sicht der Dinge, auch zukünftig, nach einer Reform 

seines Gesetzeswesens, durch eine effektive Abschreckungsstrategie möglichst vie-

le kostenintensive Strafmaßnahmen erspart werden. Verliert der Staat das rechte 

(Straf-)Maß, so verliert er die Basis seines Existenzrechts, denn er ist nichts anderes 

als ein Instrument der bürgerlichen Gesellschaft. Als solches Instrument unterliegt 

er deren Glückskalkül. Befindet die bürgerliche Öffentlichkeit, dass der Staat (oder 

seine Regierung) ihrem Glück eher abträglich als zuträglich ist, wird sie den dys-

funktional gewordenen Staat (oder dessen Regierung) durch einen neuen ersetzen. 

Sie wird rebellieren, denn sie folgt nur, wenn die Herrschenden auch ihren Interes-

sen dienen. Dies ist eines der wichtigsten Argumente Benthams in A Fragment on 

Government aus dem Jahr 1776. 

Benthams Frühwerk ist eine Kritik der populären vierbändigen Rechtsauslegung 

Commentaries on the Laws of England (1765–1769) des renommierten englischen 

Juristen William Blackstone (1723–1780), das bereits während Benthams Studium 

der Rechtswissenschaften als Standardwerk erachtet wurde. Dabei kritisiert Bent-

ham Blackstone für seine begriffliche Unschärfe, spezifischer aber für seine Ver-

wendung juristischer, naturrechtlich inspirierter Fiktionen. So kritisierte er Blacks-

tones Vorstellung, wonach Herrschaft und Staat auf einem natürlichen Recht der 

Regierenden beruhen, wie auch dessen Idee, dass jegliche natürlichen Rechte der 

Person aus dem sozialen Status dieser abzuleiten seien. Bentham zeigt auch, dass 

trotz vereinzelter anders lautender Kommentare Blackstones die Gesellschaft für 

diesen auf dem Fundament einer fiktiven vertraglichen Zustimmung beruht, die vor 

langer Zeit (durch die Ahnen) erfolgte. Konträr zu dieser metaphysischen Konstruk-

tion stellt Bentham klar, dass seiner Ansicht nach eine jegliche politische Gemein-

schaft nur dadurch definiert sei, dass deren Subjekte „habituellen Gehorsam“184 ge-

genüber einer oder mehreren Personen zeigen, wobei diese Gewohnheit nicht ein-

mal vollkommen sein muss.185 Eine jegliche politische Gemeinschaft besteht dem-

nach so lange stetig, wie die wahrscheinlichen persönlichen Nachteile der Gefolg-

                                                             

184  Bentham, Jeremy: A Fragment on Government, Cambridge University Press, Cam-

bridge, New York (u.a), 1990 (1776), S. 40. 

185  Bekanntlich lautet Max Webers Definition von Herrschaft – als Sonderfall des soziolo-

gisch amorphen Machtbegriffs –, die Benthams Definition einer politischen Gemein-

schaft gleicht: „Herrschaft soll heißen die Chance, für einen Befehl bestimmten Inhalts 

bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden.“ Weber Max: Wirtschaft und Gesell-

schaft: Grundriss der verstehenden Soziologie, 3. Auflage., Zweitausendeins, Frankfurt 

am Main 2005 (1922), S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

schaft geringer ausfallen als die Nachteile des Widerstandes.186 Oder wie Bentham 

es formuliert: „[…] so long as the probable mischiefs of obedience are less than the 

probable mischiefs of resistance […].“187  

Aber für Bentham gilt auch, dass Fiktionen und metaphysische Argumente zur 

Rechtfertigung der Herrschaft das Volk nur in einem begrenzten Maße von der Re-

volte abhalten können. Mit dem Fragment on Government (1776) bringt Bentham 

das von Hume übernommene Prinzip der Nützlichkeit für die größte Zahl erstmals 

erfolgreich in die Debatte um das englische Rechts- und Institutionensystem ein. 

Zugleich ist die Fragment gebliebene Schrift, die sich nur mit der Einleitung Black-

stones Schrift auseinandersetzt, Benthams erste große Kritik am Naturrecht, das für 

ihn dem Reich der Fiktionen zuzuordnen ist. Für Bentham schufen die politischen 

und juristischen Eliten die Fiktion eines natürlichen Rechts, um dieses dann syste-

matisch für sich zu instrumentalisieren.188 Zunächst kritisiert Bentham Blackstones 

begriffliche Unklarheiten. So werde nicht deutlich, was genau unter einem ur-

sprünglichen Gesellschaftsvertrag zu verstehen sei,189 wie zudem Gesellschaft mal 

als eine Form des Naturzustandes beschrieben werde, mal aber auch als eine nach-

vertragliche politische Gemeinschaft unter einer eigenen Regierung.190 Zumindest, 

so Bentham, weise Blackstone den Charakter des Gesellschaftsvertrags nicht als ei-

nen tatsächlichen, sondern als einen fiktiven aus.191 Naturzustand (Bentham: „state 

of nature“) und Gesellschaftszustand (Bentham: „state of gouvernment“ oder „poli-

tical society“) existieren, wie Bentham gegen Blackstone argumentiert, wie Licht 

und Schatten immer zugleich.192 Lässt sich in einer politischen Gemeinschaft regu-

lärer Gehorsam beobachten, kann man von einer „political society“ sprechen:  

 

„When a number of persons (whom we may style subjects) are supposed to be in the habit of 

paying obedience to a person, or an assemblage of persons, of a known an certain description 

                                                             

186  Bei Max Weber stehen die verschiedenen Formen der „Glaubenslegitimität” an der Ba-

sis der Herrschaft. 

187  Bentham, Jeremy: A Fragment on Government, Cambridge University Press, Cam-

bridge, New York (u.a), 1990 (1776), S. 56. 

188  Vgl. Bentham, Jeremy: Appendix A: From the Preface to the Second Edition, in: Ben-

tham, Jeremy: A Fragment on Government, Cambridge University Press, Cambridge; 

New York 1990 (1776), S. 115-122. 

189  Vgl. Bentham, Jeremy: A Fragment on Government, Cambridge University Press, 

Cambridge, New York (u.a), 1990 (1776), S. 36-37. 

190  Vgl. ebd., S. 37. 

191  Vgl. ebd., S. 39. 

192  Vgl. ebd., S. 36-59. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 181 

 

(whom we may call governor or governours) such a person altogether (subjects and gouvern-

ours) are said to be in a state of political SOCIETY. […] The idea of a state of natural 

SOCIETY is, as we have said, a negative one. When a number of persons are supposed to be 

in the habit of conversing with each other, at the same time that they are not in any such a 

habit as mentioned above, they are said to be in a state of natural SOCIETY. […] The differ-

ence between the two states lies, as we have observed, in the habit of obedience.“193 

 

Zugleich gilt aber auch, wie man aus dem obigen Zitat ableiten kann, dass sich die 

Regierenden verschiedener Staaten in ihrem Verhältnis zueinander in einem Natur-

zustand befinden. Es handelt sich bei „state of nature“ und „state of gouvernment“ 

demnach um relationale Begriffe. Ohne einen politischen Gesellschaftszustand 

braucht man von einem Naturzustand nicht zu sprechen. Der internationale Raum 

(der Begriff „international“ wurde von Bentham erfunden) ist demnach von Anar-

chie zwischen den Staaten geprägt; er ist der Naturzustand der Staatengesellschaft. 

Innerhalb der Staaten treten nach Bentham „Expositoren“ des Gesetzes auf. Für 

ihn ist Blackstone ein solcher, der den Anspruch erhebt, die Gesetzesordnung zu er-

klären. Bentham selbst sieht sich hingegen als „Censor“.194 Als solcher ist er nicht 

an einen Staat und die Erläuterung des Ist-Standes der darin gegebenen Gesetze ge-

bunden. Er kann sich frei von nationalen Normen der Frage widmen, wie das Ge-

setz beschaffen seien sollte. Die klare analytische Scheidung zwischen Ist- und 

Soll-Zuständen, derer sich Bentham mit Blick auf Blackstone bedient (und die er 

später in der Debatte um die Idee der Menschenrechte anwendet), übernahm er aus 

den Schriften David Humes.195 Der Rolle des Censors entsprechend übte sich Bent-

ham in seiner späteren Lebensphase als Gesetzgeber für die unterschiedlichsten eu-

ropäischen und amerikanischen Staaten. 

Festzuhalten bleibt, dass politische Herrschaft in Benthams Frühwerk als ein 

Tauschmodell konzipiert wurde. Die Regierten leisten Gehorsam im Tausch gegen 

Sicherheit und rechtliche Stabilität. Unklar bleibt dabei allerdings, wie genau die 

Kosten-Nutzen-Kalkulation von Gefolgschaft und potenzieller Revolte unter Einbe-

zug von ideologischen Manövern der Elite aussieht. Seine Aufgabe sah Bentham 

hierbei darin, zumindest einige dieser politischen und juristischen Fiktionen am 

Beispiel Blackstones und im Anschluss an David Hume (von dem Bentham gehofft 

                                                             

193  Ebd., S. 40-43. 

194  Vgl. ebd., S. 7-8. 

195  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

hatte, dass dieser die Vertragstheorie bereist diskreditiert hätte) als unzeitgemäßen 

Unsinn zu entlarven.196 

Während Blackstone den Staat als Souverän verstand, findet sich bei Bentham 

zunächst keine klare Differenzierung, insofern dieser mal die Regierung, mal das 

Volk als Souverän bezeichnet. Nancy L. Rosenblum, die in Bentham einen Vorden-

ker moderner Staaten erkennt,197 merkt zu Benthams begrifflicher Undifferenziert-

heit an, dass Bentham zunächst eher von politischer Gesellschaft („political 

society“) als von Staat („state“) sprach. Die Regierenden sollten nach Bentham 

nicht als Diener des Staates, sondern als Diener des Volkes verstanden werden. 

Bentham wollte nicht nur jegliche Personifizierung des Staates vermeiden, sondern 

auch eine Sensibilität dafür erwecken, dass eine jede politische Gesellschaft sich 

aus Individuen zusammensetzt.198  

Zwar verwandte auch Bentham teils den Begriff des Souveräns („sovereign“) 

für die Regierung, Souveränität aber gründete für ihn im Volk („popular sover-

eign“). Solange dessen Glückskalkulation positiv ausfällt, zeigt es Gehorsam ge-

genüber seiner Regierung. Dies gilt für absolute Monarchien wie auch für die fort-

                                                             

196  Vgl. Bentham, Jeremy: A Fragment on Government, Cambridge University Press, 

Cambridge, New York (u.a), 1990 (1776), S. 51-53. 

197  Nancy L. Rosenblum kommt am Ende ihrer Untersuchung bzgl. Benthams Auffassung 

vom Staat zu folgendem Schluss: „The argument of this book is that Bentham’s politi-

cal thought forms a theory of the modern state. In most state theories, the state is con-

ceived as a higher rationality which stands above the changing and conflicting interests 

and individual groups: Bentham calls this rationality utility. And he explained that utili-

ty finds expression in a unified system of law. A single, rational legal system gives the 

state its unity, he thought. The state is a legal entity; its ethical basis is individualism. 

This is a peculiarly modern conception of a political order, Bentham claimed, and it re-

mained for him to show how politics might be brought in line with this understanding. 

Modernization requires two things above all. It requires a legal system with an illimita-

ble range, corresponding to its basis in the desires of individuals. It also requires institu-

tion as to support this legal system – especially a bureaucratized public service which 

makes of legislation a continual process in the effort to accommodate diversity and 

change. […] The state can protect man better than any other form of order, and it is the 

best norm of order an another count as well: it is the idea most likely to reconcile men 

to diversity and change, which are inevitable marks of modernity.“ Rosenblum, Nancy 

L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University Press, Cambridge; Mas-

sachusetts, London 1978, S. 151-153. 

198  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 183 

 

schrittlichsten Demokratien. Auch in einer von Bentham angestrebten repräsentati-

ven Regierung, wie sie im Constitutional Code entworfen wird, bleiben Volk und 

Regierende voneinander geschieden. Die Regierung des Staates ist für Bentham 

keine Eigenmacht, sondern das Instrument einer Vielzahl.199 Dass Bentham, auch 

wenn er über die politische Führung einer repräsentativen Demokratie schreibt, teils 

verkürzend den Begriff des Souveräns gebraucht, ist nach Rosenblum vor allem 

dadurch bedingt, dass er das Prinzip der Volkssouveränität nicht einfach als eine 

Umkehrung bisheriger Souveränitätsvorstellungen begreift.200 Politische Führung 

wurzelt für Bentham zwar immer in der Zustimmung des Volkes, zum Schein aber 

trete die Regierung als Souverän hervor. Sie wurde zu seiner Zeit auch traditionell 

als Souverän bezeichnet (z.B. Blackstone). Insofern sind „sovereign“ (als Regie-

rung) und „popular sovereign“ (als Volk) als komplementäre Begriffe zu verstehen. 

Bentham erweist sich für Rosenblum damit als ein Vertreter eines Volksabsolu-

tismus. Regierung, Volk und Verfassung gehen hier ein dynamisches Wechselspiel 

miteinander ein. Die politische Führung wird überwacht und kontrolliert oder an der 

Verfassung bemessen. Prinzipiell aber stehen der Regierung alle Mittel und Metho-

den offen, insofern die Verfassung, die diese bestimmt, stets demokratisch über-

schreibbar bleibt. Das Volk als die hintergründig gesetzgebende – wenn auch nicht 

unbedingt gesetzentwerfende – Instanz ist für Bentham in seinem Willen uneinge-

schränkt und daher absolut herrschend.201 

Benthams Konzeptualisierung von Souveränität reibt sich also im Gegensatz zu 

klassisch liberalen Denkern wie Benjamin Constant nicht an der Idee eines unein-

geschränkten Volkswillens. Vielmehr geht es ihm primär um die Verhinderung von 

Willkür und Launenhaftigkeit im politischen Geschehen.202 Doch hat Bentham da-

bei, im Gegensatz zu Constant und den Autoren der Federalist Papers, nicht die 

„Tyrannei der Mehrheit“ im Blick, die die antike Angst vor dem Demos und dessen 

Launenhaftigkeit und Verführbarkeit widerspiegelt. Stattdessen blickt er auf die 

bisherig gegebene Willkürherrschaft der aristokratischen Klasse, der eine universa-

lisierte Bürgerschaft Einhalt gebieten soll. Dies solle zukünftig, wie es etwa in sei-

nem Constitutional Code beschrieben wird, durch Rückgebundenheit aller politi-

schen Beamten an eine allgemeine Wahl garantiert werden.203 

Die Staatsbürger bestimmen also in Benthams Vorstellung absolut über Verfas-

sung und Gesetze. Sie können dies allerdings nur vermittelt über Repräsentanten, 

                                                             

199  Vgl. ebd., S. 74. 

200  Vgl. ebd., S. 78-79. 

201  Vgl. ebd., S. 80. 

202  Vgl. ebd., S. 81. 

203  Vgl. ebd., S. 84-85. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

die sie beobachten und kontrollieren. Die von der politischen Führung entwickelten 

Gesetze erweisen sich nur dann als angemessen, wenn sie allgemein zeitgemäß als 

nützlich erachtet werden. Das heißt auch, dass Verfassung und Gesetze nicht über 

den Willen und die sich verändernden Sitten und Interessenslagen der Bürger ge-

stellt werden dürfen, vielmehr jederzeit überschreibbar bleiben müssen. In Bent-

hams begleitendem Kommentar zur französischen Nationalversammlung aus dem 

Jahr 1789 wird diese Auffassung vom Gesetz als einem notwendigerweise flexiblen 

und daher stets zu adjustierenden Instrument deutlich: 

 

„Worin bestand der Auftrag der Nationalversammlung? In bestimmten Fällen zusammen mit 

dem König Gesetze zu erlassen. Wie führten sie diesen Auftrag aus? Indem sie ausnahmslos 

in allen Fällen nach eigenem Gutdünken mit dem König zusammen oder ohne ihn Gesetze er-

ließ. Wie wurde diese Anmaßung vom Volk aufgenommen? Das Volk beklatschte sie, billigte 

sie, verwandelte die Anmaßung in ein Recht. Was folgte daraus? Daß die seinerzeit bestehen-

de und dergestalt ermächtigte Nationalversammlung bis auf weiteres und solange es ihren 

Wählern gefiel, durch den reinsten und untadeligsten aller Titel zur souveränen Herrscherin 

der Nation wurde. Wurde irgendein Versuch unternommen, diese Souveränität auf unnatürli-

che Weise über die Existenzdauer der mit ihr ausgestatteten Körperschaft hinaus auszudeh-

nen? – sie bis in alle Ewigkeit auszudehnen, wie es jetzt versucht wird? Ich behaupte noch 

einmal, daß ein solcher Versuch niemals unternommen, niemals eine einzige Eingabe zu die-

sem Zweck eingereicht wurde. Es ist an dem, der die Existenz einer solchen Erklärung be-

hauptet, sie vorzulegen. Wer sind diejenigen, die sich auf diese Weise anmaßen, der Staats-

gewalt für alle Zeiten die Hände zu binden? Die falschen Vertreter der Nation. Wer sind die-

jenigen, deren Hände so gebunden werden sollen? Die wahren und legitimen Vertreter eben-

dieser Nation bis in alle Ewigkeit.“204 

 

Bezüglich der Effektivität der gegebenen Gesetze merkt Nancy L. Rosenblum fol-

gerichtig an, dass diese sich für Bentham notwendigerweise mit dem Zeitgeist der 

Bürgerschaft in Einklang befinden müssen: 

 

„The most important ingredient of efficacious laws is neither their validity nor their form, but 

the presence or absence of agreement about values they serve – in short, political consensus. 

And Bentham advised that the force or efficacy of law may depend ,in considerable degree on 

                                                             

204  Bentham, Jeremy: Die Notwendigkeit einer allmächtigen Gesetzgebung, in: Bentham, 

Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – Schriften zur Französi-

schen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 185 

 

the existence, real or supposed, of some customs to which it is or pretends to be conforma-

ble‘.“205 

 

In der Vorstellung eines nicht durch eine unumstößliche Verfassung bindbaren „po-

pulären Souveräns“ liegt der radikaldemokratische Zug der benthamschen Theorie, 

der schon im Frühwerk durchscheint, aber noch unentwickelt bleibt. Für ihn ist die-

se basisdemokratische Haltung bezüglich der Genese von Herrschaft aber immer 

auch zugleich mit einem sozialreformerischen Ansatz gepaart, der sich dezidiert 

von einer revolutionären Haltung unterscheiden will. Klaus von Beyme merkt zu 

Benthams Herrschaftstheorie an:  

 

„Die traditionellen Vorstellungen von Legitimität hatten in Benthams System keinen Platz. 

Legitimität schien bei ihm nahezu auf Legalität reduziert. Eine legitime Regierung ist eine er-

folgreiche Regierung. Es wurden in der Literatur […] jedoch immer wieder Widersprüche im 

Werk Benthams entdeckt. In den politisch-philosophischen Schriften schien jede Regierung 

legitim zu sein, der gehorcht wurde. In seinen normativen Reformschriften hingegen wurden 

nur repräsentative gewählte Regierungen für legitim erachtet. Die Auflösung des Wider-

spruchs wurde durch Unterscheidung von Abstraktionsniveaus des Diskurses gesucht: Bent-

ham bezweifelte nicht, dass die Regierungen seiner Zeit legitim waren. Das hinderte ihn je-

doch nicht, die herrschende Klasse zu kritisieren, weil er ihre Politik ablehnte. Politische Er-

ziehung sollte langfristig die Kluft zwischen Legitimität und Legalität überbrücken. Wo die 

Kluft zu groß wird, werden von Bentham Revolutionen konstatiert. Sie ähnelten aber mehr 

einem coup d’état gegen die jeweilige Regierung. Revolutionen, welche die ganze Gesell-

schaft umzugestalten versuchten, waren in seinem Werk nicht vorgesehen. Es deutete sich bei 

Bentham die Kantsche Einstellung zur Revolution an: es gab vor allem eine expost-facto Ak-

zeptanz, falls eine neue Ordnung entstanden war. Im Zweifelsfall waren für ihn die ‚probable 

mischiefs of resistance‘ größer als die ‚wahrscheinlichen Nachteile der Unterwerfung‘.“206 

 

Die im vorherigen Kapitel beschriebenen systematischen Täuschungsabsichten zur 

Herrschaftsrechtfertigung stehen zu dem hier vorgestellten Modell kalkulierter Ge-

folgschaft in einem Spannungsverhältnis – zumal die materialistische Perspektive 

Benthams (wie auch die von Marx) eine endliche Gleitzone der Leidensfähigkeit 

nahelegt. Aus diesem Grund folgert Bentham, dass sich die Herrschenden, insofern 

sie an der Sicherung ihrer Herrschaft auf Dauer interessiert sind, selbstreflexiv und 

                                                             

205  Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 92. 

206  Beyme, Klaus: Liberalismus. Theorien des Liberalismus und Radikalismus im Zeitalter 

der Ideologien  1789–1945, Springer VS, Wiesbaden 2013, S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

zugleich offen für Kritik und Reformen zeigen sollten.207 John Dinwiddy beschreibt 

Benthams Ansicht dahingehend, dass der Herrschende (von der jeweiligen Staats-

form unabhängig) sich (zumindest seit der Aufklärung) seine Gefolgschaft nur auf 

dem Weg der Meinungs- und Pressefreiheit sichern könne. Nur so könne die An-

stauung von Unzufriedenheit vermieden werden.208 

Vor diesem Hintergrund galt es für Bentham zu vermeiden, dass der Staatsappa-

rat nur den Schein vermittelt zweckdienlich zu sein. Dazu braucht es eine ausrei-

chende Transparenz des Staatsapparates gegenüber der bürgerlichen Öffentlichkeit. 

Bentham möchte so verhindern, dass sich das Instrument Staat unmerklich des 

Staatsnutzers bemächtigt – die Bürger plötzlich dem Staat dienen statt der Staat den 

Bürgern. Das Verhältnis darf sich hier nicht, getrieben vom „sinister interest“ poli-

tischer Eilten, verkehren. Die instrumentalistische Perspektive Benthams auf Wesen 

und Funktion des Staates ist insofern eine grundsätzlich demokratische, auch wenn 

sie die Strafe in ihr Zentrum setzt. Ganz ähnlich sieht es Marx, der die Demokratie 

als „aufgelöste Räthsel aller Verfassungen“209 bezeichnet. Auch für Marx soll der 

Staat dem Volke dienen. Konkreter gesagt soll der Staat letztlich von einer über 

dem Volk stehenden Instanz der Eliten zu einem dem Volk dienenden „durchaus 

untergeordnete[n] Organ“210 verwandelt werden.  

                                                             

207  Jene Haltung ist nicht unnähnlich der Immanuel Kants, der in seinem Aufsatz Was ist 

Aufklärung? aus dem Jahr 1784 zwischen einem „privaten Gebrauch der Vernunft“ und 

einem „öffentlichen Gebrauch der Vernuft“ unterschied. Im Preußen Friedrichs des 

Großen und dessen von Kant gelobten Motto „Räsonniert, so viel ihr wollt, aber ge-

horcht!“ sieht Kant den Raum gegeben, dass die publizierenden Gelehrten des Landes 

sich zu einem räsonnierenden Publikum formieren und ihren Verstand frei und im 

Nachhinein kritisch gegenüber der gegebenen Politik gebrauchen können. Langfristig 

könne die vernunftbildende Wirkung jener tatsächlich beschränkten Öffentlichkeit posi-

tive Effekte auf die immer noch politisch zensierende Macht des ansonsten aufgeklärten 

Monarchen wirken. Eine Revolution oder persönlichen Ungehorsam lehnt Kant hinge-

gen ab. Für ihn habe eine jegliche Amtstperson „privaten Gebrauch seiner Vernunft“ zu 

üben und daher der politischen Ordnung gemäß zu wirken. Erst wenn Gehorsam und 

Stabilität gegeben sind, können sich von der Öffentlichkeit angestoßene Reformen 

schrittweise etablieren. Kant, Immanuel: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, 

in: Berlinische Monatsschrift, Heft 12, Berlin 1784, S. 481-494. 

208  Vgl. Dinwiddy, John R.: Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 1989, 

S.74-75. 

209  MEGA² I/2, S. 31. 

210  MEGA² I/25, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 187 

 

Aus Benthams Perspektive ist die Möglichkeit individuellen Glücksstrebens der 

Effekt einer etablierten bürgerlichen Rechtsordnung und der darin impliziten Straf-

androhung. Die Freiheit, die neben Rechten und Pflichten steht, ist für ihn einzig 

ein Produkt des positiv gesetzten Rechts, nicht aber ein metaphysisches Natur-

recht.211 Oder wie Bentham es in Principles of Penal Law (1843 publiziert) um-

schrieb: „But reasons for wishing there were such things as rights, are not rights; – a 

reason for wishing that a certain right were established, is not a right – want is not 

supply – hunger is not bread.“212 Doch das Gesetz, das Rechte und Pflichten aus-

weist und die bürgerliche Freiheit erst ermöglicht, geht mit Strafandrohungen und 

Strafen einher, die möglichst sparsam angewendet werden sollten. In Benthams 

Manuskripten, die Étienne Dumont unter dem Titel Principles of Legislation: From 

the M.S. of Jeremy Bentham im Jahr 1830 herausgab, heißt es zugespitzt: 

 

„Every law is an evil, for every law is an infraction of liberty: And I repeat that government 

has but a choice of evils: In making this choice, what ought to be the object of the legislator? 

He ought to assure himself of two things; 1st, that in every case, the incidents which he tries 

to prevent are really evils; and 2ndly, that if evils, they are greater than those which he em-

ploys to prevent them.“213  

Bei dieser Quelle kann man nicht sicher sein, wie viel Dumont und wie viel Bent-

ham in jener Formulierung steckt. Entscheidet man sich, diese Aussage Bentham 

zuzurechnen, kann sie als eine klare Warnung vor der dem öffentlichen Nutzen ent-

gegenstehenden Verselbstständigungstendezen der Regierung bzw. von Staatsbüro-

kratien gelesen werden. Im letzteren Fall wird hier deutlich, dass sich auch Bent-

ham gezwungen sah, eine natürliche Freiheit zu postulieren, die erst durch die Set-
                                                             

211  So auch: Hofmann, Wilhelm: Ohne Strafe gibt es keinen Staat. Benthams Rekonstrukti-

on des Staates aus dem Geist der Strafe, in: Asbach Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des Staa-

tes – Staatsverständnis des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – Mill, Nomos 

Verlag, Baden-Baden 2009, S. 136. 

212  Bentham, Jeremy: Rights, Representation and Reform: Nonsense Upon Stilts and Other 

Writings on the French Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip, 

Pease-Watkin, Catherine; Blamires, Cyprian (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Rights, Representation and Reform: Nonsense Upon Stilts and other writings 

on the French, Oxford University Press, Oxford; New York 2002, S. 330. 

213  Bentham, Jeremy (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.): Principles of Legislation: From the 

M.S. of Jeremy Bentham, Wells and Lilly, Boston 1830, S. 259. Unklar ist bei dieser 

Quelle, inwieweit der Herausgeber Dumont, der für Zuspitzung und Vereinfachungen 

der Aussagen Benthams bekannt ist, hier Veränderungen gegenüber den Originalmanu-

skripten vornahm. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

zung des bürgerlichen Rechts beschnitten wird.214 Erst diese Hilfskonstruktion er-

möglicht den Widerstand gegen eine bedrohliche Überregulierung. In der frühen 

Schrift Of Laws in General von 1782 heißt es diesbezüglich: 

 

„Liberty then is of two or even more sorts […]: liberty as against the law, and liberty as 

against those who first in consideration of the effect of their conduct upon the happiness of 

society, and afterwards in consideration of the course taken against them by the law, may be 

styled wrong-doers. These two sorts of liberty are directly opposed to one another: and in as 

far as it is in favor of an individual, that the law exercises his authority over another, the gen-

eration of the one sort is, as far as it extends, the destruction of the other.“215 

 

Gesetze sind für Bentham etwas Notwendiges, da sie Eigentum und bürgerliche 

Freiheit garantieren, zugleich aber stehen sie der Idee einer natürlichen Freiheit ent-

gegen, der sich offenbar auch Bentham als Kategorie seines Denkens nie ganz ent-

ledigen konnte. Diese natürliche Freiheit als Bezugspunkt des Widerstandes gegen 

staatlichen Machtmissbrauch spielt notwendigerweise auch in modernen politischen 

Systemen eine Rolle. Da Bentham aber eine Relativierung positiven Rechts ver-

meiden wollte, bestritt er, dass eine natürliche Freiheit des Menschen als Recht ein-

klagbar sei. Insofern muss seine Rede von einer natürlichen Freiheit als analytische 

Kategorie oder ein hermeneutisches Hilfsmittel gedeutet werden. Die angenomme-

ne natürliche Freiheit bleibt mit der kodifizierten bürgerlichen Freiheit letztlich un-

vermittelt. Nach anderen Deutungen ist Freiheit bei Bentham schlicht negativ als 

Freiheit von etwas definiert, d.h., dass der einzelne Bürger entweder frei von den 

Auswirkungen der Handlungen Dritter sein kann oder aber frei von den Auswir-

kungen staatlichen Handelns.216 Georg Kramer-McInnis hingegen versteht Bentham 

wohl zu Recht dahingehend, dass aus dessen Sicht natürliche Freiheit immer zu-

gunsten von Sicherheit durch das positiv gesetzte Recht beschnitten werden müsse. 

Dabei habe Bentham jedoch auch versucht, die Sicherheit als eigentliche Freiheit 

umzudeuten, indem er etwa zwischen vorstaatlicher individueller Freiheit und poli-

tischer Freiheit unterschied. In letzterer sei der Bürger zwar dem Staat unterworfen, 

                                                             

214  Vgl. Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundle-

gung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- 

und Staatslehre, Zürich (u.a.): Dike (u.a.), 2008, S. 333-334. 

215  Bentham, Jeremy (Autor); Herbert L.A. Hart (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Of Laws in General, The Athlone Press, London 1970, S. 119. 

216  Vgl. Hoffmann, Thomas: Jeremy Bentham, in: Lohmann, Georg; Pollmann, Arnd 

(Hrsg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart, Metzler 2012, S. 

69. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 189 

 

dafür aber frei von den irregulären Zwängen und Bedrohungen durch seine Mitbür-

ger.217 

In Benthams Fragment Of Laws in General (1782 größtenteils fertiggestellt) 

finden sich weitere Überlegungen zur Souveränität, die über den Aspekt des be-

obachtbaren Gehorsams hinausgehen und sich spezifischer mit dem bindenden Cha-

rakter des Rechts auseinandersetzen. Der Souverän wird von Bentham dort fast in 

identischer Weise wie im Fragment on Government (1776) folgendermaßen bes-

timmt: „Now by a sovereign I mean any person or assemblage of persons to whose 

will a whole political community are (no matter on what account) supposed to be in 

a disposition to pay obedience; and that in preference to the will of any other per-

son.“218 

Hier wird deutlich, wie man mit Bezug auf die oben eingeführten typologischen 

Staatsvorstellungen Skinners behaupten kann, dass Bentham den Souverän mit der 

Regierung identifiziert. Die primäre Aufgabe des Souveräns ist für Bentham das 

Regieren durch Gesetzgebung. Er unterscheidet in seiner Schrift Of Laws in Gene-

ral (1782) zwischen „laws in principem“, Gesetzen, die der Souverän an sich selbst 

richtet, mit denen er sich demnach selbst bindet, wobei die Effektivität dieser 

Selbstbindung vom Volk überwacht wird („moral sanction“), und solchen Gesetzen, 

die er „laws in subitos“ oder „law in populum“ nennt. Letztere sind ebenfalls vom 

Souverän gegebene Gesetze, sie dienen jedoch der Ordnung zwischen den Bür-

gern.219 Auch hier ist die Macht der Souveränität im Gehorsam begründet, der aus 

verschiedenen Gründen begrenzt oder nur punktuell erfolgen kann, wie Bentham 

weiß. Macht wird von Bentham daher als ein dynamisches Beziehungsgeflecht ge-

dacht und nicht als Potenz eines konkret bestimmbaren Elementes oder Ortes der 

Gesellschaft. Nancy L. Rosenblum formuliert: „Government itself is a fiction, Ben-

tham cautioned; it is not ,there‘ or absolute at all; government compromises a varie-

ty of relations which are continual flux and subject to innumerable conditions, like 

all other relations.“220 

                                                             

217  Vgl. Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundle-

gung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- 

und Staatslehre, Zürich (u.a.): Dike (u.a.), 2008, S. 338-339. 

218  Bentham, Jeremy (Autor); Herbert L.A. Hart (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Of Laws in General, The Athlone Press, London 1970, S. 18. 

219  Vgl. Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 228-229. 

220  Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Of Laws in General (1782) kann als eine tiefer gehende Ausführung seiner be-

reits in Fragment on Government (1776) formulierten Gedanken, wonach das Volk 

letztlich am Grunde jeder Souveränität steht, verstanden werden. Prinzipiell neue 

Denkansätze sind darin nicht zu finden. Anders verhält es sich mit Benthams Spät-

werk. Bezüglich des Consitutional Code, dessen erster und einziger Band 1830 er-

schien, gehen die Meinungen auseinander, ob es sich hierbei um eine evolutionär 

entwickelte Fortführung seines Souveränitätsgedankens handelt oder um einen re-

volutionären Neuansatz. Mit diesem späten Hauptwerk präsentierte Bentham einen 

Verfassungsentwurf einer repräsentativen Demokratie, der allen liberal gesinnten 

Staaten als Vorlage hätte dienen können. H.L.A. Hart schätzt den Code als einen 

radikalen Bruch im Denken Benthams ein, insofern die Art und Weise, wie Bent-

ham darin das Konzept der Volkssouveränität entwickelt, eine neue Qualität auf-

weist bzw. implizit eine neue Rechtstheorie verwendet.221 Gerald Postema hingegen 

sieht im Constitutional Code weniger einen Bruch in Benthams Souveränitätsden-

ken als vielmehr eine konsequente Fortführung dessen, insofern es sich bei selbi-

gem um ein normatives Idealbild handelt.222 

Die wichtigsten Grundpfeiler des benthamschen Ordnungsentwurfs sind ein re-

präsentatives Wahlsystem, ein allgemeines Wahlrecht, ein Grundrechtekatalog und 

eine Transparenz der politischen Macht gegenüber der öffentlichen Meinung. Diese 

sei, so Bentham, auf Informationen und daher eine freie Presse angewiesen. Damit 

                                                             

221  So schreibt Hart: „The concept of popular sovereignity as developed in the Constitu-

tional Code is therefore not only a quite different concept from that which enters into 

Bentham’s discussion of the possibility of limited sovereignity but involves a quite dif-

ferent theory of law. This is because the constitution which confers on the electors the 

,supreme constitutive authority‘ is, according to Bentham, law though it does not de-

rives its status from any sovereign or any command but from the fact that it is ,generally 

acknowledged to be in force‘.“, Hart, H.L.A.: Sovereignity and Legally Limited Gov-

ernment, in: Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political, and Legal Philoso-

phy, Volume II, Legal Philosophy, Ashgate, Burlington 2002, S. 261-262. 

222  Postema schreibt: „The democratic theory of sovereignity in the Constitutional Code is 

a natural extension of the earlier doctrine and perfectly consitent with the theory of law 

presupposed there. Note that the theory of government developed in the Constitutional 

Code is a normative political theory. Bentham is there setting out his view of the best 

(utilitarian) structure for government. He is not discussing the genereal jurispundential 

issue of the foundations of law for any system.“ Postema; Gerald J: Development of 

Bentham’s Doctrine of Sovereignity, in: Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, 

Political, and Legal Philosophy, Volume II, Ashgate, Aldershot (u.a.) 2002, S. 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 191 

 

skizzierte er eine Ordnung, die sich erst im 20. Jahrhundert als Normmodell der li-

beraldemokratischen Staaten herausbildete.223 

In Benthams späten Schriften der 1820er-Jahre wird der Souverän mit dem 

Volk identifiziert, das nun um der Effektivität willen über das Glück der größten 

Zahl wachen soll.224  Er setzt hier mehr und mehr „[…] wie im Panopticon auf die 

öffentliche Beobachtung und eine organisierte Wahl-Macht der Herrschaftsunter-

worfenen […]“.225 Eine Konstante bleibt auch in seinem Spätwerk die Annahme, 

dass die souveräne Regierung in ihrer Macht unteilbar und allzuständig sein müsse. 

Sie vereinigt Exekutive, Judikative und Legislative in sich. Doch steht sie zugleich 

unter Aufsicht ihrer Bürger, die sie wie ein Allzweckinstrument führen. Bentham 

setzt sich klar von der populären Vorstellung einer politischen Gewaltenteilung ab, 

wie sie etwa von Montesquieu und den Autoren der Federalist Papers vertreten 

wurde. Bereits Ende der 1780er-Jahre formulierte Jeremy Bentham aus Anlass der 

Französischen Revolution seine Kritik des zu seiner Zeit gegenwärtigen Staatsden-

kens, dessen Kern er in der Gewaltenteilungslehre ausmachte. In seiner Schrift Zur 

Gewaltenteilung aus dem Jahr 1789 liest man zu Beginn: 

 

„Die gegenwärtige Staatstheorie, die Theorie, von der fast alle Argumente, die wir bezüglich 

grundlegender Fragen der Staatsführung hören, abgeleitet zu sein scheinen, ist hohl und irre-

führend. Eine verworrene Unterteilung, eine unverständliche Nomenklatur und falsche Ma-

ximen hinsichtlich der Staatsgewalten, denen diese Nomenklaturen ihren Namen gegeben hat. 

Alle Gewalt besteht in der einen oder anderen von zwei oder drei Formen; so verworren sind 

die Dinge nämlich von Anfang an: Legislative und Exekutive – oder Legislative, Judikative 

und Exekutive. Die Judikative gehört zur Exekutiven und auch wieder nicht. Darauf wenigs-

tens hat man sich geeinigt, daß alles, was nicht legislativ ist, entweder exekutiv oder aber 

entweder judikativ oder exekutiv ist. Soviel zur Unterteilung und Nomenklatur. Auf dieser 

Grundlage macht sich die praktische Weisheit an die Arbeit und erhebt alles zur Regel, daß 

weder die beiden großen Formen, in welche die Gewalt unterteilt ist, noch jeweils ein Teil ih-

rer in derselben Hand zu liegen komme. Warum? Weil die Folge einer solchen Vereinigung 

Despotismus oder Gewalt ist. Man füge zu dem kleinsten Bereich einer dieser Formen den 

kleinsten Bereich einer anderen hinzu und lege sie in die Hände derselben Person oder der-

                                                             

223  So lautet auch die These von: Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern 

State, Harvard University Press, Cambridge; Massachusetts; London 1978. 

224  Vgl. Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philoso-

phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 232. 

225  Ebd., S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

selben Gruppe von Personen, schon haben wir einen Despoten oder eine Gruppe von Despo-

ten.“226 

 

Die von der Gewaltenteilungslehre betonte Notwendigkeit, Despotismus in seinen 

verschiedenen Formen zu verhindern, ist Bentham demnach bewusst. Doch die 

Zeitläufe deuten ihm im Jahr 1789 eine andere Richtung. Zu diesem Zeitpunkt 

schätzte Bentham die französischen Geschehnisse, genauer gesagt die Selbster-

mächtigung des dritten Standes, wodurch die Gewaltenteilung aufgehoben wurde, 

außerordentlich positiv ein. Dabei schreibt er Frankreich perspektivisch ein höheres 

Freiheitspotenzial zu als der zu seiner Zeit viel gelobten britischen Verfassung: 

 

„Die britische Verfassung, die vollkommenste Verfassung, die es je gab und jemals geben 

kann, verdankt ihre Freiheit der Aufteilung der legislativen Gewalt auf zwei verschiedene 

Häuser und eine Einzelperson. Man lasse nun eines der beiden Häuser das andere schlucken, 

dann würden beide zusammen die Legislative des Königs schlucken, und aus wäre es mit der 

Freiheit. Das französische Unterhaus hat nicht nur ein anderes Haus, sondern zwei andere 

Häuser geschluckt, woraufhin die drei vereinten Häuser die Legislative des Königs ge-

schluckt haben, und das Ergebnis ist jetzt schon die erste Verfassung überhaupt, in der nicht 

die vielen den wenigen geopfert wurden.“227 

 

Doch die Entwicklungen der folgenden Jahre schienen den Parteigängern der Ge-

waltenteilungslehre recht zu geben. Bentham hingegen blieb trotz seiner zeitweili-

gen Distanzierung von radikaldemokratischen Ansätzen ein Gegner der Gewalten-

teilungslehre. In seinen Kommentar von 1789 fasst er seine Einwände gegenüber 

diesem Ansatz in einem Katalog aus zehn Thesen zusammen.228 Da sich auch in 

seinem Spätwerk keine Gewaltenteilungslehre im klassischen Sinne findet, ist an-

zunehmen, dass viele dieser Einwände ihm als zeitlos galten. Auf den ersten Blick 

stehen hier die Thesen eins bis sieben mit den Thesen acht und neun in einem Wi-

derspruch: Die ersteren besagen u.a., dass ein König, der dem Volke nicht verant-

wortlich ist, keinesfalls an der Staatsführung beteiligt werden dürfe. Die letzteren 

behaupten jedoch zugleich, dass, auch wenn ein König nicht beteiligt sein soll, ein 

Quasikönig, der sein Amt sogar vererben kann, durchaus an der Staatsführung mit-

wirken könne, wobei allerdings, wie Benthams zehnte These besagt, unter dessen 

                                                             

226  Bentham, Jeremy: Zur Gewaltenteilung (1789), in: Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf 

Stelzen – Schriften zur Französischen Revolution, Schriften zur europäischen Ideenge-

schichte, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 109. 

227  Ebd., S. 110. 

228  Vgl. ebd., S. 111-112. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 193 

 

symbolischer Führung letztendlich verantwortliche Minister die Geschicke des 

Staates lenken sollten. Letztere seien, bedingt durch ihre Verantwortlichkeit, gege-

benenfalls austauschbar. Bentham insistiert darauf, dass die Kontrolle der Öffent-

lichkeit in jedem Moment gewahrt bleiben müsse, es also keine von ihr unabhängi-

gen Instanzen geben dürfe; die administrative Macht kann darüber hinaus durchaus 

in sich funktional differenziert sein.229 

Für Bentham gilt, dass Despotismus nicht über eine einheitliche Führung, son-

dern vielmehr durch ungleich verteilten politischen Einfluss entsteht. Doch einer 

despotischen und daher ungerechten Regierung wird auf lange Sicht, zumindest in-

sofern sie als solche auch erkannt wird, der Gehorsam verweigert werden. Die 

Stimmung des Volkes, von dem die Staatsführung abhängt, tritt je deutlicher zuta-

ge, desto größer das Maß der Redefreiheit, Versammlungsfreiheit, Pressefreiheit 

ist.230 Kurzum, es braucht eine kritische Öffentlichkeit, die sich über ihre Ziele 

selbst verständigen kann. Eine der Grundlagen hierfür ist es, dass die Maßnahmen 

und Beweggründe der Regierung jener Öffentlichkeit transparent sein müssen.231 

Auch ein mit oberster exekutiver oder legislativer Gewalt ausgestattetes Organ ver-

bleibt so in strenger Abhängigkeit vom Volk.232 Bentham schreibt: „Die wirkliche 

effektive Ursache und das Maß verfassungsmäßiger Freiheit, oder vielmehr Sicher-

heit, liegt in der Abhängigkeit der Inhaber effektiver politischer Gewalt von der 

einsetzenden Gewalt der Gesamtheit des Volkes.“233 Hierbei kommt es natürlich in 

einer pluralen Gesellschaft, von der Bentham ausgeht, stets zu Meinungsdifferenzen 

in Bezug auf staatliche Maßnahmen. Deshalb gilt bei der Beurteilung der öffentli-

chen Organe das demokratische Mehrheitskriterium als ausschlaggebend.234 

Von zentraler Bedeutung für Benthams Öffentlichkeitsdenken ist dessen kurze 

Schrift An Essay on Political Tactics (1791)235. Abgefasst wurde sie spezifisch für 

die französische Nationalversammlung, um dieser einen Leitfaden für den parla-

mentarischen Geschäftsgang zu bieten. Insbesondere widmet sich jene Schrift nicht 

nur den Geschäftsabläufen, sondern auch dem Verhältnis von Parlament und Öf-

                                                             

229  Vgl. ebd., S. 111-112. 

230  Vgl. ebd., S. 112. 

231  Vgl. ebd., S. 112-113. 

232  Vgl. ebd., S. 113. 

233  Ebd., S. 113. 

234  Vgl. ebd., S. 113. 

235  Bentham, Jeremy: Political Tactics, in: Bentham, Jeremy (Autor); James, Michael; 

Blamires, Cyprian; Pease-Watkin, Catherine (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Political Tactics, Clarendon Press, Oxford 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

fentlichkeit.236 Jürgen Habermas sieht in ihr eine Pionierleistung auf dem Gebiet der 

politischen Theorie der Öffentlichkeit.237 Und auch Alexander Weiß widmet sich in 

seiner Diskursgeschichte der Parlamentsöffentlichkeit zu Beginn Benthams Text.238 

Weiß vertritt die These, dass Bentham zwar nie von Panoptismus in Bezug auf poli-

tische Institutionen sprach, dennoch aber dessen Konzeptualisierung der Öffent-

lichkeit als Oberaufsicht des Parlaments durchaus als ein panoptisches Verhältnis 

beschrieben werden kann.239 So werde in Gefängnissen, Schulen und Krankenhäu-

sern der Panoptismus angewandt, um möglichst ökonomisch (d.h. mit geringem 

Aufwand) optimale Wirkung auf die darin eingeschlossen Subjekte zu erzielen. Der 

psychologische Mechanismus (des Wissens um die Beobachtung) soll – etwa im 

Falle des zu resozialisierenden Inhaftierten – ein moralisches Verhalten evozieren. 

Dabei deutet Weiß den öffentlichen Blick als ein Dispositiv, das auch bezüglich der 

politischen Institutionen moralisierende Wirkung entfalten kann.240 Davon zu unter-

scheiden sei aber, neben der Öffentlichkeit als Dispositiv, Benthams zweiter Öffent-

lichkeitsbegriff. Um diesen zu ergründen, gelte es, auch die umgekehrte Blickrich-

tung zu beachten. Das Parlament kann in seiner Tätigkeit auch auf die politisch in-

teressierte Öffentlichkeit wirken. Ein transparentes Parlament stellt Wissen und In-

formationen über politische Abläufe bereit, es trägt zur politischen Selbstverständi-

gung der Öffentlichkeit bei.241 Die Öffentlichkeit bei Bentham ist nach Weiß daher 

einerseits als eine Institution zu verstehen,242 in die das Parlament eingebettet ist, 

                                                             

236  Vgl. ebd., S. 29-44. 

237  Vgl. Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer 

Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Luchterhand, Darmstadt; Neuwied 1983 

(1962), S. 123. 

238  Weiß, Alexander: Theorie der Parlamentsöffentlichkeit. Elemente einer Diskursge-

schichte und deliberatives Modell, Nomos Verlag, Baden-Baden 2011, S. 23-43. 

239  Vgl. ebd., S. 36-37. 

240  Vgl. ebd., S. 38. 

241  Vgl. ebd., S. 42. 

242  Institutionen sind nach Weiß als „[…] Ensembles von gesteuerten Sinneseindrücken zu 

verstehen, die – verstetigt und reguliert – das Empfinden und in Konsequenz das Ver-

halten der in den Institutionen agierenden Individuen steuern, also eine gesteuerte Steu-

erung. Wenn somit politische Ziele mit Institutionen verfolgt werden, dann ist zunächst 

entscheidend zu wissen, wie im Einzelnen die Verhaltensregulierng in den Individuen 

geschieht. Dies zu analysieren ist die Aufgabe der Affektenlehre und der Moralphiloso-

phie, der somit die Rolle einer propädeutischen Disziplin für politische Theorie im The-

oriegebäude Benthams zukommt. Daran anschließend werden dann in der politischen 

Theorie institutionelle Muster entwickelt, die diesen Affektenhaushalt voraussetzen und 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 195 

 

wie andererseits als eine Sphäre, in die das Parlament hineinwirkt.243 Weiß betont 

auch, dass das Parlament nach Bentham auch ohne Öffentlichkeit arbeiten könne, 

die Veröffentlichung der parlamentarischen Arbeit aber dessen Effektivität erhö-

he.244 

Bentham führt in Political Tactics (1791 verfasst und zirkuliert, aber erst 1843 

von John Bowring herausgegeben) Gründe für und gegen die Öffentlichkeit von 

Parlamenten an. Die positiven Wirkungen der Öffentlichkeit von Parlamenten sind 

für Bentham: 1. Die Möglichkeit der Kontrolle der Parlamentarier und der dadurch 

auf sie ausgeübte Druck, ihren Pflichten nachzukommen. 2. Eine unweigerlich ein-

setzende Stärkung des Vertrauens in das Parlament als Institution der Demokratie. 

3. Die Chance, dass auch die Parlamentarier durch die engere Kopplung an die Öf-

fentlichkeit deren Wünsche besser antizipieren können. 4. Der Umstand, dass, wenn 

das Parlament in regelmäßigen Abständen gewählt wird, Transparenz für eine in-

formierte Wahl der Bürger absolut unumgänglich scheint. 5. Das Parlament über 

die Öffentlichkeit Meinungen erheben und auch Experten befragen kann. 6. Die 

(kulturelle) Unterhaltung, die das Publikum erfahren kann und die zugleich zu einer 

Steigerung des größten Glückes beiträgt.245 Vier mögliche Einwände gegenüber ei-

nem öffentlichen Parlaments sind für Bentham hingegen: 1. Eine etwaige Urteils-

schwächung der Öffentlichkeit. 2. Die Gefahr, dass die Parlamentarier sich öffentli-

chem Hass aussetzen. 3. Die Gefahr populistischer Reden. 4. Die Möglichkeit, dass 

der König Positionierungen von Abgeordneten gegen diese verwendet.246 Diese 

Einwände werden jedoch von Bentham so weit ihm möglich entkräftet. Seine opti-

mistische Einschätzung der Wirkungsmacht und Rationalität der Öffentlichkeit 

überwiegt diese Einwände. Nicht zu vernachlässigen ist hierbei die von Bentham 

aufgegriffene Überlegung einer möglichen Inkompetenz und Uninteressiertheit der 

breiteren Öffentlichkeit. Bentham wendet an dieser Stelle ein, dass es mindestens 

drei Gesellschaftsgruppen gäbe. Der Gruppe der Uninteressierten stehen die kleine-

re Gruppe derjenigen gegenüber, die Meinungen des politischen Diskurses für sich 

aufgreife sowie die noch kleinere Gruppe der Selbstdenkenden, die sich zu Mei-

                                                                

ihn im Sinne der politischen Ziele nutzbar machen.“ Weiß, Alexander: Theorie der Par-

lamentsöffentlichkeit. Elemente einer Diskursgeschichte und deliberatives Modell, No-

mos Verlag, Baden-Baden 2011, S. 27. 

243  Vgl. ebd., S. 42. 

244  Vgl. ebd., S. 29. 

245  Vgl. Bentham, Jeremy: Political Tactics, in: Bentham, Jeremy (Autor); James, Michael; 

Blamires, Cyprian; Pease-Watkin, Catherine (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Political Tactics, Clarendon Press, Oxford 1999, S. 29-34. 

246  Vgl. ebd., S. 34-39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

nungsführern entwickeln. Eine gegebene Parlamentsöffentlichkeit würde aber, so 

Benthams Hoffnung, den Anteil der Selbstdenkenden nach und nach anwachsen 

lassen, die zur Verfügung stehende politische Information würde auch ein Anwach-

sen des politischen Räsonnements nach sich ziehen.247 Hier erinnert Bentham an 

Immanuel Kants Konzeption eines „öffentlichen Gebrauchs der Vernunft“, der al-

lerdings zunächst nur in der gelehrten Publizistik zirkuliert, während im Unter-

schied zu diesem der „private Gebrauch der Vernunft“ aller Amtsträger sich dem 

politischen Reglement zu unterwerfen habe. Der „öffentliche Gebrauch der Ver-

nunft“ werde aber, so Kants Hoffnung, auf die Dauer nicht ohne Einfluss auf die 

Gesetzgebung des aufgeklärten Monarchen bleiben.248 

Nur an spezifischen Stellen, nämlich bezüglich der bestehenden religiösen Into-

leranz oder auch was die Intoleranz gegenüber abweichenden sexuellen Orientie-

rungen angeht, zeigt sich Bentham gegenüber dem aufgeklärten Urteilspotenzial der 

Bürger skeptisch.249 Im Allgemeinen sind viele seiner weiteren Positionen, etwa 

zum Status von Tieren bzw. eine anzustrebende Tierethik, die negative Bewertung 

der Todesstrafe oder auch seine Einforderung des Frauenwahlrechts, seiner Zeit 

weit voraus. Insgesamt entwirft Bentham ein optimistisches, wie Peter Niesen an-

merkt, von Paradoxien nicht vollkommen befreites Bild der Öffentlichkeit, die mit 

strengen Blicken und sanftem Druck das Parlament zu führen scheint (statt umge-

kehrt), wobei er zugleich das freie Mandat in seinem späteren idealtypischen Ent-

wurf einer Verfassung, dem Constiutional Code (1830), beibehält.250 

Aus den bisherigen Erläuterungen kann man nun schließen, dass sich Bentham 

mit dem Constitutional Code251, trotz seiner Akzentuierung der Sicherheit, von 

                                                             

247  Vgl. ebd., S. 35-36. 

248  Siehe dazu: Kant, Immanuel: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in: Berli-

nische Monatsschrift Berlin, Heft 12, 1784, S. 481-494. 

249  Vgl. Cutler, Fred: Jeremy Bentham and the Public Opinion Tribunal, in: The Public 

Opinion Quarterly, Volume 63, No. 3, 1999, S. 342. 

250  Niesen, Peter: Tribunal der Zeitungsleser. Bentham über schwache und starke Öffent-

lichkeiten, in: Olaf Asbach (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates. Staatsverständnisse des 

klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – Mill, Nomos Verlag, Baden-Baden 2009, 

S. 170-176.; Bentham, Jeremy (Autor); Rosen Frederick; Burns, J.H. (Hrsg.): The Col-

lected Works of Jeremy Bentham: Constitutional Code: For the Use of All Nations and 

All Governments Professing Liberal Opinions, Volume I, Clarendon Press, Oxford 

1983, S. 43 f. 

251  Bentham, Jeremy (Autor); Rosen Frederick; Burns, J. H. (Hrsg.): The Collected Works 

of Jeremy Bentham: Constitutional Code: For the Use of All Nations and All Govern-

ments Professing Liberal Opinions, Volume I, Clarendon Press, Oxford 1983. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 197 

 

Hobbesʼ Souveränitätsmodell eines diese Sicherheit garantierenden Dritten deutlich 

absetzte. Zentrales Thema ist hier, anstelle eines einmalig ernannten Souveräns, ein 

Modell der funktionalen Öffentlichkeit, die den Rahmen und die Referenz der par-

lamentarischen Tätigkeit bilden soll.252 Der Rückgriff auf die in Political Tactics 

skizzierten Ideen ist somit deutlich. Im Consitutional Code wird das Volk als 

„Public Opinion Tribunal“ bzw. als „Tribunal der Zeitungsleser“253 zum ultimativen 

Souverän. Definiert wird dieses Tribunal von Bentham in seinem Essay Constituti-

onal Code Rationale (1822) mit folgenden Worten: 

  

„By the term Public Opinion Tribunal, understand a fictitious entity – a fictitious tribunal  the 

existence  of which is, by the help of analogy, feigned under the pressure of inevitable neces-

sity for the purpose of discourse to designate the imaginary tribunal or judiciary by which the 

punishments and rewards of which the popular or moral sanction is composed are applied.“254 

 

Insbesondere die Filterung und Aufbereitung des politischen Geschehens durch die 

Zeitungen soll die Gefahr der unmittelbaren Erregung der Gemüter durch demago-

gische Reden verhindern können, wie Bentham schon in Political Tactics bemerk-

te.255 Allgemeinhin gilt Bentham die freie Presse als die entscheidende Vermitt-

lungsinstanz zwischen einer interessierten Öffentlichkeit und einem frei zugängli-

chen Parlament. Auch eine mögliche parteipolitische Vermachtung der Presse blen-

dete Bentham in seinen Schriften zur politischen Berichterstattung nicht aus,256 sie 

spielt jedoch keine große Rolle, bzw. wird das Zeitungswesen und dessen Aufklä-

rungsfunktion von ihm stets mit Wohlwollen beschrieben. Dies ist auch kaum ver-

wunderlich, da es im Namen der Aufklärung und des politischen Liberalismus zu-

                                                             

252  Vgl. ebd., S. 35-41. 

253  Niesen, Peter: Tribunal der Zeitungsleser. Bentham über schwache und starke Öffent-

lichkeiten, in: Olaf Asbach (Hrsg.): Vom Nutzen des Staates. Staatsverständnisse des 

klassischen Utilitarismus: Hume –  Bentham – Mill,  Nomos Verlag, Baden-Baden 

2009, S. 153-182. 

254  Bentham, Jeremy: Constitutional Code Rationale, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Schofield, Philip; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: 

First Principles Preparatory to Constitutional Code, Clarendon Press, Oxford (u.a.) 

1989, S. 283. 

255  Vgl. Bentham, Jeremy: Political Tactics, in: Bentham, Jeremy (Autor); James, Michael; 

Blamires, Cyprian; Pease-Watkin, Catherine (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Political Tactics, Clarendon Press, Oxford 1999, S. 36. 

256  Vgl. Cutler, Fred: Jeremy Bentham and the Public Opinion Tribunal, in: The Public 

Opinion Quarterly, Volume 63, No. 3, 1999), S. 339. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

nächst die politische Zensur und Meinungsunterdrückung zu überwinden galt. Mit 

Bezug auf die politische Repression in Spanien veröffentlichte Bentham in London 

eine Artikelserie zum Wert der freien Presse zugunsten der spanischen Liberalen, 

die unter zunehmender Repression litten.257 Dort schreibt Bentham, „the liberty of 

the press, operates as a check upon the conduct of the ruling few“258. Die Presse-

freiheit müsse als eine kontrollierende Kraft verstanden werden, die zum Erhalt ei-

ner guten Regierung unverzichtbar sei.259 Der durch die Zeitungsleser beaufsichtig-

ten Regierung wird zwar die Aufgabe zugewiesen, die nationale Sicherheit zu ge-

währleisten, zugleich aber bildet die das Parlament beobachtende Öffentlichkeit das 

Sicherheistdispositiv gegen eine Korrumpierung der Regierung. Es lässt sich kon-

statieren, dass Hobbes wie Bentham zwar gegenüber dem Sicherheitsaspekt eine 

ähnliche Haltung zeigen, da ohne diese Basis keine Rechtssicherheit und damit in-

dustrielle Entfaltung einer bürgerlichen Gesellschaft denkbar wäre, der entschei-

dende Unterschied zwischen beiden aber darin liegt, dass Bentham für die individu-

alistische bzw. bürgerliche Interessensentfaltung ein vielschichtiges, ineinander 

verschachteltes Institutionensystem für notwendig erachtete, während Hobbes ein-

seitig auf die Kraft eines einmalig eingesetzten Souveräns hoffte.260 Exemplarisch 

hierfür ist der Constitutional Code, in dem Bentham systematisch alle für ihn denk-

baren öffentlichen Branchen, Ämter und Verfahrensweisen einer dem Utilitätsprin-

zip verpflichteten staatlichen Bürokratie entwirft.261  

Auch wenn sich Bentham gegen die Gewaltenteilungslehre aussprach, finden 

sich in seiner Konzeption des bürokratischen Apparates, der auch lokal ausdifferen-

ziert sein kann, sehr wohl die Teilbereiche des Justizwesens, der Exekutive und der 

Legislative wieder. Die politische Führung setzt sich nach Benthams Code aus ei-

nem Premierminister und dem Justizminister zusammen.262 Diese Doppelspitze ist 

dem Volk verantwortlich. Innerhalb des bürokratischen Apparats gilt eine entspre-

                                                             

257  Vgl. Bentham, Jeremy (Autor); Pease-Watkin, Catherine; Schofield, Philip (Hrsg.): The 

Collected Works of Jeremy Bentham: On the Liberty of the Press, and Public Discus-

sion, and other Legal and Political Writings for Spain and Portugal, Clarendon Press, 

Oxford 2012. 

258  Ebd., S. 12. 

259  Vgl. ebd., S. 13. 

260  Siehe dazu auch: Kelly, P.J.: Utilitarianism and Distributive Justice: Jeremy Bentham 

and the Civil Law, Calderion Press, Oxford 1990. 

261  Siehe dazu: Hume, L.J.: Bentham and Bureaucracy. Cambridge Studies in the History 

and Theory of Politics. Cambridge University Press, Cambridge 1981. 

262  Vgl. ebd., S. 219-220. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 199 

 

chende, hierarchisch strukturierte Weisungsbefugnis.263 Die Besetzung der Posten 

soll nach Möglichkeit durch die persönliche Eignung bedingt sein. Obwohl Bent-

ham die öffentliche Wahl favorisiert, sollen hierbei die jeweiligen Vorgesetzten 

Einstellungen vornehmen und entsprechend einem universell zu implementierenden 

Prinzip der individuellen Verantwortungen264 in ihrer Funktion als direkte Vorge-

setzte für die Leistungen oder Fehler ihrer technischen Beamten verantwortlich 

zeichnen.265 Die Effektivität des Beamtensystems soll vornehmlich durch Überwa-

chung, komplexe Budgetierungs- und Buchführungssysteme sowie interne Auf-

sichtsmechanismen garantiert werden.266 Die Regierung hingegen konzeptualisiert 

Bentham wie auch Edmund Burke als „Trust“.267 Den vom Volke beauftragten poli-

tischen Beamten wird somit ein Kredit gegeben, die sie mit entsprechenden Leis-

tungen für den allgemeinen Nutzen zu bedienen haben. Dabei sollen alle denkbaren 

kommunikativen Kanäle zwischen Regierung und Volk möglichst weit offen ste-

hen,268 beispielsweise jederzeit Petitionen an die entsprechenden Ämter eingereicht 

werden können, zugleich aber auch anonyme Informationen über Missstände der 

staatlichen Verwaltung, etwa durch die freie Presse, an die breite Öffentlichkeit ge-

langen können.269 Benthams Staatsdenken, in dem Transparenz eine Schlüsselrolle 

spielt, erachtet „Whistleblowing“ und „Leaking“ demnach als eine durchaus wün-

schenswerte Praxis im Namen der Demokratie – zumindest in solchen Fällen, die 

die öffentliche Sicherheit nicht ernsthaft gefährden. 

Die ausdifferenzierten Konstruktionen des Constituitional Code, in dem die Le-

gislative als ein kontinuierlicher Prozess imaginiert wird, stehen im deutlichen Ge-

gensatz zu Hobbes’ Konstruktion eines uneingeschränkten und einmalig berufenen 

                                                             

263  Vgl. ebd., S. 254. 

264  Vgl. ebd., S. 255. 

265  Vgl. ebd., S. 253-254. 

266  Vgl. ebd., S. 252. 

267  Bentham, Jeremy: Pannomial Fragments, in: Bentham, Jeremy (Autor); Engelmann, 

Stephen G. (Hrsg.): Selected Writings: Jeremy Bentham, Yale University Press, New 

Haven; London 2011, S. 244. Siehe auch: Macpherson, C.B.: Burke, Oxford University 

Press, Oxford; Toronto; Melbourne 1980, S. 32. 

268  Jene Konzeptionen erinnern stark an Jürgen Habermas’ „Schleusenmodell“, wenn auch 

Bentham hier weniger als Habermas an institutionalisierte Vermittler (Verbände etc.) 

denkt. Siehe dazu: Habermas, Jürgen: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheo-

rie des Rechts und des demokratischen Rechtsstaates, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1992, S. 429-435. 

269  Vgl. Hume, L.J.: Bentham and Bureaucracy. Cambridge Studies in the History and 

Theory of Politics. Cambridge University Press, Cambridge 1981, S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Souveräns sowie einem von diesem einmalig gegebenen bürgerlichen Gesetz.270 

Hobbes’ Souverän wird nicht durch die Bürgerschaft überwacht, bemessen oder gar 

sanktioniert. In Benthams später Souveränitätsvorstellung entspricht das Volk, in 

seiner Eigenschaft als Wächter über das eigene Glück, der letzten Entscheidungs-

instanz, auch müsse die Verfassung im Wandel der Zeit überschreibbar bleiben, je 

nachdem, was von der Mehrheit aktuell als nützlich erachtet wird. 

Die politischen Beamten bzw. ebenso die Bürokratie sollen in Benthams norma-

tivem Entwurf einer Verfassung eine besondere Rolle spielen. In seiner Schrift 

Official Aptitude Maximized. Expense Minimized271 (entstanden zwischen 1810 und 

1830) setzt er sich  mit der Rhetorik führender Politiker wie Edmund Burke, George 

Rose, Robert Peel und Lordkanzler John Scott Eldon auseinander. Gegen diese ge-

richtet tritt Bentham für die Implementierung ökonomischer Prinzipen auf dem Feld 

der Politik ein. Eine Idee ist etwa das Bieten um ein öffentliches Amt, wobei derje-

nige, der den geringsten Lohn akzeptiert, Bentham als am unanfälligsten für Kor-

ruption gilt. Vorgelagert ist dabei die Annahme, dass Demokratien – wie etwa die 

Vereinigten Staaten von Amerika – und deren politisches Personal kostengünstiger 

sind als Aristokratien und Monarchien und deren, in Benthams Augen, korrupte 

Verteilungslogiken, die immer stark zulasten des Steuerzahlers gehen.272 So wird 

Edmund Burke, der traditionelle Eliten verteidigt, von Bentham in Official Aptitude 

Maximized. Expense Minimized insbesondere für seine Aussage kritisiert, dass poli-

tische Ämter nicht auf einer Auktion versteigert werden könnten. Burke schrieb: 

„The service of the public is a thing which cannot be put to auction, and stuck down 

to those who will agree to execute it the cheapest.“273 Für Bentham ist dies der rhe-

torische Trick eines Sophisten, denn Burke verwendet bewusst den Begriff der 

Auktion, der gänzlich andere Assoziationen erweckt als der an Kosten und Nütz-

lichkeit gebundene Begriff des Wettbewerbs. So erwidert Bentham auf Burke: 

„Competition. – This word would not, as auction so well did, serve the sophists 

                                                             

270  Siehe dazu: Crimmins, James E.: Bentham and Hobbes: An Issue of Influence, in: Jour-

nal of the History of Ideas, Volume 63, No. 4 (Oct., 2002), S. 677-696. 

271  Bentham, Jeremy: Official Aptitude Maximized; Expense Minimized, in: Bentham, Jer-

emy (Autor), Philip Schofield (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Offi-

cial Aptitude Maximized; Expense Minimized, Clarendon Press, Oxford 1993. 

272  Vgl. Rosen, Frederick: Jeremy Bentham and Representative Democracy. A Study of the 

Constitutional Code, Clarendon Press, Oxford 2003 (1983), S. 91. 

273  Zit. in: Bentham, Jeremy: Official Aptitude Maximized; Expense Minimized, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor), Philip Schofield (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Ben-

tham: Official Aptitude Maximized; Expense Minimized, Clarendon Press, Oxford 

1993, S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 201 

 

purpose. […] Competition – a power, the virtues of which had already been so well 

displayed by Adam Smith, not to speak of Sir James Stewart. In competition he be-

held that security against waste and corruption which would have been mortal to his 

views.“274 

In Official Aptitude Maximized. Expense Minimized kritisiert Bentham weiter-

hin die – bei Burke wie Rose, Peel und Eden anzutreffende – Rede von Ehre (hono-

ur). Ehre sei, wie Bentham anmerkt, für die genannten aristokratisch orientierten 

Rhetoriker, schlicht an die faktische Inhabe eines politischen Amtes gekoppelt, 

nicht aber an die Effektivität in dieser Rolle im Hinblick auf das Gemeinwohl. Ehre 

begründet hier demnach eine Tautologie, insofern politische Ämter an Söhne ehrba-

rer Familien vergeben werden und umgekehrt Ehre durch die traditionelle Len-

kungsfunktion dieser hergeleitet wird. Bentham setzt dem einen transformierten 

Ehrbegriff entgegen, den Nancy L. Rosenblum als „Professionalismus“ be-

schreibt.275 Dieser ist im Unterschied zu einem entleerten Ehrbegriff am Nutzen für 

die Gesellschaft orientiert. In gewisser Weise nimmt Bentham damit Webers an 

Handlungskonsequenzen orientierten Begriff der „Verantwortungsethik“ vorweg.276 

So ist Benthams Professionalismus als Gegenmittel zur aristokratischen Klientelpo-

litik und deren Willkür unter Rückgriff auf tradierte Vorrechte zu begreifen.277 Zu-

dem steht „Aptitude“ als Kernbegriff des benthamschen Wunsches nach Selektion 

politischen Personals gemäß dem Leistungsprinzip. Sein Ziel ist die Etablierung ei-

nes meritokratischen Systems.278 

                                                             

274  Ebd., S. 92-93. 

275  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 120. 

276  Max Weber sah in der vom Protestantismus geprägten asketischen Haltung die Wurzel 

des industriellen Aufschwungs des kapitalistischen Westens. Askese ist aber für Bent-

ham, der hier für eine bürokratische Verantwortungsethik plädiert, nicht vereinbar mit 

den Prinzipien des (sozial)hedonistischen Programms des Utilitarismus. Benthamsche 

Bürokraten müssen Hedonisten sein, die sich jedoch von vetternwirtschaftlichen Ver-

bindlichkeiten oder familiären Verpflichtungen freigemacht haben. Ein religiöses Fun-

damet hierfür scheint Bentham nicht vonnöten zu sein. Siehe dazu: Weber, Max: Die 

protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, Mohr, Tübingen 1934 

(1904/1905). 

277  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 134. 

278  Vgl. Martin, Lawrence: Jeremy Bentham. Utilitarism, Public Policy and the Adminis-

trative Atate, in: Journal of Management History, Vol. 3 Issue 3, 1997, S. 279. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Ein utilitaristisches politisches System, in dem die politische Souveränität von 

den Bürgern herrührt, die als solche aber nicht direkt regieren können, braucht für 

Bentham politische Amtsträger bzw. öffentliche Beamte, die eine habituell einge-

prägte Professionalität an den Tag legen.279 Nancy L. Rosenblum macht diesbezüg-

lich eine Beobachtung über Benthams Einschätzung der Relation zwischen der tra-

ditionellen politischen Vorherrschaft der Aristokratie, als deren Sprachrohr Edmund 

Burke auftrete,280 und dem aufstrebenden Bürgertum, das aus Benthams Sicht die 

politische Führung im Namen des allgemeinen Nutzens übernehmen sollte: 

 

„Aristocratic officials exhibited the desires of economic men without their advantages, in 

Bentham’s view. Aristocratic officialdom is not, after all, a productive class – one whose 

business is beneficent because it provides not only for its own preservation but for the gratifi-

cation of others as well […]. But more than anything else it was Burke’s notion of independ-

ence of fortune that marked the distance between aristocratic officialdom and economic men. 

Economic men actually live according to an understanding which Adam Smith had recently 

raised to the level of a system of thought: that their wealth is part of a social system. Econom-

ics subordinates men to a system of exchange. Bentham sometimes preferred to think of so-

cial intercourse as a system of mutual services, but both ideas were meant to indicate that for-

tune is no more independent in practice than honor. Burke’s notion of independent gentleman 

denied all this; it showed that he could not overcome the aristocratic delusion of separation 

and independence. Burke need not have feared having the productive classes enter govern-

ment, for few things could be ,more manifestly inexpedient‘ to them than attacks on property 

[…]. At the very least, economic man grasp the principle of competition, which is incon-

sistent with favoritism […]. When economy is really at issue, public services must be looked 

at in something of the same light as private ones […], Bentham argued, and he warned: ,An 

upright sovereign therefore gives nothing. He buys or sells. His benevolence consists in econ-

omy.‘ […] Bentham’s argument against aristocratic officials was not only that they had be-

come economic man without economic principles, but also that they had abandoned their own 

principle, honor.“281 

 

                                                             

279  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 118-150. 

280  Vgl. Bentham, Jeremy: Official Aptitude Maximized; Expense Minimized, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor), Philip Schofield (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Ben-

tham: Official Aptitude Maximized; Expense Minimized, Clarendon Press, Oxford 

1993, S. 94. 

281  Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 138-139. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 203 

 

Tatsächlich hielt Burke die Vertreter der „landed aristocracy“, aufgrund ihres lang-

fristigen und traditionsgebundenen Denkens, im Vergleich als geeigneter für politi-

sche Ämter als etwa die Vertreter der bürgerlichen „monied interests“.282 Entgegen 

Benthams Interpretation lässt sich Burke aber ebenso als ein für eine Professionali-

sierung des öffentlichen Dienstes eintretender Politiker lesen, der im öffentlichen 

Dienst zwar keinen Wettbewerb, wohl aber eine standardisierte Bezahlung imple-

mentiert sehen wollte und der sich ebenso energisch gegen politische Korruption 

und Vetternwirtschaft wandte.283 Burke und Bentham unterscheiden sich also 

hauptsächlich im gesellschaftlichen Stellenwert, den sie der Aristokratie als traditi-

oneller politischer Klasse zuschrieben oder absprachen. Für Burke war die histo-

risch hergebrachte Hierarchie, wie auch die mit dem Kapitalismus einhergehende 

gesellschaftliche Ungleichheit, Teil einer göttlichen Gesamtordnung, die es anzuer-

kennen gelte, während die ungehinderte Akkumulation durch die Aneignung von 

Lohnarbeitskraft letztlich dem Reichtum der Gesellschaft zugutekomme.284 Bent-

ham erkannte zwar in ähnlicher Weise den Stellenwert des freien Unternehmertums 

an, nicht aber die tradierte Aristokratie.285  

Das benthamsche Professionalismusmodell ist, trotz seiner Begrüßung von 

Wettbewerbsstrukturen, wie Nancy L. Rosenblum anfügt, nicht als ein rein ökono-

misches Konzept zu verstehen. Bürger und Amtsträger sind nicht als Geschäfts-

partner zu betrachten.286 Es handelt sich vielmehr um eine Ethik der Verantwortung, 

bei der sich der Amtsträger in Anbetracht des allgemeinen Nutzens mit den Konse-

quenzen seiner Entscheidungen identifiziert, wie umgekehrt dadurch Entscheidun-

gen auf konkrete politische Beamte rückführbar werden.287 Es war jenes Prinzip der 

individuellen Rückführbarkeit bzw. der persönlichen Verantwortung, das Benthams 

jüngerer Bruder Samuel Bentham in seiner Stellung als Generalinspekteur 1796 als 

Gegenmodell zur kollektiven Verantwortung in die englische Navy einführte.288  

                                                             

282  Vgl. Bluhm, Harald: Burke und Rousseau über institutionellen Wandel. Schichten eines 

Gegensatzes, in: Baron, Konstanze; Bluhm, Harald (Hrsg.): Rousseau im Bann der In-

stitutionen, de Gruyter, Berlin 2016, S. 392. 

283  Vgl. ebd., S. 395. 

284  Vgl. Macpherson, Crawford B.: Burke, Oxford University Press, Oxford; Toronto; 

Melbourne 1980,  S. 61-62. 

285  Faktisch mag es große Überschneidungen beider Gruppen gegeben haben. 

286  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 145. 

287  Vgl. ebd., S. 145. 

288  Siehe dazu: Morriss, Roger: Science, Utility and Maritime Power. Samuel Bentham in 

Russia, 1779–91, Ashgate Publishing Ltd., Farnham, Surrey; Burlington 2015, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Im Versuch, ein neues Ethos zu entwerfen, löst sich Bentham von vormals mo-

dischen Idealbildern politischen Führertums. Der politiktheoretische Diskurs der 

Aufklärung orientierte sich oft an antiken Vorbildern. Insbesondere die Figur des 

antiken Gesetzgebers erlebte im 18. Jahrhundert eine Renaissance. Ein Beispiel 

hierfür ist etwa Jean-Jacques Rousseaus Bezugnahme auf Lykurg, den mythischen 

Gesetzgeber Spartas. Jeremy Bentham war von der Figur des Gesetzgebers ebenso 

fasziniert wie Rousseau. Zwar identifizierte auch Bentham sich stark mit jener Fi-

gur, setzte ihren Aufgaben jedoch auf eine spezifische Weise einen Rahmen. Die 

vom Gesetzgeber erlassenen Gesetze sollten für Bentham weniger aus den persönli-

chen Qualitäten entspringen als aus dem allgemeinen Nutzen, der diesen Gesetzen 

zuerkannt wird. Diese allgemeine Zuerkennung ist stark von den konkreten poli-

tisch-historischen Konstellationen abhängig. Für Bentham stand fest, dass eine utili-

taristische Gesetzgebung niemals ein einmaliger Akt sein könne und kein Ersatz für 

eine gescheiterte Politik sein solle, wie es die Beispiele antiker Gesetzgeber und 

Reformer nahelegen mögen, sondern vielmehr ein kontinuierlicher Prozess. Bent-

ham erweist sich in seiner „antiklassizistischen Haltung“ als spezifisch moderner 

Staatsdenker, der nicht länger auf eine homogene tugendhafte Bevölkerung setzt, 

sondern stattdessen die gegebene Vielfalt und Individualität moderner Gesellschaf-

ten betont.289 Eine utilitaristische Gesetzgebung mag also auf einem „Code“ bzw. 

einer Verfassung basieren, ist damit allein jedoch nicht abgeschlossen. Ein moder-

ner Staat regiert für Bentham primär durch eine prozessuale Gesetzgebung, die ei-

nerseits der modernen Individualität Rechnung trägt und sich andererseits auch 

neuen gesellschaftlichen Zuständen und Entwicklungen anpassen kann. Die Grund-

lage hierfür ist das Wissen über Gesetze sowie deren Möglichkeiten und Wirkungen 

sowie weiterhin das Wissen um die individualisierten und heterogenen Bedürfnisla-

gen und Interessen der Bürger. Nancy L. Rosenblum beschreibt dies folgender-

maßen: 

 

„Bentham, however, did not use stability or uniformity as ideal to criticize the modern world. 

Diversity and change are not corruptions of a perfect and unchanging idea; they come from 

man’s nature. Bentham derived them from his understanding of happiness. No perfect happi-

ness is possible, he wrote without regret, and with that broke entirely with the classical idea 

[...]. The modern state is a political order that takes as its aim the expression and satisfaction 

of changing and conflicting desires. The classical Legislator was a substitute for politics, but 

there can be no alternative to politics even as an aspiration, Bentham realized, if the state’s ra-

                                                             

289  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 9-26. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 205 

 

tionality is based on desires that each man knows for himself. The knowledge political law-

makers need is information about these desires.“290 

 

Für Bentham sollten Gesetze eine Reflexion der gegebenen bürgerlichen Bedürfnis-

se sein,291 da diese sich stets in Aushandlungsprozessen befinden und von Ver-

schiebungen geprägt sind. So war für ihn, wie Nancy L. Rosenblum schreibt, die 

„sentimentale“ Idee einer perfekten Ordnung schlicht uninteressant.292  

Im Folgenden werden nun die Entwicklungen und Mehrdeutigkeiten des marx-

schen Staats- und Öffentlichkeitsbildes nachvollzogen. Marxʼ Motiv, sich den Staat 

einer tiefer gehenden Studie zu unterziehen, die ihm in erster Line zur Selbstver-

ständigung diente, war der persönlichen Erfahrung als Redakteur der Rheinischen 

Zeitung geschuldet.293 In seiner Funktion als Redakteur beobachtete Marx 1842 die 

Debatte des Rheinischen Landtags über die traditionelle Holzlese in den Wäldern, 

die der einfachen Bevölkerung bisher ihr Brennholz sicherte, den Großgrundbesit-

zern, die dagegen klagten, aber nicht mehr tolerierbar erschien. Die Schlüsse, die 

Marx aus dem Verlauf des Prozesses zog, bestimmten seine weitere Laufbahn, zu-

gleich waren sie deutlich durch sein juristisches Studium vorgeprägt, das ihn ge-

genüber allen Formen des Naturrechts eine kritischen Haltung einnehmen ließ. Alle 

Gesetze sind für Marx notwendigerweise durch Menschen gemacht. Als solche sind 

sie nichts anderes als die „Verwandlung gesellschaftlicher Einsicht in gesellschaft-

liche Gewalt“294. Als Student der Rechtswissenschaft entging Marx nicht, dass die 

historische Verrechtlichung der Gesellschaft nicht immer ein direkter Ausdruck der 

Vernunft war oder dem Gemeinwohl diente, dieser Prozess vielmehr willkürlich 

oder an konkrete Interessen gebunden war. Entsprechend bemerkte er in seiner Be-

                                                             

290  Ebd., S. 17. 

291  Vgl. ebd., S. 24. 

292  Vgl. ebd., S. 19-21. 

293  Vgl. Reichelt, Helmut: Zum Verhältnis von Staat und Gesellschaft im Marxschen 

Frühwerk, in: Hirsch, Joachim; Kannankulam, John; Wissel, Jens (Hrsg.): Der Staat der 

Bürgerlichen Gesellschaft. Zum Staatsverständis von Karl Marx, Nomos Verlag, Ba-

den-Baden 2008, S. 25-40. 

294  MEW 16, S. 194. Dieser Definition würde wohl auch Bentham mit seinem „säkulari-

sierten Rechtsverständnis“ zustimmen, wobei beide ebenso wissen, dass bestimmte In-

teressensgruppen sowohl über größere Einsicht wie auch über größeren Einfluss verfü-

gen. Siehe zu Benthams säkularisiertem Rechtsverständniss: Kramer-McInnis, Georg: 

Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundlegung des klassischen Utilita-

rismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- und Staatslehre, Zürich (u.a.), 

Dike (u.a.) 2008, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

obachtung über die Holzdiebstahl-Debatte im Rheinischen Landtag: „Von Ge-

wohnheitsrecht der privilegierten Stände kann daher gar nicht gesprochen werden. 

Sie haben im Gesetz nicht nur die Anerkennung ihres vernünftigen Rechts, sondern 

oft sogar die Anerkennung ihrer unvernünftigen Anmaßungen gefunden.“295 

Marx’ Kommentar geht mit einer ersten Distanzierung zur Staatsidee Hegels 

einher. Wenn für Hegel der Staat das sittliche Allgemeine repräsentierte, so galt 

dies nicht für Marx, für den sich das Gesetz als parteiisch und der Staat als ein In-

strument eines Gruppeninteresses erwies. Am Beispiel der Debatten um den Holz-

diebstahl erkannte Marx, dass die konsequente Privatisierung aller Güter mittels des 

Staates vorangetrieben wurde, indem die traditionelle Holzlese des Volkes auf 

Druck einflussreicher Waldbesitzer kriminalisiert wurde. Hier fiel die Gerechtigkeit 

faktisch mit der von den Mächtigen bestimmten Definition darüber, was gerecht ist, 

zusammen. An jenem Umstand entzündete sich Marxens pointierte Polemik: 

 

„Auf der einen Seite nach Annahme des §. steht die Nothwendigkeit, daß eine Masse Men-

schen ohne verbrecherische Gesinnung von dem grünen Baum der Sittlichkeit abgehauen und 

als Raffholz der Hölle des Verbrechens, der Infamie und des Elends zugeschleudert werden. 

Auf der andern Seite nach Verwerfung des Paragraphen steht die Möglichkeit der Mißhand-

lung einiger jungen Bäume, und es bedarf kaum der Anführung! die hölzernen Götzen siegen, 

und die Menschenopfer fallen!“ 296 

 

Marx erkennt am Beispiel der Holzdiebstahl-Debatte im Jahr 1842 eine allmähliche 

Aneignung des allgemeinen Rechts durch das (besitzende) Privatinteresse.297 Seine 

                                                             

295  MEGA² I/1, S. 206. 

296  MEGA² I/1, S. 201. 

297  Marx schrieb: „Die Angst des Eigennutzes späht, berechnet, combiniert aufʼs akkurates-

te, wie der Gegner das Rechtsterrain, das man als ein notwendiges Übel gegen ihn be-

treten muß, für sich ausbeuten könne und man kommt ihm zuvor durch die umsichtigs-

ten Gegenmanöver. Man stößt auf das Recht selbst als Hinderniß bei der ungezügelten 

Geltendmachung seines Privatinteresses und man behandelt das Recht als ein Hindernis. 

Man marktet, man feilscht mit ihm, man handelt ihm hie und da einen Grundsatz ab, 

man beschwichtigt es durch die flehendste Hinweisung auf das Recht des Interesses, 

man klopft ihm auf die Schultern, man flüstert ihm ins Ohr, das seien Ausnahmen und 

keine Regel ohne Ausnahmen, man sucht das Recht gleichsam durch den Terrorismus 

und die Akkuratesse, die man ihm den Feind gestattet, zu entschädigen für die schlüpf-

rige Gewissensweitheit, mit der man es als Garantie des Angeklagten und als selbstän-

digen Gegenstand behandelt. Das Interesse des Rechts darf sprechen, insoweit es das 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 207 

 

journalistische Intervention wandte sich an die Öffentlichkeit. Christoph Henning 

beschreibt mit Blick auf Marxʼ frühen Text Debatten über die Pressfreiheit (1842), 

wie der junge Marx „als Mann der Presse“ große Hoffnungen auf diese Öffentlich-

keit setzte. Die Pressefreiheit sollte die „Entfremdung zwischen Bevölkerung und 

herrschenden Eilten“ abbauen und sich dadurch als „Motor der Demokratisierung“ 

erweisen.298 Das Zeitungswesen sollte nach Marx die öffentliche Meinung „auf die 

Stufen des Throns tragen“, was für Henning als öffentliche Meinung im passiven 

Sinn zu verstehen ist. Zugleich sollte die Presse Marxʼ zufolge aber auch über die 

Regierung Bericht erstatten, um dem Volk Kontrollmöglichkeiten zu geben, was für 

Henning als öffentliche Meinung im aktiven Sinn gedeutet werden kann.299 So wäre 

für Marx ein aufgeklärtes und aktives Staatsbürgertum auf dem Weg zur politischen 

Selbstbestimmung realisierbar. Doch schon im selben Zeitraum kritisiert Marx den 

von ihm beobachteten Rückzug des Bürgertums auf die Position des Wirtschafts-

bürgers. Statt auch als „citoyen“, begriffen sie sich einzig als „bourgeois“.300 Bisher 

bewegte sich Marx demnach während seiner journalistischen Schaffenszeit noch 

deutlich in der Ideenwelt des Frühliberalismus. Thorsten Liesegang erläutert zum 

Stil Marx’ früher Kritiken: 

 

„Anfangs werden die einschlägigen Argumente der liberalen Opposition gegen die Ein-

schränkung der Pressefreiheit wiederholt und die Autonomie der Presse gegenüber der […] 

Zensur reklamiert. Schließlich führt, so Marx, die Zensurgesetzgebung zu einem Niedergang 

der Presse und zur Entpolitisierung, zur mangelnden Tugendhaftigkeit und Verführbarkeit des 

Volkes, das ohne offene politische Diskussion im vorpolitischen Zustand auf dem Niveau ei-

nes ‚Privatpöbels‘ verharrt.“301 

 

Nach den Debatten über den Holzdiebstahl und nach der Erfahrung des permanen-

ten Konflikts mit den preußischen Zensurbehörden, die die Rheinische Zeitung 

schließlich am 31. März 1843 verboten, machte sich Marx in den Jahren 1843 bis 

1844 an die Ausarbeitung einer systematischen Kritik der hegelschen Staatsphilo-

sophie. Damit veränderte sich auch sein Blick auf die Relation von Öffentlichkeit 

und Presse. Einstmalige Elogen, die Marx noch in seiner frühen Zeit auf die freie 

                                                                

Recht des Interesses ist, aber es muß schweigen, sobald es mit diesem Heiligen colli-

diert.“ MEGA² I/1, S. 233. 

298  Henning, Christoph: Marx und die Folgen. J.B. Metzler, Stuttgart 2017, S. 23. 

299  Vgl. ebd., S. 21 

300  Vgl. ebd., S. 29. 

301  Liesegang, Torsten: Öffentlichkeit und öffentliche Meinung. Theorien von Kant bis 

Marx (1780–1850),  Könighausen & Neumann, Würzburg 2004, S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Presse hielt,302 wichen bald der Einsicht, dass der öffentliche Diskurs nicht nur zen-

siert, sondern zudem auch bürgerlichen Interessen vermachtet war. Zwar publizierte 

Marx zeitlebens weiter, doch wurde er skeptisch bezüglich der möglichen Realisie-

rung einer frei räsonierenden Öffentlichkeit. 

Für Marx ist die Öffentlichkeit, nach frühen Enttäuschungen, ab 1844 eher ne-

gativ bestimmt in ihrer Funktion als ein zur Selbstverständigung dienendes Supp-

lement des bürgerlichen Staates.303 Parallel zu dieser ersten Öffentlichkeitsform ent-

stand jedoch eine proletarische Öffentlichkeit, die noch eine Schattenexistenz führ-

te.304 Die deutsche Arbeiterbewegung, in der sich nun auch Marx engagierte, bildete 

sich erst schrittweise nach 1848 heraus. Sie brachte 1863 den ADAV (Allgemeiner 

Deutscher Arbeiterverein) wie auch 1869 die SDAP (Sozialdemokratische Arbei-

terpartei) hervor, die beide schließlich im Mai des Jahres 1875 in Gotha zur SAP 

(Sozialistische Arbeiterpartei Deutschlands) fusionierten. Die SAP benannte sich 

schließlich 1890, sieben Jahre nach Marx’ Tod, aber noch zu Lebzeiten Friedrich 

Engels’, in SPD (Sozialdemokratische Partei Deutschlands) um. Marx spielte in 

diesem Prozess neben Ferdinand Lassalle (1825–1864), der den ADAV begründete, 

zumindest als Referenz und in Ansätzen als Ikone eine wichtige Rolle.305 Daher gilt 

                                                             

302  So formulierte Karl Marx 1842: „Die freie Presse ist das überall offene Auge des 

Volksgeistes, das verkörperte Vertrauen eines Volkes zu sich selbst, das sprechende 

Band, das den Einzelnen mit dem Staat und der Welt verknüpft, die inkorporierte Kul-

tur, welche die materiellen Kämpfe zu geistigen Kämpfen verklärt und ihre rohe stoffli-

che Gestalt idealisirt. Sie ist die rücksichtslose Beichte eines Volkes vor sich selbst, und 

bekanntlich ist die Kraft des Bekenntnisses erlösend. Sie ist der geistige Spiegel, in dem 

ein Volk sich erblickt, und Selbstbeschauung ist die erste Bedingung der Weisheit. Sie 

ist der Staatsgeist, der sich in jede Hütte kolportieren läßt, wohlfeiler als materielles 

Gas. Sie ist allseitig, allgegenwärtig, allwissend. Sie ist die ideale Welt, die stets aus der 

wirklichen quillt und, ein immer reicherer Geist, neu beseelend in sie zurückströmt.“ 

Marx, Karl: Die Verhandlungen des 6. rheinischen Landtags, Erster Artikel: Debatten 

über Preßfreiheit und Publication der Landständischen Verhandlungen, in: MEGA²  I/1, 

S. 153. 

303  Vgl. Liesegang, Torsten: Öffentlichkeit und öffentliche Meinung. Theorien von Kant 

bis Marx (1780–1850), Könighausen & Neumann, Würzburg 2004. 

304  Siehe dazu: Kluge, Alexander; Negt, Oskar: Öffentlichkeit und Erfahrung. Zur Organi-

sationsanalyse von bürgerlicher und proletarischer Öffentlichkeit, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1972. 

305  Siehe dazu Welskopp, Thomas: Banner der Brüderlichkeit. Die deutsche Sozialdemo-

kratie vom Vormärz bis zum Sozialistengesetz, Dietz Verlag, Bonn 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 209 

 

es, seinen Einfluss und seine Beziehung zu dieser sich entfaltenden Teilöffentlich-

keit zu bestimmen. 

Die Ideenwelt der frühen deutschen Arbeiterbewegung, die zwischen Vormärz 

und Sozialistengesetz (1879–1890) entstand, deckte sich in einem nur sehr geringen 

Maße mit marxschen Kategorien und Denkbildern, die oftmals vom englischen 

Hintergrund, seinem langjährigen und letztlichen Exil, inspiriert waren. Thomas 

Welskopp stellt in seiner Studie über die frühe deutsche Arbeiterbewegung heraus, 

dass es zu kurz greife, die Selbstbezeichnung „Arbeiter“ als „direkten Ausdruck so-

zialer Lagen und Interessen zu interpretieren“, wie es die Lektüre Lassalles und 

Marx’ nahelegen würde.306 Vielmehr war der Begriff des „Arbeiters“ zwischen 

1848 und 1880 ein höchst undifferenzierter Begriff des politischen Diskurses, der 

keiner spezifischen, konkreten sozialen Identität (etwa als Industrie- oder als Lohn-

arbeiter) oder politischen Identität unmittelbar zugehörig war.307 Zudem war die 

frühe deutsche Arbeiterbewegung eine vom Handwerk und Vereinswesen geprägte 

Sammlungsbewegung. Ihrer inneren Heterogenität entsprach es, dass auch der zur 

Selbstbezeichnung immer wieder herangezogene Begriff des Arbeiters in hohem 

Maße umkämpft war.308 Für Marx, der auf die Aufnahme seiner politökonomisch 

und hegelianisch inspirierten Einsichten drängte und für den das Proletariat not-

wendigerweise aus abhängigen Lohnarbeitern bestand, war die Entwicklung der 

deutschen Arbeiterbewegung und die von ihr offenbarte pragmatische bzw. praxis-

orientierte Haltung daher oftmals eher mit Frustrationsmomenten verbunden:  

 

„Für Marx war eine möglichst präzise Gesellschaftsanalyse das einzig wirksame Fundament, 

auf dessen Grundlage sich die Bewegung formieren und politisch wirken könne. Daher seine 

Obsession mit der Wissenschaftlichkeit und daher sein kräftezehrendes Projekt einer umfas-

senden Theorie der kapitalistischen Gesellschaft, die in Form seiner unvollendeten Kapital-

Studien Gestalt annahm. Marx verstand sich als ‚graue Eminenz‘ der Arbeiterbewegung, als 

theoretische eher denn als politische Autorität in der Klassenbewegung. Davon unberührt 

blieb sein unbegrenzter Führungsanspruch auch in organisatorischen und taktischen Fragen. 

So verlangte er etwa 1871 von Wilhelm Liebknecht, sich zu entscheiden, ob er ‚gegen oder 

mit uns handeln‘ wolle: ‚Im letzten Falle sind meine, auf genauer Kenntnis der Umstände ge-

gründeten Winke direkt zu befolgen.‘ Weil Marx und Engels nach einer gesellschaftstheoreti-

schen Fundierung von Ideologie suchten, die sie in der Fusion der Hegel’schen Dialektik und 

der politischen Ökonomie gefunden zu haben glaubten, nannten sie dieses Fundament ‚wis-

senschaftlich‘. […] ‚Wissenschaftlichkeit‘ hieß damit auch Anspruch auf die universelle Gel-

                                                             

306  Ebd., S. 60. 

307  Vgl. ebd., S. 64-65. 

308  Vgl. ebd., S. 64-76. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

tung und ‚Endgültigkeit‘ ihrer theoretischen Antworten. […] Sowohl Lassalle als auch Marx 

waren typisch akademisch gebildete, wissenschaftlich argumentierende Intellektuelle, wie sie 

im publizistischen Massenmarkt einer sich ausbreitenden Öffentlichkeit ihr Betätigungsfeld 

fanden. Doch entgegen ihren Prämissen sahen sie sich mit der entstehenden Arbeiterbewe-

gung nicht einem einseitig lenkbaren Vorkämpfer der zukünftigen Gesellschaft gegenüber. 

Vielmehr wurden sie mit sozialen Gruppen konfrontiert, die ihrerseits vorraussetzungsreiche 

Kinder des 19. Jahrhunderts waren. Die Arbeiterbewegungen Europas wurzelten tief in den 

vorindustriellen Gesellschaftsstrukturen. Sie wandelten sich im Gleichschritt mit den Gesell-

schaften, in denen sie agierten. So verbarg sich hinter dem Habitus der nachständischen Mo-

derne, den sie pflegten, viel Traditionelles, das in graduellen Übergängen eine neue Qualität 

angenommen hatte. Das Verhältnis der sozialistischen Theoretiker zur Arbeiterbewegung, die 

sie als Basis reklamierten, war das einer Kollision zweier Phänomene des 19. Jahrhunderts, 

die sich wechselseitig gründlich missverstanden. Die idealistische Ausrichtung der Theoreti-

ker bildete gegenüber dieser Tatsache eine unüberwindbare Wahrnehmungsbarriere. Die Ar-

beiterbewegung sahen sie nie in ihrer sozialen Identität, also als das, was sie war, sondern 

immer nur als das, was sie gemäß der philosophischen Zukunftsprojektion sein sollte.“309 

 

Wie Welskopp so stellt auch Wolfgang Schieder heraus, dass sich Marx höchstens 

notgedrungen als politischer Führer sah, er viel eher eine Position als theoretische 

Leitfigur bzw. „graue Eminenz“, die „hinter den Kulissen“ wirkt anstrebte.310 Als 

ihm diese Rolle in den Jahren 1871 und 1872, während und nach der Pariser Kom-

mune, von der europäischen Presse zugeschrieben wurde, lancierte er zwar eine 

Gegendarstellung, zeigte sich durch die plötzliche Anerkennung jedoch durchaus 

geschmeichelt.311 Jene Haltung, eher als Schreibtischtäter, denn als politischer Füh-

rer wahrgenommen und wirken zu wollen, zeigte sich nach Schieder schon früh, als 

Marx und Engels 1847 in den Bund der Kommunisten eintraten und versuchten, aus 

diesem eine intellektuelle Avantgarde zu bilden.312 Die aus der Philosophie kom-

menden Autoren Marx und Engels verkannten nach Welskopp zwei grundsätzliche 

Eigenschaften der deutschen Arbeiterbewegung. So blendeten sie deren faktischen 

handwerklich-gewerblichen Charakter aus oder kritisierten diesen als rückständig. 

Zudem strebten Marx und Engels nach einem homogenisierenden theoretischen 

                                                             

309  Ebd., S. 669-670.  

310  Vgl. Schieder, Wolfgang: Karl Marx als Politiker, Piper, München; Zürich 1991, S. 

119. 

311  Vgl. ebd., S. 91; Sperber, Jonathan: Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, C.H. 

Beck, München 2013, S. 387.  

312  Vgl. Schieder, Wolfgang: Karl Marx als Politiker, Piper, München; Zürich 1991, S. 

120. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 211 

 

Programm. Ein solches aber passte nicht auf die vielschichtige Realität eines von 

wechselnden Ausgrenzungen, Bündnissen und Diskussionen geprägten politischen 

Entstehungskontexts.313 Aufgrund dieser Diskrepanz blieb, nach Welskopp, die Be-

reitschaft zur Aufnahme des starren Ideengebäudes gering. Lassalleanismus und 

Marxismus wurden vielmehr taktisch selektiv aufgenommen, je nach Gruppenbe-

dürfnis, sodass der Status der Theorie eher einen „variierenden Gebrauchswert“ 

aufwies. 314 Keinesfalls aber wurde etwa das marxsche Weltbild breit und unverän-

dert rezipiert, wenn auch Marx als theoretischer Kopf durchaus bewundert wurde. 

So vertrat beispielsweise Wilhelm Liebknecht, der Marx als Theoretiker schätzte, 

immer wieder abweichende Positionen, rechtfertigte diese aber gegenüber Marx mit 

Verweisen auf die Notwendigkeit politischer Flexibilität.315 

Deutlicher Ausdruck für die marxsche Frustration in Bezug auf die deutsche 

Sozialdemokratie ist seine Kritik des Gothaer Programms (1875, publiziert 1891), 

in der er spezifisch das Staatsbild der Sozialdemokratie und deren Orientierung an 

Lassalles Ideen attackiert.316 Seine Kritik blieb allerdings wirkungslos, da sie zu je-

ner Zeit nicht an die Öffentlichkeit drang und erst posthum 1891 veröffentlicht 

wurde.317 Umgekehrt verhielt sich Marx reserviert gegenüber jeglichen Vereinnah-

mungsversuchen durch die Sozialdemokratie, die ihn als Ikone der demokratischen 

Revolutionen von 1848 priesen.318 

Welskopp deutet an, dass die Hauptdifferenz zwischen Marx’ Ideenwelt und der 

programmatisch flexiblen Ausrichtung der politischen Arbeiterbewegung in der 

Bewertung des Verhältnisses von politischer und ökonomischer Auseinanderset-

zung gelegen habe. Während die Arbeiterbewegung auf den Primat der Politik setz-

te und somit letztlich hoffnungsvoll den Weg der Reform des Staates beschritt, be-

harrte Marx auf dem Primat des ökonomischen Antagonismus, der nur durch eine 

                                                             

313  Vgl. Welskopp, Thomas: Banner der Brüderlichkeit. Die deutsche Sozialdemokratie 

vom Vormärz bis zum Sozialistengesetz, Dietz Verlag, Bonn 2000, S. 685-686. 

314  Vgl. ebd., S. 671-672. 

315  Vgl. ebd., S. 671-672. 

316  Vgl. ebd., S. 705-711. 

317  Vgl. Schieder, Wolfgang: Karl Marx als Politiker, Piper, München; Zürich 1991, S. 

117. 

318  Nach Thomas Welskopp zeigte Marx „[…] ein tief verwurzeltes Misstrauen gegenüber 

der Vereinnahmung als charismatische Symbolfigur. Nicht symbolische Integration, 

sondern ideologische Führerschaft sah er als seine Aufgabe.“ Welskopp, Thomas: Ban-

ner der Brüderlichkeit. Die deutsche Sozialdemokratie vom Vormärz bis zum Sozialis-

tengesetz, Dietz Verlag, Bonn 2000, S. 698. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Revolution aufzulösen sei.319 Damit zusammenhängend sieht Welskopp den Erfolg 

der SPD in der allgemeinen Politisierung der Zivilgesellschaft, die nicht auf der Li-

nie der marxschen Programmatik gelegen habe: 

 

„Von ihrem Selbstverständnis her stand die deutsche Sozialdemokratie für gesellschaftliche 

Integration. Sie repräsentierte keine ‚proletarische‘ Alternative zur ‚Bürgergesellschaft‘, son-

dern forderte die Universalisierung dieses Prinzips. Insofern führte sie auf ihrem ‚Banner der 

Brüderlichkeit‘ die Insignien der ‚eigentlichen‘, auf die Arbeit für das Gemeinwesen gegrün-

deten ‚Bürgergesellschaft‘.“320 

 

Im Kontext des theoretischen Vergleichs zwischen Bentham und Marx erscheint 

somit überraschenderweise die deutsche Arbeiterbewegung nach Welskopps Deu-

tung eher als ein Projekt des im Geiste Benthams universalisierten Bürgertums, der 

zuvor den englischen Chartismus inspiriert hatte. Weniger jedoch war die Arbeiter-

bewegung, trotz aller symbolischen Formeln, Bewegung im marxschen Geist, der 

der Revolution verpflichtet blieb und sich in der Tendenz bemühte, das Proletariat 

als revolutionäres Subjekt herbeizuschreiben. Dieses marxsche Herbeischreiben des 

revolutionären Proletariats scheiterte zwar bezüglich der frühen deutschen Arbei-

terbewegung, zeigte jedoch schließlich in der modernen Industriegesellschaft des 

20. Jahrhunderts Wirkung, wobei die demokratischen und individualistischen Ideen, 

die sich, wie gezeigt, im marxschen Werk ebenso finden, verloren gingen oder gar 

bewusst unterdrückt wurden. 

Bezüglich Marx’ Verhältnis zur Öffentlichkeit zeigt sich, dass er sich, nach den 

frühen Erfahrungen bis 1848, skeptisch gegenüber den Möglichkeiten der Öffent-

lichkeit oder der freien Presse äußerte. Faktisch aber publizierte und engagierte er 

sich dennoch in einer heterogenen, eher handwerklich als proletarisch bestimmten 

und durch die Organisationsform des Vereins dominierten Gegenöffentlichkeit. 

Marx versuchte der deutschen Arbeiterbewegung, und insbesondere deren Parteien, 

sein theoretisches Modell zu vermitteln und blieb in diesem Punkt weitestgehend 

erfolglos. Seine Begrifflichkeiten gerieten eher zu Versatzstücken zur Ausgestal-

tung eines imaginierten, zukünftig kommenden Staatssozialismus, während die frü-

he politische Arbeiterbewegung in einen „Attentismus bei fortgesetzter revolutionä-

rer Attitüde“321 verfiel, der, nach der Aufhebung des Sozialistengesetzes im Jahr 

1890, mit dem Wahlerfolg der SPD im Jahr 1893 mit 23,4 % noch bestärkt wurde. 

                                                             

319  Vgl. ebd, S. 696. 

320  Ebd., S. 768. 

321  Siehe dazu: ebd., S. 738. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 213 

 

Erst mit Rosa Luxemburgs Die Akkumulation des Kapitals (1913) wurde Marx auch 

im Deutschen Reich als theoretische Quelle wiederentdeckt. 

Wenn er also im Vorwort des ersten Bandes des Kapitals (von 1867) schrieb: 

„Jedes Urtheil wissenschaftlicher Kritik ist mir willkommen. Gegenüber den Vor-

urtheilen der s.g. öffentlichen Meinung, der ich nie Konzessionen gemacht habe, gilt 

mir nach wie vor der Wahlspruch des großen Florentiners: Segui il tuo corso, e 

lascia dir le genti!“322, so ist dies mit Vorsicht zu genießen. Hier mag ein Paradig-

menwechsel seines Denkens angekündigt werden, zugleich aber entnimmt man die-

sem Zitat auch eine retrospektive Umdeutung des eigenen Schaffens, das sich vor-

mals durchaus und explizit um die Öffentlichkeit bemühte. Im weiteren Schaffen 

stand allerdings nun nicht mehr „die Öffentlichkeit“ als Adressat an erster Stelle, 

sondern die Teilöffentlichkeiten der internationalen und deutschen Arbeiterbewe-

gung, innerhalb derer sich Marx mit mäßigem Erfolg engagierte.  

Auch gegenüber Parlamenten zeigte sich Marx, wie schon seine frühen Kom-

mentare zum Holzdiebstahl zeigten, wiederholt kritisch. Aber auch hier zeigt sich 

auf einer praktischen Ebene ein zu Marxʼ Äußerungen in einem Spannungsverhält-

nis stehendes Bild. Zwischen 1847 und 1852 engagierte er sich im Bund der Kom-

munisten (für den er mit Engels das Kommunistische Manifest verfasste) sowie eine 

Dekade später, zwischen 1864 und 1872, in der Internationalen Arbeiterassoziation 

(IAA), die ihren Sitz in London hatte.323 Auch war Marx in der Revolutionszeit 

zwischen 1848 und 1849 kurzeitig Präsident des Kölner Arbeitervereins (KAV) und 

zugleich Mitglied der Demokratischen Gesellschaft in Köln.324 In der IAA galt er 

als, wenn auch teils heftig umstrittener „primus inter pares“ der Generalkomission 

und war maßgeblich an der Erarbeitung der Stellungnahmen und Vorbereitung der 

Kongresse beteiligt.325 Am bekanntesten ist die von ihm verfasste sogenannte Inau-

guraladresse der Internationalen Arbeiterassoziation326 aus dem Jahr 1864. Wolf-

gang Schieder bewertet Marx’ politische Karriere schlussendlich ambivalent: 

 

„Politischer Erfolg wurde Marx auch dadurch ermöglicht, daß er so klug war, sich innerhalb 

der Arbeiterbewegung nie an die Spitze zu drängen. Seine höchst persönliche Methode, eher 

aus dem Hintergrund politischen Einfluß auszuüben, zahlte sich, vor allem in der Internatio-

nalen, besonders gut aus. Marx erreichte als Politiker den Höhepunkt seiner Laufbahn, als er 

die Internationale faktisch jahrelang führte, ohne doch förmlich an ihrer Spitze zu stehen. 

                                                             

322  MEGA² II/5, S. 15. 

323  Vgl. Schieder, Wolfgang: Karl Marx als Politiker, Piper, München; Zürich 1991, S. 11. 

324  Vgl. ebd., S. 47-48. 

325  Vgl. ebd., S. 74-117. 

326  MEW 16, S. 5-13. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Auch diese bemerkenswerte, auf geschickte Vermittlungstätigkeit beruhende Führungskunst 

hatte jedoch ihre Grenzen: Marx wurde weder in der Zentralbehörde des Bundes der Kom-

munisten noch im Generalrat der Internationalen Arbeiterassoziation mit konkurrierenden 

Führungsansprüchen fertig. Anstatt sich weiter um politische Vermittlung zu bemühen und 

sich auf diese Weise politisch unentbehrlich zu machen, gab er am Ende jeweils alle Zurück-

haltung auf und bestand auf der Anerkennung seiner politischen Hegemonie. Sowohl im 

Bund der Kommunisten als auch in der Internationalen Arbeiterassoziation brachte er mit die-

ser Politik jeweils die Mehrheit der Mitglieder gegen sich auf. Um der drohenden politischen 

Entmachtung zu entgehen, konnte er am Ende in beiden Fällen nur noch die politische Flucht 

nach vorn antreten und aus den Führungsorganen des Bundes der Kommunisten bzw. der In-

ternationalen Arbeiterassoziation ausscheiden. Daß er 1852 noch die Verlegung der Zentral-

behörde des Bundes der Kommunisten nach Köln bzw. 1872 des Generalrats nach New York 

durchsetzen konnte, kam eher einer politischen Verzweiflungstat gleich. Das Auseinander-

brechen der beiden Organisationen konnte er damit ebensowenig verhindern wie ihren baldi-

gen Untergang.“327 

 

Bezüglich Marx kann daher nicht von einem Öffentlichkeitsbegriff oder einem 

Verhältnis zur Öffentlichkeit gesprochen werden. Vielmehr müssen seine Äußerun-

gen auf verschiedene Teilöffentlichkeiten bezogen werden sowie auch seine Praxis 

innerhalb dieser gesondert betrachtet werden muss, was hier nur in Ansätzen geleis-

tet werden konnte.328 

Ich komme im Folgenden zu Marx’ Staatsbegriff. Am Beginn seiner Hinwen-

dung zu einer radikalen Kritik, die sich vom Liberalismus schied und nach neuen 

Wegen der Veränderung suchte, stand die Auseinandersetzung mit Hegel. Die 

Gruppe der Junghegelianer, der Marx zeitweilig angehörte, betrachtete in den frü-

hen 1840er-Jahren das hegelsche Staatskonzept, das sich kritisch gegen die histori-

sche Rechtsschule Friedrich Carl von Savignys wandte, als fortschrittlich, zumal 

Hegel, von der Französischen Revolution beeinflusst, die Notwendigkeit konstituti-

oneller Elemente betonte. Doch ging Hegels Staatsphilosophie für den jungen Marx 

nicht weit genug. Hegel fiel für ihn letztlich der Illusion anheim, dass der Staat die 

gegeneinander streitenden Partikularinteressen der bürgerlichen Gesellschaft ver-

                                                             

327  Vgl. Schieder, Wolfgang: Karl Marx als Politiker, Piper, München; Zürich 1991, S. 

152-152. 

328  Neben Marxʼ politischer Tätigkeit verfolgte dieser akribisch die Parlamentsarbeit bzw. 

die Parlamentsberichte des englischen Parlaments. Jene Parlamentsberichte wurden teils 

zu den wichtigsten Quellen seines Schreibens. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 215 

 

söhnen könne.329 Doch spätestens seit seiner Kommentierung der Debatten über das 

Holzdiebstahlgesetz erwies sich der preußische Staat als ein Instrument der Ober-

schicht, nicht aber als ein neutraler vermittelnder Dritter. 

Doch nahm Marx’ Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (1834/1844) (be-

stehend aus den beiden Texten Kritik des Hegelschen Staatsrechts und Einleitung 

zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie) vor allem den preußischen Militär- 

und Obrigkeitsstaat und dessen Legitimierung durch Hegels Philosophie ins Kreuz-

feuer, nicht aber den Staat selbst. Marx kritisiert an Hegel dessen Vorstellung eines 

vernünftigen und sittlichen Staates, der konstitutionell-monarchistisch verfasst und 

in der Lage sei, die Gegensätze in der bürgerlichen Gesellschaft miteinander zu 

vermitteln. Insbesondere Hegels Darstellungsweise lasse die Idee des Staats als das 

eigentliche Subjekt erscheinen, wohingegen die Bürger, als die eigentlichen Kon-

strukteure des Staates, in Hegels idealistischer Staatsphilosophie zu bloßen Prädika-

ten abgewertet werden.330 Für den Materialisten Marx verhält es sich jedoch genau 

umgekehrt, Religion wie Staat seien menschengemacht331 und entsprächen der je-

weiligen Stufe der menschlichen Produktion. Die gesellschaftliche Verfasstheit ist 

also nicht bloßer Ausdruck des Volksgeistes, wie es die hegelsche Geschichtsphilo-

sophie nahelegt, sondern die ideelle Entsprechung der materiellen Verhältnisse. 

Marx zielt in seiner Einleitung der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie darauf 

ab, dass Hegel zwar die Philosophie zur scheinbaren Vollendung gebracht habe 

(Marx übernimmt die Geschichtsteleologie Hegels, wonach die Menschheitsge-

schichte die Freiheit zum Ziel habe), aber er verdeutlicht zugleich mit Nachdruck, 

dass die Philosophie erst dann zu ihrem wirklichen Abschluss kommen könne, 

wenn sie praktisch werde. So habe die idealistische Philosophie Hegels den Staat 

beschrieben, wie er sein sollte, und die gesellschaftspolitische Realität der repressi-

ven Restaurationszeit in ihrer Deutung zurechtgebogen. Eine wirkliche Emanzipati-

on des Menschen aber könne erst durch tatsächliche Veränderungen erreicht wer-

den. Doch wenn das Sein eher das Bewusstsein bestimmt als umgekehrt,332 so bleibt 

das Bewusstsein dabei nicht ohne Rückwirkungen auf das Sein. Zunächst war die 

Religionskritik der erste Schritt zur realen Veränderung. Darauf folge, so Marx, die 

                                                             

329  Vgl. Thom, Martina: Einleitung, in: Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphi-

losophie, Reclam, Leipzig 1986, S. 15. 

330  Vgl. MEGA² I/2, S. 11-15. 

331  Vgl. MEGA² I/2, S. 170. 

332  Marx: „Die Revolutionen bedürfen nämlich eines passiven Elementes, einer materiellen 

Grundlage. Die Theorie wird in einem Volke immer nur so weit verwirklicht, als sie die 

Verwirklichung seiner Bedürfnisse ist.“ MEGA² I/2, S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Philosophie, die auf dem geschichtlichen Weg zur menschlichen Emanzipation ihre 

praktische Wendung nehmen müsse: 

 

„Die Waffe der Kritik kann allerdings die Kritik der Waffen nicht ersetzen, die materielle 

Gewalt muß gestürzt werden durch materielle Gewalt, allein auch die Theorie wird zur mate-

riellen Gewalt, sobald sie die Massen ergreift. […] Die Kritik der Religion endet mit der Leh-

re, daß der Mensch das höchste Wesen für den Menschen sei, also mit dem categorischen Im-

perativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechte-

tes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist.“333 

 

Der Staat sei zunächst, wie Marx in seiner Einleitung zur Kritik der Hegelschen 

Rechtsphilosophie an Aristoteles anlehnend formuliert, als eine natürliche Sozietät 

zu verstehen: „Aber der Mensch, das ist kein abstraktes, außer der Welt hockendes 

Wesen. Der Mensch, das ist die Welt des Menschen, Staat, Societät.“334 Seine späte-

ren Analysen stellen den Staat entweder als Klassenstaat der Bourgeoisie oder aber 

als mögliche proletarische Überleitungsagentur dar. Der sich aus dem menschlichen 

Wesen ergebende Staat kann also für Marx potenziell verschiedene Rollen einneh-

men. Darunter aber fallen keineswegs nur repressive Rollen. Deutlich wird dies et-

wa, wenn man auf Marx’ Artikel Zur Judenfrage aus dem Jahr 1843/44 blickt. Dort 

heißt es: „Es folgt ferner, daß der Mensch auf einem Umweg, durch ein Medium, 

wenn auch durch ein nothwendiges Medium sich befreit, indem er sich politisch be-

freit. […] Der Staat ist der Mittler zwischen dem Menschen und der Freiheit des 

Menschen.“335 Wobei Marx politische Freiheit nur als eine geschichtliche Vorstufe 

universeller Emanzipation versteht. 

Festgehalten werden kann hier bereits, dass Marx und Bentham u.a. eine in-

strumentalistische Auffassung vom Staat gemein ist. Der Staat ist ihnen Mittel zum 

Zweck, nicht aber Selbstzweck. Die These, dass der Staat bei Marx immer repressiv 

gedacht werde,336 ist insofern stimmig, dass der Staat tatsächlich entweder als der 

Staat der Bourgeoisie erscheint, der das Proletariat unterdrückt, oder als Staat des 

Proletariats skizziert wird, der die Bourgeoisie bis zur Auflösung der Klassenver-

hältnisse  unterdrückt.  Die  Demokratie  ist  jedoch,  im  Gegensatz zu  Miguel 

Abensours Marx-Interpretation, für Marx nicht als Gegenmodell zum Staat zu verste-

hen. Vielmehr ist die Demokratie bei diesem als Leitprinzip der nach Freiheit stre-

                                                             

333  MEGA² I/2, S. 177. 

334  MEGA² I/2, S. 170. 

335  MEGA² I/2, S. 147. 

336  Siehe dazu: Abensour, Miguel: Demokratie gegen den Staat. Marx und das machiavel-

listische Moment, Suhrkamp, Berlin 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 217 

 

benden Geschichte zu verstehen. Wenn Marx, in Absetzung zu Hegel, von der De-

mokratie als dem „aufgelöste[n] Räthsel aller Verfassungen“337 spricht, so be-

schreibt er damit den Zustand des gesellschaftlichen Bewusstseins, das sich entwe-

der mit einer monarchischen Staatsform identifiziert oder aber, nach der Weiter-

entwicklung der menschlichen Produktion, einen Bewusstseinswandel durchläuft 

und auf eine Republik zustrebt. Die jeweilige Ordnung ist immer von der Mehrheit 

des Volkes gewollt – oder zumindest toleriert. Die Staatsform ist immer demokra-

tisch bestimmt. Doch erst in der Demokratie erscheint die Verfassung als selbst ge-

geben. Marx formulierte: 

 

„Alle übrigen Staatsbildungen sind eine gewisse, bestimmte, besondere Staatsform. In der 

Demokratie ist das formelle Princip zugleich das materielle Princip. Sie ist daher erst die 

wahre Einheit des Allgemeinen und Besondern. In der Monarchie z.B., in der Republik als 

einer nur besondern Staatsform, hat der politische Mensch sein besonderes Dasein neben dem 

unpolitischen, dem Privatmenschen. Das Eigenthum, der Vertrag, die Ehe, die bürgerliche 

Gesellschaft erscheinen hier (wie dieß Hegel für diese abstrakten Staatsformen ganz richtig 

entwickelt, nur daß er die Idee des Staats zu entwickeln meint) als besondre Daseinsweisen 

neben dem politischen Staat, als der Inhalt, zu dem sich der politische Staat als die organisie-

rende Form verhält, eigentlich nur als der bestimmende, beschränkende, bald bejahende, bald 

verneinende, in sich selbst inhaltslose Verstand. In der Demokratie ist der politische Staat, so 

wie er sich neben diesen Inhalt stellt und von ihm unterscheidet, selbst nur ein besondrer In-

halt, wie eine besondre Daseinsform des Volkes. In der Monarchie z.B. hat dieß Besondre, 

die politische Verfassung, die Bedeutung des alles Besondern beherrschenden und bestim-

menden Allgemeinen. In der Demokratie ist der Staat als Besondres nur Besondres, als All-

gemeines das wirkliche Allgemeine, d.h. keine Bestimmtheit im Unterschied zu dem andern 

Inhalt. Die neueren Franzosen haben dies so aufgefaßt, daß in der wahren Demokratie der po-

litische Staat untergehe. Dies ist insofern richtig, als er qua politischer Staat, als Verfassung, 

nicht mehr für das Ganze gilt.“338 

 

In einer „wahren Demokratie“ marxschen Zuschnitts kann niemand mehr die Son-

derstellung des Staates (als Regierung) gegenüber der Gesellschaft als eine privile-

gierte Position für sich beanspruchen. Der Staat in der Demokratie kann nicht mehr 

parteiisch (Marx sagt politisch) sein, ebenso kann das Gesetz dem Volkswillen 

nicht enthoben sein wie etwa in der Idee einer unabänderlichen Verfassungsherr-

schaft. Dennoch aber braucht es politische Beamte und deren politische Führung, 

ohne dass Marx dies an jener Stelle weiter ausführt. Bezogen auf seine Hegelkritik 

                                                             

337  MEGA² I/2, S. 31. 

338  MEGA² I/2, S. 31-32. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ist aber, wie Abensour anmerkt, richtig, dass er sich im Gegensatz zu Hegel dafür 

entscheidet, „[…] die Politik aus der Perspektive der Souveränität des Volkes zu 

denken. Das Volk ist der wirkliche Staat.“339 Hier, in diesem marxschen Gedanken, 

stößt man auf eine Analogie zum oben beschriebenen Tauschmodell Benthams, 

wonach der Staat (als Regierung) immer nur auf dem Gehorsam seiner Bürger be-

ruht. Der Kern einer jeden politischen Gemeinschaft ist im Normalfall der Gehor-

sam. Zugleich gilt dem späten Bentham wie auch Marx das Volk als Souverän. 

Im als Die deutsche Ideologie bezeichneten Textkonvolut der Autoren Marx 

und Engels, das um das Jahr 1845 entstand, heißt es über den Staat, dass dieser eine 

Existenz neben und außer der bürgerlichen Gesellschaft geworden sei, dennoch 

aber vom Bürgertum bestimmt werde. Erst dadurch, dass der Staat unparteiisch er-

scheint, kann er die bürgerlichen Interessen, die er in seinem Inneren trägt, effektiv 

mit den Mitteln des Rechts und der Polizei gewährleisten. 

 

„Diesem modernen Privateigenthum entspricht der moderne Staat, der durch die Steuern all-

mählich von den Privateigenthümern an sich gekauft, durch das Staatsschuldenwesen ihnen 

vollständig verfallen & dessen Existenz in dem Steigen & Fallen der Staatspapiere auf der 

Börse gänzlich von dem kommerziellen Kredit abhängig geworden ist, den ihm die Privatei-

genthümer, die Bourgeois, geben. Die Bourgeoisie ist schon, weil sie eine Klasse, nicht mehr 

ein Stand ist, dazu gezwungen, sich national, nicht mehr lokal zu organisieren, & ihrem 

Durchschnittsinteresse eine allgemeine Form zu geben. Durch die Emancipation des Privatei-

genthums vom Gemeinwesen ist der Staat zu einer besonderen Existenz neben & außer der 

bürgerlichen Gesellschaft geworden; er ist aber weiter Nichts als die Form der Organisation, 

welche sich die Bourgeois sowohl nach außen als nach innen hin, zur gegenseitigen Garantie 

ihres Eigenthums & ihrer Interessen nothwendig geben.“340 

 

Dabei eigne sich die Bourgeoisie den Staat als ihr Instrument an, indem sie ihn etwa 

durch Staatsanleihen an sich bindet. Der Steuerzahler arbeitet von nun an, um die 

Staatsschuld abzuleisten, und dient damit der (hier noch nationalen) Bourgeoisie, 

die die Rolle des Gläubigers der Nation einnimmt. Der Staat schafft der nationalen 

Bourgeoisie finanziellen Gewinn, erscheint unabhängig und bietet die Machtmittel, 

die das System der Ausbeutung durch Lohnarbeit gegen Bedrohungen schützen. In-

sofern ist der bürgerliche Staat für Marx auch eine Versicherung bzw. „wechselsei-

tige Assekuranz der Bourgeoisklasse gegen ihre einzelnen Mitglieder wie gegen die 

exploitierte Klasse, eine Assekuranz, die immer kostspieliger und scheinbar immer 

                                                             

339  Abensour, Miguel: Demokratie gegen den Staat. Marx und das machiavellistische Mo-

ment, Suhrkamp, Berlin 2012, S. 125. 

340  MEGA² I/5, S. 116-117. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 219 

 

selbständiger gegenüber der bürgerlichen Gesellschaft werden muß, weil die Nie-

derhaltung der exploitierten Klasse immer schwieriger wird“341. Marxʼ politiköko-

nomische Analysen stellen zwei Optionen der möglichen weltgeschichtlichen Ent-

wicklung heraus. So werde es entweder zu einem umfassenden Akkumulationspro-

zess des Kapitals kommen, der den Globus durchkapitalisiere, bis schließlich der 

tendenzielle Fall der Profitrate zum Krieg der Kapitalisten untereinander führen 

werde, oder die Arbeiterschaft werde sich noch im Prozess der Akkumulation erhe-

ben. In beiden Fällen sei aber für die Zukunft, innerhalb eines bürgerlich-

kapitalistischen Rahmens, kein Gleichgewicht und keine Stabilität erwartbar.342 

Spezifischer werde der bürgerliche Staat mit dem Akutwerden der sozialen Frage 

unfähig sein, eine Lösung für den Pauperismus zu finden, da er nach Marx episte-

mologisch unfähig sei, die soziale Dimension der Gesellschaft und damit die soziale 

Bedingtheit seiner selbst richtig zu erfassen. 1844 schreibt Marx in Paris: 

 

„Je mächtiger der Staat, je politischer daher ein Land ist, um so weniger ist es geneigt, im 

Prinzip des Staats, also in der jetzigen Einrichtung der Gesellschaft, deren thätiger, selbstbe-

wußter und offizieller Ausdruck der Staat ist, den Grund der socialen Gebrechen zu suchen 

und ihr allgemeines Prinzip zu begreifen. Der politische Verstand ist eben politischer Ver-

stand, weil er innerhalb der Schranken der Politik denkt. Je geschärfter, je lebendiger, desto 

unfähiger ist er zur Auffassung socialer Gebrechen.“343  

 

Der Staat und die bürgerliche Gesellschaft stehen dabei in einem durchaus kompli-

zierten Wechselverhältnis. Auf der ersten Ebene dominieren nach Marx und Engels 

die Produktionsverhältnisse die politische Form der Gesellschaft, also den Staat. 

Auf einer zweiten Ebene anerkennen Marx und Engels den wirkmächtigen Schein 

des Staates, von dem sich aus ihrer Perspektive auch Hegel täuschen ließ. Friedrich 

Engels gibt hierzu in Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deut-

schen Philosophie aus dem Jahr 1845 die folgende Erläuterung: 

 

„In der modernen Geschichte wenigstens ist also bewiesen, daß alle politischen Kämpfe Klas-

senkämpfe [sind], und alle Emanzipationskämpfe von Klassen, trotz ihrer nothwendig politi-

schen Form, sich schließlich um ökonomische Emanzipation drehen. Hier wenigstens ist also 

der Staat, die politische Ordnung, das untergeordnete, die bürgerliche Gesellschaft, das Reich 

der ökonomischen Beziehungen, das entscheidende Element. Die althergebrachte Anschau-

                                                             

341  MEGA² I/10, S. 296-297. 

342  Vgl. Piketty, Thomas: Das Kapital im 21. Jahrhundert, C.H. Beck, München 2014, S. 

23-24. 

343  MEGA² I/2, S. 456-457. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ung, der auch Hegel huldigt, sah im Staat das bestimmende, in der bürgerlichen Gesellschaft 

das durch ihn bestimmte Element. Der Schein entspricht dem. Wie beim einzelnen Menschen 

alle Triebkräfte seiner Handlungen durch seinen Kopf hindurchgehn, sich in Beweggründe 

seines Willens verwandeln müssen, um ihn zum Handeln zu bringen, so müssen auch alle 

Bedürfnisse der bürgerlichen Gesellschaft – gleichviel, welche Klasse gerade herrscht – durch 

den Staatswillen hindurchgehn, um allgemeine Geltung in Form von Gesetzen zu erhalten. 

Das ist die formelle Seite der Sache, die sich von selbst versteht; es fragt sich nur, welchen 

Inhalt dieser nur formelle Wille – des Einzelnen wie des Staats – hat, und woher dieser Inhalt 

kommt, warum grade dies und nichts andres gewollt wird. Und wenn wir hiernach fragen, so 

finden wir, daß in der modernen Geschichte der Staatswille im Ganzen und Großen bestimmt 

wird durch die wechselnden Bedürfnisse der bürgerlichen Gesellschaft, durch die Übermacht 

dieser oder jener Klasse, in letzter Instanz durch die Entwicklung der Produktivkräfte und der 

Austauschverhältnisse. […] Im Staate stellt sich uns die erste ideologische Macht über den 

Menschen dar. Die Gesellschaft schafft sich ein Organ zur Wahrung ihrer gemeinsamen Inte-

ressen gegenüber inneren und äußeren Angriffen. Dies Organ ist die Staatsgewalt. Kaum ent-

standen, verselbständigt sich dies Organ gegenüber der Gesellschaft, und zwar um so mehr, je 

mehr es Organ einer bestimmten Klasse wird, die Herrschaft dieser Klasse direkt zur Geltung 

bringt. […] Der Staat aber, einmal eine selbständige Macht geworden gegenüber der Gesell-

schaft, erzeugt alsbald eine andere Ideologie. Bei den Politikern von Profession, bei den The-

oretikern des Staatsrechts und den Juristen des Privatrechts geht der Zusammenhang mit den 

ökonomischen Tatsachen erst recht verloren.“344 

 

Der bürgerliche Staat dient nach Marx und Engels nicht nur der effektiven Absiche-

rung des Eigentums durch seine Gewaltmittel, sondern auch der rechtlichen wie 

ideologischen Legitimierung des bürgerlichen Besitzstandes im Schein des Allge-

meinwohls. Folgerichtig versuchen Marx und Engels die Ebenen zu identifizieren, 

auf denen das Proletariat den bürgerlichen Staat zu bekämpfen habe. Eine dieser 

Ebenen ist dessen parteiische Rechtssetzung, die sich einen universellen und egali-

tären Anschein gibt. Marxʼ und Engelsʼ Programm ist das einer sozialen Kritik des 

Rechts, die als solche aber nicht umhinkommt, in ihrer Artikulation politisch zu 

werden.345 Das beste Beispiel hierfür ist das Kommunistische Manifest (1848). Auch 

hier wird eine soziale Kritik des Rechts geübt, die jedoch in der Form eines politi-

schen Pamphlets gebracht wurde: 

 

                                                             

344  MEGA² I/30, S. 156-158. Einfügungen in Klammern stammen vom Autor. 

345  Siehe dazu tiefer gehend problematisierend: Menke, Christoph: Die ‚andre Form‘ der 

Herrschaft. Marxʼ Kritik des Rechts, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach 

Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 273-295. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 221 

 

„Wir sahen schon oben, daß der erste Schritt in der Arbeiterrevolution die Erhebung des Pro-

letariats zur herrschenden Klasse, die Erkämpfung der Demokratie ist. Das Proletariat wird 

seine politische Herrschaft dazu benutzen, der Bourgeoisie nach und nach alles Kapital zu 

entreißen, alle Produktionsinstrumente in den Händen des Staats, d.h. des als herrschende 

Klasse organisierten Proletariats, zu zentralisieren und die Masse der Produktionskräfte mög-

lichst rasch zu vermehren. Es kann dies natürlich zunächst nur geschehn vermittelst despoti-

scher Eingriffe in das Eigentumsrecht […].“346 

 

In Marx’ Kapital (1867; 1885; 1895) vollzieht dieser eine Hinwendung zu einer tie-

fer gehenden Analyse der politischen Ökonomie. Staaten oder Herrschaftsformen 

im Allgemeinen basieren aus seiner Sicht auf der die Gesellschaft prägenden öko-

nomischen Struktur, der Produktionsweise. Alle Staatsformen basieren auf den ma-

teriellen Lebensverhältnissen der Menschen, spezifischer in der Produktion und der 

darin festgeschriebenen Rollenverteilung zwischen Arbeitern und den Besitzern der 

Produktionsmittel. Prägnant formuliert Marx diesen Gedanken bereits 1859 im 

Vorwort seiner Kritik der Politischen Ökonomie: 

 

„Meine Untersuchung mündete in dem Ergebniß, daß Rechtsverhältnisse wie Staatsformen 

weder aus sich selbst zu begreifen sind noch aus der sogenannten allgemeinen Entwicklung 

des menschlichen Geistes, sondern vielmehr in den materiellen Lebensverhältnissen wurzeln, 

deren Gesamtheit Hegel, nach dem Vorgang der Engländer und Franzosen des 18. Jahrhun-

derts, unter dem Namen ‚bürgerliche Gesellschaft‘ zusammenfaßt, daß aber die Anatomie der 

bürgerlichen Gesellschaft in der politischen Oekonomie zu suchen sei.“347 

In seinem ersten Entwurf zum Bürgerkrieg in Frankreich (1871) befindet Marx 

demgemäß, dass – entsprechend der Entwicklung der gesellschaftlichen Produktiv-

kraft – gesellschaftliche Revolutionen den politischen Überbau in periodischen Ab-

ständen umgestalteten. Der Staat stellte dabei stets den obligatorischen Passage-

punkt dar, den es zu kontrollieren galt. Alle Revolutionen haben daher, so Marx, die 

Staatsgewalt erobert – d.h. die Staatsmacht von einer Klasse zur nächsten getragen, 

wenn auch die Pariser Kommune von 1871 für Marx gesondert, als eine Revolution 

gegen den Staat schlechthin, bewertet wird.348 Gemeint ist hierbei aber der bürgerli-

che Staatsapparat. Die Situation von 1871 zeigte, dass die Arbeiterklasse „[…] die 

fertige Staatsmaschinerie nicht einfach in Besitz nehmen und diese für ihre eigenen 

                                                             

346  MEW 4, S. 168. 

347  MEW II/2, S. 100. 

348  Vgl. MEW 17, S. 541. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Zwecke in Bewegung setzen [konnte]“349. Denn der Staat war bereits vorstruktu-

riert, in seiner konkreten Ausformung vom Geschichtsverlauf geprägt: 

 

„Die zentralisierte Staatsmacht, mit ihren allgegenwärtigen Organen – stehende Armee, Poli-

zei, Bürokratie, Geistlichkeit, Richterstand, Organe, geschaffen nach dem Plan einer systema-

tischen und hierarchischen Teilung der Arbeit – stammt her aus den Zeiten der absoluten Mo-

narchie, wo sie der entstehenden Bourgeoisgesellschaft als eine mächtige Waffe in ihren 

Kämpfen gegen den Feudalismus diente. Dennoch blieb ihre Entwicklung gehemmt durch al-

lerhand mittelalterlichen Schutt, grundherrliche und Adelsvorrechte, Lokalprivilegien, städti-

sche und Zunftmonopole und Provinzialverfassungen. Der riesige Besen der Französischen 

Revolution des 18. Jahrhunderts fegte alle diese Trümmer vergangner Zeiten weg und reinigte 

so gleichzeitig den gesellschaftlichen Boden von den letzten Hindernissen, die dem Überbau 

des modernen Staatsgebäudes im Wege gestanden. Dies moderne Staatsgebäude erhob sich 

unter dem ersten Kaisertum, das selbst wieder erzeugt worden war durch die Koalitionskriege 

des alten halbfeudalen Europas gegen das moderne Frankreich. Während der nachfolgenden 

Herrschaftsformen wurde die Regierung unter parlamentarische Kontrolle gestellt, d.h. unter 

die direkte Kontrolle der besitzenden Klassen. Einerseits entwickelte sie sich jetzt zu einem 

Treibhaus für kolossale Staatsschulden und erdrückende Steuern und wurde vermöge der un-

widerstehlichen Anziehungskraft ihrer Amtsgewalt, ihrer Einkünfte und ihrer Stellenverge-

bung der Zankapfel für die konkurrierenden Fraktionen und Abenteurer der herrschenden 

Klassen – andrerseits änderte sich ihr politischer Charakter gleichzeitig mit den ökonomi-

schen Veränderungen der Gesellschaft. In dem Maß, wie der Fortschritt der modernen Indust-

rie den Klassengegensatz zwischen Kapital und Arbeit entwickelte, erweiterte, vertiefte, in 

demselben Maß erhielt die Staatsmacht mehr und mehr den Charakter einer öffentlichen Ge-

walt zur Unterdrückung der Arbeiterklasse, einer Maschine der Klassenherrschaft. Nach jeder 

Revolution, die einen Fortschritt des Klassenkampfs bezeichnet, tritt der rein unterdrückende 

Charakter der Staatsmacht offner und offner hervor.“350  

 

Aus einer solchen Perspektive und Erfahrung nahm Marx in den 1870er-Jahren eine 

reservierte Haltung gegenüber allen sozialreformerischen Ansätzen ein. Deutlich 

wird dies in seiner Auseinandersetzung mit der deutschen Sozialdemokratie. In sei-

ner Kritik des Gothaer Programms (1875) setzt er sich als Führungsfigur der ersten 

Internationalen kritisch mit dem Parteiprogramm der deutschen Sozialdemokratie 

auseinander. Auch die Betrachtungsweise der Rolle des Staates gerät hier zu einem 

der Hauptpunkte der marxschen Polemik. Gegenüber dem Programmpunkt, der be-

                                                             

349  MEW 17, S. 336. 

350  MEW 17, S. 336. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 223 

 

sagt, dass die deutsche Arbeiterpartei „den freien Staat“ anstrebe, wendet Marx 

ein:351 

 

„Freier Staat – was ist das? Es ist keineswegs Zweck der Arbeiter, die den beschränkten Un-

terthanenverstand losgeworden, den Staat ‚frei‘ zu machen. […] Die Freiheit besteht darin, 

den Staat aus einem der Gesellschaft übergeordneten in ein ihr durchaus untergeordnetes Or-

gan zu verwandeln, und auch heurig sind die Staatsformen freier oder unfreier im Maas worin 

sie die ‚Freiheit des Staats‘ beschränken.“352 

 

Anschließend führt Marx genauer aus, dass die Rede von einem wesenhaften „heu-

tigen Staat“ grundlegend in die Irre führe, man daher auf sie verzichten sollte: 

 

„Die ‚heutige Gesellschaft‘ ist die kapitalistische Gesellschaft, die in allen Kulturländern 

existirt, mehr oder weniger frei von mittelaltrigem Beisatz, mehr oder weniger durch die be-

sondre geschichtliche Entwicklung jedes Landes modificirt, mehr oder weniger entwickelt. 

Dagegen der ‚heutige Staat‘ wechselt mit der Landesgränze. Er ist ein andrer im preussisch-

deutschen Reich als in der Schweiz, ein andrer in England als in den Vereinigten Staaten. 

‚Der heutige Staat‘ ist also eine Fiktion. Jedoch haben die verschiednen Staaten der ver-

schiednen Kulturländer, trotz ihrer bunten Formverschiedenheit, alle das gemein, dass sie auf 

dem Boden der modernen bürgerlichen Gesellschaft stehn, nur einer mehr oder minder kapi-

talistisch entwickelten. Sie haben daher auch gewisse wesentliche Charaktere gemein. In die-

sem Sinn kann man von ‚heutigem Staatswesen‘ sprechen, im Gegensatz zur Zukunft, worin 

seine jetzige Wurzel, die bürgerliche Gesellschaft, abgestorben ist. […] Zwischen der kapita-

listischen und der kommunistischen Gesellschaft liegt die Periode der revolutionären Um-

wandlung der einen in die andre. Der entspricht auch eine politische Uebergangsperiode, de-

ren Staat nichts andres sein kann als die revolutionäre Diktatur des Proletariats. Das Pro-

gramm nun hat es weder mit letzterer zu tun, noch mit dem zukünftigen Staatswesen der 

kommunistischen Gesellschaft.“353 

 

Zumindest in seiner Kritik des Gothaer Programms anerkennt Marx implizit die 

Notwendigkeit des Staates auch in einer zukünftigen, sich auf dem Weg zum 

Kommunismus befindlichen Gesellschaft. Die bürgerliche Gesellschaft mag darin, 

bedingt durch das zeitweise Wirken der Diktatur des Proletariats, abgestorben sein, 

der Staat jedoch nicht notwendigerweise.  

                                                             

351  Vgl. MEGA² I/25, S. 21. 

352  MEGA² I/25, S. 21. 

353  MEGA² I/25, S. 21-22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

In der von Marx kritisierten Vorstellung der Sozialdemokratie spielt der „heuti-

ge“ – und daher scheinbar neutrale – Staat aber eine entscheidende Rolle. Das Go-

thaer Programm etwa formuliert, dass der Staat „gleiche Volkserziehung“ zu ge-

währleisten habe.354 Dies ist für Marx „ganz verwerflich“, zumal der Staat umge-

kehrt einer „sehr rauen Erziehung durch das Volk“ bedürfe.355 In der Kritik des Go-

thaer Programms lassen sich zwar einige Wesensmerkmale des Staates in der 

marxschen Sicht ausmachen, doch ebenso viele Aspekte bleiben im Dunkeln. In 

Friedrich Engelsʼ Anti-Dühring (1876/78), der kurz nach Marx’ Kritik des Gothaer 

Programms erschien, wird der anfängliche Entstehungsgrund eines jeden Staates in 

der Wahrung gemeinsamer Interessen gefunden. Doch zugleich zeigt sich für En-

gels immer auch, dass ein jeder Staat Klassenunterschiede entwickelt und zudem 

mit fortschreitender Differenzierung immer auch dazu diene, den Herrschenden ihre 

Herrschaft gegenüber den Beherrschten abzusichern.356  

Auch in Friedrich Engelsʼ Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und 

des Staats (1884), das ein Jahr nach Marx’ Tod erschien, spielt der Staat eine zent-

rale Rolle. In einem Bild zugespitzt ist für Friedrich Engels hier der Staat das „Ein-

geständniß“, dass die Gesellschaft in Klassen gespalten ist.357 Auch in der ebenfalls 

von Friedrich Engels verfassten Schrift Die Entwicklung des Sozialismus von der 

Utopie zur Wissenschaft (1880), zu der Marx ein lobendes Vorwort für die französi-

sche Erstausgabe verfasste,358 findet sich eine zentrale Stelle zum Staatsbegriff, die 

vielfach Marx zugeschrieben wurde. Engelsʼ Auffassung ist hier, dass mit der Auf-

hebung der Klassengegensätze der Staat absterbe – das Prinzip der Regierung über 

Personen einer Verwaltung der Dinge weiche. 

 

„Der erste Akt, worin der Staat wirklich als Repräsentant der ganzen Gesellschaft auftritt – 

die Besitzergreifung der Produktionsmittel im Namen der Gesellschaft ist zugleich sein letzter 

selbständiger Akt als Staat. Das Eingreifen einer Staatsgewalt in gesellschaftliche Verhältnis-

se wird auf einem Gebiete nach dem andern überflüssig und schläft dann von selbst ein. An 

die Stelle der Regierung über Personen tritt die Verwaltung von Sachen bzw. die Leitung von 

Produktionsprozessen. Der Staat wird nicht ‚abgeschafft‘, er stirbt ab. Hieran ist die Phrase 

vom ‚freien Volksstaat‘ zu messen, also sowohl nach ihrer zeitweiligen agitatorischen Be-

rechtigung wie nach ihrer endgültigen wissenschaftlichen Unzulänglichkeit; hieran ebenfalls 

                                                             

354  Vgl. MEGA² I/25, S. 23. 

355  MEGA² I/25, S. 23-24. 

356  Vgl. MEGA² I/27, S. 340-342. 

357  Vgl. MEGA² I/29, S. 106. 

358  MEW 19, S. 181-185. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 225 

 

die Forderung der sogenannten Anarchisten, der Staat solle von heute auf morgen abgeschafft 

werden.“359 

 

Doch auch in den originär marxschen Schriften finden sich sprachliche Bilder, die 

dieser populär gewordenen Formulierung in der von Marx gelobten Schrift Engelsʼ 

gleichen. So schrieb Marx in Das Elend der Philosophie  (frz. 1847; dt. Erstausgabe 

1885), einer Replik auf Pierre-Joseph Proudhouns moralisierende Schrift Philoso-

phie des Elends (1846): 

 

„Die arbeitende Klasse wird im Laufe der Entwicklung an die Stelle der alten bürgerlichen 

Gesellschaft eine Assoziation setzen, welche die Klassen und ihren Gegensatz ausschließt, 

und es wird keine eigentliche politische Gewalt mehr geben, weil gerade die politische Ge-

walt der offizielle Ausdruck des Klassengegensatzes innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft 

ist. […] Nur bei einer Ordnung der Dinge, wo es keine Klassen und keinen Klassengegensatz 

gibt, werden die gesellschaftlichen Evolutionen aufhören, politische Revolutionen zu sein.“360 

 

Hervorzuheben ist die explizite Absetzung sowohl Marxens als auch Engelsʼ von 

der anarchistischen Forderung einer Ad-hoc-Abschaffung des Staates. Diese Kritik 

des Anarchismus findet sich durchgängig in den Werken beider.361 Eine herausge-

hobene Rolle spielte dieser Aspekt in der Auseinandersetzung zwischen Marx und 

Michail Bakunin (1814–1876), seinem Konkurrenten innerhalb der Internationalen, 

um die Bedeutung und Situation der Pariser Kommune von 1871. Marx fürchtete, 

dass die Forderung nach der Abschaffung der Staatsgewalt letztlich die revolutionä-

re Arbeiterklasse desorganisiere und dieser die Mittel gegen die bürgerliche Reakti-

on nehme.362 Rückblickend umriss Friedrich Engels 1883 in seinem Nachruf Zum 

Tode von Karl Marx dessen Stellung zum Anarchismus in einem utilitaristischen 

Gestus: 

 

„Marx und ich haben, seit 1845, die Ansicht gehabt, daß eine der schließlichen Folgen der 

künftigen proletarischen Revolution sein wird die allmälige Auflösung der mit dem Namen 

Staat bezeichneten politischen Organisation. Der Hauptzweck dieser Organisation war von 

jeher die Sicherstellung, durch bewaffnete Gewalt, der ökonomischen Unterdrückung der ar-

beitenden Mehrzahl durch die ausschließlich begüterte Minderzahl. Mit dem Verschwinden 

einer ausschließlich begüterten Minderzahl verschwindet auch die Nothwendigkeit einer be-

                                                             

359  MEGA² I/25, S. 419. 

360  MEGA² I/30, S. 333. 

361  Vgl. MEGA² I/10, S. 330-344. 

362  Vgl. MEGA² I/24, S. 484-487. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

waffneten Unterdrückungs- oder Staatsgewalt. Gleichzeitig aber war es immer unsere An-

sicht, daß, um zu diesem und den anderen weit wichtigeren Zielen der künftigen sozialen Re-

volution zu gelangen, die Arbeiterklasse zuerst die organisirte politische Gewalt des Staates 

in Besitz nehmen und mit ihrer Hilfe den Widerstand der Kapitalistenklasse niederstampfen 

und die Gesellschaft neu oganisiren muß.“363 

 

Wenn der Staat nach Marx und Engels nicht plötzlich abgeschafft werden kann, so 

ist dies darin begründet, dass diesem eine spezifische Rolle innerhalb der kommen-

den proletarischen Revolutionierung der ökonomisch-politischen Verhältnisse zu-

falle. Die kommende sozialistische Herrschaft der Arbeiterklasse bzw. die soge-

nannte „Diktatur des Proletariats“ wird von Marx und Engels als eine mögliche 

Form des Staates begriffen, die notwendigerweise ein Provisorium ist: 

 

„Dieser Socialismus ist die Permanenz-Erklärung der Revolution, die Klassendictatur des 

Proletariats als nothwendiger Durchgangspunkt zur Abschaffung der Klassenunterschiede 

überhaupt, zur Abschaffung sämtlicher Productions-Verhältnisse, worauf sie beruhen, zur 

Abschaffung sämtlicher gesellschaftlichen Beziehungen, die diesen Productions-

Verhältnissen entsprechen, zur Umwälzung sämmtlicher Ideen, die aus diesen gesellschaftli-

chen Beziehungen hervorgehen.“364 

 

Kernbestand dieser Diktatur ist allein der Eingriff in das „private“ Eigentum an 

Produktionsmitteln, andere Individual- und Freiheitsrechte, wie etwa die Meinungs-

freiheit, können damit nicht gemeint sein, zumal Marx sowie auch Bentham für eine 

freie Presse und damit eine Demokratisierung der Gesellschaft stritten.365 

Wolfgang Schieder merkt an, dass Marx seit seinen Betrachtungen über die 

Klassenkämpfe in Frankreich 1848–1850366 zwar von einer „Diktatur des Proletari-

ats“ sprach und auf den ersten Blick in jener Schrift eine Minderheitendiktatur be-

                                                             

363  MEGA² I/25, S. 419. 

364  MEGA² I/10, S. 192. 

365  Iring Fetscher merkt hierzu an: „Es entbehrt – angesichts der engherzigen Zensurpolitik 

der späteren Marxisten-Leninisten – nicht einer gewissen Komik (oder Tragik), wenn 

die ersten 75 Seiten der Marx-Engels-Ausgabe der SED ausschließlich mit zwei um-

fangreichen Texten von Marx zur Kritik der Pressezensur gefüllt sind und – mit Rück-

sicht auf die Zensur – anonym erscheinen. In beiden verteidigt Marx vehement und lite-

rarisch glänzend die vollständige Meinungs- und Pressefreiheit als wichtige Bestandtei-

le einer demokratischen und liberalen Verfassung.“ Fetscher, Iring: Marx, Herder Ver-

lag, Freiburg; Basel; Wien 1999, S. 20. 

366  MEGA² I/10, S. 119-168 .

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 227 

 

fürwortete, er aber tatsächlich aus dem gescheiterten Volksaufstand im Juni 1848 

vielmehr die nachhaltige Lehre zog, dass das Proletariat nicht aus einer Minderhei-

tenposition heraus die politische Führung ergreifen könne.367 Marx verblieb seitdem 

in einer abwartenden Haltung, hoffte auf das Anwachsen des politisierten Proletari-

ats und die finale Krise des Kapitalismus. Sobald jene Krise zur Tatsache werde, 

müsse nur noch die Eigentumsordnung umgestaltet werden. Diesen letzten Akt er-

fasst Marx mit dem Begriff der Diktatur des Proletariats, die gleichsam aus dem 

historischen Moment heraus notwendigerweise von der Mehrheit getragen werde 

und nichts als ein Ausdruck einer demokratischen Herrschaft sei.368 

Hier lohnt es sich, Raymond Geussʼ genealogische Überlegung zur Genese des 

Privatheitskonzepts anzuführen. Geuss schreibt, dass das, was als eine öffentliche 

Sache (res publica) oder als eine private Sache gilt, stets vor einem historisch spezi-

fischen sozioökonomischen und soziokulturellen Hintergrund bestimmt werde. Ge-

uss offenbart in seiner Genealogie viele gleichzeitige, aufeinander folgende Kon-

zepte und Ideen des Privaten wie auch des Öffentlichen. Insbesondere aber gelte, 

dass das, was als privat gelten soll, letztlich immer von der Gesellschaft bestimmt 

werde – je nachdem, für wie sinnvoll diese es erachtet. Alle anderen Annahmen 

müssen sich notwendigerweise in Tautologien verfangen. So wäre etwa ein Eingriff 

in die Privatsphäre oder das private Eigentum illegitim, da beides privat sei. Ent-

scheidend ist also stets die gesellschaftliche Beantwortung der Frage, warum etwas 

als privat zu gelten habe oder nicht länger als privat gelten sollte. Nur so volluzieht 

man ein politisches Denken, das sich von einer Affirmation des Gegebenen löst.369 

Für Bentham wäre ein grundlegender Eingriff des Staates in das Eigentum der 

Bürger, der über eine bloße Besteuerung zur Finanzierung des Staates sowie seiner 

sozialen Aufgaben hinausgeht, ein Widerspruch zum Prinzip des Glücks der größ-

ten Zahl. Eine Ausnahme bildet dabei jedoch die Idee Benthams, das Eigentum ei-

nes Menschen ohne nahe Verwandte nach dessen Tod an den Staat fallen zu lassen. 

Das Familienerbe ist unverdient, schafft soziale Ungleichheit, vor allem aber, und 

dies ist der einzig relevante Punkt für Bentham, schmerzt der Verlust des Eigen-

tums die Toten nicht mehr. Dem Glück entfernter Verwandter wäre nicht direkt ge-

schadet. Diejenigen, die nicht erben, mögen leiden, doch die erhöhte Leistungsfä-

                                                             

367  Schieder, Wolfgang: Karl Marx als Politiker, Piper, München; Zürich 1991, S. 31-32. 

Ebenso: Sperber: Jonathan: Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, C.H. Beck, 

München 2013, S. 224. 

368  Vgl. ebd., S. 34. 

369  Vgl. Geuss, Raymond: Privatheit eine Genealogie, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, 

S. 124-136. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

higkeit des Staates (als Instrument der Bürgerschaft) wiegt den nur vermeintlichen 

Verlust der entfernten Verwandten auf.370 

Die „Diktatur des Proletariats“ kann nach Marx durch die von ihr betriebene 

Auflösung der Klassengegensätze ein höheres Freiheitsmaß bieten. Eine Utopie der 

universellen Bedürfnisbefriedigung aber kann der Gedanke einer entpolitisierten 

Verwaltung der Dinge nicht bieten, wenngleich das Ziel des Kommunismus eben-

darin bestehen soll, mehr persönliche Zeitsouveränität zu schaffen, sodass „jede[r] 

nach seinen Bedürfnissen“371 leben könne. Es gibt daher von Marx klar benannte 

Grenzen dessen, was der vom Volk bestimmte Staat bzw. die spätere am Gemein-

wohl orientierte Verwaltung der Dinge leisten kann. Abschließend lohnt sich daher 

ein Blick auf die Grenzen von Freiheit und Glück bei Marx und Bentham. Der Phi-

losoph André Gorz schrieb 1988 mit Verweis auf Marxens Ökonomisch-

philosophische Manuskripte (1844) sowie dessen Kritik der Hegelschen Rechtsphi-

losophie (1843/1844): 

 

„Im Gegensatz zu der Annahme Marxens kann das Individuum weder mit dem gesellschaftli-

chen Sein vollständig übereinstimmen, noch vermag die Gesellschaft alle Dimensionen der 

individuellen Existenz zu integrieren. Nicht total sozialisierbar, hat diese Existenz geheime, 

intime, unmittelbare Schichten, die nicht vergesellschaftungsfähig sind. Die Sozialisierung 

von Zärtlichkeit, Liebe, ästhetischem Spiel und Genuß (oder Ekstase), Leiden, Trauer, Angst 

ist nicht möglich.“372 

 

Gorzʼ Aussage ist zwar allgemeinhin zutreffend, doch rennt er hier bezüglich Marx 

offene Türen ein, da dieser sich der Grenzen der Idee der Sozialisierung durchaus 

bewusst war. Der Kommunismus, den Marx allein der freien Entfaltung der Indivi-

duen widmet, ist ihm kein sorgloses Utopia. Persönliches Unglück und persönliche 

Tragödien, die immer Teil des Gattungswesens bleiben werden, wird es auch in ei-

                                                             

370  Vgl. Bentham, Jeremy: Staatseinnahmen ohne Belastung. Oder Heimfall statt Besteue-

rung: ein Vorschlag zur Senkung der Steuern durch eine Ausweitung des Heimfall-

rechts, nebst kritischen Anmerkungen zur Besteuerung von Erbfolgen in der Seitenlinie, 

wie sie der Haushalt von 1795 vorsieht, in: Berliner Debatte Initial, Heft 4/2009, S. 70-

89, sowie: Niesen, Peter: Vom Nutzen der Toten für die Lebenden. Zu Jeremy Bent-

hams ‚Staatseinnahmen ohne Belastung‘, in: Berliner Debatte Initial, Heft 4/2009, S. 

62-69.  

371  MEGA² I/25, S. 15. 

372  Gorz, André: Abschied vom Proletariat: Jenseits des Sozialismus. Europäische Verlags-

anstalt, Frankfurt am Main 1988, S. 82. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 229 

 

ner idealen Gesellschaft geben. Bereits in den Ökonomisch-philosophischen Manu-

skripten (1844) spekuliert Marx über das Jenseits einer Tauschwertökonomie: 

 

„Setze den Menschen als Menschen und sein Verhältniß zur Welt als ein menschliches vo-

raus, so kannst du Liebe nur gegen Liebe tauschen, Vertrauen nur gegen Vertrauen etc. Wenn 

du die Kunst geniessen willst, mußt du ein künstlerisch gebildeter Mensch sein; wenn du Ein-

fluß auf andre Menschen ausüben willst, mußt du ein wirklich anregend und fördernd auf 

andre Menschen wirkender Mensch sein. Jedes deiner Verhältnisse zum Menschen – und zu 

der Natur – muß eine bestimmte, dem Gegenstand deines Willens entsprechende Aüsserung 

deines wirklichen individuellen Lebens sein. Wenn du liebst, ohne Gegenliebe hervorzurufen, 

d.h. wenn dein Lieben als Lieben nicht die Gegenliebe producirt, wenn du durch deine Le-

bensäusserung als liebender Mensch dich nicht zum geliebten Menschen machst, so ist deine 

Liebe ohnmächtig, ein Unglück.“373 

 

Es stimmt zwar, dass Marxʼ „Gegenideal“, wie Giovanni Sartori schreibt, eine 

staatsfreie, spontane harmonische Gemeinschaft sei, die auf wirtschaftlichem Über-

fluss beruhe.374 Doch erhob Marx nie den Anspruch, alle Probleme des Sozialen lö-

sen zu können. Eine erstaunlich ähnliche Passage zu obigem Marx-Zitat findet sich 

bei Jeremy Bentham. Auch dieser glaubte nicht an ein realisierbares Paradies auf 

Erden, wohl aber zeigte er, ebenso wie Marx, einen politischen Steuerungsoptimis-

mus. Wenn auch kein Paradies, so sei zumindest ein „ansehnlicher Garten“ reali-

sierbar: 

 

„Perfect happiness belongs to the imaginary regions of philosophy, and must be classed with 

the universal elixir and the philosopher’s stone. In the age of greatest perfection, fire will 

burn, tempests will rage, man will be subject to infirmity, to accidents, and to death. It may be 

possible to diminish the influence of, but not to destroy, the sad and mischievous passions. 

The unequal gifts of nature and of fortune will always create jealousies: there will always be 

opposition of interests; and, consequently, rivalries and hatred. [...] Let us seek only for what 

is attainable: it presents a career sufficiently vast for genius; sufficiently difficult for the ex-

ercise of the greatest virtues. We shall never make this world the abode of perfect happiness: 

when we shall have accomplished all that can be done, this paradise will yet be, according to 

                                                             

373  MEGA² I/2, S. 438. 

374  Vgl. Sartori, Giovanni: Demokratietheorie, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darm-

stadt, 1992, S. 439. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

the Asiatic idea, only a garden; but this garden will be a most delightful abode, compared 

with the savage forest in which men have so long wandered.“375  

 

Doch wer sind die Gärtner dieser Ordnung? Wer sind jene, die sich der sich stets 

verschiebenden, wachsenden und wuchernden Welt annehmen? Es ist die Bürokra-

tie. Nur sie ist zu jener stetigen Arbeit in der Lage, die den modernen industriellen 

Gesellschaften, die wirkungsmächtigen Dynamiken unterliegen, das nötige Maß an 

Struktur und Dauerhaftigkeit verleiht.376 Bentham hat ein positives Bild der Büro-

kratie, die in seinen Augen wirkungsmächtig den allgemeinen Nutzen antizipiert. 

Sie ist es, die dem modernen Individualismus durch eine formalisierte bzw. legale 

Herrschaft den Raum bereitstellt, in dem er sich entfalten kann.377 Deren Funktio-

nieren liegt in der Transparenz der Institutionen begründet, die durch interne und 

externe Überwachungsroutinen gewährleistet werden muss. Der Hauptverdienst der 

bürokratischen Herrschaft im Namen des allgemeinen Nutzens ist dabei die Aus-

schaltung der aristokratischen Willkürherrschaft.  

Im Übrigen entfaltet der Staatsapparat jene Kraft, die den Markt im Namen des 

Wohlergehens des Volkes zu regulieren hat. Insbesondere gilt dies für den Bereich 

Bankwesen und Geldsystem, dem Bentham kein Vertrauen schenkt. L.J. Hume 

schreibt hierzu: 

 

„As he [Bentham, G.R.] extended his knowledge of economic process he recognized a grow-

ing list of circumstances in which individual’s knowledge and power might be increased by 

judicious governmental action, and even some circumstances in which their inclinations to 

promote output might be usefully stimulated. The last point followed from a recognition that 

in practise there could be a gap between private net profit and social net product. In the 

course of the same economic studies he recognized that the working of market forces would 

leave gaps in the provision of desirable goods and services – especially those useful to poorer 

members of society – and that it might even have harmfull effects. His most radical critique 

of markets related to the system of money and banking, where he freared that their unregulat-

ed working would tend to produce an ever-increasing quantity of paper money, ever-rising 

                                                             

375  Bentham, Jeremy: Essay on the Influence of Time and Place in Matters of Legislation, 

in: Bentham, Jeremy (Autor): Bowring, John (Hrsg.): The Works of Jeremy Bentham, 

Band I, William Tait, Edinburgh 1843, S. 194. 

376  Siehe dazu: Hume, L.J.: Bentham and Bureaucracy. Cambridge Studies in the History 

and Theory of Politics. Cambridge University Press, Cambridge 1981. 

377  Vgl. ebd., S. 257-258. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 231 

 

prices and ultimately the bankruptcy of the banking system and genereal economic disrup-

tions and distress.“378  

 

Mit dieser Einschätzung nähert sich Jeremy Bentham Edmund Burkes skeptischer 

Position in Bezug auf das Finanzkapital, die sich – entgegen Benthams Einschät-

zung Burkes – auch als eine Position der Verantwortungsethik verstehen lässt. Bur-

ke stellte bereits 1790 in seiner schnell populär gewordenen Schrift Reflections on 

the Revolution in France heraus, „[…] dass die ersten und ursprünglichen Ansprü-

che auf Schutz von Seiten der bürgerlichen Gesellschaft nicht den Forderungen der 

Staatsgläubiger, sondern dem Eigentum der Bürger gebühren. Diese Ansprüche des 

Bürgers müssen über alle andern gelten: sie stehen voran nach der Zeitfolge: sie 

sind von höherer Ordnung auf der Stufenleiter der Rechte: sie sind unleugbar wich-

tiger im System der Billigkeit.“379 

Ich komme nun zur resümierenden Schlussbetrachtung des Staatsbildes von 

Bentham und Marx. Zunächst ist dabei festzuhalten, dass sich der Staatsbegriff wie 

der Souveränitätsbegriff bei beiden Autoren über die Zeit verschiebt und nicht im-

mer klar zu bestimmen ist. So spricht Bentham in seinen frühen Schriften und 

scheinbar unbeabsichtigt alternierend von Regierung, Staat oder politischer Ge-

meinschaft. Marxʼ Staatsbegriff ist weniger fluktuierend, wird aber in den histori-

schen Kontexten seiner Analysen verschieden aufgeladen. Gehäuft tritt der Staat bei 

Marx als scheinbar eigenmächtige Repressionsinstanz des Bürgertums gegenüber 

der Arbeiterschicht hervor. Der Staat im ursprünglichen Sinne ist Marx ein rechts-

bildendes Instrument der besitzenden Minderheit zur Niederhaltung der Mehrheit. 

Dabei bleibt am Ende der Betrachtung das Paradoxon, dass Marx sowie auch 

Bentham den Staat als ein Instrument der Sicherung bürgerlichen Eigentums be-

schreiben. Für Marx ist dies negativ, da das Bürgertum nicht die Allgemeinheit der 

in Klassengegensätze gespaltenen Gesellschaft ist. Umgekehrt ist dies für Bentham 

eine von ihm bejahte notwendige Grundfunktion des Staates. Dies ist darin begrün-

det, dass Bentham im Bürgertum die Substanz der kommenden egalitären Gesell-

schaft sieht, die sich selbst eine transparente Ordnung zu geben hat, um „sinisteren“ 

Eliten und Parteiungen effektiv entgegenzuwirken. 

Eine weitestgehende Gemeinsamkeit zwischen beiden besteht in ihrer Ableh-

nung des Anarchismus. Der Staat muss, trotz und wegen seiner Machtmittel und 

Freiheitseinschränkungen, bestehen bleiben. Er kann nicht einfach abgeschafft wer-

den. Die bürgerliche Freiheit ist in Benthams Augen erst durch die Abgabe ver-

                                                             

378  Vgl. ebd., S. 131. 

379  Burke, Edmund (Autor); Gentz, Friedrich (Hrsg.): Über die Französische Revolution. 

Betrachtungen und Abhandlungen. Akademie Verlag, Berlin 1991 (1790), S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

meintlicher natürlicher Freiheiten erkaufbar, eine Gewaltenteilung innerhalb des 

souveränen Volkes dagegen ein anarchistischer Trugschluss. Marx sieht die durch 

den Staat ermöglichte Steuerung der Gesellschaft und betont deren Wichtigkeit für 

die Übergangszeit der Diktatur des Proletariats. Durch diese sollen Klassen und 

Parteiungen aufgelöst werden. Endlich sollen nur noch Gattungswesen einander ge-

genüberstehen, die sich als Freie und Gleiche aufeinander beziehen. Bei Bentham 

sollen individualisierte Bürger an die Stelle von Parteiungen treten. Die Organisati-

on der Gemeinschaft wird in Marxʼ teleologischer Vorstellung zu einer gemeinsa-

men Verwaltung der Sachen. Als solche ist sie von Gruppeninteressen losgekoppelt 

und der Allgemeinheit verpflichtet. Letztlich sind beide Denker der Demokratie als 

Staatsform verpflichtet und wenden sich hierbei gegen ein von Gruppen dominier-

tes politisches System.380  

Beide Demokraten bestimmen das Volk als Souverän. Beide sind der Ansicht, 

dass der Staat zwar seine Aufgaben delegieren kann, doch die Souveränität des 

Volkes unteilbar ist. Bentham wendet sich explizit gegen die sich auf Montesqieu 

berufende Vorstellung einer Gewaltenteilung.381 So entwirft er ein von der infor-

mierten Öffentlichkeit getragenes Kontrollsystem zur Überwachung der Regierung. 

Marxʼ Staatsdenken resümiert Manfred G. Schmidt warnend mit:  

 

„Marx’ Theorien kann man nicht ursächlich verantwortlich machen für das Tun und Lassen 

der Staatsmacht und der politischen Organisationen, die sich später auf seine Lehren berufen 

sollten. Gleichwohl besteht zwischen diesen Denkgebäuden und Marx’ Lehre ein inneres 

Band. Marx’ Lehre von der revolutionären Direktdemokratie setzt auf die rätedemokratisch 

konzipierte Fusion von Exekutive, Legislative und Judikative. Mehr noch: Sie steigert die äl-

tere Lehre von der unteilbaren, unveräußerlichen Souveränität und obendrein auch die radika-

le Volkssouveränitätslehre von Rousseau, indem sie beiden den Klassenkampf- und den Re-

volutionsgedanken hinzufügt. Marx’ Lehre ist zudem Einfallstor für die Verselbständigung 

der Legislative, der Exekutive und der Judikative, und zwar bis zum Extrem des terroristi-

schen Einsatzes der Staatsgewalten gegen Missliebige. Insoweit reichen starke Verbindungs-

linien von Marx’ politischer Theorie bis zur Theorie und Praxis marxistisch-leninistischer 

Partei- und Staatspolitik. Nicht zufällig beruft Lenin sich in Staat und Revolution bei seiner 

Kritik am Parlamentarismus auf Marx’ Kommune-Schrift (Lenin 1918) und der Theorie und 

                                                             

380  Hinzu kommt, dass beide die Kirchen und deren Einfluss auf den Staat kritisieren. 

381  Vgl. Bentham, Jeremy: Anarchial Fallacies, in: Bentham, Jeremy (Autor): Bowring, 

John (Hrsg.): The Works of Jeremy Bentham, Band I, William Tait, Edinburgh 1843, S. 

520. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 233 

 

Praxis der sogenannten ‚Volksdemokratie‘ der sozialistischen Staaten Mittel- und Osteuropas 

bis Ende der 1980er Jahre […]“382 

 

Jeremy Bentham lässt in fast identischer Weise zu Marx die Teilung zwischen Exe-

kutive, Legislative und Judikative fallen, indem er ein Parlament unter den Blicken 

der Nation bevorzugt. Bentham und den ihm nachfolgenden Utilitaristen wurde 

weit weniger häufig als Marx ein totalitäres Denken vorgeworfen. Eine Ausnahme 

stellt Gertrude Himmelfarbs Kritik Benthams dar.383 In beiden Fällen ist ein solcher 

Vorwurf jedoch unangemessen. Bentham ist zwar Vertreter eines politischen Abso-

lutismus, insofern er sich gegen eine Gewaltenteilung ausspricht, die bürgerlichen 

Grundrechte jedoch will auch er gewahrt sehen. Bentham wie Marx waren nicht an 

der Abschaffung liberaler Freiheitsrechte, sondern an deren Ausbau bzw. prakti-

scher und universeller Realisierung orientiert. Das „private“ Eigentum bildet hier 

eine Ausnahme, da es im Namen der Demokratie nicht unbeschnitten bleiben kann. 

Nicht nur Marx, sondern auch Bentham möchte das Eigentum im Namen der sozia-

len Qualität einer politischen Gemeinschaft einer Redistribution unterziehen. Marx 

will dies grundlegend, Bentham nur sehr moderat, teilweise im Rahmen eines steu-

erfinanzierten Wohlfahrtsstaates, der zugleich den größten Teil des Eigentums sei-

ner Bürger unter Schutz stellt und dabei insbesondere das Erbe besteuert, zugleich 

aber auch unter der Ägide privatwirtschaftlicher Akteure. 

Bei der Betrachtung der Staatsbilder beider politischer Theoretiker zeigt sich 

deren demokratische Grundhaltung. Beide wollen den Staat, in seiner Funktion als 

entscheidendes Instrument zur Organisation der Gesellschaft, im Namen des All-

gemeininteresses von eigeninteressierten Gruppen (d.h. Eliten oder Klassen) frei 

halten. Wie abschließend deutlich wurde, sehen Marx sowie Bentham dabei zu-

gleich auch die begrenzte Wirkungsmacht ihrer jeweils angestrebten gesellschaftli-

chen Ordnungen. Diese mögen Missstände verhindern und Unglück verringern, 

doch auf individueller Ebene können sie niemals unmittelbares Glück schaffen. Der 

konkrete Inhalt eines persönlich erfüllten Lebens muss von den Individuen selbst 

bestimmt werden.384  

                                                             

382  Schmidt, Manfred G.: Demokratietheorien. Eine Einführung, VS Verlag für Sozialwis-

senschaften, Wiesbaden 2008, S. 157-158. 

383  Himmelfarb, Gertrude: The Haunted House of Jeremy Bentham. Duke University Press, 

Durham, N.C. 1965. 

384  Marx bezieht sich stets eher auf die Freiheit als auf das Glück. Mit dem nicht unprob-

lematischen Freiheitsbegriff von Marx setzt sich Frederick Neuhouser auseinander. Sie-

he dazu: Neuhouser, Frederick: Marx (und Hegel) zur Philosophie der Freiheit, in: 

Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhr-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Doch Inwiefern ist nun der Staat im Denken beider als Instrument der Öffent-

lichkeit zu verstehen? Bei Bentham wird die Öffentlichkeit als ultimatives Tribunal 

des Nutzens ins Positive gewendet. Mit einer solchen Öffentlichkeitskonzeption als 

Schutzschild gegen sinistre Gruppeninteressen betrat Bentham politiktheoretisches 

Neuland. Mit seiner für die französische Constituante abgefassten Schrift Political 

Tactis (1790) war er gemäß Jürgen Habermas’ Einschätzung der Erste überhaupt, 

der sich in monografischer Form dem Zusammenhang von öffentlicher Meinung 

und dem Prinzip der Öffentlichkeit des politischen Geschäftsgangs widmete.385   

Benthams Streben nach Transparenz und Operationalisierbarkeit birgt die Ge-

fahr in sich, dass Effektivierungsstreben an die Stelle der politischen Auswahl nor-

mativer Ordnungen tritt. Gleiches gilt wohl für Marx’ Idee einer zukünftigen Ver-

waltung der Dinge. Unklar bleibt bei Bentham, wie genau die das Parlament be-

obachtende Öffentlichkeit als Tribunal der öffentlichen Meinung seine Stimme er-

heben kann. Es scheint vielmehr, dass Bentham allein auf den psychologischen Ef-

fekt gefühlter Beobachtung setzt. Bloßes Hintergrundrauschen kann allerdings 

höchstens stören, wirkliches Sprechen hingegen ist von anderer Qualität und setzt 

Kompetenz voraus. Diese sieht Bentham seinerzeit nur bedingt gegeben, hofft aber 

auf deren baldige Entfaltung mittels der Presseberichterstattung über die Parlament-

stätigkeiten. Generell scheint es aber, dass Bentham der öffentlichen Meinung einen 

sehr hohen, fast utopischen Vernunftgrad bzw. eine ausgeprägte Entscheidungs-

kompetenz zuspricht,386 die zunächst immer daran interessiert ist, Missbräuche poli-

tischer Macht zu verhindern.387 

                                                                

kamp, Berlin 2013, S. 25-47; sowie: Bluhm, Harald: Freiheit in Marx’ Theorien, in: 

Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marx’ kommunistischer Individualismus, Mohr 

Siebeck, Tübingen 2005, S. 57-80. 

385  Vgl. Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer 

Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Luchterhand, Darmstadt; Neuwied 1983 

(1962), S. 123. 

386  Vgl. Cutler, Fred: Jeremy Bentham and the Public Opinion Tribunal, in: The Public 

Opinion Quarterly, Volume 63, No. 3, 1999, S. 327. 

387  Entsprechend ambivalent ist Fred Cutlers Einschätzung: „Bentham is clearest in cham-

pioning the legitimacy oft he Public Opinion Tribunal’s influence but rather opaque on 

the details of ist content an operation. Most readers will ask: Who is part of the decision 

making body? What information do they recive? How do they develop political prefer-

ences? How do they evaluate government? And how does all this influence their behav-

ior?“ Ebd., S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 235 

 

4.3 KRITIK DER MENSCHENRECHTE 

 

In diesem Kapitel möchte ich untersuchen, wie Jeremy Bentham und Karl Marx die 

Idee der Menschenrechte bewerten und inwiefern sie diese mit dem Prinzip der 

Demokratie in ein Verhältnis setzen. Ausgangspunkt sind hierbei die bürgerlichen 

Revolutionen des späten 18. Jahrhunderts. Neben Benthams liberaler Perspektive 

und Marx’ sozialistisch-kommunistischer Orientierung wird bei der Betrachtung 

auch auf Edmund Burke (1729–1797) Bezug genommen. Dessen von einem kon-

servativen Geist geprägte Reflections on the Revolution in France (1790) sind eine 

Reaktion auf die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1789. 

Die Menschenrechte waren vermeintlich immer schon da, und doch wurden sie 

zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt „entdeckt“ und deklariert. In dem 

Moment, da sie erstmalig auftauchen, wird ihnen bereits Selbstevidenz zugespro-

chen. Vielsagend heißt es in der Präambel der Unabhängigkeitserklärung der Ver-

einigten Staaten von Amerika aus dem Jahr 1776: „We hold these truths to be self-

evident, that all men are created equal, that they are endowed by their Creator with 

certain unalienable Rights, that among these are Life, Liberty and the pursuit of 

Happiness.“388 Am Beginn der folgenden Betrachtung steht ein Paradox: Trotz der 

behaupteten Selbstevidenz war auch die Deklaration der Menschenrechte vonnöten. 

Im Moment ihrer Geburt wurden sie als etwas immer schon Bestehendes, nur zeit-

weise Vergessenes konzeptualisiert. So heißt es in der 1789 in der französischen 

Nationalversammlung verkündeten Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte: 

 

„In Erwägung, daß die Unkenntnis, das Vergessen und die Mißachtung der Menschenrechte 

die alleinigen Ursachen des öffentlichen Unglücks und der Verderbtheit der Regierungen 

sind, haben die als Nationalversammlung konstituierten Vertreter des französischen Volkes 

beschlossen, in einer feierlichen Erklärung die natürlichen, unveräußerlichen und heiligen 

Menschenrechte darzulegen, damit diese Erklärung allen Gliedern des Gesellschaftskörpers 

ständig gegenwärtig ist und sie unablässig an ihre Rechte und Pflichten erinnert; damit die 

Handlungen der gesetzgebenden und der ausführenden Gewalt in jedem Augenblick mit dem 

Endzweck jeder politischen Einrichtung verglichen werden; damit die Ansprüche der Bürger, 

fortan auf einfache und unbestreitbare Grundsätze gegründet, sich immer auf die Erhaltung 

der Verfassung und das Glück aller richten mögen.“389 

 

                                                             

388  The Declaration of Independence, in: Hardt, Michael (Hrsg.): Thomas Jefferson. The 

Declaration of Independence, Verso, London 2007, S. 16. 

389  Zit. in: Gauchet, Marcel: Die Erklärung der Menschenrechte. Die Debatte um die bür-

gerlichen Freiheiten 1789, Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1991, S. 9-10. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Trotz dieser Explosion der politischen Deklarationen der Menschenrechte Ende des 

18. Jahrhunderts kamen diese nicht aus dem Nichts. Bereits die Idee des modernen 

Naturrechts war zunächst eine kritische Reaktion auf den Absolutismus, der sich 

mit der Lehre von einer natürlichen Hierarchie rechtfertigte.390 Insbesondere John 

Locke (1632–1704) popularisierte als einer der ersten politischen Philosophen der 

Aufklärung die Lehre von natürlichen Rechten eines jeden Individuums, wobei er 

diese theologisch begründete. Auch bei Thomas Hobbes (1588–1679) sind es Freie 

und Gleiche, die sich jedoch, bedingt durch ihr Sicherheitsinteresse, dazu entschlie-

ßen, sich einem Dritten zu unterwerfen. 

Der Menschenrechtsdiskurs speiste sich jedoch nicht nur aus den politiktheore-

tischen Überlegungen der Aufklärung. Die Historikerin Lynn Hunt beschreibt mit 

ihrem kulturwissenschaftlichen Ansatz in ihrem Buch Inventing Human Rights – A 

History (2007) das Vorfeld des Menschenrechtsdiskurses der Aufklärung. Die Auf-

klärung war in der literaturwissenschaftlichen Kategorisierung auch die Zeit der 

Empfindsamkeit, die in etwa vom frühen 18. Jahrhundert bis zur Jahrhundertwende 

dauerte. Neben dem Rationalismus der Aufklärungsphilosophie entstand in Musik 

und Literatur eine Ideenwelt, welche die Emotion als privilegierten Zugang zur 

Welt erachtete. Während in der politischen Theorie die Leidenschaften beargwöhnt 

wurden und durch rationale Interessen ersetzt werden sollten,391 stellte die zeitge-

nössische Literatur die emotionale Person als positives Beispiel heraus. Zeugnis da-

von gibt etwa Jean-Jacques Rousseaus Briefroman Julie oder Die neue Heloise 

(1761) oder Samuel Richardsons Roman Pamela oder die belohnte Tugend (1740). 

Für Lynn Hunt war es jene populäre Literatur, die über den psychologischen Me-

chanismus der Identifikation mit den literarischen Figuren das Mitleid bzw. die Fä-

higkeit zur Empathie ausbildete.392 Nach dieser literarischen Erfahrung war es un-

gleich schwerer, sich gegenüber dem Leid von Mitbürgern unbetroffen zu zeigen. 

Und auch die im 18. Jahrhundert stattfindende zunehmende Lösung des einzelnen 

Menschen aus traditionellen gemeinschaftlichen Lebenszusammenhängen hinterließ 

nach Lynn Hunt Spuren im Selbstverständnis und in der Erwartungshaltung gegen-

über Dritten. Das kulturelle Selbstverständnis des Menschen des 18. Jahrhunderts 

                                                             

390  Vgl. Waldron, Jeremy: Introduction, in: ders. (Hrsg.): Nonsense Upon Stilts. Bentham, 

Burke and Marx on the Rights of Man, Methuen, London; New York 1987, S. 7. 

391  Vgl. Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen 

des Kapitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980. 

392  Vgl. Hunt, Lynn: Inventing Human Rights. A History, W. W. Norton & Company, New 

York; London 2007, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 237 

 

geriet in vielen Momenten ins Rutschen, lange bevor jenen langsamen Wandlungen 

kultureller Praktiken eine politische Revolution folgte.393 

 

„Autonomy and empathy did not materialize out of thin air in the eighteenth century; they had 

deep roots. Over the long term of several centuries, individuals had begun to pull themselves 

away from the webs of community and had become increasingly independent agents both le-

gally and psychologically. Greater respect for bodily integrity and clearer lines of demarca-

tion between individual bodies had been produced by the ever rising threshold of shame about 

bodily functions and growing sense of bodily decorum. Over time, people began to sleep 

alone or only with a spouse in bed. They used utensils to eat and began to consider repulsive 

such previously acceptable behavior as throwing food on the floor or whipping bodily excre-

tions on clothing. The constant evolution of notions of interiority and depth of psyche from 

the Christian soul to the Protestant conscience to eighteenth- century notions of sensibility 

filled the self with a new content. All these processes took place over a long time period. But 

there was a spurt in the development of these practices in the second half of the eighteenth 

century. The absolute authority of fathers over their children was questioned. Audiences 

started watching theatrical performances or listening to music in silence. Portraiture and genre 

painting challenged the dominance of the great mythological and historical canvases of aca-

demic painting. Novels and newspaper proliferated, making the stories of ordinary lives ac-

cessible to a wide audience. Torture as part of the judicial process and the most extreme 

forms of corporal punishment both came to be seen as unacceptable. All of these changes 

contributed to a sense of the separation and self-possession of individual bodies, along with 

the possibility of empathy with others.“394 

 

Schon im frühen 19. Jahrhundert nahm mit dem Einsetzen der Restaurationszeit der 

Diskurs um die auf kulturellen Sedimenten ruhenden Menschenrechte zunächst 

                                                             

393  So auch: Chartier, Roger: Die kulturellen Ursprünge der französischen Revolution, 

Campus Verlag, Frankfurt am Main 1995. Chartier stellt unter anderem eine schlei-

chende Veränderung der Lesepraxis der zunehmend alphabetisierten Franzosen fest. 

Dominierte vormals das dogmatische Vorlesen aus der Bibel, wandelte sich das Lesen 

nun mit der zunehmend zirkulierenden profanen Literatur. Die Leser, die u.a. mit por-

nografischen Fiktionen über das höfische Leben konfrontiert wurden, entwickelten eine 

kritisch-relativierende Haltung zum Wahrheitsgehalt von Texten und Karikaturen. Jene 

kritische Haltung übertrug sich auch auf das allgemeine Verständis der politisch-

sozialen Lage des Landes, während der König durch seine literarischen Spiegelungen 

an Erhabenheit verlor. 

394  Hunt, Lynn: Inventing Human Rights. A History, W. W. Norton & Company, New 

York; London 2007, S. 29-30. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

wieder ab, insofern nun andere Leitbegriffe wie „Zivilisation“, „Rasse“, „Nation“ 

oder „Klasse“ den politischen Kämpfen dominierten.395 Erst im 20. Jahrhundert 

wurden die Menschenrechte in der Folgezeit des Zweiten Weltkrieges zur Basis in-

ternationaler Verständigungsprozesse (Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, 

UNO 1948) sowie in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts schließlich zur Grund-

lage staatlicher Außenpolitiken oder gar militärischer Interventionen.396 Dennoch 

wurden die Menschenrechte erstmals in der unmittelbaren Folge der Französischen 

Revolution breitenwirksam in der politischen Theorie diskutiert. Mit Bezug auf die 

Deklaration entfaltete sich eine intensive Debatte über das Für und Wider jener 

Rechte. 

Der irisch-britische Schriftsteller und Politiker Edmund Burke reagierte in einer 

wirkungsmächtigen Schrift auf die revolutionären Ereignisse jenseits des Kanals. 

Burkes Streitschrift Reflections on the Revolution in France (1790)397 richtete sich 

jedoch nicht in erster Linie an die Akteure in Paris, sondern eher auf das englische 

Publikum. Burkes emotional geladene Rhetorik zielte darauf ab, jenen vermeintlich 

gefühlskalten Rationalismus der Revolutionäre und ihrer Sympathisanten zu diskre-

ditieren. Burkes Schrift attackierte explizit die englischen radikalen Demokraten, 

die die Französische Revolution begrüßten. Prominentes Mitglied dieser war der 

von Burke namentlich genannte Prediger und Philosoph Richard Price (1723–1791) 

mit seiner Streitschrift A Discourse on the Love of our Country aus dem Jahr 1789. 

Für Burke setzte Price in seiner Schrift die Revolution von 1789 fälschlicherweise 

mit der Glorious Revolution von 1688/89 gleich. Diese Annahme war durchaus be-

gründet, insofern die radikalen Demokraten Englands in der Französischen Revolu-

tion eine Fortführung der Ideen der Glorious Revolution erblickten. Burke hingegen 

sah die Glorious Revolution als das Fundament der gemischten und über die Zeit 

bewährten politischen Verfasstheit Englands. Für ihn hatte 1789 somit nichts mit 

1688 zu tun. Das zentrale Ergebnis der Glorious Revolution bestand für ihn viel-

mehr darin, dass der König den anglikanischen Glauben annehmen und die Rechte 

des Parlaments anerkennen musste. Seitdem galt in England nicht einfach der Kö-

nig als Souverän, sondern der „King-in-parliament“. Bedrohlich aber erschien Bur-

ke in erster Linie die Haltung der englischen Revolutionsfreunde, die glaubten, ge-

wachsene gesellschaftliche Ordnungen und die in diesen gewachsenen Rechtsord-

                                                             

395  Vgl. Hoffmann, Stefan-Ludwig: Einführung. Zur Genalogie der Menschenrechte, in: 

ders. (Hrsg.): Moralpolitik. Geschichte der Menschenrechte im 20. Jahrhundert, Wall-

stein Verlag, Göttingen 2010, S. 7-40. 

396  Vgl. ebd., S. 7-37. 

397  Burke, Edmund (Autor); Gentz, Friedrich (Hrsg.): Über die Französische Revolution. 

Betrachtungen und Abhandlungen. Akademie Verlag, Berlin 1991 (1790). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 239 

 

nungen durch abstrakte, metaphysisch hergeleitete Menschenrechte ersetzen zu 

können. Ein solcher radikaler Einschnitt könne, so Burke, nur zu Chaos und Gewalt 

führen. Der mit der Menschenrechtsidee verbundene Gedanke des Individualismus 

erschien Burke als zerstörerisch gegenüber tradierten Sozialordnungen, die stets in 

sich differenziert waren und jeder Person ihren natürlichen Platz zuwiesen. Burkes 

Schrift wurde im Nachhinein prophetische Kraft zugesprochen, insofern er schein-

bar den Terror der Jakobiner voraussah. Als Burkes Pamphlet im November 1790 

erschien, dauerte die Revolution gerade ein Jahr an. Zu jenem Zeitpunkt waren 

zwar die Güter der Kirche vor dem Hintergrund der drückenden Schuldenkrise be-

reits nationalisiert und die Rechte des Königs beschnitten worden, doch die blutigen 

politischen Verfolgungen der Jahre 1792 bis 1794 standen noch aus. 

Burkes rhetorisch viel gelobte Kritik zielte darauf ab, einen historischen Prozess 

aufzuhalten, den gute sechzig Jahre später Karl Marx in das Zentrum seines Den-

kens stellte. Auch Karl Marx sah wie Edmund Burke die Rolle der politischen 

Bourgeoisie – als Trägergruppe der ersten Phase der Französischen Revolution – 

darin bestehend, dass sie die Privilegien des Adels aufbrach und nach und nach eine 

individualisierende Marktgesellschaft errichtete. Was für Burke jedoch als eine be-

klagenswerte Tragödie erschien, erachtete Karl Marx als ein notwendiges Moment 

im Geschichtsverlauf: 

 

„Die Bourgeoisie, wo sie zur Herrschaft gekommen, hat alle feudalen, patriarchalischen, idyl-

lischen Verhältnisse zerstört. Sie hat die buntscheckigen Feudalbande, die den Menschen an 

seinen natürlichen Vorgesetzten knüpfen, unbarmherzig zerrissen und kein anderes Band zwi-

schen Mensch und Mensch übrig gelassen als das nackte Interesse, als die gefühllose bare 

Zahlung. Sie hat die heiligen Schauer der frommen Schwärmerei, der ritterlichen Begeiste-

rung, der spießbürgerlichen Wehmut in dem eiskalten Wasser egoistischer Berechnung er-

tränkt, sie hat die persönliche Würde in den Tauschwert aufgelöst und an die Stelle der zahl-

losen verbrieften und wohl erworbenen Freiheiten die eine gewissenlose Handelsfreiheit ge-

setzt.“398 

 

Jeremy Bentham sollte sich, wie Edmund Burke, als ein Kritiker der Menschen-

rechtsidee erweisen, wenn auch auf rechtspositivistischer Basis. Benthams Ideal 

war, im Gegensatz zu der von Burke angestrebten organischen ständischen Ord-

nung, das einer weitestgehend rationalisierten bürgerlichen Gesellschaft ohne histo-

rischen Ballast. Zugleich aber wandte sich Bentham wie Burke gegen die Idee der 

Menschenrechte. Bereits in der Auseinandersetzung mit William Blackstone (A 

                                                             

398  MEW 4, S. 464-465. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Comment on the Commentaries und A Fragment on Government, 1776) schrieb 

Bentham gegen die Idee eines Naturrechts an:  

„There are no such things as any ,precepts‘, nothing ,by which man is commanded‘ to do any 

of those acts pretended to be enjoined by the pretended law of Nature. If any man knows of 

any let him produce them. If they were producible, we should not need to be puzzling out the 

business of ,discovering‘ them, as our author [William Blackstone, G.R.] soon after tells us 

we must, by the help of reason.“399 

 

In der Schrift Anarchical Fallacies (um 1795 verfasst, jedoch erst 1843 publi-

ziert)400 bezeichnete Bentham, seiner bereits früh formulierten Naturrechtskritik 

treu bleibend, die französische Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte als „Un-

sinn auf Stelzen“. Unter dem Titel Nonsense upon Stilts wurde diese Schrift 2002 

zusammen mit anderen Texten Benthams wiederveröffentlicht.401 Die Vorstellung, 

dass alle Menschen frei und gleich geboren seien, hält Bentham angesichts des Fak-

tischen für absurd.402 Die französische Menschenrechtsdeklaration begehe den 

grundsätzlichen Fehler, den Istzustand mit dem Sollzustand zu verwechseln.403 Zu-

dem habe es nie einen tatsächlichen Naturzustand freier und gleicher Individuen 

gegeben, sondern nur verschiedenste Formen sozialer Verbände.404 Für Bentham 

gibt es keine natürliche Freiheit, sondern nur eine negativ definierte Freiheit gegen-
                                                             

399  Bentham, Jeremy (Autor); Burns, J.H. (Hrsg.); Hart, H.L.A. (Hrsg.): The Collected 

Works of Jeremy Bentham: A Comment on the Commentaries and A Fragment on 

Government, Athlone Press, London 1977, S. 13-14. 

400  Vgl. Waldron, Jeremy: Introduction, in: ders. (Hrsg.): Nonsense Upon Stilts. Bentham, 

Burke and Marx on the Rights of Man, Methuen, London; New York 1987, S. 4. 

401  Bentham, Jeremy: Rights, Representation and Reform: Nonsense Upon Stilts and Other 

Writings on the French Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; 

Pease-Watkin, Catherine; Blamires, Cyprian (Hrsg.); The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Rights, Representation and Reform: Nonsense Upon Stilts and Other Writ-

ings on the French Revolution, Oxford University Press, Oxford; New York 2002. 

402  Vgl. ebd., S. 323. 

403  Vgl. Schofield, Philip; Pease-Watkin, Catherine; Blamires, Cyprian: Editorial Introduc-

tion, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; Pease-Watkin, Catherine; 

Blamires, Cyprian (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Rights, Represen-

tation and Reform: Nonsense Upon Stilts and Other Writings on the French Revolution, 

Oxford University Press, Oxford; New York 2002, S. xxxv. 

404  Vgl. Hoffmann, Thomas: Jeremy Bentham, in: Lohmann, Georg; Pollmann, Arnd 

(Hrsg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart, Metzler 2012, S. 

69. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 241 

 

über Dritten bzw. äußerem Zwang.405 Der Staat der Bürger ermöglicht diese nützli-

che Freiheit, doch können diesem keine Grenzen durch die Proklamation einer fak-

tisch nicht existenten natürlichen Freiheit des Menschen auferlegt werden.406 Rechte 

müssen zwar notwendigerweise hergeleitet und postuliert werden, jedoch ohne die 

Fiktion einer höheren Herkunft. Einzig und allein ihre Nützlichkeit für den Staat der 

bürgerlichen Gesellschaft sei entscheidend.407 Thomas Hoffmann erläutert Bent-

hams Position folgendermaßen: 

 

„Rechte kann ein Einzelner nur aufgrund geltender juridischer Gesetze haben. Juridische Ge-

setze sind jedoch keine Naturgesetze. Sie existieren nicht einfachhin und gehen auch nicht der 

Konstitution eines Staates voraus. Gesetze und die mit ihnen einhergehenden Rechte (und 

Pflichten) können vielmehr nur das Resultat von Staatsgründungen und Verfassungsgebungs-

prozessen sein. Daher können sie aber sinnvollerweise auch nur für einzelne Bürger als An-

gehörige eines jeweils bestimmten staatlichen Rechts- und Regierungssystems gelten, nicht 

jedoch für jeden Menschen als solchen, gleich ob er nun Bürger des betreffenden Staates ist 

oder nicht.“408 

 

Doch wie gestaltete sich das konkrete Verhältnis Benthams zu den französischen 

Revolutionären? Trotz grundlegender theoretischer Differenzen war die gegenseiti-

ge Anziehung zunächst doch groß. Die Beziehung zwischen Jeremy Bentham und 

der Französischen Revolution, deren Revolutionäre ihn immerhin zum Ehrenbürger 

ernannten, war keine einfache.409 Das Wechselspiel zwischen beiden erweist sich 

                                                             

405  Vgl. ebd., S. 69. 

406  Vgl. ebd., S.68-89. 

407  Vgl. Schofield, Philip; Pease-Watkin, Catherine; Blamires, Cyprian: Editorial Introduc-

tion, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; Pease-Watkin, Catherine; 

Blamires, Cyprian (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Rights, Represen-

tation and Reform: Nonsense Upon Stilts and Other Writings on the French Revolution, 

Oxford University Press, Oxford; New York 2002, S. xxxv. 

408  Hoffmann, Thomas: Jeremy Bentham, in: Lohmann, Georg; Pollmann, Arnd (Hrsg.): 

Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart, Metzler 2012, S. 69. 

409  Mary P. Mack merkt hierzu an: „Like the principle of utility itself, Benthams genereal 

principle of revolution remained the same throughout his life. His prepossessions were 

always in favour of establishments. The first subordinate end of good government is se-

curity, settling and guaranteeing expectations, and revolution is anarchy, the enemy of 

security. Revolution may, however, be Utalitarian.“ Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Ben-

tham: An Odyssey of Ideas 1748-1792, Heinemann, London; Melbourne; Toronto 1962, 

S. 411. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

bei genauerer Betrachtung als komplex. Zu Beginn der Revolution begleitete Bent-

ham die Entwicklung mit Wohlwollen. Er stand im Austausch mit der Nationalver-

sammlung und versuchte seine Reformideen auch den Franzosen zur Verfügung zu 

stellen. Doch fand diese Episode ihr Ende, als Bentham von den Enteignungen und 

blutigen politischen Prozessen erfuhr. Die Schockwirkung der radikalen Phase der 

Revolution bewirkte bei ihm eine Rücknahme bereits formulierter demokratischer 

Ideen (wie z.B. einer angedachten Ausweitung des Wahlrechts). Angesichts der 

französischen Lage hielt er es nicht mehr für angebracht, solche radikaldemokrati-

schen Ideen in England zu propagieren. Zu diesem Zeitpunkt scheute er davor zu-

rück, den Besitzlosen und vor allem uninformierten einfachen Leuten politische 

Macht zuzusprechen. Wie im Kommentar Philip Schofields deutlich wird, fehlte es 

in Benthams Wahrnehmung vor allem noch an dem, was er später eine „aufgeklärte 

Öffentlichkeit“ nennen sollte: 

 

„The execution of Louis XVI on 21 January 1793 was the prelude to the French declaration 

of war on Britain on 1 February 1793. It was in these circumstances that Bentham became, if 

anything, antidemocratic. He identified the ,characteristic properties‘ of a democratic gov-

ernment as ignorance, violence, extravagance, discontent, frequent wars, and danger of a vio-

lent revolution. The feature which he criticized most severely was the ignorance, or lack of 

intelligence, of the people to conduct the business of government. Democracy, and particular-

ly direct democracy, obliterated the division of functions between legislators and other mem-

bers of the community: ,You employ one man to make laws for you as you employ another 

man to make shoes.‘ Even among the well-educated there were few who were ,equal to the 

business of government‘. Yet in a democracy everyone needed to take an interest in and un-

derstand public affairs: ,To choose men he must judge them – to judge them he must judge 

their measures – to judge their measures he must understand what are the measures that in 

every case ought to have been adopted.‘ Such intelligence was beyond the capacity of the 

people: ,The people are at will – they have no reason, no understanding.‘ They were capable 

of dealing only with simple propositions, and even then were dictated to by their feelings, and 

in particular by their attachment personalities.“410  

 

Dennoch, trotz dieser zeitweisen skeptischen Haltung infolge der Französischen 

Revolution blieb Bentham langfristig unnachgiebig in seinem Willen zur Reform.411 

Erst um 1809, als seine Frustration über das stagnierende Panoptikum-Projekt ihn 

das „sinister interest“ der politischen Klasse entdecken ließ, wandelte sich Bentham 

                                                             

410  Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Bentham, 

Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 100-101. 

411  Vgl. ebd., S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 243 

 

zum kompromisslosen Reformer und Kopf des philosophical radicalism. Die Fran-

zösische Revolution war demnach nicht der Moment der Radikalisierung Benthams. 

Stattdessen wurde sie vielmehr der Anlass für eine mehrjährige Unterbrechung in 

seiner herrschaftskritischen Entwicklung, in der er sogar das englische politische 

System, wie auch das englische Recht, dessen Kritik er sich zeitlebens verschrieb, 

in manchen Punkten zu loben begann, während er umgekehrt die Menschenrechts-

erklärung der Revolutionäre mit einer fundamentalen Kritik bedachte.412  

Benthams Kritik an den Menschenrechten, wie sie in den amerikanischen Kolo-

nien und später auch im revolutionären Frankreich proklamiert wurden,413 ist ganz 

vom Geiste seines kalkulierenden Utilitarismus bestimmt. Die utilitaristische Hal-

tung, die sich möglichst rational auf die grüblerische Suche nach dem gangbarsten 

Weg hin zum Glück der größten Zahl begibt, ist für Bentham nicht vereinbar mit 

einem Menschenrechtsbegriff, der emphatisch, emotional aufs Äußerste beladen 

und einklagbar gegenüber jeder Form von Regierung sein soll. Die rationale Abwä-

gung im Interesse des Glücks war für ihn unverträglich mit einem quasireligiösen 

metaphysischen Prinzip, das von nun an jedoch allen Gesellschaften keine Ruhe 

mehr lassen sollte. Bezeichnend für seine antimetaphysische Haltung ist seine un-

mittelbare Reaktion, die er im August 1789 in einem Brief Jacques-Pierre Brissots 

kundtat: 

 

„I am sorry you have undertaken to publish a Declaration of Rights. It is a metaphysical work 

– the ne plus ultra of metaphysics. It may have been a necessary evil – but it is nevertheless 

an evil. Political science is not far enough advanced for such a declaration. Let the articles be 

what they may, I will engage they must come under three heads – 1. Unintelligible; 2. False; 

3. A mixture of both. You will have no end that will not be contradicted or superseded by the 

laws of details which are to follow them…. What, then, will be the practical evil? Why this: 

you can never make a law against which it may not be averred, that by it you have abrogated 

the Declaration of Rights; and the averment will be unanswerable. Thus, you will be com-

pelled either to withdraw a desirable act of legislation – or to give a false colouring (danger-

ous undertaking!) to the Declaration of Rights. The commentary will contradict the text…. 

The best thing that can happen to the Declaration of Rights will be, that it should become a 

dead letter; and that is the best wish I can breathe for it.“414 

                                                             

412  Vgl. ebd., S. 107-108. 

413  Siehe dazu auch: Hart, H.L.A.: Bentham and the United States of America, in: The 

Journal of Law & Economics, Volume 19, No. 3, 1776: The Revolution in Social 

Thought (Oct., 1976), S. 547-567. 

414  Zitiert in: Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy 

Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Für Bentham war das vormoderne Naturrecht, das einen König von Gottes Gnaden 

legitimierte, nicht weniger absurd als das moderne. Beide stellen für ihn eine will-

kürliche Festschreibung von Rechten auf Ewigkeit dar. Rechte jedoch sollten dem 

Kalkül der (möglichst aufgeklärten, utilitaristisch denkenden) Mehrzahl überlassen 

werden. Wird die Mehrzahl von einem gesellschaftlichen System belastet, so wird 

sie sich auch ohne pathetische Metaphysik von ihren Fesseln befreien.415  

Doch betrachten wir Benthams Kritikpunkte im Einzelnen. Folgt man der Ana-

lyse des Bentham-Kenners und Herausgebers Philip Schofield,416 finden sich min-

destens fünf Hauptkritikpunkte: 1.) Eine solche Deklaration von natürlichen Rech-

ten, die unantastbar außerhalb einer jeden politischen Verfasstheit stehen, habe die 

Tendenz Anarchie zu begünstigen, denn sobald Teile des Volkes ihre natürlichen 

Rechte in irgendeiner Form beschränkt sehen, werden diese sich zum Widerstand 

erheben. Auf Dauer wird so jeder Versuch politischer Selbstorganisation durch die 

Proklamation von ewigen Menschenrechten unterspült. 2.) Die abstrakten und um-

fassenden Vorschläge der Erklärung werfen die Frage auf, inwiefern ein solcher 

Katalog für unterschiedliche Länder wie Frankreich oder England überhaupt in 

gleichem Maße geeignet sein kann. Einzelne Behauptungen der Erklärungen mögen 

in spezifischen Kontexten von zweifelhaftem Nutzen sein. Innerhalb des Kataloges 

aber, der allen Menschen ihre Rechte bewusst macht und darüber hinaus für alle 

Kontexte geeignet sein soll, entziehen sich die einzelnen Behauptungen einer kriti-

schen Prüfung. 3.) Anstatt die selbstgerechten und feindseligen Leidenschaften des 

Menschen zu beschränken, entfacht die Menschenrechtserklärung in ihrem Pathos 

ebendiese egoistischen und damit gegenüber der politischen Ordnung potenziell 

gewalttätigen Gefühlslagen. 4.) Eine Menschenrechtserklärung lege der politischen 

Gesetzgebung enge Grenzen auf, die sich angesichts unabsehbarer Lagen, in welche 

die politische Gemeinschaft zukünftig kommen kann, als kontraproduktiv erweisen 

können. Eine derart unflexible Regierung wird sich nicht als erfolgreich erweisen 

können und an widersprüchlichen Anforderungen zerbrechen. Letztlich sei es daher 

nach Bentham immer besser, Subjekt eines Gesetzeskorpus zu sein als ein bloßes 

Objekt eines ewigen Gesetzestextes. 5.) Die Menschenrechtserklärung sei ein einzi-

ger Missbrauch von Sprache, der nur Verwirrung und Trugschlüsse produziert, 

denn der bloße Wunsch nach etwas ist nicht mit der tatsächlichen Existenz dessen 

gleichzusetzen. Oder wie Bentham es auf den Punkt bringt: „But reasons for wish-

ing there were such things as rights, are not rights; – a reason for wishing that a cer-

                                                             

415  Vgl. ebd., S. 63-64. 

416  Vgl. ebd., S. 63-64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 245 

 

tain right were established, is not a right – want is not supply – hunger is not 

bread.“417 

Die hier geäußerten Kritikpunkte weisen Schnittmengen zu Edmund Burkes und 

Karl Marx’ Kritik auf. Mit Burke ist Bentham eine relativistische Kritik der Men-

schenrechte gemein, insofern diese nicht die lokalen Bedingungen achten. Mit Karl 

Marx’ Kritik stimmt, wie hier noch gezeigt werden wird,  Benthams Menschen-

rechtskritik insofern überein, dass nach diesem die Idee der Menschenrechte den 

Egoismus befeuere, wie auch darin, dass die Rede von Menschenrechten über die 

tatsächlichen Verhältnisse hinwegtäusche. 

Geht man davon aus, dass Menschenrechte nichts als eine von Wünschen be-

stimmte Idee von Menschen für Menschen sind, die stets vage und unbestimmt 

bleiben muss, so zeigt sich, dass sie ein Reservoir der Kritik bieten, dessen sich be-

dient werden kann, um jegliche politische Organisationsformen zu hinterfragen. 

Dieser Funktion der Menschenrechte als ein Reservoir der Kritik gesteht Bentham, 

wie aus seinem weiter oben zitierten Brief an die Nationalversammlung hervorgeht, 

maximal den Status eines „notwendigen Übels“ zu. Da sich dieses jedoch beim 

Versuch der politischen Realisierung in Widersprüchen verfangen wird, setzt Bent-

ham stattdessen auf konkrete, am Nutzen orientierte politische Reformen ohne me-

taphysische Begründung. Dies aber verweist auf die womöglich schlakräftigste Kri-

tik an Benthams Menschenrechtskritik, denn er verkannte die performative Dimen-

sion der Menschenrechtserklärung,418 die insbesondere durch ihren Pathos der höhe-

ren Herkunft über die Jahrhunderte hinweg einen starken Sog entfaltete. 

Auch Karl Marx stand der Konzeption eines Menschenrechtskatalogs kritisch 

gegenüber. Diese stellten für ihn eine unzulässige Verallgemeinerung rein formaler 

Bürgerrechte beziehungsweise der Rechte des egoistischen Bourgeois dar, die in ih-

rer Konsequenz nichts anderes bewirken, als bestehende soziale Ungleichheiten auf 

ewig fortzuschreiben. Die während der Französischen Revolution proklamierten 

Menschenrechte sind für Marx der verschriftlichte Ausdruck des Egoismus der bür-

gerlichen Gesellschaft, die ihre individualistische Existenz gegenüber dem Totali-

tätsanspruch des Staates durchsetzen will.  

                                                             

417  Bentham, Jeremy: Rights, Representation and Reform: Nonsense Upon Stilts and Other 

Writings on the French Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; 

Pease-Watkin, Catherine; Blamires, Cyprian (Hrsg.); The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Rights, Representation and Reform: Nonsense Upon Stilts and other Writings 

on the French Revolution, Oxford University Press, Oxford; New York 2002, S. 330. 

418  Vgl. Hoffmann, Thomas: Jeremy Bentham, in: Lohmann, Georg; Pollmann, Arnd 

(Hrsg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, Metzler, Stuttgart 2012, S. 

68-70, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

In seiner Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie (1843/1844) 

behauptete Marx, dass es in Deutschland nur eine universelle Emanzipation geben 

könne, eine partikulare Emanzipation aber angesichts der repressiven Zustände der 

Restaurationszeit keine wirkliche gesellschaftspolitische Relevanz hätte. Die Kritik 

müsse sich vielmehr von der Religionsfrage lösen, denn die politische und religiöse 

Emanzipation des Bürgertums sei nicht mit einer universellen menschlichen Eman-

zipation gleichzusetzen. Expliziert hatte Marx diesen Punkt in seiner Schrift Zur 

Judenfrage, die er von Oktober bis Dezember 1843 erarbeitete (1844 publiziert). 

Marx stellt darin zunächst Bruno Bauers Betrachtungen zur Judenfrage dar, um die-

se anschließend einer Kritik zu unterziehen. Bauers Fehler sei es, die Frage der Ju-

denemanzipation als eine theologische Frage zu diskutieren, die sich nur im christ-

lichen Staat als Problem stellt. Marx hingegen möchte die Judenfrage innerhalb des 

Staats als solchem beziehungsweise das Verhältnis von Staat und Religion über-

haupt diskutieren, um so die Judenemanzipation als Moment einer politischen 

Emanzipation auch in ihrer Bedeutung bezüglich einer möglichen allgemeinen 

menschlichen Emanzipation zu betrachten.419  

In der marxschen Perspektive erscheint die im bürgerlichen Rechtsstaat etablier-

te Trennung zwischen anerkannten politischen Fragen einerseits und sozialen Fra-

gen andererseits, unter die beispielsweise Fragen der privat gesteuerten gesell-

schaftlichen Produktion oder solche der gesellschaftlichen Lebensweise fallen, als 

in sich problematisch. Daher strebt Marx eine Rücknahme der Politik in die Gesell-

schaft an, die er mit einer sozialen bzw. universellen Emanzipation gleichsetzt.420 

Letztere kann sich in Marx’ teleologischem Geschichtsbild erst nach der politischen 

Emanzipation verwirklichen.421 Die universelle Emanzipation muss jedoch nicht 

immer als ein einmaliger Akt verstanden werden, sondern kann ebenso als eine 

schrittweise Ausweitung der politischen Debatte, etwa durch eine Ausweitung des 

Wahlrechts, gedacht werden.422 

                                                             

419  Vgl. MEGA² I/2, S. 145-146. 

420  Vgl. Demirović, Alex: Kritik der Politik, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach 

Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 463-485. 

421  Die Pariser Kommune von 1871 verstand Marx als eine solche soziale Revolution ge-

gen den politischen Staat. Hier habe die Gesellschaft die staatliche Macht in sich zu-

rückgenommen und so die Trennung zwischen Staat und Zivilgesellschaft wieder auf-

gehoben. Vgl. MEW 17, S. 541. Siehe auch: Stedman Jones, Gareth:  Karl  Marx:  Grea -t

ness and Illusion, Allen Lane, London 2016, S. 506. 

422  Vgl. Demirović, Alex: Kritik der Politik, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach 

Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 484-485. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 247 

 

Nach Marx könne man am Beispiel der Vereinigten Staaten erkennen, wie die 

vollständige politische Emanzipation sich zur Religion verhält. Auch dort ist die 

Mehrzahl religiös, doch habe der amerikanische Staat sich von der Religion befreit, 

insofern er die Religion „unter die Zahl der Privatinteressen hinabgestoßen“423 ha-

be. Die Religion sei daher in Amerika zu einer reinen Privatangelegenheit der Mit-

glieder der bürgerlichen Gesellschaft deklariert worden. Die bürgerliche Gesell-

schaft bildete für Marx das komplementäre Moment des säkularisierten Staates und 

so werde auch der politisch emanzipierte Mensch in einen „öffentlichen und in den 

Privatmenschen“ gespalten.424 So zeigt sich für Marx in dessen Rezension der Ana-

lyse Bruno Bauers: 

 

„Wir haben also gezeigt: Die politische Emancipation von der Religion läßt die Religion be-

stehn, wenn auch keine privilegirte Religion. Der  Widerspruch, in welchem sich  der  Anhä -

ger  einer besondern Religion mit seinem Staatsbürgerthum befindet, ist nur ein Theil des 

allgemeinen weltlichen Widerspruchs zwischen dem politischen Staat und der bürgerlichen 

Gesellschaft. Die Vollendung des christlichen Staats ist der Staat, der sich als Staat bekennt 

und von der Religion seiner Glieder abstrahirt. Die Emancipation des Staats von der Religion 

ist nicht die Emancipation des wirklichen Menschen von der Religion.“425 

 

Gemäß Marx behauptet Bruno Bauer hingegen, dass die Juden ihren Glauben op-

fern müssten, um die Menschenrechte als Staatsbürgerrechte zu empfangen. Mit 

Blick auf die Vereinigten Staaten und Frankreich wendet Marx gegen Bauer ein, 

dass dies in jenen Ländern, welche die Menschen- und Bürgerrechte deklariert ha-

ben, nicht der Fall sei, da das religiöse Leben dort vielmehr erblühe.426 Für Marx 

fallen die Menschenrechte zum Teil unter die Kategorie der „politischen Rechte“ 

oder „politischen Freiheit“.427 Sie seien daher als Rechte auf politische Teilhabe in 

einem staatlichen Gemeinwesen zu verstehen, die die Religionsausübung, wie man 

es etwa am Beispiel der USA erkennen könne, in keiner Weise einschränken. Auch 

sind sie für Marx mehr als bloße Staatsbürgerrechte, insofern sie, wie er unter 

Rückgriff auf die französische Menschenrechtserklärung zu belegen versucht, ei-

nem jeden Menschen das Recht einräumen, alles zu tun, was keinem Dritten scha-

det. Daher erwiesen sich die Menschenrechte als die Basis einer spezifischen Frei-

heit des Menschen – nämlich einer Freiheit der Menschen „als isolirter auf sich zu-

                                                             

423  MEGA² I/2, S. 150. 

424  MEGA² I/2, S. 150. 

425  MEGA² I/2, S. 155. 

426  Vgl. MEGA² I/2, S. 155-156. 

427  Vgl. MEGA² I/2, S. 156. 

n

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

rückgezogener Monade“428. Das Recht der freien Ausübung der Religion, sofern 

dies keinem anderen schadet, ist das Recht des Mitglieds der bürgerlichen Gesell-

schaft, die als solche an kein konkretes Staatswesen gebunden ist: 

 

„Das Privilegium des Glaubens ist ein allgemeines Menschenrecht. Die droits de lʼhomme, 

die Menschenrechte, werden als solche unterschieden von den droits du citoyen, von den 

Staatsbürgerrechten. Wer ist der vom citoyen unterschiedene homme? Niemand anders als das 

Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft. Warum wird das Mitglied der bürgerlichen Gesell-

schaft ‚Mensch‘, Mensch schlechthin, warum werden seine Rechte Menschenrechte genannt? 

Woraus erklären wir dies Faktum? Aus dem Verhältnis des politischen Staats zur bürgerli-

chen Gesellschaft, aus dem Wesen der politischen Emancipation. Vor allem konstatiren wir 

die Thatsache, daß die sogenannten Menschenrechte, die droits de lʼhomme im Unterschied 

von den droits de citoyen, nichts anderes sind als die Rechte des Mitglieds der bürgerlichen 

Gesellschaft, d.h. des egoistischen Menschen, des vom Menschen und vom Gemeinwesen ge-

trennten Menschen.“429 

 

Die Menschenrechte sollen aus der marxschen Sicht die notwendigen Bedingungen 

wie etwa formalrechtliche Gleichheit und persönliche Sicherheit schaffen, damit 

sich die bürgerliche Gesellschaft und der von ihr vorangetriebene kapitalistische 

Produktionsprozess frei entfalten können.430 Zugleich wird in diesem Prozess ein 

bestimmtes Menschenbild als natürlich postuliert. Die Gesellschaft wird dadurch 

unmerklich entpolitisiert, mangels alternativer Entwürfe.431 Dabei sind die Freihei-

ten des Menschenrechtskatalogs für Marx vornehmlich darauf gerichtet, den Men-

schen als autonomes Individuum zu deklarieren, um diesen aus seinen tradierten so-

zialen Gemeinschaften und den damit verbundenen Rechten und Pflichten heraus-

zulösen: 

 

„Es handelt sich um die Freiheit des Menschen als isolirter auf sich zurückgezogener Mona-

de. […] Aber das Menschenrecht der Freiheit basirt nicht auf der Verbindung des Menschen 

mit dem Menschen, sondern vielmehr auf der Absonderung des Menschen von dem Men-

schen. Es ist das Recht dieser Absonderung, das Recht des beschränkten, auf sich beschränk-

ten Individuums. Die praktische Nutzanwendung des Menschenrechtes der Freiheit ist das 

Menschenrecht des Privateigenthums. […] Das Menschenrecht des Privateigenthums ist also 

das Recht, willkürlich […], ohne Beziehung auf andre Menschen, unabhängig von der Gesell-

                                                             

428  MEGA² I/2, S. 157. 

429  MEGA² I/2, S. 157. 

430  Vgl. MEGA² I/2, S. 150. 

431  Vgl. MEGA² I/2, S. 161-162. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 249 

 

schaft, sein Vermögen zu genießen und über dasselbe zu disponiren, das Recht des Eigennut-

zes. Jene individuelle Freiheit, wie diese Nutzanwendung derselben, bilden die Grundlage der 

bürgerlichen Gesellschaft.“432  

 

Der bürgerliche Staat, der die Menschenrechte achtet, achte damit in Wirklichkeit 

die Bedürfnisse des bürgerlichen Subjektes, das, um frei wirtschaften zu können, 

nicht gewillt ist, auf mögliche tradierte Einschränkungen – etwa durch die Religion 

oder durch die Gewerbeordnung – Rücksicht zu nehmen. Dabei erweisen sich in 

Marx’ Lesart die Menschenrechte entgegen dem ideologischen Anschein nicht als 

Zweck, sondern als Mittel zum Zweck der Auflösung der alten Feudalgesell-

schaft.433 

 

„Dieser Mensch, das Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft, ist nun die Basis, die Vorausset-

zung des politischen Staats. Er ist von ihm als solche anerkannt in den Menschenrechten. Die 

Freiheit des egoistischen Menschen und die Anerkennung dieser Freiheit ist aber vielmehr die 

Anerkennung der zügellosen Bewegung der geistigen und materiellen Elemente, welche sei-

nen Lebensinhalt bilden. Der Mensch wurde daher nicht von der Religion befreit, er erhielt 

die Religionsfreiheit. Er wurde nicht vom Eigenthum befreit. Er erhielt die Freiheit des Ei-

genthums. Er wurde nicht von dem Egoismus des Gewerbes befreit, er erhielt die Gewerbe-

freiheit.“434  

 

Fast alle späteren Rekurse auf die Menschenrechte greifen auf die in Zur Judenfra-

ge formulierten Ideen zurück. Auch in Marxʼ erstem Band des Kapitals hat sich die 

marxsche Position zu den Menschenrechten nicht verändert. Hier findet sich wohl 

eines der berühmtesten Marx-Zitate, in dem nicht nur Jeremy Bentham, sondern 

auch die Menschenrechte als zentraler Punkt genannt werden: 

 

„Die Sphäre der Cirkulation oder des Warenaustausches, innerhalb deren Schranken Kauf 

und Verkauf der Arbeitskraft sich bewegt, war in der Tat ein wahres Eden der angebornen 

Menschenrechte. Was allein hier herrscht, ist Freiheit, Gleichheit, Eigentum und Bentham. 

Freiheit! Denn Käufer und Verkäufer einer Waare, z.B. der Arbeitskraft, sind nur durch ihren 

freien Willen bestimmt. Sie kontrahieren als freie, rechtlich ebenbürtige Personen. Der Kon-

trakt ist das Endresultat, worin sich ihre Willen einen gemeinsamen Rechtsausdruck geben. 

Gleichheit! Denn sie beziehen sich nur als Waarenbesitzer auf einander und tauschen Aequi-

valent für Aequivalent. Eigenthum! Denn jeder verfügt nur über das Seine. Bentham! Denn 

                                                             

432  MEGA² I/2, S. 157-158. 

433  Vgl. MEGA² I/2, S. 159-161. 

434  MEGA² I/2, S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

jedem von den beiden ist es nur um sich zu thun. Die einzige Macht, die sie zusammen und in 

ein Verhältniß bringt, ist die ihres Eigennutzes, ihres Sondervortheils, ihrer Privatinteressen. 

Und eben weil so jeder nur für sich und keiner für den andren kehrt, vollbringen alle, infolge 

einer prästabilierten Harmonie der Dinge, oder unter den Auspicien einer allpfiffigen Vorse-

hung, nur das Werk ihres wechselseitigen Vortheils, des Gemeinnutzens, des Gesammtinte-

resses.“435  

 

Dass Marx Bentham hier gründlich missversteht, wurde bereits an anderer Stelle 

ausführlich dargelegt. Hervorzuheben ist, dass Marx an der Basis des Menschen-

rechtsdiskurses letztlich die Bedürfnisse der kapitalistischen Produktion stehen 

sieht. Formale Freiheit, Gleichheit und Sicherheit sind aus seiner Sicht dem kapita-

listischen Ausbeutungsprozess nicht etwa Hinderungsgründe, sondern vielmehr 

notwendige Bedingungen.436 Der vermeintlich freie Austausch von Eigentum und 

Arbeitskraft ist hier nur eine Mystifizierung der tatsächlichen Eigentumsverhältnis-

se, die den Arbeiter in die Ausbeutung zwingen. Ein freies Vertragsverhältnis 

gleichberechtigter Partner ist für Marx letztlich nichts anderes als eine Diktatur des 

Kapitals im Schein der universellen Emanzipation der allseits anerkannten Bürger- 

und Menschenrechte. Und tatsächlich wurde, wie auch Andreas Arndt anmerkt, das 

Recht auf Eigentum im 18. und 19. Jahrhundert als das zentrale Menschenrecht be-

trachtet.437 Dieser Kontext macht Marx’ Kritik an den Menschenrechten viel ver-

ständlicher; zudem griff er an keiner Stelle persönliche Freiheitsrechte an, sondern 

setzte sich im Gegenteil für diese ein.438 Marxens obige Interpretation wird von ihm 

selbst in mehrfacher Wiederholung zugespitzt zum Ausdruck gebracht: „Und glei-

che Exploitation der Arbeitskraft ist das erste Menschenrecht des Kapitals.“439 Das 

Menschenrecht sei das Recht der Ausbeuter, was in folgender Textstelle deutlich 

zum Ausdruck kommt: 

 

„So oft das Fabrikgesetz die Kinderarbeit in bisher unangefochtnen Industriezweigen auf 6 

Stunden beschränkt, ertönt stets neu der Fabrikantenjammer: ein Theil der Eltern entziehe die 

                                                             

435  MEGA² II/6, S. 191. 

436  Vgl. Kucznyki, Jürgen: Menschenrechte und Klassenrechte, Akademie Verlag, Berlin, 

1978, S. 23. 

437  Vgl. Arndt, Andreas: Geschichte und Freiheitsbewusstsein: Zur Dialektik der Freiheit 

bei Hegel und Marx, Minerva Verlag, Berlin 2015, S. 121. 

438  Vgl. Arndt, Andreas: Nachwort zur zweiten Auflage, in: Arndt, Andreas: Karl Marx. 

Versuch über den Zusammenhang seiner Theorie, Akademie Verlag, Berlin 2011 

(1985), S. 261. 

439  MEGA² II/6, S. 294. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 251 

 

Kinder nun der gemaßregelten Industrie, um sie in solche zu verkaufen, wo noch ‚Freiheit der 

Arbeit‘ herrscht, d.h., wo Kinder unter 13 Jahren gezwungen werden, wie Erwachsne zu ar-

beiten, also auch theurer loszuschlagen sind. Da aber das Kapital von Natur ein Leveller ist, 

d.h. in allen Produktionssphären Gleichheit der Exploitationsbedingungen der Arbeit als sein 

angebornes Menschenrecht verlangt, wird die legale Beschränkung der Kinderarbeit in einem 

Industriezweig Ursache ihrer Beschränkung in dem andren.“440 

 

Wenn also die Menschenrechte sich entgegen dem Anschein als ein Instrument der 

Versklavung erweisen, kann einzig der Ausweg aus der Menschenrechtsordnung 

befreiend wirken: 

 

„Zum ‚Schutz‘ gegen die Schlange ihrer Qualen müssen die Arbeiter ihre Köpfe zusammen-

rotten und als Klasse ein Staatsgesetz erzwingen, ein übermächtiges gesellschaftliches Hin-

derniß, das sie selbst verhindert, durch freiwilligen Kontrakt mit dem Kapital sich und ihr Ge-

schlecht in Tod und Sklaverei zu verkaufen. An die Stelle des prunkvollen Katalogs der ‚un-

veräußerlichen Menschenrechte‘ tritt die bescheidne Magna Charta eines gesetzlich be-

schränkten Arbeitstags, die ‚endlich klarmacht, wann die Zeit, die der Arbeiter verkauft, en-

det, und wann die ihm selbst gehörige Zeit beginnt‘.“441 

 

Die Menschenrechtsordnung verhindert eine wahre Demokratie der Gleichen, die 

sich nur durch für die Mehrheit nützliche Gesetze ohne metaphysische Bezüge er-

reichen lasse. Für Bentham wie für Marx kann nur positives Recht, das von allen 

mitgestaltet wird und daraus seine Legitimation bezieht, zu einer Verbesserung der 

Verhältnisse beitragen.442 

Dennoch ist Marxʼ Position gegenüber dem Menschenrecht nie völlig eindeutig, 

denn die Sklavenbefreiungsbewegung (oder auch Abolitionismus), die als Teil der 

Menschenrechtsbewegung gesehen werden kann, begrüßte er unumschränkt.443 

                                                             

440  MEGA² II/6, S. 386-387. 

441  MEGA² II/6, S. 302-303. 

442  Bezüglich Marx siehe auch die Argumentation von: Arndt, Andreas: Geschichte und 

Freiheitsbewusstsein: Zur Dialektik der Freiheit bei Hegel und Marx, Minerva Verlag, 

Berlin 2015. 

443  Insofern ist etwa Claude Leforts Kritik an Marxʼ Menschenrechtsbegriff, wonach die 

Menschenrechte für diesen nur ein ideologischer Ausdruck seien, der die Dimension 

des Politischen – und deren emanzipatorisches Potenzial – verschütte, überzogen. Le-

fort behauptet darüber hinaus, dass eine von Marx abgeleitete Negation der Menschen-

rechte dem Totalitarismus Vorschub leiste. In Absetzung zu Marx mahnt Lefort, dass es 

angebrachter sei, die Entflechtung von Politik und Recht zu untersuchen, die mit den 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Deutlich wird dies etwa in seiner wohlwollenden Haltung gegenüber der Politik des 

amerikanischen Präsidenten Abraham Lincoln. Marx begrüßte es, dass Lincoln im 

Januar 1863, mitten im Amerikanischen Bürgerkrieg, der von 1861 bis 1865 andau-

erte, eine Emanzipationsproklamation verabschiedete, welche die Sklaven der re-

bellierenden Unionsstaaten für frei erklärte. In einem Brief im Namen der Interna-

tionalen (vom 29. November) an Lincoln bewertete Marx dessen Kampagne gegen 

die Sklaverei als „[…] eine neue Epoche der Machtentfaltung für die Arbeiterklas-

se“444 und fügt hinzu, dass die Arbeiter Europas es als ein Zeichen der kommenden 

Zeit ansehen, dass „[…] Abraham Lincoln, dem starksinnigen, eisernen Sohn der 

Arbeiterklasse, das Los zugefallen ist, sein Vaterland durch den beispiellosen 

Kampf für die Erlösung einer geknechteten Race und für die Umgestaltung der so-

zialen Welt hindurchzuführen“445.  

In jenem Brief findet sich eine positive Bezugnahme auf die Menschenrechte, 

die seiner bisherigen philosophischen Kritik an diesen widerspricht. Lincoln, der 

den Namen Karl Marx vielleicht aus der republikanischen New York Daily Tribune 

erinnerte, hätte Marx’ Kritik an den Menschenrechten wohl kaum nachvollziehen 

können und wollen. In Marxʼ alltagspolitischen Schriften, wie etwa jenen, die er im 

Namen der Internationalen verfasste, geraten die Menschenrechte, die Mitte des 19. 

Jahrhunderts offenbar schon eine begriffliche Schwerkraft entwickelt haben muss-

ten, zu einem affirmativen Bezugspunkt.446 So schrieb er in dem offenen Brief an 

Lincoln: 

                                                                

Menschernrechtserklärungen ihren Lauf nahm. So könne ein Terrain in den Blick ge-

nommen werden, das unbeherrschbar bleibe. Vgl. Lefort, Claude: Menschenrechte und 

Politik, in: Menke, Christoph; Raimondi, Francesca (Hrsg.): Die Revolution der Men-

schenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen. Suhrkamp, 

Berlin 2011, S. 253-278. 

444  MEW 16, S. 19. 

445  MEW 16, S. 19. 

446  Tatsächlich bestand eine große Affinität zwischen den deutschen Demokraten von 

1848/49 und der neu etablierten amerikanischen Republikanischen Partei Abraham Lin-

colns (gegr. 1854). So überrascht es nicht, dass viele Aktivisten aus den deutschen de-

mokratisch-sozialistischen Kreisen zu glühenden Unterstützern der Nordstaaten wur-

den. Die Exilanten Joseph Wedemeyer und August Willich, beide Mitglieder des Bun-

des der Kommunisten, stiegen in der Nordstaatenarmee in den Rang eines Obersts und 

eines Genrals auf. Der badische Revolutionär Carl Schurz, der Marx persönlich kannte, 

hatte zwischen 1877 und 1881 sogar das Amt des Innenministers der Vereinigten Staa-

ten inne. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 253 

 

„Als die Oligarchie der 300.000 Sklavenhalter zum erstenmal in den Annalen der Welt das 

Wort Sklaverei auf das Banner der bewaffneten Rebellion zu schreiben wagte; als auf dem 

selbigen Boden, dem kaum ein Jahrhundert vorher zuerst der Gedanke einer großen demokra-

tischen Republik entsprungen war, von dem die erste Erklärung der Menschenrechte ausging 

und der erste Anstoß zu der europäischen Revolution des 18. Jahrhunderts gegeben wurde; als 

auf diesem selbigen Boden die Konterrevolution mit systematischer Gründlichkeit sich rühm-

te, ‚die zur Zeit des Aufbaues der alten Verfassung herrschenden Ideen‘ umzustoßen, und ‚die 

Sklaverei als eine heilsame Einrichtung – ja als die einzige Lösung des großen Problems der 

Beziehungen der Arbeit zum Kapital hinstellte‘ und zynisch das Eigentumsrecht auf den 

Menschen als den ‚Eckstein des neuen Gebäudes‘ proklamierte; da begriffen die Arbeiter Eu-

ropas sofort, selbst noch ehe sie durch die fanatische Parteinahme der oberen Klassen für den 

Konföderiertenadel gewarnt worden, daß die Rebellion der Sklavenhalter die Sturmglocke zu 

einem allgemeinen Kreuzzug des Eigentums gegen die Arbeit läuten würde […].“447 

 

Marx hoffte, dass Lincoln eine Art bürgerlich-demokratischer Republik errichten 

würde, die langfristig kostenlose Bildung ermöglichen und eine progressive Besteu-

erung einführen würde. In einem solchen politischen System würde früher oder spä-

ter eine Arbeiterpartei entstehen, die sich der Etablierung eines Achtstundentages 

widmen würde.448 

Noch in einer weiteren Hinsicht schlich sich der Menschenrechtsgedanke in den 

sozialistischen Diskurs. Auch hier spielt die Internationale eine entscheidende Rol-

le. Nach der gewaltsamen Niederschlagung der Pariser Kommune im Jahr 1871 ver-

fasste der Dichter Eugène Pottiers, der Teil derselbigen gewesen war, den Text zum 

Kampflied der Arbeiterbewegung. Im Text der Internationalen heißt es:  

 

„Wacht auf, Verdammte dieser Erde, die stets man noch zum Hungern zwingt! Das Recht wie 

Glut im Kraterherde nun mit Macht zum Durchbruch dringt. Reinen Tisch macht mit dem 

Bedränger! Heer der Sklaven, wache auf! Ein Nichts zu sein, tragt es nicht länger. Alles zu 

werden, strömt zuhauf! Völker, hört die Signale! Auf zum letzten Gefecht! Die Internationale 

erkämpft das Menschenrecht.“ 

 

                                                             

447  MEW 16, S. 18-19. 

448  Vgl. Blackburn, Robin: Lincoln and Marx: The Transatlantic Convergence of Two 

Revolutionaries, in: Jacobin 7-8, 2012, S. 48–51. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Der Text von 1871 ist ein weiterer Beleg dafür, dass die Idee der Menschenrechte 

eine Langzeitdynamik entfaltete, die über die von Marx beklagte Verrechtlichung 

im Sinne des Bürgertums weit hinausgehen sollte.449 

Schließlich formulierte Marx in der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie 

den „[…] kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der 

Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen 

ist“450. Wenn er auch hierfür nicht der Rede von Menschenrechten bedurfte, so zeig-

te sich noch während Marxʼ Lebenszeit, dass jene, vermeintlich den Herrschaftsin-

teressen dienliche Fiktion ursprünglicher Menschenrechte ebenso auch den marx-

schen gesellschaftspolitischen Zielen dienlich zu sein begann. 

Bei der Zusammenschau jener drei Kritiken von Bentham, Burke und Marx fällt 

auf, dass sich hinter vermeintlich einfachen oder gar selbstevidenten Begriffen 

komplexe historische Begriffsgeschichten verbergen. Ebenso zeigt sich, dass die 

großen geistesgeschichtlichen Strömungen des Konservatismus, Liberalismus und 

Sozialismus einander nie völlig ausschließen, sie sogar gemeinsame Schnittmengen 

                                                             

449  Schlussendlich haben auch die sozialistischen Staaten des 20. Jahrhunderts Menschen-

rechtserklärungen unterschrieben. Gegenüber der marxschen Menschenrechtskritk, die 

den Sozialisten des 20. Jahrhunderts noch präsent war, aber als relativ galt, sahen sie 

sich angesichts der Unterzeichnung zumindest noch unter Rechtfertigungsdruck. So 

schrieb der DDR-Historiker Jürgen Kuczynski: „Und doch haben wir ‚Menschenrechts-

konventionen‘ der UNO unterschrieben, Menschenrechtsdokumente von Staaten ver-

schiedener Gesellschaftsordnung. Wie ist das zu erklären? […] Für die Bourgeoisie war 

und ist der Begriff der Menschenrechte ein gewissermaßen heiliger oder ewiger, von 

Gott oder von der Natur stammender Wert. Für uns ist das Menschenrecht ein profaner, 

gesellschaftlich bestimmter Begriff. Aus der heroischen Illusion der jungen Bourgeoisie 

wird bei uns eine praktische gesellschaftliche Konzeption zur Verbesserung der Ver-

hältnisse unter den Menschen und Gesellschaften auf dieser Erde. Sodann, und das ist 

der politisch entscheidende Grund, leben wir in einer gespaltenen Welt […]. Unter die-

sen Umständen unterliegt unsere Haltung zum Völkerrecht und auch zum Menschen-

recht einer Wandlung. Die friedliche Koexistenz verlangt auf beiden Seiten die Aner-

kennung gewisser Werte und juristischer, völkerrechtlicher Verständigungsmöglichkei-

ten. Selbstverständlich erkennen wir zum Beispiel nicht die in so vielen Menschen-

rechtserklärungen verankerte Unantastbarkeit des bürgerlichen Eigentums an. Das hieße 

ja alles, für das der Sozialismus steht, verraten.“ Kucznyki, Jürgen: Menschenrechte 

und Klassenrechte, Akademie Verlag, Berlin, 1978, S. 31. 

450  MEGA² I/2, S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 255 

 

aufweisen.451 Sie entwickelten sich gemeinsam, sahen sich mit ähnlichen Problem-

stellungen konfrontiert, bekämpften sich ebenso, wie sie sich aufeinander bezogen. 

Aus der Zusammenschau dreier politiktheoretischer Positionierungen zu dem in 

der Französischen Revolution geborenen Menschenrechtsdiskurs lassen sich 

Schlüsse ziehen, welche die Selbstevidenz, die der Menschenrechtsbegriff heute er-

reicht hat, genealogisch hinterfragen. Ebenso ergeben sich Einsichten bezüglich der 

Entstehungsgeschichte des benthamschen Liberalismus oder der sozialistischen 

Idee von Marx. Wie Jeremy Waldron zu Recht bemerkt, kritisierten Jeremy Bent-

ham, Edmund Burke und auch Karl Marx insbesondere den Abstraktionsgrad des 

Menschenrechtsgedankens, der vor allem Bentham als kontrafaktisch erscheint. 

Thema der drei Kritiken ist immer wieder der Widerspruch zwischen den gewach-

senen Gemeinschaften und deren Recht einerseits und einem vermeintlich ahistori-

schen Individuum andererseits. Burke und Bentham üben zudem eine relativistische 

Kritik an den Menschenrechten, d.h., dass sie einen möglichen normativen Kern 

dieser bestreiten, der überall anerkannt werden könnte. Bentham und Marx hinge-

gen ist gemein, dass sie in der Konstruktion der Menschenrechte eine den Egoismus 

bestärkende Idee sehen. Zudem erkennen sie in den Menschenrechten eine sprachli-

che Täuschung. Marx sieht insbesondere in der von der Bourgeoisie angestrebten 

Universalisierung des Kapitalismus, mittels der dafür zu etablierenden Freiheit und 

Gleichheit der Menschen, den Sinn und Zweck der von der Bourgeoisie proklamier-

ten Menschenrechte. Bentham sieht in den Menschenrechten nicht viel mehr als ei-

ne fixe Idee, die zu fatalen Trugschlüssen verleitet. So verschieden die konkrete 

Argumentation der drei Autoren ist, so heben sie doch alle drei hervor, dass das 

Menschenrechtsprinzip mit einem verarmten Menschenbild einhergehe.452  

Die marxsche Menschenrechtskritik gilt heute gemeinhin als einer der Aus-

gangspunkte für eine Erweiterung des klassischen liberalen Menschenrechtskata-

logs um die Dimension der sozialen Rechte.453 Der Philosoph Christoph Menke 

stellt dies in seinem Buch Kritik der Rechte (2015) infrage. So habe die bürgerliche 

Gesellschaft entgegen Marxens Annahme nicht nur das Privatrecht als universelle 

Austauschform etabliert, sondern vielmehr von Anbeginn ein Sozialrecht etabliert, 

das nicht Ergebnis der historischen Arbeitskämpfe war. Menke schreibt: 

 

                                                             

451  Vgl. Waldron, Jeremy: Introduction, in: ders. (Hrsg.): Nonsense Upon Stilts. Bentham, 

Burke and Marx on the Rights of Man, Methuen, London; New York 1987, S. 3-4. 

452  Vgl. ebd., S. 3-4. 

453  Vgl. Lohmann, Georg: Karl Marx, in: Lohmann, Georg; Pollmann, Arnd (Hrsg.): Men-

schenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, Metzler, Stuttgart 2012, S. 74-75. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

„Das Sozialrecht ist nicht das Ergebnis eines politischen Kampfes gegen die – ursprünglich 

angeblich nur privatrechtlich konstituierte – Herrschaft in der bürgerlichen Gesellschaft; es ist 

konstitutiv für diese Herrschaft. Es ist auch nicht eine späte Hervorbringung, durch antibür-

gerliche Politik, sondern entsteht zugleich mit der bürgerlichen Gesellschaft. […] Politisch 

manifestiert sich das Sozialrecht als ein zentraler Bestandteil des ‚Not- und Verstandesstaats‘ 

(Hegel), dem nicht nur die Privatrechtspflege obliegt, sondern die Sicherung der Möglichkei-

ten, am ‚allgemeinen Vermögen‘ der bürgerlichen Gesellschaft teilzunehmen; das ist nicht 

nur eine Forderung (und ein Verfassungsartikel) der Revolution, sondern auch für einen anti-

revolutionären Liberalen wie Benjamin Constant selbstverständlich. Daher hat das Sozial-

recht als solches auch gar keinen antibürgerlichen, kritischen Gehalt. Seine Anfänge sind im 

Gegenteil autoritär – paternalistisch. Dieses ‚autoritäre‘ Konzept des Sozialrechts verwandelt 

sich erst dann zu einem Konzept der Kritik, wenn die Sozialisten von Babeuf über Proudhon 

und Lassalle bis zu den deutschen Sozialdemokraten die Idee der Menschenrechte aufgreifen 

und […] als ‚sozialistische Grundrechte‘ reformulieren. Der Sozialstaat des 20. Jahrhunderts 

schließlich verwirklicht Teile dieser sozialistischen Rechtsforderungen.“454 

 

Den Versuch einer durch die sozialistische Bewegung mitgetragenen Etablierung 

eines Sozialrechts innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft tat Marx jedoch als „Al-

bernheit“ ab.455 Letztlich gehe es dem Kapital darum, durch das bürgerliche Privat-

recht eine Machtbeziehung zu etablieren, innerhalb derer der Kapitalist Arbeitskraft 

legitim ankaufen kann und dem Arbeiter nicht viel mehr übrig bleibt, als seine Ar-

beitskraft zu verkaufen. Ein solches bürgerliches Recht der faktischen Ungleichheit, 

das jedoch mit dem Menschenrecht im Einklang steht, ist nicht demokratisch. 

Heute geht man allgemeinhin von einer unauflösbaren Verbindung von Men-

schenrechten und Demokratie aus.456 Demnach wird etwa die Demokratie entweder 

als ein Inhalt der Menschenrechte oder aber als ein Instrument der Menschenrechte 

begriffen.457 Konträr dazu setzten Bentham und Marx die Menschenrechte in ein 

Spannungsverhältnis zur Demokratie. Für Bentham können metaphysisch bestimm-

te Rechte, die für ihn nichts als fromme Wünsche sind, ebenso wie eine festge-

schriebene Verfassung nicht den demokratischen Willen der Bürger einschränken, 

deren Nutzenbestimmung sich je nach Lage verändert und daher ungebunden blei-

ben muss. Benthams kritischer Schüler John Stuart Mill kritisierte bekanntlich in 

                                                             

454  Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Suhrkamp, Berlin 2015, S. 283. 

455  Vgl. ebd., S. 283-284 

456  Siehe dazu: Haller, Gret: Menschenrechte ohne Demokratie? Der Weg der Versöhnung 

von Freiheit und Gleichheit, Aufbau Verlag, Berlin 2012. 

457  Vgl. Menke, Christoph; Pollmann, Arnd: Philosophie der Menschenrechte zur Einfüh-

rung, Junius, Hamburg 2007, S. 171-172. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 257 

 

Über die Freiheit (1856) den benthamschen Utilitarismus im Namen einer vor der 

demokratischen Regierungsgewalt zu schützenden Minderheit. Mills menschen-

rechtlich fundierte Kritik der Demokratie geht davon aus, dass sich das Volk not-

wendigerweise selbst beschränken müsse.458 Ausschlaggebend sind hierbei die 

Rechte des einzelnen Bürgers gegenüber der demokratischen Gesellschaft und de-

ren tyrannischen Tendenzen, wie sie Alexis de Tocqueville in seinen Beobachtun-

gen Über die Demokratie in Amerika (1835) schilderte, auf die sich Mill bezog.459  

Im Gegensatz zu Mills menschenrechtlicher Kritik der Demokratie steht Marxʼ Ar-

gumentation. Für ihn sind die Menschenrechte eine ideologische, d.h. herrschafts-

dienliche Idee des bürgerlichen Liberalismus, die weder den komplexen Bedürfnis-

sen des Gattungswesens Mensch noch den Bedürfnissen des weitestgehend besitz-

losen Volkes entsprechen. Daher sind die Menschenrechte für Marx, ebenso wie für 

Bentham, ein Hindernis der Demokratie.  

Wenn man unter Demokratie weniger das Mehrheitsprinzip und eher die Selbst-

regierung von Gleichen versteht, mindert sich die von Mill ausgemachte Problema-

tik ab, insofern Gleichheit notwendigerweise mit gegenseitiger Achtung einhergeht. 

Aus einer solchen Perspektive wird verständlich, warum die Menschenrechte und 

das Prinzip der Volkssouveränität in der Amerikanischen wie auch in der Französi-

schen Revolution zugleich verkündet wurden.460 Gleichheit ist eines der Primärzie-

le, das sich im Denken Benthams („jeder soll als einer zählen und keiner mehr als 

einer“)461 ebenso findet wie in Marxens egalitaristischer Demokratievorstellung, die 

über die bloße formale Gleichheit – wie sie einst Bentham zunächst realisieren 

wollte – hinauszugehen gedachte. 

Marx kann allerdings vorgeworfen werden, dass er die Dynamik der Menschen-

rechtsidee in der Dimension politischer Gleichheit (und somit im Hinblick auf die 

sich historisch vollziehende Demokratisierung) systematisch verkannte. Einerseits 

wurden die Menschenrechte auch für die Arbeiterbewegung noch während des 19. 

Jahrhunderts zum positiven Bezugspunkt, genauso wie die Idee der Menschenrechte 

auch die Ausweitung der Demokratisierung etwa in den Vereinigten Staaten beglei-

tete. Gret Haller moniert darüber hinaus, dass Marx bereits in seinem historischen 

Rückblick „[…] die Revolution vom Naturrecht abgespalten hatte, aus dem sie En-

                                                             

458  Vgl. ebd., S. 170-173. 

459  Vgl. ebd., S. 173. 

460  Vgl. ebd., S. 176. 

461  Zit. in: Mill, John Stuart: Utilitarismus, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2006 (1861), S. 

94. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

de des 18. Jahrhunderts hervorgegangen war“462. Allerdings verwehrt sich auch 

Haller, angesichts der US-amerikanischen Militärinterventionen des frühen 21. 

Jahrhunderts, gegen eine Moralisierung oder religiöse Aufladung der Menschen-

rechtsidee und plädiert stattdessen für eine demokratische Ausgestaltung menschli-

cher Freiheit. Die rousseausche Idee einer angeborenen menschlichen Freiheit, die 

einst Marx inspirierte und die auch heute noch hochaktuell ist, bleibt aber vom Na-

turrecht bestimmt.463 Einzig Bentham kommt bei der Begründung seiner Annahme 

menschlicher Gleichheit gänzlich ohne Natrurrechtsbezug aus, insofern er diese 

sensualistisch bestimmt. Hier hat jeder ein Recht auf politische Gleichberücksichti-

gung, da ein jeder im gleichen Maße in der Lage ist, Schmerz oder Freude zu erfah-

ren.464  

Der französische Philosoph (und Marxist) Étienne Balibar weist heute entgegen 

der marxschen Annahme, wonach die bürgerliche Freiheit der Menschenrechte die 

Gleichheit zerstört, darauf hin, dass die historischen Bedingungen der Freiheit stets 

dieselben gewesen sind wie die historischen Bedingungen der Gleichheit.465 Balibar 

schließt daraus, dass die Negation der Freiheit die Gleichheit zerstört, wie umge-

kehrt auch die Negation der Gleichheit zwangsläufig die Freiheit zerstört: „Wenn 

Freiheit nämlich nicht Gleichheit ist, bedeutet sie entweder Überlegenheit, ‚Herr-

schaft‘ oder Unterwerfung und Abhängigkeit von irgendeiner Macht, was widersin-

nig ist.“466 Für Balibar bedeutet daher die Gleichung der Erklärung der Menschen- 

und Bürgerrechte von 1789, „Mensch = Bürger“, weniger „die Definition eines po-

litischen Rechts […] als vielmehr die Bekräftigung eines universellen Rechts auf 

Politik“467.  

Das klingt zunächst abstrakt. Deutlich geworden ist aber, etwa mit Verweis auf 

kulturgeschichtliche Ansätze wie die von Lynn Hunt, dass die Menschenrechtsidee 

in einem spezifischen soziokulturellen Kontext Form annahm. Dies gilt auch für die 

                                                             

462  Haller, Gret: Menschenrechte ohne Demokratie? Der Weg der Versöhnung von Freiheit 

und Gleichheit, Aufbau Verlag, Berlin 2012, S. 198. 

463  Die Menschenrechte gelten heute, wie Samuel Moyn meint, als die letzte Utopie. Für 

Moyn ist deren faktische Relevanz jedoch erst seit dem späten 20. Jahrhunderts, genau-

er seit den späten 1970er-Jahren, gegeben, während die Ursprünge des Gedankens heute 

eher unverhältnismäßig überbetont werden. Moyn, Samuel: The Last Utopia. Human 

Rights in History. Harvard University Press, Cambridge 2010. 

464  Da diese Eigenschaften auch Tieren zu eigen sind, trat Bentham als einer der Ersten für 

ein ethisches Verhalten gegenüber Tieren ein. 

465  Vgl. Balibar‚ Étienne: Gleichfreiheit – Politische Essays, Suhrkamp, Berlin 2012, S. 94. 

466  Ebd., S. 96. 

467  Ebd., S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 259 

 

mit Gleichheit und Freiheit verkoppelte Idee der Demokratie, auf die sich Bentham 

und Marx als Kritiker der Menschenrechtsidee bezogen. Auch die Demokratie ist an 

soziokulturelle Voraussetzungen, wie etwa ein gewisses Maß individueller Mün-

digkeit und Kritikfähigkeit, gebunden.468 Nicht nur die Gleichverteilung monetären 

Kapitals, sondern auch die Gleichverteilung kulturellen Kapitals, zumindest aber 

ein Grundmaß an Bildung aller Gesellschaftsmitglieder ist als Grundlage der De-

mokratie zu verstehen. Aus diesem Zusammenhang heraus wurde die soziale Un-

gleichheit auf eine ihnen jeweils eigene Weise von Bentham und Marx problemati-

siert.  

 

 

4.4 PAUPERISMUS UND 

WOHLSTANDSVERWAHRLOSUNG 

 

Bentham und Marx setzten sich intensiv mit dem Problem des Pauperismus ausei-

nander. Im folgenden Abschnitt möchte ich Benthams und Marx’ Analyse des Prob-

lems wie auch ihren jeweiligen Lösungsansatz in Kürze darstellen. Dabei wird sich 

zeigen, dass Benthams Ideen dem marxschen Ansatz nah und fern zugleich waren. 

Beide Perspektiven ähneln einander in der Analyse des Problems sowie im Verweis 

auf die Möglichkeit einer am Gebrauchswert orientierten Planwirtschaft. Zugleich 

stehen beide Betrachtungen in der Dimension der vorgeschlagenen Lösungen sehr 

weit entfernt voneinander. 

 

„Poverty is the state of everyone who, in order to obtain subsistence, is forced to have re-

course to labour. Indigence is the state of him who, being destitute of property, […] is at the 

same time, either, unable to labour, or unable, even for labour, to procure the supply of which 

he happens thus to be in want. Poverty as above defined is the natural, the primitive, the gen-

eral, and the unchangeable, lot of man. […] As labour is the scource of wealth, so is poverty 

of labour. Banish poverty, and you banish wealth […].“469 

 

Benthams Ansicht, dass jene, die von ihrer Arbeit leben müssen, arm sind, insofern 

sie weder über Kapital verfügen noch dazu in der Lage sind, Kapital zu bilden, teil-

                                                             

468  Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Ist die Demokratie eine notwendige Forderung der 

Menschenrechte? in: Gosepath, Stefan; Lohmann, Georg (Hrsg.): Philosophie der Men-

schenrechte, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1998, S. 239. 

469  Bentham, Jeremy: Essays on The Subject of the Poor Laws, in: Bentham, Jeremy (Au-

tor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings on the 

Poor Laws, Volume I., Oxford University Press, Oxford 2001, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

te auch Marx, der den Lohnarbeiter strukturell in einer nachteiligen Position sah. Im 

Unterschied zu Marx ging Bentham jedoch davon aus, dass jene Armut (poverty) 

als Lohnarbeit immer ein Teil der bürgerlichen Gesellschaft sein werde, die nicht 

überwunden werden kann. Armut, als Grund für Arbeit, war vielmehr ein notwen-

diger Bestandteil der Gesellschaft.470 Im Unterschied zu jenen armen Arbeitern 

(working poor) definierte Bentham die Pauper als Bedürftige (indigent poor), die, 

bedingt durch körperliche oder geistige Einschränkungen, nicht dazu in der Lage 

waren, für sich selbst zu sorgen.471 Um jener dringend gewordenen Bedürftigkeit 

auf den Straßen Englands im Namen des Glücks der größten Zahl abzuhelfen, galt 

es Anstrengungen zu unternehmen und Mittel aufzuwenden. Diese Mittel sollten 

ökonomischen Prinzipien gehorchen. Oder wie Bentham es formulierte: „Charity ist 

the end, economy but the means.“472  

In Marx’ Schriften wird die bürgerliche Gesellschaft als ein faktisch die Arbei-

terschaft politisch, rechtlich und kulturell ausschließendes Phänomen beschrieben, 

das durch die geschichtliche Entwicklung, d.h. das Anwachsen des gesellschaftlich 

randständigen Proletariats, bald eingeholt werde. Nur wenige Jahrzehnte zuvor war 

es Benthams Projekt einer Universalisierung der bürgerlichen Gesellschaft, in der 

alle die gleichen politischen Rechte haben sollten und zu der durchaus auch die 

Lohnarbeiter gehören sollten. Die eigeninteressierte (sinistere) Aristokratie gab ihm 

dabei den Anstoß zu seinem Engagement im Namen des Glücks der größten Zahl. 

Doch neben der Aristokratie und der anwachsenden Bourgeoisie fand sich ein drit-

ter, wenn nicht gar vierter Stand der Gesellschaft, der ebenso wuchs. Die landlos 

gewordenen Bauern, die Tagelöhner und Arbeitslosen standen der Universalisie-

rung der bürgerlichen Gesellschaft entgegen, in der ein jeder den gleichen Anspruch 

                                                             

470  Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 178. 

471  Zur detailreichen Untergliederung dieser Gruppe erarbeitete Bentham eine ausufernde 

tabellarische Übersicht, die alle verschiedenen Formen aller geistig oder körperlich 

Eingeschränkter ebenso listet wie jene, die aufgrund äußerer Umstände – etwa als 

Sturmopfer oder Flüchtlinge – hilfsbedürftig geworden sind. Siehe dazu: Bentham, Jer-

emy: A Table of Cases Calling for Relief, in: Bentham, Jeremy (Autor); Quinn, Michael 

(Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings on the Poor Laws, Volume 

I., Oxford University Press, Oxford 2001. 

472  Bentham, Jeremy: Outline of a Work entitled Pauper Management Improved, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Ben-

tham: Writings on the Poor Laws, Volume II., Oxford University Press, Oxford 2010, S. 

637. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 261 

 

auf die Verwirklichung seines eigenen Glückes haben sollte. Auch dem Problem 

des Pauperismus wollte Bentham mit dem Prinzip des Panoptismus begegnen.  

Zwar kannte Bentham noch die Londoner Slums am Ufer der Themse, die 

schon zu seinen Lebzeiten abgerissen und überbaut wurden, doch blieb seine Aus-

einandersetzung mit der Armut zunächst eine theoretische, zumal die Armut sich zu 

Benthams Lebzeiten zunächst als eher ländliches Problem zeigte. Auch die Entfal-

tung der Industrie, die später die Landlosen auffangen sollte, erfolgte zunächst au-

ßerhalb Londons.473 Die zentralen Schriften Benthams zum Pauperismus, auf die im 

Folgenden Bezug genommen wird, sind: Essays on The Subject of the Poor Laws 

(1796); Pauper Systems Compared, or a Comparative View of the Several Systems 

Establishable as Well as Established in Relation to the Poor (1796/1797); Observa-

tions on the Poor Bill (1797); Pauper Management Improved (1798) sowie Outline 

of a Work entitled Pauper Management Improved (1797).474 

Während sich obige Kapitel mit dem Problem der sinisteren Eliten auseinander-

setzten, geht es im Folgenden um Benthams sozialreformerische Perspektive auf 

den Pauperismus. Das erste Axiom Benthams bestand darin, dass die Verwahrlosten 

durch Arbeit zu Selbstverantwortlichkeit und Glück geführt werden sollten. Dabei 

fällt Benthams liberaler Geist auf paternalistische Prinzipien zurück.475 Sanfte Len-

kung wird hier zu Kontrolle und Zwang im Namen des Nutzens. Benthams Panop-

tikum, ein überwachtes Arbeitshaus, sollte zugleich als Gefängnis für die Gesetzlo-

sen wie als Arbeitshaus für die Pauper dienen. Während Kriminelle darin durch Be-

lehrung resozialisiert werden sollten und nebenbei arbeiten mussten, um ihre Kos-

ten zu tragen, sollten die vermeintlich unselbstständigen Pauper darin primär durch 

den Prozess der Arbeit resozialisiert werden. Hierfür waren eigene, von den Ge-

fängnissen unterschiedene Pauper-Panoptikums vorgesehen. Die Kombination aus 

Zwangsinhaftierung und strenger Kontrolle der Lebensführung, die Bentham für die 

Pauper vorsah, zeigt, dass sie per Definition das Außenseitertum der bürgerlichen 

Gesellschaft stellten. Für jene Außenseiter war Benthams Prinzip der Gleichberück-

sichtigung suspendiert. Um deren Devianz aufzulösen, mobilisierte Bentham all 

sein technisches Wissen in der Absicht, alle Unfähigen zu befähigen und in die Ge-

sellschaft zu reintegrieren. Doch die Geschichte des Panoptikums geriet gleichsam 

                                                             

473  Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, Lon-

don; Melbourne; Toronto 1962, S. 64-65. 

474  Die Jahreszahlen entsprechen hier dem Zeitraum der Niederschrift. 

475  So auch die These Charles Bahmuellers: Bahmueller, Charles F.: The National Charity 

Company: Jeremy Bentham’s Silent Revolution. University of California Press, Berke-

ley 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

zu einem Paradebeispiel der Dialektik der Aufklärung, die sich in einer von Mary P. 

Mack überlieferten Anekdote widerspiegelt: 

 

„In 1791 Bentham set up a scale model of Panopticon prison on his dining-room table and in-

vited the public to inspect it. One of the guests was Edmund Burke, who looked sceptically at 

the wheel-like building with the manager’s office at the hub and rows of cells as spokes and 

said;,Yes! there’s the keeper, the spider in his web.‘ In the same way, the principle of utility 

sits at the centre of Bentham’s thought, all-inclusive and all-controlling.“476 

 

So hebt Mary P. Mack hervor, dass sich Bentham bezüglich seiner Programmatik 

zur Lösung des Pauperproblems von liberalen Prinzipen entfernte und stattdessen 

zur Implementierung eines umfassenden Kontrollsystems tendierte. Dieses bedurfte 

verlässlicher statistischer Information über die englischen Pauper, an der es jedoch, 

wie Bentham bemerkte, noch mangelte.477 Mack gibt zu Recht zu bedenken, dass 

Bentham nicht nur bezüglich der Pauper anleitend wirken wollte, sondern auch dem 

Staat eine mehr oder minder starke wohlfahrtsorientierte Regulierungsfunktion zu-

schrieb: 

 

„Bentham’s principles contrast vividly with the doctrines of laissez faire. When government 

had the necessary facts and a trained bureaucracy to interpret them, it might regulate industri-

al production to prevent surpluses, unemployment, and recessions; it might set minimum 

wages, establish old age pensions and health insurance plans. There were other areas, Ben-

tham thought, in which government could and should act at once. At last one reason for the 

moral progress he was sure he saw all around him was the growing wealth and industrializa-

tion of England. He had a strong pre-Marxian insight into the interdependence of economic 

and social advance. Though he would not say, since he could not know, that in a universally 

,abundant‘ society there would be no crime, Bentham was convinced that crime rates rose in 

direct proportion to poverty.“478 

 

Die Zwangsinternierung der arbeitslosen und arbeitsunfähigen Pauper ist nicht als 

eine sanfte, gemäßigte Redistributionspolitik oder sanfte Lenkung der Lebensfüh-

rung durch politische Anreizsetzung zu bewerten. Letztere bezieht sich auf die 

                                                             

476  Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748-1792, Heinemann, Lon-

don; Melbourne; Toronto 1962, S. 204. 

477  Bentham bezog sich bei seinen Recherchen auf Sir Frederick Morton Edens „State of 

the Poor“ (1797). 

478  Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, Lon-

don; Melbourne; Toronto 1962, S. 297. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 263 

 

freien Lohnarbeiter. Diese waren für Bentham ein natürlicher Teil der bürgerlichen 

Gesellschaft, die vom Staat zu regulieren war, indem dieser etwa Mindestlöhne 

oder einen maximalen Brotpreis festsetzen sollte. Das Problem der Bedürftigkeit 

aber sollte als ein Sonderproblem behandelt werden, für das es eine privat geführte 

Sonderinstitution, eine National Charity Company, zu schaffen galt.  

Bevor auf die Details der National Charity Company eingegangen wird, gilt es, 

kurz die Debatte um den Pauperismus zu skizzieren. Insbesondere in England war 

das Phänomen der Massenarmut bereits früh präsent.479 Eine der drängendsten Fra-

gen der frühen Neuzeit war dort die Frage, woher die Armut kommt. Die einfache 

Antwort auf das neue Problem kann als essenzialistische Antwort qualifiziert wer-

den. Sarah Jordan gibt hierfür ein Beispiel: 

„When, in 1704, Daniel Defoe wrote in Giving Alms No Charity that ,there is a general Taint 

of Slothfulness upon our Poor, [so that] there’s nothing more frequent, than for an English-

men to Work till he has got his Pocket full of Money, and then go end be idle, or perhaps 

drunk, till its is all gone and perhaps himself in Debt …‘, he was voicing a belief that would 

continue to be firmly and generally held by the middle and upper classes throughout the 

eighteen century. Again and again, throughout this period, comes the chorus of assertions that 

the poor are essentially idle, that they must be kept constantly laboring or they will be con-

stantly idle. Only the ever-present threat of starvation will force them to work.“480  

 

Noch früher als der Schriftsteller Daniel Defoe (1660–1731) versuchte sich Lord-

kanzler Thomas Morus (1478–1535) daran, eine Antwort auf die Frage der sich 

schon zu seiner Zeit periodisch zeigenden Massenarmut zu finden. Sein Antwort-

versuch in seiner Schrift Utopia (1516) kann als der Versuch einer strukturge-

schichtlichen Antwort verstanden werden, auf die sich auch Marx bezog.481 

 

„Eure Schafe […]. Sie, die gewöhnlich so zahm und genügsam sind, sollen jetzt so gefräßig 

und wild geworden sein, daß sie sogar Menschen verschlingen sowie Felder, Häuser und 

Städte verwüsten und entvölkern. In all den Gegenden eures Reiches nämlich, wo die feinere 

und deshalb teurere Wolle gewonnen wird, genügen dem Adel und den Edelleuten und sogar 

bisweilen Äbten, heiligen Männern, die jährlichen Einkünfte und Erträgnisse nicht mehr, die 

ihre Vorgänger aus ihren Gütern erzielten.“482 

                                                             

479  Siehe dazu: Poynter, J.R.: Society and Pauperism. English Ideas on Poor Relief, 1795–

1834. Routledge & Keagan Paul; University of Toronto, London; Toronto 1969. 

480  Jordan, Sarah: The Anxieties of Idleness: Idleness in Eighteenth-Century British Litera-

ture and Culture, Bucknell University Press, London 2010, S. 37. 

481  MEGA² II/6, S. 48. 

482  Morus, Thomas: Utopie, Reclam, Leipzig 1982 (1516), S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Beide Begründungsversuche der Armut, die essentialistische Antwort, wonach am 

Grund der Armut im Wesentlichen Faulheit steht, wie auch die strukturgeschichtli-

che Antwort, wonach ökonomisch-politische Prozesse – wie die Einhegungen ehe-

maligen Ackerlands in England483 –  für soziale Notlagen ursächlich sind, lassen 

sich über die Zeit in stets neuen Formulierungen nachweisen.484 

Bentham setzte sich kaum mit den Ursachen der Armut auseinander und be-

mängelte den Mangel an verlässlichen Statistiken, ohne die ihm eine gründliche 

Analyse des Problems nicht zu leisten schien.485 Die einzige Quelle Benthams, die 

in größerem Maße statistisches Material versammelte, war Frederick Morton Edens 

Buch State of the Poor (1797), das später auch für Karl Marx zu einer geschätzten 

Quelle werden sollte. Auch wegen dieses Mangels an Daten neigte Bentham dazu, 

mit dem gegebenen Zustand umzugehen. Er suchte daher auch nicht weiter nach 

möglichen systematischen oder strukturellen Ursachen der Armut, sondern tendierte 

stattdessen eher zu einer essentialistischen Auffassung, die die Faulheit oder zu-

mindest die Unfähigkeit des Paupers in den Vordergrund der Armutsproblematik 

treten lässt. Dennoch war er sich sehr wohl der habituellen Prägung durch das so-

ziale Umfeld des Paupers bewusst. Auch um diese zu überschreiben, brauche es 

Benthams Ansicht nach eine räumliche Trennung des Individuums aus seinem ge-

wohnten Umfeld. Benthams Heilmittel ist eine Remoralisierung und damit Resozia-

lisierung aller devianten Subjekte mittels unfreiwilliger Inhaftierung und Zwangs-

arbeit. Arbeit, so Bentham, bewirke auf wundersame Weise eine Remoralisierung 

der von der Norm Abgefallenen. Sarah Jordan erläutert den Hintergrund des ideolo-

gischen Selbstbildes der englischen Mittelklasse zwischen der Mitte des 18. und des 

19. Jahrhunderts, dem auch Bentham anhing, insofern er in der disziplinierenden 

Vermittlung von Betriebsamkeit einen Schlüssel zur Lösung des Pauperismus er-

blickte: 

 

                                                             

483  Dieser dient später auch Karl Marx im ersten Band des Kapitals zur Darstellung der 

sogennanten Ursprünglichen Akkumulation. 

484  Auch John Locke und Alexis de Tocqueville setzten sich mit dem Problem der Massen-

armut auseinander. Siehe dazu: Locke, John: Plan zur Beseitigung der Arbeitslosigkeit 

(1697), in: Klenner, Hermann (Hrsg.): Bürgerliche Gesellschaft und Staatsgewalt, Rec-

lam, Leipzig 1980, S. 271-288. Und: Tocqueville, Alexis de: Denkschrift über den Pau-

perismus (1835), in: Tocqueville; Alexis de (Autor); Bluhm, Harald; Krause, Skadi 

(Hrsg.): Kleine politische Schriften, Akademie Verlag, Berlin 2006, S. 61-80.  

485  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748-1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 237-238. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 265 

 

„This moral authority, this middle-class respectability which became so important in this cen-

tury and the next, was […] based to a large degree on the class’s claim to possess industri-

ousness. Thus the assumption of laboring-class idleness […], oxymoronic as that sounds, was 

an essential part of middle-class ideology. If not only the aristocratic, but the laboring, classes 

were constituted as idle, the middle classes could see themselves as the industrious members 

of the nation, responsible for its strength and riches.“486 

 

Die Armengesetzgebung bis zum Jahr 1834 schrieb eine auf der Gemeinde basie-

rende Sozialfürsorge für die Bedürftigen vor und unterband zugleich die Freizügig-

keit unter Androhung drakonischer Strafen. Dies war mit liberalen Grundsatzideen 

unvereinbar. Ein neues Armengesetz aus dem Jahr 1834, das von utilitaristischen 

Ideen mitgeprägt wurde, sah eine Einweisung Arbeitsloser in sogenannte Arbeits-

häuser vor. Staatliche Unterstützung beschränkte sich nun auf diese wenigen Ar-

beitshäuser, denen Friedrich Engels in seiner Schrift Die Lage der arbeitenden 

Klasse in England (1845) bescheinigte, dass die dortigen Lebensbedingungen derart 

waren, dass sie eine abschreckende Wirkung nach außen haben sollten. Jeremy 

Bentham ging davon aus, dass das abschreckende Moment eines jeden Systems zur 

Grundsicherung notwendig sei, und formulierte diesen Umstand 1796 in seinem 

„less-eligibility“-Prinzip (Prinzip der geringeren Annehmlichkeit). Falls der Selbst-

erhalt durch eigenständige Arbeit beschwerlicher wäre, als sich in ein System der 

sozialen Unterstützung zu begeben, so hätte dies die Abwanderung der arbeitenden 

Armen in letzteres zur Folge, was letztlich zum Zerfall der Gesellschaft führen 

werde.487 Die 1834er-Reform des Armengesetzes, die in erster Linie dazu gedacht 

war, die Kosten auf Seiten der Gemeinden und des Staates zu senken, war kein 

Ausdruck liberaler Wunschvorstellungen, sondern eher ein Notbehelf. Die Ware 

Arbeit sollte frei zirkulieren, die Unselbstständigen und Arbeitsunfähigen sollten 

gesondert untergebracht werden. 

Bentham war ein Gegner der alten, gemeindebasierten Armengesetzgebung, die 

der freien Zirkulation der Ware Arbeit entgegenstand, befand diese jedoch besser 

als eine komplette Streichung der Sozialpolitik. So war er auch ein Gegner der Auf-

fassung von Joseph Townsend, Thomas Malthus und Edmund Burke, die den Pau-

                                                             

486  Jordan, Sarah: The Anxieties of Idleness: Idleness in Eighteenth-Century British Litera-

ture and Culture, Bucknell University Press, London 2010, S. 19. 

487  Vgl. Bentham, Jeremy: Essays on The Subject of the Poor Laws (1796), in: Quinn, Mi-

chael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings on the Poor Laws, 

Volume I., Oxford University Press, Oxford 2001, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

per mit einer Einstellung des „laissez faire – laissez mourir“ begegneten488, einer 

Haltung, die in den Gegebenheiten einen Ausdruck entweder göttlichen Willens 

(Edmund Burke) oder eher natürlicher Prinzipien (Townsend, Malthus) sah. Diese 

Lösung erschien Bentham als inhuman und zudem wenig realistisch.489 Vielmehr 

war es für ihn Teil einer zivilisierten Gesellschaft, auch die Schwächsten zu erhal-

ten, insbesondere da dies schon aus Eigennutz der Wohlhabenden geboten sei. 

Denn vor die Wahl gestellt, an Hunger zu sterben oder sich durch Raub und Gewalt 

am Leben zu erhalten, würde ein jeder Pauper zur letzteren Option neigen.490 Auch 

ein Vertrauen auf die letztlich stets zufällig bleibende Wohltätigkeitsakte einerseits 

und Dankbarkeit andererseits, von denen sich manche erhofften, dass durch diese 

der soziale Zusammenhalt genügend gestärkt werde, erschien Bentham als dem 

strukturellen und immer drängender werdenden Problem des Pauperismus nicht 

mehr gewachsen.491 

Zu diesen von Bentham ausgemachten Selbstverständlichkeiten kam der spezi-

fische historische Kontext. Das Jahr 1795 erwies sich als ein Krisenjahr mit 

schlechter Ernte und die öffentliche Sicherheit war somit nicht nur durch sporadi-

sche Gewaltausbrüche bedroht, seitdem sich in Frankreich das Schauspiel einer blu-

tigen Revolution gezeigt hatte. Benthams Lösungsvorschlag für das Pauperproblem 

generierte aus ebenjener vielschichtigen Bedrohungslage seine Stärke.492 Zur zwei-

ten Grundlage einer umfassenden Sozialpolitik erklärte er den zivilisatorischen 

Fortschritt und den damit einhergehenden Humanismus, der eine Grundsicherung 

für alle Mitbürger gebiete: „In a civilised political community, it is neither consis-

tent with common humanity, nor public security, that any individual should, for 

want of any of the necessaries left to perish outright.“493 

                                                             

488  Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 142. 

489  Vgl. ebd., S. 142-154. 

490  „When a man has no other option than to rob or starve, the choice can hardly be regard-

ed as an uncertain one […]“ Bentham, Jeremy: Essays on The Subject of the Poor Laws 

(1796), in: Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings 

on the Poor Laws, Volume I., Oxford University Press, Oxford 2001, S. 39. 

491  Vgl. Bahmueller, Charles F.: The National Charity Company: Jeremy Bentham’s Silent 

Revolution. University of California Press, Berkeley 1981, S. 83-84. 

492  Vgl. Quinn; Michael: Jeremy Bentham on the Relief of Indigence: An Exercise in Ap-

plied Philosophy, in: Utilitas, Volume 6, Issue 01, 1994, S. 82; 87. 

493  Bentham, Jeremy: Essays on The Subject of the Poor Laws, in: Bentham, Jeremy (Au-

tor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings on the 

Poor Laws, Volume I., Oxford University Press, Oxford 2001, S. 19.  

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 267 

 

Bentham, der in räumlichen Metaphern dachte, identifizierte die Schwachstelle 

der bisherigen Armengesetzgebung in der Verwaltung der Armen außerhalb der 

Armenhäuser, wie sie etwa behelfsmäßig durch die Polizei geleistet wurde.494 Als er 

sich in den 1790ern dem Pauperproblem annahm, war dies für ihn die erste realisti-

sche Chance sein Prinzip der Nützlichkeit praktisch zu implementieren.495 Die Lö-

sung, soll heißen, eine effektive nationale Verwaltung der Armen bzw. ein effekti-

ves Paupermanagement, sah er in einer kompletten räumlichen Segregation der vom 

Prinzip des Marktes bestimmten bürgerlichen Gesellschaft.496 Bentham entwarf die 

„Utopie“497 eines „Pauperlands“. Dieses bestand in einem Netz panoptisch organi-

sierter Arbeitshäuser, das ganz England bedecken sollte. Ein solches landesweites 

Netz von 250 Arbeitshäusern sollte geschätzte 500.000 Pauper aufnehmen, wobei 

ein jedes dieser dann 2000 Insassen zählenden panoptischen Arbeitshäuser auf 

Brachflächen errichtet werden sollte, die potenziell groß genug waren, um die Ge-

fangenen bei guter Bewirtschaftung auch ernähren zu können.498 

Das Panoptikum ist ein mehrstöckiges, kreisrundes Gebäude, in dessen Mitte 

sich ein uneinsehbarer Aufsichtsturm befindet. An der Außenwand des Panopti-

kums befinden sich mehrere Reihen lichtdurchfluteter Zellen, die vom Zentralturm 

aus völlig einsichtig sind. Die Architektur des Panoptikums machte sich das psy-

chologische Prinzip zu eigen, wonach der Mensch sich umso regelkonformer ver-

hält, je beobachteter er sich fühlt. Die durch den uneinsichtigen Zentralturm auf 

Dauer sichergestellte Überwachung sollte jedem Gefangenen bewusst sein. Akusti-

sche Röhren sollten die Überwachung komplettieren, während die Inhaftierten zu-

gleich durch Trennwände voneinander isoliert werden sollten, da „so die geistige 

                                                             

494  Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 187-188. 

495  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748-1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 212-213. 

496  Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 188. 

497  So Benthams eigener, wenn auch kritisch reflektierter Ausdruck. Vgl. Bentham, Jeremy 

Bentham, Jeremy: Pauper Management Improved, in: Bentham, Jeremy (Autor); Quinn, 

Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings on the Poor Laws, 

Volume II., Oxford University Press, Oxford 2010, S. 374. 

498  Vgl. Bentham, Jeremy: Outline of a Work entitled Pauper Management Improved, in: 

Bentham, Jeremy (Autor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Writings on the Poor Laws, Volume II., Oxford University Press, Oxford 

2010, S. 489. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Ansteckungsgefahr gemindert werden könne“499. Später nahm Bentham von dieser 

Vorstellung Abstand und hielt stattdessen die Einrichtung von Vier-Personen-

Zellen für die humanere Lösung.500 In den Zellen sollten alle notwendigen Einrich-

tungen für Arbeit sowie Hygiene installiert werden. Die Überwachung gestaltete 

sich kosteneffektiver als bisherige Gefängnisse, da der zentrale Turm nur eines 

Aufsehers (oder optional dessen ganzer Familie) bedurfte, wenngleich dieser über 

weiteres Wachpersonal in den Zwischengängen verfügte – die sich aber ebenso ei-

ner Überwachung ausgesetzt sahen. Die Machtmaschine kontrollierte sich selbst. 

Da die Institution öffentlich zugänglich sein sollte, stand sie zudem unter demokra-

tischer Kontrolle. 

Bentham gedachte dieses Modell, das zunächst sein Bruder Samuel Bentham im 

Dienste des russischen Fürsten Grigori Alexandrowitsch Potemkin (1739–91) zur 

Überwachung eines zum Schiffbau gedachten Arbeitshauses im Jahre 1787 in Krit-

chew in Weißrussland anwandte,501 auch für Schulen sowie Irren- und Krankenhäu-

ser einzuführen, da ihm ebenso dort die Omnipräsenz des Lehrers oder des Arztes 

für die Bildung der Schüler oder das Genesen der Patienten als zuträglich erschien. 

So reflektierte Bentham die weit gesteckten Ambitionen seiner politischen Archi-

tektur mit den Worten: „Die Sitten reformiert – der Gesundheit einen Dienst erwie-

sen – das Gewerbe gestärkt – die Methoden der Unterweisung verbessert – die öf-

fentlichen Ausgaben gesenkt – die Wirtschaft gleichsam auf ein festes Fundament 

gestellt – der Gordische Knoten der Armengesetze nicht durchschlagen, sondern ge-

löst – all das durch eine einfache architektonische Idee!“502 Bentham meinte, mit 

diesem Entwurf das „Ei des Columbus“503 für den politischen Bereich gefunden zu 

haben. Macht, die in die Architektur eingeschrieben war, bedurfte nicht mehr der 

häufigen Stärkedemonstration. Der panoptische Blick sorgte für die automatische 

Selbstregulierung der ihm ausgesetzten Subjekte. Für Michel Foucault bestand die 

Besonderheit der benthamschen Perspektive darin, dass sie sich dem Problem der 

Bevölkerungssteuerung nicht nur aus einer ökonomischen Perspektive näherte, son-

                                                             

499  Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leopold 

(Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 83. 

500  Vgl. Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New 

York 2009, S. 74-75. 

501  Morriss, Roger: Science, Utility and Maritime Power. Samuel Bentham in Russia, 

1779–91, Ashgate Publishing Ltd., Farnham, Surrey; Burlington 2015. 

502  Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leopold 

(Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 8. 

503  Ebd., S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 269 

 

dern zugleich auch den Begriff der Macht entpersonalisierte.504 Wer den Überwa-

chungsturm bewohnte, schien fast gleichgültig. Zudem sollte jeder Bürger auf 

Wunsch zu diesem Eintritt erhalten. Das Ziel war die Resozialisierung durch Arbeit 

mittels offener und auf Dauer gestellter Überwachung. 

Insbesondere der ökonomische Aspekt des Panoptikums bleibt aber dominant 

und bezeichnet die Neuwertigkeit des Modells wie auch dessen spezifische Proble-

matik. Die darin herrschende Zwangsregulierung steht in einem starken Span-

nungsverhältnis zu Benthams ansonsten liberalen Positionen sowie zu seiner von 

ihm angestrebten Ordnung des Glücks der größten Zahl, in der ein jeder Bürger das 

Recht auf Gleichberücksichtigung erhalten solle. Die maximale Ausnutzung über-

eigneter Gefängnisinsassen zur Gewinnmaximierung durch private Gefängnisleiter 

erschien Bentham als unproblematisch, während es im Eigennutz der Betreiber lie-

ge, die Insassen gesund zu erhalten. Zudem sei eine Strafprämie für jeden Verstor-

benen zu entrichten.505 

Neben der gebotenen Transparenz gegenüber der Öffentlichkeit finden sich in 

den Schriften zum Panoptikum noch weitere Momente, die auf eine demokratisch-

egalitäre Gesinnung Benthams hindeuten, insofern sich Bentham implizit kritisch 

gegenüber vermeintlich natürlicher Elitenherrschaft äußert. Er schreibt: 

 

„Ich weiß, wer entzückt gewesen wäre, eine Kontrollschule einzurichten, und sei es auch nur 

um des Experimentierens Willen: Kein anderer als Helvétius – zumindest, wenn er seinen 

Prinzipien so treu gewesen sein sollte, wie man ihm nachsagt. Denn diese Einrichtung – und 

nur diese – hätte ihm einen experimentellen Beweis für seine Annahme erbracht, dass man 

jeden Menschen alles lehren könne, den einen so gut wie den anderen.“506 

 

Die ersten dieser Arbeitshäuser neuen Typs sollten durch eine Aktiengesellschaft 

finanziert werden. Auf lange Sicht sollten die Insassen das Arbeitshaus durch eine 

stete Produktion von Gütern nicht nur selbst tragen, sondern auch profitträchtig ma-

chen. Doch war dies offenbar nur in einem geringen Maße möglich, denn die Ar-

                                                             

504  Vgl. Foucault, Michel: Das Auge der Macht. Gespräch mit J.-P. Barou und M. Perrot, 

in: Michel Foucault: Schriften in vier Bänden, Dits et Ecrits, Band 3, Suhrkamp, Frank-

furt am Main 2003, S. 256. 

505  Vgl. Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leo-

pold (Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 

51; 62. 

506  Ebd., S. 103-104. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

beitshäuser konnten nur bedingt Waren für den freien Markt produzieren.507 Bei 

übermäßig starker Produktion, so ahnte Bentham, bestand die Gefahr, dass sie die 

freien Produzenten mit Dumpingpreisen aus dem Feld schlagen könnten. Er hielt 

dies zwar für bedenkenswert, doch falls der englische Markt sich hier als anfällig 

erweisen würde, so bestand seines Erachtens ebenso die Möglichkeit, die über-

schüssige Produktion stattdessen auf den Weltmarkt zu bringen.508  

Der entscheidende Vorteil dieser panoptischen Arbeitshäuser, in denen Arbeits-

zwang herrschte, war nicht nur deren Orientierung an einer teilweisen (aber not-

wendig begrenzt bleibenden) Produktion für den freien Markt im Interesse der 

Geldgeber, sondern deren Produktion von Gebrauchsgütern für den Eigenbedarf.509 

Sie sollten ein Netz der Subsistenzwirtschaft etablieren. Die sich darin befindlichen 

Fabriken könnten sich so selbst tragen und wären zudem krisenunabhängig. Aus der 

Notlage des Pauperismus heraus erdachte Bentham somit eine Gebrauchswertöko-

nomie innerhalb des am Tauschwert orientierten Kapitalismus, die dessen Übel auf-

fangen sollte. In Outline of a Work entitled Pauper Management Improved (1798) 

schrieb Bentham: 

 

„Der Wert im Hinblick auf den Gebrauch ist – anders als der Tauschwert – nicht so anfällig 

dafür, durch eine Schwemme, durch Konkurrenz, Stagnation, Mode, Krieg oder andere Ursa-

chen vernichtet oder vermindert zu werden; auch nicht durch die Fehlerhaftigkeit in der Her-

stellung, die eher das äußere Erscheinungsbild trifft als den Nutzen […]. Unter dem Prinzip 

der Selbstversorgung ist weder der Markt, d.h. die Nachfrage, noch die Produktionsmenge ei-

nem Versagen ausgesetzt.“510 

 

Einerseits sollte die Verwahrlosung durch die Eindämmung von Überproduktions-

krisen bekämpft werden, andererseits sollten die sittlich verwahrlosten Arbeitslosen 

mithilfe dieser panoptisch strukturierten Notkonstruktionen in bürgerliche Subjekte 

mit Selbstverantwortung transformiert werden. Ihr Habitus sollte gleichsam über-

schrieben werden. Zudem würde das Netz der Arbeitshäuser die darin produzierten 

                                                             

507  Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 193. 

508  Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leopold 

(Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 54. 

509  Vgl. ebd., S. 28. 

510  Zitiert in: Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Poli-

tische Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 271 

 

Gebrauchsgüter untereinander zirkulieren lassen.511 Die Realisierung der bentham-

schen Idee eines autoritär geführten Pauperlands, das für seine Insassen eine Reso-

zialisierung durch ein Hinführung zur Selbstsorge erreichen wollte, hätte die Etab-

lierung eine Planwirtschaft im Herzen des Kapitalismus zur Folge gehabt. Dieser 

sekundäre Raum würde die Mängel des Marktes und die darin in Krisenzeiten ent-

stehenden Arbeitslosen auffangen und als resozialisierte, selbstverantwortliche 

Vollbürger mit ausgeprägter Arbeitsethik aufs Neue in die bürgerliche Gesellschaft 

einspeisen, sobald sich dort neue Freiräume eröffneten. 

Während etwa Lea Campos Boralevi512 und Andreas Leopold Hofbauer auch 

die angedachte resozialisierende bzw. unterstützende Funktion betonen, die das Pa-

noptikum für Bedürftige haben sollte, bewertet Charles F. Bahmueller dieses kri-

tisch, indem er Bentham unterstellt, mit dem Prinzip des Panoptikums nicht nur die 

zeitweilig Arbeitslosen unselbstständigen Armen kontrollieren zu wollen, sondern 

letztlich alle Momente der Kontingenz aus der Gesellschaft zu verbannen.513 An-

dreas Leopold Hofbauer sieht aufgrund der Rezeptions- und Anwendungsgeschich-

te die Panoptikumsidee Benthams als gescheitert an: 

 

„Wo immer seine Schriften rezipiert wurden, in den angelsächsischen Ländern, in Frankreich, 

Spanien, Südamerika, entstanden Panoptikumgefängnisse, die seinen ursprünglichen Absich-

ten entgegenstanden, ein geradezu traditionell gewordenes Missverständnis, das Foucault 

durch Rückprojektion auf Bentham nur noch endgültig festschrieb. So ist das ‚Panoptikum‘ 

ein Meisterstück angewandter, in ihrer Anwendung gescheiterter Philosophie der Aufklärung 

– ja mehr noch: Symbol für das Scheitern der Aufklärung selbst.“514 

 

Die Pointe der benthamschen Konzeption liegt aber vielmehr darin, dass eine nor-

mativ utilitaristisch ausgerichtete bürgerliche Gesellschaft durch deren konstitutive 

Rückseite, das resozialisierenden Institutionennetz, gestützt wird. Dabei wird davon 

                                                             

511  So hätten beispielsweise Kleider gegen Werkzeuge oder Obst gegen Fleisch getauscht 

werden können. 

512  Vgl. Campos Boralevi, Lea: Bentham and the Oppressed. Social Science and the Cri-

tique of Religion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 1990, S. 

105. 

513  Vgl. Bahmueller, Charles F.: The National Charity Company: Jeremy Bentham’s Silent 

Revolution. University of California Press, Berkeley 1981, S. 110-110. 

514  Hofbauer, Andreas Leopold: Backdrop und Lock-up. Beiläufigkeiten zur Gefängnisku-

lisse, in: Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas 

Leopold (Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 

2013, S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ausgegangen, dass die Krisen des Marktes die soziale Devianz begünstigen. Öko-

nomie und Moral würden  dahingehend  unmittelbar  zusammenhängen  

In der Schriften zur Armengesetzgebung zeigt sich, dass Bentham insbesondere 

die habituelle Prägung der Pauper in den Blick nahm, die in den von ihm angedach-

ten panoptischen Häusern einer Umcodierung unterzogen werden sollte.515 Die Mit-

tel hierfür waren Arbeit, Disziplin und die Hinführung zur Selbstbeschränkung. 

Insbesondere letzteres Moment steht aber eigentlich konträr zu den früher von 

Bentham aufgeführten Prinzipien des Utilitarismus, der sich nicht nur gegen Ästhe-

tizismus, sondern auch gegen Asketismus wandte.516 Bentham weist daher den Pau-

pern eine Sonderstellung zu. Sie sind in seinen Augen die Exkludierten ohne Bür-

gerstatus, der wirtschaftliche Selbstständigkeit voraussetzt. Damit sind sie a priori 

aus einer möglichen utilitaristischen Ordnung ausgeschlossen und müssen erst dazu 

befähigt werden, in diese einzutreten. Matthias Bohlender kommt zu einer pointier-

ten Diagnose bezüglich des Denkens des Demokratieanalytikers und Gefängnisex-

perten Alexis de Tocqueville, die mit Einschränkungen auch für Bentham gelten 

kann: 

 

„Tocquevilles republikanisch-liberale Demokratie lässt sich nur dann vor dem Verfall in eine 

pastoral-soziale Demokratie retten und schützen, wenn sie selbst ein zentrales Netz pastoraler 

Institutionen etabliert. Während die tugendhaften, d.h. selbstregierungsfähigen Bürger das 

demokratische Spiel des öffentlichen Diskurses, der freien Vereinsbildung und des wohlver-

standenen Eigeninteresses spielen, müssen die als deviant klassifizierten, d.h. der Selbstregie-

rung unfähigen Bürger erfasst, von der Gesellschaft separiert und dann noch einmal vonei-

nander isoliert bzw. unterworfen werden. Das Gefängnis ist daher keineswegs eine Versu-

chung für die Demokratie, wie Sheldon Wolin behauptet, es ist eine Notwendigkeit, ihre Libe-

ralität und Freiheit zu erhalten. Es ist zwar entscheidend, dass beiden Welten, die der isolier-

ten Selbstunterwerfung in der Zelle und die der assoziierten Selbstregierung in der Öffent-

lichkeit, strikt voneinander getrennt werden müssen – und hier erklärt sich das Schweigen 

Tocquevilles über die Gefängnisse in der Demokratie; aber ebenso entscheidend ist, dass die 

eine Welt der demokratischen Selbstregierung die andere Welt der strafenden und reformie-

renden Selbstunterwerfung immer wieder hervorbringt und hervorbringen muss, weil sie 

sonst nicht bestehen können. […] Fortan wird die Frage des Regierens der Menschen nicht 

mehr an die Regierungsfähigkeit einer spezifischen Statusgruppe (Aristokratie) gebunden, 

sondern vielmehr an die Selbstregierungsfähigkeit der Mehrheit der Bürger, und es sind die 

                                                             

515  Vgl. Quinn; Michael: Jeremy Bentham on the Relief of Indigence: An Exercise in Ap-

plied Philosophy, in: Utilitas, Volume 6, Issue 1, 1994, S. 93. 

516  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 59. 

.

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 273 

 

pastoralen Institutionen, die nun den Eingang und Ausgang in die Welt der liberalen, demo-

kratischen Selbstregierung regulieren und bewachen.“517 

 

Ohne Strafe gibt es keine bürgerliche Gesellschaft. Ohne gesicherte Lohnarbeit 

oder Kapitalerträge gilt der Bürger als pathologisch. Michael Quinn gibt dement-

sprechend den Hinweis, dass die Formulierung des „Glücks der größten Zahl“ in 

Benthams Schriften zum Pauperismus nicht explizit vorkommt.518 Wohl auch weil 

deren Zwangsinhaftierung und Zwangsprägung zunächst nicht mit dem gewünsch-

ten selbstständigen Räsonnement aller Bürger, in der ein jeder sein Recht auf politi-

sche Beteiligung und Meinungsbildung für sich und im Sinne des größten Glücks 

der größten Zahl wahrnimmt, im Einklang stehen würde. Als besonders krasses 

Beispiel, das Benthams politischen Ideen eigentlich entgegensteht, kann der ange-

dachte politische Schulunterricht innerhalb eines Pauperpanotikums angeführt wer-

den. Die internierten Pauper sollten nicht nur zu friedlichem Verhalten gebracht 

werden, sondern den Pauperkindern sollte zudem auch beigebracht werden, dass die 

gegenwärtige Regierung die beste aller denkbaren sei.519 

Bentham setzte aus humanistischen Gründen intuitiv auf die Gebrauchswertpro-

duktion, um die Armen und Unfähigen zu versorgen. In Benthams Panoptikum ist 

es der anonymisierte überwachende Produktionsleiter, der die Richtung bei der 

Herstellung der Gebrauchsgüter vorgibt. Sein als befreiend angedachter utilitaristi-

scher Reformansatz kippt hier bezüglich des unteren Randes der Gesellschaft, der 

als pathologisch unselbstständig erscheint, in einen disziplinierenden Ansatz. In 

Marxʼ Zielvorstellung hingegen ist die Gebrauchswertproduktion von Kollektivsub-

jekten bestimmt. An die Notwendigkeit von Aufsichtspersonal glaubt er nicht. 

Emanzipierte brauchen keinen elterlichen Blick. 

Eine Schnittstelle zwischen Marx und Bentham mag Robert Owen bilden, an 

dessen Projekt einer Industriekommune Bentham als Geldgeber beteiligt war.520 

                                                             

517  Bohlender, Matthias: Tocqueville im Gefängnis. Zur Genealogie demokratischer Gefah-

ren, in: Bluhm, Harald; Krause, Skadi (Hrsg.): Alexis de Tocqueville. Analytiker der 

Demokratie, Wilhelm Fink, Paderborn 2016, S. 185-186. 

518  Vgl. Quinn; Michael: Jeremy Bentham on the Relief of Indigence: An Exercise in Ap-

plied Philosophy, in: Utilitas, Volume 6, Issue 1, 1994, S. 85. 

519  Vgl. Bentham, Jeremy: Pauper Management Improved, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings on the 

Poor Laws, Volume II., Oxford University Press, Oxford 2010, S. 193. 

520  Vgl. Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Matthias Bohlender attestiert Owens Schriften einen „Protosozialismus“521, der 

auch für Benthams ursprünglich humanistisch inspirierte Grenzziehung gegenüber 

der Tauschwertsphäre, das Pauperland, gelten mag. Matthias Bohlender sieht darin 

sogar den Kern einer neuen Gesellschaft: 

 

„Pauperland emanzipiert sich gleichsam von innen heraus vom liberalen Regierungsdenken. 

Es ist eine Utopie, ein Nirgendwo im diskursiven Raum einer liberalen politischen Rationali-

tät. Je weiter wir Benthams Plan eines effektiven Pauper-Managements folgen, desto weiter 

entfernen wir uns vom ursprünglichen Ziel: einer optimalen Verwaltung, Versorgung und 

Verminderung der pauperisierten Masse. Stattdessen nähern wir uns sukzessive dem Entwurf 

einer neuen Gesellschaft. Eine Freiheit, die Leben, Arbeit und Gesundheit nicht garantiert, ist 

[für Bentham eine] ‚gesetzlose Macht‘ und hat daher in seinem Pauperland keinen Platz.“522 

 

Bentham wurde zum Begründer einer paradoxen Konstruktion einer zur freien 

Wirtschaft parallel laufenden Planwirtschaft im kleinen Maßstab. Wenn Karl Po-

lanyi einen Entbettungsprozess des Marktes beschrieb, der sozialen Zerfall mit sich 

brachte, bemerkte Bentham nicht den Entbettungsprozess (Polanyi), wohl aber des-

sen Symptome und ging daran, die Problematik des Pauperismus institutionell 

(wieder) einzufangen. Er schuf dabei die Idee eines Protowohlfahrtsstaats, der kein 

Arbeitslosengeld kannte, sondern Bedürftige in einem eigens geschaffenen Institu-

tionensystem zwangsverwaltete, bis diese, als durch Arbeit resozialisierte Vollbür-

ger, in die Normalgesellschaft zurückkehren konnten. Dort gab es die Möglichkeit 

des freien Lebens, in der ein jeder seinem Glück folgen konnte, wenn auch eine zu 

starke materielle Ungleichheit Bentham als abträglich für eine freie Gesellschaft er-

schien. Er war der Ansicht, dass Gleichheit nur dann angestrebt werden sollte, wenn 

die damit einhergehenden politischen Maßnahmen die öffentliche Sicherheit nicht 

gefährden.523 Der Wunsch, tatsächliche materielle Gleichheit zu etablieren, erschien 

ihm als gefährlich und nur schwer zu kontrollieren. Ein wirkungsmächtig werden-

der politischer Egalitarismus gefährde stets die öffentliche Sicherheit.524 

Um einen Klassenkampf im Namen des Egalitarismus zu vermeiden, versuchte 

Bentham bei seiner sozialpsychologischen Klassenanalyse, oder bei seiner Kritik 

der Vormachtstellung der Aristokratie in Recht und Politik, Armut und Reichtum 

als davon weitestgehend distinkte Probleme zu behandeln, die nicht unbedingt auf 

                                                             

521  Ebd., S. 197. 

522  Ebd., S. 195-196. Einfügungen in Klammern wurden vom Autor vorgenommen. 

523  Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 42. 

524  Ebd., S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 275 

 

einer spezifischen Art der Klassenreproduktion beruhen.525 In gewisser Weise spie-

gelt sich hier Adam Smiths Annahme wider, wonach Menschen auf dem Markt als 

rein egoistische Akteure handeln (Der Wohlstand der Nationen, 1776)526, sodass 

etwa das tägliche Brot nicht der Wohltätigkeit des Bäckers zu verdanken ist, dabei 

aber die Gesellschaft als Ganzes auf moralisch sittlichen Fundamenten ruht, die von 

der rationalen Wirtschaftsordnung selbst nicht hervorgebracht wurden (Theorie der 

ethischen Gefühle, 1759).527 In Benthams sozialreformerischem Bemühen wird die 

Erkenntnis deutlich, dass mit der wirtschaftlichen Entwicklung sowie der damit 

einhergehenden Ungleichheitsentwicklung auch Sitten und Moral zerfielen, und 

zwar in dem Maße, wie die Unterschicht verwahrloste und in die Kriminalität ge-

zwungen wurde. Um nun die für die kapitalistische Marktordnung notwendige Mo-

ral und Sittenstruktur zu erhalten, brauchte es ein Netz resozialisierender Institutio-

nen. 

Trotz dessen, dass Bentham primär die Unfähigkeit zum wirtschaftlichen 

Selbsterhalt als das zu behebende Grundproblem der Pauper ausmachte, war er 

doch nicht gänzlich ahnungslos, was die strukturellen Gründe von Arbeitslosigkeit 

und der daraus resultierenden Antriebslosigkeit anbetrifft. In einer etwas längeren 

Passage weist Charles F. Bahmueller darauf hin und qualifiziert dabei Aussagen 

Benthams als den marxschen Schlüssen ähnlich. 

 

„Bentham was among the first European writers to have shown more or less systematically, if 

not quite intentionally, that the benefits of the release of market forces from medieval re-

strictions […] were not quite everything writers like Adam Smith made them out to be, that 

is, were not so unalloyed with suffering and mischief as generally advertised. In fact, his 

manuscripts reveal him to be keenly aware of the dangers inherent in an unregulated industri-

alizing market economy: ,In comparison with the mass of indigence that may be generated by 

stagnation in the line of manufacture‘, he wrote, ,that which can take place in the line of hus-

bandry with the occupations bordering on it, is very inconsiderable.‘ A worker of the 

,manufacturing class‘, he continued, ,at least of the class occupied in those sedentary branches 

of manufacture which alone present themselves in idea upon the mention of the word, is a 

very helpless animal. When the period of stagnation arrives, it finds in him an unarmed unre-

sisting victim. No fund of unemployment opens to receive him. He drops through mere 

weakness into the yawing gulph of Out-allowance, or Poor-House idleness.‘ This description 

                                                             

525  Vgl. ebd., S. 47. 

526  Smith, Adam: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und seiner 

Ursachen, dtv, München 1996 (1776). 

527  Smith, Adam: Theorie der ethischen Gefühle, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2004 

(1759). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

is not far removed from Karl Marx’s portrait of the fall of proletarian man from membership 

in the universal class, the class of the elect, into the abysmal limbo of the ,lumpen proletariat‘. 

In any case, the possibility of ,stagnation‘ was a critical reason why a separate pauper econo-

my insulated from market forces was to Bentham’s mind a pressing necessity. Independent 

local poorhouses could never fulfill the needs of these ,helpless animals‘ in times of real crisis 

– only a single national system could be adequate to the task.“528 

 

Bahmueller wertet Benthams politökonomisches Denken, das sich bemühte, soziale 

Räume voneinander zu scheiden, schlussendlich folgendermaßen: 

 

„The final species of economic planning in which Bentham found himself engaged is perhaps 

most important, for one sees in it how the controlled pauper economy, which we have charac-

terized as a predominantly but not entirely separate entity, sought to come to the aid of market 

forces, to involve itself in the market’s economy towards a Smithian model of perfect compe-

tition, all while maintaining the pose of-non-intervention. Like Franklin Roosevelt, Bentham 

tried to make capitalism work.“529 

 

Der Ansatz, den freien Markt zu unterstützen, indem die von diesem freigesetzten 

Arbeitslosen verwaltet und gelenkt werden, zeigt sich detailreich in den Schriften 

Benthams zur Funktionsweise der National Charity Company. Eine interne Stellen-

anzeigen-Zeitung („employment gazette“) der National Charity Company in Kom-

bination mit einem nationalen Arbeitsregister („employment-register“) und gleich-

mäßig im Land verteilten Arbeitsämtern („intelligence-offices“) sollte über die ört-

lichen Angebote und Nachfragen innerhalb des nationalen Arbeitsmarktes informie-

ren. So könnten durch die Versendung von resozialisierten Paupern Engpässe der 

freien Wirtschaft überwunden werden und zugleich jene, die aus der freien Wirt-

schaft herausgefallen waren, in diese reintegriert werden.530 

Hier wird die Differenz zu Marxʼ revolutionärem Ansatz besonders deutlich. 

Bentham sieht, neben dem von ihm unterstützten Prozess der Rationalisierung der 

Gesellschaft und dem damit einhergehenden Aufbrechen sozialer Privilegien, auch 

die beginnenden Probleme einer individualistisch orientierten Marktwirtschaft. Im 

                                                             

528  Bahmueller, Charles F.: The National Charity Company: Jeremy Bentham’s Silent 

Revolution. University of California Press, Berkeley 1981, S. 131-132. 

529  Ebd., S. 138. 

530  Vgl. Bentham, Jeremy: Outline of a Work entitled Pauper Management Improved, in: 

Bentham, Jeremy (Autor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Writings on the Poor Laws, Volume II., Oxford University Press, Oxford 

2010, S. 562-563. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 277 

 

Gegensatz zu Marx beschreitet Bentham aber den Weg der Reform. Das zentrale 

Element, das den Kapitalismus zum Funktionieren bringen könne, sei der diszipli-

nierende Wohlfahrtsstaat, die private National Charity Company dagegen ein Not-

behelf zur Steuerung des Pauperismus.  

Doch abseits der Company kommt auch dem Staat in Benthams politischem 

Denken eine sozialpolitische Rolle zu. Ein zukünftig zu errichtender Wohlfahrts-

staat gründet sich für ihn, folgt man Nancy L. Rosenblum, auf utilitaristischen Axi-

omen. Wenn es darum geht, Schmerzen zu mindern, so bedarf es einer stetigen 

staatlichen Intervention; so müssen etwa Mindestlöhne gesichert, oder Brotpreise 

festgeschrieben werden. Insbesondere immer dann müsse interveniert werden, wenn 

dadurch unnötiges Sterben verhindert werden könnne, da für Bentham der Tod das 

größte aller Übel sei.531 Es ist demnach die primäre Aufgabe des utilitaristischen 

Wohlfahrtsstaates, einem jeden Bürger ein sicheres Auskommen zu ermöglichen 

und jene, denen dies trotz günstiger Rahmenbedingungen nicht gelingt, mittels Be-

aufsichtigung zur Selbstständigkeit anzuleiten.532 

Der von Bentham in Ansätzen skizzierte Wohlfahrtsstaat ist jedoch nicht egali-

tär ausgerichtet. Auch wenn gemäß seiner Annahme eines Grenznutzens eine unge-

fähre materielle Gleichheit dem Glück der größten Zahl durchaus zuträglich ist, so 

seien dennoch Sicherheit und Erwartungssicherheit der Gleichheit stets vorzuzie-

hen.533 

Die Zielstellung des benthamschen sozialpolitischen Denkens ist es, ein mög-

lichst unattraktives Grundsicherungssystem zu etablieren und in Teilbereichen der 

Gesellschaft Sozialversicherungskassen einzurichten, die später in den Grundkanon 

sozialmarktwirtschaftlicher Orientierungen aufgenommen werden sollen. Michael 

Quinn schreibt hierzu: 

 

„Bentham does discuss in the poor law manuscripts the possibility that individuals with suffi-

ciently high earnings be compelled to contribute, from those earnings, sums sufficient to 

maintain them in old age. If such a policy were established, those whose wages were not suf-

ficient to allow the deduction of such contributions might be relived in old age without condi-

tions. Elsewhere, he does conclude that workers in manufactures should contribute to a ‚stag-

nation fund‘, from which they could draw benefits during periods of unemployment.“534 

                                                             

531  Vgl. Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; Massachusetts, London 1978, S. 49-50. 

532  Vgl. ebd., S. 49. 

533  Vgl. ebd., S. 51. 

534  Quinn; Michael: Jeremy Bentham on the Relief of Indigence: An Exercise in Applied 

Philosophy, in: Utilitas, Volume 6, Issue 1, 1994, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Benthams Pauper-Plan scheiterte wie sein Panoptikum, beide Pläne wurden vom 

englischen Parlament nicht angenommen, wohl aber wurde Bentham mit einer fi-

nanziellen Abfindung von dreiundzwanzigtausend Pfund ausgestattet.535 Er erfuhr 

dies als persönliche Niederlage. Wirkungslos blieben seine Ideen jedoch nicht. Sei-

ne Schriften zum Pauperismus zirkulierten in der politischen Elite Londons.536 

Als die englische Armengesetzgebung 1834 reformiert wurde, flossen in die 

Umstrukturierung auch die Ideen Benthams mit ein. Mit der Reform wurde eine 

Kostensenkung angestrebt. Dies bedeutete, dass nun alle Pauper in Arbeitshäusern 

zwangseingewiesen wurden, statt von der Gemeinde getragen zu werden. Damit 

verschlechterten sich die Lebensbedingungen in den Arbeitshäusern. Erst Anfang 

des 20. Jahrhunderts wurde das Armengesetz durch eine sich langsam entwickelnde 

sozialstaatliche Politik, die nicht mehr an das Prinzip des Armenhauses gebunden 

war, abgelöst. Die königliche Kommission unter Nassau senior537, die 1832 damit 

beauftragt wurde, ein neues Armengesetz zu erarbeiten, bestand aus ehemaligen 

Schülern Benthams wie Edwin Chadwick, der einst Sekretär Benthams war.538 Tat-

sächlich riet die Kommission zur Implementierung der benthamschen Ideen, dass 

Unterstützung einzig in Arbeitshäusern gewährt werden sollte und zudem die dorti-

gen Bedingungen derart gestaltet sein sollten, dass sie als weniger annehmbar er-

schienen als die freier Lohnarbeit, wobei dies nur für geistig und körperlich fähige 

Arbeitslose gelten sollte.539 Auch die grundlegende Unterscheidung zwischen unfä-

higen Bedürftigen und armen Arbeitern wurde übernommen.540 Die Idee aus Bent-

hams Pauper Management Improved, dass die Zwangsanstellung der Pauper Profite 

erbringen sollte, wurde von Chadwick und der Kommission hingegen explizit zu-

rückgewiesen.541 

Von Stagnationskassen zum Wohle der Arbeiter ist es gedanklich kein weiter 

Schritt hin zu Streikkassen. Für Karl Marx galt Jeremy Bentham vermutlich, wie es 

im Kommunistischen Manifest heißt, als ein idealtypischer Vertreter des „Konserva-

                                                             

535  Vgl. Poynter, J.R.: Society and Pauperism. English Ideas on Poor Relief, 1795-1834. 

Routledge & Keagan Paul; University of Toronto, London; Toronto 1969, S. 142. 

536  Vgl. ebd., S. 141. 

537  Nassau senior war ein Kritiker der englischen Fabrikgesetze, die ab 1833 nach und nach 

die Arbeitszeit verkürzten. Karl Marx bezog sich im ersten Band des Kapitals später 

kritisch auf diesen. 

538  Vgl. Poynter, J.R.: Society and Pauperism. English Ideas on Poor Relief, 1795–1834. 

Routledge & Keagan Paul; University of Toronto, London; Toronto 1969, S. 317. 

539  Vgl. ebd., S. 320. 

540  Vgl. ebd., S. 327. 

541  Vgl. ebd., S. 326-327. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 279 

 

tiven- oder Bourgeoisiesozialismus“542, der sich durch folgende Grundhaltung aus-

zeichnet: 

 

„Ein Teil der Bourgeoisie wünscht den sozialen Mißständen abzuhelfen, um den Bestand der 

bürgerlichen Gesellschaft zu sichern. Es gehören hierher: Ökonomisten, Philanthropen, Hu-

manitäre, Verbesserer der Lage der arbeitenden Klassen, Wohltätigkeitsorganisierer, Ab-

schaffer der Tierquälerei, Mäßigkeitsvereinsstifter, Winkelreformer der buntscheckigsten Art. 

[…] Die sozialistischen Bourgeois wollen die Lebensbedingungen der modernen Gesellschaft 

ohne die notwendig daraus hervorgehenden Kämpfe und Gefahren. […] Eine zweite […] 

praktische Form d[ies]es Sozialismus suchte der Arbeiterklasse jede revolutionäre Bewegung 

zu verleiden, durch den Nachweis, wie nicht diese oder jene politische Veränderung, sondern 

nur eine Veränderung der materiellen Lebensverhältnisse, der ökonomischen Verhältnisse ihr 

von Nutzen sein könne. […] Freier Handel! im Interesse der arbeitenden Klasse; Schutzzölle! 

im Interesse der arbeitenden Klasse; Zellengefängnisse! im Interesse der arbeitenden Klasse: 

das ist das letzte, das einzig ernst gemeinte Wort des Bourgeoisiesozialismus.“543 

 

Auch Marx beobachtet den Pauperismus, der in Deutschland erst in der ersten Hälf-

te des 19. Jahrhunderts akut wurde. Für den deutschen Raum umreißt Hans-Ulrich 

Wehler den Pauperismus folgendermaßen: 

 

„Pauperismus – das war eines der furchterregenden, grellen Reizworte, die in der schier un-

übersehbaren Diskussion über die gesellschaftliche Krise in den rund anderthalb Jahrzehnten 

vor der Revolution [Dt. Rev. 1848/49] eine herausragende Rolle spielte. Mit ihm verband sich 

die Vorstellung vom grauenhaften Massenelend, ländlichem und städtischem Proletariats, po-

litischer Radikalisierung, anwachsenden ‚kommunistischen Tendenzen‘, zunehmend dann die 

Furcht, daß all dies, wenn staatliche Reformpolitik nicht hilfreich eingreife und neue ökono-

mische Chancen sich nicht eröffneten, auch auf deutschem Boden eine Revolution auslösen, 

ja in die ‚soziale Revolution‘ einmünden werde.“544 

 

Bekannt sind zeitgenössische Berichte, wie etwa die von Wilhelm Wolf, einem en-

gen Mitstreiter von Marx und Engels, der 1844 einen Bericht über den schlesischen 

                                                             

542  MEW 4, S. 488. 

543  MEW 4, S. 488-489. 

544  Wehler, Hans-Ulrich: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Band 2, Von der Reformära 

bis zur industriellen und politischen ‚Deutschen Doppelrevolution‘, C.H. Beck, Mün-

chen 1989, S. 281. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Weberaufstand unter dem Titel Das Elend und der Aufruhr in Schlesien verfasste.545 

Anschaulich beschreibt er darin die fatale Situation der Weber und die Reaktion der 

Staatsmacht, die sich dem Problem nicht gewachsen sah.546 Karl Marx kommentier-

te im Sommer 1844 die politische Diskussion, die dem Aufstand folgte, in einer Ar-

tikelserie im Pariser Vorwärts.547 Gegenstand seiner Kritik ist dort ein Artikel 

Arnold Ruges, der jedoch anonym (unterzeichnet mit „ein Preuße“) unter dem Titel 

Der König von Preußen und die Sozialreform erschien.548 Marx beklagt darin Ruges 

naive Vorstellung, wonach der König die Armut per Dekret abschaffen könne. 

Nach Marx könne aber der politische Verstand, der mit dem Medium des Willens 

                                                             

545  Wolff, Wilhelm: Das Elend und der Aufruhr in Schlesien (1844), in: Jantke, Carl; Diet-

rich, Hilger (Hrsg.): Die Eigentumslosen. Der deutsche Pauperismus und die Emanzipa-

tionskrise in Darstellung und Deutungen der zeitgenössischen Literatur, Alber, Freiburg 

(u.a.) 1965, S. 157-178.  

546  „Die Weber formierten zwei Reihen, um jeder seine 5 Sgr. zu erhalten. Die Austeilung 

sollte am Hause des Dierig vor sich gehen und jeder bald nach dem Empfang durchs 

Haus hindurch ins Freie sich entfernen. Die Ein- und Ausgänge waren mit Soldaten be-

setzt. Es dauerte aber so lange und die Zahlung verzögerte sich so sehr, daß die Masse 

ungeduldig wurde und, außerdem beim Anblick der Soldaten ohnehin aufgeregt und 

von einigen Unteroffizieren barsch zur Ordnung gerufen und bald fest überzeugt, daß 

sie kein Geld erhalten würde, gegen die Truppen immer mehr andrängte. Der Major, 

welcher Dierigs Haus und seine Truppen mehr und mehr bedroht sah, ließ Feuer geben. 

Infolge dreier Gewehrsalven blieben sofort 11 Menschen tot. Blut und Gehirn spritzte 

weit hin. Einem Manne trat das Gehirn über dem Auge heraus. Eine Frau, die 200 

Schritte entfernt an der Türe ihres Hauses stand, sank regungslos nieder. Einem Manne 

war die eine Seite des Kopfes hinweggerissen. Die blutige Hirnschale lag entfernt von 

ihm. Eine Mutter von 6 Kindern starb denselben Abend an mehreren Schußwunden. Ein 

Mädchen, das in die Strickstunde ging, sank von Kugeln getroffen zu Boden. Eine Frau, 

die ihren Mann stürzen sah, ging auf den Boden und erhängte sich. Ein Knabe von 8 

Jahren wurde durchs Knie geschossen. […] Nach den ersten Salven herrschte einige 

Sekunden eine Totenstille. Aber der Anblick des Blutes um und neben ihnen, das Stöh-

nen und Röcheln der im Verscheiden Begriffenen, der Jammer der Blessierten trieb die 

mutigsten unter den Webern zum Widerstande. Sie antworteten mit Steinen, die sie von 

den Steinhaufen der Straße aufrafften.“ Wolff, Wilhelm: Das Elend und der Aufruhr in 

Schlesien (1844), in: Jantke, Carl; Dietrich, Hilger (Hrsg.): Die Eigentumslosen. Der 

deutsche Pauperismus und die Emanzipationskrise in Darstellung und Deutungen der 

zeitgenössischen Literatur, Alber, Freiburg (u.a.) 1965, S. 172. 

547  MEGA² I/2, S. 455-467. 

548  Vgl. Fetscher, Iring: Marx, Herder Verlag, Freiburg; Basel; Wien 1999, S. 44-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 281 

 

operiert, das Phänomen des Pauperismus, das letztlich ein Produkt einer konkreten 

politisch-ökonomischen Situation sei, unmöglich erfassen, geschweige denn behe-

ben. Zur Erläuterung zieht Marx die englische Erfahrung heran. Dort trete der Pau-

perismus seit mehreren Hundert Jahren in regelmäßigen Abständen auf, so wie auch 

die politischen Schlüsse sich im Kreis drehen: 

 

„Man wird zugeben: England ist ein politisches Land. Man wird ferner zugeben: England ist 

das Land des Pauperismus, sogar dies Wort ist englischen Ursprungs. Die Betrachtung Eng-

lands ist also das sicherste Experiment, um das Verhältniß eines politischen Landes zum 

Pauperismus kennenzulernen. In England ist die Arbeiternoth nicht partiell, sondern univer-

sell; nicht auf die Fabrikdistrikte beschränkt, sondern auf die Landdistrikte ausgedehnt. Die 

Bewegungen sind hier nicht im Entstehen, sie kehren seit beinahe einem Jahrhundert perio-

disch wieder. Wie begreift nun die englische Bourgeoisie und die mit ihr zusammenhängende 

Regierung und Presse den Pauperismus? Soweit die englische Bourgeoisie den Pauperismus 

als Schuld der Politik eingesteht, betrachtet der Whig den Tory und der Tory den Whig als die 

Ursache des Pauperismus. Nach dem Whig ist das Monopol des großen Grundeigenthums 

und die Prohibitiv-Gesetzgebung gegen die Einführung des Getreides die Hauptquelle des 

Pauperismus. Nach dem Tory liegt das ganze Übel in dem Liberalismus, in der Conkurrenz, 

in dem zu weit getriebenen Fabriksystem. Keine der Parteien findet den Grund in der Politik 

überhaupt, […] von einer Reform der Gesellschaft lassen sich beide Partheien nicht träu-

men.“549 

 

Dennoch folgten in England parlamentarische Untersuchungen, um dem Phänomen 

des Pauperismus beizukommen. Ergebnis der Evaluierung war das 1834 etablierte 

Workhouse-System, das – nach Marx – auf der Annahme selbst verschuldeter Ar-

mut beruhte: 

 

„Das englische Parlament blieb nicht bei der formellen Reform der Administration stehen. 

Die Hauptquelle des acuten Zustandes des englischen Pauperismus fand es in dem Armenge-

setz selbst. Das legale Mittel gegen das soziale Gebrechen, die Wohltätigkeit, begünstige das 

sociale Gebrechen. Was den Pauperismus im Allgemeinen betreffe, so sei er ein ewiges Na-

turgesetz, nach der Theorie von Malthus: ‚Da die Bevölkerung unaufhörlich die Subsistenz-

mittel zu überschreiten strebt, so ist die Wohltätigkeit eine Narrheit, eine öffentliche Aufmun-

terung für das Elend. Der Staat kann daher nichts thun, als das Elend seinem Schicksal über-

lassen, und höchstens den Tod der Elenden erleichtern.‘ Mit dieser menschenfreundlichen 

Theorie verbindet das englische Parlament die Ansicht, daß der Pauperismus das selbstver-

schuldete Elend der Arbeiter sei, dem man daher nicht als einem Unglück zuvorzukommen, 

                                                             

549  MEGA² I/2, S. 450. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

das man vielmehr als ein Verbrechen zu unterdrücken, zu bestrafen habe. So entstand das Re-

gime der Workhouses, d.h. der Armenhäuser, deren innere Einrichtung die Elenden ab-

schreckt, eine Zuflucht vor dem Hungertod zu suchen. In den Workhouses ist die Wohlthätig-

keit sinnreich verflochten mit der Rache der Bourgeoisie an dem Elenden, der an ihre 

Wohlthätigkeit appellirt. England hat also zunächst die Vernichtung des Pauperismus durch 

Wohlthätigkeit und Administrationsmaaßregeln versucht. Es erblickte sodann in dem progres-

siven Fortschritt des Pauperismus nicht die nothwendige Consequenz der modernen Industrie, 

sondern vielmehr die Konsequenz der englischen Armentaxe. Es begriff die universelle Noth 

nur als eine Particularität der englischen Gesetzgebung. Was früher aus einem Wohlthätig-

keitsmangel, wurde nun aus einem Wohlthätigkeits-Überfluß hergeleitet. Endlich wurde das 

Elend als die Schuld der Elenden betrachtet und als solche an ihnen bestraft.“550 

 

Marx erkannte den Grund der Armut im Fortschritt der Industrie.551 Auch im Kom-

munistischen Manifest von 1848 ist die Perspektive von Marx und Engels dement-

sprechend und zudem wenig differenziert: „Der moderne Arbeiter […], statt sich 

mit dem Fortschritt der Industrie zu heben, sinkt immer tiefer unter die Bedingun-

gen seiner eigenen Klasse herab. Der Arbeiter wird zum Pauper, und der Pauperis-

mus entwickelt sich noch schneller als Bevölkerung und Reichtum.“552 

Im Gegensatz dazu konstatiert Friedrich Engels 1892, dass gewisse Teile der 

Industriearbeiterschaft ihren Status durchaus verbessern konnten. Sie arbeiteten 

nun, so Engels, im Rahmen eines regulierten Normalarbeitstages, während die qua-

lifizierten Maschinenschlosser unter ihnen sich zu einer „Aristokratie in der Arbei-

terklasse“ erhoben hätten.553 Auch die hygienischen Bedingungen der Arbeiterquar-

tiere, die Engels ausführlich in Die Lage der Arbeitenden Klassen in England im 

Jahr 1845 beschrieb, und die zu jenem Zeitpunkt noch regelmäßige Epidemien her-

vorbrachten, seien mittlerweile schon aus dem Selbstinteresse der Bourgeoisie her-

aus behoben worden.554 

                                                             

550  MEGA² I/2, S. 452-453. 

551  Konträr zu Marxʼ Diagnose sah der Historiker Werner Conze den Grund des Pauperis-

mus in der mangelnden Industrialisierung, die noch nicht bereit war, die wachsende Ar-

beiterschaft in sich aufzunehmen. Conze, Werner: Vom „Pöbel“ zum „Proletariat“: so-

zialgeschichtliche Voraussetzungen für den Sozialismus in Deutschland, in: Wehler, 

Hans-Ulrich (Hrsg.): Moderne deutsche Sozialgeschichte, Kiepenheuer & Witsch, Köln 

1976, S. 111-136. 

552  MEW 4, S. 473. 

553  MEW 2, S. 645. 

554  MEW 2, S. 640.  

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 283 

 

In Marxʼ erstem Band des Kapitals von 1867 ist das Bild der Lage der Arbeiter 

bereits differenzierter als in den frühen Schriften. Die Armen des Pauperismus sind 

für ihn weniger die fest angestellten Industriearbeiter als vielmehr die schlecht be-

zahlten und unregelmäßig beschäftigten Hilfsarbeiter, die in ihrer Tätigkeit nach 

und nach weiter herabsinken. Die sogenannte „Industrielle Reservearmee“ der nur 

zeitweise beschäftigten Proletarier ist dabei insbesondere vom eigentlichen Pau-

perismus bedroht.555 Jene, die sich in dieser Gruppe zu Dauerarbeitslosen entwi-

ckeln oder die Fähigkeit und den Willen zur Arbeit verlieren, Arbeitsunfähige, Ver-

brecher und Prostituierte grenzt Marx aufgrund ihrer habituellen Veränderungen 

von den Normalpaupern ab und rechnet sie der Gruppe des Lumpenproletariats 

zu.556 

Auch wenn eine zunehmende Differenzierung des Proletariats und der Auswir-

kungen der Industrie auf diese verschiedenen Gruppen durch Marx und Engels vor-

genommen wird, so bleibt doch eine Grundannahme in Marxʼ Schriften präsent: 

Der Staat könne den Pauperismus nicht abschaffen, denn dazu müsse er das Proleta-

riat abschaffen.557 Da der Staat auf den Widersprüchen zwischen allgemeinen und 

Sonderinteressen beruhe, könne dessen Administration per Definition nichts am 

Schicksal der verarmten Arbeiter ändern.558 Und so schließt Marx seine 1844er-

Kritik an Ruges Der König von Preußen und die Sozialreform mit der Aussage: 

„Wollte der moderne Staat die Ohnmacht seiner Administration aufheben, so müßte 

er das jetzige Privatleben aufheben. Wollte er das Privatleben aufheben, so müßte 

er sich selbst aufheben, denn er existirt nur im Gegensatz zu demselben.“559 Diese 

generalisierende Annahme rührt womöglich daher, dass Marxʼ Mentor Eduard 

Gans, wie bereits vor ihm auch Hegel, davon ausging, dass die bürgerliche Gesell-

schaft nicht genügend erwirtschaften könne, um aus diesen Überschüssen qua Be-

steuerung auch die Armut der Arbeiter zu bewältigen, die einzige Möglichkeit der 

Linderung des Problems in einer kolonialen Emigrationsbewegung gesucht werden 

                                                             

555  Vgl. MEGA² II/6, S. 585-587. 

556  Vgl. Bescherer, Peter: Vom Lumpenproletariat zur Unterschicht. Produktivistische 

Theorie und politische Praxis, Campus Verlag, Frankfurt am Main 2013, S. 52. 

557  Dies erinnert an Bentham, der die Armut an den Arbeiter koppelte, dieses aber für ein 

unumgängliches Phänomen hielt und sich daher den unselbstständigen Arbeitslosen 

widmete. 

558  Vgl. MEGA² I/2, S. 455. 

559  MEGA² I/2, S. 456. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

könnte.560 So glaubte auch Marx nicht an die Möglichkeit grundlegender sozialer 

Reformen und strebte stattdessen eine politische Revolution zur Überwindung sozi-

aler Missstände an. Diese sollte Politik und Soziales zusammenführen, indem sie 

die alte politische Gewalt stürzt und auch die alte Gesellschaft auflöst.561 

Doch finden sich nicht erst im ersten Band des Kapitals differenzierte Aussagen 

über die Lage der Arbeiter. Bereits 1848, zeitgleich mit dem Erscheinen des Mani-

fests, weist Marx darauf hin, dass die Armut der Arbeiter weniger einen absoluten, 

sondern einen relativen Charakter aufweist und zudem systemisch hervorgebracht 

wird.562 So mag die gesellschaftliche Produktion durchaus anwachsen, und mit ihr 

können sich die materiellen Verhältnisse des Arbeiters verbessern, doch da die 

Spaltung zwischen Kapital und Arbeiter weiter anwachse, gehe dieser materielle 

Fortschritt des Arbeiters letztlich auf Kosten seiner gesellschaftlichen Position.563 

Marx’ Konzept der Verelendung des Arbeiters sollte somit nicht in jeder Hinsicht 

als Vorhersage einer faktischen Verelendung begriffen werden. Armut und Bedürf-

tigkeit können als absolutes bzw. materielles Existenzminimum zutage treten, wenn 

die Konjunktur stagniert, ebenso gut aber kann die Bedürftigkeit des Arbeiters in 

Zeiten blühender Industrie anwachsen, insofern der Lebensstandard kulturell defi-

niert wird.564 

1844, zur Zeit des schlesischen Weberaufstandes, war ein solch differenziertes 

Bild der Lage der Arbeiter noch nicht vonnöten. Schlesiens verarmte Weber waren 

für Marx Arbeiter, die Konjunkturzyklen zum Opfer fielen. Diesen rebellischen Ar-

beitslosen sprach er bereits ein Klassenbewusstsein zu, was Iring Fetscher als deut-

liche Überschätzung wertet.565 Marxʼ frühe Position, wonach die Industrie – im 

Normalfall wie in der Krise – den Pauperismus mit sich bringe, ist nicht unabhängig 

von Friedrich Engelsʼ Darstellung des Proletariats in Die Lage der arbeitenden 

Klasse in England (1845). Dieses ist von der Philosophie Ludwig Feuerbachs inspi-

riert und daran orientiert, alle Ambivalenzen der Armut zugunsten eines einheitli-

                                                             

560  Vgl. Waszek, Norbert: Eduard Gans on Poverty and on the Constitutional Debate, in: 

Moggach, Douglas, The New Hegelians. Politics and Philosophy in the Hegelian 

School. Cambridge University Press, Cambridge; New York 2006, S. 35. 

561  Vgl. MEGA² I/2, S. 463. 

562  Diese Aussagen aus Lohnarbeit und Kapital (1847) stehen in einem Spannungsverhält-

nis zu den zeitgleich enstandenen Aussagen des Kommunistischen Manifests, das aller-

dings notwendigerweise – aus seinem politischen Charakter heraus – zu vereinfachten 

Schlüssen kommen musste. 

563  Vgl. MEW 6, S. 416. 

564  Vgl. MEW 6, S. 412. 

565  Fetscher, Iring: Marx, Herder Verlag, Freiburg; Basel; Wien 1999, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 285 

 

chen Akteurs der gesellschaftlichen Geschichte und ihrer eigenen Dramaturgie zu 

tilgen.566 Gareth Stedman Jones bemerkt hierzu: 

 

„In Engelsʼ book, overlapping but distinct themes – pauperism, the urban underclass, laissez-

faire, and industrialisation – were combined into a single narrative. Themes from the German 

preoccupation with pauperism were incorporated within a French-based account of industrial-

ization and made to form of a single (Left Hegelian) story of the regeneration of mankind. 

This procedure was repeated in The Communist Manifesto and henceforth became a standard 

feature of the Marxian characterisation of the working class.“567 

 

Tatsächlich unterscheidet Engels in seiner detailreichen Studie zwischen relativ gut 

gestellten Industriearbeitern und Landarbeitern einerseits sowie Bergwerksarbei-

tern, Tagelöhnern und Bettlern andererseits, darüber hinaus zwischen alteingesesse-

nen Arbeitern und zugewanderten Iren, die ihm im Vergleich unzivilisiert und un-

kultiviert erscheinen.568 Den Hintergrund jener disparaten Phänomene stellt die an-

genommene „geschichtliche Entwicklung“ der englischen Produktionsverhältnisse 

dar,569 die eine ökonomisch und sittlich fundierte Teilung Englands in zwei parallel 

lebende „Völker“, das der Bourgeoisie und das des Proletariats, mit sich bringe,570 

wobei letzteres „das für die Zukunft Englands bei weitem wichtigste“571 sei. So 

schließt Engels sein Buch mit den Worten: „[…] der Krieg der Armen gegen die 

Reichen, der jetzt schon im einzelnen und indirekt geführt wird, wird auch im all-

gemeinen, im ganzen und direkt in England geführt werden. […] ‚Krieg den Paläs-

ten, Friede den Hütten!‘“572 Der empirisch-wissenschaftliche Charakter seiner Ar-

beit dient Engels als politisches Argument, das jenseits eines bloßen Dezisionismus 

oder Voluntarismus steht. 

Trotz dieser frühen Fokussierung auf das Proletariat als Protagonisten der Ge-

schichte kannte auch Marx weitere soziale Gruppen, die mit dem Pauperismus zu-

mindest verkoppelt zu sein scheinen. Marx stößt in seiner Auseinandersetzung mit 

                                                             

566  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Engels and the Invention of the Catastrophist Conception 

of the Industrial Revolution, in: Moggach, Douglas, The New Hegelians. Politics and 

Philosophy in the Hegelian School. Cambridge University Press, Cambridge; New York 

2006, S. 200-219. 

567  Ebd., S. 218-219. 

568  Vgl. MEW 2, S. 307-316; 320-323.  

569  Vgl. MEW 2, S. 505. 

570  Vgl. MEW 2, S, 351.  

571  MEW 2, S. 351.  

572  MEW 2, S. 506.   

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Hegel auf den Pöbel. Hegel hatte die kapitalistisch-bürgerliche Produktionsordnung 

akzeptiert und versuchte mit seiner Staatsphilosophie einen Staat zu zeichnen, der 

fähig sei, alle von ihren Privatinteressen geleiteten Akteure in eine politische Ge-

meinschaft zu integrieren. Dabei erkannte er jedoch, dass mit dem Bürgertum auch 

die Armut wuchs. Gegenüber dieser wusste auch Hegels sittlicher Staat kein Heil-

mittel. Nach Wolfgang Schluchter definiert sich das Mitglied der von Hegel be-

schriebenen bürgerlichen Gesellschaft nur über Arbeit als Vollbürger, genauer aber 

als Wirtschaftsbürger (Bourgeois), der als Privatperson sein Privatwohl sucht.573 

Hegel sah im Pöbel ein Problem, das allen modernen Gesellschaften gemein zu ha-

ben schienen. Arbeitslose waren per Definition politisch und sozial exkludiert. Sie 

galten nicht als Vollbürger, ihre Freiheitsrechte waren faktisch beschränkt. Und so 

wies Hegel den Pöbel als das Problem der Moderne aus: „Gegen die Natur kann 

kein Mensch ein Recht behaupten, aber im Zustande der Gesellschaft gewinnt der 

Mangel sogleich die Form eines Unrechts, was dieser oder jener Klasse angetan 

wird. Die wichtigste Frage, wie der Armut abzuhelfen sei, ist eine vorzügliche die 

modernen Gesellschaften bewegende und quälende.“574 

Für Hegel ist der Pöbel mit dem Proletariat der entstehenden Industriegesell-

schaft identisch und dient ihm zugleich als ein „negativer Kontrastbegriff zum bür-

gerlichen Individuum“.575 Das Pöbel-Proletariat war für Hegel durch Vereinzelung, 

eingeschränkte Erwerbsunfähigkeit, einen Mangel an Bildung sowie mangelnde 

Rechtspflege und Gesundheitsfürsorge gekennzeichnet.576 

In der Folge Hegels will Marx nicht dessen Dialektik beseitigen, sondern sie 

praktisch und empirisch unterfüttern. Damit sucht Marx einen Weg von der philo-

sophischen Spekulation zur wissenschaftlichen Methodik.577 Der Fokus von Marx 

und Engels verschiebt sich dabei weg vom nur schwer fassbaren Pöbel,578 der in al-

len Klassen zu finden ist, hin zur Arbeiterklasse, die sich eher empirisch beobachten 

                                                             

573  Vgl. Schluchter, Wolfgang: Grundlegungen der Soziologie, 2. Auflage, Mohr Siebeck, 

Tübingen 2015, S. 36. 

574  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke Band 

7, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989 (1820), § 244, Zusatz, S. 390. 

575  Blättler, Sidonia: Der Pöbel, die Frauen etc. Die Massen in der politischen Philosophie 

des 19. Jahrhunderts. Akademie Verlag,  Berlin 1995, S. 28. 

576  Vgl. ebd., S. 28-29. 

577  Vgl. Schluchter, Wolfgang: Grundlegungen der Soziologie, 2. Auflage, Mohr Siebeck, 

Tübingen 2015, S. 49. 

578  Siehe dazu: Ruda, Frank: Hegels Pöbel. Eine Untersuchung der „Grundlinien der Philo-

sophie des Rechts“, Konstanz University Press, Konstanz 2011, S. 250-262. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 287 

 

lässt.579 Friedrich Engels hat mit Die Lage der arbeitenden Klassen in England 

(1845) eine der frühesten, an Material reichen Studien auf diesem Gebiet vorgelegt. 

Mit dieser Verschiebung der Aufmerksamkeit bzw. jener Neubesetzung des konsti-

tutiven Außen der bürgerlichen Gesellschaft vom Pöbel hin zum Proletariat findet 

Marx den Ansatzpunkt seiner Kritik in der Problematik der gesellschaftlichen Ar-

beitsteilung und Eigentumsordnung und somit in der Anatomie der kapitalistischen 

Produktionsweise, der er sich ausführlich im Kapital widmet.580 

Marx verstand unter dem Begriff des Lumpenproletariats den Pöbel, den Hegel 

im Auge hatte. So schreibt er im Achtzehnten Brumaire über die Bevölkerungs-

gruppen, die sich Louis Bonaparte anschlossen: 

 

„Unter dem Vorwande, eine Wohlthätigkeitsgesellschaft zu stiften, war das Pariser Lumpen-

proletariat in geheime Sektionen organisirt worden, jede Sektion von einem bonapartistischen 

Agenten geleitet, an der Spitze ein bonapartistischer General. Neben zerrütteten Roués mit 

zweideutigen Subsistenzmitteln und von zweideutiger Herkunft, neben verkommenen und 

abentheuernden Ablegern der Bourgeoisie Vagabunden, entlassene Soldaten, entlassene 

Zuchthaussträflinge, entlaufene Galeerensklaven, Gauner, Gaukler, Lazzaroni, Taschendiebe, 

Taschenspieler, Spieler, Maquereaus, Bordellhalter, Lastträger, Literaten, Orgeldreher, Lum-

pensammler, Scherenschleifer, Kesselflicker, Bettler, kurz, die ganze unbestimmte, aufgelös-

te, hin- und hergeworfene Masse, die die Franzosen la Bohème nennen; mit diesem ihm ver-

wandten Elemente bildete Bonaparte den Stock der Gesellschaft vom 10. Dezember. 

‚Wohlthätigkeitsgesellschaft‘ – insofern alle Mitglieder gleich Bonaparte das Bedürfniß fühl-

ten, sich auf Kosten der arbeitenden Nation wohlzutun. Dieser Bonaparte, der sich als Chef 

des Lumpenproletariats konstituirt, der hier allein in massenhafter Form die Interessen wie-

derfindet, die er persönlich verfolgt, der in diesem Auswurf, Abfall, Abhub aller Klassen die 

einzige Klasse erkennt, auf die er sich unbedingt stützen kann, er ist der wirkliche Bonaparte, 

der Bonaparte sans phrase […].“ 581 

 

Die Lumpenproletarier oder der Pöbel sind für Marx hier die parasitären Devianten 

aller Klassen oder, wie es bereits in der Deutschen Ideologie heißt, die „ruinierten“ 

                                                             

579  Conze, Werner: Proletariat, Pöbel, Pauperismus, in: Brunner, Otto; Conze, Werner; Ko-

selleck, Reinhardt (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur po-

litisch sozialen Sprache in Deutschland, Band 5, Klett-Cotta, Stuttgart 2004 (1984), S. 

27-68. 

580  Vgl. Schluchter, Wolfgang: Grundlegungen der Soziologie, 2. Auflage, Mohr Siebeck, 

Tübingen 2015, S. 93. 

581  MEGA² I/11, S. 141-142. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

aus Bourgeoisie und Proletariat.582 Die eigentliche Negation der bürgerlichen Ge-

sellschaft wird bei Marx, spätestens mit dem Manifest, das organsierte Proletariat 

als finaler Akteur der Geschichte, das sich jedoch ebenso aus allen Klassen speisen 

kann. Aus der sozialen Gruppe Arbeiterklasse, jener zunächst bewusstlosen Negati-

on der bürgerlichen Gesellschaft, gedachte Marx zunächst analytisch (und im An-

schluss auch praktisch) eine selbstbewusste Gruppe, das Proletariat, zu formen. 

Damit bewegte er sich aus dem bis dahin gängigen Massendiskurs heraus, der in der 

Masse nur eine passive, jedoch erregbare Substanz sah.583 

Ein Beispiel für dieses neue aktive Subjekt findet sich in Marxʼ Inaugu-

raladresse der Internationalen Arbeiterassoziation (1864).584 Zu Beginn versam-

melt Marx hier Indizien, die seine Verelendungsthese mit statistischem Material un-

termauern. Der Pauperismus erscheint hier im Jahre 1864 noch immer als ein gro-

ßes gesellschaftliches Problem, und das trotz einer weiter wachsenden Wirtschaft. 

Die Reaktion der Arbeiter weist jedoch schon auf eine Überwindung hin, da die Ar-

beiter, die sich zunehmend als kollektiven Akteur begreifen, in England bereits eine 

„Zehnstundenbill“585 erkämpft haben. Die politische Macht zu erobern sei die 

„Pflicht“ der Arbeiterklasse, die hier als einheitliches, ethisch denkendes Subjekt im 

Geschichtsverlauf präsentiert wird.586 Im Gegensatz dazu ist das Lumpenproletariat 

durch Dauerarbeitslosigkeit und eine damit einhergehende moralisch-habituelle 

Verwahrlosung gekennzeichnet.587 Im Umkehrschluss zeigt sich, dass auch Marx 

zumindest anfänglich der Arbeit eine sittlich-moralisierende Kraft zuspricht, die der 

Entwicklung des Menschen zuträglich ist. Peter Bescherer konkretisiert: 

 

„Folgende Bewegung ist bei Marx zu beobachten: Arbeit wird zunächst sehr empathisch ver-

standen im Sinne der Verwirklichung des menschlichen ‚Gattungswesens‘, in der Abkehr von 

den Junghegelianern und der ideologischen Fokussierung auf die ‚wirklichen Individuen‘ 

stumpft sich das philosophische Argument jedoch ab. Anthropologische Annahmen finden 

sich fortan in der Konzipierung ‚menschlicher Lebenstätigkeit‘ als gesellschaftliche, bewuss-

                                                             

582  MEGA² I/5, S. 256. 

583  Vgl. Blättler, Sidonia: Der Pöbel, die Frauen etc. Die Massen in der politischen Philo-

sophie des 19. Jahrhunderts. Akademie Verlag,  Berlin 1995, S. 13. 

584  MEW 16, S. 5-13. 

585  Diese gesetzliche Regelung des englischen Parlaments im Jahr 1847 wurde auch Facto-

ry Act genannt und legte die tägliche Arbeitszeit auf zehn Stunden beziehungsweise 

acht Stunden am Samstag fest. 

586  Vgl. MEW 16, S. 5-13.  

587  Vgl. Bescherer, Peter: Vom Lumpenproletariat zur Unterschicht. Produktivistische 

Theorie und politische Praxis, Campus Verlag, Frankfurt am Main 2013, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 289 

 

te, zweckbestimmte Aneignung der Natur wieder, unter ‚Arbeit‘ wird demgegenüber von 

Marx und Engels Lohnarbeit verstanden.“588 

 

Die Freiheit des Menschen ist nicht nur eine Freiheit von der Arbeit für die 

Tauschwertproduktion, sondern immer auch eine Freiheit mit und durch die Arbeit 

bzw. „Lebenstätigkeit“, die als gemeinsame Lebenstätigkeit oder eben notwendige 

Naturaneignung erhalten bleibt. Hinzu kommt die performative Kollektivbildung 

auch innerhalb von Lohnarbeitsverhältnissen. Erst in den Fabriken und industriellen 

Verhältnissen begreifen sich Arbeiter als Gleiche.589 Der Stolz auf die eigene Tätig-

keit sowie auf den eigenen Stand sind notwendige Teile proletarischer Kultur und 

der sich auf dieser Grundlage erst entwickelnden politischen Kämpfe. 

Marxʼ Schwiegersohn Paul Lafargue nimmt in seiner Schrift Recht auf Faulheit 

(1880) die „Arbeitssucht“, die sich bereits bei Marx und Engels zeigt und die vom 

Marxismus ausgestaltet wird, in die Kritik. 

 

„Ein sonderbarer Wahnsinn überwältigt die Arbeiterklassen der Länder, in denen die kapita-

listische Zivilisation herrscht. Dieser Wahnsinn beschwört Einzel- und Massenelend herauf, 

das die traurige Menschheit seit zwei Jahrhunderten peinigt. Dieser Wahnsinn ist die Arbeits-

liebe, die morbide, leidenschaftliche Arbeitssucht, die bis zur Erschöpfung der Lebenskräfte 

                                                             

588  Ebd., S. 54. 

589  Edward P. Thompson schrieb treffend: „Eine Klasse formiert sich, wenn Menschen 

aufgrund gemeinsamer Erfahrungen – seien sie von den Vorfahren weitergegeben oder 

zusammen erworben – die Identität ihrer Interessen empfinden und artikulieren, und 

zwar sowohl untereinander als auch gegenüber anderen, deren Interessen von ihren ei-

genen verschieden (und diesen gewöhnlich entgegengesetzt) sind. Die Klassenerfahrung 

ist weitgehend durch die Produktionsverhältnisse bestimmt, in die man hineingeboren 

wird – oder aber in die man gegen seinen eigenen Willen eintritt. Klassenbewußtsein ist 

die Art und Weise, wie man diese Erfahrungen kulturell interpretiert und vermittelt: 

verkörpert in Traditionen, Wertsystemen, Ideen und institutionellen Formen. Im Gegen-

satz zum Klassenbewußtsein ist die Erfahrung allem Anschein nach determiniert. In den 

Reaktionen vergleichbarer Beschäftigungsgruppen mit ähnlichen Erfahrungen erkennen 

wir zwar eine Logik, aber ein Gesetz können wir nicht aufstellen. Klassenbewußtsein 

entsteht zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten auf dieselbe Weise, aller-

dings niemals auf genau dieselbe Weise. Man neigt heute allenthalben zu der Annahme, 

Klasse sei etwas Konkretes, Reales. Diese Auffassung findet sich in Marxʼ historischen 

Schriften nicht; aufgrund dieser falschen Interpretationen sind allerdings viele spätere 

‚marxistische‘ Analysen unbrauchbar.“ Thompson, Edward P.: Die Entstehung der eng-

lischen Arbeiterklasse, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1987, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

des Einzelnen und seiner Nachkommen getrieben wird. Statt gegen diese geistige Verirrung 

anzukämpfen, haben die Priester, Ökonomen und Moralisten die Arbeit heiliggesprochen. 

Sie, diese blinden und beschränkten Menschen, haben weiser sein wollen als ihr Gott; sie, 

diese schwachen und erbärmlichen Geschöpfe, wollten das, was ihr Gott verflucht hatte, wie-

der zu Ehren bringen. Ich, der ich nicht behaupte, Christ, Ökonom oder Moralist zu sein, lege 

Berufung gegen ihr Urteil ein, indem ich mich auf jenes ihres Gottes stütze; ich wende mich 

gegen die Predigten ihrer religiösen, wirtschaftlichen und freidenkerischen Moral, indem ich 

an die entsetzlichen Folgen der Arbeit in der kapitalistischen Gesellschaft erinnere.“590 

 

Der Arbeiterfetisch des Marxismus muss sicher nicht weiter belegt werden. Doch 

auch schon in Marx’ Werk finden sich Passagen voller Pathos. Hier sei ein Beispiel 

der marxschen Überhöhung der Arbeit zitiert, in dem dieser den Arbeiter zum neu-

en Adel der Menschheit erklärt: 

 

„Wenn die communistischen Handwerker sich vereinen, so gilt ihnen zunächst die Lehre, 

Propaganda etc. als Zweck. Aber zugleich eignen sie sich dadurch ein neues Bedürfniß, das 

Bedürfniß der Gesellschaft an, und was als Mittel erscheint, ist zum Zweck geworden. Diese 

prakti[sche] Bewegung kann man in ihren glänzendsten Resultaten anschauen, wenn man 

socialistische französische ouvriers vereinigt sieht. Rauchen, Trinken, Essen etc. sind nicht 

mehr da als Mittel der Verbindung oder als verbindende Mittel. Die Gesellschaft, der Verein, 

die Unterhaltung, die wieder die Gesellschaft zum Zweck hat, reicht ihnen hin, die Brüder-

lichkeit d[er] Menschen ist keine Phrase, sondern Wahrheit bei ihnen, und der Adel der 

Menschheit leuchtet un[s] aus den von der Arbeit verhärteten Gestalten entgegen.“591 

 

Mit jener Überhöhung der Arbeit im Einklang stehend ging bei Bentham wie auch 

bei Marx die Kritik des nicht arbeitenden Rentiers einher. Wie es den unteren Rand 

der Gesellschaft zu regulieren galt, so traf dies auch für den oberen Rand zu. In der 

Oberschicht erblickte Bentham Wohlstandsverwahrlosungstendenzen. Die Verhal-

tensweisen von Teilen der Oberschicht erschienen ihm als unökonomisch. Ihrem 

exzentrischen Verhalten war aber nur schwer beizukommen, wenn auch laut Bent-

ham jenen vermeintlich sinisteren Eliten im politischen Bereich sowie im Rechts-

wesen durch Transparenz Einhalt geboten werden sollte. Er nahm dabei insbeson-

dere Anstoß an den Ausformungen des alten feudalen Reichtums, der im England 

seiner Zeit extrem skurrile Ausformungen zeigte. Christian Welzbacher schreibt 

hierzu anschaulich: 

                                                             

590  Lafargue, Paul: Recht auf Faulheit. Widerlegung des „Rechts auf Arbeit“ von 1848, 

Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 11. 

591  MEGA² I/2, S. 289. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 291 

 

„Unter Benthams Zeitgenossen lebte eine stattliche Anzahl hypernervöser Charaktere, die ih-

ren Lebensinhalt darauf verwendeten ‚anders‘ zu sein. John Mytton etwa übertrumpfte den 

Kleidernarren ‚Beau‘ Brummel durch den Besitz von 3000 Hemden, 1000 Hüten, 700 Paar 

Schuhen, 150 Paar Reithosen. Er fütterte seine 200 Hunde mit Steak und Champagner, zog 

seinen 80 Katzen Livrée an. Und er versuchte auf nahezu jedem Ausritt absichtlich, sich um-

zubringen. John Fuller wiederum, Parlamentarier, Förderer der Naturwissenschaften und 

Künste, schien ein geistiger Verwandter des Fürsten Pückler-Muskau zu sein. Er errichtete 

auf seinem Anwesen eine Vielzahl bizarrer Denkmäler, Pavillions und Follies. Der Maler-

Schriftsteller William Blake schließlich liebte es, in seinem eigenen Garten aus John Miltons 

‚Paradise lost‘ […] zu deklamieren, indem er gemeinsam mit seiner Frau in die Rollen von 

Adam und Eva schlüpfte: nackt.“592 

 

Obwohl Bentham beispielsweise mit seiner Autoikonisierung593 ein Zeichen für den 

Utilitarismus und gegen irrationale Exzentrik und exzessive Verschwendungssucht 

setzen wollte, gelang es ihm nur bedingt, der Schwerkraft seiner Zeit gänzlich zu 

entfliehen.594 Insbesondere seine von ihm verfügte Mumifizierung als „Auto-Ikone“ 

(Bildnis seiner selbst) scheint aus heutiger Sicht seiner Zeit gemäß. Seine utilitaris-

tische Kritik an der Verschwendung stand jedoch ganz im Zeichen einer neuen – 

ökonomisch  denkenden – Epoche. 

In Securities Against Misrule (1822–1823) stellt Bentham daher auch die „ultra-

indigent“ (die sehr Bedürftigen) sowie auch die „ultra-opulent“ (die sehr Wohlha-

benden) als zwei Quellen gesellschaftlichen Verfalls dar, wobei die Wirkung der 

sehr Wohlhabenden im Vergleich als um ein Vielfaches zerstörerischer in Bezug 

auf die gesellschaftliche Ordnung bewertet wird.595 Dabei ist jedoch auffällig, dass 

                                                             

592  Welzbacher, Christian: Der radikale Narr des Kapitals. Jeremy Bentham, das „Panopti-

kum“ und die „Autoikone“, Matthes & Seitz, Berlin 2011. Welzbacher verweist hierbei 

auf das zweibändige Werk English Eccentrics and Eccentricities (1866). 

593  Die Autoikonisierung (Wortschöpfung Benthams) bezeichnet die Mumifizierung des 

eigenen Leichnams zum Zwecke des über den Tod hinausgehenden persönlichen Bei-

spiels bzw. zur posthumen Erinnerung an das persönliche Wirken. Bentham ließ seinen 

eigenen Körper nach seinem Tod 1832 nach dieser Idee zum eigenen Denkmal mumifi-

zieren. Die Mumie befindet sich heute im University College London (UCL). 

594  So nannte er seine geliebte Teekanne „Dickey“, seine Katze „Reverend“ und seine Spa-

zierstöcke „Dapple“ und „Dobbin“. Auch erfand er das Joggen als Form des optimierten 

Spaziergangs. 

595  Bentham, Jeremy: Securities Against Misrule, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, 

Philip (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Securities Against Misrule 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

die Kritik an den sehr Wohlhabenden stets nur als eine Variation seines Hauptthe-

mas, der Kritik an den „ruling few“ der gesellschaftlichen Elite ist. Frederick Rosen 

bemerkt hierzu treffend: „Discrediting the rich and powerful is only part of Ben-

tham’s strategy of reform.“596 Benthams Ausführungen zum „sinister interest“, des 

auf der Klasse basierenden Eigennutzstrebens der gesellschaftlichen Elite, kann 

man entnehmen, dass es in der bisherigen englischen Gesellschaft nicht die persön-

lichen Qualitäten waren, die honoriert wurden, sondern vielmehr ererbte privilegier-

te Positionen. In dem Maße wie politische Schlüsselpositionen oder die des 

Rechtswesens von aristokratischen Eliten besetzt gehalten werden, werden diese 

zwangsläufig, ob bewusst oder unbewusst, danach streben, diese zu ihrem Vorteil 

auszubeuten. Da ein solches durch die Umstände hervorgerufenes Verhalten aber 

gegen das Glück der größten Zahl arbeitet, tritt bei der wohlhabenden Elite auch ein 

moralischer Verfall auf.597 Es ist also weniger die vereinzelte Verschwendung von 

Ressourcen durch Superreiche, die Bentham aufstieß, als das systematische Eigen-

nutzstreben der herrschenden Klasse, das gesellschaftliche Werte auf Dauer zer-

setzt. Nicht das individuelle Nutzenstreben erachtete Bentham als problematisch, 

wohl aber ein organisiertes Klasseninteresse, welches die Achtung einer jeden 

Stimme systematisch hintertrieb. Um jene widerständige Konstellation zu überwin-

den, bedurfte es einer politischen Reform, die insbesondere das Wahlrecht demo-

kratisierte. Ausdruck dieser Überlegungen ist Benthams Plan of Parliamentary Re-

fom in the Form of a Catechism with Reasons for Each Article  (1817),598 in dem 

Bentham sich explizit von den Whigs und Tories abgrenzte, die er nur als zwei Sei-

ten der gesellschaftlichen Klassenherrschaft ansah. Beide Gruppen waren aus Bent-

hams Sicht durch Korruption und Verschwendung geprägt.599  

 

„All […] in whom in all its several forms parliamentary reforms finds opposers may be con-

sidered as belonging to the class of Tories. […] All by whom, to the exclusion of radical re-

                                                                

and Other Constitutional Writings for Tripoli and Greece, Clarendon Press, Oxford 

(u.a.) 1990, S. 67. 

596  Rosen, Frederick: Jeremy Bentham and Representative Democracy. A Study of the 

Constitutional Code, Clarendon Press, Oxford 2003 (1983), S. 21. 

597  Vgl. Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Ben-

tham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 124-125. 

598  Bentham, Jeremy: Plan of Parliamentary Reform in the Form of a Catechism, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor); Bowring, John (Hrsg.): The Works of Jeremy Bentham, Band 3, 

William Tait, Edinburgh 1843. 

599  Vgl. Leonhard, Jörn: Liberalismus. Zur historischen Semantik eines europäischen Deu-

tungsmusters, R. Oldenburg Verlag, München 2001, S. 245-246. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 293 

 

form, moderate reform is advocated or supported may be considerd as belonging to the class 

of Whigs. Those by whom […] universal interest is advocated, may, for distinction sake, be 

termed People’s man.“600 

 

Die Monarchie, als Spitze der aristokratischen Klasse, traf eine härtere Kritik als die 

beiden Parteien: „In a Monarchy at the head of the highest praedatory class is sta-

tioned the arch-depredator – the Monarch: a parasite in whose one maw, for the 

small chance of giving encrease to the felicity of that one being, the sustenances of 

thousands and ten thousands of others whose claims are as good as his is con-

sumed.“601 Um ein Gegengewicht zu schaffen, forderte Bentham ein universelles 

Wahlrecht, das auch Frauen miteinbezog sowie jährliche und geheime Wahlen. Nur 

so, auf dem Weg der radikalen Reform, könne eine drohende Revolution, die Ge-

walt und Anarchie mit sich bringe, verhindert werden.602 Die Widerstände, denen 

Bentham begegnete, waren jedoch groß. Selbst sein Schüler John Stuart Mill nahm 

einige politische Forderungen des benthamschen philosophical radicalism zunächst 

wieder zurück. Erst hundert Jahre später, mit dem Ende des Ersten Weltkrieges, 

setzte sich auch in England das allgemeine Wahlrecht gegen das bisherige Zensus-

wahlrecht durch, während das Frauenwahlrecht erst 1928 folgte. 

Für Marx waren bekanntlich die herrschenden Ideen einer Zeit immer Ausdruck 

der ökonomisch wie auch politisch herrschenden Klasse.603 Auch in Marx’ Perspek-

tive auf den geschichtlichen Verlauf bedingten sich Reichtum und Einfluss. Dabei 

kannte er zwei Formen des Reichtums, die einander ablösten, bedingt durch die ge-

                                                             

600  Bentham, Jeremy: Plan of Parliamentary Reform in the Form of a Catechism, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor); Bowring, John (Hrsg.): The Works of Jeremy Bentham, Band 3, 

William Tait, Edinburgh 1843, S. 527. 

601  Bentham, Jeremy: Bentham, Jeremy: Securities Against Misrule, in: Bentham, Jeremy 

(Autor); Schofield, Philip (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Securities 

Against Misrule and Other Constitutional Writings for Tripoli and Greece, Clarendon 

Press, Oxford (u.a.) 1990, S. 68. 

602  Auch in den Schriften Defence of Economy against the Right Honourable Edmund 

Burke sowie Defence of Economy against the Right Honourable George Rose, die Ben-

tham um 1810 schrieb (1817 publ.), attackierte er exemplarisch die Korruption der 

politische Klasse und der Regierung. Beide Schriften finden sich im von Phillip Scho-

field 1993 neu herausgegebenen Band Official Aptitude Maximized, Expense Minimized 

(die von Bentham so betitelte Schriftensammlung wurde von diesem zwischen 1810 

und 1830 erarbeitet). Das gemeinsame Anliegen der Schriften ist die Suche nach Opti-

mierungsstrategien für den öffentlichen Dienst. 

603  Vgl. MEW 4, S. 480. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

schichtliche Entwicklungsdynamik. Dem vormodernen parasitären Reichtum des 

Adels setzte Marx bereits 1844 in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten 

den modernen, sich ökonomisch verhaltenden Reichtum der Industrie gegenüber. 

So habe der bisherige, „sich zum Genuß preisgebende, unthätige und verschwende-

rische Reichtum […] noch nicht den Reichthum als eine gänzlich fremde Macht 

über sich selbst erfahren; er sieht in ihm vielmehr nur seine eigne Macht, und 

[nicht] d[er] Reichtum, sondern d[er] Genuß [ist ihm letzter, G.R.] Endzweck“604. 

Mit der industriellen Revolution und dem ökonomischen und politischen Aufstieg 

des Bürgertums aber verändere sich das Bild des Reichtums, insofern dieser nun 

„arbeitend, nüchtern, prosaisch / ökonomisch“605 werde. Allmählich führe dieser 

Ablösungsprozess in Marxens geschichtsphilosophischem Denken zum „vollständi-

gen Sieg des arbeitenden Capitals über den verschwenderischen Reichthum“606. Die 

tatsächlich viel realistischere Option einer parallelen Existenz wird damit ausge-

schlossen, wie auch eine – bei zunehmender ökonomischer Ungleichheit – durchaus 

wahrscheinliche Entwicklung einer Klasse von Rentiers nicht bedacht wird. So 

schreibt Marx, ausgehend von einem langfristig denkenden Eigeninteresse der Be-

sitzenden: „Das Fallen des Geldzinses ist nämlich eine nothwendige Consequenz 

und Resultat der industriellen Bewegung. Die Mittel des verschwenderischen Ren-

tiers vermindern sich also täglich, grade in umgekehrtem Verhältniß zur Vermeh-

rung der Mittel und Fallstricke des Genusses. Er muß also entweder sein Capital 

selbst verzehren, also zu Grunde gehen, oder selbst zum industriellen Capitalisten 

werden.“607 Dies bedeute „die Verwandlung alles Privateigenthums in industrielles 

Capital“608 wie auch „die völlige Unterjochung des Privateigenthümers unter das 

Wesen des Privateigenthums – die Arbeit“609. 

Der moderne Kapitalist ist damit für Marx eine höchst ambivalente Figur. Ei-

nerseits ist er wie der parasitäre Feudalherr Ziel polemischer Angriffe, andererseits 

aber wird er auch als Werkzeug der Entfaltung der Produktivkräfte – und damit Teil 

des Zyklus des Kapitals – beschrieben. Dem Prozess des Kapitals und dessen trans-

formativer Kraft galt Marx’ Faszination. Und in ebenjenem Staunen über die Ent-

faltung der Produktion, die der Verschwendung entgegengesetzt ist, gleicht Marx 

Bentham. Es ist also einerseits so, dass der Sozialfigur des Kapitalisten in seiner 

aggregierten Form der Bourgeoisie Doppelmoral vorgehalten wird, indem ihr offi-

                                                             

604  MEGA² I/2, S. 427. 

605  MEGA² I/2, S. 427. 

606  MEGA² I/2, S. 427. 

607  MEGA² I/2, S. 427. 

608  MEGA² I/2, S. 427. 

609  MEGA² I/2, S. 427. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 295 

 

zieller Wertekanon und Rechtskodex den tatsächlichen Verhältnissen gegenüberge-

stellt wird, und zudem ihr eigeninteressiertes Verhalten als Klasse oft mit Hohn und 

Spott beschrieben wird. Dem einzelnen Unternehmer aber wird andererseits kein 

unmoralisches Verhalten im eigentlichen Sinne zugeschrieben, da solches individu-

elle Wahlfreiheit voraussetzen würde. Vielmehr sind die individuellen Kapitalisten 

aus Marx’ und Engels’ Sicht ebenso Opfer systemischer Zwänge wie die individu-

ellen Lohnarbeiter. Sie stehen unter Konkurrenz und (Re-)Investitionsdruck und 

sind daher nicht frei darin, den abgeschöpften Mehrwehrt für ihren persönlichen 

Genuss zu verwenden. Im Unterschied zum Kapitalisten ist aber die Sozialfigur des 

Rentiers eine andere. Dieser zeichnet sich dadurch aus, angehäuftes oder sich an-

häufendes Kapital nicht zu reinvestieren, sondern aufzubrauchen.  

Für die Gruppe der parasitären Aristokratie findet auch Friedrich Engels harsche 

Worte, die denen, die Jeremy Bentham gegenüber der verschwenderischen Aristo-

kratie gebrauchte, durchaus ähneln. Mit Bentham ist im Kern der Vorwurf gemein, 

eine Gruppe zu identifizieren, die unökonomisch denkt und sich gegenüber der ge-

sellschaftlichen Produktion parasitär verhält. In seiner Broschüre Die Rolle der Ge-

walt in der Geschichte (1887/88) bezieht sich Engels tatsächlich auch weniger auf 

die Bourgeoisie als auf den alten Adel, den er spezifisch als einen „schäbigen 

Schmarotzeradel“610 qualifiziert, wie er ebenso die untere Schicht des preußischen 

Junkertums als „adliges Lumpenproletariat, das vom Schuldenmachen, zweifelhaf-

tem Spiel, Zudringlichkeit, Bettel und politischer Spionage lebt“611 bezeichnet. 

Wohlstandsverwahrlosung ist für Bentham und Marx eher ein Phänomen, das 

dem alten Adel und damit der Vergangenheit zuzuordnen sei. Wie bei den durch 

Dauerarbeitslosigkeit gezeichneten und habituell devianten Paupern wird jener alten 

parasitären Form des Reichtums von Bentham sowie von Marx und Engels ein sitt-

licher und moralischer Verfall zugeschrieben, der letztlich durch Arbeitsferne be-

dingt sei. Die Möglichkeit einer zukünftig parallel zum arbeitenden Kapital existie-

renden Klasse von nicht arbeitenden – und daher primär verbrauchenden – Rentiers 

wird von Bentham wie von Marx nicht erwartet. Für die Gruppe verbrauchender 

Rentiers gilt wohl auch heute die Diagnose der Wohlstandsverwahrlosung, die 

Bentham und Marx dem alten Adel unterstellten. 

Welche Schlüsse lassen sich nun bezüglich der übergeordneten Fragestellung, 

der Frage nach Benthams und Marxʼ Perspektive auf den sie umgebenden Prozess 

der historischen Demokratisierung, ziehen? Es lässt sich festhalten, dass Bentham, 

wie seine Schriften zum Pauperismus zeigen, eine Demokratisierung durch eine 

permanente Reintegration zu erreichen sucht. Die Herausgefallenen sollen in einer 

                                                             

610  MEGA² I/31, S. 96. 

611  MEGA² I/31, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

zweiten, planwirtschaftlich geführten Sphäre aufgefangen und wiederhergestellt 

werden, um sie schließlich erneut in die bürgerliche Gesellschaft freier und selbst-

verantwortlicher Wirtschaftsbürger zu entlassen. Karl Marx hingegen sieht in der 

verarmten industriellen Reservearmee zwar den „Hebel der kapitalistischen Akku-

mulation“612, doch sieht er auch eine mit dieser Akkumulation verkoppelte antago-

nistische Polarisierung der Gesellschaft vonstattengehen: Der Reichtum kon-

zentriert sich in den Händen weniger, während Armut und Unsicherheit sich weit-

hin verbreiten.613 Marx geht davon aus, dass die anwachsende Klasse des Proletari-

ats früher oder später die bürgerliche Gesellschaft und deren Staat im Namen einer 

wahren Demokratie aushebeln wird 

 

 

4.5 ÜBER DEN KOLONIALISMUS 

 

Der Kolonialismus geriet für Bentham und Marx zur anschaulichen Referenz für 

die Darstellung ihrer politökonomischen Theorien. Während Marx als journalisti-

scher Beobachter des Weltgeschehens neben den Ereignissen in Indien auch Ge-

schehnisse in Irland und China in den Blick nahm, äußerte sich Bentham insbeson-

dere zum Status des fragwürdigen Nutzens der französischen und spanischen Kolo-

nien. Dabei galt ihm die noch junge Unabhängigkeit der Vereinigten Staaten von 

England als Exempel, insofern diese sich mehr und mehr zum beiderseitigen Vorteil 

der zwei Nationen entwickelte. Im Folgenden sollen daher die Kolonialismusanaly-

sen beider erläutert werden. 

Jürgen Osterhammel und Jan Jansen bestimmen das britische Indien als eine 

Form der „Beherrschungskolonie“. Der Idealtyp der Beherrschungskolonie ist dem 

Zweck der wirtschaftlichen Ausbeutung und des imperialen Ausbaus gewidmet. 

Oftmals wird dabei nach längeren Phasen nicht territorial gebundenen Einflusses 

das betreffende Gebiet später militärisch gesichert. Die tatsächliche Kolonisierung 

bleibt dabei quantitativ gering, während die autokratische Führung des Mutterlan-

des eine starke Bürokratie in der Kolonie aufbaut.614 Osterhammel und Jansen zäh-

len drei Grundelemente des kolonialen Denkens des 19. Jahrhunderts auf. Dies sind 

„die Idee der unversöhnlichen Fremdheit, der Glaube an die höheren Weihen der 

                                                             

612  MEGA² II/6, S. 576. 

613  MEGA² II/6, S. 588. 

614  Vgl. Osterhammel, Jürgen; Jansen, Jan C.: Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen. 

C.H. Beck, München 1995, S. 14-17. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 297 

 

Kolonisation und die Utopie der reinigenden Verwaltung“615. In der Tendenz waren 

Bentham wie Marx Gegner des Kolonialismus, zugleich aber nicht gänzlich frei von 

kolonialem Denken, wie es von Osterhammel und Jansen skizziert wird. Während 

Marx etwa Nationalcharaktere für etwas Selbstverständliches hielt,616 glaubte er 

doch an die reale Möglichkeit einer grenzenübergreifenden politischen Bewegung, 

die auf dem Axiom der Gleichheit beruht. Auch teilte er implizit den Glauben an 

die „höheren Weihen der Kolonisation“, die für ihn fraglos auch gewaltsam war, 

wobei diese auch die Grundlagen für eine globale soziale Revolution schaffe. Dem 

britischen Kolonialismus wird so eine wichtige geschichtsteleologische Rolle zu-

gewiesen, bzw. wird dieser von Marx als ambivalent geschildert. Im Manifest von 

1848 kommt diese Ambivalenz deutlich zum Ausdruck: 

 

„Die Bourgeoisie reißt durch die rasche Verbesserung aller Produktionsinstrumente, durch die 

unendlich erleichterten Kommunikationen alle, auch die barbarischsten Nationen in die Zivi-

lisation. Die wohlfeilen Preise ihrer Waren sind die schwere Artillerie, mit der sie alle chine-

sischen Mauern in den Grund schießt, mit der sie den hartnäckigsten Fremdenhaß der Barba-

ren zur Kapitulation zwingt.“617 

 

Bentham glaubte an die tatsächliche Gleichheit aller Menschen, die allein durch ih-

re Umstände verschieden geformt werden. Darin aber liegt auch seine Annahme 

begründet, durch eine geeignete bürokratische Organisation, oder durch eine klug 

gestaltete politische Anreizarchitektur, an jedem Ort der Welt im Sinne des Glücks 

der größten Zahl wirken zu können. Sein politisches Denken teilt insofern die 

„Utopie der reinigenden Verwaltung“ des kolonialen Denkens. 

Während seines Londoner Exils war Marx zwischen 1852 und 1861 als Journa-

list für die renommierte New-York Daily Tribune tätig. In dieser Rolle studierte er 

die politischen und teils gewaltsamen Konflikte, die mit der Ausdehnung des 

Weltmarktes verbunden waren. In seiner Funktion als politischer Kommentator ver-

tiefte er sich u.a. in die Geschichte der Kolonialisierung. Anlass war insbesondere 

die parlamentarische Debatte um die Erneuerung der Satzung der englischen Ostin-

dischen Kompanie im Jahr 1853.618 Im Herzen des britischen Empires fand er hier-

                                                             

615  Ebd., S. 112. 

616  Vgl. Herres, Jürgen: Marx und Engels über Irland. Ein Überblick. Artikel, Briefe, Ma-

nuskripte und Schriften, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2011, Akademie Verlag, Berlin 

2012, S. 27. 

617  MEW 4, S. 466. 

618  Vgl. Avineri, Shlomo: Karl Marx on Colonialism and Modernization, Anchor Books, 

New York 1969, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

für eine umfassende Literaturgrundlage, bestehend aus Parlamentsberichten, kolo-

nialen Gutachten, mit dem Schiff eintreffenden Lageberichten sowie auch ersten 

Geschichtsschreibungen. Eine ganze Reihe von Artikeln, die in der Folge in der 

New-York Daily Tribune abgedruckt wurden, zeigt, wie Marx seine politökonomi-

sche Theorie exemplarisch am Beispiel Indiens und Chinas erläutert. 

Der Kolonialismus galt Marx als ein Prozess, der sich über Monopolstrukturen 

wie die englische Ostindische Kompanie entwickelte und der Etablierung eines ein-

heitlichen Weltmarktes diente. Die antreibende Kraft dieses im 16. Jahrhundert be-

ginnenden Prozesses sah er im individuellen Unternehmertum und Handelskapital, 

das den Anstoß für die Erschließung „asiatischer Produkte“ oder „amerikanischer 

Schätze“ gab.619 Dieser Eindruck wird von der neuesten Kolonialismusforschung 

bestätigt, wie etwa durch Wolfgang Reinhard in seiner umfangreichen Monografie 

Die Unterwerfung der Welt. Globalgeschichte der europäischen Expansion 1415–

2015: 

 

„Die ersten gewalttätigen Männer, Wikinger, italienische Händler, Kreuzfahrer, portugiesi-

sche Entdecker, spanische Conquistadoren und britische Seehelden, gehörten zu einem Typ 

Abenteurer, der schon in der Odyssee auftritt. Als Seefahrer waren diese Leute je nach Gele-

genheit Kaufleute, Räuber, Sklavenhändler, Entdecker und Eroberer. Sie und nicht die 

Machthaber ihrer Herkunftsländer begannen mit der Expansion. Am Anfang der Kolonialrei-

che stand seltener die Initiative politischer Instanzen als die kooperative Selbstorganisation 

interessierter Individuen in Netzwerken bis hin zu den großen Handelsgesellschaften des 17. 

Jahrhunderts. Könige und Fürsten fanden die Beteiligung an diesen Geschäften lukrativ, wur-

den zur Legitimation herangezogen oder wollten sich die Kontrolle über die Entwicklung si-

chern. Noch im 19./20. Jahrhundert ging die Initiative zur Expansion häufig von Männern vor 

Ort (men on the spot) aus, Entdeckungsreisenden, Kaufleuten, Missionaren, Militärs und im-

mer noch Abenteurern, die es verstanden, die Politik in ihre Unternehmungen hineinzuzie-

hen.“620 

 

Kurz gefasst bestand die marxsche Einschätzung des britischen Kolonialismus in 

Folgendem: Der sich ergebende Wettlauf der europäischen Nationen etablierte ei-

nen auch Indien und China inkludierenden Weltmarkt, der seinerseits die Grundlage 

für die Überwindung der feudalen hin zur kapitalistischen Produktionsweise bilde-

te.621 Dabei bemaß das spätere industrielle Kapital seine Produktion mit Blick auf 

                                                             

619  MEGA² II/15, S. 325. 

620  Reinhard, Wolfgang: Die Unterwerfung der Welt: Globalgeschichte der europäischen 

Expansion 1415–2015, C.H. Beck, München 2016, S. 19. 

621  Vgl. MEGA² II/15, S. 325.  

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 299 

 

diesen Weltmarkt. Die Rohstoffe der Kolonien wurden dabei im Kernland England 

in höherwertige Produkte verarbeitet, während die Kolonien die Rohstoffe für diese 

lieferten. Zugleich wurden die Kolonien auf verschiedene Weise gezwungen, auch 

die englischen Produkte zu konsumieren. Im Falle Chinas etwa dadurch, „daß die 

englischen Kanonen China das Rauschgift aufzwangen, das wir Opium nennen“622. 

Die Chinesen wurden vom Opium abhängig gemacht, um das in Indien produzierte 

Rauschgift in China zu verkaufen und mit den Erlösen chinesischen Tee zu kaufen, 

der mittlerweile Teil der britischen Lebensart geworden war. Nach Marx vergrößer-

te sich in diesem kolonialen Nexus die Gewinnspanne des Handelskapitals – auch 

dank der dortigen Zwangsarbeitsregime. Eine Folge dieses Prozesses bestand laut 

Marx in der Auflösung der traditionellen gesellschaftlichen Ordnungen der koloni-

sierten Gebiete: „Vor den britischen Waffen ging die Autorität der Mandschu-

Dynastie in Scherben; das abergläubige Vertrauen in die Unvergänglichkeit des 

Reichs des Himmels brach zusammen.“623 So bewirkte das britische Empire durch 

die Ostindische Kompanie, fast gänzlich ohne territoriale Kontrolle, revolutionäre 

Effekte, die das alte China zerrütteten.624 Dabei begriff Marx die tiefe Krise des 

Chinesischen Reichs auch als eine Chance im sozialrevolutionären Sinn. So ging er 

noch im Jahr 1850 davon aus, dass eine bürgerliche oder gar sozialistische Revolu-

tion nicht notwendigerweise zuerst in einem hoch industrialisierten Land vonstat-

tengehen müsste: 

 

„Als Herr Gützlaff625 nach 20jähriger Abwesenheit wieder unter civilisierte Leute und Euro-

päer kam, hörte er von Sozialismus sprechen und frug, was das sei? Als man ihm dies erklärt 

hatte, rief er erschreckt aus: ‚Ich soll also dieser verderblichen Lehre nirgends entgehn? Gra-

de dasselbe wird ja seit einiger Zeit von vielen Leuten aus dem Mob in China gepredigt!‘ Der 

chinesische Sozialismus mag sich nun freilich zum europäischen verhalten wie die chinesi-

sche Philosophie zur Hegelschen. Es ist aber immer ein ergötzliches Faktum, daß das älteste 

und unerschütterlichste Reich der Erde durch die Kattunballen der englischen Bourgeois in 

acht Jahren an den Vorabend einer gesellschaftlichen Umwälzung gebracht worden ist, die 

jedenfalls die bedeutendsten Resultate für die Civilisation haben muß. Wenn unsere europäi-

schen Reaktionäre auf ihrer demnächst bevorstehenden Flucht durch Asien endlich an der 

chinesischen Mauer ankommen, an den Pforten, die zu dem Hort der Urreaktion und des Ur-

                                                             

622  Vgl. MEW 9, S. 96. 

623  Vgl. MEW 9, S. 96. 

624  Vgl. MEW 12, S. 552. 

625  Karl Friedrich August Gützlaff (1803–1853) war ein deutscher Missionar, der in den pi-

etistisch geprägten Franckeschen Stiftungen in Halle an der Saale ausgebildet wurde 

und in Singapur, Korea und China wirkte. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

konservatismus führen, wer weiß, ob sie nicht darauf die Überschrift lesen: ,République chi-

noise. Liberté, Egalité, Fraternité.‘“626 

 

Für Indien, dem von den Briten ebenso der Freihandel aufgezwungen wurde wie 

China, diagnostizierte Marx einen Zusammenbruch der traditionellen dörflichen 

Subsistenzwirtschaft, die aus einer „eigenartigen Verbindung von Handweberei, 

Handspinnerei und handbetriebenem Ackerbau“ bestand, wobei genau darin die 

größte „soziale Revolution […], die Asien je gesehen hatte“627 bestehe. 

Die britische Herrschaft in Indien aus dem Jahr 1853 ist einer der ersten Artikel 

von Marx zum Themenfeld des Kolonialismus. Wie zur Selbstverständigung erör-

tert er darin zunächst die ökonomische Geschichte des Westens im Unterschied zu 

der Asiens. Letztere sei durch die sogenannte „asiatische Produktionsweise“ ge-

prägt, die politische Konsequenzen hatte. In orientalischen Ländern wie Ägypten, 

Indien, Mesopotamien und Persien, wo die traditionelle Bewässerung großer 

Ackerbauflächen nur mit großem gesellschaftlichen Aufwand geleistet werden 

konnte, bedurfte man nach Marx einer zentralen Verwaltung, die von der politi-

schen Macht geführt wurde.628 Obwohl in diesem Modell des „orientalischen Des-

potismus“ die Gemeinschaft faktisch als Eigentümer des Landes fungiert und die 

Früchte der gemeinsamen Arbeit konsumiert, erscheint der Despot nach außen hin 

als Besitzer der Ländereien.629 Die Individuen galten so formal nicht als Eigentü-

mer, sondern als bloße Teilmengen einer nicht individualistischen (und daher für 

Marx unfreien) Gesellschaftsordnung.630 Die „asiatische Produktionsweise“ und der 

mit dieser einhergehende zentralisierte Staat bilden für Marx einen starken Gegen-

satz zur feudalen Tradition Europas, aus der der Kapitalismus und der bürgerliche 

Individualismus erwuchsen. Die Verwandlung der Welt in einen Weltmarkt brachte 

laut ihm die gewaltsame Aufhebung dieser Gegensätze mit sich. Diesen Aufhe-

bungsprozess versucht er, vor dem Hintergrund dieser hegelianisch inspirierten In-

terpretationsfolie, in seinen verschiedenen Momenten zu beschreiben, was ihm an-

                                                             

626  MEGA² I/10, S. 219-220. 

627  MEW 9, S. 123. 

628  Vgl. MEW 9, S. 129. 

629  Vgl. MEGA² II/1.2, S. 380. 

630  Marxʼ Konzept wurde von Karl August Wittfogel in dessen Schrift Oriental Despotism. 

A Comparitive Study of Total Power (1957) aufgenommen. Heute gilt der Ansatz als 

überholt. Zwar gab es entsprechende Agrargesellschaftsordnungen bzw. Bewässerungs-

systeme – die diesem zugrechnete politische Zentralmacht entstand aber erst später. 

Wittfogel, Karl August: Oriental Despotism. A Comparative Study of Total Power, 

Yale University Press, London (u.a.) 1957. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 301 

 

schaulich in seinem Artikel Die künftigen Ergebnisse der britischen Herrschaft in 

England aus dem Jahr 1853 gelingt. Dort bringt er die britische Kolonisation in In-

dien in ein dialektisches Schema, das dadurch auch – hinsichtlich einer normativen 

Betrachtung – an Ambivalenz gewinnt: 

 

„Alle Maßnahmen, zu denen die englische Bourgeoisie möglicherweise genötigt sein wird, 

werden der Masse des Volkes weder die Freiheit bringen noch seine soziale Lage wesentlich 

verbessern, denn das eine wie das andere hängt nicht nur von der Entwicklung der Produktiv-

kräfte ab, sondern auch davon, daß das Volk sie selbst in Besitz nimmt. Auf alle Fälle aber 

wird die Bourgeoisie die materiellen Voraussetzungen für beides schaffen. Hat die Bourgeoi-

sie jemals mehr geleistet? Hat sie je einen Fortschritt zuwege gebracht, ohne Individuen wie 

ganze Völker durch Blut und Schmutz, durch Elend und Erniedrigung zu schleifen? […] Bür-

gerliche Industrie und bürgerlicher Handel schaffen diese materiellen Bedingungen einer 

neuen Welt in der gleichen Weise, wie geologische Revolutionen die Oberfläche der Erde ge-

schaffen haben. Erst wenn eine große soziale Revolution die Ergebnisse der bürgerlichen 

Epoche, den Weltmarkt und die modernen Produktivkräfte, gemeistert und sie der gemeinsa-

men Kontrolle der am weitesten fortgeschrittenen Völker unterworfen hat, erst dann wird der 

menschliche Fortschritt nicht mehr jenem scheußlichen heidnischen Götzen gleichen, der den 

Nektar nur aus den Schädeln Erschlagener trinken wollte.“631 

 

Die Bourgeoise schafft nach Marx durch ihre Unternehmungen die materiellen Vo-

raussetzungen für eine Entfaltung der Produktivkräfte sowie für die Verbesserung 

der sozialen Lage.632 In Indien zeige sich dies im Aufbau einer Infrastruktur. Doch 

das neu errichtete Eisenbahnnetz überwand nicht nur Handelshemmnisse, sondern 

auch die Isolation der Dörfer. Während um 1800, bedingt durch eine protektionisti-

sche Politik, immer weniger indische Produkte England erreichten, überschwemm-

ten ab 1813 (als das Monopol der Ostindischen Kompanie aufgehoben wurde) eng-

lische Textilien ganz Indien.633 So zerbrachen die traditionellen Dorfstrukturen und 

zugleich auch die indische Baumwollindustrie.634 Diesen Zerstörungsprozess be-

wertet Marx auch als positiv. 

 

„Sosehr es nun auch dem menschlichen Empfinden widerstreben mag, Zeuge zu sein, wie 

Myriaden betriebsamer patriarchalischer und harmloser sozialer Organisationen zerrüttet und 

in ihre Einheiten aufgelöst werden, hineingeschleudert in ein Meer von Leiden, wie zu glei-

                                                             

631  MEW 9, S. 224-226. 

632  MEW 9, S. 224. 

633  MEW 9, S. 154. 

634  Vgl. MEW 9, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

cher Zeit ihre einzelnen Mitglieder ihrer alten Kulturformen und ihrer ererbten Existenzmittel 

verlustig gehen, so dürfen wir doch darüber nicht vergessen, daß diese idyllischen Dorfge-

meinschaften, so harmlos sie auch aussehen mögen, seit jeher die feste Grundlage des orienta-

lischen Despotismus gebildet haben, daß sie den menschlichen Geist auf den denkbar engsten 

Gesichtskreis beschränkten, ihn zum gefügigen Werkzeug des Aberglaubens, zum unterwür-

figen Sklaven traditioneller Regeln machten und ihn jeglicher Größe und geschichtlicher 

Energien beraubten. Wir dürfen nicht die barbarische Selbstsucht vergessen, die, an einem 

elenden Stückchen Land klebend, ruhig dem Untergang ganzer Reiche, der Verübung unsäg-

licher Grausamkeiten, der Niedermetzelung der Einwohnerschaft großer Städte zusah, ohne 

sich darüber mehr Gedanken zu machen als über Naturereignisse, dabei selbst jedem Angrei-

fer, der sie auch nur eines Blickes zu würdigen geruhte, hilflos als Beute preisgegeben. Wir 

dürfen nicht vergessen, daß dieses menschenunwürdige, stagnierende Dahinvegetieren, diese 

passive Art, zu leben, auf der andern Seite ihre Ergänzung fanden in der Beschwörung wilder, 

zielloser, hemmungsloser Kräfte der Zerstörung, und in Hindustan selbst aus dem Mord einen 

religiösen Ritus machten. Wir dürfen nicht vergessen, daß diese kleinen Gemeinwesen durch 

Kastenunterschiede und Sklaverei befleckt waren, daß sie den Menschen unter das Joch äuße-

rer Umstände zwangen, statt den Menschen zum Beherrscher der Umstände zu erheben, daß 

sie einen sich naturwüchsig entwickelnden Gesellschaftszustand in ein unveränderliches, na-

turgegebnes Schicksal transformierten und so zu jener tierisch rohen Naturanbetung gelang-

ten, deren Entartung zum Ausdruck kam in der Tatsache, daß der Mensch, der Beherrscher 

der Natur, vor Hanuman, dem Affen, und Sabbala, der Kuh, andächtig in die Knie sank.“635 

 

Nach Shlomo Avineri636 lässt sich Marxʼ Auffassung vom Kolonialismus sinnge-

mäß folgendermaßen fassen: Wie der Horror der Industrialisierung dialektisch für 

den Triumph des Kommunismus notwendig gewesen sei, so sei auch der Horror des 

Kolonialismus für die kommende Weltrevolution des Proletariats dialektisch not-

wendig, da die asiatischen und afrikanischen Länder ohne diesen nicht in der Lage 

wären, ihre Rückständigkeit zu überwinden.637 Nach Marx durchlebte Indien, be-

dingt durch die Folgen der britischen Kolonisierung, eine soziale Revolution – 

ebenso wie auch China.638 Die Indische Revolution könne die Grundlage einer zu-

künftigen globalen politischen Revolution bilden. Deren Möglichkeit und potenziel-

len Ergebnisse blieben jedoch im Vagen, solange die Geschichte Englands nicht 

                                                             

635  MEW 9, S. 132-133. 

636  Zur Kritik an diesem Ansatz siehe: Turner, Bryan: Karl Marx and Oriental Coloniza-

tion, in: Journal of Palastine Studies, Volume 6, No. 3, 1977, S. 169-177. 

637  Vgl. Avineri, Shlomo: Karl Marx on Colonialism and Modernization, Anchor Books, 

New York 1969, S. 7. 

638  MEW 9, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 303 

 

entschieden sei. So sei es denkbar, dass die Inder zukünftig von einer Revolution 

des britischen Proletariats profitieren würden, wie auch eine eigenständige Emanzi-

pation Marx als durchaus denkbar erschien.639 

Die „sine qua non“ der zukünftigen indischen Emanzipation war für Marx das 

von den Briten ausgebildete indische Heer, das zu mehr in der Lage sei, als Indien 

vor möglichen Eindringlingen zu schützen.640 Aus seiner geschichtsteleologischen 

Perspektive heraus formuliert Marx, dass England in Indien eine „doppelte Missi-

on“ zu erfüllen habe: „eine zerstörende und eine erneuernde – die Zerstörung der al-

ten asiatischen Gesellschaftsordnung und die Schaffung der materiellen Grundlagen 

einer westlichen Gesellschaftsordnung in Asien“641. Marx fügt dem an anderer Stel-

le hinzu: „[…] [S]o war England, welche Verbrechen es auch begangen haben mag, 

doch das unbewusste Werkzeug der Geschichte.“642 

Auch in einer weiteren Hinsicht ist Marxʼ Einschätzung des britischen Kolonia-

lismus ambivalent. Mitte des 19. Jahrhunderts zeichneten sich vielfältige Verschie-

bungen in Indien ab; das alte von den Briten angewandte Prinzip des „teile und 

herrsche“ wurde hinfällig.643 Nach dem Sepoy-Aufstand644 (auch Indian Mutiny ge-

nant) im Jahr 1857 übernahm die britische Regierung 1858 mit dem „Government 

of India Act“ die Administration Indiens, die bisher von der Ostindischen Kompa-

nie getragen wurde. Damit wurde auch die indirekte Herrschaft („indirect rule“) der 

Kompanie durch eine direkte und offene Herrschaft ersetzt. In dieser Maßnahme 

sah Marx einen wichtigen Baustein in der globalen Verbreitung des industriellen 

Kapitalismus.645 Dabei ging er davon aus, dass nicht das englische Volk als Ganzes 

vom Kolonialismus profitierte, sondern nur eine schmale Schicht derjenigen, die in 

                                                             

639  Vgl. MEW 9, S. 224-225. 

640  MEW 9, S. 221. 

641  MEW 9, S. 221. 

642  MEW 9, S. 133. 

643  Marx erläutert darüber hinaus: „Das römische divide et impera, ‚teile und herrsche‘, 

war die Grundregel, mit der Großbritannien es ungefähr hundertundfünfzig Jahre lang 

zuwege brachte, die Macht über sein indisches Reich aufrechtzuerhalten. Die Feind-

schaft unter den verschiedenen Völkerschaften, Stämmen, Kasten, Bekenntnissen und 

Herrschaftsgebieten, deren Gesamtheit jene geographische Einheit bildet, die man Indi-

en nennt, blieb stets die Existenzgrundlage der britischen Herrschaft. In späterer Zeit 

haben die Bedingungen dieser Herrschaft allerdings eine Änderung erfahren.“ MEW 

12, S. 231. 

644  Sepoy = Soldat (persisch) 

645  Vgl. Cain, P.J.; Hopkins, A.G.: British Imperialism: 1688–2000, Longman, London 

(u.a.) 2002, S. 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Indien Kapital investierten, die Funktionäre der Ostindischen Kompanie und später 

jene, die in der gut bezahlten indischen Zivilverwaltung tätig waren. Die Übernah-

me der Regierung Indiens durch die Britische Krone bedeutete daher für Marx nicht 

nur die Ausbeutung der Inder, sondern vielmehr auch die indirekte Ausbeutung der 

englischen Bürger, die durch ihre Steuern die langfristigen Kosten des britischen 

Imperiums trugen.646 

Eine stärkere Besteuerung war auch nötig geworden, da sich die Staatsverschul-

dung Englands nur schlecht weiter erhöhen ließ. Während der Napoleonischen 

Kriege (1792–1815) hatte die britische Staatsschuld einen Höhepunkt erreicht, in-

dem sie auf das Zweieinhalbfache des Bruttosozialproduktes angestiegen war. Doch 

während des gesamten 19. Jahrhunderts wurde die Staatsschuld kontinuierlich auf 

unter 30 Prozent des Bruttosozialproduktes abgebaut.647  Zunächst wurden nach 

dem gewonnen Krieg die Ausgaben gesenkt. Insbesondere die Ausgaben für Armee 

und Marine wurden zwischen 1815 und 1820 um ein Vielfaches reduziert. Während 

die Armee 1815 den britischen Staat noch ganze 49,6 Millionen Pfund Sterling kos-

tete (Marine: 22,8), wurden diese Ausgaben im Jahr 1820 auf 10,3 Millionen Pfund 

Sterling begrenzt (Marine: 6,4) und während der folgenden Jahre auf diesem Ni-

veau stabilisiert.648 Da allerdings auch die Einkünfte durch Zölle im 19. Jahrhundert 

aufgrund der zunehmend verfolgten Freihandelspolitik stagnierten, führte die Re-

gierung die 1815 abgeschaffte Einkommenssteuer im Jahr 1842 wieder ein.649 Der 

Abbau der Staatsverschuldung gelang auch dank dieser zusätzlichen Einkünfte aus 

der Besteuerung der prosperierenden Industrie.650 Insbesondere die Textil-, die Ei-

sen- und Stahlindustrie, der Maschinenbau, Reedereien und der Finanzsektor profi-

tierten Mitte des 19. Jahrhunderts von der Liberalisierung des Außenhandels, wäh-

rend die Landwirtschaft und die Wollindustrie sowie die Ostindische Kompanie 

sich als Verlierer erwiesen.651 

Doch der Erfolg der exportierenden Industrie war an spezifische Bedingungen 

gebunden, insbesondere eine stabile Kaufkraft der Abnehmer. Laut Marx bemerk-

                                                             

646  Vgl. Avineri, Shlomo: Karl Marx on Colonialism and Modernization, Anchor Books, 

New York 1969, S. 18-19. 

647  Quelle: Online unter URL: www.ukpublicspending.co.uk (Abruf am 12.10.2016). 

648  Vgl. Mitchell, B.R.: British Historical Statistics, Cambridge University Press, New 

York 1988, S. 587. 

649  Siehe dazu: Mitchell, B.R.: British Historical Statistics, Cambridge University Press, 

New York 1988, S. 582 f.  

650  Menzel, Ulrich: Die Ordnung der Welt. Imperium oder Hegemonie in der Hierarchie 

der Staatenwelt, Suhrkamp, Berlin 2015, S. 785-786. 

651  Ebd., S. 783. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 305 

 

ten die englischen Produzenten, dass, wollten sie ihren neu eroberten indischen Ab-

satzmarkt auf Dauer halten, sie auch die dortige Kaufkraft erhalten mussten. Dies 

schien nur durch die Errichtung einer indischen Industrie und Infrastruktur möglich, 

die Marx nun voraussagte: 

 

„Soweit waren die Interessen der Plutokratie, die Indien zu ihrem Grundeigentum gemacht, 

die Interessen der Oligarchie, die es mit ihren Armeen erobert, und die Interessen der Mil-

lokratie, die es mit ihren Fabrikaten überschwemmt hatten, Hand in Hand gegangen. Je mehr 

aber die britischen Industriellen vom indischen Markte abhängig wurden, um so mehr fühlten 

sie die Notwendigkeit, in Indien, nachdem sie dort die einheimische Industrie zerstört hatten, 

neue Produktivkräfte zu schaffen. Man kann nicht auf die Dauer ein Land mit seinen eigenen 

Erzeugnissen überschwemmen, wenn man ihm nicht ermöglicht, irgendwelche andere Pro-

dukte dafür in Austausch zu geben. […] Die Industriellen stellten fest, daß die Kaufkraft für 

ihre Waren in Indien auf die denkbar niedrigste Stufe gesunken war […]. Außerdem fanden 

sie, daß sie bei allen Versuchen, in Indien Kapital anzulegen, auf Hindernisse und Schikanen 

seitens der britischen Behörden in Indien stießen. So wurde Indien zum Schlachtfeld im 

Kampfe zwischen dem Industriekapital auf der einen und der Plutokratie und Oligarchie auf 

der anderen Seite. Die britischen Industriellen, ihres überwiegenden Einflusses in England si-

cher, verlangen jetzt die Vernichtung dieser ihnen feindlich gegenüberstehenden Mächte in 

Indien, die Zerstörung des dortigen gesamten alten Verwaltungsapparates und die endgültige 

Beseitigung der Ostindischen Kompanie […]. Seit 1784 sind die indischen Finanzschwierig-

keiten immer größer geworden. Es besteht jetzt eine Staatsschuld von 50 Millionen Pfd. St., 

eine ständige Abnahme der Einnahmequellen und eine entsprechende Zunahme der Ausga-

ben. Ein zweifelhaftes Gleichgewicht wird durch das ungewisse Einkommen aus der Opium-

steuer erzielt, das gegenwärtig dadurch, daß die Chinesen anfangen, selbst Mohn anzubauen, 

von Vernichtung bedroht wird. Die infolge des sinnlosen Krieges gegen Birma zu erwarten-

den Ausgaben verschärfen und erschweren die Lage noch mehr. ‚Wie die Dinge liegen‘, sagt 

Herr Dickinson, ‚würde der Verlust des indischen Reiches den Ruin Englands bedeuten – 

während die Notwendigkeit, es zu erhalten, unsere eigenen Finanzen mit Ruin bedroht.‘ Ich 

habe damit gezeigt, wie die indische Frage zum erstenmal seit 1783 zu einer englischen Frage 

und einer Regierungsfrage geworden ist.“652 

 

Die britische Herrschaft über Indien bezeichnet Marx hier als „Millokratie“653 und 

meint damit die Herrschaft reicher Mühlenbesitzer (mill owners) bzw. das bürgerli-

che industrielle Kapital, das der politischen Elite, der „Plutokratie“ und der „Oli-

garchie“, gegenüberstehe. Während die Millokraten das rein ökonomische Interesse 

                                                             

652  MEW 9, S. 155-159. 

653  Vgl. MEW 9, S. 155; S. 222-223. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

vertraten, waren für Marx die Oligarchen und Plutokraten auch symbolisch, etwa 

als prestigeträchtige Landbesitzer, mit Indien verbunden, vornehmlich aber sei die 

Aristokratie und Plutokratie an der Eroberung und an der Ausplünderung Indiens 

interessiert.654 Die Millokratie habe hingegen erkannt, dass es in ihrem Interesse 

liege, Indien in ein wirtschaftlich prosperierendes Land zu verwandeln, damit es 

auch zukünftig als Absatzmarkt mit stabiler Kaufkraft fungieren könne. Ein Weg 

dahin sei die Errichtung eines landesweiten Eisenbahnnetzes.655 Nur so könne man 

dem von Marx vorhergesagten Fall der Profitrate auch zeitweise entgehen. Marxʼ 

These, wonach Aristokratie und Bourgeoisie ein gemeinsames Interesse am koloni-

alen Unternehmen entwickelten und zugleich auch politisch einflussreich genug 

waren, um die Regierung dafür einzuspannen, wird heute vom Historiker Boyd Hil-

ton bestätigt, indem er anmerkt, dass diese beiden Gruppen das politische Leben der 

Zeit dominierten, während der Staat sich zurücknahm: „The 1780s inaugurated a 

working alliance between the bulk of the landed gentry and the haute bourgeoisie 

that was to dominate political life until 1846, while Pitt’s rhetoric initiated a drive 

for administrative reform and retrenchment that was gradually to capture the offici-

al mind and help create a minimal State.“656 In der Übergabe der Regierungsver-

antwortung von der britischen Ostindien-Kompanie hin zur Britischen Krone im 

Jahr 1858, kurz nach dem Indischen Aufstand von 1857, zeigte sich für Marx eine 

neue Stufe der Verbreitung des industriellen Kapitalismus. Die aristokratischen Eli-

ten, die sich bisher mittels der Kompanie symbolische Verdienste anrechnen lassen 

konnten, verloren nun an Einfluss. Demgegenüber setzte sich nun nach Marx die 

Fraktion des industriellen Interesses durch, das letztlich für eine industrielle Ent-

wicklung Indiens sorgen werde.657 

Tatsächlich blieb eine solche Entwicklung zumindest während des 19. Jahrhun-

derts weitestgehend aus. Wenn auch die wirtschaftsgeschichtliche Entwicklung In-

diens unter Historikern umstritten bleiben wird, so kann man doch mit einigem his-

torischen Abstand und dem heute zugänglichen Quellenmaterial die marxschen 

Analysen und Prognosen für die Entwicklung des britischen Kolonialismus und der 

Rolle Indiens bewerten. Die Historiker P.J. Cain und A.G. Hopkins zeigen, dass die 

alten aristokratischen Eliten, die in Indien Land und symbolisches Kapital erwar-

                                                             

654  Vgl. MEW 9, S. 222. 

655  Vgl. MEW 9, S. 222. 

656  Hilton, Boyd: A Mad, Bad & Dangerous People. England 1783–1846, The New Oxford 

History of England, Clarendon Press, Oxford 2006, S. 30-31. 

657  Siehe auch: Cain, P.J.; Hopkins, A.G.: British Imperialism: 1688–2000, Longman, 

London (u.a.) 2002, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 307 

 

ben, trotz der politischen Zäsur in Indien im Jahr 1858 nicht an Einfluss verloren.658 

Auch Wolfgang Reinhard bestätigt dies, indem er für den Zeitraum zwischen dem 

17. und 20. Jahrhundert letztlich die „Allianz des Handels- und Finanzkapitals der 

City mit der Aristokratie“ als die Haupttriebkraft der schubweisen britischen Ex-

pansion bzw. der Absicherung des Handels durch politische Herrschaft ausmacht.659 

Hermann Kulke und Dietmar Rothermund verweisen hingegen darauf, dass bis ins 

20. Jahrhundert, trotz des von Marx mit vielen Erwartungen aufgeladenen indischen 

Eisenbahnnetzes, eine Industrialisierung Indiens ein kaum wahrnehmbares Phäno-

men war.660 Erst ab 1900 stieg die Produktion von Baumwolltextilien in Indien 

dank hoher Importzölle wieder kontinuierlich an.661 

Der Kolonialismus zeigte für Marx ein Vielfaches an Ambivalenzen. So schuf 

dieser zwar gewaltsam den globalen Weltmarkt und zerstörte alle traditionellen 

Strukturen (von für Marx fraglichem kulturellen Wert), zugleich aber erzeugte der 

Kolonialismus damit auch die materiellen Voraussetzungen für eine politische 

Emanzipation. 

Von Demokratie ist in Marx’ Texten zu Indien nicht die Rede – wohl aber von 

Emanzipation. Er blickte auch auf Irland, das gleichermaßen eine britische Kolonie 

war. In Engels’ Die Lage der arbeitenden Klassen in England (1845) wurden die 

Iren als billige und unbeliebte Migranten beschrieben, die nicht nur die Löhne der 

englischen Arbeiter drückten, sondern zudem auch als besonders kulturlos galten. 

Engels teilte diese Vorurteile nicht, verwies aber mit diesen auf die tatsächliche so-

zioökonomische Gefällelage, die die irische Arbeitsmigration mit sich brachte. 

Noch während der 1840er- und 50er-Jahre hofften Marx und Engels darauf, dass 

eine Revolution im Westen die koloniale Frage bezüglich Irland und Indien lösen 

würde.662 Als diese Hoffnung sich nicht erfüllte, verschob Marx in den 1860er-

Jahren seine Hoffnungen auf die irischen Unabhängigkeitsbestrebungen der „Feni-

ans“, die für eine unabhängige Republik eintraten und 1867 einen erfolglosen Auf-

                                                             

658  Ebd., S. 277-281. 

659  Vgl. Reinhard, Wolfgang: Die Unterwerfung der Welt: Globalgeschichte der europäi-

schen Expansion 1415–2016, C.H. Beck, München 2016, S. 773. 

660  Vgl. Kulke, Hermann; Rothermund, Dietmar: Die Geschichte Indiens. Von der Indus-

kultur bis heute, C.H. Beck, München 2010, S. 336. 

661  Vgl. Reinhard, Wolfgang: Die Unterwerfung der Welt: Globalgeschichte der europäi-

schen Expansion 1415–2015, C.H. Beck, München 2016, S. 801. 

662  Vgl. Chandra, Nirmal Kumar: Marx Colonialism and the Market, in: Economic and Po-

litical Weekly, Volume 33, No. 23, 1998, S. 1378. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

stand durchführten.663 Was Irländer brauchen, so Marx in einem Brief vom 30. No-

vember 1867 an Engels, sei: „1. Selbstregierung und Unabhängigkeit von England. 

2. Agrarische Revolution. Die Engländer können die mit dem besten Willen nicht 

für sie machen, aber sie können ihnen die legalen Mittel geben, sie für sich selbst zu 

machen. 3. Schutzzölle gegen England.“664  

Irland erscheint Marx und Engels 1867 als ein möglicher Ausgangspunkt einer 

grenzenübergreifenden Revolution,665 die sich statt vom Zentrum zur Peripherie von 

der Peripherie zum Zentrum des Kapitalismus (England) bewegen würde.666 1870 

erläutert Marx in einem Brief an Sigfrid Meyer und August Vogt (9. April), dass Ir-

land dasjenige Element sei, „wodurch die englische Aristokratie ihre Herrschaft in 

England selbst erhält“667, indem das englische Pachtkapital ungehindert wirken 

könne, da es seinen Einfluss dort mittels staatlicher Gewaltmittel  absichere.668 Zö-

ge man nun, „morgen die englische Armee und Polizei aus Irland ab“, so habe man 

„sofort an agrarian revolution in Ireland“, wobei der Sturz der englischen Aristokra-

tie in Irland nicht notwendigerweise den Sturz der Aristokratie in England bedingen 

würde, damit aber „die Vorbedingung der proletarischen Revolution in England er-

füllt“ wäre.669 

1867 erschien auch der erste Band des Kapitals. Darin bewertet Marx den Ko-

lonialismus als nur in geringem Maße ambivalent, spricht ihm stattdessen zu, ten-

denziell eine gänzlich verwerfliche Unternehmung der europäischen Mächte zu 

sein, die weniger Zivilisation als Barbarei in ihrem Gepäck tragen. Alle vormals 

ambivalenten Bewertungen des kolonialen Prozesses, die bei Marx vormals noch 

Spuren eines hegelschen Geschichtsprozesses auf dem Weg zur globalen Freiheit 

erkennen ließen, wichen einem nunmehr skeptisch gewordenen Modus der generel-

len Kritik. Diese zunehmende Kolonialismusskepsis zeichnet insbesondere Kevin 

                                                             

663  Siehe dazu: McConville, Seán: Engels and Fenianism: Reflections upon Alchemy, in: 

Marx-Engels-Jahrbuch 2011, Akademie Verlag, Berlin 2012, S. 150-164; Anderson, 

Kevin B.: Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and Non-Western Societies, 

Expanded Edition, The University of Chicago Press, Chicago & London 206, S. 115-

153. 

664  MEW 31, S. 400. 

665  Vgl. MEW 32, S. 669. 

666  Siehe dazu: Mares, Detlev: Der Hebel für eine Revolution in England. Die Irlandfrage 

und die englischen popular radicals in den 1860er Jahren, in: Marx-Engels-Jahrbuch 

2011, Akademie Verlag, Berlin 2012, S. 165-182. 

667  MEW 32, S. 668. 

668  Vgl. MEW 32, S. 668. 

669  MEW 32, S. 668 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 309 

 

B. Anderson detailliert nach. Nach Anderson wich Marx’ frühe, relativ unkritische 

modernistische Perspektive der 1840er- und 1850er-Jahre auf den Kolonialismus in 

Indien (aber auch auf Russland) einer zunehmenden Achtung der dortigen, intern 

generierten emanzipatorischen Potenziale.670 Auch den irischen und den polnischen 

Unabhängigkeitskampf unterstützte Marx, jedoch nicht aus einer identitätspoliti-

schen oder ethnopluralistischen Perspektive heraus, sondern aus der Annahme ge-

speist, dass die nationalen Unabhängigkeitsbestrebungen eine konstruktive Rolle 

bezüglich einer kommenden internationalen Revolution spielen könnten.671 

Marx hält im Kapital zunächst fest, dass die „Manufakturperiode“ nach Adam 

Ferguson und Adam Smith von zunehmender Arbeitsteilung geprägt sei, wie auch 

die „Erweiterung des Weltmarkts und das Kolonialsystem […] zum Umkreis ihrer 

allgemeinen Existenzbedingungen gehören“672. Die durch Einhegungen landlos ge-

wordenen Bauern fanden wieder Lohn und Brot, da die Manufakturen durch die Er-

schließungen der kolonialen Absatzmärkte mehr produzieren konnten und daher 

auch mehr Arbeiter benötigten. Diese Folge des Kolonialismus wird von Marx zu-

nächst noch als positiv herausgestellt, wenn auch in den 1830er-Jahren durch die 

Mechanisierung der Industrie eine erneute Verelendung eintrat.673 

 

„Es war eben die Wohlfeilheit des in Waare verwandelten Menschenschweißes und Men-

schenbluts, welche den Absatzmarkt beständig erweiterte und täglich erweitert, für England 

namentlich auch den Kolonialmarkt, wo überdem englische Gewohnheit und Geschmack 

vorherrschen. Endlich trat ein Knotenpunkt ein. Die Grundlage der alten Methode, bloß bruta-

le Ausbeutung des Arbeitermaterials, mehr oder minder begleitet von systematisch entwickel-

ter Arbeitstheilung, genügte dem wachsenden Markt und der noch rascher wachsenden Kon-

kurrenz der Kapitalisten nicht länger. Die Stunde der Maschinerie schlug.“674 

 

Der Kapitalismus bildete sich nicht in Indien oder China heraus, das bis zum 19. 

Jahrhundert englisches Silber für seinen Tee, seine Seide und sein Porzellan entge-

                                                             

670  Vgl. Anderson, Kevin B.: Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and Non-

Western Societies, Expanded Edition, The University of Chicago Press, Chicago & 

London 2016, S. 9-78. 

671  Vgl. Benner, Erica: Really Existing Nationalisms: A Post-Communist View from Marx 

and Engels, Clarendon Press, Oxford 1995, S. 195. 

672  MEGA² II/6, S. 348-349. 

673  Vgl. MEGA² II/6, S. 414-417. 

674  MEGA² II/6, S. 452. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

gennahm und dies als Zeichen der kulturellen Überlegenheit deutete,675 sondern in 

England, weil hier spezifische Bedingungen zusammentraten. Die Technologien 

wie die „Spinning Jenny“ (1764) und die Dampfmaschine standen hier bereit, wäh-

rend zudem Energie in Form von Wasser und Kohle ausreichend zur Verfügung 

stand. Nach einer zeitweisen Einführung von Schutzzöllen und Importverboten ge-

genüber indischen Textilien676 gelang es bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts, mit 

den maschinell produzierten Baumwolltextilien die indischen Textilien vom Welt-

markt zu verdrängen, obwohl die indischen Lohnkosten anfänglich viel geringer 

waren. Doch ebendarin lag auch einer der Gründe, warum Indien eine Mechanisie-

rung seiner Industrie verpasste.677 Englische Kleidung aus indischer Baumwolle 

versorgte nun nicht nur England, sondern auch Amerika und Indien,678 dessen auf 

dem heimischen Webstuhl basierende Textilindustrie nun nicht mehr konkurrieren 

konnte. Einst durch die Textilproduktion reich gewordene Städte wie Dhaka, die 

heutige Hauptstadt Bangladeschs, verarmten plötzlich und erlebten einen massiven 

Schwund ihrer Einwohnerzahl. Indien wurde auf die Rolle eines Exporteurs von 

Rohstoffen reduziert, während England die gewinnträchtige Rolle eines verarbei-

tenden Industrielandes einnahm.679 Die englischen Arbeiter profitierten jedoch erst 

von dieser Entwicklung, als sich um 1880 auch die Reallöhne entwickelten, was 

wiederum die inländische Nachfrage ansteigen ließ.680 

Das Kolonialsystem wird von Marx im letzten Kapitel des ersten Bandes des 

Kapitals als eine Spielart der „ursprünglichen Akkumulation“ vorgestellt, die in ih-

rer faktischen Brutalität im krassen Gegensatz zum christlichen Selbstbild der euro-

päischen Mächte und dem damit einhergehenden Missionierungs- und Zivilisie-

rungsanspruch stehe: 

                                                             

675  Vgl. Hermann, Ulrike: Der Sieg des Kapitals: Wie der Reichtum in die Welt kam: Die 

Geschichte von Wachstum, Geld und Krisen, Westend Verlag, Frankfurt am Main 

2013, S. 31. 

676  Vgl. Beckert, Sven: King Cotton. Eine Globalgeschichte des Kapitalismus, C.H. Beck, 

München 2014,  S. 60. 

677  Vgl. Hermann, Ulrike: Der Sieg des Kapitals: Wie der Reichtum in die Welt kam: Die 

Geschichte von Wachstum, Geld und Krisen, Westend Verlag, Frankfurt am Main 

2013, S. 43-46. 

678  Vgl. Beckert, Sven: King Cotton. Eine Globalgeschichte des Kapitalismus, C.H. Beck, 

München 2014,  S. 84-86. 

679  Vgl. ebd., S. 86. 

680  Vgl. Hermann, Ulrike: Der Sieg des Kapitals: Wie der Reichtum in die Welt kam: Die 

Geschichte von Wachstum, Geld und Krisen, Westend Verlag, Frankfurt am Main 

2013, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 311 

 

„Die Entdeckung der Gold- und Silberländer in Amerika, die Ausrottung, Versklavung und 

Vergrabung der eingebornen Bevölkerung in die Bergwerke, die Eroberung und Ausplünde-

rung von Ostindien, die Verwandlung von Afrika in ein Geheg zur Handelsjagd auf Schwarz-

häute bezeichnen die Morgenröte der kapitalistischen Produktionsära. Diese idyllischen Pro-

cesse sind Hauptmomente der ursprünglichen Akkumulation. Auf dem Fuß folgt der Han-

delskrieg der europäischen Nationen, mit dem Erdrund als Schauplatz. Er beginnt mit dem 

Abfall der Niederlande von Spanien, nimmt Riesendimensionen an in Englands Antijakobi-

nerkrieg, spielt noch fort in den Opiumkriegen gegen China usw. Die verschiednen Momente 

der ursprünglichen Akkumulation vertheilen sich nun, mehr oder minder in zeitlicher Reihen-

folge, namentlich auf Spanien, Portugal, Holland, Frankreich und England. In England wer-

den sie Ende des 17. Jahrhunderts systematisch zusammengefaßt im Kolonialsystem, Staats-

schuldensystem, modernen Steuersystem und Protektionssystem. Diese Methoden beruhn 

zum Theil auf brutalster Gewalt, wie das Kolonialsystem. Alle aber benutzten die Staats-

macht, die koncentrierte und organisierte Gewalt der Gesellschaft, um den Verwandlungspro-

ceß der feudalen in die kapitalistische Produktionsweise treibhausmäßig zu fördern und die 

Übergänge abzukürzen. Die Gewalt ist der Geburtshelfer jeder alten Gesellschaft, die mit ei-

ner neuen schwanger geht. Sie selbst ist eine ökonomische Potenz. Von dem christlichen Ko-

lonialsystem sagt ein Mann, der aus dem Christentum eine Specialität macht, W. Howitt: ‚Die 

Barbareien und ruchlosen Greuelthaten der sog. christlichen Racen, in jeder Region der Welt 

und gegen jedes Volk, das sie unterjochen konnten, finden keine Parallele in irgendeiner Ära 

der Weltgeschichte, bei irgendeiner Race, ob noch so wild und ungebildet, mitleidlos und 

schamlos.‘“681 

 

Auffällig ist hier Marx’ Betonung des Nexus zwischen Kolonialsystem, Staats-

schulden, dem modernen Steuersystem und dem Protektionismus. Schon in den 

Texten zu Indien stellte Marx heraus, dass die dortige koloniale Unternehmung 

nicht zugunsten der Engländer und zum Nachteil der Inder verlaufe, vielmehr nur 

die Kooperation des Landadels mit dem aufstrebenden Bürgertum materielle und 

symbolische Gewinne aus der Kolonisierung Indiens generierte, während die Über-

nahme der Verantwortung durch den britischen Staat letztlich dazu führte, dass 

nicht nur die Inder, sondern auch die steuerzahlenden Engländer die Kosten der Un-

ternehmung zugunsten der englischen Elitennetzwerke trugen. Der Staat verschul-

dete sich bei an Kapital reichen Gläubigern und kompensierte seine Ausgaben über 

die allgemeine Steuer, da (wie es erst in der dritten Ausgabe des ersten Bandes des 

Kapitals von 1883 pointiert heißt) „die Staatsschuld ihren Rückhalt in den Staats-

einkünften hat“682. Und so resümiert Marx: 

                                                             

681  MEGA² II/6, S. 674. 

682  MEGA² II/8, S. 706. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

„Das System des öffentlichen Kredits, d.h. der Staatsschulden, dessen Ursprünge wir in Ge-

nua und Venedig schon im Mittelalter entdecken, nahm Besitz von ganz Europa während der 

Manufakturperiode. Das Kolonialsystem mit seinem Seehandel diente ihm als Treibhaus. […] 

Die Staatsschuld, d.h. die Veräußerung des Staats […], drückt der kapitalistischen Ära ihren 

Stempel auf. Der einzige Theil des sogenannten Nationalreichthums, der wirklich in den Ge-

samtbesitz der modernen Völker eingeht, ist – ihre Staatsschuld.“683 

 

Bedenkt man, dass die Idee der Demokratie aus der Erkenntnis der Notwendigkeit 

eines Schutzmechanismus der Gesellschaft gegenüber den zerstörerischen Partiku-

larinteressen von Gläubigern resultierte,684 so wird das Bentham und Marx gemein-

same Verständnis des Kolonialismus als ein Projekt von Gläubigereliten zulasten 

der Kolonisierten und der Steuerzahler unmittelbar demokratietheoretisch relevant. 

Der Kolonialismus erscheint aus einer solchen Perspektive als ein Hindernis der 

Demokratie. 

1867 skandalisiert Marx im Kapital die Funktionsweise der englischen Ostindi-

schen Kompanie am Beispiel des korrupten (und später öffentlich angeklagten) Ge-

neralgouverneurs Warren Hastings (1773–1785) und dessen Vetternwirtschaftssys-

tems. Dessen nicht nur korrupte, sondern ebenso erpresserische und brutale Vorge-

hensweise war für Marx keine Ausnahme, sondern vielmehr symptomatischer Re-

gelfall des britischen Kolonialsystems.685 Kolonialismus sei notwendigerweise mit 

Gewalt verbunden, denn die Subsistenzwirtschaft der Indigenen müsse zunächst 

zerstört werden, um abhängige Lohnarbeiter zu schaffen. Wo jene soziale Schicht 

noch nicht abzusehen war, stellte man die Arbeitskraft durch Versklavung bereit, 

sodass England sich das Recht sicherte, „das spanische Amerika bis 1743 mit jähr-

lich 4800 Negern zu versorgen“686. Die ursprüngliche Akkumulation ist die ge-

waltmäßige Aneignung von Arbeitskraft und kapitalisierbaren Werten, die im Falle 

des Sklavenhandels eine enorm wichtige Bedeutung für den industriellen Aufbau 

der amerikanischen Kolonien bekamen. Aber auch die Aneignung des Landes war 

ein Gewaltakt, sodass die ersten Siedler in Nordamerika etwa Kopfgeld auf India-

nerskalpe aussetzten. Doch auch sie selbst blieben von der entgrenzten Gewalt des 

Kolonialsystems nicht unberührt. So rächte sich dieses „an der unterdeß aufrühre-

                                                             

683  MEGA² II/8, S. 705. 

684  Vgl. Meier, Christian: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1980. 

685  Vgl. MEGA² II/6, S. 674-676. 

686  MEGA² II/6, S. 679. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 313 

 

risch gewordenen Nachkommenschaft der frommen pilgrim fathers. Unter engli-

schem Antrieb und Sold wurden sie tomahawked.“687 

Der Kapitalismus bedarf Arbeiter, die ihrer Produktionsmittel beraubt wurden. 

Sie dürfen keine Möglichkeit haben, für sich zu arbeiten. Als Sonderfall erscheint 

hier die Kolonisierung Nordamerikas, wo die Mehrzahl der Kolonisten nach Zu-

rückdrängung der Ureinwohner über genügend Land verfügen konnte, um davon zu 

leben – und es daher zu einer ungefähren Gleichverteilung des Kapitals kam. Dieser 

Umstand war Denkanstoß für den von Marx zitierten Kolonialismustheoretiker 

Edward Gibbon Wakefield688, der in dieser Gleichverteilung ein Hemmnis des wirt-

schaftlichen Wachstums erblickte. Marx gesteht Wakefield den „große[n] Ver-

dienst“ zu, „in den Kolonien die Wahrheit über die kapitalistischen Verhältnisse des 

Mutterlandes entdeckt zu haben“689. Er schreibt über Wakefield: 

 

„Zunächst entdeckte Wakefield in den Kolonien, daß das Eigenthum an Geld, Lebensmitteln, 

Maschinen und andren Produktionsmitteln einen Menschen noch nicht zum Kapitalisten 

stempelt, wenn die Ergänzung fehlt, der Lohnarbeiter, der andre Mensch, der sich selbst frei-

willig zu verkaufen gezwungen ist. Er entdeckte, daß das Kapital nicht eine Sache ist, sondern 

ein durch Sachen vermitteltes gesellschaftliches Verhältnis zwischen Personen. […] ‚Wäre‘, 

sagt Wakefield, ‚das Kapital unter alle Mitglieder der Gesellschaft in gleiche Portionen ver-

teilt, so hätte kein Mensch ein Interesse, mehr Kapital zu akkumulieren, als er mit seinen eig-

nen Händen anwenden kann. Dieß ist in gewissem Grad der Fall in neuen amerikanischen 

Kolonien, wo die Leidenschaft für Grundeigenthum die Existenz einer Klasse von Lohnarbei-

tern verhindert.‘ Solange also der Arbeiter für sich selbst akkumulieren kann, und das kann 

er, solange er Eigentümer seiner Produktionsmittel bleibt, ist die kapitalistische Akkumulati-

on und die kapitalistische Produktionsweise unmöglich. Die dazu unentbehrliche Klasse der 

Lohnarbeiter fehlt.“690 

 

Die gleichmäßige Verteilung des Kapitals in Nordamerika nennt Wakefield daher 

„barbarisches System der Zerstreuung“ des Nationalvermögens bzw. der Produkti-

onsmittel. Als Gegenmaßnahme schlägt er daher vor, den Bodenpreis zu erhöhen, 

um zumindest einen zeitweiligen Zwang zur Lohnarbeit der Kolonisten sicherzu-

                                                             

687  MEGA² II/6, S. 676. 

688  Marx bezog sich auf: Wakefield, Edward Gibbon: England and America: A Compari-

son of the Social and Political State of Both Nations, R. Bentley, London 1833; sowie 

auch auf: Wakefield, Edward Gibbon: A View of the Art of Colonization, John W. Par-

ker, London 1849. 

689  MEGA² II/6, S. 684. 

690  MEGA² II/6, S. 685-686. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

stellen. Marx, der Wakefields Analyse für richtig befindet, aber dessen politische 

Haltung nicht teilt, schließt mit dem in der Neuen Welt entdeckten Geheimnis: 

„[K]apitalistische Produktions- und Akkumulationsweise, also auch kapitalistisches 

Privateigenthum, bedingen die Vernichtung des auf eigner Arbeit beruhenden Pri-

vateigenthums, d.h. die Expropriation des Arbeiters.“691 

Das fünfundzwanzigste Kapitel mit der Überschrift Die moderne Kolonisations-

theorie bildet den Abschluss des ersten Bandes des Kapitals. Der Kolonialismus ist 

auch für Marxʼ Theorie der kapitalistischen Gesellschaft von herausgehobener Be-

deutung. Genauer gesagt ist der moderne Kapitalismus ohne den Kolonialismus un-

denkbar. Die Entdeckung der amerikanischen Goldvorräte erhöhte die Nachfrage 

nach Textilien, was wiederum die Grundlage für die Einhegungsprozesse, den Pau-

perismus der Landlosen, die Entstehung der Schicht der „doppelt freien“ Lohnar-

beiter, das Wachstum der englischen Textilindustrie und die Etablierung einer ko-

lonialen Zucker- und Baumwollwirtschaft sowie auch den hierfür notwendigen 

Sklavenhandel war. Die Mechanisierung der baumwollverarbeitenden Industrie, die 

durch zeitweise hohe Löhne bei geringen Energiekosten geboten war, war der letzte 

Schritt zur Dominanz Englands auf dem Weltmarkt. 

In einem späten Brief (8. März 1881) an die russische Revolutionärin Wera Sas-

sulitsch (1849–1918), die Marxʼ Modell eines teleologischen Geschichtsprozesses 

mit Blick auf Russland hinterfragte, relativiert dieser seine frühe Perspektive. In 

seiner Antwort rückt er weitestgehend von seinem bisherigen geschichtsphilosophi-

schen Modell ab, indem er betont, dass seine bisherigen Analysen hauptsächlich die 

westeuropäische Entwicklung wiedergeben.692 Wie zudem die typische russische 

Dorfgemeinschaft „Mir“ in Marx’ Antwort auf Sassulitsch durchaus als mögliche 

Basis eines spezifischen russischen Sozialismus bewertet wird. Dass der Brief mit 

dieser Antwort auf Sassulitschs Anfrage unter der Verwaltung des marxschen 

Nachlasses durch orthodoxe Marxisten, welche die Urbanisierung und die Entwick-

lung der Produktionskräfte betonten, lange Zeit als „verloren“ galt, wertet Gereth 

Steadman Jones als ein weiteres Beispiel dafür, dass der staatsofizielle Marxismus 

des 20. Jahrhunderts nur bedingt mit dem originären Autor zusammenfällt.693  

Auch Kevin B. Anderson betont, dass der späte Marx angesichts seiner Studien 

über Indien, Russland oder auch Algerien ein multilineares Geschichtsmodell ent-

wickelt habe, wohingegen die im Kapital beschriebene ursprüngliche Akkumulati-

on für Marx primär den Geschichtsverlauf Westeuropas zusammenfasse, aber nicht 

                                                             

691  MEGA² II /6, S. 692. 

692  MEW 19, S. 242-243. 

693  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 

2016, S. 594-595. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 315 

 

als Prognosemodell für andere Gebiete geeignet sei.694 Der späte Marx habe ab 

1857 nicht nur die Widerstandsbewegungen Indiens mit Sympathie beobachtet, 

sondern interessierte sich ebenso dafür, wie etwa in Algerien vorkapitalistische 

kommunale Gemeinschaftsformen direkt mit dem antikolonialistischen Wider-

standskampf verwoben waren.695 Seine späten ausgedehnten Exzerpte ethnologi-

scher Literatur zeugen nach Anderson von Marx’ differenziertem Blick, der ihn vor 

global anwendbaren geschichtsphilosophischen Prognosen bewahrte.696 Trotz eini-

ger diskriminierender Formulierungen sei Marx zudem frei von Rassismus gewesen 

und habe mit Bezug auf die Vereinigten Staaten einen kritischen Blick für das Zu-

sammenspiel von Rasse, Ethnizität, Klasse und Nationalismus entwickelt, der heute 

durchaus noch seine Relevanz behaupten könne.697 

Es ist unwahrscheinlich, dass Marx in seinen Berichten über die Lage in Indien 

mit „Millokratie“ auch auf die beiden Akteure der Ostindischen Kompanie James 

Mill und dessen Sohn John Stuart Mill anspielte.698 Gerade diese aber waren Teil 

der intellektuellen Avantgarde des britischen Kolonialsystems. Es ist bekannt, dass 

James Mill einen sehr engen Umgang mit Jeremy Bentham pflegte, während dessen 

                                                             

694  Vgl. Anderson, Kevin B.: Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and Non-

Western Societies, Expanded Edition, The University of Chicago Press, Chicago & 

London 2016, S. 236-245. 

695  Vgl. ebd., S. 238-242. 

696  Vgl. ebd., S. 197-236. 

697  Aufgrund des engeren Zuschnitts dieses Kapitels auf den Kolonialismus und seine poli-

tischen und ökonomischen Dynamiken konnte auf diese wichtige Teilproblematik nicht 

tiefer gehend eingegangen werden. Anderson begründet Marx’ Aktualität im Detail mit 

folgenden Bezügen: „At the level oft he intersectionality of class with race, ethnicity 

and nationalism, many of Marxʼ theoretical conclusions are more directly relevant to us 

today. In all of the major industrial countries, ethnic divisions, often sparked by immig-

ration, have transformed the working classes. Here, the principles underlinig Marxʼ wri-

tings on the relationship of race and class in Civil War-era America, on that of struggle 

for the Polish independence to the wider European revolution, or the Irish independence 

movement to British labour, have a more obvious continuing relevance. Marxʼ writings 

on these issues can help us to critique the toxic mix of racism and prisonization in the 

United States, or to analyze the Los Angeles uprising of 1992, or to understand the 2005 

rebellion by immigrant youth in Paris suburbs. Again, the strength of Marxʼ theoretical 

perspective lies in his refusal to separate these issues from the critique of capital, some-

thing that gives them a boarder context, without collapsing ethnicity, race, or nationality 

into class.“ Ebd., S. 245. 

698  James Mill wurde von Marx auch als Historiker rezipiert. Vgl. MEW 9, S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Sohn John Stuart Mill später die utilitaristische Philosophie popularisierte. Es ist 

daher fraglich, inwieweit Mills Tätigkeit in der Ostindischen Kompanie von bent-

hamschen Grundsätzen durchdrungen war. Jennifer Pitts zeigt in ihrem Buch A turn 

to Empire – The Rise of Imperial Liberalism in Britain and France (2005), dass 

James und John Stuart Mills Ansichten über die Kolonialisierung (insbesondere die 

Indiens) weit entfernt lagen von denen Benthams, während ältere Interpretationen 

wie Eric Stokes’ The English Utilitarians and India (1959) gegenteiliger Auffas-

sung sind, indem sie Bentham bezüglich der Kolonisierung Indiens den Status einer 

wirkungsmächtigen grauen Eminenz zuschreiben.699 

In dem 1995 von Philip Schofield herausgegebenen Band Colonies, Commerce, 

and Constitutional Law: Rid Yourselves of Ultramaria and other writings on Spain 

and Spanish America wurden einige der wichtigsten Schriften Benthams zum Ko-

lonialismus zusammengestellt.700 Der Fokus der benthamschen Aufmerksamkeit 

liegt hier insbesondere auf Spanien und dessen Kolonien. Drei der im Band enthal-

tenen Texte (Rid Yourselves of Ultramaria; Emancipation Spanish; Summary of a 

Work Intituled Emancipate Your Colonies) sind Erstpublikationen aus den Manu-

skripten Benthams, während der vierte Aufsatz, Observations on the Restrictive and 

Prohibitory Commercial System, bereits zuvor erschienen ist und als Argument für 

die positiven Effekte des Freihandels (im Sinne Adam Smiths, der den Kolonialis-

mus ebenso ablehnte) gelesen wird. Alle vier Texte entstanden zwischen 1820 und 

1822. Die allgemeine Stoßrichtung der hier versammelten Texte weist auf die 

schädlichen Effekte hin, die Kolonien auf den Handel, aber auch auf konstitutionel-

le Demokratien haben. Deren Selbstansprüche werden durch den Kolonialismus un-

terlaufen. 

Bentham argumentiert hier mit ökonomischen Argumenten, wonach der Unter-

halt eines spanischen Kolonialsystems den wenigen „ruling few“ bzw. „influential 

few“ nütze und umgekehrt den „subject many“ der Kolonien, wie etwa den Spani-

ern, zulasten falle.701 Das Kolonialsystem interpretiert Bentham als ein Verwal-

tungs- und Regierungsnetzwerk, das Posten und Aufgaben schaffe, die weniger 

                                                             

699  Stokes, Eric: The English Utilitarians and India, Oxford University Press, Delhi (u.a.) 

1989 (1959). 

700  Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Colonies, Commerce, and Constitutional Law: Rid Yourselves of Ultramaria 

and Other Writings on Spain and Spanish America, Clarendon Press, Oxford 1995. 

701  Vgl. Bentham, Jeremy: Rid Yourselves of Ultramaria, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Schofield, Philip (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Colonies, Com-

merce, and Constitutional Law: Rid Yourselves of Ultramarina and Other Writings on 

Spain and Spanish America, Clarendon Press, Oxford 1995, S. 31-53. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 317 

 

notwendige Aufgaben erfüllen, als dass sie Institutionen schaffen, die ein Interesse 

am Selbsterhalt entwickeln. Bentham sieht hier die Gefahr, dass die darin involvier-

ten Elitennetzwerke aus Politik, Aristokratie und Klerus702 mit der Einrichtung teu-

rer Kolonialverwaltungsposten ein allein ihnen dienliches System etablieren, das 

zulasten der Steuerzahler gehe und konstitutionelle Prinzipen unterlaufe703 sowie in 

der Tendenz dazu beitrage, despotische Verhältnisse zu reetablieren. Damit ergänz-

te Bentham seine primär ökonomische Argumentation durch eine politische Kritik, 

die für eine repräsentative Demokratie stritt.704  

Prägnanter als jene Texte aus den frühen 1820er-Jahren ist jedoch der weitaus 

ältere Brief Benthams an die französische Nationalversammlung mit dem Titel Gebt 

eure Kolonien frei!705 aus dem Jahr 1793. Hier wird seine kolonialismuskritische 

Position am deutlichsten, sodass sich eine genauere Betrachtung dieses Textes 

lohnt. Benthams Argumentation ist darin stets zugleich ökonomisch und demokra-

tietheoretisch: „Gebt eure Kolonien frei. Gerechtigkeit, Folgerichtigkeit, weise Vo-

raussicht, Sparsamkeit, Ehre, Großzügigkeit – sie alle verlangen es von euch.“706 

Daran anschließend erläutert er im Einzelnen: 

 

„Ich beginne mit Gerechtigkeit. Sie steht in eurem Denken an erster Stelle. […] Ihr verab-

scheut die Tyrannei. […] Ihr wählt eure eigene Regierung, warum sollten es euch andere 

Völker nicht gleich tun? Habt ihr ernstlich vor, die Welt zu beherrschen, und nennt es Frei-

heit? Was ist aus den Menschenrechten geworden? Seid ihr die einzigen Menschen, die Rech-

te haben? Ach, meine Mitbürger, meßt ihr mit zweierlei Maß?“707 

 

Der prinzipientreue Bentham nahm insbesondere die inkonsistente Haltung der 

Franzosen aufs Korn: „Wieder einmal spielt ihr unser altes Spiel: in Europa Demo-

                                                             

702  Vgl. ebd., S. 31-53. 

703  Vgl. ebd., S. 76-113. 

704  Vgl. Schofield, Philip: Introduction, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip 

(Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Colonies, Commerce, and Constitu-

tional Law: Rid Yourselves of Ultramaria and Other Writings on Spain and Spanish 

America, Clarendon Press, Oxford 1995, S. xvi. 

705  Bentham, Jeremy: Gebt eure Kolonien frei! Eingabe an den französischen Nationalkon-

vent im Jahr 1793, in der Nutzlosigkeit und Nachteile aufgezeigt werden, die europäi-

schen Staaten aus fernen Schutzgebieten erwachsen (1793/1830), in: Niesen, Peter 

(Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Ver-

lag, Berlin 2013, S. 201-223. 

706  Ebd., S. 201. 

707  Ebd., S. 201-202. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

kraten, in Amerika Aristokraten. Wo soll das enden? Wenn ihr keine guten Bürger 

und guten Franzosen sein wollt, dann seid gute Nachbarn und gute Verbündete: – 

Wenn ihr Martinique und Guadeloupe bezwungen habt, dann bezwingt die Verei-

nigten Staaten und gebt sie an Großbritannien zurück.“708 Die möglichen Einwände 

gegen seine die Emanzipation befürwortende Argumentation antizipierend verwies 

Bentham auf das wirkliche Eigeninteresse der Franzosen: 

 

„Oh, aber unsere Kolonien produzieren Waren im Wert von soundsoviel Millionen im Jahr; 

das haben sie bis vor kurzem getan und werden es erneut tun, sobald wieder Ruhe eingekehrt 

ist; wenn wir unsere Kolonien aufgeben müßten, verlören wir all das – Reine Einbildung! – 

Die Einkünfte eurer Kolonien eure Einkünfte? Nicht mehr, als euch die Einkünfte Großbri-

tanniens gehören. Haben die Kolonisten den kein Eigentum? Wenn die Einkünfte ihnen gehö-

ren, wie können sie dann euch gehören? […] Oh, aber von diesen ihren Einkünften fließt ein 

beträchtlicher Teil an uns; davon werden unsere Waren gekauft; sie machen einen beträchtli-

chen Teil unseres Handels aus – mindestens all das würden wir verlieren. Eine weitere Ein-

bildung – Müßt ihr über ein Volk herrschen, um ihm eure Waren zu verkaufen? Verkauft ihr 

denn keine Waren an Großbritannien? Wenn euch ein Kolonist Zucker liefert, gibt er es euch 

umsonst?“709 

 

Die von den Befürwortern des Kolonialismus angestrebte Monopolbildung im Han-

del mit den Kolonien hinterfragt Bentham nicht nur in ihrem Nutzen, sondern 

brandmarkt solche Bestrebungen darüber hinaus sogar als „schändlichen“ Versuch, 

der den Bürgerrechten widerspreche, die u.a. freie unternehmerische Tätigkeit ga-

rantieren sollen. Auch werde durch ein Monopol nicht die marktwirtschaftliche 

Preisbildung außer Kraft gesetzt, da es zwar ein nationales Monopol gäbe, aber eine 

gegenseitige Unterbietung etwaiger französischer Käufer immer noch möglich 

sei.710 Im Übrigen werde auch der Handel mit Großbritannien besteuert, sodass 

letztlich ein jedes Land indirekt Staatseinkünfte generiere. Der Handel mit diesen 

Ländern komme gänzlich ohne die finanziellen Lasten für die Steuerzahler aus, die 

eine koloniale Verwaltung wie auch eine militärische Sicherung der Kolonien mit 

sich bringt.711 Hinzu kommt, dass nach Benthams Einschätzung die Kosten des ko-

lonialen Systems noch steigen werden, wenn die passive Duldung der Kolonisation 

alsbald erlöschen werde.712 

                                                             

708  Ebd., S. 204. 

709  Ebd., S. 207. 

710  Vgl. ebd., S. 209. 

711  Vgl. ebd., S. 213. 

712  Vgl. ebd., S. 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 319 

 

Bentham erkennt eine Hybris im französischen Kolonialismus. Frankreich kön-

ne, so ressourcenstark es auch sein möge, nicht über den Kontinent herrschen wol-

len und zugleich (gegen England) die Herrschaft über die Meere für sich beanspru-

chen.713 Dieser Hybris setzt Bentham eine realpolitische Perspektive entgegen, der 

auf die Kosten der Marine blickt, die aus seiner Sicht einzig der unnötigen Siche-

rung unnützer Kolonien diene.714 Aus der Perspektive eines Engländers argumen-

tiert er: 

 

„Franzosen, wir glauben gerne, daß ihr für uns Fremde die Freiheit wollt, wenn wir gesehen 

haben, wie ihr sie euren eigenen Brüdern bringt. […] Ihr, die ihr mit so viel Verachtung auf 

unsere Korruption, unsere Vorurteile, unsere unvollkommene Freiheit herabseht, wie lange 

noch wollt ihr fügsam ein System kopieren, in dem sich Korruption und Vorurteil verbünden, 

um der Freiheit den Garaus zu machen? – einen Bund zwischen der Regierung und ihren Ko-

lonien, dessen Opfer und Betrogener das Mutterland ist?“715 

 

Das Mutterland besteht aus Benthams Sicht letztlich aus den Bürgern. Diese werden 

betrogen, insofern sie, vermittelt über die Staatsverschuldung, letztlich die Kosten 

des Kolonialismus zu tragen haben. Doch die Freigabe der Kolonien ist nicht nur 

ein Gebot des ökonomischen Kalküls, sondern ebenso ein Gebot der Humanität, 

wie sie die französische Menschenrechtserklärung anmahnt. Obwohl eigentlich 

rechtspositivistischer Gegner der Konzeption natürlicher Rechte, bedient sich Bent-

hams Argumentation hier der Menschenrechte. Seine appellative Kritik bemisst die 

Kritisierten an ihren eigenen Maßstäben, wenn er etwa schreibt: „Laßt die Neger 

gehen, dann habt ihr keinen Zucker und keinen Grund mehr, diese Kolonien zu be-

halten; behaltet die Neger, dann tretet ihr die Menschenrechtserklärung mit Füßen 

und vergeht euch an ihren Prinzipien.“716 Zugleich betont er auch hier den ökono-

mischen Aspekt einer möglichen kolonialen Emanzipation, die eine ganze Kette 

von positiven Nebenwirkungen – selbst für das englische Volk – mit sich bringen 

würde: 

 

„Was ihr Gutes tut, wird nicht auf euch beschränkt bleiben. Es wird auf uns abfärben; ich 

meine nicht auf unsere Regierung, die euch die Stirn bietet, sondern auf das Volk, um dessen 

Freundschaft ihr im höchsten Maße bemüht seid – Nein, was ihr der Welt Gutes tun mögt, 

kennt keine Grenzen; die Macht, die ihr über sie haben mögt, kennt keine Grenzen. Durch die 

                                                             

713  Vgl. ebd., S. 215. 

714  Vgl. ebd., S. 216. 

715  Ebd., S. 218. 

716  Ebd., S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Befreiung eurer eigenen Kolonien könnt ihr auch unsere befreien; indem ihr mit gutem Bei-

spiel voran geht, könnt ihr uns die Augen öffnen und uns zwingen, euch zu folgen. Durch die 

Verkleinerung eurer Marine könnt ihr auch unsere verkleinern; durch die Verkleinerung unse-

rer Marine könnt ihr unsere Steuern senken; durch die Senkung unserer Steuern könnt ihr die 

Zahl öffentlicher Stellungen reduzieren; indem ihr die Zahl unserer Stellen vermindert, könnt 

ihr den Einfluss der Korruption bei uns begrenzen. So könnt ihr durch die Befreiung unserer 

Kolonien unsere Parlamente läutern; ihr könnt unsere Verfassung läutern.“717 

 

Bentham macht hier deutlich, dass der von der Regierung mitgetragene militärisch-

koloniale Komplex letztlich ein Projekt sinisterer Eliten sei, die vom gegenseitigen 

Zuschanzen öffentlicher Mittel und Stellen profitieren. Entgegen des Nutzens für 

die größte Zahl müssen die Bürger die mit dem Kolonialismus einhergehenden 

Steuerlasten übernehmen. Die ist auch die Lesart, die Marx dem Kolonialismus an-

gedeihen lässt, wenn er schreibt, dass die Kosten der Kolonien nicht einfach den 

Kolonisierten aufgebürdet werden, sondern letztlich den englischen Steuerzahler 

treffen, der die steigende Staatsschuld zu tragen hat.  

Bentham hat keine Scheu den Vorschlag zu unterbereiten, dass die ostindischen 

Besitzungen Frankreichs – zum Wohle aller –  an England übergeben werden soll-

ten, da die Inder durch ihr Kastensystem weit entfernt seien von einer bürgerlichen 

Emanzipation, wie sie auch die Menschenrechtserklärung der Franzosen vorsehe: 

 

„Ließe sich die Menschenrechtserklärung auf Sanskrit übersetzen? Würden sich Brahmanen, 

Kschatrija, Waischia, Schundra und Harijans auf Augenhöhe begegnen. Wenn nicht, dann 

wird es einigen von euch Schwierigkeiten bereiten, sie ihrer eigenen Obhut zu überlassen. 

Aus schierer Notwendigkeit mögt ihr euch auf das beschränkt sehen, was wir hier einen prak-

tischen Plan nennen sollten. Wenn es beschlossene Sache ist, dass sie Herren haben müssen, 

dann werdet ihr euch nach den vergleichsweise am wenigsten schlechten umsehen, die sich 

ihrer annehmen könnten; und nach allem, was wir gehört haben, bezweifle ich, daß ihr un-

schädlichere finden dürftet als unsere englische Kompanie?“718 

 

Bentham bringt hier eine liberalpaternalistische Position vor, die zudem auf das 

vermeintlich zivilisierte und zivilisierende Wirken der englischen Ostindischen 

                                                             

717  Ebd., S. 216. 

718  Bentham, Jeremy: Gebt eure Kolonien frei! Eingabe an den französischen Nationalkon-

vent im Jahr 1793, in der Nutzlosigkeit und Nachteile aufgezeigt werden, die europäi-

schen Staaten aus fernen Schutzgebieten erwachsen (1793/1830), in: Niesen, Peter 

(Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Ver-

lag, Berlin 2013, S. 220. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 321 

 

Kompanie vertraut, die faktisch als eine regierende Instanz in Indien tätig war. Dies 

ist insofern bemerkenswert, da das u.a. von Edmund Burke vorangetriebene Im-

peachment-Verfahren gegen den Generalgouverneur Britisch-Indiens, Warren Has-

tings (1873–1785), schon einige Jahre lief und Zweifel am moralischen Wirken 

Englands aufkommen ließ. Bentham hatte seine Unterstützung für die Anklage zum 

Ausdruck gebracht.719 

Eric Strokes unterstreicht diese Seite Benthams, die sich um die Zivilisierung 

vermeintlich rückständiger Gebiete bemüht, indem er seinem Buch das folgende 

Bentham-Zitat voranstellte: „Mill will be the living executive – I shall be the dead 

legislative of India.“720 Jennifer Pitts, die gegen Stokes Lesart anschreibt, relativiert 

diese Aussage Benthams und weist zudem auf die tatsächliche Distanz zwischen 

Bentham und James Mill hin: 

 

„These words are quoted by Stokes, Donald Winch, Uday Mehta, and many others to suggest 

that it expresses Bentham’s fond hope of civilizing backward peoples. The rest of the original 

passage, however, which is rarely cited, shows that Bentham said them with his characteristic 

irony, and with the odd relish with which he contemplated his own death and afterlife: [Ben-

tham:, G.R.] ‚Twenty years after I am dead, I shall be despot, sitting in my chair with Dapple 

in my hand, and wear-ing one of the coats I wear now‘ (Dapple was the name Bentham gave 

his walking stick). Bentham went on to suggest that the intellectual and politi-cal distance be-

tween them was far greater than Mill understood: [Bentham:, G.R.] ,His creed of politics re-

sults less from love for the many, than from hatred for the few. It is too much under the influ-

ence of selfish and dissocial affection ... His manner of speaking is oppressive and overbear-

ing. He comes to me as if he wore a mask upon his face. His interests he deems to be closely 

connected with mine, as he has a prospect of introducing a better system of judicial procedure 

in British India. His book on British India abounds with bad English, which made it to me a 

disagreeable book. His account of the superstitions of the Hindoos made me melancholy.‘“721 

 

                                                             

719  Vgl. Pitts, Jennifer: A Turn to Empire. The Rise of Imperial Liberalism in Britain and 

France, Princton University Press, Princeton; Oxford 2006, S. 112. 

720  Zit. in: Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, 

Mansfield 2013 (1928), S. 510; Stokes, Eric: The English Utilitarians and India, Oxford 

University Press, Delhi (u.a.) 1989 (1959), S. 1. 

721  Pitts, Jennifer: A Turn to Empire. The Rise of Imperial Liberalism in Britain and 

France, Princton University Press, Princeton; Oxford 2006, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Auch der Benthamkritiker und Historiograf der englischen Philosophical Radicals 

Élie Halévy war bereits der Überzeugung, dass Bentham, in der Folge Adam 

Smiths, zeitlebens Kritiker des Kolonialismus war. 722 

Was Benthams Einreichung an den französischen Nationalkonvent anbetrifft, so 

wusste er um den durch seine Thesen provozierten Verdacht, dass er in den Augen 

der Franzosen ein englischer „Söldling“ sei, der mittels seiner Rhetorik die Franzo-

sen dazu bringen sollte, ihre Kolonien freiwillig aufzugeben, verweist aber auf die 

Existenz gemeinsamer europäischer Interessen723 und schließt mit einem pointierten 

Fazit, das zugleich eine Prognose ist: 

 

„Ihr werdet, so behaupte ich, eure Kolonien aufgeben – weil ihr kein Recht habt, über sie zu 

herrschen; weil sie lieber nicht von euch beherrscht würden; weil es nicht in ihrem Interesse 

liegt, von euch beherrscht zu werden; weil ihr nichts davon habt, über sie zu herrschen; weil 

ihr sie nicht behalten könnt; weil die Kosten des Versuchs, sie zu behalten, ruinös wären; weil 

eure Verfassung darunter leiden würde, wenn ihr sie behieltet; weil eure Prinzipien es euch 

verbieten, sie zu behalten, und weil ihr der ganzen Welt einen Gefallen tätet, wenn ihr euch 

von ihnen trennt.“724 

 

Benthams Schriften zum Kolonialismus waren in Anlehnung an Adam Smiths Frei-

handelstheorie antiimperialistisch geprägt. Seine Argumente gegen den Kolonialis-

mus waren insofern zunächst ökonomische. Er kritisierte die Kosten der kolonialen 

Verwaltung, deren Posten und Löhne eigeninteressierten Eliten zufielen. Auch poli-

tisch erschien ihm dieser ungleiche Einfluss problematisch. Darüber hinaus wies 

Bentham auf die moralischen Probleme hin, die eine koloniale Ungleichbehandlung 

mit sich bringt, insofern konstitutionelle Rechte entweder unterlaufen oder aber in 

Teilen des Imperiums nicht gewährt werden würden.725 Wer Gleichheit und Brüder-

lichkeit proklamiere, könne nicht ernsthaft zugleich als koloniale Macht über frem-

                                                             

722  Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mansfield 

2013 (1928), S. 510. 

723  Vgl. Bentham, Jeremy: Gebt eure Kolonien frei! Eingabe an den französischen Natio-

nalkonvent im Jahr 1793, in der Nutzlosigkeit und Nachteile aufgezeigt werden, die eu-

ropäischen Staaten aus fernen Schutzgebieten erwachsen (1793/1830), in: Niesen, Peter 

(Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Ver-

lag, Berlin 2013, S. 221. 

724  Ebd., S. 221. 

725  Zur über lange Zeit wenig wahrgenommenen Kolonialismus- und Sklavereikritik Bent-

hams siehe zudem auch: Schultz, Bart; Varouxakis, Georgios (Hrsg.): Utilitarianism 

and Empire, Lexington, Lanham Md. (u.a.) 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bentham und Marx im systematischen Vergleich | 323 

 

de Angelegenheiten bestimmen wollen. Und doch war Benthams Position hier nie 

absolut. Die Regierung Indiens durch die britische Ostindische Kompanie hielt er 

aus liberalpaternalistischen Gründen für legitim und die (von Edward Gibbon Wa-

kefields propagierte) Besiedlung Südaustraliens unterstützte er ausdrücklich, da er 

darin ein mögliches Gegenmittel zur drohenden Überbevölkerung erblickte726 sowie 

das Maß seines antiimperialistischen Engagements innerhalb seiner Schaffenszeit 

schwankte.727 

Trotz aller Einschränkungen lässt sich folgendes Fazit ziehen: Bentham und 

Marx begriffen den Kolonialismus als ein Elitenprojekt zulasten der Demokratie. 

Marx sprach hier von Plutokratie, Oligarchie oder Millokratie. Damit waren Grup-

pen gemeint, die sich über die Ausrichtung der ihnen möglichst zum Vorteil gerei-

chenden Indienpolitik stritten, während der Staat die Infrastrukturkosten übernahm. 

Bentham kritisierte eine Kolonialpolitik, die wenigen Aristokraten und politischen 

Eliten dienlich sei, nicht jedoch dem britischen Steuerzahler, der die Kosten für den 

Erhalt der Kolonien und deren militärische Sicherung zu tragen habe. Für Bentham 

und Marx galt: Während die Eliten auf der Suche nach neuen Absatzmärkten die 

koloniale Maschinerie betrieben, sozialisierten sie die dabei entstehenden Kosten. 

Kolonien dienten weder den Kolonisierten noch den Steuerzahlern der europäischen 

Länder. Während Erstere sich der rohen Gewalt der aufgezwungenen Transformati-

on ausgesetzt sahen, wurden die Bevölkerungen der europäischen Länder von ihren 

sinisteren Eliten hinters Licht geführt. Auch wenn Marx im Kolonialismus zweit-

weise eine Vorstufe zur Weltrevolution erblickte, so sah er ebenso wie Bentham die 

damit Verbundenen Nachteile und Schrecken.728 

 

                                                             

726  Vgl. Campos Boralevi, Lea: Bentham and the Oppressed. Social Science and the Cri-

tique of Religion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 1990, S. 

120-128. 

727  Vgl. Winch, Donald: Bentham on Colonies and Empire, in: Utilitas, Volume 9, Issue 1, 

1997, S. 147-154. 

728  Das von Bentham und Marx erkannte Muster im kolonialen Nexus wiederholte sich et-

wa beim Irakkrieg von 2003. Hier waren es insbesondere amerikanische Rüstungs-, Öl- 

und Infrastrukturunternehmen wie der Großkonzern Halliburton, die staatliche Aufträge 

erhielten und deren Dienstleistungen sich später als von zweifelhaftem Nutzen erwie-

sen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

5 Zwei einander ergänzende Perspektiven? 

 

 

 

Karl Marx’ Polemiken gegen das „Genie bürgerlicher Dummheit“ Jeremy Bentham 

sind weithin bekannt. Gegenstand seiner strategischen Attacken war jedoch weniger 

Bentham als Person, als die bürgerliche Marktgläubigkeit der Zeit. Marx’ Worte 

„Was allein hier herrscht, ist Freiheit, Gleichheit, Eigentum und Bentham […]. 

Bentham! Denn jedem […] ist es nur um sich zu thun.“1 kritisieren ein System, zu 

dessen Stammvater er Bentham als „Urphilister“ stilisierte. Dass Marx und Engels 

daneben aber tatsächlich zu einer ambivalenten Einschätzung von Benthams Utilita-

rismus kamen, zeigt diese Arbeit. Beim systematischen Vergleich beider Autoren 

offenbaren sich viele gemeinsame Themen und Gedanken, die eine komplementäre 

Lesart zulassen: Bentham und Marx wandten sich beide gegen anti-demokratische 

Zustände. Während Bentham die politische Vorherrschaft der Aristokratie im Na-

men einer bürgerlichen Ordnung mit gleichen Rechten für alle kritisierte, folgte ihm 

Marx nur wenige Jahrzehnte später und kritisierte den bürgerlichen Staat und des-

sen Recht mit Verweis auf die für diesen konstitutive soziale Ungleichheit. Es ging 

beiden um eine permanente Kritik des Bestehenden in Richtung einer fortschreiten-

den Demokratisierung, wobei in beiden Werken liberale und soziale Momente vor-

handen sind. Auch zeigte sich: Die politischen Errungenschaften der bürgerlichen 

Philosophie hatten für Marx, als Meisterschüler Hegels, ihre historische Berechti-

gung. Darüber hinaus bedienten sich Marx und Engels sogar utilitaristischer Argu-

mentationsmuster, wenn sie sich in ihrer Kritik des Kapitalismus auf das Interesse 

der Mehrheit beriefen. 

In Benthams wie in Marx’ politischem Denken spielen die Entfaltungsmöglich-

keiten des Individuums eine herausgehobene Rolle. Beide finden zu einer Rahmen-

konstruktion, welche die Grundlage einer individuellen Entfaltung bieten soll: Bei 

Bentham ist es der Staat und Gesetzgeber, der mit Blick auf die diversen Interessen 

                                                             

1  MEGA² II/6, S. 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

seiner Bürger Sicherheit und die Möglichkeit der Bedürfnisbefriedigung zu garan-

tieren hat. Dabei soll der politisch freizuhaltende Markt die materielle Grundlage 

der Gesellschaft schaffen. Jene Ordnung ermöglicht es, dass die Bürger in ihrem 

ökonomischen Streben ihre Kreativität entfalten, wobei nur sie – mit Blick auf ihre 

Erfahrungen – definieren, was in ihrem Interesse liegt. Das Prinzip der Nützlichkeit, 

das Bentham aufgrund der Ambivalenz des Begriffs im Verlaufe seines Schaffens 

zunehmend durch die Rede vom Prinzip des „Glücks der größten Zahl“ ersetzte,2 

sollte zwar auch jenen Bürgern die ungefähre Richtung weisen, insbesondere aber 

sollte es für den Gesetzgeber und das politische Personal als Leit- und Ermessens-

prinzip dienen. Marx hingegen kommt zu einer anderen Rahmenkonstruktion der 

individuellen Entfaltung, da er in der Ungleichheit der gegebenen Besitzverteilung 

der Produktionsmittel das Haupthindernis einer umfassenden Emanzipation erkann-

te. Erst die Aufhebung dieser bisherigen Besitzordnung kann daher für ihn einen 

grundlegenden Wandel bewirken. Dies hielt ihn jedoch nicht davon ab, an promi-

nenter Stelle (im Kommunistischen Manifest) auch für Sozialreformen einzutreten. 

Doch erst die gemeinsame Verwaltung der Produktion durch eine „Mehrzahl im In-

teresse der ungeheuren Mehrzahl“3 könne die Mehrarbeit, auf der eine tauschwert-

orientierte Wirtschaft basiert, reduzieren und so letztlich durch mehr freie Zeit indi-

viduelle Entwicklung ermöglichen. Eine Umschichtung der Besitzverhältnisse im 

Sinne der Interessen der Mehrheit aber erschien ihm nur schwerlich ohne jegliche 

Form von Zwang möglich, was Marx unter den Begriff der „Diktatur des Proletari-

ats“ subsumierte.4 Erst nach einer solchen Umschichtung könne „[…] die Gesell-

schaft auf ihre Fahne schreiben: Jeder nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen 

Bedürfnissen!“5. 

Die von Bentham konzipierten Sozialreformen hingegen wiesen, trotz seiner of-

fenbar mit Marx geteilten Orientierung an den Bedürfnissen aller Individuen, einen 

spezifischer skizzierbaren Zwangscharakter auf. Bentham wollte, wie hier gezeigt 

wurde, erwerbs- und heimatlose Staatsbürger unter Verwendung panoptisch organi-

sierter Arbeitshäuser zu ökonomischen Tätigkeiten hinführen, da ihm diese als dis-

                                                             

2  Vgl. Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962, S. 225. 

3  MEW 4, S. 472. 

4  So schrieb er 1875 in seiner Kritik des Gothaer Programms der Sozialdemokratischen 

Arbeiterpartei (SDAP): „Zwischen der kapitalistischen und der kommunistischen Gesell-

schaft liegt die Periode der revolutionären Umwandlung der einen in die andre. Der ent-

spricht auch eine politische Uebergangsperiode, deren Staat nichts andres sein kann als 

die revolutionäre Diktatur des Proletariats.“ MEGA²  I/25, S. 22. 

5  MEGA² I/25, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei einander ergänzende Perspektiven? | 327 

 

ziplinierend und fähigkeitserweiternd galten. Von jener spezifischen Form der Seg-

gregation erhoffte er sich eine vermeintlich notwendige Resozialisierung der Ar-

beitslosen im Interesse der Gesellschaft. Dass das panoptische Gefängnis und die 

panoptischen Arbeitshäuser (wie auch das Parlament) unter öffentlicher Supervision 

stehen sollten, relativiert den Zwangscharakter dabei nur zum Teil. Benthams Sozi-

alreformen widmeten sich spezifischen Problemen wie dem Pauperismus, während 

Marx darin nur Symptome einer politisch protegierten Wirtschaftsordnung erkann-

te.  

Die Hauptdifferenz zwischen beiden Denkern liegt demnach in ihrer Bewertung 

der Rolle der Ökonomie. Benthams programmatischer Ökonomisierung des Sozia-

len, welche die Gesellschaft letztlich rationaler gestalten sollte, stellte Marx eine 

Sozialisierung der Ökonomie gegenüber, die den Irrationalismus des Marktes außer 

Kraft setzen sollte. Die vom Warenfetischismus geprägte Moderne war in Marxʼ 

Augen noch lange keine entzauberte Welt. Trotz dieser Differenz argumentierten 

Bentham wie Marx für eine demokratische Gesellschaftsordnung, ohne dabei auf 

die Gleichberücksichtigung der Bedürfnisse aller Individuen verzichten zu wollen. 

Benthams utilitaristische Idee des Glücks der größten Zahl ist zugleich auch univer-

salistisch ausgerichtet: „Jeder soll als einer zählen und keiner mehr als einer.“6 

Der Untertitel der Arbeit, „Zwei Perspektiven der Demokratie“, trägt der zentra-

len These Rechnung, wonach Jeremy Bentham und Karl Marx trotz ihrer unter-

schiedlichen politiktheoretischen Ansätze von einem demokratischen Grundgedan-

ken getrieben waren. Beide gedachten, erstarrte Ungleichgewichte, die Minderhei-

ten zuungunsten der Mehrheiten privilegierten, aufzubrechen, wie sie zudem nach 

Wegen zur gleichberechtigten Freiheit aller Individuen suchten. Jener Grundgedan-

ke eignete sich als strukturierendes Moment bei der Betrachtung der benthamschen 

und marxschen Sichtweise auf Interesse und Ideologie oder auch auf die Rolle des 

Staates. Beide Denker beschrieben einerseits den geschichtlichen Prozess der De-

mokratisierung, wie sie andererseits diesen Wandel aktiv, etwa durch Vorschläge 

zur parlamentarischen Reform im Falle Benthams,7 durch ihre Schriften stützen 

wollten. Die Werke beider können daher zugleich als Zeitanalysen wie auch als 

Kritiken im Namen der Demokratie verstanden werden.8  

                                                             

6  Zit. in: Mill, John Stuart: Utilitarismus, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2006 (1861), S. 

94. 

7  Vgl. Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Bent-

ham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009, S. 147-151.  

8  Daraus resultieren auch Benthams wiederholte positive Verweise auf die Vereinigten 

Staaten Amerikas, die für ihn ein sich im Prozess befindliches Cluster demokratischer 

Strukturen darstellten. Siehe dazu: Crook, D.P.: United States in Benthams Thought, in: 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Mit Blick auf Marx’ und Engels’ frühe Rezeption Benthams (bis ca. 1848) so-

wie unter Einbezug jener Textstellen, in denen auf die für den Utilitarismus zentrale 

Kategorie des Glücks Bezug genommen wurde, zeigte sich, dass diese Referenzen 

nicht durchweg negativ ausfielen, Bentham von Marx hier teils sogar als progressi-

ver Denker der Bourgeoisie angesehen wurde. Auch wenn für Marx und Engels das 

Glück als Kategorie hintergründig relevant bleiben musste, umgingen sie diesen 

Begriff, der im politischen Diskurs durch Utilitaristen, aber auch Sozialisten bereits 

mehrfach besetzt war. Bentham wie Marx sahen eine ungefähre sozioökonomische 

Gleichheit als ideal an. Erst in einem solchen Rahmen sei eine ungehinderte indivi-

duelle Entfaltung für alle realistisch. Krasse gesellschaftliche Ungleichheit identifi-

zierten beide Autoren als ein Grundübel, das sich immer auch im politischen Be-

reich widerspiegelt und reproduziert. Dass Gleichheit dem gesellschaftlichen 

Wohlbefinden zuträglich ist, haben die Sozialforscher Richard G. Wilkinson und 

Kate Pickett 2009 in ihrem Buch Gleichheit ist Glück: Warum gerechte Gesell-

schaften für alle besser sind anhand umfangreicher statistischer Daten der UN, 

WHO und OECD belegt.9 

Im Vergleich der Konzeptualisierung von Interesse und Ideologie bei Bentham 

und Marx erwies sich zunächst, dass das Interesse, als Spiegelung der als destruktiv 

erachteten Leidenschaften, für die politische Reflexion der Aufklärung zum Schlüs-

selmoment wurde. Benthams politische Theorie beruht auf der Annahme eines 

durch seine natürlichen Interessen lenkbaren Menschen. Seine philosophische 

Anthropologie ist eine sensualistische. Insofern sprach Bentham von „pleasure and 

pain“ als den natürlichen Herren jeder Handlung. Marx, der sich gegen die Gleich-

setzung kleinbürgerlicher Interessen mit dem Interesse des Menschen als solchem 

verwehrte, verkannte, bedingt durch die mangelhafte Kenntnis Benthams Schriften, 

dass auch der späte Bentham von historisch spezifischen Klasseninteressen sprach. 

So lautete Benthams zentrales, gegen die Aristokratie gerichtetes Schlagwort „sinis-

ter interest“. Auch seine Sprachkritik am politischen Diskurs seiner Zeit trug, wie 

gezeigt werden konnte, ideologiekritische Momente, welche die marxsche Ideolo-

giekritik in gewissen Teilen vorwegnahmen. Für Marx hingegen wurde aufgezeigt, 

dass seine Sicht des Interesses sich weitestgehend durch seine journalistischen Ana-

lysen des politischen Zeitgeschehens formte. Seine Konzeptualisierung der Ideolo-

gie hingegen wandelte sich innerhalb seiner Schaffenszeit. Wurde die Ideologie zu 

Beginn als ein Phänomen des gesellschaftlichen Überbaus aufgefasst, so wird sie im 

                                                                

Parekh, Bhikhu C. (Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical Assessments, Volume 4, Econo-

mics and Miscellanous Topics, Routledge, London; New York 1993, S. 276-286. 

9  Wilkinson, Richard G.; Pickett, Kate: Gleichheit ist Glück: Warum gerechte Gesellschaf-

ten für alle besser sind, Tolkemitt bei Zweitausendeins, Berlin 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei einander ergänzende Perspektiven? | 329 

 

ersten Band des Kapitals, in dem Marx vom Warenfetischismus sprach, als Teil der 

materiellen Praxis angesehen. 

Bezüglich der Bewertung der Rolle von Staat und Öffentlichkeit im Denken 

beider Autoren erwies sich, dass der Staat für Bentham wie auch Marx faktisch der 

Absicherung der bürgerlichen Ordnung diente. Für Bentham war diese Einschät-

zung zugleich eine positive Bezugnahme auf den Staat, der seiner Hoffnung nach 

transparent und parlamentarisch organisiert sein sollte, um dadurch, im Namen ei-

ner allgemeinen und individualistisch ausgerichteten Bürgerlichkeit, die Privilegien 

der Aristokratie zu brechen. Marx hingegen galt der Staat zunächst vielmehr als 

parteiischer Staat der Bourgeoisie, der sich systematisch gegen die Interessen des 

Proletariats richtete, der zukünftig aber, trotz seiner inhärenten Trägheit, nicht ein-

fach abgeschafft werden könne. Benthams Gedanken zur Gestaltung der Institutio-

nen einer repräsentativ-parlamentarisch verfassten Demokratie sind auch heute 

noch anknüpfungsfähig. Marxʼ Vision einer freien Assoziation bleibt demgegen-

über deutlich unterbestimmt. 

Gemeinsam war Bentham und Marx auch ihre Kritik der Idee der Menschen-

rechte. Jeremy Benthams unter dem Motto „Unsinn auf Stelzen“ berühmt geworde-

ne und hier vorgestellte Kritik an der Menschenrechtsproklamation der Französi-

schen Revolution verdeutlichte dessen generelle naturrechtsskeptische Haltung. 

Auch wurde dargelegt, dass Marx in ähnlicher Weise der Proklamation von Men-

schenrechten kritisch gegenüberstand, wie es sich anhand seiner Schrift Zur Juden-

frage (1843/44) zeigen lässt. Menschenrechte stellten für ihn eine unzulässige Ver-

allgemeinerung rein formaler Bürgerrechte des Einzelnen dar, die soziale Ungleich-

heit fortzuschreiben drohen, insofern sie ihrem behaupteten emanzipativen Gehalt 

innerhalb der kapitalistischen Produktionsweise nicht gerecht werden können.  

Beide Autoren waren immer auch Denker der gesellschaftlichen Peripherie. 

Bentham strebte nach einer Universalisierung der bürgerlichen Gesellschaft, in der 

ein jeder auf gleiche Weise seine Interessen verfolgen sollen könne. Dabei stieß er 

sich an dem Gruppeninteresse der Reichen und Einflussreichen, das einer solchen 

Ordnung entgegenstand. Daneben gerieten Bentham auch die Pauper zum Problem, 

die sich in der Marktgesellschaft als unfähig erwiesen haben, sich selbst zu unter-

halten. So schlug Bentham in seinen Schriften zum Pauperismus vor, jene Geschei-

terten durch ein Netz von panoptisch organisierten Arbeitshäusern aufzufangen, um 

so letztlich die bürgerliche Marktgesellschaft zu stützen und auch in Zeiten des 

stagnierenden Marktes zu erhalten. Bentham wollte den Markt nicht auf alles aus-

dehnen, aber er wollte alle gesellschaftlichen Prozesse rationalisieren. Die Insassen 

seines lichtdurchfluteten Panoptikums, das keiner tumben Folterknechte mehr be-

durfte, sollten unter dem Blick der Öffentlichkeit resozialisiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Marx hingegen wollte nicht reformieren, auch wenn er den Kampf um die Ein-

führung des Zehn- und später des Acht-Stunden-Tages unterstützte. Er sah im Pau-

perismus eine Folge der bürgerlichen Gesellschaft und der Industrialisierung, die 

eine Verelendung des Proletariats (auch im Sinne einer relativen Armut) mit sich 

brachte. Während der Pöbel der Arbeitslosen für Hegel den Sand im Getriebe der 

bürgerlichen Gesellschaft darstellte, beschrieb Marx das Proletariat als eine wach-

sende Kraft, die letztlich die bürgerliche Gesellschaft aus den Angeln heben werde. 

Reichtum hingegen wandelte sich aus seienr Sicht vom aristokratischen, ver-

schwendungsorientierten Reichtum hin zu einem verpflichteten Reichtum, der auch 

den Kapitalisten zu einer fremdbestimmten Existenz werden ließ. Zwischen den 

Zeilen nahmen Bentham und Marx an, dass Arbeit moralisierende Effekte habe, 

fehlt diese, so verwahrlosen Reiche wie Arme. Im Übrigen: Auch heute noch wer-

den Arbeitslose oder einfach nur finanziell geringbemittelte scheinbar ganz selbst-

verständlich als „sozial Schwache“ bezeichnet. Der Sozialstaat sichert heute zwar 

die physischen Bedürfnisse, nicht unbedingt aber auch unsere gesellschaftliche 

Teilhabe. Arbeitslose gelten heute als defizitär, müssen normalisiert oder als „Kun-

den“ aktiviert werden. Mit Blick auf Benthams Werke kann man lernen, dass die 

Sozialfürsorge seit seiner Zeit ganz bewusst immer etwas zu niedrig angesetzt wird. 

Sie sichert so das physische Überleben vieler und verhindert zugleich Diebstahl, 

Revolten. Da sie aber für eine volle gesellschaftliche Teilhabe zu gering bemessen 

ist, setzt sie eben auch  die nötigen „Anreize“, um Menschen in die Lohnarbeit zu 

drängen. Wohlfahrtstaatliche Disziplinierungsmechanismen sind demnach stets die 

Kehrseite auf Lohnarbeit basierender Marktwirtschaften. 

Im Kapitel über den Kolonialismus wurde deutlich, dass Bentham und Marx 

den Kolonialismus als ein Elitenprojekt zulasten der Demokratie begriffen. Wäh-

rend die Eliten auf der Suche nach neuen Absatzmärkten die koloniale Maschinerie 

betrieben, sozialisierten sie die dabei entstehenden Kosten. Die einst von Abenteu-

rern und Unternehmern gegründeten Handelsposten und Handelsrouten wurden 

nach und nach durch die (steuerfinanzierten) Marinen und Armeen der europäi-

schen Länder abgesichert. Kolonien dienten demnach weder den Kolonisierten noch 

den Steuerzahlern. Während Erstere sich der Gewalt der aufgezwungenen Trans-

formation ausgesetzt sahen, wurden die Bevölkerungen der europäischen Länder 

von ihren sinisteren Eliten hinters Licht geführt. Auch wenn Marx im Kolonialis-

mus zweitweise eine Vorstufe zur Weltrevolution erblickte, so sah er ebenso wie 

Bentham die damit verbundenen Nachteile und Schrecken. 

Bentham und Marx lassen sich als Beobachter und Ausdruckträger des ge-

schichtlichen Demokratisierungsprozeses verstehen. Bentham nahm in seiner späten 

Phase als Kopf des philosophical radicalism den Kampf für eine universalistische 

Bürgergesellschaft auf, in der jedem ein Wahlrecht zukommen sollte und in der ein 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei einander ergänzende Perspektiven? | 331 

 

jeder unbehelligt von übermächtigen Gruppeninteressen seinem persönlichen Inte-

resse Geltung verschaffen können sollte. Marx folgte Bentham als Beobachter und 

politischer Aktivist. Wahre Demokratie war für Marx jedoch nicht deckungsgleich 

mit der bürgerlichen Gesellschaft, und noch weniger mit der Ordnung der Restaura-

tion. Ihm wurden die systematischen Ausschließungsprozesse der kapitalistischen 

Ordnung zum Haupthindernis der Demokratie, die aus seiner Sicht nur verwirklicht 

werden könne, wenn die mit der Tauschwertökonomie verbundene Gesellschaft 

durch eine Gebrauchswertökonomie aufgehoben werden würde. Nur so könnten die 

Fremdbestimmung und die nur formal gegebene Freiheit der bürgerlichen Ordnung 

durch eine wirkliche demokratische Selbstbestimmung und damit eine wahre Frei-

heit aller ersetzt werden. Kollektive Aktionsformen sind für Marx ein notwendiges 

Übel auf dem Weg zu einer freien und individualistischen Gesellschaft. 

Zum Stellenwert von Individualismus und Individualität, die im Werk beider 

wichtige Bezugspunkte darstellen, ist noch das Folgende Anzumerken: Es zeigt 

sich, dass Benthams und Marxʼ kritische Interventionen nicht nur große themati-

sche Überschneidungen aufwiesen, sondern auch Gemeinsamkeiten in ihrer Argu-

mentation. Ihre Methoden waren in der Tendenz jedoch sehr verschieden. Der frühe 

Bentham neigte zu einem für Marx problematischen methodologischen Individua-

lismus, der sich sogar zum Kern eines programmatischen bürgerlichen Individua-

lismus als Lebensart zu entwickeln schien. Explizit kritisierte Marx die „Robinso-

naden“ der bürgerlichen Ökonomen des 18. Jahrhunderts, die Vorstellung also, dass 

in der Gesellschaft einzig freie Produzenten miteinander in Austausch treten.10  Tat-

sächlich ist die Totalität der bürgerlichen Ökonomie für Marx ein System, in dem 

nicht nur Produktion und Konsum zugleich auftreten, sondernd das auch verschie-

dene durchaus verpflichtende Rollen mit sich brachte. Der Lohnarbeiter wird zur 

Ware. Er lebt in der ständigen Angst einfach ausgetauscht zu werden wie ein Ge-

brauchsgegenstand. Sein Produkt ist ihm ebenso entfremdet wie seine Mitmen-

schen, zu denen er in Konkurrenzverhältnissen steht. Tatsächliche Individualität in-

nerhalb einer Gemeinschaft von Gattungswesen werde so verunmöglicht. Man 

könnte im marxschen Sinne formulieren: Robinson auf seiner Insel wird ohne Frei-

tag nicht glücklich werden, selbst wenn er noch so viele Kokosnüsse akkumuliert. 

Der Mensch ist und bleibt für Marx ein soziales Wesen, das aber eben auch nach 

freier Entfaltung seines kreativen Potenzials strebt.11 Ebenso gilt aber auch, dass wir 

uns letztlich nur durch andere verwirklichen können werden, wie Terry Eagleton 

                                                             

10  Vgl. MEGA² II/1.1, S. 21-45. 

11  Vgl. Forbes, Ian: Marx and the New Individual, Routledge, London; New York 1990, S. 

1-4; 23-25. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Marxʼ philosophische Anthropologie zusammenfasst.12 Dabei ist es meines Erach-

tens wichtig das Folgende festzuhalten: Marx kritisierte den egoistischen bürgerli-

chen Individualismus, verfocht aber zugleich die Vorstellung einer freien Individua-

lität innerhalb einer zukünftigen kommunistischen Gesellschaft, die gänzlich frei ist 

von den verkrüppelnden Zwängen der Lohnarbeit. Marxʼ verbliebenes utopisches 

Moment liegt in der Idee freien Dilletierens.13 

Bentham seinerseits erahnte die Probleme der Marktgesellschaft, war aber nicht 

bereit über radikale Reformvorschläge hinauszugehen. Sein Netz panoptisch orga-

nisierter Arbeitshäuser sollte Symptome mindern und Deviante resozialisieren. Die 

am Tauschwert orientierte bürgerliche Gesellschaft galt es für ihn durch eine eigens 

zu diesem Zweck zu schaffende parallele Gebrauchswertökonomie zu stützen. Er 

strebte, wie man mit Polanyi formulieren könnte, nach einer (Wieder-)Einbettung 

des Entbetteten. Das Glück der größten Zahl oder die Emanzipation des Menschen 

war allerdings für Bentham und für Marx nicht mit realitätsmächtigen Fiktionen ei-

ner unregulierten Marktwirtschaft vereinbar.14  

Marx und Bentham waren im Denken des 18. und des 19. Jahrhunderts verwur-

zelt. Letzteres prägten sie entscheidend mit. Materialismus und evolutionäres Den-

ken wurden zum ideellen Fundament dieses Jahrhunderts, dessen Denker an univer-

sellen, naturwissenschaftlich begründeten Prinzipien und holistischen Ideensyste-

men arbeiteten. Diese Ideenwelt im Zeichen des Fortschritts, der rationalen Steue-

rung, der Suche nach effektiverer Ressourcengewinnung und der angestrebten Rea-

lisierung universeller politischer Mitbestimmung sowie zugleich ständigen Wachs-

tums zum Zwecke des materiellen Wohles aller trug auch ihre Schattenseiten in 

sich, die sich im 20. Jahrhundert in Form der exzessiven Ausbeutung und Ver-

schmutzung der Natur offenbarten.15 Die heutige ökologische Frage sahen weder 

Bentham noch Marx voraus.16 Von Bentham und Marx zu lernen kann heute daher 

                                                             

12  Vgl. Eagleton, Terry: Warum Marx recht hat, Ullstein Verlag, Berlin 2012, S. 108. 

13  Vgl. Neffe, Jürgen: Karl Marx. Der Unvollendete, C. Bertelsmann Verlag, München 

2017, S. 530. 

14  Siehe dazu: Hermann, Ulrike: Der Sieg des Kapitals: Wie der Reichtum in die Welt kam: 

Die Geschichte von Wachstum, Geld und Krisen, Westend Verlag, Frankfurt am Main 

2013. 

15  Vgl. Schumacher, E.F.: Small is Beautiful. A Study of Economics as if People Mattered, 

Vintage, London 1993 (1973), S. 60-80. 

16  Neuere Forschungsergebnisse zeigen jedoch, dass Marx während seiner Schaffenszeit 

durchaus ein wachsendes Bewusstsein für die durch den Kapitalismus bedingte Naturzer-

störung entwickelte. Siehe dazu: Saito, Kohei: Natur gegen Kapital – Marxʼ Ökologie in 

seiner unvollendeten Kritik des Kapitalismus, Campus Verlag, Frankfurt am Main 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei einander ergänzende Perspektiven? | 333 

 

nur bedeuten, einen kreativen Umgang mit den verschiedenen Elementen ihrer Ide-

enwelten zu üben. Demokratisierung bedeutet heute nicht mehr nur die Realisierung 

politischer Gleichberechtigung gegen Widerstände vorteilhaft positionierter Min-

derheiten, sondern auch die Realisierung eines gemeinsam bestimmten nachhaltigen 

und ethischen Wirtschaftens, jenseits von nutzenmaximierenden Monaden und 

staatlich gelenkter Planwirtschaft. Bentham und Marx, die sich für die Entfaltung 

individueller Fähigkeiten und Bedürfnisse einsetzten, würden sich angesichts der 

heutigen ökologischen Krise allgemeinhin gegen eine asketische Verzichtsideologie 

aussprechen.17 Beide würden wohl auf demokratisch bestimmte technologische Lö-

sungen setzen. 

Marx’ materialistische Geschichtsteleologie mag überholt sein. Es gibt keine 

vorgezeichnete Entwicklung der Produktionskräfte, wie es auch keine daraus abge-

leitete alternativlose politische Entwicklung gibt.18 Die von Marx beschriebenen 

Mechanismen und Wirkungen des Kapitalismus sind jedoch seit Marx – trotz Wis-

sensökonomie und Ausdifferenzierung der Gesellschaft – nicht wesentlich verscho-

ben. Lohnarbeit bleibt bisher noch immer ein zentraler Motor der Gesellschaft. Die 

wachsende Gruppe der Unterbeschäftigten, prekärbeschäftigten Dienstleistungspro-

letarier und sozialstaatlich Zwangsbeschäftigten ist ebenso real wie die Zunahme 

der ökonomischen Ungleichheit. Aus einer demokratischen – und insofern normati-

ven – Perspektive heraus, gilt es daher ökonomische Ungleichheiten zu problemati-

sieren, um das Wirtschaftssystem im Sinne eines größten Glücks der größten Zahl 

auszurichten.19 Die immer wieder aus der Gesellschaft hervorgebrachte Problemati-

                                                             

17  Wenngleich sich auch Bentham als Tierethiker gegen den Fleichkonsum aussprach. 

18  Die Geschichtsphilosophie muss heute die Kontingenz des Geschichtsverlaufes anerken-

nen, der von einander ablösenden Ungleichgewichten geprägt ist. In einer solchen Per-

spektivierung wird der Mensch nicht von seiner Selbstverantwortung entbunden. Auch 

nach Marx sind es die Menschen, die ihre Geschichte gestalten, wenn auch aus vorgefun-

denen Umständen. Die ein Freiheitsbewusstsein schaffende Kraft der Geschichtsphiloso-

phie liegt heute vielmehr darin, das historische Freiheitsstreben des Menschen aufzuzei-

gen, das den gegenwärtigen Entwicklungen als gewolltes Richtungsmoment des Ge-

schichtsverlaufes entgegenhalten werden kann. 

19  Ein Beispiel für einen solchen Ansatz ist Wolfgang Streecks Gekaufte Zeit. Die vertagte 

Krise des demokratischen Kapitalismus (2015). Streeck schreibt an anderer Stelle in einer 

Replik auf Jürgen Habermas Kritik: „Anders als Habermas glaube ich, dass wir nicht 

sinnvoll über die Zukunft der Demokratie, in Europa und anderswo, sprechen können, 

ohne zugleich über die des Kapitalismus zu sprechen – in anderen Worten, dass wir De-

mokratietheorie nicht ohne politische Ökonomie betreiben können.“ S. 90. Streeck, 

Wolfgang: Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus, Suhr-

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

sierung des Einflusses der Wirtschaft auf die Politik, wie etwa bezüglich des Wahl-

kampfsystems in den USA oder des Lobbyismus im EU-Parlament, zeugt auch da-

von, dass eine vorschnelle Verabschiedung materialistischer Aspekte aus Demokra-

tietheorie und aus der politischen Philosophie zumindest bedenklich ist.20 Nur wenn 

eine politische und materielle Teilhabe aller angestrebt wird, wird auch eine indivi-

duelle Entfaltung des Menschen im marxschen Sinne überhaupt erst denkbar. Und 

auch für Bentham, der davon ausging, dass es kein kollektives Allgemeinwohl ge-

ben könne, bestand das Glück der größten Zahl allein in der Summe aller individu-

ellen Interessen – wie auch immer diese definiert seien. Eine krasse materielle Un-

gleichverteilung steht dem, folgt man seinem Theorem eines abnehmenden Grenz-

nutzens, notwendigerweise entgegen. Damit dieses Ziel erreicht werden kann, müs-

sen entsprechende politische, ökonomische und rechtliche Rahmenbedingungen ge-

schaffen werden, die sich auf der Höhe der Probleme der Zeit befinden. Eine De-

mokratie mit individualistischer Ausrichtung bleibt daher eine gemeinschaftliche – 

vielleicht Glück verheißende – Sisyphusarbeit ohne absehbares Ende. 

                                                                

kamp, Berlin 2013; Streeck, Wolfgang: Vom DM-Nationalismus zum Euro-Patriotismus? 

Eine Replik auf Jürgen Habermas, in: Blätter für deutsche und internationale Politik, 

2013, Heft 9, S. 75-92. 

20  So etwa: Honneth, Axel: Die Idee des Sozialismus, Suhrkamp, Berlin 2015. Dies gilt aber 

auch schon für Michel Foucault, der sich in seinen Schriften mit Blick auf Wissen und 

Subjektkonstitution effektvoll vom Marxismus absetzte, wie später auch für Chantal 

Mouffes und Ernesto Laclaus Antiessenzialismus. So berechtigt und sinnvoll Foucaults 

sowie Mouffes und Laclaus Perspektiven waren und sind, bringen sie doch die Gefahr ei-

ner Ökonomievergessenheit mit sich. In diesem Sinne sollte zukünftig eine vermittelnde 

Theorie gefunden werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

Literaturverzeichnis 

 

 

 

Abensour, Miguel: Demokratie gegen den Staat. Marx und das machiavellistische 

Moment, Suhrkamp, Berlin 2012. 

Althusser, Louis; Balibar, Étienne; Establet, Roger; Machery, Pierre; Rancière, Jac-

ques: Das Kapital lesen, Westfälisches Dampfboot, Münster 2015 (1965, dt. 

1968). 

Anderson, Kevin B.: Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and Non-

Western Societies, Expanded Edition, The University of Chicago Press, Chica-

go & London 2016. 

Aristoteles: Politik, Reclam, Stuttgart 1989. 

Arndt, Andreas: Geschichte und Freiheitsbewusstsein: Zur Dialektik der Freiheit 

bei Hegel und Marx, Minerva Verlag, Berlin 2015. 

Arndt, Andreas: Karl Marx. Versuch über den Zusammenhang seiner Theorie, 

Akademie Verlag, Berlin 2011 (1985). 

Asbach, Olaf (Hrsg.): Der moderne Staat und „le doux commerce“. Politik, Öko-

nomie und internationale Beziehungen im politischen Denken der Aufklärung, 

Nomos, Baden-Baden 2014. 

Atkinson, Charles Milner: Jeremy Bentham: His Life and Work, Methuen, London 

1905. 

Avineri, Shlomo: Karl Marx on Colonialism and Modernization, Anchor Books, 

New York 1969. 

Avineri, Shlomo: The Social and Political Thought of Karl Marx, Cambridge Uni-

versity Press, Cambridge 1968.  

Backhaus, Hans-Georg: Dialektik der Wertform. Untersuchungen zur Marxschen 

Ökonomiekritik, ça ira-Verlag, Freiburg im Breisgau 1997. 

Bahmueller, Charles F.: The National Charity Company: Jeremy Bentham’s Silent 

Revolution. University of California Press, Berkeley 1981. 

Balibar‚ Étienne: Gleichfreiheit – Politische Essays, Suhrkamp, Berlin 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Barker, Jeffrey H.: Individualism and Community: The State in Marx and Early 

Anarchism, Greenwood Press, New York 1986. 

Beccaria, Cesare: Von den Verbrechen und Strafen, Berliner Wissenschaftsverlag, 

Berlin 2005 (1764). 

Beckert, Sven: King Cotton. Eine Globalgeschichte des Kapitalismus, C.H. Beck, 

München 2014. 

Ben-Dor, Oren: Constitutional Limits and The Public Sphere: A Critical Study of 

Bentham’s Constitutionalism, Hart, Oxford (u.a.) 2000. 

Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte (1940), in: Benjamin, Walter: 

Erzählen. Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa, Suhr-

kamp, Frankfurt am Main 2007, S. 134-135. 

Benner, Erica: Really Existing Nationalisms: A Post-Communist View from Marx 

and Engels, Clarendon Press, Oxford 1995. 

Bentham, Jeremias (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.): Tactik oder Theorie des Ge-

schäftsganges der deliberierenden Volksständeversammlungen, Palm und Enke, 

Erlangen 1817. 

Bentham, Jeremy (Autor); Bowring, John (Hrsg.): Deontologie oder die Wissen-

schaft der Moral. Aus dem Manuscript von Jeremy Bentham, geordnet und her-

ausgegeben von John Bowring, zwei Bände, Allgemeine Niederländische 

Buchhandlung, Leipzig 1834. 

Bentham, Jeremy (Autor); Burns, J.H. (Hrsg.); Hart, H.L.A. (Hrsg.): The Collected 

Works of Jeremy Bentham: A Comment on the Commentaries and A Fragment 

on Government, Athlone Press, London 1977. 

Bentham, Jeremy (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.): Principles of Legislation: 

From the M.S. of Jeremy Bentham, Wells and Lilly, Boston 1830. 

Bentham, Jeremy (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.); Beneke, Friedrich Eduard (Be-

arb.): Grundsätze der Civil- und Criminal-Gesetzgebung, aus den Handschriften 

des englischen Rechtsgelehrten Jeremias Bentham, herausgegeben von Etienne 

Dumont, Mitglied des repräsentativen Rathes von Genf. Nach der zweiten, ver-

besserten und vermehrten Auflage für Deutschland bearbeitet und mit Anmer-

kungen von Dr. Friedrich Eduard Beneke, zwei Bände, C.F. Amelang, Berlin 

1830. 

Bentham, Jeremy (Autor); Herbert L.A. Hart (Hrsg.): The Collected Works of Jer-

emy Bentham: Of Laws in General, The Athlone Press, London 1970. 

Bentham, Jeremy (Autor); Pease-Watkin, Catherine; Schofield, Philip (Hrsg.): The 

Collected Works of Jeremy Bentham: On the Liberty of the Press, and Public 

Discussion, and other Legal and Political Writings for Spain and Portugal, Clar-

endon Press, Oxford 2012. 

Bentham, Jeremy (Autor); Rosen Frederick; Burns, J. H. (Hrsg.): The Collected 

Works of Jeremy Bentham: Constitutional Code: For the Use of All Nations and 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 337 

 

All Governments Professing Liberal Opinions, Volume I, Clarendon Press, Ox-

ford 1983. 

Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip (Hrsg.): The Collected Works of Jere-

my Bentham: Colonies, Commerce, and Constitutional Law: Rid Yourselves of 

Ultramaria and Other Writings on Spain and Spanish America, Clarendon Press, 

Oxford 1995. 

Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; Pease-Watkin, Catherine; Blamires, 

Cyprian (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Rights, Representa-

tion and Reform: Nonsense upon Stilts and other Writings on the French Revo-

lution, Oxford University Press, Oxford; New York 2002. 

Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collect-

ed Works of Jeremy Bentham: First Principles Preparatory to Constitutional 

Code, Clarendon Press, Oxford (u.a.) 2006. 

Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leo-

pold (Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 

2013. 

Bentham, Jeremy: A Fragment on Government, Cambridge University Press, Cam-

bridge, New York (u.a.) 1990 (1776). 

Bentham, Jeremy: A Table of Cases Calling for Relief, in: Bentham, Jeremy (Au-

tor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writ-

ings on the Poor Laws, Volume I., Oxford University Press, Oxford 2001. 

Bentham, Jeremy: A Table of the Springs of Action, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Goldworth, Amnon (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Deon-

tology together with A Table of the Springs of Action and the Article on Utili-

tarianism, Clarendon Press, Oxford 2002. 

Bentham, Jeremy: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, in: 

Bentham, Jeremy (Autor); Burns, James Henderson; Rosen, Frederick (Hrsg.): 

The Collected Works of Jeremy Bentham: An Introduction to the Principles of 

Morals and Legislation, Athlone Press (u.a.), London 1996. 

Bentham, Jeremy: Anarchial Fallacies, in:  Bentham, Jeremy (Autor): Bowring, 

John (Hrsg.): The Works of Jeremy Bentham, Band I, William Tait, Edinburgh 

1843. 

Bentham, Jeremy: Appendix A: From the Preface to the Second Edition, in: Ben-

tham, Jeremy: A Fragment on Government, Cambridge University Press, Cam-

bridge; New York 1990 (1776). 

Bentham, Jeremy: Constitutional Code Rationale, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Schofield, Philip; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: First Principles Preparatory to Constitutional Code, Clarendon Press, 

Oxford (u.a.) 1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Bentham, Jeremy: Die Notwendigkeit einer allmächtigen Gesetzgebung, in: Bent-

ham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – Schriften zur 

Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013. 

Bentham, Jeremy: Eine Einführung in die Prinzipen der Moral und der Gesetzge-

bung, in: Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassi-

sche und zeitgenössische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 55-83. 

Bentham, Jeremy: Essay on the Influence of Time and Place in Matters of Legisla-

tion, in:  Bentham, Jeremy (Autor): Bowring, John (Hrsg.): The Works of Jere-

my Bentham, Band I, William Tait, Edinburgh 1843. 

Bentham, Jeremy: Essays on The Subject of the Poor Laws, in: Bentham, Jeremy 

(Autor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: 

Writings on the Poor Laws, Volume I., Oxford University Press, Oxford 2001. 

Bentham, Jeremy: First Principles Preparatory to the Constitutional Code, in: Ben-

tham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collect-

ed Works of Jeremy Bentham: First Principles Preparatory to Constitutional 

Code, Clarendon Press, Oxford (u.a.) 2006. 

Bentham, Jeremy: Gebt eure Kolonien frei! Eingabe an den französischen Natio-

nalkonvent im Jahr 1793, in der Nutzlosigkeit und Nachteile aufgezeigt werden, 

die europäischen Staaten aus fernen Schutzgebieten erwachsen (1793/1830), in: 

Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – Schriften zur Französischen Revolu-

tion, Akademie Verlag, Berlin 2013. 

Bentham, Jeremy: Official Aptitude Maximized; Expense Minimized, in: Bentham, 

Jeremy (Autor), Philip Schofield (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Ben-

tham: Official Aptitude Maximized; Expense Minimized, Clarendon Press, Ox-

ford 1993. 

Bentham, Jeremy: Outline of a Work entitled Pauper Management Improved, in: 

Bentham, Jeremy (Autor); Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jer-

emy Bentham: Writings on the Poor Laws, Volume II, Oxford University Press, 

Oxford 2010. 

Bentham, Jeremy: Pannomial Fragments, in: Bentham, Jeremy (Autor); Engelmann, 

Stephen G. (Hrsg.): Selected Writings: Jeremy Bentham, Yale University Press, 

New Haven; London 2011, S. 275-276. 

Bentham, Jeremy: Pauper Management Improved, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Quinn, Michael (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Writings on 

the Poor Laws, Volume II, Oxford University Press, Oxford 2010. 

Bentham, Jeremy: Plan of Parliamentary Reform in the Form of a Catechism, in: 

Bentham, Jeremy (Autor); Bowring, John (Hrsg.): The Works of Jeremy Ben-

tham, Band 3, William Tait, Edinburgh 1843. 

Bentham, Jeremy: Political Tactics, in: Bentham, Jeremy (Autor); James, Michael; 

Blamires, Cyprian; Pease-Watkin, Catherine (Hrsg.): The Collected Works of 

Jeremy Bentham: Political Tactics, Clarendon Press, Oxford 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 339 

 

Bentham, Jeremy: Principles of  Penal  Law,  in:  Bentham, Jeremy (Autor); 

Bowring, John (Hrsg.): The Works of Jeremy Bentham, Band I, William Tait, 

Edinburgh 1843. 

Bentham, Jeremy: Rid Yourselves of Ultramaria, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Schofield, Philip (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Colonies, 

Commerce, and Constitutional Law: Rid Yourselves of Ultramaria and Other 

Writings on Spain and Spanish America, Clarendon Press, Oxford 1995. 

Bentham, Jeremy: Rights, Representation and Reform: Nonsense Upon Stilts and 

Other Writings on the French Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Schofield, Philip, Pease-Watkin, Catherine; Blamires, Cyprian (Hrsg.); The 

Collected Works of Jeremy Bentham: Rights, Representation and Reform: Non-

sense Upon Stilts and other Writings on the French Revolution, Oxford Univer-

sity Press, Oxford; New York 2002. 

Bentham, Jeremy: Securities Against Misrule, in: Bentham, Jeremy (Autor); 

Schofield, Philip (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Securities 

Against Misrule and Other Constitutional Writings for Tripoli and Greece, 

Clarendon Press, Oxford (u.a.) 1990. 

Bentham, Jeremy: Staatseinnahmen ohne Belastung. Oder Heimfall statt Besteue-

rung: ein Vorschlag zur Senkung der Steuern durch eine Ausweitung des Heim-

fallrechts, nebst kritischen Anmerkungen zur Besteuerung von Erbfolgen in der 

Seitenlinie, wie sie der Haushalt von 1795 vorsieht, in: Berliner Debatte Initial, 

Heft 4/2009, S. 70-89. 

Bentham, Jeremy: The Rationale of Reward, John and H.L. Hunt, London 1825. 

Bentham, Jeremy: Zur Gewaltenteilung (1789), in: Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn 

auf Stelzen – Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 

2013. 

Berlin, Isaiah: Karl Marx: His Life and Environment, Thornton Butterworth, Lon-

don 1939.  

Bernstein, Eduard (Autor); Tetzel, Manfred (Hrsg.): Die Voraussetzungen des Sozi-

alismus und die Aufgaben der Sozialdemokratie, Dietz Verlag, Berlin 1991 

(1899). 

Bescherer, Peter: Vom Lumpenproletariat zur Unterschicht. Produktivistische The-

orie und politische Praxis, Campus Verlag, Frankfurt am Main 2013. 

Beyme, Klaus: Liberalismus. Theorien des Liberalismus und Radikalismus im Zeit-

alter der Ideologien 1789–1945, Springer VS, Wiesbaden 2013. 

Birnbacher, Dieter: Utilitarismus, in: Düwell, Marcus; Hübenthal, Christoph; Wer-

ner, Micha H. (Hrsg.): Handbuch Ethik, Metzler, Stuttgart 2011, S. 95-107. 

Blackburn, Robin: Lincoln and Marx: The Transatlantic Convergence of Two Rev-

olutionaries, in: Jacobin 7-8, 2012, S. 48-51. 

Blättler, Sidonia: Der Pöbel, die Frauen etc. Die Massen in der politischen Philoso-

phie des 19. Jahrhunderts. Akademie Verlag,  Berlin 1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Blom, Phillip: Gefangen im Panoptikum: Leben in den Ruinen der aufgeklärten 

Utopie, Residenz Verlag, Wien; Salzburg 2017. 

Bluhm, Harald: Burke und Rousseau über institutionellen Wandel. Schichten eines 

Gegensatzes, in: Baron, Konstanze; Bluhm, Harald (Hrsg.): Rousseau im Bann 

der Institutionen, de Gruyter, Berlin 2016, S. 369-400. 

Bluhm, Harald: Das Verständnis von Assoziation bei Alexis de Tocqueville und 

Karl Marx, in: Bluhm, Harald; Fischer, Karsten; Llanque, Marcus: Ideenpolitik: 

Geschichtliche Konstellationen und gegenwärtige Konflikte, Akademie Verlag, 

Berlin 2011, S. 243-266. 

Bluhm, Harald: Dekonstruktionsprobleme. Gerechtigkeit in Marxens Theorien, in: 

Münkler, Herfried; Llanque, Marcus  (Hrsg.): Konzeptionen der Gerechtigkeit: 

Kulturvergleich – Ideengeschichte – Moderne Debatte, Nomos, Baden-Baden 

1999, S. 189-218. 

Bluhm, Harald: Einführung, in: Bluhm, Harald (Hrsg.): Die deutsche Ideologie. 

Kontext und Deutungen, Akademie Verlag, Berlin 2009, S. 1-23. 

Bluhm, Harald: Freiheit in Marx’ Theorien, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): 

Marx’ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 57-

80. 

Bluhm, Harald: Plädoyer für eine veränderte Sicht auf Marxens Werk, in: Berliner 

Journal für Soziologie, Jg. 1, Nr. 1, 1991, S. 69-80. 

Bluhm, Harald: Überlegungen zum Verständnis des „18. Brumaire“, in: Berliner 

Debatte Initial, Jg. 3, Nr. 6, 1993, S. 77-88. 

Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Ist die Demokratie eine notwendige Forderung der 

Menschenrechte?, in: Gosepath, Stefan; Lohmann, Georg (Hrsg.): Philosophie 

der Menschenrechte, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1998, S. 233-243. 

Bohlender, Matthias: Die Herrschaft der Gedanken. Über die Funktionsweise, Ef-

fekt und die Produktionsbedingungen von Ideologie, in: Bluhm, Harald (Hrsg.): 

Die deutsche Ideologie. Kontext und Deutungen, Akademie Verlag, Berlin 

2009, S. 41-58. 

Bohlender, Matthias: Metamorphosen des liberalen Regierungsdenkens. Politische 

Ökonomie, Polizei und Pauperismus, Velbrück, Weilerswist 2007. 

Bohlender, Matthias: Tocqueville im Gefängnis. Zur Genealogie demokratischer 

Gefahren. in: Bluhm, Harald; Krause, Skadi (Hrsg.): Alexis de Tocqueville. 

Analytiker der Demokratie, Wilhelm Fink, Paderborn 2016, S. 163-188. 

Bohlender, Matthias; Schönfelder, Anna-Sophie; Spekker, Matthias (Hrsg.): „Kritik 

im Handgemenge“, Die Marxʼsche Gesellschaftskritik als politischer Einsatz, 

transcript Verlag, Bielefeld 2018. 

Boldt, Hans (u.a.): Staat und Souveränität, in: Brunner, Otto; Conze, Werner; Ko-

selleck, Reinhart (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 6, Stuttgart 1990, 

S. 1-153. 

Bourdieu, Pierre: Algerische Skizzen, Suhrkamp, Berlin 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 341 

 

Bourdieu, Pierre: Delegation und politischer Fetischismus, in: ders.: Politik. Schrif-

ten zur Politischen Ökonomie 2, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 23-42. 

Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-

kraft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1982 (frz. 1979). 

Bourdieu, Pierre: Gegen den Utilitarismus, in: ders.: Praktische Vernunft. Zur The-

orie des Handelns, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1998, S. 143-150. 

Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: 

Kreckel, Reinhard (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten, Otto Schwartz, Göttingen 

1983, S. 183-198. 

Bourdieu, Pierre: Politik. Schriften zur Politischen Ökonomie 2, Suhrkamp, Berlin 

2013. 

Bourdieu, Pierre: Sozialer Sinn: Zur Kritik der theoretischen Vernunft, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1987. 

Burke, Edmund (Autor); Gentz, Friedrich (Hrsg.): Über die Französische Revoluti-

on. Betrachtungen und Abhandlungen. Akademie Verlag, Berlin 1991 (1790). 

Cain, P.J.; Hopkins, A.G.: British Imperialism: 1688–2000, Longman, London 

(u.a.) 2002. 

Campos Boralevi, Lea: Bentham and the Oppressed. Social Science and the Cri-

tique of Religion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 

1990. 

Carver, Terrell (Hrsg.): The Cambridge Companion to Marx, Cambridge University 

Press, Cambridge; New York 1991. 

Chandra, Nirmal Kumar: Marx Colonialism and the Market, in: Economic and Po-

litical Weekly, Volume 33, No. 23, 1998, S. 1375-1378. 

Chartier, Roger: Die kulturellen Ursprünge der französischen Revolution, Campus 

Verlag, Frankfurt am Main 1995. 

Cohen, Gerald A.: Karl Marxʼs Theory of History. A Defence, Clarendon Press, 

Oxford 1978. 

Constant, Benjamin: Über die Freiheit der Alten im Vergleich zu der der Heutigen, 

in: Constant, Benjamin (Autor); Gall, Lothar; Blaeschke, Axel (Hrsg.): Werke 

Band 4: Politische Schriften, Berlin 1972, S. 363-396. 

Conze, Werner: Proletariat, Pöbel, Pauperismus, in: Brunner, Otto; Conze, Werner; 

Koselleck, Reinhardt (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexi-

kon zur politisch sozialen Sprache in Deutschland, Band 5, Klett-Cotta, Stutt-

gart 2004 (1984), S. 27-68. 

Conze, Werner: Vom „Pöbel“ zum „Proletariat“: sozialgeschichtliche Vorausset-

zungen für den Sozialismus in Deutschland, in: Wehler, Hans-Ulrich (Hrsg.): 

Moderne deutsche Sozialgeschichte, Kiepenheuer & Witsch, Köln 1976, S. 111-

136. 

Crimmins, James E.: Bentham and Hobbes: An Issue of Influence, in: Journal of the 

History of Ideas, Volume 63, No. 4 (Oct., 2002), S. 677-696. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Crimmins, James E.: Bentham on Religion: Atheism and the Secular Society, in 

Journal of History of Ideas, Volume 47, No. 1 (Jan. - Mar., 1986), S. 95-110. 

Crimmins, James E.: Contending Interpretations of Benthams Utilitarism, in: Cana-

dian Journal of Political Science, Volume 29, No. 4. (Dec., 1996), S. 751-777. 

Crimmins, James E.: Secular Utilitarianism: Social Science and the Critique of Re-

ligion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 1990. 

Crook, D.P.: United States in Benthams Thought, in: Parekh, Bhikhu C. (Hrsg.): 

Jeremy Bentham: Critical Assessments, Volume 4, Economics and Miscella-

nous Topics, Routledge, London; New York 1993, S. 276-286. 

Cutler, Fred: Jeremy Bentham and the Public Opinion Tribunal, in: The Public 

Opinion Quarterly, Volume 63, No. 3, 1999, S. 321-346. 

Dahl, Robert A.: Democracy and Its Critics, Yale University Press, New Haven 

1989. 

Demirović, Alex: Das Wahr-Sagen des Marxismus: Foucault und Marx, in: 

PROKLA. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft, Heft 151, 38. Jg., 2008, 

Nr. 2, S. 179-201. 

Demirović, Alex: Kritik der Politik, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach 

Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 463-485. 

Derrida, Jacques: Marx and Sons, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2004 (frz. 2002). 

Derrida, Jacques: Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und 

die neue Internationale, Suhrkamp, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am 

Main 1995 (frz. 1993). 

Dicey, Albert Venn: Lectures on the Relationship Between Law and Public Opinion 

in England During the Nineteenth Century, Macmillan, London 1914 (1905). 

Dierse, Ulrich: Ideologie, in: Brunner, Otto; Conze, Werner; Koselleck, Reinhart 

(Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe, Band 3, Klett-Cotta, Stuttgart 2004, S. 

131-169. 

Dinwiddy, J. R.: Bentham and Marx, in: ders.: Radicalism and Reform in Britain, 

1780–1850,  The Hambeldon Press, London; Rio Grande 1992, S. 421-436. 

Dinwiddy, John R.: Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 1989. 

Dörre, Klaus Prekarität im Finanzmarkt-Kapitalismus, in: Dörre, Klaus; Castel, Ro-

bert (Hrsg.): Prekarität, Abstieg, Ausgrenzung: Die soziale Frage am Beginn 

des 21. Jahrhunderts, Campus, Frankfurt; New York 2009, S. 35-61. 

Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan; Rosa, Hartmut: Soziologie – Kapitalismus – Kri-

tik – Eine Debatte, Surkamp, Berlin 2009.  

Eagleton, Terry: Ideologie. Eine Einführung, J.B. Metzler, Stuttgart, Weimar 2000. 

Eagleton, Terry: Warum Marx recht hat, Ullstein Verlag, Berlin 2012. 

Elbe, Ingo: Marx im Westen: Die neue Marx-Lektüre in der Bundesrepublik seit 

1965, Akademie Verlag, Berlin 2008. 

Elster, Jon: Making Sense of Marx, Cambridge University Press, Cambridge 1985. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 343 

 

Elster, Jon: Securities Against Misrule. Juries, Assemblies, Elections, Cambridge 

University Press, Cambridge; New York (u.a.) 2013. 

Engelmann, Stephen G.: „Indirect Legislation“. Benthamʼs Liberal Government, in: 

Polity 35(3), 2003, S. 369-388. 

Engelmann, Stephen G.: Imagining Interest in Political Thought. Origins of Eco-

nomic Rationality, Duke University Press, Durham MD (u.a.) 2003. 

Euchner, Walter: Marx’ Aufhebung der Gerechtigkeit in der kommunistischen Ge-

sellschaft, in: Münkler, Herfried; Llanque, Marcus  (Hrsg.): Konzeptionen der 

Gerechtigkeit: Kulturvergleich – Ideengeschichte – Moderne Debatte, Nomos, 

Baden-Baden 1999, S. 173-187. 

Fetscher, Iring: Der Marxismus. Seine Geschichte in Dokumenten, 3 Bände, Piper, 

München 1962–1965. 

Fetscher, Iring: Karl Marx und der Marxismus. Von der Ökonomiekritik zur Welt-

anschauung, 4. überarbeitete und erweiterte Auflage, Piper, München 1985. 

Fetscher, Iring: Karl Marx und der Marxismus. Von der Philosophie des Proletariats 

zur proletarischen Weltanschauung, Piper, München 1967. 

Fetscher, Iring: Marx, Herder Verlag, Freiburg; Basel; Wien 1999. 

Fetscher, Iring: Von Marx zur Sowjetideologie, Hessische Landeszentrale für Hei-

matdienst, Wiesbaden 1956. 

Fisch, Jörg; Koselleck, Reinhard; Orth, Ernst Wolfgang: Interesse, in: Brunner, Ot-

to; Conze, Werner; Koselleck, Reinhardt (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. 

Historisches Lexikon zur politisch sozialen Sprache in Deutschland, Band 3, 

Klett-Cotta, Stuttgart 2004, S. 305-365. 

Forbes, Ian: Marx and the New Individual, Routledge, London; New York 1990. 

Forschner; Maximilian: Epikurs Theorie des Glücks, in: Zeitschrift für philosophi-

sche Forschung, 36, 1982, S. 169-188. 

Forst, Rainer: Gerechtigkeit nach Marx, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): 

Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 101-121. 

Foucault, Michel: Das Auge der Macht. Gespräch mit J.-P. Barou und M. Perrot, in: 

ders.: Schriften in vier Bänden, Dits et Ecrits, Band 3, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main 2003, S. 250-271. 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1971 (1966), S. 320. 

Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 2004. 

Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Suhr-

kamp, Frankfurt am Main 1976. 

Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx. Mit den wichtigsten Frühschriften von 

Karl Marx, Ullstein Materialien, Frankfurt am Main; Berlin; Wien 1982. 

Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, Kindler, München 

1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Furet, François: Das Ende einer Illusion. Der Kommunismus im 20. Jahrhundert, 

Piper, München, Zürich 1996 (frz. 1995). 

Gandy, D. Ross: Marx and History: From Primitive Society to the Communist Fu-

ture, University of Texas Press, Austin 1979. 

Gans, Eduard (Autor); Waszek, Norbert (Hrsg.): Rückblicke auf Personen und Zu-

stände, Frommann-Holzboog, Stuttgart 1995 (1836). 

Gauchet, Marcel: Die Erklärung der Menschenrechte. Die Debatte um die bürgerli-

chen Freiheiten 1789, Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1991. 

Gerhardt, Volker: Interesse, in: Ritter, Joachim; Gründer, Karlfried (Hrsg.): Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie, Band 4, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 

Darmstadt 1976, S. 479-494. 

Geuss, Raymond: Privatheit eine Genealogie, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002. 

Gilbert, Alan: Marxʼ Moral Realism: Eudaimonism and Moral, in: McCarthy, 

George (Hrsg.): Marx and Aristotle. Nineteenth Century German Social Theory 

and Classical Antiquity, Rowman & Littlefield, Savage Maryland 1992, S. 303-

328. 

Gorz, André: Abschied vom Proletariat. Jenseits des Sozialismus, Europäische Ver-

lagsanstalt, Frankfurt am Main 1980. 

Gunn, J.A.W.: Jeremy Bentham and the Public Interest, in: Lively, Jack; Reeve, 

Andrew (Hrsg.): Modern Political Theory from Hobbes to Marx. Key Debates, 

Routledge, London; New York 1996, S. 199-219. 

Habermas, Jürgen: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts 

und des demokratischen Rechtsstaates, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1992. 

Habermas, Jürgen: Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Suhrkamp, Frank-

furt am Main 1973. 

Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Ka-

tegorie der bürgerlichen Gesellschaft, Luchterhand, Darmstadt; Neuwied 1983 

(1962). 

Habermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 1: Handlungsra-

tionalität und gesellschaftliche Rationalisierung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1981. 

Habermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 2: Zur Kritik der 

funktionalistischen Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981. 

Habermas, Jürgen: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1976. 

Habremas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1968. 

Häger, André: André Gorz und die Verdammnis zur Freiheit. Studien zu Leben und 

Werk, transcript Verlag, Bielefeld 2017. 

Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mans-

field 2013 (1928). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 345 

 

Haller, Gret: Menschenrechte ohne Demokratie? Der Weg der Versöhnung von 

Freiheit und Gleichheit, Aufbau Verlag, Berlin 2012. 

Han, Byung-Chul: Transparenzgesellschaft, Matthes & Seitz, Berlin 2012. 

Hardt, Michael (Hrsg.): Thomas Jefferson. The Declaration of Independence, Ver-

so, London 2007. 

Hardt, Michael; Negri, Antonio: Commonwealth: Das Ende des Eigentums, Cam-

pus, Frankfurt am Main; New York 2010 (engl. 2009). 

Hardt, Michael; Negri, Antonio: Empire: Die neue Weltordnung, Campus, Frank-

furt am Main; New York 2002 (engl. 2000).  

Hardt, Michael; Negri, Antonio: Multitude: Krieg und Demokratie im Empire, 

Campus, Frankfurt am Main; New York 2004. 

Hare, R.M.: Könnte Kant ein Utilitarist gewesen sein?, in: Fehige, Christoph; Me-

ggle, Georg: Zum moralischen Denken, Band 2, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1995, S. 11-34. 

Hart, H.L.A.: Sovereignity and Legally Limited Government, in: Postema, Gerald J. 

(Hrsg.): Bentham: Moral, Political, and Legal Philosophy, Volume II, Legal 

Philosophy, Ashgate, Burlington 2002, S. 253-277. 

Hart, H.L.A.: Bentham and the United States of America, in: The Journal of Law & 

Economics, Volume 19, No. 3, 1776: The Revolution in Social Thought (Oct., 

1976), S. 547-567. 

Harvey, David: Paris, Capital of Modernity, Routledge, New York; London 2003. 

Harvey, David: The Enigma of Capital and the Crisis of Capitalism, Profile Books, 

London 2010. 

Haupt, Heinz-Gerhard: Nationalismus und Demokratie. Zur Geschichte der Bour-

geoisie im Frankreich der Restauration, Fischer Athenäum, Frankfurt am Main 

1974. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke 

Band 7, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1989 (1820). 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung über die Philosophie der Geschichte, 

Werke Band 12, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1986 (1837) 

Heinrich, Michael: Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politi-

schen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradi-

tion, VSA-Verlag, Hamburg 1991. 

Heinrich, Michael: Kritik der politischen Ökonomie. Eine Einführung, Schmetter-

ling Verlag, Stuttgart 2005. 

Henning, Christoph: Marx und die Folgen. J.B. Metzler, Stuttgart 2017. 

Henning, Christoph: Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die 

normative Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik; transcript Verlag; 

Bielefeld 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Henning, Timm: Kritische Theorie, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. 

(Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 

330-336. 

Hermann, Ulrike: Der Sieg des Kapitals: Wie der Reichtum in die Welt kam: Die 

Geschichte von Wachstum, Geld und Krisen, Westend Verlag, Frankfurt am 

Main 2013. 

Herres, Jürgen: Marx und Engels über Irland. Ein Überblick. Artikel, Briefe, Manu-

skripte und Schriften, in: Marx-Engels-Jahrbuch 2011, Akademie Verlag, Berlin 

2012. 

Hildermeier, Manfred: Die russische Revolution 1905–1921, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1989. 

Hilton, Boyd: A Mad, Bad & Dangerous People. England 1783–1846, The New 

Oxford History of England, Clarendon Press, Oxford 2006. 

Himmelfarb, Gertrude: The Haunted House of Jeremy Bentham. Duke University 

Press, Durham, N.C. 1965. 

Hinsch, Wilfried: Die Gerechte Gesellschaft. Eine philosophische Orientierung, 

Reclam, Stuttgart 2016. 

Hirsch, Joachim; Kannankulam, John; Winsel, Jens: Einleitung, Marx, Marxismus 

und die Frage des Staates, in: Hirsch, Joachim; Kannankulam, John; Winsel, 

Jens (Hrsg.): Der Staat der Bürgerlichen Gesellschaft, Nomos, Baden-Baden 

2008, S. 9-22. 

Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des 

Kapitalismus vor seinem Sieg, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1980. 

Hofbauer, Andreas Leopold: Backdrop und Lock-up. Beiläufigkeiten zur Gefäng-

niskulisse, in: Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leopold 

(Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 2013, 

S. 180-195. 

Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeit-

genössische Texte, Francke, Tübingen 2008. 

Höffe, Otfried: Einleitung, in: Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristi-

sche Ethik: Klassische und zeitgenössische Texte, Francke, Tübingen 2008, S. 

7-54. 

Höffe, Otfried: Zur Theorie des Glücks im klassischen Utilitarismus, in: Bien, Gün-

ther (Hrsg.): Die Frage nach dem Glück, Frommann-Holzboog, Stuttgart 1978, 

S. 147-170. 

Hoffmann, Stefan-Ludwig: Einführung. Zur Genalogie der Menschenrechte, in: 

ders. (Hrsg.): Moralpolitik. Geschichte der Menschenrechte im 20. Jahrhundert, 

Wallstein Verlag, Göttingen 2010, S. 7-40. 

Hoffmann, Thomas: Jeremy Bentham, in: Lohmann, Georg; Pollmann, Arnd 

(Hrsg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, Metzler, Stuttgart 

2012, S. 68-70. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 347 

 

Hofmann, Wilhelm: Ohne Strafe gibt es keinen Staat. Benthams Rekonstruktion des 

Staates aus dem Geist der Strafe, in: Asbach Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des 

Staates – Staatsverständnis des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – 

Mill, Nomos, Baden-Baden 2009, S. 131-152. 

Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philoso-

phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002. 

Holmes, Rachel: Eleanor Marx. A Life, Bloomsbury, London (u.a.) 2014. 

Honneth, Axel: Die Idee des Sozialismus, Suhrkamp, Berlin 2015. 

Horkheimer, Max; Fromm, Erich, Marcuse, Herbert: Studien über Autorität und 

Familie. Forschungsberichte aus dem Institut für Sozialforschung. Mit einem 

Vorwort von Ludwig von Friedeburg. Reprint der Ausgabe Paris 1936, Klam-

pen, Lüneburg 2005 (1936). 

Hottinger, Olaf: Eigeninteresse und individuelles Nutzenkalkül in der Theorie der 

Gesellschaft und Ökonomie von Adam Smith, Jeremy Bentham und John Stuart 

Mill, Metropolis Verlag, Marburg 1998. 

Hume, L.J.: Bentham and Bureaucracy. Cambridge Studies in the History and The-

ory of Politics. Cambridge University Press, Cambridge 1981. 

Hunt, Lynn: Inventing Human Rights. A History, W. W. Norton & Company, New 

York; London 2007. 

Internationale Marx-Engels-Stiftung (Hrsg.): Marx-Engels-Jahrbücher, Akademie 

Verlag, Berlin 2003-2015/16. 

Iorio, Marco: Analytischer Marxismus, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. 

(Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 

349-351. 

Jaeggi, Rahel: Entfremdung: zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems, 

Campus-Verlag, Frankfurt am Main 2005. 

Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhr-

kamp, Berlin 2013. 

Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel: Marx’ Aktualitäten – Zur Einleitung, in: dies. (Hrsg.): 

Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 9-24. 

Jefferson, Thomas: A Manual of Parliamentary Practice for the Use of the Senate of 

the United States, Samuel Harrison Smith, Washington 1801. 

Joas, Hans; Knöbl, Wolfgang: Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vorlesungen, 

Suhrkamp, Berlin 2011. 

Jordan, Sarah: The Anxieties of Idleness: Idleness in Eighteenth-Century British 

Literature and Culture, Bucknell University Press, London 2010. 

Kafka, Franz: Vor dem Gesetz (1915), in: Binder, Hartmut: „Vor dem Gesetz“: Ein-

führung in Kafkas Welt, Metzler, Stuttgart; Weimar 1993, S. 1-2. 

Kant, Immanuel: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, in: Berlinische 

Monatsschrift, Heft 12,  Berlin 1784, S. 481-494. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften, (Hrsg.): Bd. 1-22 Preussische Akademie 

der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 

ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. Berlin 1900ff. 

Karatani, Kojin: Transcritique: On Kant and Marx, MIT Press, Cambridge 2003. 

Kelly, P.J.: Utilitarianism and Distributive Justice: Jeremy Bentham and the Civil 

Law, Clarendon Press, Oxford 1990. 

Kelly, P.J.: Utilitarianism and Distributive Justice: The Civil Law and the Founda-

tions of Bentham’s Economic Thought, in: Utilitas, Volume 1, Issue 1, 1989, S. 

62-81. 

Keynes, John, Maynard: The End of Laissez-faire, Hogarth Press, London 1926. 

Kluge, Alexander; Negt, Oskar: Öffentlichkeit und Erfahrung. Zur Organisations-

analyse von bürgerlicher und proletarischer Öffentlichkeit, Suhrkamp, Frankfurt 

am Main 1972. 

Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Erster Band, R. Piper & Co., München 1988 (1976).  

Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978). 

Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Dritter Band, R. Piper & Co., München 1989 (1978). 

Kondylis, Panajotis: Die Wandlungen in Marx’ Bild vom antiken Griechenland, in: 

ders.: Marx und die griechische Antike: 2 Studien, Manutius Verlag, Heidelberg 

1987, S. 41-76. 

Korsch, Karl: Marxismus und Philosophie, Hirschfeld, Leipzig 1930 (1923). 

Kosik, Karel: Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problematik des Men-

schen und der Welt, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1967. 

Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundle-

gung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner 

Rechts- und Staatslehre, Dike (u.a.), Zürich (u.a.) 2008. 

Kucznyki, Jürgen: Menschenrechte und Klassenrechte, Akademie Verlag, Berlin, 

1978. 

Kühn, Manfred: War Hume Utilitarist?, in: Asbach, Olaf (Hrsg.): Vom Nutzen des 

Staates: Staatsverständnisse des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – 

Mill, Nomos Verlag, Baden-Baden 2009, S. 87-108. 

Kühne, Lothar: Denkübungen zu Marx: Gestaltungen des Reichtums, in: ders.: 

Haus und Landschaft. Aufsätze, VEB Verlag der Kunst Dresden, Dresden 1985, 

S. 223-241. 

Kulke, Hermann; Rothermund, Dietmar: Die Geschichte Indiens. Von der Induskul-

tur bis heute, C.H. Beck, München 2010. 

Kunkel, Benjamin: Utopie oder Untergang. Ein Wegweiser für die gegenwärtige 

Krise, Suhrkamp, Berlin 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 349 

 

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur De-

konstruktion des Marxismus, 4. Auflage, Passagen-Verlag, Wien 2012 (engl. 

1996). 

Laclau, Ernesto: Was haben leere Signifikanten mit Politik zu tun? in: ders.: Eman-

zipation und Differenz, Turia und Kant, Wien 2002, S. 65-78. 

Lafargue, Paul: Recht auf Faulheit. Widerlegung des „Rechts auf Arbeit“ von 1848, 

Matthes & Seitz, Berlin 2013 (1880). 

Lefort, Claude: Menschenrechte und Politik, in: Menke, Christoph; Raimondi, 

Francesca (Hrsg.): Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu 

einem neuen Begriff des Politischen. Suhrkamp, Berlin 2011, S. 253-278. 

Lenin, Wladimir Iljitsch: Die proletarische Revolution und der Renegat Kautsky, in: 

ders.: Werke, Band 28, Dietz Verlag, Berlin 1959 (1918), S. 225–327. 

Lenin, Wladimir Iljitsch: Materialismus und Empiriokritizismus. Kritische Bemer-

kungen über eine reaktionäre Philosophie, Verlag für fremdsprachige Literatur, 

Moskau 1947 (1908). 

Lenin, Wladimir Iljitsch: Staat und Revolution, in: ders.: Werke, Band 25, Berlin 

1972 (1917/1918), S. 393-507. 

Lenin, Wladimir Iljitsch: Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung, in: ders.: 

Werke, Band 5, Dietz Verlag, Berlin, 1955 (1902). 

Leonhard, Jörn: Liberalismus. Zur historischen Semantik eines europäischen Deu-

tungsmusters, R. Oldenburg Verlag, München 2001. 

Lepsius, M. Rainer: Interessen, Ideen und Institutionen, Westdeutscher Verlag, Op-

laden 1990. 

Liesegang, Torsten: Öffentlichkeit und öffentliche Meinung. Theorien von Kant bis 

Marx (1780–1850), Könighausen & Neumann, Würzburg 2004. 

Locke, John: Plan zur Beseitigung der Arbeitslosigkeit (1697) in: Klenner, Her-

mann (Hrsg.): Bürgerliche Gesellschaft und Staatsgewalt, Reclam, Leipzig 

1980. 

Lohmann, Georg: Karl Marx, in: Lohmann, Georg; Pollmann, Arnd (Hrsg.): Men-

schenrechte. Ein interdisziplinäres Handbuch, Metzler, Stuttgart 2012, S. 71-75. 

Lohmann, Georg: Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marxʼ Kapitalismuskri-

tik, in: Angehrn, Emil; Lohmann Georg (Hrsg.): Ethik und Marx, Athenäum 

Verlag, Königstein/Ts. 1986, S. 174-194. 

Long; Douglas: Bentham on Liberty: Jeremy Benthamʼs Idea of Liberty in Relation 

to His Utilitarianism, University of Toronto Press, Toronto (u.a.) 1977. 

Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissen-

schaft, Böhlau, Köln (u.a.) 2003. 

Lukács, Georg: Die Zerstörung der Vernunft, Aufbau Verlag, Berlin 1954. 

Lukács, Georg: Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über marxistische 

Dialektik, Luchterhand, Neuwied (u.a.)1970 (1923). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Luxemburg, Rosa: Die Akkumulation des Kapitals. Ein Beitrag zur ökonomischen 

Erklärung des Imperialismus, in: dies.: Gesammelte Werke, Band 5, Dietz Ver-

lag, Berlin 1975 (1913), S. 5-411. 

Luxemburg, Rosa: Sozialreform oder Revolution, in: dies.: Gesammelte Werke, 

Band 1, Erster Halbband, Dietz Verlag, Berlin 1982 (1899), S. 369–445. 

Mack, Mary P.: Jeremy Bentham: An Odyssey of Ideas 1748–1792, Heinemann, 

London; Melbourne; Toronto 1962. 

Macpherson, Crawford B.: Burke, Oxford University Press, Oxford; Toronto; Mel-

bourne 1980. 

MacPherson, Crawford B.: Nachruf auf die liberale Demokratie, Suhrkamp, Frank-

furt am Main 1983. 

Mares, Detlev: Der Hebel für eine Revolution in England. Die Irlandfrage und die 

englischen popular radicals in den 1860er Jahren, in: Marx-Engels-Jahrbuch 

2011, Akademie Verlag, Berlin 2012, S. 165-182. 

Martin, Lawrence: Jeremy Bentham. Utilitarism, Public Policy and the Administra-

tive State, in: Journal of Management History, Volume 3, Issue 3, 1997, S. 272-

282. 

Marx, Karl (Autor); Krader; Lawrence (Hrsg.): Die ethnologischen Exzerpthefte, 

Suhrkamp, Frankfurt am Main 1976. 

Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA²). 

Marx-Engels-Werke (MEW). 

Massing, Peter: Interesse und Konsensus. Zur Rekonstruktion und Begründung 

normativ-kritischer Elemente neopluralistischer Demokratietheorie, Leske und 

Budrich, Opladen 1979. 

Massing, Peter; Reichel, Peter (Hrsg.): Interesse und Gesellschaft. Definitionen – 

Kontroversen – Perspektiven, Piper, München 1977. 

McConville, Seán: Engels and Fenianism: Reflections upon Alchemy, in: Internati-

onale Marx-Engels-Stiftung (Hrsg.): Marx-Engels-Jahrbuch 2011, Akademie 

Verlag, Berlin 2012, S. 150-164. 

McDonagh, Patrick: Idiocy: A Cultural History, Liverpool University Press, Liver-

pool 2008. 

McLellan, David Karl Marx: His life and Thought, Harper and Row, New York 

1973. 

McLellan, David: Marx before Marxism, Palgrave MacMillan, London 1970. 

McLellan, David: Marxism after Marx, 4. Auflage, Palgrave MacMillan, London 

2007. 

Meier, Christian: Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1980. 

Menke, Christoph: Die „andre Form“ der Herrschaft. Marx’ Kritik des Rechts, in: 

Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, 

Suhrkamp, Berlin 2013, S. 273-295. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 351 

 

Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Suhrkamp, Berlin 2015. 

Menke, Christoph; Pollmann, Arnd: Philosophie der Menschenrechte zur Einfüh-

rung, Junius, Hamburg 2007. 

Menzel, Ulrich: Die Ordnung der Welt. Imperium oder Hegemonie in der Hierar-

chie der Staatenwelt, Suhrkamp, Berlin 2015. 

Mertens, Bernd: Gesetzgebungskunst im Zeitalter der Kodifikationen: Theorie und 

Praxis der Gesetzgebungstechnik aus historisch-vergleichender Sicht, Mohr 

Siebeck, Tübingen 2004. 

Mill, John Stuart (Autor); Wolf, Jean-Claude (Hrsg.): Autobiographie, Felix Meiner 

Verlag, Hamburg 2011. 

Mill, John Stuart: Bemerkungen zu Benthams Philosophie (1833), in: Ackermann, 

Ulrike; Schmidt, Hans Jörg (Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewählte Werke, 

Band III: Freiheit, Fortschritt und die Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, 

Moral und Gesellschaft, Murmann-Verlag, Hamburg 2014, S. 39-60. 

Mill, John Stuart: Bentham (1838), in: Ackermann, Ulrike; Schmidt, Hans Jörg 

(Hrsg.): John Stuart Mill. Ausgewählte Werke, Band III: Freiheit, Fortschritt 

und die Aufgaben des Staates, Teil 1: Individuum, Moral und Gesellschaft, 

Murmann-Verlag, Hamburg 2014, S. 119-172. 

Mill, John Stuart: Bentham, in: Parekh, Bhikhu C. (Hrsg.): Jeremy Bentham: Criti-

cal Assessments, Volume 1, Routledge, London, New York 1993, S. 142-175. 

Mill, John Stuart: Utilitarismus, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2006 (1861). 

Miller, David: Grundsätze sozialer Gerechtigkeit, Campus-Verlag, Frankfurt am 

Main (u.a.) 2008. 

Mitchell, B.R.: British Historical Statistics, Cambridge University Press, New York 

1988. 

Morriss, Roger: Science, Utility and Maritime Power. Samuel Bentham in Russia, 

1779–91, Ashgate Publishing Ltd., Farnham, Surrey; Burlington 2015. 

Morus, Thomas: Utopie, Reclam, Leipzig 1982 (1516). 

Moyn, Samuel: The Last Utopia. Human Rights in History. Harvard University 

Press, Cambridge 2010. 

Mulsow, Martin; Mahler, Andreas (Hrsg.): Die Cambridge School der politischen 

Ideengeschichte, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2010. 

Neffe, Jürgen: Karl Marx. Der Unvollendete, C. Bertelsmann Verlag, München 

2017. 

Neuendorff, Hartmut: Der Begriff des Interesses. Eine Studie zu den Gesellschafts-

theorien von Hobbes, Smith und Marx, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1973. 

Neuhouser, Frederick: Marx (und Hegel) zur Philosophie der Freiheit, in: Jaeggi, 

Rahel; Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhr-

kamp, Berlin 2013, S. 25-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Niesen, Peter: Die Macht der Publizität. Jeremy Benthams Panoptismen, in: Rölli, 

Marc; Krause, Ralf (Hrsg.): Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Phi-

losophie der Gegenwart, transcript Verlag, Bielefeld 2008, S. 221-243. 

Niesen, Peter: Einleitung: Jeremy Bentham – Utilitarismus und Demokratie in Zei-

ten der Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn 

auf Stelzen – Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 

2013, S. 11-68. 

Niesen, Peter: Nützlichkeit, Sicherheit, Demokratie: Zur neueren Diskussion um Je-

remy Benthams Utilitarismus, in: Neue Politische Literatur 54, 2, 2009, S. 241-

259. 

Niesen, Peter: Tribunal der Zeitungsleser. Bentham über schwache und starke Öf-

fentlichkeiten, in: Olaf Asbach (Hrsg.), Vom Nutzen des Staates. Staatsver-

ständnisse des klassischen Utilitarismus: Hume – Bentham – Mill, Nomos, Ba-

den-Baden 2009, S.152-182. 

Niesen, Peter: Vom Nutzen der Toten für die Lebenden. Zu Jeremy Benthams 

‚Staatseinnahmen ohne Belastung‘, in: Berliner Debatte Initial, Heft 4/2009, S. 

62-69. 

Nietzsche, Friedrich: Götzendämmerung oder wie man mit dem Hammer philoso-

phiert, in: Schlechta, Karl (Hrsg.): Werke II, Darmstadt 1997, S. 939-1033. 

Ogden, C.K.: Benthams’s Theory of Fictions, Routledge, Abington 2002 (1932). 

Osterhammel, Jürgen: Die Verwandlung der Welt: eine Geschichte des 19. Jahr-

hunderts, C.H. Beck, München 2013. 

Osterhammel, Jürgen; Jansen, Jan C.: Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen. 

C.H. Beck, München 1995. 

Pagel, Ulrich: Der Einzige und die deutsche Ideologie. Transformation des aufklä-

rerischen Diskurses im Vormärz, Halle (Saale), 2015. (Noch nicht veröffentlich-

te Dissertation.) 

Parekh, Bhikhu (Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical Assessments, 4 Volumes, Rout-

ledge, London 1993. 

Parekh, Bhikhu: Introduction, in: ders. (Hrsg.): Jeremy Bentham. Ten Critical Es-

says, Routledge, London; New York 2011 (1974), S. vii-xxvii. 

Parsons, Talcott: The Structure of Social Action: a Study in Social Theory with 

Special Reference to a Group of Recent European Writers, McGraw-Hill, New 

York (u.a.) 1937. 

Pies, Ingo: Theoretische Grundlagen demokratischer Wirtschafts- und Gesell-

schaftspolitik – Der Beitrag von Karl Marx, in: Pies, Ingo; Leschke, Martin 

(Hrsg.): Marx’ kommunistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 

2005, S. 1-32. 

Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marxʼ kommunistischer Individualismus, 

Mohr Siebeck, Tübingen 2005. 

Piketty, Thomas: Das Kapital im 21. Jahrhundert, C.H. Beck, München 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 353 

 

Pitts, Jennifer: A Turn to Empire. The Rise of Imperial Liberalism in Britain and 

France, Princton University Press, Princeton; Oxford 2006, S. 112 

Polanyi, Karl: The Great Transformation, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1978 

(1957). 

Pollard, Sidney: Der klassische Utilitarismus. Einflüsse, Entwicklungen, Folgen, in: 

Gähde, Ulrich; Schrader, Wolfgang H.: Der klassische Utilitarismus. Einflüsse 

– Entwicklungen – Folgen, Akademie Verlag, Berlin 1992, S. 10-32. 

Popper, Karl: Die Offene Gesellschaft und ihre Feinde. Teil II. Falsche Propheten: 

Hegel, Marx und die Folgen, Francke, München 1958. 

Posner, Richard A: Blackstone and Bentham, in: Journal of Law and Economics, 

Volume 19, No. 3, Oct., 1976, S. 569-606. 

Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political and Legal Philosophy, Vol-

ume I, Ashgate, Aldershot (u.a.) 2001. 

Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political, and Legal Philosophy, Vol-

ume II, Ashgate, Aldershot (u.a.) 2002. 

Postema, Gerald J.: Bentham and the Common Law Tradition, Oxford University 

Press, Oxford 1986. 

Postema; Gerald J: Development of Bentham’s Doctrine of Sovereignity, in: 

Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political, and Legal Philosophy, 

Volume II, Ashgate, Aldershot (u.a.) 2002, S. 277-306. 

Postone, Moishe: Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft. Eine neue Interpre-

tation der kritischen Theorie von Marx, ça ira, Freiburg 2003. 

Poynter, J.R.: Society and Pauperism. English Ideas on Poor Relief, 1795-1834. 

Routledge & Keagan Paul; University of Toronto, London; Toronto 1969. 

Priddat, Birger P.: „Reiche Individualität“, in: Pies, Ingo (Hrsg.): Karl Marx’ kom-

munistischer Individualismus, Mohr Siebeck, Tübingen 2005, S. 125-146. 

Quinn; Michael: Jeremy Bentham on the Relief of Indigence: An Exercise in Ap-

plied Philosophy, in: Utilitas, Volume 6, Issue 01, 1994, S. 81-96 

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1990. 

Rawls, John: Foreword to The Methods of Ethics, 1982, in: Sidgwick, Henry: The 

Methods of Ethics, Hackett Publishing Company, Indianapolis, Cambridge 

1981, S. v-vi. 

Rawls, John: Gerechtigkeit als Fairneß. Ein Neuentwurf, Suhrkamp, Berlin 2006. 

Reckwitz, Andreas: Der verschobene Problemzusammenhang des Funktionalismus: 

Von der Ontologie der sozialen Zweckhaftigkeit zu den Raum-Zeit-

Distanzierungen, in: Jetzkowitz, Jens; Stark, Carsten (Hrsg.): Soziologischer 

Funktionalismus. Zur Methodologie einer Theorietradition, Leske und Budrich, 

Opladen 2003, S. 57-82. 

Reichelt, Helmut: Neue Marx-Lektüre. Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Logik. 

VSA-Verlag, Hamburg 2008. 

.

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Reichelt, Helmut: Zum Verhältnis von Staat und Gesellschaft im Marxschen Früh-

werk, in: Hirsch, Joachim; Kannankulam, John; Wissel, Jens (Hrsg.): Der Staat 

der Bürgerlichen Gesellschaft. Zum Staatsverständis von Karl Marx, Nomos, 

Baden-Baden 2008, S. 25-40. 

Reinhard, Wolfgang: Die Unterwerfung der Welt: Globalgeschichte der europäi-

schen Expansion 1415–2015, C.H. Beck, München 2016. 

Reitz; Tilman: Marx als Anti-Philosoph, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel: Karl 

Marx – Perspektiven der Gesellschaftskritik, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 

15-26. 

Rockmore, Tom: Marx after Marxism. The Philosophy of Karl Marx, Blackwell 

Publishing, Oxford 2002. 

Roemer, Jon E.: Analytical Foundations of Marxian Economic Theory, Cambridge 

University Press, Cambridge 1981. 

Rosen, Frederick (Hrsg.): Jeremy Bentham, Ashgate, Aldershot 2007. 

Rosen, Frederick: Introduction, in: Bentham, Jeremy (Autor); Burns, James 

Henderson; Rosen, Frederick (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bent-

ham: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Athlone Press 

(u.a.), London 1996, S. xxxi-lxx. 

Rosen, Frederick: Jeremy Bentham and Representative Democracy. A Study of the 

Constitutional Code, Clarendon Press, Oxford 2003 (1983). 

Rosen; Frederick: Élie Halévy and Benthams Authoritarian Liberalism, in: Critical 

Assessments, Volume 3, Routledge, New York (u.a.) 1993, S. 917-933. 

Rosenblum, Nancy L.: Bentham’s Theory of the Modern State, Harvard University 

Press, Cambridge; London 1978. 

Ruda, Frank: Hegels Pöbel. Eine Untersuchung der „Grundlinien der Philosophie 

des Rechts“, Konstanz University Press, Konstanz 2011. 

Rüdiger, Axel: Der Beruf der Politik: Karl Marx über Lord Palmerston, Louis 

Bonaparte und Abraham Lincoln, in: Internationale Marx-Engels-Stiftung 

(Hrsg.): Marx-Engels-Jahrbuch 2009, Akademie Verlag, Berlin 2010, S. 148-

175. 

Rzepka, Vincent: Die Ordnung der Transparenz, Jeremy Bentham und die Genealo-

gie einer demokratischen Norm, Lit Verlag, Berlin 2013. 

Sahlins, Marshall: Kultur und praktische Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 

1981. 

Saito, Kohei: Natur gegen Kapital – Marxʼ Ökologie in seiner unvollendeten Kritik 

des Kapitalismus, Campus Verlag, Frankfurt am Main 2016. 

Sartori, Giovanni: Demokratietheorie, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darm-

stadt 1992. 

Schaff, Adam: Marxismus und das menschliche Individuum, Rowolt, Hamburg 

1970 (1965).  

Schieder, Wolfgang: Karl Marx als Politiker, Piper, München; Zürich 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 355 

 

Schiller, Hans-Ernst: Tod und Utopie: Ernst Bloch, Georg, Lukács, in: Klein, 

Richard; Kreuzer, Johann, Müller-Doohm, Stefan (Hrsg.): Adorno Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2011, S. 25-35. 

Schluchter, Wolfgang: Grundlegungen der Soziologie, 2. Aufglage, Mohr Siebeck, 

Tübingen 2015. 

Schmidt, Alfred: Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Europäische Ver-

lagsanstalt, Frankfurt am Main 1962. 

Schmidt, Manfred G.: Demokratietheorien. Eine Einführung, VS Verlag für Sozi-

alwissenschaften, Wiesbaden 2008. 

Schofield, Philip: Bentham on the Identification of Interests, in: Utilitas, Volume 8, 

Issue 2, 1996, S. 223-234. 

Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New 

York 2009. 

Schofield, Philip: Introduction, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip 

(Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Colonies, Commerce, and 

Constitutional Law: Rid Yourselves of Ultramaria and Other Writings on Spain 

and Spanish America, Clarendon Press, Oxford 1995. 

Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Bent-

ham, Oxford University Press, Oxford; New York 2009. 

Schofield, Philip; Pease-Watkin, Catherine; Blamires, Cyprian: Editorial Introduc-

tion, in: Bentham, Jeremy (Autor); Schofield, Philip; Pease-Watkin, Catherine; 

Blamires, Cyprian (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy Bentham: Rights, 

Representation and Reform: Nonsense upon Stilts and Other Writings on the 

French Revolution, Oxford University Press, Oxford; New York 2002, S. xvii-

lxvii. 

Schopenhauer, Arthur (Autor); Welsen, Peter (Hrsg.): Über die Grundlage der Mo-

ral, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2007 (1839). 

Schopenhauer, Arthur: Anhang: Kritik der Kantischen Philosophie, in: ders.; Lüt-

kehaus, Ludger (Hrsg.): Die Welt als Wille und Vorstellung, Erster Band, 

Haffmans, Zürich 1991 (1819), S. 529-676. 

Schultz, Bart; Varouxakis, Georgios (Hrsg.): Utilitarianism and Empire, Lexington, 

Lanham Md. (u.a.) 2005. 

Schumacher, E.F.: Small is Beautiful. A Study of Economics as if People Mattered, 

Vintage, London 1993 (1973). 

Sen, Amartya: Die Idee der Gerechtigkeit, C.H. Beck, München 2010. 

Shklar, Judith N.: Über Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen Ge-

fühl, Fischer, Frankfurt am Main 1997 (engl. 1990). 

Skinner, Quentin: Die drei Körper des Staates, Wallstein Verlag, Göttingen 2012. 

Smith, Adam: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und 

seiner Ursachen. dtv, München 1996 (1776). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Smith, Adam: Theorie der ethischen Gefühle, Felix Meiner Verlag, Hamburg 2004 

(1759). 

Sperber, Jonathan: Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, C.H. Beck, Mün-

chen 2013. 

Spinker, Michael (Hrsg.): Ghostly Demarcations. A Symposium on Jacques Derri-

daʼs Specters of Marx, Verso, London 1999.  

Stalin, Josef: Über den dialektischen und historischen Materialismus, in: ders: Fra-

gen des Leninismus, Verlag für Fremdsprachige Literatur, Moskau 1947 [1938], 

S. 646-679. 

Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Economic Writings. Critical Edition Ba-

sed on Printed Works and Unprinted Manuscripts, 3 Volumes, Routledge, Lon-

don 2014–2015 (1952–1954). 

Stark, Werner: Introduction, in: Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Econo-

mic Writings. Critical Edition Based on Printed Works and Unprinted Manu-

scripts, Volume 1, Routledge, London 2003 (1952). 

Stedman Jones, Gareth: Das Kommunistische Manifest von Karl Marx und Fried-

rich Engels, Einführung, Text, Kommentar, C.H. Beck, München 2012. 

Stedman Jones, Gareth: Engels and the Invention of the Catastrophist Conception of 

the Industrial Revolution, in: Moggach, Douglas, The New Hegelians. Politics 

and Philosophy in the Hegelian School. Cambridge University Press, 

Cambridge; New York 2006, S. 200-219. 

Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 

2016. 

Stephen; Leslie: The English Utilitarians, 3 Bände, Duckworth, London 1900. 

Stokes, Eric: The English Utilitarians and India, Oxford University Press, Delhi 

(u.a.) 1989 (1959). 

Streeck, Wolfgang: Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise des demokratischen Kapita-

lismus, Suhrkamp, Berlin 2013. 

Streeck, Wolfgang: Vom DM-Nationalismus zum Euro-Patriotismus? Eine Replik 

auf Jürgen Habermas, in: Blätter für deutsche und internationale Politik, 2013, 

Heft 9, S. 75-92. 

Tacke, Charlotte: Von der Zweiten Republik bis zum Ersten Weltkrieg, in: Hin-

richs, Ernst: Kleine Geschichte Frankreichs, Bonn 2005, S. 311–360. 

Thalheimer, August: Über den Faschimus (1928), in: Abendroth, Wolfgang: Fa-

schismus und Kapitalismus. Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt am Main; 

Wien 1967, S. 19-38. 

Thom, Martina: Einleitung, in: Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilo-

sophie, Reclan, Leipzig 1986, S. 1-29. 

Thompson, Edward P.: Die Entstehung der englischen Arbeiterklasse, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1987. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis | 357 

 

Thonhauser, Gerhard; Schmid, Hans Bernhard: Exiztenzialistischer Marxismus, in: 

Quante, Michael; Schweikard, David P. (Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – 

Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 313-319. 

Tocqueville, Alexis de: Denkschrift über den Pauperismus (1835), in: Tocqueville; 

Alexis de (Autor); Bluhm, Harald; Krause, Skadi (Hrsg.): Kleine politische 

Schriften, Akademie Verlag, Berlin 2006, S. 61-80. 

Tucker, D.F.B: Marxism and Individualism, Basil Blackwell, Oxford 1980. 

Turner, Bryan: Karl Marx and Oriental Colonization, in: Journal of Palastine Stu-

dies, Volume 6, No. 3, 1977, S. 169-177. 

Von Jhering, Rudolf: Zweck im Recht, zwei Bände, Breitkopf & Härtel, Leipzig 

1877–1883. 

Wakefield, Edward Gibbon: A View of the Art of Colonization, John W. Parker, 

London 1849. 

Wakefield, Edward Gibbon: England and America: A Comparison of the Social and 

Political State of Both Nations, R. Bentley, London 1833. 

Waldron, Jeremy: Introduction, in: ders. (Hrsg.): Nonsense upon Stilts. Bentham, 

Burke and Marx on the Rights of Man, Methuen, London; New York 1987, S. 

1-6. 

Waszek, Norbert: Eduard Gans on Poverty and on the Constitutional Debate, in: 

Moggach, Douglas, The New Hegelians. Politics and Philosophy in the Hegeli-

an School. Cambridge University Press, Cambridge; New York 2006, S. 24-49. 

Weber Max: Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie, 

3. Auflage, Zweitausendeins, Frankfurt am Main 2005 (1922). 

Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, Mohr, Tü-

bingen 1934 (1904/1905). 

Weber, Max: Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Band 1, Mohr (Sie-

beck), Tübingen 1978. 

Wehler, Hans-Ulrich: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, Band 2, Von der Refor-

mära bis zur industriellen und politischen „Deutschen Doppelrevolution“, C.H. 

Beck, München 1989. 

Weiß, Alexander: Theorie der Parlamentsöffentlichkeit. Elemente einer Diskursge-

schichte und deliberatives Modell, Nomos, Baden-Baden 2011. 

Welskopp, Thomas: Banner der Brüderlichkeit. Die deutsche Sozialdemokratie vom 

Vormärz bis zum Sozialistengesetz, Dietz Verlag, Bonn 2000. 

Welzbacher, Christian: Der radikale Narr des Kapitals. Jeremy Bentham, das „Pa-

noptikum“ und die „Autoikone“, Matthes & Seitz, Berlin 2011. 

Welzbacher; Christian: Nachwort, in: Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; 

Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leopold (Übersetzer): Panoptikum oder 

das Kontrollhaus, Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 196-212. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Werner, Micha H.: Deontologische Ansätze. Einleitung, in: Düwell, Marcus; Hü-

benthal, Christoph; Werner, Micha H. (Hrsg.): Handbuch Ethik, Metzler, Stutt-

gart 2011, S. 122-127. 

Wilkinson, Richard G.; Pickett, Kate: Gleichheit ist Glück: Warum gerechte Gesell-

schaften für alle besser sind, Tolkemitt bei Zweitausendeins, Berlin 2009. 

Winch, Donald: Bentham on Colonies and Empire, in: Utilitas, Volume 9, Issue 1, 

1997, S. 147-154. 

Wittfogel, Karl August: Oriental Despotism. A Comparative Study of Total Power, 

Yale University Press, London (u.a.) 1957.  

Wolff, Wilhelm: Das Elend und der Aufruhr in Schlesien (1844), in: Jantke, Carl; 

Dietrich, Hilger (Hrsg.): Die Eigentumslosen. Der deutsche Pauperismus und 

die Emanzipationskrise in Darstellung und Deutungen der zeitgenössischen Li-

teratur, Alber, Freiburg (u.a.) 1965, S. 157-178.  

Zhai, Xiaobo; Quinn, Michael (Hrsg.): Benthamʼs Theory of Law and Public Opin-

ion, Cambridge University Press, New York 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

 Politikwissenschaft 
 Jennifer Schellhöh, Jo Reichertz, 
Volker M. Heins, Armin Flender (Hg.) 

 Großerzählungen des Extremen  
Neue Rechte, Populismus, Islamismus, War on Terror  

April 2018, 214 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-4119-6
E-Book kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-4119-0
EPUB: ISBN 978-3-7328-4119-6 

 Winfried Brömmel, Helmut König, Manfred Sicking (Hg.) 

 Populismus und Extremismus in Europa  
Gesellschaftswissenschaftliche 
und sozialpsychologische Perspektiven  

2017, 188 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-3838-7
E-Book
PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3838-1
EPUB: 17,99 € (DE),  ISBN 978-3-7328-3838-7 

 Werner Schiffauer, Anne Eilert, Marlene Rudloff (Hg.) 

 So schaffen wir das – 
eine Zivilgesellschaft im Aufbruch  
90 wegweisende Projekte mit Geflüchteten  

2017, 344 S., kart.
24,99 € (DE), 978-3-8376-3829-5
E-Book kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-3829-9
EPUB: ISBN 978-3-7328-3829-5 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Politikwissenschaft
 Werner Schiffauer, Anne Eilert, Marlene Rudloff (Hg.) 

 So schaffen wir das – 
eine Zivilgesellschaft im Aufbruch  
Bedingungen für die nachhaltige Projektarbeit 
mit Geflüchteten. Eine Bilanz  

Februar 2018, 318 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-3830-1
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3830-5 

 Ines-Jacqueline Werkner 

 Gerechter Frieden  
Das fortwährende Dilemma militärischer Gewalt  

Januar 2018, 106 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4074-8
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4074-2 

 Dominik Hammer, Marie-Christine Kajewski (Hg.) 

 Okulare Demokratie  
Der Bürger als Zuschauer  

2017, 198 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4004-5
E-Book kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-4004-9 

https://doi.org/10.14361/9783839445044 - am 13.02.2026, 02:51:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	1 Ideengeschichte und Forschungsstand
	1.1 NEUE BENTHAMBILDER
	1.2 MARXISMUS UND NEUE MARXLESARTEN

	2 Zwei konvergierende Lesarten
	2.1 JEREMY BENTHAMS SOZIALER HEDONISMUS
	2.2 KARL MARX’ KOMMUNISTISCHER INDIVIDUALISMUS

	3 Marxʼ und Engelsʼ frühe Rezeption Benthams
	4 Bentham und Marx im systematischen Vergleich
	4.1 INTERESSE UND IDEOLOGIE
	4.2 STAAT UND ÖFFENTLICHKEIT
	4.3 KRITIK DER MENSCHENRECHTE
	4.4 PAUPERISMUS UND WOHLSTANDSVERWAHRLOSUNG
	4.5 ÜBER DEN KOLONIALISMUS

	5 Zwei einander ergänzende Perspektiven?
	Literaturverzeichnis

