Christoph Antweiler

Kultur kreuzt Substanzklassen: Ein Wiederbesuch
des anthropologischen Holismus

Wir werden uns nicht los, aber wir werden auch die Welt
nicht los, sooft wir uns von ihr lossagen.

Ulrich von Loyen 2019: 159

Birgitc Roteger-Rossler hat ein dauerhaftes Interesse an einer Verkniipfung von hiufig als gegne-
risch oder gar einander ausschliefSend aufgefassten und damit in polarisierter Weise diskutierten
Positionen. Birgitt argumentiert konstruktivistisch, aber eben nicht extrem konstruktivistisch.
Dies wird wiederholt in der Wortwahl ihres Forschungsinteresses deutlich, nimlich der Frage,
wie Emotionen durch kulturelle Faktoren ,modelliert” (Roteger-Rossler 2004) werden. Birgitt
strebt an, zwischen Positionen zu vermitteln, die Emotion als primir biotisch konstituiert sehen,
und anderen, die sie fiir primir oder ausschliefSlich kulturell konstituiert halten. Sie spricht von
einer ,Konstituierung” von Gefiihlen und ggf. auch Affekten, nicht von ,Konstruktion“ und
neigt nicht zu extremen, sondern zu moderaten Positionen, die sie dabei aber prizise statt diffus
nutzt und systematisch weiterfiihrt.

Im Interesse an Kognition und Emotion, aber auch in dieser Herangehensweise sehe ich
eine Nihe von Birgitts Forschungen zu meinen eigenen Interessen und wissenschaftlichen
Haltungen. Das Problem einer Polarisierung, Dualisierung oder gar Dichotomisierung betrifft
die von ihr (Rottger-Réssler 2002: 147) angesprochene ,altbekannte Kérper-Geist-Dichotomie®
bzw. das Verhiltnis von Anlage und Umwelt (nazure — nurture). In der Ethnologie und den
Kulturwissenschaften betrifft es die Frage der Partikularitdc vs. Universalitidt von kulturellen
Phinomenen (Réttger-Rossler 2020). Ich argumentiere, dass eine Suche nach Universalien, also
pankulturellen Gemeinsamkeiten auf der kollektiven Ebene, nicht auf absolute Universalitit
fokussiert sein muss, sondern Universalien als spezifische Muster im Meer der Vielfalt zu sehen
sind. In fritheren Arbeiten habe ich das allgemein und auch in Bezug auf Emotionen ausbuch-
stabiert (Antweiler 2017). Hier behandele ich das allgemeiner in Bezug auf Kultur als Phino-
men und Begriff und anhand der Bedeutung von materieller Kultur (Werkzeuge, Monumente,
Schrift), einer Dimension, die fiir die Formung von Emotionen auch eine Rolle spielt, in der
Emotionsforschung aber meines Erachtens unterreprisentiert ist. Hier ist etwa an die Rolle
der kulturellen Technologie der Schrift zu denken, die — z. B. in Form von Tagebiichern und
Romanen — eine gewichtige Rolle bei der individuellen Kognisierung von Emotionen und der
kollektiven Erinnerung an Emotionen spielen kann.

91

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Antweiler

Im biokulturellen Niemandsland — eine Position gegen
tentakulires Denken

Mein Beitrag vertritt auch Positionen, denen Birgitt vielleicht in der Schirfe nicht voll beipflich-
ten wird. Derzeit finden wir in den Cultural Studies und der Ethnologie einenmeines Erachtens
extremen Hype von Ansitzen, die vor allem angesichts des weltweiten menschengemachten
Umweltdesasters, insbesondere des Artensterbens, unter dem Label more-than-human die enge
Verbundenheit des Menschen mit anderen Lebewesen und auch Dingen beschworen. Dies geht
oft einher mit stark normativen Anliegen und auch mit einer extremen Wissenschaftskritik.
Dabei ist hiufig die Rede von ,westlicher Wissenschaft®, wobei deren heutige Vielfalt und deren
regional ja extrem multiple Genese (vgl. Holenstein 2004) in essentialistischer Weise verengt
darstellt wird. In den neuen Environmental Humanities und auch in Beitrigen zur Umwelt
ethnologie beobachte ich 6fters sogar ein Abwatschen der Naturwissenschaften, das fast einem
Othering nahekommt (z.B. Tsing et al. 2019). Angesichts der Thematisierung des fast gebets-
mithlenhaft beschworenen entanglements des Menschen mit der Natur mutet die verbreitete
Meidung der Naturwissenschaften genauso widerspriichlich an wie bei manchen von Birgitt
kritisierten rein kulturalistisch argumentierenden Arbeiten zu Emotion.

Gerade in umweltbezogenen Publikationen aus den Kulturwissenschaften, mit denen ich
mich seit einigen Jahren befasse, fillt auf, dass mit nicht klar bestimmten Begriffen gearbeitet
wird. So wird in diesen Ansitzen z. B. begrifflich fast nie unterschieden zwischen Natur, etwa
zu bestimmen als den Weltanteilen, die nicht vom Menschen gemacht worden sind, sondern
aus sich selbst entstanden sind, und Umwelt, etwa zu definieren als der Teil der Natur, der fiir
Lebewesen existentiell relevant ist und an den sie angepasst sind. Solch mangelnder analytischer
Zugang unterscheidet diese Ansitze deutlich etwa von Beitrigen zu Natur und Naturverhdltnis-
sen aus der Naturphilosophie (etwa Kirchhoff et al. 2020) und der Umweltethik (z. B. Widdau
2021).

Weiterhin beobachte ich eine ausufernde Proliferation von Pluralisierungen, z. B. in Kon-
ferenztiteln und call-for-papers, die notorisch von histories, narratives oder ecologies sprechen.
Verschirft wird dies durch die Verwendung immer neuer Neologismen, im Extrem etwa in den
Sprachspielen, die von Donna Jeanne Haraway als Weg zum Verstechen des Mensch-Umwelt
Nexus propagiert werden, etwa holobiont, response-ability, making kin as oddkin und Chthulucene
(z. B. Haraway 2021). Diese Herangehensweisen der Pluralisierung von Begriffen und der Neo-
logismusbildung werden gern als ,Verunsicherung® etablierter Wissenschaft oder als willkom-
menes Unlearning tiberkommener Kategorien gefeiert (z. B. Hoppe 2021). Ich halte diese Spiele
mit Wortern fiir sehr anregend zur imaginativen Reflexion, analytisch aber fiir unfruchtbar (vgl.
die Kritik bei Hornborg 2021).

In Reaktion darauf versteht sich dieser Aufsatz als ein Ruf zu einer bedachten Nutzung kla-
rer Konzepte und analytischer Kategorien — sowohl ilterer als auch neuerer Ansitze. Ich vertrete
die Maxime, dass auch in den Wissenschaften vom Menschen Begriffe umso klarer und ana-
lytischer sein sollten, je komplexer die untersuchten Phinomene sind. Wenn es um Kunst oder
Weisheit geht, mag das anders sein. Das impliziert einen Ruf nach (bedachter) Reduktion auch
in den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften, mithin auch in der Ethnologie. Insofern sche
ich mich als Kind der (in sich durchaus differenzierten) ,Kolner Schule der Ethnologic® (Mi-
chael Casimir, Haremut Lang, Thomas Schweizer und Peter Tschohl), die Birgitt auch teilweise

92

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur kreuzt Substanzklassen

geprigt hat. Im Fall ethnologischer Gegenstinde konnte cine analytische Herangehensweise
beginnen mit binidren Unterscheidungen, wie etwa Kultur vs. Natur, Kuleur vs. Umwelt, Kultur
vs. Gesellschaft, die iiberkommen erscheinen, aber als analytische Basis vor jeder Synthese nach
wie vor sinnvoll sind.

Kultur als Anpassungsmodus und Innovation

Da Kultur heute oft fiir Differenz und Identitdtskdmpfe steht, mochte ich hier betonen, dass es
im Folgenden um die soziale Form geht, wie wir individuell zu Menschen werden und kollektiv
unsere einzigartigen Fihigkeiten entwickeln, wobei Kreativitit, auflerkdrperliche Materialitdt
und Technologien uns gewisse Freiheiten gegeniiber organismischen Begrenzungen eréffnen,
aber gleichzeitig notorisch Kosten und Einschrinkungen mit sich bringen. Schon evolutions-
biologisch gesehen ist Kultur bei Menschen als Primaten, die angeboren kulcurfihig sind, die
swired for culture® sind, das grundlegende Mittel der Anpassung an cine je spezifische Umwelt
(Pagel 2012; Henrich 2016; Laland und Chiu 2020; Sterelny 2021). Damit einher geht die Rolle
von Kultur als zberlebensnotwendig fir Menschen. Menschen konnen als Individuen nur unter
Nutzung sozial weitergegebener Information tiberleben. Damit kann es keine Menschen geben,
die Kultur nicht, noch nicht oder nicht mehr haben.

Nicht nur fir Individuen, sondern auch fiir Kollektive von Homines sapientes sind zumin-
dest manche tradigenetisch weitergegebenen Informationen iiberlebensnotwendig. Dies betrifft
auch die auflerkorperliche materielle Kultur. Die aktuelle Forschung in der Paldoanthropologie
und der neueren Archiologie zeigen, dass von Menschen geschaffene Dinge auch die physische
Evolution des Menschen maf3geblich prigen. Menschen kénnen auch nur mit Hilfe von Tech-
nologien leben: Technologie ist nicht wie tiblicherweise als die ,, Zweite Natur des Menschen® zu
schen, sondern als Bestandteil der ersten Natur. Dies legen empirische Befunde der Forschung
zum sogenannten ,, Technozin® (Hornborg 2014, Trischler und Will 2020: 238-239) sowie auch
Uberlegungen der neueren evolutioniren Technikphilosophie (Schlaudt 2020: 7-24) nahe.

Holistische Kulturbegrifte revisited

In der Echnologie steht ,.eine Kultur® zumeist fiir die Lebensweise eines Kollektivs, das sich von
der Lebensform anderer (nationaler, religioser, sprachlicher, rdaumlicher) Kollektive unterschei-
det. Mit Marc Augé kann Kultur verstanden werden als ,eine relativ kohirente Gesamtheit von
Reprisentation und Prinzipien, die die Organisation der Bezichungen zwischen Individuen in
einer Gemeinschaft leiten, die sich auf diese Weise als Gesellschaft konstituiert” (Augé 2019:
62). Zentral sind die Bezichungen des Selbst zum anderen, also soziale Bezichungen, wobei ich
hier stirker als Augé den materiellen Kontext betone. Der englische Alltagsausdruck ,way of
life trifft den kollektiven Aspekt von Kultur recht genau. Personen lernen Kultur von anderen
Personen im Zuge von Sozialisation und Enkulturation, und sie tibernehmen in der Regel quan-
titativ mehr von Sozialpartner:innen, als sie selbst innovieren. Zentral ist die jeweilige Daseins-
gestaltung: Menschen formen Vorgefundenes um (Rudolph 1973). Sie transformieren Natur.
Das passt zum Marx’schen Begriff des ,,gesellschaftlichen Stoffwechsels“ und der ,,Naturverhilt-
nisse”, wo die zentrale Aussage ist, dass erst die Gestaltung der gesellschaftlichen Naturverhile

93

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Antweiler

nisse durch historisch je spezifische Organisationsformen die Differenz zwischen Menschen zu
anderen Tieren ausmacht (Gorg 2019: 172).

Im Mittelpunkt der Ethnologie stehen durch Tradierung geformte dauerhafte und daraus
resultierende kollektive Gewohnheiten im Handeln, Erleben und in der materiellen Kultur.
Dies kann unter dem Begriff Standardisierungen gefasst werden (Hansen 2011: 7). Wenn Kul-
tur auf absichtsvolles Handeln und seine Effekte reduziert werden soll, was reines Verhalten aus-
schliefft, kann Kultur als die Summe der Effekte von Innovationen definiert werden (Rudolph
und Tschohl 1977: 13). Dies konnen gegenwartsbezogen neue Innovationen sein oder frithere
Innovationen, die bis hin in die untersuchte Gegenwart tradiert wurden. Ein solches Kultur-
verstindnis ist explizit abzuheben vom biirgerlich-normativen Kulturbegriff, der bestimmte
Lebensweisen als wertvoll heraushebt und anderen Menschen, Kollektiven oder Phasen der Ge-
schichte Kultur abspricht.

Prototypisch fiir ein weites Verstandnis von Kultur ist die fiir die Theoriebildung wohl fol-
genreichste aller Definitionen, die von Edward Tylor (der dabei Kultur und Zivilisation gleich-
setzt): ,Culture or Civilization taken in its widest ethnographic sense is that complex whole
which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other capabilities and habics
acquired by man as a member of society” (Tylor 2005: 1, eigene Hervorheb.). Tylors Begriffs-
bestimmung beinhaltet die Gesamtheit dessen, was die Lebensweise von Menschen ausmache.
Es handelt sich also um eine holistische (von engl. ,whole®) bzw. totalisierende Definition.

Kultur ist fundamental kollektiv — soziales Lernen und Enkulturation

Tylor betont mit seiner Definition die fundamentale Sozialitdt beim Erwerb einer jeweiligen
Kultur. Individuen erwerben Kultur im Kontext sozialer Bezichungen, also als Mitglieder von
Kollektiven. Anders, als das oft gelesen wurde, schreibt Tylor aber ,,as a member of society®,
also nicht etwa ,,as a member of a society“. Das ist ein groffer Unterschied, etwa so grof§ wie der
zwischen der Aussage ,,Alle Menschen sprechen eine spezifische Sprache” und der Aussage , Alle
Menschen besitzen die Sprachfihigkeit (Klass 2003: 14, 24). Der Unterschied verweist auf zwei
Ebenen von Universalien, einerseits biotische Universalien, die fiir alle (gesunden) Individuen
gelten (und Artmerkmale darstellen), und andererseits ,kulturelle Universalien®, die in allen
Kulturen zu finden sind, aber nicht bei allen Personen (pankulturelle Muster, Antweiler 2018:
97-155).

Weil kulturelle Inhalte durch nichtgenetische Kommunikation und auflerkérperliche
Gegenstinde weitergegeben werden, miissen Menschen Mitglieder von Sozialverbinden sein,
um in die Kultur hineinzuwachsen. Dies ist eine universale Tatsache. Genauer gesagt: Zum
Erwerb von Kultur miissen Menschen in einem Sozialverband leben. Auch wenn wir als Per-
sonen manchmal allein sind und auch allein anhand von Gegenstinden und Natur lernen, gilt:
Menschen leben prinzipiell in Ansammlungen von mehreren Menschen. Es sind Gruppen oder
Gruppierungen, innerhalb derer und mit denen sie ihr Leben verbringen. Trotz aller personli-
chen Unterschiede sind Menschen verbunden durch teilweise geteilte Muster des Handelns und
Denkens (Standardisierungen), die in einem jeweiligen Kollektiv gelten. Formal gesehen handelt
es sich um Kollektive, inhaltlich gesehen bilden diese Kollektive durch dauerhaft durchschnite
liches Gleichhandeln Kulturen. Kultur und Kollektiv hingen also ,,untrennbar® zusammen, aber
sie sind analytisch trennbar in den Form-Aspekt (kollektiv) und den Inhalts-Aspekt (Kultur).

94

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur kreuzt Substanzklassen

Diese Triger sind Kollektive und damit Menschen und ihre Produkte. Biologisch geschen
brauchen Menschen andere Menschen zum Uberleben. Dies gilt besonders nach der Geburt,
wenn das Individuum zur Versorgung noch auf andere angewiesen ist. Diese anderen miissen
aber nicht Vater oder Mutter sein, sondern es konnen irgendwelche anderen Menschen sein.
Menschliche Individuen gehoren typischerweise verschiedenen Kollektiven an. Diese Mehr-
fachmitgliedschaft ist in modernen (groffen und komplexen) Gesellschaften besonders stark
ausgebildet. Diese von Hansen als Polykollektivitit (Hansen 2009: 120) bezeichnete Eigen-
schaft ist aber ein Grundmerkmal menschlicher Gesellschaften. Sie kommt prinzipiell auch in
kleineren und einfacher strukturierten Kulturen regelmifig vor. Die Normalitit (bzw. Salienz
oder Virulenz) von Polykollektivitdt ist eines der Merkmale, in denen sich Kollektive mensch-
licher Primaten von Kollektiven anderer Primaten unterscheiden.

Neuere Arbeiten zur Geschichte der Echnologie zeigen, dass zentrale Merkmale des holisti-
schen Konzepts bei Tylor noch fehlten. Dies sind vor allem 1. die historische Dimension, 2. die
systemische Integration der Kulturaspekee in einem Kollektiv und 3. das Phinomen kulcureller
Grenzen. Dies leisteten erst Franz Boas und seine Schiilerinnen (u. a. Ruth Benedict und Mar-
garet Mead). Sie betonten die Besonderheiten jeweiliger Lebensweisen (Partikularismus) und
sprachen nicht nur von Kultur, sondern explizit von Kulturen im Plural (Vann 2013; Hansen
2009: 120: 34, 40). Kultur ist, was Menschen in Gruppen aus dem Vorgefundenen machen: die
Summe der Artefakte im weiten Sinn. Sie ist kontingent in dem Sinne, dass sie nach unserem
Wissen lokal anders sein konnte, was u. a. dadurch empirisch gezeigt werden kann, dass sie
woanders tatsichlich anders ist. Die Dokumentation kultureller Vielfalt, vor allem jenseits von
WEIRD(Western, Educated, Indusrial, Rich and Democratic)-Kollektiven, ist von zentraler Be-
deutung fiir die Humanwissenschaften (Henrich 2020). Wenn wir die Zahl der Sprachen (nicht
etwa nur Dialekte) als einfachen Indikator nehmen, gibt es rund 7000 Kulturen. Nur die ganze
Bandbreite zeigt die Vielfalt des Menschenméglichen. Dafiir sind auch extrem erscheinende
Einzelfille der menschlichen Daseinsgestaltung von Bedeutung, denn: ,Was wirklich ist, ist
auch maoglich.”

Die angefithrten klassischen Ansitze der ethnologischen Kulturtheorie des 19. und 20.
Jahrhundert liefSen zwei Aspekrte unterbelichtet: (a) die Unterschiede innerhalb von Kollektiven
(intra-kulturelle Diversitit) und damit Individualitit sowie (b) die Rolle von Materialitiit, sei es
als gegenstindliche Kultur oder in Form materieller Umwelt (Natur). Beides zusammen fiihre
dazu, einen Motor kulturellen Wandels zu iibersehen: Menschen lernen nicht nur von anderen
Menschen, sondern auch durch individuellen Umgang mit Gegenstinden. In Sozialverbinden
wird auflerdem nicht nur von Sozialpartner:innen, sondern auch individuell durch den Umgang
mit materiellen Gegenstinden, die grofSenteils ihre Vorginger:innen herstellten, gelernt.

Der holistische und beziiglich Substantialitit offene Kulturbegriff decke sich aber nur be-
grenzt mit manchen Kulturbegriffen der Ethnologie. Ein engeres Verstindnis zeigt der semio-
tische bzw. symbolische und sinnorientierte Kulturbegriff (Geertz 1992). Dieser interpretative
Begriff versteht Kultur als Bedeutungsdimension gesellschaftlichen Lebens. Kollektive Sinn-
systeme artikulieren sich in sozial verbindlichem Weltverstindnis, kulturellem Wissen und
Symbolen. Sowohl seitens der Akteur:innen als auch methodisch seitens der Wissenschaft geht
es um Sinnverstehen. Auch das dominante Kulturverstindnis der nordamerikanischen Cultural
Anthropology ist deutlich enger als der Tylor’sche Begriff. Kultur wird hier als Kognition oder
als kulturelles Wissen bestimmt. Damit sind handlungsleitende Weltbilder bzw. kollektive Re-
prisentationen gemeint, wie Kosmologien, Kosmogonien, Klassifikationen und Routinewissen.

95

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Antweiler

Ublicherweise wird er sogar auf einen noch engeren Bereich reduziert, nimlich auf das in einem
Kollektiv von allen Individuen geteilte Wissen und Weltbild sowie eine entsprechend geteilte
Symbolik.

Wihrend in der Ethnologie Kultur zumeist umfassend gemeint ist und das Soziale einen
Teilbereich neben anderen (etwa Religion und Wirtschaft) darstellt, ist es in der Soziologie meist
umgekehrt. Dort wird Kultur als eines unter mehreren Teilsystemen des Systems Gesellschaft
gefasst. Parsons etwa siecht Kultur als Bereich der Produktion und Verbreitung von Ideen. Die
neuere Kultursoziologie sieht sich weniger als Teilbereichssoziologie, sondern eher als Perspek-
tive der Allgemeinen Soziologie (Moebius et al. 2019). Sie stellt ebenfalls die ideellen Aspekte
(Wissensordnungen in Diskursen, Habitus und Lebensstilen) in den Mittelpunkt, betont aber
im Sinne eines cultural turn, dass Kultur eine simtliche Bereiche der Gesellschaft durchwirken-
de Dimension ist.

Bei der Betonung eines ganzheitlichen Kulturbegriffs im politischen Kontext darf es nie
um die blofe Beschworung von Zusammenhingen gehen, wie es leider viele Texte unter dem
Motto ,,more-than-human® tun (vgl. die Kritik bei Antweiler 2022a: 329-351 am Beispiel des
»Patchy Anthropocene” von Tsing et al. 2019). Gerade angesichts der multiplen Problematik
des Anthropozins kann es nicht bei einem Alles-hingt-mit allem-zusammen bleiben. Wir brau-
chen Analysen. Es geht darum, die systemischen Verkniipfungen verschiedener Elemente und
Dimensionen in einem sozialen System zu zeigen, das jetzt angesichts des Anthropozins ein
geosoziales und geokulturelles System ist (Clark und Szerszynski 2021). Insbesondere im po-
litischen Kontext konnen Ethnolog:innen — lokal oder tiberlokal — zur Losung eines der grofSten
Probleme bei der Arbeit gegen das Anthropozin beitragen: dem rein sektoral orientierten und
dazu kurzzeitorientierten politischen Handeln.

Kultur kreuzt Substanzkategorien

Die totalisierende Kulturdefinition von Tylor beinhaltet noch einen zweiten zentralen Aspekt:
Kultur ist in keiner Weise physisch reduzierbar. Sie ist weder auf Materielles (Gegenstinde,
Werkzeuge, Schrift) noch auf Psychisches (Gedanken, Emotionen) oder Soziales (Beziechungen,
Netzwerke) zu beschrinken. Kultur ist jegliches vom Menschen Gemachtes, also Artefakte
im weiteren Sinne. Neben Arte-fakten im engeren Sinne gibt es Sozio-fakte und Menti-fakee.
Kurz gesagt: Kultur ist materiell hybride.

Materialitit, Sozialitit und Praxis bilden schon bei nicht menschlichen Primaten einen Ne-
xus. Da es hier aber um Menschen geht, ist eine weitere Differenzierung vonnéten. Zunichst ist
zu unterscheiden zwischen materiellen Giitern und organismischen Kulturbestandteilen. Dies
ist eine Unterscheidung innerhalb der in Texten zur materiellen Kultur als ,Dinge als Sub-
stanz (in der Natur)“ benannten Kategorie, die von konzeptbasierten ,,Dingen als materieller
Kultur® getrennt werden (Hahn 2014: 10). Wenn materielle Kultur die Gegenstinde meint, die
in die Lebenswelt der Menschen einbezogen werden, also als ,,die Summe aller Gegenstinde ver-
standen (wird), die in einer Gesellschaft genutzt werden oder bedeutungsvoll sind“ (Hahn 2014:
18), dann gehoren domestizierte Tiere wie auch anthropogen tiberformte Landschaftselemente
dazu. Lebewesen haben aber deutlich andere Eigenschaften und Existenzerfordernisse als ma-
terielle Gegenstinde bzw. die abiotische Natur. Bei Lebewesen sind Anpassung, Reproduktion,
Generationalitit und Domestizierbarkeit zu beriicksichtigen. Lebewesen haben nicht hintergeh-

96

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur kreuzt Substanzklassen

Natur
Natur Natur
organismisch | unbelebt
organismisch unbelebt
Kultur Kultur

organismisch | unbelebt

Abb. 1 Kultur kreuzt materiale
Substanzklassen. (Orig. Christoph Kultur
Antweiler)

bare Eigenschaften, die sich von nicht hintergehbaren Eigenschaften anderer materieller Dinge
unterscheiden. Materialitdt ist also mehr als Dinge (siche Abb. 1).

Dem oben erlduterten beziiglich Substanz offenen Kulturbegriff entsprechend sind z. B.
Kulturpflanzen als Bestandteile von Kultur anzusehen. Wihrend die Baumblitter vor einem
Gebidude in Abb. 2 oberflichlich betrachtet als Illustration des Gegensatzes von Natur und Kul-
tur erscheinen, kann das Bild tatsichlich als Beispiel von unterschiedlichen Formen kultiirlicher
Materialitit gesechen werden. Als Teil der belebten Natur unterscheiden sich pflanzliche Blatter
aber in ihren Eigenschaften, etwa ihrer Generationalitit, stark von anderen Kulturbestandteilen,
wie Gebiuden, die ebenfalls einen Eigensinn haben, etwa durch Gewicht und Statik. Diese ana-
lytische Unterscheidung innerhalb von materialer Substanz ist deshalb von Bedeutung, weil es
die Agency von Akteur:innen beeinflusst, z. B. durch unterschiedliche Prigbarkeit (malleability)
der Materialien. Unbelebte Materialien ermoglichen andere, vielfach weniger eingeschrinkee,
Handlungen als belebte Kulturgiiter. Das Spektrum des enablements ist stirker eingeschrinke
(constraints, Tab. 1). Innerhalb belebter Wesen gibt es weitere fiir menschliche Nutzung zentrale
— und dabei nicht kontingente — Unterschiede, etwa bei Nutztieren. Schweine etwa stellen bei
dhnlicher Nahrung auch dhnliche Anspriiche an Entstehung und Herkunft ihrer Nahrung wie
Menschen: kohlehydratreich und eiweifShaltiges Futter. Rinder hingegen brauchen Grasland,
das sie beweiden konnen. Sie sind damit deutlich nomadischer als die eher ortsgebunden leben-
den Schweine. Rindfleisch , frisst ... Fliche, bevor es selbst gegessen werden kann® (Reichholf
2011: 83).

Technologien, kulturelle Weitergabe und mehrfaches Erbe

Wegen ihrer verschieden gearteten Materialitit unterscheiden Kulturaspekte sich auch hinsicht-
lich ihrer Nutzbarkeit als kulturelle Ressource. Ein einfaches Beispiel: Wissen kann als einzige
Ressource — im Unterschied zu Land, Rohstoffen und Arbeit — intra-sozial geteilt (shared), intra-
sozial vererbt (Transmission) und an andere Sozialverbinde weitergegeben werden (Transfer)
oder sich riumlich ausbreiten (Diffusion), ohne dabei in der Ursprungsperson oder -gemein-
schaft verloren zu gehen.

97

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Antweiler

Abb. 2 Materiell unterschiedliche
Kulturmanifestationen (K4 und
K7) am Bonner Schloss, fiir
Erklirung der Kategorien K1 bis
K12 vgl. Tab. 1. (Foto: Christoph
Antweiler, 2019)

Auch die Erneuerbarkeit von Ressourcen hingt eng an ihrer materiellen Verfasstheit.
Schliefillich hingt die Méglichkeit und Wahrscheinlichkeit der Weitergabe an andere Gemein-
schaften, der Transfer und die riumliche Diffusion von Kultur, stark von der Materialitit ab.
Gerade der Kulturtransfer ist aber ein entscheidender Motor von kultureller Evolution. Die
tatsichliche Neuerfindung von Werkzeugen ist historisch vergleichsweise selten, weil sie an
viele Vorbedingungen gekniipft ist, wofiir das Rad-mit-Achse ein Beispiel ist (Hodder 2018:
12-13, 61-63, Fig. 1.5). Kulturelle Software kann sich ggf. leichter und schneller verbreiten als
Hardware. Bei Technologien werden vielfach kulturelle Ideen tibernommen (stimulus diffusion),
ohne dass den Nehmenden die genaue materiale Basis bekannt ist, so, wie es z. B. beim Kultur-
transfer von Porzellan war. SchliefSlich ist der Aufforderungscharakter (Affordanz) etwa von Ge-
brauchsgegenstinden, Werkzeugen oder Gebiuden kontingent zu kulturspezifischem Wissen.
Dieser multiple Charakter von materiellen Phinomenen lisst es sinnvoll erscheinen, Formen der
Manifestation und/oder Verkérperung im Sinne von Embodiment einer jeweiligen Kultur einer
Gemeinschaft analytisch zu unterscheiden (Tab. 1).

Tab. 1 Implikationen unterschiedlicher Manifestation und Verkérperung von Kuleur fiir Agency, Transmission
und Transfer. (Verindert nach Antweiler 2022: 419)

Form der Manifestation und
Verkérperung von Kultur

Implikationen fiir
aktuale Handlungs-

Implikationen fiir
Transmission und

Implikationenfiir

Geschichts-

einer Person: nicht sprachliche

Gedanken

da keine materiellen

constraints

nicht méglich

macht (agency) Kulturtransfer wissenschaft und
Archiologie
K1 | Kultur manifestiert im Gehirn | Maximale Freiheit, Direkter Transfer Nur introspektiv

zuginglich, Ver-

gessen

98

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur kreuzt Substanzklassen

K2 | Kultur verkdrpert im Sprech- | Wortschatz bildungs- | Limitiert auf Spre- Oft kurzzeitig und

handeln: parole bezogen stark cher:innengemein- daher nicht iiber-
differierend, nur fiir schaft, Missverstind- | liefert
ko-prisente Sozial- nisse, Zufallswandel
partner:innen er-
fahrbar

K3 | Kultur verkérpert in Verhalten | Eingeschrinkt durch | Zum Teil auch fiir Oft kurzzeitig und
und Handeln: z. B. Kérper- Basisbediirfnisse, Sprachfremde ver- nicht iiberliefert,
sprache, Routinen, Rituale, Viabilitit, beobacht- | stindlich, Fehldeu- Intentionalitit
Performance bar fiir Sozialpart- tungen (Handeln) kaum

ner:innen fassbar

K4 | Kultur manifestiert in ma- Begrenzt durch phy- | Materialabhingig, Zentrale Daten-
teriellen unbelebten Dingen sikalische und che- mehr oder minder basis, aber
(Technologie): z. B. Gegen- mische Bedingungen | dauerhaft, potential Selektionsgrad
stinde, Monumente, Musik, transgenerational der Uberlieferung
Kunst (Artefakte i. e. S.) unklar

K5 | Kultur manifestiert in mate- Begrenzt durch phy- | Weitergabe nur wenn | Oft gut zuging-
riellen Spuren: z. B. Arbeits- sikalische und che- bewusst, bemerkt lich, aber priziser
spuren auf Artefakten mische Bedingungen Praxisbezug unklar

K6 | Kultur manifestiert in aufler- | Kapazitit tendenziell | Unterschiedliche Nur in historisch
kérperlichen Speichermedien: | unbegrenzt, Zu- Dauerhaftigkeit je jungen oder sogar
Schrift, IT griff durch mehrere nach Medium, Ver- nur in gegenwarts-

Nutzer, Zugriff durch | fall nahen Phasen
Wissen oder Instru-
mente begrenzt

K7 | Kultur verkérpert in Organis- | Eingeschrinke durch | Eingeschriinkt durch | Differentielle
men: z. B. Haustiere, gene- Basisbediirfnisse, Generationalitit Uberlieferung
tisch verinderte Lebewesen, Viabilitit (Ramentation,

im Ego selbst Fossilisierung)

K8 | Kultur verkdrpert im mensch- | Eingeschrinkt durch | Eingeschrinke durch | Extrem selektiv
lichen Organismus, z. B. Basisbediirfnisse und | Generationalitit iiberliefert
Organreaktion auf Erndhrung | Viabilitit

K9 | Kultur verkérpert im eigenen | Eingeschrinkt durch | Eingeschrinke durch | Tw. introspektiv
Organismus: z. B. individuel- | Basisbediirfnisse und | Generationalitit, erfahrbar, tw. be-
ler Stress Viabilitit, kaum weitergegeben | obachtbar

K10 | Kultur manifestiert in kiinst- | Eingeschrinkt durch | Eingeschrinke durch | Tw. nur in his-
lichen Materialien im oder Basisbediirfnisse, Generationalitit, torisch gegen-
am eigenen Organismus: Bsp. | durch Viabilitit erweitert durch tech- | wartsnahen Phasen
Titowierung, Skarifizierung, nische Innovationen
Herzschrittmacher

K11 | Kultur manifestiert in Assem- | Je Materialitits-As- Unterschiedlich Zuordnung zum
blagen, z. B. an Strinden oder | semblage unterschied- | eingeschrinke nach Entstehungsort
in Miillhalden lich eingeschrinkt Lebensdauer, Zyklen | der Einzelteile ggf.

schwierig
99

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Antweiler

K12 | Kultur manifestiert und ver- Angesichts der Grofle | Eingeschrinkt durch | Tendenziell dauer-
korpert in Landschaften: z. B. | stark eingeschriinkt, Generationalitit und | haft, bis hin zu
anthropogen verinderte Bio- | verschieden je nach geophysikalische Anthromen
me (Anthrome) Skosystemischer Umstinde

Dynamik

Die Mechanismen kultureller Weitergabe sind bei Primaten erheblich vielfiltiger als bei
anderen Lebewesen. Zur genetischen Vererbung kommt nicht-genetisches Erbe durch Eltern,
Verwandte, Nichtverwandte und Peers. Beim Menschen kommt aber aufler der zentralen
Weitergabe kultureller Inhalte durch sprachliche Kommunikation noch die Weitergabe durch
auflerkorperliche Kultur in Form von Gegenstinden und bei manchen Kulturen Schrift und
weitere auflerkorperliche Informationstriger hinzu. Einige andere Primaten gebrauchen zwar
auch Werkzeuge (00! using) und stellen sie sogar her (too/ making), aber diese Gegenstinde
selbst spielen wegen der fehlenden Fihigkeit zur Instruktion fiir die Weitergabe zwischen den
Generationen nach heutigem Kenntnisstand kaum eine Rolle.

Die jeweilige Materialitit beeinflusst auch stark eine wahrscheinlich einzigartige Eigenschaft
des Menschen: die Fihigkeit zur Akkumulation von Kultur (cumulative culture). Diese Fihig-
keit ist zentral fiir die Erklirung von sozialer Evolution im Sinne von Komplexititssteigerung
und/oder Anpassung (Antweiler 1991; Hodder 2018: 43; Zeder 2018; Haidle und Jaudt 2020).
Die Maglichkeit, Innovationen und Lésungen als kulturelle Errungenschaften zu konservieren
und auf einen erreichten Stand aufzubauen (ratcher effect, Tomasello 2006; vgl. Abb. 3; vgl. To-
masello 2020), unterscheidet sich je nach der Materialitdtsform auflerkorperlicher Kultur. Um
die Transmissionsfahigkeit von Chaines opéraroires (Haidle 2012: 108-110) oder Hodders enz-
anglements biotischer, sozialer und materialer Dinge (Hodder 2012, 2018, 42, 110-112) und ih-
ren Bezug zu Zielen genau zu verstehen, briauchten wir eigentlich eine genaue Klassifikation der
Maglichkeiten der Wissensakkumulation und der Breite der Handlungsméglichkeiten fiir jeden
Gegenstandstyp bzw. jede Technologie, etwa Sprache, Schrift, Werkzeuge und Monumente.

Die prizise Unterscheidung der Mechanismen der kulturellen Weitergabe erlaubt es auch,
die Einfliisse von Kultur auf die genetische Evolution (culture-driven genetic evolution, Henrich
2016: 59-60) genauer zu fassen. Der dauerhafte Gebrauch von Artefakten, etwa Werkzeugen
und Waffen, hat anatomische Verinderungen etwa im Riicken oder in den Hinden zur Folge,
fithrt zu neuen kortikalen Verbindungen im Gehirn und verindert Fihigkeiten der funktiona-
len Koordination. Auf der Verhaltensebene erhéht sich die Geschicklichkeit, z. B. die Fertigkeit
zum Werfen, wihrend sich die Kérperkraft vermindert. Die Verschrinkung neurokultureller
Forschung mit der Analyse von Gegenstinden zeigt die Bedeutung von materieller Kultur fir
kulturgetriebene genetische Evolution. Mithin kann die Geschichte des Menschen grundsitzlich
als Koevolution und als Nischenkonstruktion verstanden werden (vgl. Riede 2019 fiir eine pri-
zise archiologische Anwendung).

Auch innerhalb von einzelnen Kulturgemeinschaften werden verschiedene Gegenstinde mit
unterschiedlichen Transmissionsweisen tradiert. Hierzu kénnte man die von Jordan (2015) an
archiologischen und ethnologischen Beispielen herausgearbeiteten multiplen Traditionen ma-
terieller Kultur heranziehen. Die differenzierten Ursachen und differenzierenden Effekte mate-

100

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur kreuzt Substanzklassen

(3)

Abb. 3 ,Ratsche", bestehend aus Sperrrad (1), Sperrklinke (2) und Lager (3)
als Beispiel des Wagenhebereftekts (razchet effect). (Schorsch 2011,
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Ratchet_Drawing.svg)

Abb. 4 ,Effekte dreifachen kulturellen Erbes in Kéln: weitgehend anthropogenes
Gebiude, teil-anthropogene ,, Kulturpflanzen® und teil-anthropogene
Atmosphire. (Vgl. K4, K7 in Tab. 1, Foto: Christoph Antweiler, 2021)

rieller Kultur betreffen das ganze Kontinuum der Wagenheber-Effekte — im Spektrum zwischen
dem tatsichlichen mechanischen Wagenheber und menschheitsgeschichtlichen technologischen
Innovationen, wie der neolithischen Revolution und etwa dem wissenschaftlichen Fortschritt
durch den Aufstieg ,,on the shoulders of giants®. Die potenzielle intra-kulturelle Vielfalt der Ma-

101

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Antweiler

terialformen und ihrer jeweiligen Transmissionsformen gilt es zu differenzieren. Das gilt auch
fiir die mit jeder neuen Technologie, wie Schrift oder Landwirtschaft verbundenen sozialen und
emotionalen Kosten und die Kanalisierungen, die langzeitlich die kulturellen Optionen ein-
engen (Schlaudt 2022).

Das hier nur skizzierte Konzept des multiplen Erbes und eine prizise Unterscheidung der
Mechanismen der kulturellen Weitergabe kénnten weiterentwickelt werden, wenn Birgitts aus-
gewogener Zugang beherzigt wird. Wihrend ein Fokus auf Materialitit und Wissen viele Fenster
zum Verstindnis kulturellen Wandels eréffnet, sollten Emotionen und Affekte nicht vergessen
werden. Kulturelle Objekte und individuelle wie soziale Emotionen kénnen in vielfacher Weise
verkniipft sein. Sowie ein ausschliefflicher thematischer Fokus auf Rationalitdt und Kognition
eine Verengung darstellt, so sollten umgekehrt Emotionen und Affekte nicht ,ontologisch®
gegen Wissen und Vernunft ausgespielt werden. Gleiches gilt im Feld der Methodik fiir kuleur-
analytische Zuginge und den Kulturvergleich. Die Komplexitit eines Phinomens sollte uns
nicht zu nebulésen Formulierungen anregen, sondern mit der Schiarfung analytischer Begriff-
lichkeiten beantwortet werden. Ein jedes synthetisches Unterfangen setzt eine vorherige Analyse
voraus. Ein jedes interdisziplindres Vorhaben kann nur Friichte bringen, wenn die jeweilige dis-
ziplinire Basis theoretisch und methodisch gut fundiert ist. Nur eine klare Begrifflichkeit, die
emische Konzepte ernst nimmt, zu diesen aber gleichzeitig ein analytisches wissenschaftliches
Vokabular entwickelt, eroffnet die Moglichkeit eines produktiven Kulturvergleichs als auch ein
echtes interkulturelles Verstehen.

Fiir mich zeichnen sich Birgitts Arbeiten in Theorie und Methodik durch eben diese Hal-
tungen aus. lhr gleichermaflen analytischer wie interpretierender Zugang zu Denken, Fiihlen
und Kultur trifft in ihrem Werk wunderbar mit einer fiir die Ethnologie zentralen Qualitit
zusammen, auf die in Beitrigen im zweiten Teil dieses Bandes Bezug genommen wird: ethno-
graphisch sauber fundierte Empirie.

Literatur

Antweiler, Christoph 1991: On Natural Experiments in Social Evolution: The Case of Oceania. In: Christoph Ant-
weiler und Richard N. Adams (Hg.), Social Reproduction, Cultural Selection, and the Evolution of Social Evolu-
tion. Leiden: E.J. Brill, 158-171.

Antweiler, Christoph 2017: Zur Universalitit von Emotionen. Befunde und Kritik kulturvergleichender Ansitze. In:
Tobias Kienlin und Leonie C. Koch (Hg.), Emotionen — Perspektiven auf Innen und Aufen. Bonn: Verlag Dr.
Rudolf Habelt, 125-147.

Antweiler, Christoph 2021: Transdisziplinaritit als ko-produktives Scheitern? Autoethnographische Reflexionen zu
einem Projeke in Thailand. Zeizschrift fiir Ethnologie 145 (1): 131-151.

Antweiler, Christoph 2022a: Anthropologie im Anthropozin. Theoriebausteine fiir das 21. Jahrhundert. Darmstadt:
WBG (WBG Academic).

Antweiler, Christoph 2022b: Multiple Praktiken kultureller Transmission. Ein biokultureller Ansatz zu Materialitit
als Sozialform. In: Tobias L. Kienlin und Richard Bussmann (Hg.), Sozialitit —Materialitit — Praxis. Bonn:
Habelt, 407—429.

Augé, Marc 2019: Die Zukunft der Erdbewohner. Ein Manifest. Berlin: Matthes und Seitz (Orig. ,LAvenir des Ter-
riens. Fin de la préhistoire de ’humanité comme société planétaire”, Paris: Albin Michel, 2017).

102

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur kreuzt Substanzklassen

Clark, Nigel und Bronislaw Szerszynski 2021: Planetary Social Thought. The Anthropocene Challenge to the Social
Sciences. Cambridge: Polity Press.

Geertz, Clifford James 1992: Kulturbegriff und Menschenbild. In: Rebekka Habermas, und Nils Minkmar (Hg.),
Das Schwein des Hiuptlings. Sechs Aufsiitze zur Historischen Anthropologie. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach,
56-82 (Wagenbachs Taschenbuch, 212).

Hahn, Hans Peter 2014: Materielle Kultur. Eine Einfiihrung. Berlin: Reimer Verlag.

Haidle, Miriam 2012: How to Think Tools? A Comparison of Cognitive Aspects in Tool Behaviour of Animals and During
Human Evolution. Habilitationsschrift, Universitit Tiibingen (Cognitive Aspects in Tool Behaviour 1).

Haidle, Miriam und Oliver Schlaudt 2019: Where Does Cumulative Culture Begin? A Plea for a Sociologically
Informed Perspective. Biological Theory. https://doi.org/10.1007/s13752-020-00351-w.

Hansen, Klaus P. 2009: Kultur, Kollektiv, Nation. Passau: Stutz.
Hansen, Klaus P. 2011: Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einfiihrung. Tiibingen/Basel: A. Francke Verlag.

Haraway, Donna J. 2016: Staying With the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Durham, NC: Duke University
Press.

Henrich, Joseph 2016: Secret of Our Success. How Culture is Driving Human Evolution, Domesticating Our Species, and
Making Us Smarter. Princeton/Oxford: Princeton University Press.

Henrich, Joseph 2020: 7he WEIRDest People in the World. How the West Became Psychologically Peculiar and Particu-
larly Prosperous. New York: Macmillan.

Hodder, Tan 2012: Entangled. An Archaeology of the Relationships Between Humans and Things. Oxford: Wiley-Black-

well.

Hodder, Tan 2018: Where Are We Heading? The Evolution of Humans and Things. New Haven, Conn.: Yale University
Press.

Hodder, Tan 2020: The Paradox of the Longterm: Human Evolution and Entanglement. 7he Journal of the Royal An-
thropological Institute 26: 389—411.

Holenstein, Elmar 2004: Philosophie-Atlas. Orte und Wege des Denkens. Ziirich: Ammann Verlag.

Hoppe, Katharina 2021: Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik bei Donna Haraway. Frankfurt/New
York: Campus.

Hornborg, Alf 2017: Artifacts Have Consequences, Not Agency: Toward a Critical Theory of Global Environmental
History. European Journal of Social Theory 20: 95-110.

Hornborg, Alf 2021: Nature, Society, and Justice in the Anthropocene. Unraveling the Money-Energy-Technology Com-
plex. Cambridge: Cambridge University Press.

Jordan, Peter David 2015: Technology as Human Social Tradition: Cultural Transmissions among Hunter-Gatherers.
Oakland, Calif.: University of California.

Kirchhoff, Thomas; Nicole C. et al. 2020: Naturphilosophie. Ein Lehr- und Studienbuch. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Klass, Morton 2003: Mind Over Mind: The Anthropology and Psychology of Spirit Possession. Lanham, Md.: Rowman
and Littlefield.

Laland, Kevin und Lynn Chiu 2020: Evolution’s Engineers. Aeon.

Moebius, Stephan, Frithjof Nungesser und Katharina Scherke 2019: Handbuch Kultursoziologie: Begriffe — Kontexte —
Perspektiven — Autor_innen. Band 2: Theorien — Methoden — Felder. Wiesbaden: Springer VS.

Pagel, Mark 2012: Wired for Culture. Origins of the Human Social Mind. New York/London: W. W. Norton und Co.

Reichholf, Josef H. 2011: Der Tanz um das goldene Kalb. Der Okokolonialismus Europas. Berlin: Verlag Klaus Wa-
genbach.

103

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.


https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christoph Antweiler

Riede, Felix 2019: Niche Construction Theory and Human Biocultural Evolution. In: Anna M. Prentiss (Hg.),
Handbook of Evolutionary Research in Archaeology. Cham: Springer, 337-358.

Réteger-Rossler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeizschrift fiir Ethnologie 127: 147-162.

Réteger-Rossler, Birgitt 2004: Die kulturelle Modellierung des Gefiibls: Ein Beitrag zur Theorie und Methodik ethnolo-
gischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien. Miinster: LIT Verlag.

Réttger-Réssler, Birgitt 2020: Research across Cultures and Disciplines: Methodological Challenges in an Interdis-
ciplinary and Comparative Research Project on Emotion Socialization. In: Michael Schnegg und Edward D.
Lowe (Hg.), Comparing Cultures. Innovations in Comparative Ethnography. Cambridge: Cambridge University
Press, 180-200.

Rudolph, Wolfgang 1973: Kultur, Psyche, Weltbild. Ethnologie: Zur Standortbestimmung einer Wissenschaft 3 (21).
Tiibingen: Verlag Elly Huth.

Rudolph, Wolfgang und Peter Tschohl 1977: Systematische Anthropologie. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Schlauds, Oliver 2022: Das Technozin: Eine Einfiihrung in die evolutiondre Technikphilosophie. Frankfurt a. M.: Vit
torio Klostermann.

Sterelny, Kim 2021: 7he Pleistocene Social Contract. Culture and Cooperation in Human Evolution. New York/Oxford:
Oxford University Press.

Tomasello, Michael 2006: Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens, Zur Evolution der Kognition. Frank-
furt am Main: Suhrkamp (Orig. ,The Cultural Origins of Human Cognition“, Cambridge, Mass.: Harvard
University Press).

Tomasello, Michael 2020: Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp (Orig. ,Becoming Human.
A Theory of Ontogeny®, Cambridge, Mass./London: The Belknap Press of Harvard University Press 2019).

Trischler, Helmuth und Fabienne Will 2020: Anthropozin. In: Martina Hef8ler und Kevin Liggieri (Hg.), Tech-
nikanthropologie. Handbuch fiir Wissenschaft und Sudium. Baden-Baden: Nomos, 236-243.

Tsing, Anna Lowenhaupt, Andrew S. Mathews und Nils Bubandt 2019: Patchy Anthropocene: Landscape Structure,
Multispecies History, and the Retooling of Anthropology. An Introduction to Supplement 20. Current An-
thropology 60: 186—-197.

Tylor, Edward 2005. Die Anfiinge der Cultur. Untersuchungen iiber die Entwicklung der Mythologie, Philosophie, Re-
ligion, Kunst und Sitte. Stuttgart: Georg Olms (Nachdr. d. Ausg. Leipzig 1873).

Van Loyen, Ulrich 2019: Nachwort. In: Déborah Danowski und Eduardo Viveiros de Castro (Hg.), In welcher Welt
leben? Ein Versuch iiber die Angst vor dem Ende. Berlin: Matthes und Seitz, 158-161.

Vann, Elizabeth F. 2013: Culture. In: James G. Carrier und Deborah B. Gewertz (Hg.), The Handbook of Socio-
cultural Anthropology. London: Bloomsbury, 30—48.

Widdau, Christoph Sebastian 2021. Einfiihrung in die Umweltethik. Ditzingen: Reclam.

Zeder, Melinda A. 2018: Why Evolutionary Biology Needs Anthropology: Evaluating Core Assumptions of the
Extended Evolutionary Synthesis. Evolutionary Anthropology: Issues, News and Reviews 27: 267-284.

104

hittps://dolorg/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

