
91

Christoph Antweiler

Kultur kreuzt Substanzklassen: Ein Wiederbesuch 
des anthropologischen Holismus

Wir werden uns nicht los, aber wir werden auch die Welt 
nicht los, sooft wir uns von ihr lossagen. 

Ulrich von Loyen 2019: 159

Birgitt Röttger-Rössler hat ein dauerhaftes Interesse an einer Verknüpfung von häufig als gegne-
risch oder gar einander ausschließend aufgefassten und damit in polarisierter Weise diskutierten 
Positionen. Birgitt argumentiert konstruktivistisch, aber eben nicht extrem konstruktivistisch. 
Dies wird wiederholt in der Wortwahl ihres Forschungsinteresses deutlich, nämlich der Frage, 
wie Emotionen durch kulturelle Faktoren „modelliert“ (Röttger-Rössler 2004) werden. Birgitt 
strebt an, zwischen Positionen zu vermitteln, die Emotion als primär biotisch konstituiert sehen, 
und anderen, die sie für primär oder ausschließlich kulturell konstituiert halten. Sie spricht von 
einer „Konstituierung“ von Gefühlen und ggf. auch Affekten, nicht von „Konstruktion“ und 
neigt nicht zu extremen, sondern zu moderaten Positionen, die sie dabei aber präzise statt diffus 
nutzt und systematisch weiterführt. 

Im Interesse an Kognition und Emotion, aber auch in dieser Herangehensweise sehe ich 
eine Nähe von Birgitts Forschungen zu meinen eigenen Interessen und wissenschaftlichen 
Haltungen. Das Problem einer Polarisierung, Dualisierung oder gar Dichotomisierung betrifft 
die von ihr (Röttger-Rössler 2002: 147) angesprochene „altbekannte Körper-Geist-Dichotomie“ 
bzw. das Verhältnis von Anlage und Umwelt (nature – nurture). In der Ethnologie und den 
Kulturwissenschaften betrifft es die Frage der Partikularität vs. Universalität von kulturellen 
Phänomenen (Röttger-Rössler 2020). Ich argumentiere, dass eine Suche nach Universalien, also 
pankulturellen Gemeinsamkeiten auf der kollektiven Ebene, nicht auf absolute Universalität 
fokussiert sein muss, sondern Universalien als spezifische Muster im Meer der Vielfalt zu sehen 
sind. In früheren Arbeiten habe ich das allgemein und auch in Bezug auf Emotionen ausbuch-
stabiert (Antweiler 2017). Hier behandele ich das allgemeiner in Bezug auf Kultur als Phäno-
men und Begriff und anhand der Bedeutung von materieller Kultur (Werkzeuge, Monumente, 
Schrift), einer Dimension, die für die Formung von Emotionen auch eine Rolle spielt, in der 
Emotionsforschung aber meines Erachtens unterrepräsentiert ist. Hier ist etwa an die Rolle 
der kulturellen Technologie der Schrift zu denken, die – z. B. in Form von Tagebüchern und 
Romanen – eine gewichtige Rolle bei der individuellen Kognisierung von Emotionen und der 
kollektiven Erinnerung an Emotionen spielen kann.

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92

Christoph Antweiler

Im biokulturellen Niemandsland – eine Position gegen  
tentakuläres Denken

Mein Beitrag vertritt auch Positionen, denen Birgitt vielleicht in der Schärfe nicht voll beipflich-
ten wird. Derzeit finden wir in den Cultural Studies und der Ethnologie einenmeines Erachtens 
extremen Hype von Ansätzen, die vor allem angesichts des weltweiten menschengemachten 
Umweltdesasters, insbesondere des Artensterbens, unter dem Label more-than-human die enge 
Verbundenheit des Menschen mit anderen Lebewesen und auch Dingen beschwören. Dies geht 
oft einher mit stark normativen Anliegen und auch mit einer extremen Wissenschaftskritik. 
Dabei ist häufig die Rede von „westlicher Wissenschaft“, wobei deren heutige Vielfalt und deren 
regional ja extrem multiple Genese (vgl. Holenstein 2004) in essentialistischer Weise verengt 
darstellt wird. In den neuen Environmental Humanities und auch in Beiträgen zur Umwelt-
ethnologie beobachte ich öfters sogar ein Abwatschen der Naturwissenschaften, das fast einem 
Othering nahekommt (z.B. Tsing et al. 2019). Angesichts der Thematisierung des fast gebets-
mühlenhaft beschworenen entanglements des Menschen mit der Natur mutet die verbreitete 
Meidung der Naturwissenschaften genauso widersprüchlich an wie bei manchen von Birgitt 
kritisierten rein kulturalistisch argumentierenden Arbeiten zu Emotion. 

Gerade in umweltbezogenen Publikationen aus den Kulturwissenschaften, mit denen ich 
mich seit einigen Jahren befasse, fällt auf, dass mit nicht klar bestimmten Begriffen gearbeitet 
wird. So wird in diesen Ansätzen z. B. begrifflich fast nie unterschieden zwischen Natur, etwa 
zu bestimmen als den Weltanteilen, die nicht vom Menschen gemacht worden sind, sondern 
aus sich selbst entstanden sind, und Umwelt, etwa zu definieren als der Teil der Natur, der für 
Lebewesen existentiell relevant ist und an den sie angepasst sind. Solch mangelnder analytischer 
Zugang unterscheidet diese Ansätze deutlich etwa von Beiträgen zu Natur und Naturverhältnis-
sen aus der Naturphilosophie (etwa Kirchhoff et al. 2020) und der Umweltethik (z. B. Widdau 
2021). 

Weiterhin beobachte ich eine ausufernde Proliferation von Pluralisierungen, z. B. in Kon-
ferenztiteln und call-for-papers, die notorisch von histories, narratives oder ecologies sprechen. 
Verschärft wird dies durch die Verwendung immer neuer Neologismen, im Extrem etwa in den 
Sprachspielen, die von Donna Jeanne Haraway als Weg zum Verstehen des Mensch-Umwelt-
Nexus propagiert werden, etwa holobiont, response-ability, making kin as oddkin und Chthulucene 
(z. B. Haraway 2021). Diese Herangehensweisen der Pluralisierung von Begriffen und der Neo-
logismusbildung werden gern als „Verunsicherung“ etablierter Wissenschaft oder als willkom-
menes Unlearning überkommener Kategorien gefeiert (z. B. Hoppe 2021). Ich halte diese Spiele 
mit Wörtern für sehr anregend zur imaginativen Reflexion, analytisch aber für unfruchtbar (vgl. 
die Kritik bei Hornborg 2021).

In Reaktion darauf versteht sich dieser Aufsatz als ein Ruf zu einer bedachten Nutzung kla-
rer Konzepte und analytischer Kategorien – sowohl älterer als auch neuerer Ansätze. Ich vertrete 
die Maxime, dass auch in den Wissenschaften vom Menschen Begriffe umso klarer und ana-
lytischer sein sollten, je komplexer die untersuchten Phänomene sind. Wenn es um Kunst oder 
Weisheit geht, mag das anders sein. Das impliziert einen Ruf nach (bedachter) Reduktion auch 
in den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften, mithin auch in der Ethnologie. Insofern sehe 
ich mich als Kind der (in sich durchaus differenzierten) „Kölner Schule der Ethnologie“ (Mi-
chael Casimir, Hartmut Lang, Thomas Schweizer und Peter Tschohl), die Birgitt auch teilweise 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93

Kultur kreuzt Substanzklassen

geprägt hat. Im Fall ethnologischer Gegenstände könnte eine analytische Herangehensweise 
beginnen mit binären Unterscheidungen, wie etwa Kultur vs. Natur, Kultur vs. Umwelt, Kultur 
vs. Gesellschaft, die überkommen erscheinen, aber als analytische Basis vor jeder Synthese nach 
wie vor sinnvoll sind. 

Kultur als Anpassungsmodus und Innovation 

Da Kultur heute oft für Differenz und Identitätskämpfe steht, möchte ich hier betonen, dass es 
im Folgenden um die soziale Form geht, wie wir individuell zu Menschen werden und kollektiv 
unsere einzigartigen Fähigkeiten entwickeln, wobei Kreativität, außerkörperliche Materialität 
und Technologien uns gewisse Freiheiten gegenüber organismischen Begrenzungen eröffnen, 
aber gleichzeitig notorisch Kosten und Einschränkungen mit sich bringen. Schon evolutions-
biologisch gesehen ist Kultur bei Menschen als Primaten, die angeboren kulturfähig sind, die 
„wired for culture“ sind, das grundlegende Mittel der Anpassung an eine je spezifische Umwelt 
(Pagel 2012; Henrich 2016; Laland und Chiu 2020; Sterelny 2021). Damit einher geht die Rolle 
von Kultur als überlebensnotwendig für Menschen. Menschen können als Individuen nur unter 
Nutzung sozial weitergegebener Information überleben. Damit kann es keine Menschen geben, 
die Kultur nicht, noch nicht oder nicht mehr haben. 

Nicht nur für Individuen, sondern auch für Kollektive von Homines sapientes sind zumin-
dest manche tradigenetisch weitergegebenen Informationen überlebensnotwendig. Dies betrifft 
auch die außerkörperliche materielle Kultur. Die aktuelle Forschung in der Paläoanthropologie 
und der neueren Archäologie zeigen, dass von Menschen geschaffene Dinge auch die physische 
Evolution des Menschen maßgeblich prägen. Menschen können auch nur mit Hilfe von Tech-
nologien leben: Technologie ist nicht wie üblicherweise als die „Zweite Natur des Menschen“ zu 
sehen, sondern als Bestandteil der ersten Natur. Dies legen empirische Befunde der Forschung 
zum sogenannten „Technozän“ (Hornborg 2014, Trischler und Will 2020: 238–239) sowie auch 
Überlegungen der neueren evolutionären Technikphilosophie (Schlaudt 2020: 7–24) nahe. 

Holistische Kulturbegriffe revisited

In der Ethnologie steht „eine Kultur“ zumeist für die Lebensweise eines Kollektivs, das sich von 
der Lebensform anderer (nationaler, religiöser, sprachlicher, räumlicher) Kollektive unterschei-
det. Mit Marc Augé kann Kultur verstanden werden als „eine relativ kohärente Gesamtheit von 
Repräsentation und Prinzipien, die die Organisation der Beziehungen zwischen Individuen in 
einer Gemeinschaft leiten, die sich auf diese Weise als Gesellschaft konstituiert“ (Augé 2019: 
62). Zentral sind die Beziehungen des Selbst zum anderen, also soziale Beziehungen, wobei ich 
hier stärker als Augé den materiellen Kontext betone. Der englische Alltagsausdruck „way of 
life“ trifft den kollektiven Aspekt von Kultur recht genau. Personen lernen Kultur von anderen 
Personen im Zuge von Sozialisation und Enkulturation, und sie übernehmen in der Regel quan-
titativ mehr von Sozialpartner:innen, als sie selbst innovieren. Zentral ist die jeweilige Daseins-
gestaltung: Menschen formen Vorgefundenes um (Rudolph 1973). Sie transformieren Natur. 
Das passt zum Marx’schen Begriff des „gesellschaftlichen Stoffwechsels“ und der „Naturverhält-
nisse“, wo die zentrale Aussage ist, dass erst die Gestaltung der gesellschaftlichen Naturverhält-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94

Christoph Antweiler

nisse durch historisch je spezifische Organisationsformen die Differenz zwischen Menschen zu 
anderen Tieren ausmacht (Görg 2019: 172).

Im Mittelpunkt der Ethnologie stehen durch Tradierung geformte dauerhafte und daraus 
resultierende kollektive Gewohnheiten im Handeln, Erleben und in der materiellen Kultur. 
Dies kann unter dem Begriff Standardisierungen gefasst werden (Hansen 2011: 7). Wenn Kul-
tur auf absichtsvolles Handeln und seine Effekte reduziert werden soll, was reines Verhalten aus-
schließt, kann Kultur als die Summe der Effekte von Innovationen definiert werden (Rudolph 
und Tschohl 1977: 13). Dies können gegenwartsbezogen neue Innovationen sein oder frühere 
Innovationen, die bis hin in die untersuchte Gegenwart tradiert wurden. Ein solches Kultur-
verständnis ist explizit abzuheben vom bürgerlich-normativen Kulturbegriff, der bestimmte 
Lebensweisen als wertvoll heraushebt und anderen Menschen, Kollektiven oder Phasen der Ge-
schichte Kultur abspricht.

Prototypisch für ein weites Verständnis von Kultur ist die für die Theoriebildung wohl fol-
genreichste aller Definitionen, die von Edward Tylor (der dabei Kultur und Zivilisation gleich-
setzt): „Culture or Civilization taken in its widest ethnographic sense is that complex whole 
which includes knowledge, belief, art, morals, law, custom, and any other capabilities and habits 
acquired by man as a member of society“ (Tylor 2005: 1, eigene Hervorheb.). Tylors Begriffs-
bestimmung beinhaltet die Gesamtheit dessen, was die Lebensweise von Menschen ausmacht. 
Es handelt sich also um eine holistische (von engl. „whole“) bzw. totalisierende Definition. 

Kultur ist fundamental kollektiv – soziales Lernen und Enkulturation

Tylor betont mit seiner Definition die fundamentale Sozialität beim Erwerb einer jeweiligen 
Kultur. Individuen erwerben Kultur im Kontext sozialer Beziehungen, also als Mitglieder von 
Kollektiven. Anders, als das oft gelesen wurde, schreibt Tylor aber „as a member of society“, 
also nicht etwa „as a member of a society“. Das ist ein großer Unterschied, etwa so groß wie der 
zwischen der Aussage „Alle Menschen sprechen eine spezifische Sprache“ und der Aussage „Alle 
Menschen besitzen die Sprachfähigkeit“ (Klass 2003: 14, 24). Der Unterschied verweist auf zwei 
Ebenen von Universalien, einerseits biotische Universalien, die für alle (gesunden) Individuen 
gelten (und Artmerkmale darstellen), und andererseits „kulturelle Universalien“, die in allen 
Kulturen zu finden sind, aber nicht bei allen Personen (pankulturelle Muster, Antweiler 2018: 
97−155). 

Weil kulturelle Inhalte durch nichtgenetische Kommunikation und außerkörperliche 
Gegenstände weitergegeben werden, müssen Menschen Mitglieder von Sozialverbänden sein, 
um in die Kultur hineinzuwachsen. Dies ist eine universale Tatsache. Genauer gesagt: Zum 
Erwerb von Kultur müssen Menschen in einem Sozialverband leben. Auch wenn wir als Per-
sonen manchmal allein sind und auch allein anhand von Gegenständen und Natur lernen, gilt: 
Menschen leben prinzipiell in Ansammlungen von mehreren Menschen. Es sind Gruppen oder 
Gruppierungen, innerhalb derer und mit denen sie ihr Leben verbringen. Trotz aller persönli-
chen Unterschiede sind Menschen verbunden durch teilweise geteilte Muster des Handelns und 
Denkens (Standardisierungen), die in einem jeweiligen Kollektiv gelten. Formal gesehen handelt 
es sich um Kollektive, inhaltlich gesehen bilden diese Kollektive durch dauerhaft durchschnitt-
liches Gleichhandeln Kulturen. Kultur und Kollektiv hängen also „untrennbar“ zusammen, aber 
sie sind analytisch trennbar in den Form-Aspekt (kollektiv) und den Inhalts-Aspekt (Kultur). 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


95

Kultur kreuzt Substanzklassen

Diese Träger sind Kollektive und damit Menschen und ihre Produkte. Biologisch gesehen 
brauchen Menschen andere Menschen zum Überleben. Dies gilt besonders nach der Geburt, 
wenn das Individuum zur Versorgung noch auf andere angewiesen ist. Diese anderen müssen 
aber nicht Vater oder Mutter sein, sondern es können irgendwelche anderen Menschen sein. 
Menschliche Individuen gehören typischerweise verschiedenen Kollektiven an. Diese Mehr-
fachmitgliedschaft ist in modernen (großen und komplexen) Gesellschaften besonders stark 
ausgebildet. Diese von Hansen als Polykollektivität (Hansen 2009: 120) bezeichnete Eigen-
schaft ist aber ein Grundmerkmal menschlicher Gesellschaften. Sie kommt prinzipiell auch in 
kleineren und einfacher strukturierten Kulturen regelmäßig vor. Die Normalität (bzw. Salienz 
oder Virulenz) von Polykollektivität ist eines der Merkmale, in denen sich Kollektive mensch-
licher Primaten von Kollektiven anderer Primaten unterscheiden. 

Neuere Arbeiten zur Geschichte der Ethnologie zeigen, dass zentrale Merkmale des holisti-
schen Konzepts bei Tylor noch fehlten. Dies sind vor allem 1. die historische Dimension, 2. die 
systemische Integration der Kulturaspekte in einem Kollektiv und 3. das Phänomen kultureller 
Grenzen. Dies leisteten erst Franz Boas und seine Schülerinnen (u. a. Ruth Benedict und Mar-
garet Mead). Sie betonten die Besonderheiten jeweiliger Lebensweisen (Partikularismus) und 
sprachen nicht nur von Kultur, sondern explizit von Kulturen im Plural (Vann 2013; Hansen 
2009: 120: 34, 40). Kultur ist, was Menschen in Gruppen aus dem Vorgefundenen machen: die 
Summe der Artefakte im weiten Sinn. Sie ist kontingent in dem Sinne, dass sie nach unserem 
Wissen lokal anders sein könnte, was u. a. dadurch empirisch gezeigt werden kann, dass sie 
woanders tatsächlich anders ist. Die Dokumentation kultureller Vielfalt, vor allem jenseits von 
WEIRD(Western, Educated, Indusrial, Rich and Democratic)-Kollektiven, ist von zentraler Be-
deutung für die Humanwissenschaften (Henrich 2020). Wenn wir die Zahl der Sprachen (nicht 
etwa nur Dialekte) als einfachen Indikator nehmen, gibt es rund 7000 Kulturen. Nur die ganze 
Bandbreite zeigt die Vielfalt des Menschenmöglichen. Dafür sind auch extrem erscheinende 
Einzelfälle der menschlichen Daseinsgestaltung von Bedeutung, denn: „Was wirklich ist, ist 
auch möglich.“

Die angeführten klassischen Ansätze der ethnologischen Kulturtheorie des 19. und 20. 
Jahrhundert ließen zwei Aspekte unterbelichtet: (a) die Unterschiede innerhalb von Kollektiven 
(intra-kulturelle Diversität) und damit Individualität sowie (b) die Rolle von Materialität, sei es 
als gegenständliche Kultur oder in Form materieller Umwelt (Natur). Beides zusammen führt 
dazu, einen Motor kulturellen Wandels zu übersehen: Menschen lernen nicht nur von anderen 
Menschen, sondern auch durch individuellen Umgang mit Gegenständen. In Sozialverbänden 
wird außerdem nicht nur von Sozialpartner:innen, sondern auch individuell durch den Umgang 
mit materiellen Gegenständen, die großenteils ihre Vorgänger:innen herstellten, gelernt.

Der holistische und bezüglich Substantialität offene Kulturbegriff deckt sich aber nur be-
grenzt mit manchen Kulturbegriffen der Ethnologie. Ein engeres Verständnis zeigt der semio-
tische bzw. symbolische und sinnorientierte Kulturbegriff (Geertz 1992). Dieser interpretative 
Begriff versteht Kultur als Bedeutungsdimension gesellschaftlichen Lebens. Kollektive Sinn-
systeme artikulieren sich in sozial verbindlichem Weltverständnis, kulturellem Wissen und 
Symbolen. Sowohl seitens der Akteur:innen als auch methodisch seitens der Wissenschaft geht 
es um Sinnverstehen. Auch das dominante Kulturverständnis der nordamerikanischen Cultural 
Anthropology ist deutlich enger als der Tylor’sche Begriff. Kultur wird hier als Kognition oder 
als kulturelles Wissen bestimmt. Damit sind handlungsleitende Weltbilder bzw. kollektive Re-
präsentationen gemeint, wie Kosmologien, Kosmogonien, Klassifikationen und Routinewissen. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96

Christoph Antweiler

Üblicherweise wird er sogar auf einen noch engeren Bereich reduziert, nämlich auf das in einem 
Kollektiv von allen Individuen geteilte Wissen und Weltbild sowie eine entsprechend geteilte 
Symbolik. 

Während in der Ethnologie Kultur zumeist umfassend gemeint ist und das Soziale einen 
Teilbereich neben anderen (etwa Religion und Wirtschaft) darstellt, ist es in der Soziologie meist 
umgekehrt. Dort wird Kultur als eines unter mehreren Teilsystemen des Systems Gesellschaft 
gefasst. Parsons etwa sieht Kultur als Bereich der Produktion und Verbreitung von Ideen. Die 
neuere Kultursoziologie sieht sich weniger als Teilbereichssoziologie, sondern eher als Perspek-
tive der Allgemeinen Soziologie (Moebius et al. 2019). Sie stellt ebenfalls die ideellen Aspekte 
(Wissensordnungen in Diskursen, Habitus und Lebensstilen) in den Mittelpunkt, betont aber 
im Sinne eines cultural turn, dass Kultur eine sämtliche Bereiche der Gesellschaft durchwirken-
de Dimension ist.

Bei der Betonung eines ganzheitlichen Kulturbegriffs im politischen Kontext darf es nie 
um die bloße Beschwörung von Zusammenhängen gehen, wie es leider viele Texte unter dem 
Motto „more-than-human“ tun (vgl. die Kritik bei Antweiler 2022a: 329–351 am Beispiel des 
„Patchy Anthropocene“ von Tsing et al. 2019). Gerade angesichts der multiplen Problematik 
des Anthropozäns kann es nicht bei einem Alles-hängt-mit allem-zusammen bleiben. Wir brau-
chen Analysen. Es geht darum, die systemischen Verknüpfungen verschiedener Elemente und 
Dimensionen in einem sozialen System zu zeigen, das jetzt angesichts des Anthropozäns ein 
geosoziales und geokulturelles System ist (Clark und Szerszynski 2021). Insbesondere im po-
litischen Kontext können Ethnolog:innen – lokal oder überlokal – zur Lösung eines der größten 
Probleme bei der Arbeit gegen das Anthropozän beitragen: dem rein sektoral orientierten und 
dazu kurzzeitorientierten politischen Handeln. 

Kultur kreuzt Substanzkategorien

Die totalisierende Kulturdefinition von Tylor beinhaltet noch einen zweiten zentralen Aspekt: 
Kultur ist in keiner Weise physisch reduzierbar. Sie ist weder auf Materielles (Gegenstände, 
Werkzeuge, Schrift) noch auf Psychisches (Gedanken, Emotionen) oder Soziales (Beziehungen, 
Netzwerke) zu beschränken. Kultur ist jegliches vom Menschen Gemachtes, also Artefakte 
im weiteren Sinne. Neben Arte-fakten im engeren Sinne gibt es Sozio-fakte und Menti-fakte. 
Kurz gesagt: Kultur ist materiell hybride. 

Materialität, Sozialität und Praxis bilden schon bei nicht menschlichen Primaten einen Ne-
xus. Da es hier aber um Menschen geht, ist eine weitere Differenzierung vonnöten. Zunächst ist 
zu unterscheiden zwischen materiellen Gütern und organismischen Kulturbestandteilen. Dies 
ist eine Unterscheidung innerhalb der in Texten zur materiellen Kultur als „Dinge als Sub-
stanz (in der Natur)“ benannten Kategorie, die von konzeptbasierten „Dingen als materieller 
Kultur“ getrennt werden (Hahn 2014: 10). Wenn materielle Kultur die Gegenstände meint, die 
in die Lebenswelt der Menschen einbezogen werden, also als „die Summe aller Gegenstände ver-
standen (wird), die in einer Gesellschaft genutzt werden oder bedeutungsvoll sind“ (Hahn 2014: 
18), dann gehören domestizierte Tiere wie auch anthropogen überformte Landschaftselemente 
dazu. Lebewesen haben aber deutlich andere Eigenschaften und Existenzerfordernisse als ma-
terielle Gegenstände bzw. die abiotische Natur. Bei Lebewesen sind Anpassung, Reproduktion, 
Generationalität und Domestizierbarkeit zu berücksichtigen. Lebewesen haben nicht hintergeh-

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97

Kultur kreuzt Substanzklassen

bare Eigenschaften, die sich von nicht hintergehbaren Eigenschaften anderer materieller Dinge 
unterscheiden. Materialität ist also mehr als Dinge (siehe Abb. 1).

Dem oben erläuterten bezüglich Substanz offenen Kulturbegriff entsprechend sind z. B. 
Kulturpflanzen als Bestandteile von Kultur anzusehen. Während die Baumblätter vor einem 
Gebäude in Abb. 2 oberflächlich betrachtet als Illustration des Gegensatzes von Natur und Kul-
tur erscheinen, kann das Bild tatsächlich als Beispiel von unterschiedlichen Formen kultürlicher 
Materialität gesehen werden. Als Teil der belebten Natur unterscheiden sich pflanzliche Blätter 
aber in ihren Eigenschaften, etwa ihrer Generationalität, stark von anderen Kulturbestandteilen, 
wie Gebäuden, die ebenfalls einen Eigensinn haben, etwa durch Gewicht und Statik. Diese ana-
lytische Unterscheidung innerhalb von materialer Substanz ist deshalb von Bedeutung, weil es 
die Agency von Akteur:innen beeinflusst, z. B. durch unterschiedliche Prägbarkeit (malleability) 
der Materialien. Unbelebte Materialien ermöglichen andere, vielfach weniger eingeschränkte, 
Handlungen als belebte Kulturgüter. Das Spektrum des enablements ist stärker eingeschränkt 
(constraints, Tab. 1). Innerhalb belebter Wesen gibt es weitere für menschliche Nutzung zentrale 
– und dabei nicht kontingente – Unterschiede, etwa bei Nutztieren. Schweine etwa stellen bei 
ähnlicher Nahrung auch ähnliche Ansprüche an Entstehung und Herkunft ihrer Nahrung wie 
Menschen: kohlehydratreich und eiweißhaltiges Futter. Rinder hingegen brauchen Grasland, 
das sie beweiden können. Sie sind damit deutlich nomadischer als die eher ortsgebunden leben-
den Schweine. Rindfleisch „frisst … Fläche, bevor es selbst gegessen werden kann“ (Reichholf 
2011: 83). 

Technologien, kulturelle Weitergabe und mehrfaches Erbe

Wegen ihrer verschieden gearteten Materialität unterscheiden Kulturaspekte sich auch hinsicht-
lich ihrer Nutzbarkeit als kulturelle Ressource. Ein einfaches Beispiel: Wissen kann als einzige 
Ressource – im Unterschied zu Land, Rohstoffen und Arbeit – intra-sozial geteilt (shared), intra-
sozial vererbt (Transmission) und an andere Sozialverbände weitergegeben werden (Transfer) 
oder sich räumlich ausbreiten (Diffusion), ohne dabei in der Ursprungsperson oder -gemein-
schaft verloren zu gehen. 

Abb. 1  Kultur kreuzt materiale 
Substanzklassen. (Orig. Christoph 
Antweiler)

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98

Christoph Antweiler

Auch die Erneuerbarkeit von Ressourcen hängt eng an ihrer materiellen Verfasstheit. 
Schließlich hängt die Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit der Weitergabe an andere Gemein-
schaften, der Transfer und die räumliche Diffusion von Kultur, stark von der Materialität ab. 
Gerade der Kulturtransfer ist aber ein entscheidender Motor von kultureller Evolution. Die 
tatsächliche Neuerfindung von Werkzeugen ist historisch vergleichsweise selten, weil sie an 
viele Vorbedingungen geknüpft ist, wofür das Rad-mit-Achse ein Beispiel ist (Hodder 2018: 
12−13, 61−63, Fig. 1.5). Kulturelle Software kann sich ggf. leichter und schneller verbreiten als 
Hardware. Bei Technologien werden vielfach kulturelle Ideen übernommen (stimulus diffusion), 
ohne dass den Nehmenden die genaue materiale Basis bekannt ist, so, wie es z. B. beim Kultur-
transfer von Porzellan war. Schließlich ist der Aufforderungscharakter (Affordanz) etwa von Ge-
brauchsgegenständen, Werkzeugen oder Gebäuden kontingent zu kulturspezifischem Wissen. 
Dieser multiple Charakter von materiellen Phänomenen lässt es sinnvoll erscheinen, Formen der 
Manifestation und/oder Verkörperung im Sinne von Embodiment einer jeweiligen Kultur einer 
Gemeinschaft analytisch zu unterscheiden (Tab. 1). 

Abb. 2  Materiell unterschiedliche 
Kulturmanifestationen (K4 und 
K7) am Bonner Schloss, für 
Erklärung der Kategorien K1 bis 
K12 vgl. Tab. 1. (Foto: Christoph 
Antweiler, 2019)

Tab. 1  Implikationen unterschiedlicher Manifestation und Verkörperung von Kultur für Agency, Transmission 
und Transfer. (Verändert nach Antweiler 2022: 419)

Form der Manifestation und 
Verkörperung von Kultur

Implikationen für 
aktuale Handlungs-
macht (agency)

Implikationen für 
Transmission und 
Kulturtransfer

Implikationenfür 
Geschichts-
wissenschaft und 
Archäologie

K1 Kultur manifestiert im Gehirn 
einer Person: nicht sprachliche 
Gedanken

Maximale Freiheit, 
da keine materiellen 
constraints

Direkter Transfer 
nicht möglich

Nur introspektiv 
zugänglich, Ver-
gessen

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


99

Kultur kreuzt Substanzklassen

K2 Kultur verkörpert im Sprech-
handeln: parole

Wortschatz bildungs-
bezogen stark 
differierend, nur für 
ko-präsente Sozial-
partner:innen er-
fahrbar

Limitiert auf Spre-
cher:innengemein-
schaft, Missverständ-
nisse, Zufallswandel

Oft kurzzeitig und 
daher nicht über-
liefert 

K3 Kultur verkörpert in Verhalten 
und Handeln: z. B. Körper-
sprache, Routinen, Rituale, 
Performance

Eingeschränkt durch 
Basisbedürfnisse, 
Viabilität, beobacht-
bar für Sozialpart-
ner:innen 

Zum Teil auch für 
Sprachfremde ver-
ständlich, Fehldeu-
tungen

Oft kurzzeitig und 
nicht überliefert, 
Intentionalität 
(Handeln) kaum 
fassbar

K4 Kultur manifestiert in ma-
teriellen unbelebten Dingen 
(Technologie): z. B. Gegen-
stände, Monumente, Musik, 
Kunst (Artefakte i. e. S.)

Begrenzt durch phy-
sikalische und che-
mische Bedingungen

Materialabhängig, 
mehr oder minder 
dauerhaft, potential 
transgenerational

Zentrale Daten-
basis, aber 
Selektionsgrad 
der Überlieferung 
unklar

K5 Kultur manifestiert in mate-
riellen Spuren: z. B. Arbeits-
spuren auf Artefakten 

Begrenzt durch phy-
sikalische und che-
mische Bedingungen

Weitergabe nur wenn 
bewusst, bemerkt

Oft gut zugäng-
lich, aber präziser 
Praxisbezug unklar

K6 Kultur manifestiert in außer-
körperlichen Speichermedien: 
Schrift, IT

Kapazität tendenziell 
unbegrenzt, Zu-
griff durch mehrere 
Nutzer, Zugriff durch 
Wissen oder Instru-
mente begrenzt

Unterschiedliche 
Dauerhaftigkeit je 
nach Medium, Ver-
fall

Nur in historisch 
jungen oder sogar 
nur in gegenwarts-
nahen Phasen 

K7 Kultur verkörpert in Organis-
men: z. B. Haustiere, gene-
tisch veränderte Lebewesen, 
im Ego selbst

Eingeschränkt durch 
Basisbedürfnisse, 
Viabilität

Eingeschränkt durch 
Generationalität

Differentielle 
Überlieferung 
(Ramentation, 
Fossilisierung)

K8 Kultur verkörpert im mensch-
lichen Organismus, z. B. 
Organreaktion auf Ernährung 

Eingeschränkt durch 
Basisbedürfnisse und 
Viabilität

Eingeschränkt durch 
Generationalität

Extrem selektiv 
überliefert

K9 Kultur verkörpert im eigenen 
Organismus: z. B. individuel-
ler Stress

Eingeschränkt durch 
Basisbedürfnisse und 
Viabilität,

Eingeschränkt durch 
Generationalität, 
kaum weitergegeben

Tw. introspektiv 
erfahrbar, tw. be-
obachtbar

K10 Kultur manifestiert in künst-
lichen Materialien im oder 
am eigenen Organismus: Bsp. 
Tätowierung, Skarifizierung, 
Herzschrittmacher 

Eingeschränkt durch 
Basisbedürfnisse, 
durch Viabilität 

Eingeschränkt durch 
Generationalität, 
erweitert durch tech-
nische Innovationen

Tw. nur in his-
torisch gegen-
wartsnahen Phasen

K11 Kultur manifestiert in Assem-
blagen, z. B. an Stränden oder 
in Müllhalden

Je Materialitäts-As-
semblage unterschied-
lich eingeschränkt

Unterschiedlich 
eingeschränkt nach 
Lebensdauer, Zyklen

Zuordnung zum 
Entstehungsort 
der Einzelteile ggf. 
schwierig

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100

Christoph Antweiler

Die Mechanismen kultureller Weitergabe sind bei Primaten erheblich vielfältiger als bei 
anderen Lebewesen. Zur genetischen Vererbung kommt nicht-genetisches Erbe durch Eltern, 
Verwandte, Nichtverwandte und Peers. Beim Menschen kommt aber außer der zentralen 
Weitergabe kultureller Inhalte durch sprachliche Kommunikation noch die Weitergabe durch 
außerkörperliche Kultur in Form von Gegenständen und bei manchen Kulturen Schrift und 
weitere außerkörperliche Informationsträger hinzu. Einige andere Primaten gebrauchen zwar 
auch Werkzeuge (tool using) und stellen sie sogar her (tool making), aber diese Gegenstände 
selbst spielen wegen der fehlenden Fähigkeit zur Instruktion für die Weitergabe zwischen den 
Generationen nach heutigem Kenntnisstand kaum eine Rolle. 

Die jeweilige Materialität beeinflusst auch stark eine wahrscheinlich einzigartige Eigenschaft 
des Menschen: die Fähigkeit zur Akkumulation von Kultur (cumulative culture). Diese Fähig-
keit ist zentral für die Erklärung von sozialer Evolution im Sinne von Komplexitätssteigerung 
und/oder Anpassung (Antweiler 1991; Hodder 2018: 43; Zeder 2018; Haidle und Jaudt 2020). 
Die Möglichkeit, Innovationen und Lösungen als kulturelle Errungenschaften zu konservieren 
und auf einen erreichten Stand aufzubauen (ratchet effect, Tomasello 2006; vgl. Abb. 3; vgl. To-
masello 2020), unterscheidet sich je nach der Materialitätsform außerkörperlicher Kultur. Um 
die Transmissionsfähigkeit von Chaînes opératoires (Haidle 2012: 108-110) oder Hodders ent-
anglements biotischer, sozialer und materialer Dinge (Hodder 2012, 2018, 42, 110−112) und ih-
ren Bezug zu Zielen genau zu verstehen, bräuchten wir eigentlich eine genaue Klassifikation der 
Möglichkeiten der Wissensakkumulation und der Breite der Handlungsmöglichkeiten für jeden 
Gegenstandstyp bzw. jede Technologie, etwa Sprache, Schrift, Werkzeuge und Monumente. 

Die präzise Unterscheidung der Mechanismen der kulturellen Weitergabe erlaubt es auch, 
die Einflüsse von Kultur auf die genetische Evolution (culture-driven genetic evolution, Henrich 
2016: 59−60) genauer zu fassen. Der dauerhafte Gebrauch von Artefakten, etwa Werkzeugen 
und Waffen, hat anatomische Veränderungen etwa im Rücken oder in den Händen zur Folge, 
führt zu neuen kortikalen Verbindungen im Gehirn und verändert Fähigkeiten der funktiona-
len Koordination. Auf der Verhaltensebene erhöht sich die Geschicklichkeit, z. B. die Fertigkeit 
zum Werfen, während sich die Körperkraft vermindert. Die Verschränkung neurokultureller 
Forschung mit der Analyse von Gegenständen zeigt die Bedeutung von materieller Kultur für 
kulturgetriebene genetische Evolution. Mithin kann die Geschichte des Menschen grundsätzlich 
als Koevolution und als Nischenkonstruktion verstanden werden (vgl. Riede 2019 für eine prä-
zise archäologische Anwendung). 

Auch innerhalb von einzelnen Kulturgemeinschaften werden verschiedene Gegenstände mit 
unterschiedlichen Transmissionsweisen tradiert. Hierzu könnte man die von Jordan (2015) an 
archäologischen und ethnologischen Beispielen herausgearbeiteten multiplen Traditionen ma-
terieller Kultur heranziehen. Die differenzierten Ursachen und differenzierenden Effekte mate-

K12 Kultur manifestiert und ver-
körpert in Landschaften: z. B. 
anthropogen veränderte Bio-
me (Anthrome)

Angesichts der Größe 
stark eingeschränkt, 
verschieden je nach 
ökosystemischer 
Dynamik 

Eingeschränkt durch 
Generationalität und 
geophysikalische 
Umstände

Tendenziell dauer-
haft, bis hin zu 
Anthromen

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


101

Kultur kreuzt Substanzklassen

rieller Kultur betreffen das ganze Kontinuum der Wagenheber-Effekte – im Spektrum zwischen 
dem tatsächlichen mechanischen Wagenheber und menschheitsgeschichtlichen technologischen 
Innovationen, wie der neolithischen Revolution und etwa dem wissenschaftlichen Fortschritt 
durch den Aufstieg „on the shoulders of giants“. Die potenzielle intra-kulturelle Vielfalt der Ma-

Abb. 3  „Ratsche“, bestehend aus Sperrrad (1), Sperrklinke (2) und Lager (3) 
als Beispiel des Wagenhebereffekts (ratchet effect). (Schorsch 2011, 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Ratchet_Drawing.svg)

Abb. 4  „Effekte dreifachen kulturellen Erbes in Köln: weitgehend anthropogenes 
Gebäude, teil-anthropogene „Kulturpflanzen“ und teil-anthropogene 
Atmosphäre. (Vgl. K4, K7 in Tab. 1, Foto: Christoph Antweiler, 2021)

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102

Christoph Antweiler

terialformen und ihrer jeweiligen Transmissionsformen gilt es zu differenzieren. Das gilt auch 
für die mit jeder neuen Technologie, wie Schrift oder Landwirtschaft verbundenen sozialen und 
emotionalen Kosten und die Kanalisierungen, die langzeitlich die kulturellen Optionen ein-
engen (Schlaudt 2022). 

Das hier nur skizzierte Konzept des multiplen Erbes und eine präzise Unterscheidung der 
Mechanismen der kulturellen Weitergabe könnten weiterentwickelt werden, wenn Birgitts aus-
gewogener Zugang beherzigt wird. Während ein Fokus auf Materialität und Wissen viele Fenster 
zum Verständnis kulturellen Wandels eröffnet, sollten Emotionen und Affekte nicht vergessen 
werden. Kulturelle Objekte und individuelle wie soziale Emotionen können in vielfacher Weise 
verknüpft sein. Sowie ein ausschließlicher thematischer Fokus auf Rationalität und Kognition 
eine Verengung darstellt, so sollten umgekehrt Emotionen und Affekte nicht „ontologisch“ 
gegen Wissen und Vernunft ausgespielt werden. Gleiches gilt im Feld der Methodik für kultur-
analytische Zugänge und den Kulturvergleich. Die Komplexität eines Phänomens sollte uns 
nicht zu nebulösen Formulierungen anregen, sondern mit der Schärfung analytischer Begriff-
lichkeiten beantwortet werden. Ein jedes synthetisches Unterfangen setzt eine vorherige Analyse 
voraus. Ein jedes interdisziplinäres Vorhaben kann nur Früchte bringen, wenn die jeweilige dis-
ziplinäre Basis theoretisch und methodisch gut fundiert ist. Nur eine klare Begrifflichkeit, die 
emische Konzepte ernst nimmt, zu diesen aber gleichzeitig ein analytisches wissenschaftliches 
Vokabular entwickelt, eröffnet die Möglichkeit eines produktiven Kulturvergleichs als auch ein 
echtes interkulturelles Verstehen. 

Für mich zeichnen sich Birgitts Arbeiten in Theorie und Methodik durch eben diese Hal-
tungen aus. Ihr gleichermaßen analytischer wie interpretierender Zugang zu Denken, Fühlen 
und Kultur trifft in ihrem Werk wunderbar mit einer für die Ethnologie zentralen Qualität 
zusammen, auf die in Beiträgen im zweiten Teil dieses Bandes Bezug genommen wird: ethno-
graphisch sauber fundierte Empirie.  

Literatur

Antweiler, Christoph 1991: On Natural Experiments in Social Evolution: The Case of Oceania. In: Christoph Ant-
weiler und Richard N. Adams (Hg.), Social Reproduction, Cultural Selection, and the Evolution of Social Evolu-
tion. Leiden: E.J. Brill, 158–171.

Antweiler, Christoph 2017: Zur Universalität von Emotionen. Befunde und Kritik kulturvergleichender Ansätze. In: 
Tobias Kienlin und Leonie C. Koch (Hg.), Emotionen – Perspektiven auf Innen und Außen. Bonn: Verlag Dr. 
Rudolf Habelt, 125–147. 

Antweiler, Christoph 2021: Transdisziplinarität als ko-produktives Scheitern? Autoethnographische Reflexionen zu 
einem Projekt in Thailand. Zeitschrift für Ethnologie 145 (1): 131–151.

Antweiler, Christoph 2022a: Anthropologie im Anthropozän. Theoriebausteine für das 21. Jahrhundert. Darmstadt: 
WBG (WBG Academic).

Antweiler, Christoph 2022b: Multiple Praktiken kultureller Transmission. Ein biokultureller Ansatz zu Materialität 
als Sozialform. In: Tobias L. Kienlin und Richard Bussmann (Hg.), Sozialität –Materialität – Praxis. Bonn: 
Habelt, 407–429. 

Augé, Marc 2019: Die Zukunft der Erdbewohner. Ein Manifest. Berlin: Matthes und Seitz (Orig. „L’Avenir des Ter-
riens. Fin de la préhistoire de l’humanité comme société planétaire”, Paris: Albin Michel, 2017).

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103

Kultur kreuzt Substanzklassen

Clark, Nigel und Bronislaw Szerszynski 2021: Planetary Social Thought. The Anthropocene Challenge to the Social 
Sciences. Cambridge: Polity Press.

Geertz, Clifford James 1992: Kulturbegriff und Menschenbild. In: Rebekka Habermas, und Nils Minkmar (Hg.), 
Das Schwein des Häuptlings. Sechs Aufsätze zur Historischen Anthropologie. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach, 
56–82 (Wagenbachs Taschenbuch, 212).

Hahn, Hans Peter 2014: Materielle Kultur. Eine Einführung. Berlin: Reimer Verlag. 

Haidle, Miriam 2012: How to Think Tools? A Comparison of Cognitive Aspects in Tool Behaviour of Animals and During 
Human Evolution. Habilitationsschrift, Universität Tübingen (Cognitive Aspects in Tool Behaviour 1).

Haidle, Miriam und Oliver Schlaudt 2019: Where Does Cumulative Culture Begin? A Plea for a Sociologically 
Informed Perspective. Biological Theory. https://doi.org/10.1007/s13752-020-00351-w.

Hansen, Klaus P. 2009: Kultur, Kollektiv, Nation. Passau: Stutz. 

Hansen, Klaus P. 2011: Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einführung. Tübingen/Basel: A. Francke Verlag.

Haraway, Donna J. 2016: Staying With the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Durham, NC: Duke University 
Press. 

Henrich, Joseph 2016: Secret of Our Success. How Culture is Driving Human Evolution, Domesticating Our Species, and 
Making Us Smarter. Princeton/Oxford: Princeton University Press.

Henrich, Joseph 2020: The WEIRDest People in the World. How the West Became Psychologically Peculiar and Particu-
larly Prosperous. New York: Macmillan.

Hodder, Ian 2012: Entangled. An Archaeology of the Relationships Between Humans and Things. Oxford: Wiley-Black-
well.

Hodder, Ian 2018: Where Are We Heading? The Evolution of Humans and Things. New Haven, Conn.: Yale University 
Press.

Hodder, Ian 2020: The Paradox of the Longterm: Human Evolution and Entanglement. The Journal of the Royal An-
thropological Institute 26: 389–411. 

Holenstein, Elmar 2004: Philosophie-Atlas. Orte und Wege des Denkens. Zürich: Ammann Verlag.

Hoppe, Katharina 2021: Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik bei Donna Haraway. Frankfurt/New 
York: Campus. 

Hornborg, Alf 2017: Artifacts Have Consequences, Not Agency: Toward a Critical Theory of Global Environmental 
History. European Journal of Social Theory 20: 95–110.

Hornborg, Alf 2021: Nature, Society, and Justice in the Anthropocene. Unraveling the Money-Energy-Technology Com-
plex. Cambridge: Cambridge University Press. 

Jordan, Peter David 2015: Technology as Human Social Tradition: Cultural Transmissions among Hunter-Gatherers. 
Oakland, Calif.: University of California.

Kirchhoff, Thomas; Nicole C. et al. 2020: Naturphilosophie. Ein Lehr- und Studienbuch. Tübingen: Mohr Siebeck.

Klass, Morton 2003: Mind Over Mind: The Anthropology and Psychology of Spirit Possession. Lanham, Md.: Rowman 
and Littlefield.

Laland, Kevin und Lynn Chiu 2020: Evolution’s Engineers. Aeon. 

Moebius, Stephan, Frithjof Nungesser und Katharina Scherke 2019: Handbuch Kultursoziologie: Begriffe – Kontexte – 
Perspektiven – Autor_innen. Band 2: Theorien – Methoden – Felder. Wiesbaden: Springer VS.

Pagel, Mark 2012: Wired for Culture. Origins of the Human Social Mind. New York/London: W. W. Norton und Co. 

Reichholf, Josef H. 2011: Der Tanz um das goldene Kalb. Der Ökokolonialismus Europas. Berlin: Verlag Klaus Wa-
genbach. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104

Christoph Antweiler

Riede, Felix 2019: Niche Construction Theory and Human Biocultural Evolution. In: Anna M. Prentiss (Hg.), 
Handbook of Evolutionary Research in Archaeology. Cham: Springer, 337–358.

Röttger-Rössler, Birgitt 2002: Emotion und Kultur: Einige Grundfragen. Zeitschrift für Ethnologie 127: 147-162.

Röttger-Rössler, Birgitt 2004: Die kulturelle Modellierung des Gefühls: Ein Beitrag zur Theorie und Methodik ethnolo-
gischer Emotionsforschung anhand indonesischer Fallstudien. Münster: LIT Verlag.

Röttger-Rössler, Birgitt 2020: Research across Cultures and Disciplines: Methodological Challenges in an Interdis-
ciplinary and Comparative Research Project on Emotion Socialization. In: Michael Schnegg und Edward D. 
Lowe (Hg.), Comparing Cultures. Innovations in Comparative Ethnography. Cambridge: Cambridge University 
Press, 180–200.

Rudolph, Wolfgang 1973: Kultur, Psyche, Weltbild. Ethnologie: Zur Standortbestimmung einer Wissenschaft 3 (21).
Tübingen: Verlag Elly Huth.

Rudolph, Wolfgang und Peter Tschohl 1977: Systematische Anthropologie. München: Wilhelm Fink Verlag.

Schlaudt, Oliver 2022: Das Technozän: Eine Einführung in die evolutionäre Technikphilosophie. Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann.

Sterelny, Kim 2021: The Pleistocene Social Contract. Culture and Cooperation in Human Evolution. New York/Oxford: 
Oxford University Press.

Tomasello, Michael 2006: Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens, Zur Evolution der Kognition. Frank-
furt am Main: Suhrkamp (Orig. „The Cultural Origins of Human Cognition“, Cambridge, Mass.: Harvard 
University Press).

Tomasello, Michael 2020: Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp (Orig. „Becoming Human. 
A Theory of Ontogeny“, Cambridge, Mass./London: The Belknap Press of Harvard University Press 2019).

Trischler, Helmuth und Fabienne Will 2020: Anthropozän. In: Martina Heßler und Kevin Liggieri (Hg.), Tech-
nikanthropologie. Handbuch für Wissenschaft und Sudium. Baden-Baden: Nomos, 236–243.

Tsing, Anna Lowenhaupt, Andrew S. Mathews und Nils Bubandt 2019: Patchy Anthropocene: Landscape Structure, 
Multispecies History, and the Retooling of Anthropology. An Introduction to Supplement 20. Current An-
thropology 60: 186–197.

Tylor, Edward 2005. Die Anfänge der Cultur. Untersuchungen über die Entwicklung der Mythologie, Philosophie, Re-
ligion, Kunst und Sitte. Stuttgart: Georg Olms (Nachdr. d. Ausg. Leipzig 1873).

Van Loyen, Ulrich 2019: Nachwort. In: Déborah Danowski und Eduardo Viveiros de Castro (Hg.), In welcher Welt 
leben? Ein Versuch über die Angst vor dem Ende. Berlin: Matthes und Seitz, 158–161.

Vann, Elizabeth F. 2013: Culture. In: James G. Carrier und Deborah B. Gewertz (Hg.), The Handbook of Socio-
cultural Anthropology. London: Bloomsbury, 30–48.

Widdau, Christoph Sebastian 2021. Einführung in die Umweltethik. Ditzingen: Reclam.

Zeder, Melinda A. 2018: Why Evolutionary Biology Needs Anthropology: Evaluating Core Assumptions of the 
Extended Evolutionary Synthesis. Evolutionary Anthropology: Issues, News and Reviews 27: 267–284. 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91 - am 17.01.2026, 16:20:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783496030874-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

