1. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Wihrend sich Kapitel 6 mit den historischen Urspriingen des Gebirdensprachdol-
metschens befasste, begeben sich die weiteren Ausfithrungen auf die Spurensuche
in die rezentere Vergangenheit. Die befragten OGS-Dolmetscher*innen begannen
zuunterschiedlichen Zeitpunkten ihres Lebens in einem Zeitraum zwischen Anfang
der 1960er und Anfang der 1990er Jahre in unterschiedlichen Zusammenhingen zu
dolmetschen. Das folgende Kapitel geht der Frage nach, welche Herkunftsgeschich-
ten es den Befragten ermdglichten, die Tatigkeit des Dolmetschens aufzunehmen
und diese im Laufe der Zeit zu habitualisieren.

7.1  Herkunftswelten und multiple Zugehdrigkeiten

Die Geschichten, die von den Akteur*innen erinnert werden, wenn sie nach ihren
ersten Eindriicken und Erlebnissen in Zusammenhang mit dem Dolmetschen be-
fragt wurden, verzahnen sich in vielfiltiger Weise mit den historischen Wurzeln
des Gebardensprachdolmetschens. Die Befragten konnen aus einem ausreichen-
den zeitlichen Abstand Fiden spannen, die es ermoglichen, iiber die individuelle,
subjektive Geschichte hinaus zuriickzublicken bzw. diese in einem lingeren Zeit-
raum zu verorten. Das Wahrnehmen des Selbst als Gebardensprachdolmetscher*in
erfolgt nicht nur exklusiv, sondern als Ausschnitt, der raum-zeitlich mit der Vergan-
genheit jenseits der eigenen Geschichte verkettet ist. Wie sich zeigen wird, bilden
die historischen Urspriinge mit den Siulen der habitualisierten sowie der hetero-
nom und autonom organisierten Translation den vielgestaltigen Boden, der sowohl
Wiedererkennen als auch Abgrenzungsbediirfnis auszulésen vermochte. Sie spie-
len, um mit Brubaker und Cooper (2000) zu sprechen, im Laufe der Prozesse der
Verberuflichung einerseits eine tragende Rolle als Identifikationsfolie zur Ausbil-
dung von Gemeinsambkeit, Verbundenheit und Zusammengehoérigkeitsgefithl. Auf
der anderen Seite dienen sie als Folie zur Kontrastierung mit Gegenstiicken, mit
dem Ziel, sich von Vergangenem abzugrenzen und ein eigenes Profil zu entwickeln
(vgl. Gieryn 1983).

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

184

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Auf die Frage nach den sozialen Welten, denen die OGS-Dolmetscher*innen
entstammen, erliutert eine*r der Befragten:

Sozialbereich, Schule, Codas. Und welche, die in irgendwelchen Hilfs-, also Be-
hindertenvereinen gearbeitet haben. Lehrer. Das sind so die Urgesteine. Die sind
aus dem Bereich gekommen. Arbeitsassistentinnen, also Leute, die irgendwie mit
Cehorlosen zu tun hatten.

Dass vor den ersten Ausbildungsprogrammen in den 1960er Jahren Kinder gehor-
loser Eltern, Priester und Seelsorger*innen, Gehorlosenlehrer*innen und Fiirsor-
ger*innen bzw. Sozialarbeiter*innen Dolmetschdienste leisteten, ist hinlinglich
bekannt (vgl. etwa Napier/Goswell 2013: 2; Bontempo 2015: 116). Weniger weify man
tiber die individuellen und kollektiven Berufsfindungsprozesse der jingeren Ge-
schichte, da kaum empirische Daten ausgewertet wurden. Es ist zu vermuten, dass
das Interesse der Forscher*innen zunichst darin lag, sich mit der als notwendig
erachteten Professionalisierung sowie Fragen der Ausbildung zu befassen. Einen
Uberblick iiber die Entwicklung des Berufs bzw. den Wandel des Selbstbildes von
Gebardensprachdolmetscher*innen in den USA durch Institutionalisierungsmaf3-
nahmen bietet Cokely (2005).

Um die Entwicklung in Osterreich zu rekonstruieren, wurden, wie in Kapitel
5.2.2 dargestellt, zehn intensive Interviews mit acht der rund 20 OGS-Dolmet-
scher*innen' gefithrt, die den Verband mitgegriindet haben, zudem wurde eine
Person interviewt, die in der ersten Phase der Verberuflichung eine aktive Rolle
innehatte, allerdings nie dem Verband beitrat. In jeder individuellen Geschichte
zeigt sich, dass die Sphiren der habitualisierten und der heteronom und au-
tonom organisierten Translation hiufig iiberlappen und je eigene Lebens- und
Berufsgeschichten ermoglichten. Trotz dieser individuellen Unterschiede finden
sich Gemeinsambkeiten, aus denen sich ein Bild jener ersten Kohorte der 6ster-
reichischen Gebirdensprachdolmetscher*innen rekonstruieren lisst, die sich am
Professionalisierungsprojekt beteiligte. Eine Darstellung der individuellen familii-
ren und beruflichen Urspriinge wire an dieser Stelle zwar erhellend, kann jedoch
aus Griinden der Wahrung der Anonymitit nicht erfolgen. Alternativ wurde darauf
zuriickgegriffen, eine Landkarte der sozialen Herkunftswelten in einem Schnapp-
schuss grafisch darzustellen. Die Grafik (Abb. 3) stellt den Ausgangspunkt jedes
einzelnen Subjekts in Bezug auf Berufstitigkeit, gehorloses familiires Umfeld und
gerichtliche Beeidigung dar.

1 Zwei Personen wurde zweimal befragt, sechs Griindungsmitglieder hatten zur Zeit der Be-
fragung bereits andere Berufswege eingeschlagen.

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Abb. 3 Herkunftswelten

Wie aus Abb. 3 ersichtlich ist, sind — bis auf das Gericht — alle in Kapitel 6
besprochenen Sphiren der habitualisierten und organisierten Translationstitig-
keit als Kreise dargestellt. Erginzt werden sie durch zwei soziale Welten, die in
der Geschichte noch keine mafigebliche Rolle gespielt haben, nimlich Sozialpro-
jekt und Universitit. Unter Sozialprojekt werden von Horenden gefithrte Vereine
subsumiert, die MafSnahmen zur Verbesserung die Lebens- und Arbeitssituation
Gehorloser anbieten, wie Beratung, soziale und berufliche Eingliederung, Aus-
und Weiterbildung oder psychotherapeutische Versorgung. Eine weitere, Anfang
der 1990er Jahre in Osterreich hinzugekommene soziale Welt ist jene der Universi-
tat. Zu dieser Zeit begannen die Universititen Graz und Klagenfurt Kontakte mit
Gehorlosenorganisationen zu kniipfen, erste Gebardensprachkurse anzubieten,
Forschungs- und Bildungsprojekte zu planen und eine langfristige Kooperation
einzugehen. Ein*e Coda konnte keiner der in der Grafik dargestellten sozialen
Welten zugeordnet werden, da er bzw. sie beruflich nicht mit Gehorlosen befasst
war und die soziale Welt der gehérlosen Familie aus grafischen Griinden nicht
als eigener Kreis dargestellt werden konnte. Zu Differenzierungszwecken werden
jene Befragten, die in einer gehdrlosen Familie sozialisiert wurden, mit erhobenen
Armen dargestellt. Die Sphire der heteronom organisierten Dolmetschtitigkeit
bei Gericht wurde ebenso nicht als gesonderter Kreis dargestellt, da sie, wie in

14.02.2026, 00:55:58. op

185


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

186

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Kapitel 6.3.1 gezeigt werden konnte, keine Dolmetscher*innen hervorbringt, son-
dern diese aus anderen sozialen Welten rekrutiert. Der Paragraf zu Fiifden einiger
Dolmetscher*innen kennzeichnet jene Personen, die bereits vor Einsetzen erster
Professionalisierungstendenzen als Gerichtsdolmetscher*innen vereidigt worden
sind.

Einige Personen wurden in mehreren Welten sozialisiert, wodurch sie multi-
ple Zugehorigkeiten ausbildeten. So finden sich etwa die Kombinationen Gehérlo-
senverein und Kirche, Kirche und Schule oder Sozialprojekt und Gehérlosenverein.
Pfaff-Czarnecka (2011: 201) definiert »belonging« als »emotionally charged social lo-
cation« und geht im Kontext der Migrationsforschung davon aus, dass Menschen im
Laufe ihres Lebens unter ungewissen Bedingungen zwischen verschiedenen sozia-
len Welten navigieren, dadurch »multiple belongings« ausprigen und neben kollek-
tiven auch individuelle Formen von Orientierung, Wissen, Verhalten und Handeln
entwickeln, die sich auf ihre Grenzziehungsarbeit auswirken (siehe dazu Kapitel
4.1.1). Dies ist insofern auch im Zusammenhang mit dem Lebensweg und den Be-
rufsfindungsprozessen der OGS-Dolmetscher*innen von Belang, als trotz der zen-
tralen Herkunftswelten nicht von homogenen kollektiven Einbindungen ausgegan-
gen werden kann.

Wie infolge der Erkenntnisse aus Kapitel 6.3.2 nicht anders erwartet, sind in der
sozialen Welt des Gehorlosenvereines, der die autonom organisierte Translations-
tatigkeit abdeckt, vor allem Codas vertreten. Was die Beeidigungen betrifft, findet
sich eine Vertreterin bzw. ein Vertreter der Gehérlosenschule, die meisten stammen
jedoch aus der Welt der Gehorlosenvereine und/oder gehérloser Familien. Die Vor-
machtstellung der Schule als typische Rekrutierungssphire endete, wie gezeigt wer-
den konnte, Anfang der 1920er Jahre (siehe Tabelle 1 in Kapitel 6.3.1.3). In nachfol-
gendem Kapitel sollen die familiire wie die berufliche Sozialisation der Befragten
und in diesem Zusammenhang erste Erfahrungen mit Grenzziehungsprozessen in
den Ursprungssphiren rekonstruiert werden.

1.2 Gehdrlosengemeinschaft und Gebardensprache: Schwellenwelt
vs. neue soziale Welt

Die zwei zentralen Voraussetzungen, um sich ggf. in der Funktion eines Dolmet-
schers bzw. einer Dolmetscherin wiederfinden zu konnen, sind der Kontakt zur
Gehorlosengemeinschaft und der Erwerb einer Gebirdensprache. Im Falle von
Kindern gehérloser Eltern, Codas oder »heritage signers, verlaufen Kontakt und
Spracherwerb in einem Spannungsfeld von zunichst priméirer und dann sekun-
direr Sozialisation. Sie haben im Familienverband bereits eine plausible Welt
konstruiert, die mit Eintritt in Kindergarten oder Schule auf andere Muster des
Denkens und Handelns trifft. Erwachsene Horende hingegen betreten im Zuge ih-

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

res Kontakts mit Gehérlosen eine neue soziale Welt, die fiir sie zuvor nicht existiert
hat und in der sie sich erst zurechtfinden miissen.

7.2.1 Die Schwellenwelt als Biirde und Bereicherung

Studien tiber die Lebenssituation und iiber Identititsbildungsprozesse von Men-
schen, deren Eltern gehorlos sind, sind bis in die 2000er Jahre rar. Als Informa-
tionsquellen liegen vor allem persénlichen Reflexionen (etwa Mudgett-DeCaro
1996) und Autobiografien ohne jeglichen wissenschaftlichen Anspruch vor, wie etwa
Lou Ann Walker (1989) oder Ruth Sidransky (1993). Die ersten wissenschaftlichen
Untersuchungen aus den 1970er und 1980er Jahren stammen aus dem Bereich der
Sprachwissenschaft und befassten sich mit der meist als problematisch erachteten
Sprachentwicklung horender Kinder in einem gehorlosen Familienumfeld (vgl.
Bishop 2008: xxiii). In den 2000er Jahren weitete sich die linguistische Forschung
insofern aus, als die Besonderheiten des bilingualen, bimodalen Spracherwerbs
und der bilingualen, bimodalen Sprachverwendung von Kindern ebenso wie Er-
wachsenen wertfrei in den Fokus riickten (vgl. etwa Bishop/Hicks 2008; fiir einen
Uberblick vgl. Napier 2021). Im Folgenden werden, nach einem Einblick in die
Forschung zur Identititsbildung von Codas als liminale Wesen an der Schwelle
zwischen der Welt der Gehdorlosen und der Welt der Horenden, die Erinnerungen
der Befragten an ihr gehorloses familidres Umfeld in den Blick genommen.

7.2.1.1  Die Konstruktion einer Coda-Welt und die Rolle der Forschung
Neben der Bezeichnung Coda, die in dieser Arbeit verwendet wird, da sie sich in Os-
terreich durchgesetzt hat, findet man das Akronym HMFD, eine in Grof3britannien
geprigte Bezeichnung, die fiir »hearing, mother father deaf« steht (Napier 2008:
232), sowie »hearing children in deaf-parented families«, woraus sich die Bezeich-
nung »deaf-parented interpreter« ableiten lisst, die vor allem in der Praxis Verwen-
dung findet. Eine jiingere Bezeichnung, die fiir hérende und gehorlose Codas ver-
wendet wird, ist »heritage signer« (Compton 2014; Napier 2021), in Anlehnung an
»heritage speaker«, das zunichst fiir Kinder von Migrant*innen verwendet wurde.
Die erste substanzielle, umfassende empirische Studie tiber erwachsene Codas
stammt vom US-amerikanischen Kulturanthropologen Paul Preston, der selbst
Sohn gehérloser Eltern ist (Preston 1995a, 1995b). Auf der Basis von 150 Interviews
widmete er sich der Frage der kulturellen Identifizierungen dieser Menschen, die
er gleichermafien als Insider wie Outsider verortet sieht. So lautet auch einer der
ersten Sitze in Aaron Shields (2005: 87) Studie: »Coda identity is complicated.« Im
Unterschied zu Kindern mit Migrationshintergrund, die ebenso in zwei Kulturen
und zwei Sprachen sozialisiert werden, werden horende Kinder gehorloser Eltern
Preston (1995b: 1463) zufolge in ein »alien environment« hineingeboren, denn sie
sind offensichtlich hérend, teilen also ein zentrales Merkmal ihrer Eltern nicht.

14.02.2026, 00:55:58. op

187


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

188

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Sie nehmen in der Gehérlosengemeinschaft insofern eine enigmatische Position
ein, als, wie Preston (ibid.: 1461) ausfiihrt, Identititszuschreibungen in Gehorlo-
sengemeinschaften auffallend dichotom und polarisierend konstruiert sind. In der
Mehrheitsgesellschaft sind Codas zwar auf den ersten Blick unauffillig, erfahren
aber aufgrund ihres »Behindertenhintergrundes« Ausgrenzung und erleben Dis-
kriminierungen ihrer Eltern und des weiteren gehorlosen Umfeldes mit, was der
Autor mit Goffman als »courtesy stigmac (ibid.: 1464) bezeichnet.

Die verbreitete Praxis Gehorloser, ihr Leben fast ausschliefilich in der Gemein-
schaft mit anderen Gehorlosen zu verbringen, fithrt einerseits zu starken internen
Bindungen, wobei neben der Gehorlosigkeit die Gebirdensprache als eines der zen-
tralen Merkmale der »gehérlosen Welt« und ihrer Kultur betrachtet wird. Aufgrund
dessen, dass Gehorlose hochgradig endogam leben, und zwar sowohl hinsichtlich
ihrer sozialen Beziehungen als auch bei der Herstellung affinaler Verwandtschalft,
spricht Anne C. Uhlig (2012) in ihrer ethnografischen Studie zu Gehorlosen in
Deutschland von einer Verwandtschaftsgruppe und einer Kultur der Verbunden-
heit. Die Polarisierung zwischen horender und gehérloser Welt, die den mitunter
drastischen Methoden der medizinischen, psychologischen sowie heil- und son-
derpadagogischen Behandlung von Gehérlosigkeit in der Geschichte geschuldet
ist (siehe dazu Kapitel 5.1.1), fithrt zur kontinuierlichen (Re-)Produktion von Vor-
urteilen und Stereotypen iiber Horende. Die gehorlosen Eltern der von Preston
(1995b: 1463) befragten Codas etwa waren der Uberzeugung, Hérende verstiinden
alles, was sie horen. Zudem konne man ihnen grundsitzlich nicht vertrauen, was
die horenden Codas irritierte. Thr Wissen um beide sozialen Welten und deren
unterschiedlichen Vorstellungen voneinander fithrte daher dazu, dass die Kindheit
und Jugend vieler Codas von stindigem wechselseitigem Erkliren bestimmt war.

Codas werden in gehérlosen Familien und oft auch in Gehérlosenvereinen
primdrsozialisiert und treten mit dem Besuch von Kindergarten oder Schule in
die »horende Welt« ein. Die subjektive Wirklichkeit bekommt, um mit Berger und
Luckman (1966/2003) zu sprechen, nicht nur Konkurrenz und Uberlagerung zu
spiiren, Codas erfahren vielmehr einen »clash« zweier divergenter Perspektiven.
Die internalisierte emische Perspektive, mit einem Fokus auf Gebirden(sprache),
Identitit und Geschichte, auf Normen, endogame Muster und freiwillige soziale
Organisation trifft auf die etische Perspektive, die auf das Defizit des Nicht-Horen-
Konnens, Stille, Medikalisierung und Korrekturmafinahmen durch Horgerite- und
Implantattechnologie, Biotechnologie und heilpidagogische Erziehung aufbaut
(Shield 2005: 188). Die beidseitige Grenzziehungsarbeit zwischen horender und
gehorloser Welt hat insofern einen prigenden Einfluss, als bei vielen Codas auch im
Erwachsenenalter ambige Identititskonstruktionen zu verzeichnen sind, wie Stu-
dien ergaben (fiir einen Uberblick vgl. Napier 2021). Die multiplen Zugehérigkeiten
zu zwei scheinbar inkompatiblen Welten bezeichnet Preston als »drama of be-
longing« (ibid.: 1466). Shield (2005: 194) zufolge nehmen Codas in der gehorlosen

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Welt eine konfligierende Position ein, da, wie bereits Preston verzeichnete, Am-
biguitit nicht opportun ist. Sie sind Insider ebenso wie Auflenseiter, horend wie
gehorlos und gleichzeitig keines von beidem. Dass die Polarisierung Codas zu
schaffen machen kann, belegt auch eine Aussage von Jemina Napier, deren Eltern
gehorlos sind und die sich dagegen wehrt, eine eindeutige Position als Hérende
einzunehmen, wenn sie schreibt: »I resist of being labelled as a Hearing person
along with the Hearing majority [..]. I do not regard myself as being fully Hearing«
(Napier 2002: 145).” Eine solche Positionierung entgegen der Wirklichkeitskon-
struktionen beider sozialer Welten gelingt jedoch erst dann, wenn, um auf Berger
und Luckmann (1966/2003:153) zuriickzukommen, eine ausreichende Rollendistanz
herrscht, die es erlaubt, in der subjektiven Wirklichkeit mehrere Wirklichkeiten zu
denken, die nicht immer gleich relevant sein miissen.

Eingesponnen in einem Netz der Differenz entwickeln viele Codas Gefiihle der
Einzigartigkeit ebenso wie Gefiihle der Isolation (Preston 1995a: 54). Um Codas zu
vernetzen und einen Erfahrungsaustausch zu erméglichen, wurde im Jahre 1983 in
den USA der Verein CODA International gegriindet. Auch in verschiedenen Lindern
wie Osterreich gibt es, wenn nicht immer Vereine, so doch die Méglichkeit der Zu-
sammenkunft und des Austauschs.

Jenny L. Singleton und Matthew D. Tittle (2000: 227) vergleichen die Situati-
on gehorloser Eltern mit horenden Kindern hinsichtlich deren Sozialisation und
Akkulturation mit der Adoption von Kindern anderer Ethnien. Da nur wenige ge-
hérlose Kinder »Wurzeln« in gehorlosen Familien haben, also i.d.R. hérende Eltern
ein gehorloses Kind aufziehen, das dann wiederum hérende Kinder aufzieht, spre-
chen sie von »double-generation trans-racial adoption«. Dies kann dazu fiihren,
dass sich horende Kinder gehorloser Eltern eher als »culturally Deaf« empfinden
als gehorlose Kinder horender Eltern (Bishop 2008: xx). Dieses Empfinden kann im
Zusammenspiel mit den von Preston (1995a: 54) angefithrten Gefithlen der Beson-
derheit und der Isolation in massiver Grenzziehungsarbeit und einem ausgeprig-
ten Polarisieren zwischen »richtigen« und weniger »richtigen« Codas kulminieren.
So moniert Napier (2008), dass sich viele Codas in eine »third culture« zuriickzie-
hen und wendet sich in ihrem Artikel gegen Abschottungstendenzen, Zwangsmit-
gliedschaften und das Zelebrieren der Einzigartigkeit einer Coda-Welt. Auch findet
sie es erstaunlich, dass Buchtitel von Coda-Autobiografien stets um die Metaphern

2 Mit der Grofdschreibung von »Hearing« rekurriert sie auf die auf Woodward zuriickge-
hende und von ihm inzwischen kritisch betrachtete Grofdschreibung von »Deaf«, um kul-
turell Gehorlose zu bezeichnen, wihrend »deaf« jene umfasst, die sich als Horgeschadigte
definieren, keine Gebirdensprache verwenden und nicht Teil der Gemeinschaft sind (Wood-
ward/Horejes 2016). Mit »Hearing« bezeichnet sie Horende, die eine medizinische Perspek-
tive vertreten, »hearing« mit Kleinbuchstaben verweist auf Hérende, die die Gehérlosenge-
meinschaft als kulturelle Gemeinschaft wahrnehmen.

14.02.2026, 00:55:58. op

189


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

190

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Schmerz/Frustration, Stille und Differenz kreisen und auch wissenschaftliche Ar-
beiten nicht davor gefeit sind, wie Adams (2008) vier Coda-Typen »go betweenc,
»misfit«, »foreigner« und »glass ceiling«. Diese Konstrukte witrden der Komplexitit
des Phinomens nicht gerecht und lief}en keinen Raum fiir Individualitit und Mul-
tiperspektivitit. In ihrem Plidoyer fiir ihre eigene »multi-ipseity« stellt sie Uberle-
gungen an, denen mit Pfaff-Czarneckas (2011, 2013) dynamischem Konzept der mul-
tiplen Zugehorigkeiten begegnet werden kann (siehe Kapitel 4.1.1 und 7.1).

Napier bezieht sich mit der von ihr zu diesem Thema ins Treffen gefithrten Kon-
zeptmetapher »third culture« nicht auf Homi Bhabhas »third space«, sondern auf
M. J. Bienvenu (1987), die auch nicht auf Bhabha verweist. Bienvenu konstruiert ihr
Konzept des »third space« als utopische Zone der Begegnung, bevolkert von »midd-
le-people« und gekennzeichnet durch kontinuierliches Aushandeln von Regeln. Es
sei eine dynamische und flexible Zone des Kulturkontakts, weder permanent noch
stabil, sondern unklar, temporir, in stindiger Verinderung befindlich und somit
keine mogliche Identifikationsfolie. Interessanterweise ist das Konzept der Hybri-
dititin Studien zu Codas nicht weit verbreitet. Ataman (2008: 244) etwa spricht von
einem »hybrid third self« und Ronice Miiller de Quadros und Mara Liicia Masutti
(2008) beziehen sich auf postkoloniale Theoriebildung und greifen Mary Luise Pratts
»contact zone« auf, um die dynamische, relationale und improvisierte Dimension
der Begegnung zwischen Horenden, Gehérlosen und Codas hervorzuheben. In die-
ser Kontaktzone, die von asymmetrischen Machtbeziehungen gekennzeichnet ist,
werden die Subjekte durch die Beziehungen zueinander konstruiert, wobei nicht
Separation, sondern Co-Prisenz und Interaktion im Vordergrund stehen. In ihrem
rezenten Band spricht Napier (2021: 11) von intersektionellen Erfahrungen von Per-
sonen, die horend sind, sich vielleicht aber gehérlos fithlen.

Fur die vorliegende Untersuchung von Relevanz ist die Frage, wie Codas mit
ihren gebirdenden gehoérlosen Eltern in der Kindheit kommunizieren, wobei es
dazu nach wie vor, wie Napier (2021) erwihnt, wenig Forschung gibt. Einige Stu-
dien brachten eine breite Palette von Praktiken und Konventionen zu Tage (vgl.
Preston 19954, 1995b; Singleton/Tittle 2000; Hadjikakou et al. 2009; Pizer/Walters/
Meier 2013). Manche gehérlosen Eltern kommunizieren mit ihren Kindern in einer
Gebirdensprache, andere abwechselnd in einer Gebirdensprache und sprechend
oder durch Code-Blending, einige bevorzugen eine MCL, also eine an die jeweilige
Lautsprache angelehnte Struktur, und wiederum andere vermeiden es tiberhaupt,
mit ihren Kindern zu gebirden, obwohl sie sich mit ihren Partner*innen und
Freund*innen in einer Gebirdensprache unterhalten. Die Wahl des Kommunika-
tionsmittels unterscheidet sich oft auch von Kind zu Kind, Viter kommunizieren
mitunter anders als Miitter und manchmal herrscht im engsten Familienverbund
ein anderer Kommunikationsstil vor als im Verein. Die Griinde hierfiir sind viel-
faltig und reichen von der jeweiligen Gebirdensprachkompetenz der Eltern — die
meisten erwachsenen Gehorlosen sind keine Native Speaker einer Gebardensprache

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

—, und ihrer Lautsprachkompetenz iiber Schamgefiihl aufgrund der internalisier-
ten negativen Sicht auf Gebardensprache bis hin zur Angst, ihre horenden Kinder
konnten andernfalls in der hérenden Welt nicht bestehen. Ein aufschlussreiches
Ergebnis erbrachte die Interviewstudie von Ginger Pizer, Keith Walters und Richard
P. Meier (2013). Trotz des vielfiltigen Kommunikationsverhaltens in den Famili-
en, der divergierenden ASL-Kompetenz der Eltern und der graduell variierenden
Zugehorigkeit zur Gehorlosengemeinschaft — die allesamt jeweils als natirlich
wahrgenommen wurden - teilten die Befragten eine gemeinsame Sprachideologie
hinsichtlich der moralischen Pflicht simtlicher Familienmitglieder, den notigen
Aufwand aufzubringen, um potenzielle Kommunikationsbarrieren zu meistern.
Aufgrund der vielfiltigen Kommunikationsformen und Realisierungsformen
von Translation sei auch die Studie von Annelies Kusters, Maartje De Meulder und
Jemina Napier (2021) erwihnt, die die Kommunikation von vier gemischt hérend-
gehorlosen Familien auf einer Urlaubsreise untersucht. Die Familien stammen aus
Belgien, Grof3britannien und Indien, sprechen sechs Gebirdensprachen und zwei
Lautsprachen und verwenden in der Kommunikation untereinander u.a. »language
mixing, switching and learning, language brokering, speaking and signspeaking«

(ibid.: 668).

7.2.1.2  Ursprungsfamilie und erweiterte Familie
als emotionale Referenzpunkte

Die Ursprungsfamilie stellt fiir alle fiir die vorliegende Arbeit befragten Codas ei-
nen zentralen emotionalen Referenzpunkt dar. Auch wenn in den Interviews die
Dolmetschtitigkeit in der Kindheit im Vordergrund stand, erzihlten die Befragten
eingangsvonihrem Familienleben, der Kommunikation mit den Eltern, von der Rol-
le der Gehorlosengemeinschaft und ihrer Position in der »hérenden Welt«. In allen
Erinnerungen finden sich Hinweise auf das Erleben des »Anders-Seins«, auch wenn
das Bewusstsein iiber die Form, Position und Bezeichnung dieses »Anders-Seins«
i.d.R. erst im Jugendlichen- oder Erwachsenenalter klare Konturen bekam. In der
Kindheit selbst, so die Rekonstruktionen, wurde das Leben trotzdem als »normal«
empfunden, wie noch ausgefithrt wird.

Die Familien werden ihren horenden Kindern gegeniiber durchwegs als wohl-
wollend, wertschitzend und herzlich beschrieben, die enge emotionale Verbindung
ist in den Erzdhlungen deutlich zu spiiren. Keine der befragten Personen hat ge-
horlose Geschwister, die Tatsache, horende Geschwister zu haben, wird von allen
als positiv erinnert, von manchen als grofRe Stiitze bezeichnet, als »emotionaler
Vorteil, als Gleiches im Anderen, als Chance, Verpflichtungen aufzuteilen und sich
iiber Erlebtes auszutauschen. In zwei der Familien waren die Aufgaben unter den
Geschwistern auffallend ungleich verteilt, die Rolle der aktiven Verbindung zur
hérenden Welt war einem der Kinder zugeordnet. Die Konvention »immer heran-
gezogen zu werden« oder »fiir alles zustindig« zu sein, wird von diesen Codas als

14.02.2026, 00:55:58. op

191


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

192

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Belastung erinnert, was im nachfolgenden Kapitel, in dem die Dolmetschtitigkeit
behandelt wird, detaillierter ausgefithrt wird. Eine weitere befragte Person fithrt
an, es als Vorteil empfunden zu haben, nicht Erstgeborene*r gewesen zu sein, da
man sich als jiingeres Kind vor bestimmten Aufgaben leichter driicken konnte.

Das Kommunikationsverhalten unterscheidet sich, wie auch bisherige Studien
ergaben, nicht nur von Familie zu Familie und von Kontext zu Kontext, sondern auch
innerhalb einzelner Familien. OGS wurde in allen Familien verwendet, auf die Frage
nach der iiblichen Bezeichnung fir die Sprache wurde linger tiberlegt. Die hiufigs-
te deutsche Bezeichnung war »Zeichensprache« oder es wurde »gedeutet, sofern
tiberhaupt deutsche Bezeichnungen fiir die Familien- bzw. Elternsprache verwen-
detwurden. Meist wurde schlicht GEBARDET?. In einigen Familien wurde mit allen
Kindern in OGS kommuniziert, in anderen wurde mit manchen Kindern gebirdet,
mit anderen nur gesprochen, andere Eltern wiederum verwendeten Mischformen
wie Code-Blending oder LBG, einige Kinder lernten nur ein eingeschrinktes Reper-
toire an Hausgebarden. Auch wird von Befragten erwihnt, dass sich ihre Kommu-
nikation mit der Mutter von jener mit dem Vater unterschied. In einer der Familien
war gebardensprachliche Kommunikation mit den Kindern tabu. Dies wurde von
den Eltern damit begriindet, dass sie in ihrer Schulzeit bestraft worden waren, wenn
sie gebirdeten, und zudem gelernt hatten, Gebirdensprache mache dumm. Da die
Mutter iiber eine hohe Deutschkompetenz verfiigte und ihr gesprochenes Deutsch
gut zu verstehen war, stellte dies kein Hindernis dar. Das fiir Erwachsene unver-
stindliche Deutsch des Vaters wurde von den Kindern ebenso mit der Zeit sehr gut
verstanden. Untereinander sowie im Freundeskreis unterhielt sich das Elternpaar
jedoch stets in OGS. Das Sprechgebot in der Familie hatte auch emotionale Auswir-
kungen:

Mit den Gehorlosen war es immer sehr lustig. Da haben wir gesehen, das ist lus-
tig, wenn die Gehorlosen da sind, dann ist es wirklich lustig. Da haben sie Spaf
gehabt und da war was los, das war lebendig, die haben so viel gelacht. Und da
hab ich mir gedacht, ja, das ist es. Und wenn wir keine Gehérlosen zu Besuch hat-
ten, dann haben sie [die Eltern] entweder mit uns geredet oder miteinander nur
informativ irgendetwas ausgetauscht, aber das war nie lustig. Es war immer nur
mit Gehorlosen lustig.

Aufgrund des divergierenden Umgangs mit Sprache in den Familien war die OGS-
Kompetenz der Befragten und ihrer Geschwister in ihrer Kindheit sehr unterschied-
lich ausgeprigt, sie reichte von sehr guter alltagssprachlicher Kompetenz bis zur
weitgehenden Unkenntnis der Sprache.

3 Die Grofdbuchstaben entsprechen der Konvention der Darstellung von Cebardenglossen,
schriftsprachlichen Entsprechungen einer lexikalischen Gebarde.

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Dass es sich bei OGS um eine Sprache handelte, war den Kindern nicht bewusst,
sie empfanden sie als einen speziellen »Kanal«, eine »Hilfsformg, ein »Mittel, eine
»eigene Forme, um sich mit den Eltern zu verstindigen. Dass dieser Kanal »Taub-
stummenc, so die damals selbst bei den jiingeren Befragten noch verbreitete Be-
zeichnung fiir Gehorlose, vorbehalten war, wurde von allen als »normal« und »lo-
gisch« empfunden. In diesem Zusammenhang erzihlt eine der befragten Personen,
dass sie,am Beginn des Berufslebens stehend, in der StrafRenbahn zwei Frauen beim
Gebarden beobachtete, diese darauthin in Gebardensprache ansprach und »vollig
perplex« war, dass die beiden weder gehorlos waren noch einer der bekannten ge-
hérlosen Familien zugeordnet werden konnten, sondern Gebirdensprache - ein fiir
sie nicht geldufiges Wort — in einem Kurs gelernt hatten. Dass es sich um eine kom-
plexe Sprache handelt, die nicht nur iiber eine eigene Lexik, sondern auch iiber eine
eigene Struktur verfiugt, wurde sich diese Person erst bewusst, als sie selbst schon
als Dolmetscher*in titig war und eine Weiterbildung zum Gebirdensprachdolmet-
schen absolvierte. Nur eine befragte Person erzahlt davon, bereits im Vorschulalter
davon iiberzeugt gewesen zu sein, dass es sich um eine Sprache handle, wenn sie
auch, abgesehen vom neutralen »Deuten« und dem diskriminierenden »Stummerl-
sprache«, keine deutsche Bezeichnung dafiir kannte. Zu ihrer Uberzeugung stehend
trotzte sie dem Sprechgebot in der Familie und itbte im Geheimen, teils alleine, teils
mit ihrem Bruder, das, was sie anlisslich der regelmifSig zu Hause stattfindenden
Gehorlosentreffen aufgeschnappt und unter dem Tisch zu Memorierungszwecken
kopiert hatte.

Wie die Geschwister untereinander kommunizierten, wissen die meisten nicht
mehr, sie nehmen jedoch an, sie sprachen deutsch, zumal einige der Geschwister
nicht OGS-kompetent waren. Im Gehérlosenverein verschwamm die Grenze zwi-
schen horenden und gehorlosen Kindern. So erinnert sich eine befragte Person da-
ran, als Erwachsene*r immer wieder tiberlegt zu haben, ob ihre Spielkamerad*in-
nen im Gehorlosenverein horend oder gehorlos waren, da alle gebirdeten. Dass Kin-
der Gehorloser als eigene Kategorie wahrgenommen werden, fiir die es eine Be-
zeichnung gibt, erfuhren sie erst im Erwachsenenleben. Das Bewusstsein, dass sie
anders waren als andere hérende Kinder, war zwar vorhanden, aber diffus, und hat-
te damit zu tun, dass ihre Eltern »taubstumme« waren. Dieses Anders-Sein hatte je-
doch fiir sie selbst keinen negativen Beigeschmack und wurde auch »als ein bisschen
etwas Besonderes« angesehen, das mit Stolz verbunden war.

Eine zentrale Rolle in der Freizeitgestaltung der Eltern nahmen Vereine und pri-
vat organisierte Gehorlosentreffen ein. Die Befragten erzihlen von Klubabenden,
Feiertagen und Festen, die im Verein begangen wurden, und das gemeinsame Auf-
wachsen mit vielen anderen hérenden und gehérlosen Kindern, denen in den Ver-
einen Unterhaltung und Spielmdglichkeiten geboten wurden. Auch Vereinsausflii-
ge und Aufenthalte in Erholungsheimen fiir Gehérlose, die spezielle Kindercamps
im Programm hatten, spielten eine wichtige Rolle. In den Erzihlungen schwingt

14.02.2026, 00:55:58. op

193


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

194

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

die Begeisterung mit, vieles geteilt, Spafd gehabt und eine erfiillte Kindheit genos-
sen zu haben. Einige berichten davon, im Verein »aufgewachsen« zu sein, insbe-
sondere Kinder von Funktioniren erlebten den Verein als erweiterte Familie. Kin-
der, die aufgrund értlicher Gegebenheiten weniger oft mit ihren Eltern den Verein
besuchen konnten, erzihlen von regelmifigen privaten Treffen grofRerer Gehorlo-
sengruppen unterschiedlichen Alters, ausgepragter Geselligkeit sowie starker Soli-
daritit und grofRer Hilfsbereitschaft. Insofern sind die in Uhligs (2012) ethnografi-
scher Arbeit fir die Gehorlosengemeinschaft verwendeten Konzepte der Verwandt-
schaftsgruppe bzw. der Kultur der Verbundenheit auch in den Erzihlungen der be-
fragten Codas wiederzuerkennen. Eine der Personen erzihlt im Laufe des Inter-
views, »sehr viele geh6rlose Wahltanten und Wahlonkel« zu haben, fiir die sie auch
heute noch immer zur Verfiigung stehe, ungeachtet wie erschopft sie von der Arbeit
sei. Und eine andere Person erinnert sich an einen fithrenden Gehérlosenfunktio-
ndr, der sie bis ins spite Erwachsenenalter stets als sein Kind bezeichnet habe.

Die Vereine und ihre Erholungsheime, aber auch Gehorlosentreffen in Pri-
vatwohnungen waren in erster Linie »interessante« und »lustige« Orte, wo es
Kinderbille, Tombolas, Spielzimmer und Kindercamps gab, es waren Riume der
Freude und Unbeschwertheit, in zweiter Linie aber auch sichere Riume. Obwohl
die meisten Befragten nur wenig von Diskriminierungen zu berichten wissen,
flieflen einzelne schmerzhaft, drgerlich oder zwiespiltig erinnerte Erlebnisse im
Verlauf der Gespriche ein. Das gelegentliche Hinseln durch gleichaltrige Kinder
wird als weniger verletzend erinnert als Herabwiirdigungen durch Erwachsene.
Eine Person erzihlt von regelmifiigen Ausgrenzungen durch Nachbar*innen in der
Wohnsiedlung. Diese bezeichneten sie und ihre Geschwister oft als Kinder »armer
Stummerlng, die »so lieb ausschauen, aber »leider solche Eltern« haben. Im Verein
hingegen fielen sie nicht auf, sie waren etwas »Normales, weil nur solche Leute da
waren.« Eine weitere Person erlebte einen regelrechten Schock bei Schuleintritt,
als sie zufillig horte, wie sich ihre Lehrerin abfillig iiber ihre Eltern und sie selbst
als »Stummerl[kind]« dufRerte. Auch in der Klasse scheute sie sich nicht, das Kind
regelmifdig offentlich bloRzustellen. Als Reaktion auf diese Beleidigungen ver-
stummte es und sprach ein Dreivierteljahr lang in der Schule kein Wort, sodass die
Lehrerin ebenso wie die Eltern befiirchteten, es wire ebenso ertaubt. Eine rezente
Analyse von Scham und »courtesy stigma, aber auch Dolmetschen als Resilienz
unter Codas findet sich bei Napier (2021).

Um Diskriminierungen zu entgehen, vermieden es gehérlose Eltern, vor allem
Miitter, mit ihren Kindern in der Offentlichkeit - alle erzihlen diesbeziiglich von
Erlebnissen in der Straflenbahn - zu gebirden bzw. verboten es ihren Kindern.*
Dies wurde als Konvention angesehen und nicht weiter hinterfragt, auch wenn sich

4 Eine der befragten Personen erzahlt davon, dass sich in ihren Berufsanfingen in einer Gehor-
losenschule Anfang der1960er Jahre die Kinder bei Ausfliigen in der StraRenbahn weigerten

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

die Kinder selbst nicht fiir die Gebirdensprache schimten. Sie gebirdeten vielmehr
gerne, weil sie es als »etwas Besonderes« ansahen und die Expressivitit der Gebar-
densprache »irrsinnig schon« und »faszinierend« fanden. Sie waren »stolz« darauf,
sie zu kénnen und fanden es manchmal »geil, iiber eine »Geheimsprache« zu ver-
fugen. Erst viel spiter wurde ihnen bewusst, dass die Eltern moglicherweise be-
fiirchteten, man wiirde »iiber sie reden« oder ihre Kinder liefen Gefahr, verspottet
zuwerden. Einige Befragte erzihlen weniger von explizit diskriminierenden Aufle-
rungen in Bezug auf die Sprachverwendung als vom verbreiteten Unglauben, dieses
»Herumgefuchtel« kénne jemand verstehen. Ein Vorurteil, das einige Personen als
Jugendliche und Erwachsene belastete, war die Vorstellung Horender, sie wiissten
als Codas alles iiber das Leben, die Sprache und die Kultur Gehorloser und stiinden
jederzeit als Informationslieferantin in Gehérlosenbelangen zur Verfiigung.

Dass sich iiber die Lebensgeschichte der Eltern Misstrauen gegeniiber der »h6-
renden Welt« aufgebaut hat, verwundert die Befragten nicht. Die Erzihlungen iiber
das Misstrauen Gehorloser Horenden gegeniiber sind jedoch nicht in der Kindheit
angesiedelt, was damit zusammenhingen konnte, dass sie als Kinder in solche Ge-
spriche weniger eingebunden waren. Auch in der kleinen Gehorlosengemeinschaft
spielte Misstrauen — trotz des engen Zusammenhalts, der Solidaritit und der Hilfs-
bereitschaft — eine Rolle. So wird von Konkurrenz und Feindschaft zwischen Fami-
lien und Vereinen berichtet, die oft itber Generationen hinweg tradiert wurden.

Wie die Ausfithrungen zeigen, wurden Codas in einem Netz von konfligieren-
den Klassifizierungen und damit einhergehender Grenzziehungsarbeit zwischen
gehorloser und horender Welt sozialisiert. Diese entstehen aus gegenseitigem
Nicht-Verstehen(-Wollen) und resultieren in inkommensurablen Theorien iiber die
jeweils andere »Identitit«. Auch wenn sich dadurch Belastungen ergaben, sind
die Erinnerungen der Befragten vor allem von emotionaler Nihe, Freude und Fas-
zination gepragt. Sie lebten in der gehdrlosen ebenso wie in der horenden Welt
und waren dadurch eben »anders« oder »eigen«. Die Differenzierung des Selbst
(und der Geschwister) von anderen Kindern war einmal »Schutzstrategie«, ein-
mal stolzer Ausdruck von »Besonderheit«. Es wird allerdings auch von Codas im
Bekanntenkreis berichtet, die ihre multiplen Zugehorigkeiten nicht in Einklang
bringen konnten, deren Kommunikation mit den Eltern in der Kindheit auf ein
Mindestmaf} reduziert war, die erlebte Diskriminierungen ihrer Eltern interna-
lisierten, ihre Position in der Gesellschaft nicht zu finden vermochten und in der
Folge »schwierige Personlichkeiten« entwickelten oder »sehr krank« wurden. Dies
erinnert an Napiers (2008) Ausfithrungen tiber Codas, die in einer »third culture«
verharren. Insofern maochte sich eine der befragten Personen auch nicht als Coda
»schubladisiert« wissen: »Ich sage einfach, ich habe gehérlose Eltern, so wie andere

zu gebarden, weil sie sich »genierten« und Angst davor hatten, sie wiirden von anderen an-
gestarrt.

14.02.2026, 00:55:58. op

195


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

196

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

sagen, meine Mutter hat immer knallrote Haare gehabt [...]. Jeder von uns hat etwas
Auflergewohnliches.« Dass die geteilte Erfahrung als Coda beim Eintritt in das
Berufsleben als Dolmetscher*in dennoch eine nicht zu unterschitzende Bedeutung
hatte und zu »Verpartnerungenc fithrte, wird in Kapitel 9.3.2 ausgefiihrt.

7.2.2 Die Entdeckung einer neuen sozialen Welt

Codas hatten, wie aufgezeigt wurde, im Zuge ihrer Primirsozialisation in der
Kernfamilie und im erweiterten gehérlosen Umfeld bereits eine plausible Welt
konstruiert, die mit Eintritt in den Kindergarten bzw. die Schule mit divergieren-
den Vorstellungen der hérenden Welt konfrontiert wurde. Der Weg der Befragten,
die zunichst keinerlei Ankniipfungspunkte an die Gehorlosengemeinschaft hat-
ten, war gegenliufig. Aufgewachsen in der Mehrheitsgesellschaft ohne jegliche
Kenntnis bzw. Vorstellung von Gehorlosigkeit und Gebirdensprachen, kamen sie
als Erwachsene am Anfang des Berufslebens stehend und unvorbereitet in Kontakt
mit Menschen, Handlungen, Sprache und Vorstellungen, die sich im Laufe der Zeit
zu einer mehr oder weniger verstindlichen, fremden und faszinierenden sozialen
Welt verdichteten. Sie mussten in den Grenzkonflikten nicht nur Position beziehen,
sondern zunichst ihre eigenen ersten diffusen Reprasentationen von Gehorlosig-
keit (re-)konstruieren. Bevor in Kapitel 7.2.2.2 das Eindringen und Einfithlen in
diese neue Welt behandelt wird, soll zunichst dargestellt werden, wie sich die
jeweiligen Ursprungswelten auf den Kontakt auswirkten.

7.2.2.1 An der Schwelle

Ein vergleichsweise harter Weg war jener tiber die Gehorlosenschule, den eine der
befragten Personen als Religionslehrer*in, eine andere als Erzieher*in einschlug.
Zwei weitere Befragte sammelten in Gehdérlosenschulen Erfahrungen als Prakti-
kant*innen. Thre Erzdhlungen sind gespickt mit atrocity stories, berufsbezogenen
Narrativen iiber erschiitternde oder anstofRende Erlebnisse, die, wie Allen (2001:
76) es formuliert, Legendenstatus in der miindlichen Erinnerungskultur einer
Berufsgruppe einnehmen kénnen (siehe dazu Kapitel 4.3.4.2).

Dingwall (1977/2008b) zeigte auf, dass atrocity stories ein probates und verbrei-
tetes Mittel interprofessioneller Grenzziehungsarbeit darstellen. Sie dienen dazu,
sich von meist machtigeren Berufen (oder anderen mit mehr Macht ausgestatte-
ten sozialen Gruppen) abzugrenzen. Durch das Erzihlen von atrocity stories werden
Verfehlungen oder nicht legitime Handlungen anderer bei gleichzeitiger Betonung
des eigenen rationalen Charakters bzw. richtigen Verhaltens aufgezeigt. Sie gren-
zen demnach nicht nur gegeniiber Verfehlungen anderer ab, sondern helfen dem
Erzihler bzw. der Erzdhlerin auch dabei, die eigene Theorie des Sozialen als kor-
rekt zu etablieren. Der Inhalt der Erzihlungen ist nicht immer dramatisch oder er-
schreckend, wie die Bezeichnung suggeriert, vielmehr geht es um den dramatischen

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Charakter der Erzihlform, durch den eine Klage oder Krinkung in eine moralische
Geschichte transformiert wird, um richtigdenkende Menschen (das Publikum) da-
zu zu animieren, den Wert des Erzihlers bzw. der Erzihlerin gegeniiber den Verfeh-
lungen der anderen Charaktere der Geschichte zu bestitigen. Dingwall untersuchte
die interprofessionelle Grenzziehungsarbeit durch atrocity stories im Krankenhaus
u.a. zwischen Sozialarbeiter*innen und Arzten bzw. Arztinnen, man findet diese
Narrative jedoch itberall dort, wo das Bestreben, bestimmte Aspekte des Lebens an-
derer zu kontrollieren, als unzulissig empfunden wird. Uber ein adiquates Reper-
toire solcher Geschichten zu verfiigen und Kenntnis iiber den richtigen Zeitpunkt
und das passende Publikum zu haben, sind laut Dingwall jene zentrale Faktoren,
die dazu beitragen, als kompetentes Mitglied eines Berufs oder einer anderen so-
zialen Gruppe erkannt zu werden. Das gegenseitige Erzahlen von atrocity stories hat
aufkollektiver Ebene den Zweck, Akteur*innen einer Gruppe durch Austausch und
Affirmation von geteilten Problemen bei gleichzeitiger Ausgrenzung anderer anein-
ander zu binden. Aufindividueller Ebene haben atrocity stories die Funktion, die ei-
gene Urteilsfihigkeit gegeniiber Aulenstehenden hervorzuheben. Sie dienen also,
um auf Lamonts Trias der kulturellen, soziodkonomischen und moralischen Gren-
zen zuriickzukommen, nicht nur dazu, kulturelle, auf Wissen und Kompetenz be-
zogene, sondern vor allem auch moralische Grenzen zu ziehen, die sich auf Charak-
tereigenschaften wie Ehrlichkeit, Ethik, Integritit oder Riicksichtnahme auf andere
beziehen (vgl. Lamont 1992: 4).

Der Weg iiber die Schule hin zu Gehorlosen und zu einer Gebardensprache ist
insofern steinig, als er iiber ein System fithrt, das zunichst als angemessen wahr-
genommen und in die eigene Arbeit integriert — »inhaliert«, wie eine der befragten
Personen es bezeichnet, — wird. Man kommt ohne jegliches Vorwissen und mit En-
gagement und Energie ausgestattet in ein Riderwerk, dem man sich unterordnet
und in dem man funktioniert, selbst wenn manche Dienstvorschriften bereits zu
Beginn sonderbar anmuten. Dazu zihlt das Gebirdenverbot, das in allen der in den
Interviews erwihnten Schulen herrschte und bis zum dezidierten Auftrag reichte,
wegzusehen, wenn Kinder am Schulhof untereinander gebirden. Mit der Zeit wird
das System als »brutal« und »traumatisierend« entlarvt, was in der Folge zu Heim-
lichkeit, Subversion oder zu offenem Widerstand und Kampf gegen die vorherr-
schende Ideologie fithrt. Nicht nur von den in den Schulen Beschiftigten, sondern
auch von Codas — meist basierend auf Erziahlungen ihrer gehorlosen Eltern u.a. Ver-
wandten — werden atrocity stories iiber Internierung, Kontrolle, Strafe und Gewalt er-
zdhlt. Sie reichen von der Unterbringung bereits drei- bis vierjihriger Kleinkinder
im Internat, dem Zwang, in den Schulstunden auf den Hinden zu sitzen, kein Essen
zubekommen, bevor man in der Lage war, das Wort fiir das Nahrungsmittel auszu-
sprechen, iiber erniedrigende Kontrollen der monatlichen Menstruation bis zu kor-
perlichen und psychischen Misshandlungen und sexuellem Missbrauch. Die Tortu-
ren der Kinder entziehen sich riickblickend der eigenen Vorstellungskraft. Eine be-

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

198

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

fragte Person erzihlt etwa von Gefithlen von Entsetzen und Betroffenheit, wenn sie,
als Dolmetscher*in in der Psychotherapie mit Gehorlosen, erfihrt, dass die gehorlo-
sen Klient*innen als Kinder in der Schule, an der sie arbeitete, missbraucht wurden.

Berichtet wird auch von der anhaltenden Autoritit der Lehrer*innen, die bis
weit nach Schulaustritt nachwirkt und heftigen moralischen Widerwillen erzeugt,
wenn man sieht, dass »die [gehorlosen] Leute heute mit siebzig Jahren noch der
neunzigjihrigen Lehrerin die Hand kiissen, wenn sie sie sehen.« Aufschlussreich
sind auch die Erzdhlungen tiber das unerschiitterliche Dogma des Gebirdenver-
bots. So zeigen sich zwei Personen aus anderen Herkunftswelten nach wie vor er-
staunt dariiber, dass die Lehrer*innen an den Schulen, an denen sie Praktika absol-
vierten, keinerlei Bedenken hatten, wenn sie als Auflenstehende miterlebten, dass
die Schiiler*innen dem Unterricht nicht folgen konnten, weil sie nichts verstanden.
Man wurde vielmehr »als verriickt erklirt«, wenn man von den eigenen Plinen er-
zahlte, in Zukunft mit erwachsenen Gehérlosen arbeiten zu wollen. Das sei »kom-
plett idiotisch fir damalige Vorstellungen« gewesen. Die oralistische Ideologie war
einzementiert, Sprechen und Héren standen am Plan und ein Abweichen vom Plan
stand nicht zur Disposition. Einer der befragten Personen wurde an ihrem ersten
Arbeitstag das Buch Sprich mit mir von Susanna Schmid-Giovannini (1976) mit fol-
genden Worten in die Hand gedriickt: »Das ist jetzt deine Bibel, die lernst du jetzt.«

Aus den Gehorlosenschulen werden allerdings nicht nur atrocity stories erzahlt.
Insbesondere Religionslehrer*innen, aber auch einzelnen Klassenlehrer*innen
und Erzieher*innen wurden mehr Freiheiten zugestanden, oder sie nahmen sich
diese selbst heraus und wurden moglicherweise in ihrer positiven Einstellung zur
Gebardensprache auch deshalb geduldet, weil die Institute darauf angewiesen
waren, dass jemand aus dem Kreis der Mitarbeiter*innen mit gehérlosen Ange-
stellten oder gehorlosen Eltern gehorloser Kinder kommunizieren konnte. Die
operative Durchsetzung des Gebiardenverbots hing letztlich auch von den jeweili-
gen Direktor*innen ab, die trotz des vorherrschenden Bildungsauftrags iiber einen
gewissen Handlungsspielraum verfiigten. Auch war es nach wie vor Usus, dass
einzelne Direktor*innen oder Lehrer*innen die Rolle des klassischen Gerichtsdol-
metschers und Sachverstindigen ausfiillten, wie dies im 19. Jahrhundert die Regel
war (siehe Kapitel 6.3.1.2). Zu erwihnen ist des Weiteren, dass in Schulen, die in
den Berufsanfingen der Befragten »noch klosterlicher« gefithrt wurden, ein tig-
liches Morgengebet in »Gebarde« oder LBG am Tagesplan stand. In Bezug auf die
Méglichkeit des Erlernens der OGS in den Schulen ist schlieflich noch anzufiihren,
dass zwar die Interaktion mit gehérlosen Kindern alltigliches Geschift war, zu
gehorlosen Erwachsenen jedoch nur mif3ig Kontakt bestand. Auch wenn vereinzelt
Gehorlose an den Schulen arbeiteten, sei es als Hausmeister, in der Kiiche oder als
Handarbeitslehrerin, erwies sich das Gebirdenverbot bei Begegnungen mit ihnen
als Hindernis. Allerdings fanden sich auch Wege, das Verbot zu umgehen. So erzahlt
eine Person, dass sie als Erzieher*in angehalten war, sich ab und zu im Rahmen

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

einer sogenannten »Nachfrage« bei Lehrer*innen nach etwaigen Problemen zu er-
kundigen. Sie besuchte so oft wie moglich eine*n gehérlose*n Kolleg*in: »Offiziell
war ich bei der >Nachfrage«. Inoffiziell hat [er*sie] mir das einfach beigebracht.«
Die Erinnerungen an den Weg iiber die Kirche, der beruflich und privat erfolgte,
umfassen sowohl positive als auch negative Erfahrungen. Im Zusammenhang mit
negativen Erlebnissen kann jedoch bis auf eine Ausnahme nicht von atrocity stories
gesprochen werden. Einzelne Verfehlungen werden zwar aufgezeigt, allerdings
werden diese unmittelbar in einem Nachsatz durch positive Aspekte erganzt und
auf diese Weise entschirft. Umgekehrt finden sich in positiven Aulerungen iiber
die Kirche, etwa iiber deren Engagement fiir Gehorlose und die Akzeptanz der
Gebirdensprache, Zusitze, die die moralische Integritit des Engagements etwas
schmilern. So wird etwa positiv hervorgehoben, dass ein Pfarrer und Direktor
einer katholisch gefithrten Schule ebenso wie die dort titigen Ordensschwestern
Gebardensprache verwendeten, dies jedoch »unter dem Deckméntelchen des Heils«
praktizierten. Wird iiber Verfehlungen von Vertreter*innen der Kirche gesprochen,
so sind diese weitaus weniger misslich und folgenschwer als jene von Vertreter*in-
nen der Schule. Sie betreffen vor allem den Vorzug von LGB gegeniiber der OGS bzw.
das fehlende Bewusstsein oder den fehlenden Willen, sich mit Gebirdensprache
niher auseinanderzusetzen. Dies wird mit Missfallen quittiert, weil viele Gehorlose
LBG nicht verstanden, ein totales Gebidrdenverbot und die damit einhergehende Ta-
buisierung des primiren Kommunikationsmittels und eines zentralen kulturellen
Merkmals der Gehorlosengemeinschaft, wie dies in der Schule die Regel war, stand
jedoch auch im Religionsunterricht niemals im Raum. Vielmehr waren Katecheten
und Religionspidagog*innen »wesentlich lockerer« als Klassenlehrer*innen, wohl
auch weil sie nicht Gefahr liefen, vom sonderpidagogischen Establishment belangt
zu werden. Insofern sei es, schliefit eine befragte Person ihre Ausfithrungen, »ja
ganz egal, welche Art von Gebirde, jedenfalls wurde Gebirde angewendet.« Der
Vorteil jener, die, sei es privat, sei es beruflich, iiber die Kirche in Kontakt mit Ge-
hérlosen kamen, war es, erwachsene Gehérlose kennengelernt zu haben, von denen
sie OGS und/oder LBG lernen konnten und die sie in die Gemeinschaft einfiihrten.
Wie bereits erwihnt, sind atrocity stories in Zusammenhang mit der Sphire der
Kirche rar. Lediglich eine Person weif} eine erschiitternde Geschichte zu erzihlen,
die allerdings in der Schnittfliche von Schule und Kirche zu verorten ist. In einem
Gehorloseninstitut, in dem grofitenteils Ordensschwestern titig waren, war es iib-
lich, gehorlose Midchen bei Schulaustritt unter die Obhut von Ordensschwestern
zu stellen. Diese lieflen sich zum Vormund bestellen und verwalteten das gesamte
Einkommen, wihrend die gehérlosen Frauen, die meist als Reinigungskrifte arbei-
teten, ihr Leben lang nur »Transchelgeld« erhielten. In einem konkreten Fall wurde
das angesammelte Vermogen nach der Pensionierung der Gehorlosen fiir die Be-
gleichung der Kosten des Altersheims verwendet, in dem sie als Selbstzahlerin wie-
derum nur Taschengeld erhielt. In dieser Erzihlung wird die bereits mehrmals er-

14.02.2026, 00:55:58. op

199


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

200

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

wihnte Uberlappung der Sphiren deutlich. Die Ordensschwestern sind zwar die
handelnden Akteur*innen, das System, das diese Handlungen ermoglichte, ist al-
lerdings die Institution Schule.

Eine weitere Moglichkeit des Einstiegs in die Welt der Gehorlosen ergab sich
iber die Fiirsorge bzw. die soziale Arbeit. Eine Person wurde der Sphire der Schule
zugerechnet, da sie nach Abschluss ihrer Ausbildung eine Anstellung als Erzieherin
an einem Gehérloseninstitut erhielt. Die anderen Befragten traten ihre Stellen in
einem Gehorlosenverein oder in einem Sozialprojekt an, das Beratungs- und For-
dermafinahmen fiir erwachsene Gehorlose anbot. Unter den Sozialarbeiter*innen
finden sich, im Unterschied zu den bereits behandelten Sphiren, auch Codas. Ge-
mein ist ihren Erzidhlungen die grofle Bedeutung, die sie der sozialen Arbeit mit
Gehorlosen beimessen, die Identifikation mit ihrem Beruf, das Engagement fiir die
Schwicheren in der Gesellschaft und die Empathie, mit der sie ihre Geschichten un-
terlegen. Als Sozialarbeiter*in habe man das Privileg, Menschen und ihre Lebens-
geschichten iiber Generationen kennen zu lernen und intime, emotionale Momente
zu erleben. Im Riickblick auf ihre Anfinge als Sozialarbeiter*innen fiir Gehorlose
wird von einigen Befragten selbstironisch ihr jugendlicher Ubereifer zur Sprache
gebracht, der anfangs von »Phantasien der Weltverbesserung« und »Retterphanta-
sien« geprigt war. Dass sich Erlebtes nicht riickgingig machen lisst und die Mog-
lichkeiten der Funktion eingeschrankt sind, stellte sich bald heraus: »Ich wollte ger-
ne helfen, wusste aber tief drinnen, dass es sinnlos ist und nicht funktioniert.« Au-
8erdem kénne man als Sozialarbeiter*in nicht in paternalistischer Manier »in eine
Kultur kommen [...] und dann sagen: So geht es.«

Von den urspriinglich als Sozialarbeiter*innen, Sozialpidagog®innen und Bera-
ter*innen titigen Personen hatten nur Codas und eine weitere Person am Anfang ih-
rer beruflichen Titigkeit OGS-Kenntnisse. Auch jene Befragten, die in den Sphiren
der Kirche und Schule beruflich sozialisiert wurden, beherrschten die OGS zunichst
nicht. Insofern erfolgte der Einstieg in die Welt der Gehorlosen bei fast allen tiber die
berufliche Titigkeit und nicht iiber die Sprachkenntnis. Eine Person begann OGS zu
lernen, bevor sie in Kontakt mit Gehorlosen kam. Unzufrieden mit ihrem Studium
und angeregt durch einen Zeitungsartikel entschloss sie sich, den ersten OGS-Kurs
an der Karl-Franzens-Universitit Graz zu besuchen. Dieser Kurs, der von einer in
einem Gehorlosenverein angestellten und gerichtlich beeideten Dolmetscherin an-
geboten wurde, war in den Medien breit beworben worden.

Eine Durchsicht der damals erschienenen Zeitungsartikel (Behr 1990; Bliimel
1990;].S. 1990; Leising 1990; N.N. 1990a; N.N. 1990b) ist insofern aufschlussreich, als
sie das Bild zeigen, das man sich vom Phinomen »Gebirdensprache« machte. So
wird von »eine[r] Art Zeichensprache [..], die Laute ersetzt«,® gesprochen, von »Ge-

5 Auf eine Angabe der Quellen wird bewusst verzichtet, da es fiir die Ausfiihrungen unerheb-
lich ist, aus welcher Zeitung das jeweilige Zitat stammt.

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

hérlosensprachec, bei der »natiirliche Zeichen vorrangig angewendet werden« oder
einem »alternativen, fiir gehorlose Mitmenschen geschaffenen Sprachsystem«.
Von »QOsterreichischer Gebardensprache« bzw. »OGS« war damals noch keine Rede,
wenn, dann wird von »der Gebirdensprache« gesprochen, basierend auf der Vor-
stellung, es handle sich um ein internationales Kommunikationssystem, eine Art
weltumspannender Hilfssprache. Lediglich ein Artikel spricht die »Eigenstandig-
keit der Gebirdensprache« in Form eines Zitats des damaligen Institutsleiters Erich
Prunc¢ an. Da das Projekt auch sozialpolitische Ziele verfolge, seien als Zielgruppe
des Kurses nicht lediglich Studierende und Studieninteressierte angesprochen,
sondern alle, die sich fiir dieses Kommunikationsmittel interessieren, vom The-
ma betroffen sind oder mit Gehorlosen arbeiten. Angesprochen von einem dieser
Artikel meldete sich die oben erwihnte Person, ohne zu wissen, worum es sich
bei »dieser Gebirdensprache« handelt, fiir den Kurs an. Da sie eine Logopidie-
ausbildung zu besuchen plante, schien ihr dies als sinnvoller Einstieg. Insofern
attestiert sie sich riickwirkend soziale Motive. Geleitet vom Wunsch, Menschen,
denen es weniger gut geht, zu helfen, habe sie OGS anfangs als »eine Art Hilfssys-
tem« wahrgenommen und erst durch intensiveren Kontakt zu Gehérlosen und die
Reflexion ihrer eigenen Produktion begonnen, sich immer mehr fir die Struktur
der Gebirdensprache zu interessieren. Schliefilich begann sie Sprachwissenschaft
zu studieren und stieg, zunichst als Tutorin, in das Projekt an der Universitit Graz
ein.

Die Ausfithrungen iiber die Herkunftswelten legen nahe, dass diese die spite-
ren Dolmetscher*innen und ihren Zugang zu Gehorlosigkeit in unterschiedlicher
Weise pragten. Das folgende Kapitel befasst sich mit der Frage, wie sich die Begeg-
nungen mit Gehérlosen und das Erlernen der OGS gestalteten. Es widmet sich der
Rekonstruktion der subjektiven Wirklichkeiten, die am Anfang dieses Sozialisati-
onsprozesses neue Denkmuster, Handlungsbeziige und Handlungsorientierungen
entstehen lieRen.

7.2.2.2 Faszination und Irritation

Keine der befragten Personen hatte vor ihren ersten Begegnungen mit Gehérlosen
oder OGS eine Vorstellung davon, dass sich ihnen in den nichsten Wochen, Mona-
ten und Jahren schrittweise eine neue soziale Welt erdffnen sollte. Die Erzihlungen
transportieren eine Palette von Erlebnisweisen, die von Erstaunen, Befremden,
Neugier und Faszination gegeniiber dem Neuen, iiber Freude und Lust am Ler-
nen und Entdecken bis hin zu Gefiihlen der Selbsteinschitzung wie Unsicherheit,
Scham, Angst oder seltener Stolz reichen. So unterschiedlich sich die Wege im
Einzelnen gestalten und so individuell die verschiedenen Geschichten anmuten, so
konnen sie zu einer gemeinsamen Erzihlung verdichtet werden, die einerseits von
Faszination und andererseits von Irritation gepragt ist. Der Eintritt in die langsam
Gestalt annehmende neue soziale Welt bringt Folgen mit sich, die sich insofern

14.02.2026, 00:55:58. op

201


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

202

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

bis in die Gegenwart auswirken, als sie in einem Spannungsfeld miinden, das von
einem kontinuierlichen Wechselspiel zwischen Nihe und Distanz geprigt ist und
im Zuge der spiteren Verberuflichung des Gebirdensprachdolmetschens boundary
work zu einem wichtigen Instrumentarium macht.

Bei allen Befragten stehen an der Schwelle in die neue soziale Welt soziale und
berufliche Motivationen im Vordergrund. Struktur und Funktionsweise der OGS
waren ihnen unbekannt. So sie eine Vorstellung von »Gebirdensprache« hatten, be-
trachteten sie diese bestenfalls als »eine Art Hilfssystems, meist aber einfach als
»Zeicheny, »Gestikulieren« oder »eine Art Pantomime«. Doch bald vermochte diese
neue und ginzlich andere Form der Kommunikation auch bei Menschen ohne jegli-
che Affinitit zu Fremdsprachen nicht nur blof3es Interesse, sondern grof3e Neugier
zu wecken. Die Ursachen fiir diese Neugier, die schlieflich in Faszination miinden
sollte, liegen zum einen in eben dieser Fremdheit und zum anderen darin, dass sich
die strukturelle Komplexitit der Sprache erst im Laufe der Zeit und itber Hinder-
nisse und Widerstinde erschloss, was Geduld, Geschick und Entschlossenheit er-
forderte. Diese Gemeinsamkeit ist insofern erstaunlich, als der Eintritt in die neue
soziale Welt eine Zeitspanne von dreifSig Jahren umfasst, was darauf schlieflen lisst,
dass bis in die frithen 1990er Jahre kaum merkliche Verinderungen hinsichtlich der
Reprisentation von Gehorlosigkeit und Gebardensprache in der Gesellschaft zu ver-
zeichnen waren. Das Beharrungsvermogen dieser Reprasentation von Gehorlosig-
keit als Defekt, dem mit remedialen Mafinahmen zu begegnen sei, und Gebarden-
sprache als defizitirem Notbehelf lief} auch der Gehorlosengemeinschaft — abgese-
hen von einer kleinen, gebildeten Elite von Aktivist*innen und Lobbyist*innen, die
es bereits im 19. Jahrhundert gab — kaum Spielraum fiir die Entwicklung eigener,
anderer Wahrnehmungs- und Denkkategorien.

Der Erwerb der Sprache erfolgte bei den zukiinftigen Dolmetscher*innen
durchwegs iiber eine Kombination aus Kursen und persénlichen Kontakten zu
Gehorlosen. Die besuchten Kurse unterschieden sich jedoch deutlich von dem, was
heute an systematischer Sprachlehre angeboten wird. Sie reichten von 6ffentlichen
Kursen iiber institutions- und vereinsinterne Angebote bis zu Privatstunden und
wurden je nach Sphire, in der sie angeboten wurden, von ihrem Charakter her
als erforderlich, geduldet oder mit dem Nimbus des Exotischen und Spielerischen
versehen wahrgenommen. Als Lehrende fungierten meist Codas und manchmal
Gehorlose, die autodidaktisch und nach persénlichem Ermessen vorgingen. Kurs-
material oder Literatur war praktisch nicht vorhanden, erwihnt werden lediglich
die im Eigenverlag herausgegebene Gebirdensammlung Die Sprache der Hinde (Mai-
er/Rosenberg 1985, 1986) sowie handgefertigte Zeichnungen von Einzelgebirden
besonders engagierter Lehrender. Ein Bewusstsein um linguistische Kategorien
und grammatische Strukturen war nicht vorhanden, die Kurse waren entweder rei-
ne »Vokabelkurse« oder Ubersetzungskurse, in denen deutsche Texte wortwértlich
in Gebirden tibertragen wurden, was sich letztlich darin erschépfte, hunderte Vo-

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

kabel des alltiglichen Lebens kennenzulernen, sich eine Notation zurechtzulegen,
Vokabellisten anzulegen und diese dann auswendig zu lernen. Eine befragte Person
berichtet amiisiert von ihrer stolzen Vokabelsammlung von 3.000 Einzelgebarden,
mit der sie voller Eifer ihren ersten Job mit Gehorlosen antrat.

Die Kurse werden sowohl in Bezug auf die Lehrmethode und die Inhalte als auch
in Bezug auf die teilnehmenden Personen als »skurril« und »kurios« beschrieben:
»Da saflen noch eine Psychologin und eine Bachbliitenberaterin und so, also iltere
Damen, und da war ich einmal und habe mir nur gedacht, oh Gott, wo bin ich hier.«
Dass in diesen Kursen LBG, also gebardetes Deutsch, unterrichtet wurde und nicht
OGS, wie sie von Gehorlosen untereinander verwendet wird, wurde allen bewusst,
als sie aus beruflichen Griinden in Kontakt mit Gehorlosen kamen oder diesen iiber
den Besuch von Vereinen bewusst suchten, um das Gelernte in natiirlichen Kom-
munikationssituationen zu iiben. Selbst grofie Gebirdensammlungen, die man im
Gepick hatte und auf die man stolz war, waren keine ausreichende Basis, um zu ver-
stehen oder verstanden zu werden. In der Annahme, besser verstanden zu werden,
verwendeten viele Gehorlose Code-Blending, indem sie Gebirden simultan mit deut-
schen Wortern produzierten. Dies wurde anfangs als entgegenkommend empfun-
den, erwies sich jedoch als stérend und hemmend in Bezug auf den Spracherwerb.
Dass die Gehorlosen untereinander ginzlich anders kommunizierten, wurde rela-
tiv rasch klar. Zu diesem Zeitpunkt begann das anfinglich spielerische Interesse in
analytische Neugier umzuschlagen. »Und irgendwie ist bei mir dann irgendwas in-
nerlich entfacht wordenc, erzihlt eine der befragten Personen von ihrem erwachten
Entdeckergeist.

Das Entdecken und »Aufsaugen« der Sprache wird als spannend, reizvoll und
herausfordernd erinnert, war oft lustig, vielfach aber auch mithsam, beschwerlich
und irritierend. So wurde das plétzlich vermehrte Auftauchen Hérender in den Ge-
horlosenvereinen als befremdlich empfunden, was nicht weiter verwunderlich ist,
wenn man bedenkt, dass die Vereine in erster Linie als praktisches Ubungsfeld fiir
die eigenen Bediirfnisse dienten. Insofern wurden die fremden Hérenden auf Ab-
stand gehalten:

Ich bin dann da gesessen und habe geschaut, dass ich meine Stunde oder meine
eineinhalb Stunden irgendwie hinunterbiege und bin mit Bauchweh hingefah-
ren und mit Bauchweh heimgefahren. Und die Leute/, ab und zu hat sich jemand
meiner erbarmt, aber de facto war ich Storfaktor, komischer Storfaktor. Es war ein-
fach komplett aus der Welt. Sie haben nichts mit miranfangen kénnen und haben
auch gewusst, dass ich de facto mitihnen nichts anfangen kann [...]. Ich wollte die
Sprache lernen, und da hat ja keiner einen Sinn darin gesehen.

Nach Anfangsschwierigkeiten wurden die Fremden jedoch i.d.R. herzlich auf-
genommen, wenn sie sich fir die Gehorlosengemeinschaft und die Lebenswelt
Gehorloser zu interessieren begannen, bisweilen sogar mit »Herzlichkeit, Freund-

14.02.2026, 00:55:58. op

203


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

204

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

lichkeit und Liebe iiberschiittet«, wenn sie sich auf die Gemeinschaft und ihre
Kultur einlief}en. Auf diese Weise verwandelte sich das urspriinglich berufliche
Interesse schrittweise in privates, es entstanden Gefithle von Sympathie, aus denen
sich Freundschaften zu entwickeln begannen.

Doch diese neuen Freundinnen und Freunde unter den Gehdrlosen vermochten
auch zu irritieren und hinterlief3en »eigenartige Eindriicke«. Obwohl man sich auf
sie eingelassen hatte, sie mit Respekt behandelte und ihre Sorgen teilte, kommuni-
zierten sie nach wie vor anders als mit Gehorlosen. Vor allem altere Menschen wei-
gerten sich in Gesprichen mit ihnen ohne Stimme zu gebarden, die meisten blieben
hartnickig bei einer LBG-Variante und eine befreundete Gebirdensprachlehrerin
lehnte es selbst in einem Gebdrdensprachkurs strikt ab, skurz« zu gebirden und den
Teilnehmer*innen diese Form der Kommunikation, also OGS, beizubringen, mit
der Begriindung, man miisse zunichst »schén gebirden« lernen und konne die Ar-
tikel und Pripositionen ja dann ohnehin, wenn nétig, weglassen. In der Offentlich-
keit, aufderhalb der Vereine, mége man sich mit dem Gebarden méglichst zuriick-
halten. Nach meist lingerer Initiationszeit wurde schlieflich ohne Erklirung oder
Begriindung in wachsendem Mafle dazu iibergegangen, in OGS und ohne Stimme
zu kommunizieren. »Und da war ich dann sehr gliicklich« wird erzahlt, »weil so die
Schoénheit der Sprache einfach in den Vordergrund tritt« und man Gehérlose erle-
ben konnte, die »gebirdeten wie Musik«. Das Vertrauen Gehorloser, sich nunmehr
in ihrer Sprache mit ihnen zu unterhalten, erleichterte den OGS-Erwerb, brachte
aber auch Gefiihle von Unsicherheit, Angst und Scham mit sich, zumal man sich
hiufig nicht ausdriicken konnte oder nicht verstand.

Durch den Besuch von Vereinen, den Aufbau persénlicher Beziehungen und die
kontinuierliche Verbesserung der OGS-Kompetenz begann das »spannende« Wahr-
nehmen, Erleben und Hineinversetzen »in dieses Leben« Gehérloser, das sich »im
Untergrund«vollzog und von der gewohnten Lebenswelt z.T. erheblich unterschied:
die Gehorlosenkultur, die schliefdlich ebenso faszinierte und irritierte wie zunichst
die Sprache. Sie wird, dhnlich wie von Codas (siehe Kapitel 7.2.1), als eine Kultur der
Verbundenheit geschildert, in der »Gemeinschaft vorgelebt wurde«, und die von
personlichen Kontakten und familidrem Zusammenhalt nach innen und Vorsicht,
wenn nicht Misstrauen, nach aufien geprigt war. Waren die fremden Horenden in
der Gemeinschaft akzeptiert worden, wurden sie eng an diese gebunden, galt das
Private, wie man bald bemerkte, nicht als privat, sondern als gemeinschaftlich. So
erzihlt eine der befragten Personen, als junge*r Sozialarbeiter*in in ihrem Uber-
schwang relativ rasch symbolische Handlungen und »Regeln« iibernommen und
dies erst bemerkt zu haben, als sie bei Kolleg*innen auf Unverstindnis und Kritik
stiefR. Ihr wurde angekreidet, die Grenze zu ihrer Privatsphire sorglos itberschrit-
ten zu haben, als sie begann, ihre Klient*innen zur Begriflung auf beide Wangen
zu kiissen, oder davon erzihlte, Gehorlose hitten zu einem festlichen Anlass bei ihr
zu Hause geklingelt und einen Blumenstraufd vorbeigebracht. Sie beschreibt dieses

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Erleben der Kritik und Bewusstwerdung ihrer Handlungen als »Kultur-Clash«, der
sie im ersten Moment an ihrer »Berufsehre« und ihrem »Berufsbild« zweifeln lief},
zumal sie ein solches Verhalten in einem anderen, fritheren beruflichen Kontext
niemals geduldet hitte.

Viele »Regeln« waren neu, ungewohnlich und manchmal auch irritierend, man-
che wurden schneller internalisiert als andere. Dass die Grenze zwischen der pri-
vaten und der beruflichen Sphire anders verlief, private Besuche dem Gebot der
Hoflichkeit geschuldet waren und das Mitwirken bei Festen sowie die Teilnahme
an Veranstaltungen, Ausfliigen oder anderen Aktivititen der Gemeinschaft erwartet
wurden, wurde relativ rasch gelernt. Harlan Lane, Robert Hoffmeister und Ben Ba-
han (1996: 70—76) stellen in ihrer Journey into the DEAF-WORLD eine Reihe von Denk-
mustern, symbolischen Werten und Verhaltenskonventionen vor, die jenen der 6s-
terreichischen Gehorlosengemeinschaft stark dhneln. Dazu zihlen u.a. Augenkon-
takt und eine ausgepragte Mimik, ein geringerer Grad interpersoneller Distanz, be-
stimmte Begriifungs- und Verabschiedungsrituale, ein anderes Zeitempfinden, ei-
ne andere Vorstellung von Hoflichkeit und Vertraulichkeit, das Verschmelzen von
Privatem und Nicht-Privatem, das kollektive Treffen von Entscheidungen, Direkt-
heit, Humor und das Vergeben von Gebdrdennamen, die fiir Hérende mitunter be-
leidigend wirken.

»Wirkliche Freundschaften« entstanden meist mit Gleichaltrigen, obwohl auch
sehr enge Kontakte mit dlteren Gehorlosen gepflegt wurden. Die damals junge Ge-
neration wird als »lockerer«, »kritischer« und »mutiger« bezeichnet, mit der Zeit
bildete sich eine »junge Szene« heraus, die mit dem »Aufbrechen alter Strukturen«
begann, die »aufmischte« und die iiberlieferten »Schutzmechanismen« verlor, was
als »ein bisschen gefihrlich, aber auch nett« erinnert wird. Sie entwickelte einen an-
deren Habitus, der nicht mehr von Scham und Schutz geprigt war, sondern einen
Aufbruch in ein grofieres Selbstbewusstsein einliutete. Diesem Selbstbewusstsein
begegnete man, auf der Suche nach weiteren Kontakten und Informationen aus be-
ruflichen ebenso wie privaten Griinden in der Folge auch im Ausland, wo Kinder so-
gar bunte Horgerite trugen, Gehorlose offen auf der Strafle gebirdeten, ihre Spra-
che und Kultur pflegten und erforschten, Kulturtage und Fachkongresse organisier-
ten und ungehemmt Forderungen stellten.

Die Kenntnis des Deutschen wie der OGS fithrte im Umfeld der gehérlosen Fa-
milie und der Verbinde, in beruflichen Zusammenhingen wie im Kontakt mit ge-
hérlosen Bekannten schlief8lich zu ersten Dolmetschungen. Im Folgenden soll auf-
gezeigt werden, in welchen Zusammenhingen die ersten Ad-hoc-Dolmetschungen
stattfanden, wie sie von den Befragten erinnert, klassifiziert und bewertet werden
und aus welchen Griinden und in welcher Form schlieflich Prozesse der Habituali-
sierung und Institutionalisierung einsetzten.

14.02.2026, 00:55:58. op

205


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

206

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

7.3 Ad-hoc-Einsatze und habitualisierte Translation

Horst Ebbinghaus und Jens HefSmann (1989: 119) und Grbié¢ (1997) bezeichneten
das Gebirdensprachdolmetschen in Deutschland bzw. Osterreich vor Beginn
der Professionalisierungsvorhaben als Tatigkeit mit »Notdienstcharakter« bzw.
»Fall fiir Notfille«. Dies entspricht zwar insofern der sozialen Praxis, als einzelne
Dolmetschhandlungen zweifellos hiufig ad hoc stattfanden bzw. als solche wahr-
genommen wurden, ist aber als Pauschalbewertung zu undifferenziert, da sich,
wie im Kapitel 6 gezeigt werden konnte, Translationstitigkeiten relativ rasch habi-
tualisierten und in bestimmten sozialen Welten auch institutionalisierten. So war
heteronom ebenso wie autonom organisierte Translation bereits weit vor Beginn
der erster Professionalisierungstendenzen zu verzeichnen.

7.3.1 Das Dolmetschen, das aus mir kam®

Auffillig ist, dass die ersten Dolmetschhandlungen jener Personen, die als Erwach-
sene in die Gehorlosenwelt eingetreten waren, nur schlecht erinnert werden. Sie
scheinen keinen grofRen Eindruck hinterlassen zu haben, wurden nicht gesondert
memoriert und kommen im Verlauf der Gesprache erst sukzessive zu Tage. Eine der
befragten Personen betont zunichst sogar mit Nachdruck, sie habe vor ihren ersten
»offiziellen« Einsitzen »iiberhaupt nicht, [...] iiberhaupt nicht« gedolmetscht, was
sich im Verlauf des Gesprichs als falsch erweist. Eine andere Person meint, sie habe
erst nach Besuch einer einjihrigen Weiterbildung zu dolmetschen begonnen, und
korrigiert dann:

Vielleicht das eine oder andere Mal, wenn jemand gefragt hat. Ich kann mich jetzt
gar nicht mehr erinnern. Also, ich wiisste jetzt nicht (.). Intern, so kleine Sachen,
ja. Aber auch immer nur fiir [Name].

Die ersten Dolmetschungen werden demnach im ersten Moment nicht als solche
kategorisiert, sie waren unauffillige Neben- oder Teilprodukte anderer Titigkeiten
und Verantwortlichkeiten. Die Befragten standen am Anfang ihrer »eigentlichen«
beruflichen Karriere, deren Aufgaben und Herausforderungen sie mit Engagement
begegneten. Ihr Interesse und ihre Wissbegierde galten der Sprache und der Kultur
Gehorloser, wihrend das Dolmetschen noch keine Aufmerksamkeit erregte und so-
mit keine gesonderte Kategorie erforderte: »Man hat es einfach gemacht, ohne sich
viel Gedanken dariiber zu machen.«

Im Zuge der allmihlichen Erinnerung an die ersten Dolmetschungen werden
sich die Befragten gewahr, dass diese aus heutiger Perspektive erstaunlich rasch er-

6 Die Uberschrift ist einem Interview entnommen: »Also ist das Dolmetschen eigentlich mehr
oder weniger aus mir gekommen.«

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

folgten. Riickblickend bewerten sie ihre damaligen OGS-Kenntnisse als héchst ru-
dimentir, da sie Schwierigkeiten hatten, sich auszudriicken und zu verstehen und
in einigen Fillen erst seit wenigen Monaten die Sprache lernten. Eine Person berich-
tet davon, eine Gehorlose im Rahmen einer Feier in ihrem beruflichen Kontext be-
reits nach drei Monaten gedolmetscht zu haben und nach acht Monaten von ihrem
Arbeitgeber zu ihrem ersten externen Einsatz bei Gericht geschickt worden zu sein.
Die ersten Dolmetschungen waren auf einen kleinen Personenkreis, wie Freund “in-
nen, Kolleg*innen oder Klient*innen, beschrinkt, fanden meistin vertrauter Umge-
bung statt oder waren, so sie in seltenen Fillen extern erfolgten, thematisch eng an
das eigene Fachgebiet gekoppelt. Man habe »ein bisschen unterstiitzt« und sei »ein-
gesprungen, es geschah »ungeplant« und »ad hoc«, wenn sich die »Notwendigkeit
ergeben« hat. Diese ersten Dolmetschhandlungen - »kleine Sachen« — werden als
zusitzlich anfallende Titigkeiten rekonstruiert, die als integraler Teil der berufli-
chen Lebenswelt empfunden wurden:

Also, wahrenddessen habe ich nicht wahrgenommen, dass ich dolmetsche, ob-
wohl ich sicher viel gedolmetscht habe, sondern ich habe mich als [Sozialarbei-
ter*in] gesehen.

In der Schule wurde man etwa zu Besprechungen mit gehorlosen Eltern oder Mitar-
beiter*innen geholt, in Sozialprojekten dolmetschte man ad hoc fiir gehérlose Kli-
ent*innen und Kolleg*innen, in der Seelsorge Gespriche mit dem Priester und Ge-
spriche mit Horenden bei Ausfliigen der Gemeinde, an der Universitit Besprechun-
gen mit hérenden und gehérlosen Kolleg*innen und im Gehérlosenverein Telefona-
te und Gespriche mit Vertreter*innen diverser Behorden.

Das Dolmetschen ergab sich aber nicht einfach, man wurde vielmehr von Kol-
leg“innen oder Arbeitgeber*innen dazu aufgefordert, man wiirde fast meinen,
schonungslos dazu angehalten, wenn man die Unerfahrenheit der »Dolmet-
scher*innen« bedenkt. Um in der jeweiligen Sphire zum Dolmetschen »geholt«
zu werden, geniigte die Annahme, man kénne gebirden. Translation wurde als
unproblematisch, als eine Art natiirliche Disposition und Nebeneffekt der — mehr
oder weniger vorhandenen — Sprachkenntnis angesehen: »[Der/Die] kann Gebirde!
Und wir brauchen das« oder: »Komm her. Du kannst das. Da war kein Reglement
da [...]. Sie haben geglaubt, ich kann es, und ich habe geglaubt, ich kann es.« Be-
standen Selbstzweifel, wurden diese umgehend ausgeriaumt: »Ich habe gesagt, ich
kann das nicht, und die haben gesagt, du machst das, du kannst gebirden und
fertig.« Auf diese Weise wurde man »immer wieder ohne irgendetwas zu kénnen
in irgendwelche Situationen hineingeworfen [..], gezwungenermafien, weil man
iiberredet worden ist.« So liefd man sich aus Unbedarftheit, in Ermangelung des
Bewusstseins iiber die Komplexitit der Aufgabe oder aus Griinden der Kollegialitit,
»ohne viel nachzudenken« auf »neue Situationen« ein. Neben dem unilateralen
Auftrag, der keine Ablehnung vorsah, findet sich eine weitere Form der Rekrutie-

14.02.2026, 00:55:58. op

207


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

208

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

rung, die als bilaterale Mobilisierung bezeichnet werden soll. Darunter werden
Freundschaftsdienste fiir jene Gehorlosen verstanden, zu denen man eine enge
personliche Beziehung entwickelt hatte. Die Mobilisierung wird insofern als bilate-
ral bezeichnet, als sie als Bitte an die und gleichzeitig als Angebot der translatorisch
titigen Person beidseitig erfolgte. Die Tatsache, dass man mit diesen Gehérlosen
meist privat wie beruflich verbunden war, trug zur partiellen - auf bestimmte
Personen bezogenen — Aufthebung der Grenzen zwischen beruflicher und privater
Sphire bei. Die Flexibilitit dieser Grenze zeigt sich darin, dass die Durchlissigkeit
auf andere, der bzw. dem Gehorlosen nahestehende Personen ausgeweitet werden
konnte:

Und dann diese Herausforderung, das eine oder andere auch fiir andere mit zu
dolmetschen. Wobei man ganz ehrlich sagen muss, intern ist es immer irgendwie
Uber die Familie, iber die [gehdrlose] GroRfamilie [Name] gegangen.

Schlielich ist als dritte Form die eigeninitiative Mobilisierung anzufiihren, die kei-
nen Auftrag von auflen erfordert, sondern ein Angebot an die Umgebung darstellt.
Dieses Verhalten kann extrinsisch wie intrinsisch motiviert sein. In Bezug auf Ers-
teres liegt dem Dolmetschen das Handlungsziel zugrunde, zur Problemlésung bei-
zutragen, indem Kommunikation und Verstindnis ermdoglicht wird, wo Kommuni-
kation und Verstindnis andernfalls nicht zustande kommen. Neben diesem »idea-
listischen Ansatz«, der zweifellos auch Aussicht auf Gratifikationen in Form von Lob
und Anerkennung bietet, liegt der eigeninitiativen Mobilisierung auch das intrinsi-
sche Bediirfnis nach persénlichem Wachstum und Selbstentfaltung zugrunde. Das
Ziel des Dolmetschens liegt hierbei nicht in der Konsequenz der Handlung, sondern
in der Genugtuung des Erlebens der Aktivitit. Es vermag zu Flow-Effekten fithren
und »Hochgefithle« auslésen, ermoglicht es, die eigene Leistung und Kompetenz zu
spiren und bietet als Nebeneffekt die Moglichkeit der Sprachvervollkommnung.

Ebenso rasch wie die ersten Dolmetschhandlungen erfolgten, begann sich die
Titigkeit zu habitualisieren. Je mehr man mit Gehérlosen zu tun hatte, desto »lo-
gischer« wurde es in der eigenen Wahrnehmung ebenso wie in jener der anderen,
im Rahmen der beruflichen Titigkeit vermehrt zu dolmetschen. Der rasche Prozess,
ohne ausreichende Kompetenzen oder nennenswerte Erfahrung, »schlagartig« im-
mer mehr, immer lingere und immer komplexere Einsitze wahrnehmen zu mils-
sen, wird von einer Person als »klassische Einsteigergeschichte« bezeichnet. Wih-
rend man sich zu Beginn iitber das Dolmetschen »keine Gedanken machte«, »Regel-
losigkeit« herrschte, »kein Reglement« und »keine Kontrolle« vorhanden waren, be-
gannen sich im Zuge der Habitualisierung sukzessive gewisse Gewohnheiten und
wiederkehrende Muster auszubilden. Vorbilder hatte man jedoch keine, denn an-
dere, erfahrene oder beeidete Dolmetscher*innen kannte man nicht: »Also ist das
Dolmetschen eigentlich mehr oder weniger aus mir gekommen.«

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Wie in Kapitel 6.2 ausgefiihrt, wird die »regellose«, d.h. habitualisierte trans-
latorische Titigkeit als alltigliche soziale Praxis verstanden, die keiner forma-
len Einrichtung bedarf und keinen institutionellen Effekt erzielt bzw. eine sehr
eingeschrinkte Affektivititsfihigkeit hat. Die Handlungen der befragten Dol-
metscher*innen sind Teil ihrer Alltagsbewiltigung, die insofern keiner formalen
Einrichtung bediirfen, als sie aufgrund einer punktuellen Notwendigkeit einer-
seits und der angenommenen Gebirdensprachkompetenz andererseits bei Bedarf
zustande kommen. Diese translatorischen Titigkeiten haben keine bestimmte
Ordnung, keine spezifische Temporalitit und sind nicht auf spezielle Riume einge-
schrinkt, da sie iiberall zu beobachten sind. Vereinbarungen itber Ordnung, Dauer
und Ort werden jeweils ad hoc getroffen oder entwickeln sich im Rahmen der
jeweiligen Dolmetschhandlung. Die Rekrutierung erfolgt durch unilateralen Auf-
trag, bilaterale oder eigeninitiative Mobilisierung. Der értliche Radius ist zunichst
eng, als im vertrauten Radius des eigenen Biiros, der eigenen Schule, Kirche etc.
gearbeitet wird. Ebenso ist der Kreis der zu bedolmetschenden Personen klein und
bekannt, als diese aus dem nahen, meist beruflichen Umfeld stammen. Die Grenze
zwischen beruflicher und privater Sphire wird in Fillen der Freundschaft mit Ar-
beitskolleg*innen aufgehoben und kann sich auf das nihere Umfeld der gehorlosen
Person ausweiten. Die Dolmetscher*innen handeln individuell, unbefangen und
kreativ. Es gibt keine Vorbilder, die kopiert oder kritisiert werden kénnen, mogli-
cherweise werden sie (noch) nicht wahrgenommen. Der Reflexionsgrad ist gering,
es gibt kaum Austausch und es entwickeln sich noch keine typischen Praktiken und
Diskurse. Das Problem des Nicht-Verstehen-Kénnens wird ad hoc wahrgenommen
und nicht als Leitproblem. Die Tatigkeit ist Arbeit und Spiel, beruflich und privat
und hat fluide, aber auch stabilisierende Momente. Grenzziehungsarbeit spielt
noch keine nennenswerte Rolle. Die zunehmende Habitualisierung und damit ein-
hergehende erste Institutionalisierungstendenzen werden in Kapitel 7.4 behandelt.
Das nichste Kapitel befasst sich mit den ersten Dolmetscheinsitzen der Codas.

7.3.2 Dolmetschen als Teil von mir’

Hoérende Kinder stellen fiir ihre gehorlosen Eltern die gleichsam natiirliche Verbin-
dung zu der mit Argwohn betrachteten horenden Welt dar. Lane, Hoffmeister und
Bahan (1996: 171) bezeichnen sie infolgedessen als »critical link to the alien hearing
culture, a source of information for making decisions, and a spokesperson for the
family«, Oya Ataman (2008: 249) geht sogar soweit, sie aufgrund ihres Gehérsinns,
der den Eltern nicht zur Verfiigung steht, als »organic extension of another person«
zu charakterisieren.

7 Die Uberschrift entstammt folgender Aussage aus einem Interview: »Also das ist ein Stiick
weit Teil von mir.«

14.02.2026, 00:55:58. op

209


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Wie in Kapitel 7.2.1.1 ausgefithrt wurde, stellen die gehérlosen Kernfamilien
ebenso wie die erweiterte Familie der Gehorlosengemeinschaft zentrale emotio-
nale Referenzpunkte der befragten Codas dar. Das Leben in dieser Kultur der
Verbundenheit und Lebendigkeit wird vor allem als Bereicherung erinnert. Die
OGS wird - ungeachtet, ob sie in der Familie verwendet wurde oder aufgrund
eingeprigter negativer Bewertungen tabuisiert war — nicht nur rein pragmatisch
als funktionierender Kommunikationskanal der Familie und der Gehérlosenge-
meinschaft beschrieben, sondern ist mit subjektiven dsthetischen und affektiven
Empfindungen belegt. Die multiplen Zugehdorigkeiten zur gehérlosen und héren-
den Welt gestalten sich durch konfligierende Konstruktionen der jeweilig anderen
Welt durch Erwachsene zwar insofern kompliziert, als sie in Riickzug ebenso wie in
Stolz miinden kénnen, sind jedoch nicht von einem »drama of belonging« (Preston
1995b: 1466) begleitet. Dariiber schitzen sich die Befragten gliicklich, zumal sie
Codas kennen, die bis heute ihren Platz in der Gesellschaft nicht gefunden haben
und mit ihren Identititen hadern.

Dolmetschtitigkeiten der horenden Kinder sind in allen Familien die Regel, in
deneigenen, aber auch in den Familien gehorloser Bekannter oder Verwandter. Dies
deckt sich mit den Ergebnissen Prestons (1996) und Napiers (2021). Doch ebenso wie
sich die Kommunikationsstile der Familien unterscheiden, so unterschiedlich ist
der Umgang mit den Kinder-Dolmetscher*innen und so divergierend die Rekon-
struktionen dieser Titigkeiten in Kindheit und Jugend. Ebenso wie die Befragten,
die erstals Erwachsene mit Gehorlosen und Gebirdensprache in Kontakt kamen, er-
innern sich auch die befragten Codas an ihre ersten Einsitze nicht oder nur schema-
tisch. Was sie allerdings in Erinnerung behielten, ist, bereits in sehr jungen Jahren
zu dolmetschen begonnen zu haben. Lediglich jene befragte Person, die hartnickig
dafiir kimpfen musste, OGS verwenden zu diirfen, schildert ein konkretes Erleb-
nis, das fiir sie den Eintritt in das Dolmetschleben markiert: Als bei einem Vereins-
ausflug in einen Weinkeller der Fithrer zu sprechen ausholte, ergriff sie die Initiati-
ve und machte ihn darauf aufmerksam, dass die Gehorlosen seinen Ausfithrungen
nicht folgen kénnten. Nach einer kurzen Besprechung mit dem gehérlosen Vater,
in der sie ihn bat, den Vortrag fiir die Gehorlosen gebirden zu diirfen, setzte sie
dieser auf seine Schultern. Sie versuchte die Weinfithrung »halt sinngemif3 [..] zu
deutenc, was sich als schwieriger herausstellte, als sie vermutet hatte. Da sie nicht
alles verstand, fasste sie zusammen, lief? einiges aus und fragte hin und wieder nach
Vokabeln, wenn sie den Mut dazu aufbrachte.

Das Spektrum der Realisierungsformen der habitualisierten Translationstitig-
keit war in der Kindheit und Jugend der Befragten breit. Die Kinder wurden darum
gebeten, von zu Hause aus telefonisch Termine zu vereinbaren, am Telefon zu
dolmetschen oder selbststindig Auskiinfte einzuholen sowie Schriftstiicke zu ver-
fassen oder zu korrigieren. Sie wurden zu Hause als Dolmetscher*innen eingesetzt,
wenn unerwartet mit horenden Personen, etwa Versicherungsvertretern, kommu-

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

niziert werden musste. Sie begleiteten ihre Eltern, wenn »Dinge zu regeln waren,
was von Behordengingen iiber Bankgeschifte bis zu Elterngesprichen reichte.
Die Eltern schickten die Kinder gelegentlich auch alleine los, um Auftrige auler
Haus zu erledigen. Ebenso erwihnt werden translatorische Titigkeiten im Verein.
Dazu zihlen eigeninitiativ vorbereitete Ubersetzungen z.B. von Weihnachtslie-
dern und deren feierliche Prisentationen auf der Bithne, Dolmetschtitigkeiten bei
Ausfliigen ebenso wie das Dolmetschen in formelleren Situationen anlisslich von
Feiern sowohl auf der Bithne als auch bei Gesprichen mit Gemeindepolitiker*innen
oder Beamt*innen. Und schlief3lich wurden sie als Jugendliche bisweilen gebeten,
Verwandte oder Bekannte als Dolmetscher*innen zu begleiten. Sherwood (1987:
14) spricht in diesem Zusammenhang, wie bereits erwihnt, von der sukzessiven
Herausbildung eines Systems des »interpreter borrowing«, wenn Codas zunichst
fiir primire Dolmetschtitigkeiten innerhalb der Familie eingesetzt und in spiterer
Folge im Rahmen sekunddrer translatorischer Tatigkeiten an befreundete Familien
»verborgt« werden (siehe Kapitel 6.2). Die habitualisierten Translationstitigkeiten
werden von den Befragten dadurch abgegrenzt, als sie als »privat« gekennzeichnet
und als »kleine Aufgabenc, »kleine Sachen« oder »Gefilligkeiten« verniedlicht wer-
den, die man als Kind oder Jugendliche*r eben erledigt, wenn sie von den Eltern
eingefordert werden. Dolmetschtitigkeiten fiir gehdrlose Verwandte und Bekann-
te werden als »Freundschaftsdienst« ausgewiesen, das Dolmetschen im Rahmen
formellerer Situationen im Verein wird als Beginn »richtiger Dolmetscharbeiten«
kategorisiert (vgl. dazu auch Napier 2021: 277).

Die translatorischen Titigkeiten wurden zwar ad hoc vergeben, indem man je-
weils gebeten wurde, »da und dort« anzurufen, »weil man das so schén kann, oder
mitzugehen, um »dem Herrn das und das und das zu sagenc, sie wiesen aber be-
stimmte Konventionen auf und entwickelten dadurch bereits frither stabilisierende
Tendenzen als dies bei jenen der Fall war, die im Berufsleben mit dem Dolmetschen
begannen.

Dies betrifft konstantere Beziehungsmuster, die sich durch die Auswahl der Dol-
metsch-Kinder ergab. Wihrend in einigen Familien die Dolmetschtitigkeiten unter
mehreren Kindern aufgeteilt wurden bzw. diese die Aufteilung der Aufgaben, als sie
etwas ilter waren, untereinander aushandelten, war in anderen Familien trotz meh-
rerer Geschwister jeweils einem Kind die Rolle des designierten Dolmetschers bzw.
der designierten Dolmetscherin zugewiesen worden. In einem Fall wird dieser Um-
stand damit begriindet, dass die drei Geschwister jeweils einer erwachsenen Person
in der Familie, der Mutter, dem Vater und der Grofimutter zugeordnet waren. Als
»Papa-Kind« war das Middchen angehalten, den Vater, der in der Familie die exter-
nen Geschifte fithrte, zu unterstiitzen, wihrend das »Mama-Kind« und das »Oma-
Kind« nicht mit Dolmetschaufgaben betraut wurden. In einer anderen Familie be-
stand der Grund darin, dass nur ein Middchen die Gebirdensprache beherrschte,
wihrend sich die anderen Kinder dem Sprechgebot gebeugt hatten und mit den El-

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

tern ausschlieflich auf Deutsch kommunizierten. In beiden Familien waren die Ge-
birdensprachkenntnisse der anderen Kinder rudimentir bis nicht vorhanden. Die
Befragten erinnern sich, beide Konstellationen auch in anderen gehérlosen Fami-
lien beobachtet zu haben. Die bisherige Forschung zeigt, dass die Wahl hiufig auf
Midchen und Erstgeborene fillt, was auch im Fall der Befragten zutrifft (vgl. Pres-
ton 1996; Moroe/de Andrade 2018; Napier 2021). Ebenso kannte man Familien, in
denen sich hérende GrofReltern zu Familiendolmetscher*innen erklirten, was zwar
einerseits als nittzliche Unterstiitzung der Familie und Entlastung der Kinder emp-
funden, andererseits jedoch auch als hochst problematisch beurteilt wird, da, wenn
Dolmetschtitigkeit mit Entscheidungskompetenz gleichgesetzt wird, die Eltern ihr
Leben ohne Maglichkeit der Selbstbestimmung in Abhingigkeit verbringen miis-
sen.

Dolmetschen war »gang und gibe« und wird als kollektiver »Teil des Familienle-
bens«ebenso wie als individueller »Teil von mir« wahrgenommen. Es war einerseits
familidre Selbstverstandlichkeit, andererseits erfuhren die Befragten im Erwachse-
nenalter, dass diese habitualisierte Praxis der an die Kinder iibertragenen Verant-
wortung den Eltern nicht immer leicht fiel. Dies mag unterschiedliche Griinde ge-
habt haben, wird vermutet, méglicherweise war es Scham, moglicherweise auch die
moralische Befangenheit, ihre Kinder nicht allzu extensiv fir ihre Belange arbei-
ten zu lassen. Wenn es Eltern gelang, neben den Kinder-Dolmetscher*innen auch
andere Moglichkeiten der Kommunikation mit der hérenden Welt aufzutun, wird
dies als »gutes Zusammenspiel« bezeichnet. Manchmal versuchten sich die Eltern
alleine durchzuschlagen, einige konnten gut Deutsch und hatten eine verstindliche
Aussprache, oder sie baten die Kinder, gewisse Dinge vorab am Telefon zu kliren,
um dann selbststindig die jeweiligen Termine aufler Haus wahrzunehmen. In ei-
ner der Familien waren »die Eltern [...] unbewusst richtig unterwegs«, zu Arztbesu-
chenwurden deren Kinder nie herangezogen. Wenn ein Dolmetscher oder eine Dol-
metscherin — meist ebenso Codas, die ehrenamtlich oder fiir eine kleine Aufwands-
entschidigung Dolmetschdienste fiir den Verein versahen — greifbar war, wurden
diese fir swichtige Sachen« herangezogen. Meist war dies aber ohnehin nicht még-
lich, zudem wurden viele Angelegenheiten als zu privat oder intim empfunden, was
wiederum gegen Personen auflerhalb des engsten Familienkreises sprach. Die Ge-
hoérlosengemeinschaft war klein und man fiirchtete Tratsch. Dass die translatori-
schen Aufgaben der Kinder entgegen ihrer eigenen Wahrnehmung in einem gewis-
sen Rahmen gehalten wurden, um die Kinder nicht allzu sehr zu belasten, soll durch
ein Beispiel illustriert werden. So erzihlt eine der befragten Personen, dass sie ih-
rem Vater noch Jahrzehnte nach dessen Tod »Abbitte leisten« miisse, weil ihr als
Kind nicht bewusst war, dass er versucht hatte, seine Kinder so gut es ging zu scho-
nen. Bewusst wurde den Geschwistern dies, als er gestorben war und sie in seinen
Unterlagen zahllose Briefvorlagen fanden, die er gesammelt hatte, um nicht jedes
Mal aufs Neue seine Kinder um Hilfe bitten zu miissen.

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Auch wenn das Dolmetschen fiir die Kinder und Jugendlichen zum familiiren
Alltag gehorte und keine Einzelhandlung darstellte, funktionierte es nicht immer
so reibungslos, wie die Eltern es annahmen oder wie man es sich selbst gewiinscht
hitte. Den Eltern fiel es schwer, zu begreifen, dass ihre Kinder manchmal Verstind-
nisschwierigkeiten hatten. Dies diirfte in der bereits erwihnten Uberzeugung Ge-
hérloser, Horen sei mit Verstehen gleichzusetzen, begriindet sein. Offenbar konn-
ten die Eltern nicht nachvollziehen, weshalb die translatorischen Titigkeiten nicht
so vonstattengingen, wie es ihrer Vorstellung entsprach und warum sie nicht je-
ne Antworten oder Informationen erhielten, die sie erwartet hatten. Handelte es
sich um komplexe Themen biirokratischer oder finanzieller Natur oder unbekann-
te Fachbereiche, behalfen sich die Kinder mit Auslassungen, Zusammenfassungen,
sinngemifen Ubertragungen oder dem Dolmetschen nur jener Aussagen, die sie
als wichtig erachteten. Das Produkt 16ste bisweilen Erstaunen aus, wie eine der be-
fragten Personen anhand einer gebirdensprachlichen Aulerung ihres Vaters exem-
plifiziert: »KOMISCH, MANN GEREDET-SO-VIEL, DU SO-WENIG.« Auch telefo-
nische Dolmetschdienste konnten zu Missverstindnissen fithren, wie eine weitere
Person schildert. Erhielt man am Telefon nicht die erwiinschte Information, nah-
men die Eltern an, das jeweilige Kind habe die Frage nicht richtig gestellt. Dass man
eine Stelle angerufen haben kénnte, die nicht zustindig ist, wurde nicht in Betracht
gezogen. Infolgedessen wurde das zweite und gegebenenfalls danach auch das drit-
te Kind mit derselben Aufgabe betraut, was hin und wieder klappte, weil sich das
Kind tatsichlich anders ausdriickte, eine andere Person in der Leitung war oder,
was eher der Fall war, der Gesprichspartner oder die Gesprichspartnerin einfach
Mitleid hatte.

Der Dolmetschtitigkeit wird grosso modo keine besondere Bedeutung zu-
geschrieben, sie wird weder als besonders negativ noch als besonders positiv
erinnert, sondern als Bestandteil der alltiglichen Lebenswelt beschrieben, der
»begrenzt Spafd machte«. Eine der befragten Personen meint, es wire fiir sie nicht
anderes gewesen, als den Miilleimer hinuntertragen zu miissen — auch das habe
ihr nicht immer gefallen. Als belastend werden einzelne Situationen empfunden,
in denen sich die Kinder durch die Komplexitit des Themas oder der Situation
tiberfordert fithlten. Die grofite Belastung empfanden die designierten Famili-
endolmetscher*innen, denen die gesamte Verantwortung fiir die auflerfamilidre
Kommunikation tberantwortet worden war und die Aufgabe nicht mit ihren
Geschwistern teilen konnten. Das Dolmetschen iibte aber auf die Kinder auch Fas-
zination aus, weil sich durch ihre »Unterstiitzung« zwei Menschen, die sich nicht
verstehen, plotzlich unterhalten konnten. Hiufig wurde daher bereits das Funktio-
nieren der Kommunikation als Gratifikation empfunden. Sie freuten sich, wenn die
Dolmetschungen klappten, und insbesondere, wenn es ihnen gelungen war, eine
herausfordernde Aufgabe zu meistern. Besonders gliicklich machte sie die Freude
der Eltern tiber ihre Fihigkeiten und die Anerkennung der vielen Gehérlosen bei

14.02.2026, 00:55:58. op

213


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Auftritten im Verein, sie freuten sich iiber Schokolade und andere kleine Geschenke
und genossen den Stolz der Eltern:

Als ich vierzehn war, hat es ein Telefon gegeben bei uns. Da gab’s von jedem ein
Foto. Der Papa hat jeden einzelnen von uns fotografiert. [Name 1] mit Telefon.
[Name 2] mit Telefon, [Name 3] mit Telefon. Das hat er unbedingt fotografieren
miissen, weil er total stolz drauf war.

Einen Kernaspekt des Familiendolmetschens stellt somit die Reziprozitit dar, d.h.
der Tausch von Gaben, die materieller, aber vor allem emotionaler Natur waren.
Manchmal konnten die Kinder richtiggehend Spafl am Dolmetschen entwickeln, sie
verspiirten »diesen Kick«, genossen es, alle Blicke auf'sich zu ziehen, im Mittelpunkt
zu stehen und Beifall in Form von Aufmerksambkeit, Bewunderung und Lob zu er-
halten. Napier (2021) weist anhand einiger Beispiele darauf hin, dass Dolmetsch-
Kinder durch das Medieninteresse heute auch von hérender Seite Aufmerksambkeit
erhalten und durch internationale Medienprisenz eine exotisierende Rolle zuge-
schrieben bekommen.

AbschliefRend lisst sich festhalten, dass bei der Kulturform des Familiendolmet-
schens habitualisierte und organisierte, reziproke und normative Momente in un-
terschiedlichem Mafie ineinandergreifen. Translatorische Titigkeiten in der Fami-
lie sind meist habitualisierte Alltagshandlungen, die nicht besonders markiert sind,
sie konnen in Form von designierten Familiendolmetscher*innen und Leihdolmet-
schen in der sozialen Nahwelt in organsierterer Form auftreten und nehmen im
Verein mitunter die Form autonom organisierter Arbeit an. Das Dolmetschen fiir
die Eltern ist einerseits von Gefithlen der Liebe, also innerfamiliirer Reziprozitit,
und andererseits durch Bande der Obligation geprigt. Zwar dominiert in der Kul-
tur der Verbundenheit die Reziprozitit, doch scheint sich in Familien, in denen die
Tatigkeit durch die Einrichtung designierter Dolmetscher*innen organisiertere Zii-
ge aufweist, das Dolmetschen als Pflichtiibung eingepragt zu haben. Auch Napier
(2021: 290) spricht in ihrer rezenten Studie von einer komplexen Verwobenheit von
Familienverantwortung und Kooperationswillen. Neben diesen extrinsischen und
relationalen Momenten, die das Verhalten steuern, ist schliefRlich auch ein intrinsi-
sches, performatives Moment zu verzeichnen, nimlich die Selbstinszenierung als
Dolmetscher*in, bei der die Prisentation der eigenen Kunstfertigkeit und der Ge-
nuss ungeteilter Aufmerksambkeit im Zentrum stehen. Der Grof3teil der Einsitze ist
allerdings unilateral beauftragt, eigeninitiative Mobilisierung findet seltener statt
und die kooperative Form der bilateralen Mobilisierung ist bei Kindern nicht zu be-
obachten. Abschlief}end sei nochmals darauf hingewiesen, dass es sich um Erin-
nerungen an Dolmetschtitigkeiten handelt, die Jahrzehnte zuriickliegen. Aktuelle
Studien zu dolmetschenden horenden und gehérlosen Kindern gehérloser Eltern,
die auch auf Generationenunterschiede, den Einfluss neuer Technologien und die

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Tatsache, dass heute professionelle Dolmetscher*innen zur Verfiigung stehen, ein-
geht, finden sich bei Napier (2021).

Doch wie wird das Phinomen der habitualisierten Translation von den handeln-
den Akteur*innen, den Codas ebenso wie jenen, die als Erwachsene zu dolmetschen
begannen, bezeichnet? Welche Moglichkeiten stehen ihnen aus heutiger Perspektive
mental und sprachlich zur Verfigung, um die T4tigkeiten einzuordnen und zu be-
nennen? Bilden sie in der Erinnerung eine gedankliche Einheit der Erfahrungswelt?
Und erhalten sie riickblickend im Vergleich zu anderen Formen der Translation eine
distinktive Identitat?

1.3.3 Die Praxis des Sozusagen-Dolmetschens

In den Schilderungen ihrer frithen Dolmetschtitigkeit fillt bei allen Befragten dis-
kursive boundary work auf. Dies dufiert sich zum einen durch Unsicherheiten be-
ziiglich der Kategorisierung einzelner Titigkeiten bzw. Techniken als dem »Dolmet-
schen« zugehorig, zum anderen dadurch, dass sie die T4tigkeit aus dem Blickwin-
kel ihrer heutigen normativen Rolle im Sinne Goffmans (1961/2013: 85) (und mogli-
cherweise auch in Anbetracht des Hintergrundes der Interviewerin) direkt oder me-
tadiskursiv hinsichtlich ihrer Prototypikalitit als Randphidnomen und hinsichtlich
ihres evolutioniren Charakters als unausgereift darstellen. Dies ist insofern auf-
schlussreich, als keine Frage darauf abzielte, die habitualisierte Dolmetschtitigkeit
zu bewerten. Die pragmatische, wohlwollende und manchmal mit Ironie unterlegte
Distanzierung von der eigenen historischen Praxis dufert sich in Formulierungs-
problemen und kann auf Diskursebene u.a. an deprizisierenden Heckenausdrii-
cken, prosodischen Gesprichselementen wie Zégern — etwa ungefiillte Pausen und
Verzogerungspartikeln — sowie Selbstkorrekturen, z.B. in Form von Paraphrasen,
festgemacht werden.

Schwierigkeiten bei der Klassifizierung bestimmter kommunikativer Hand-
lungen als translatorisch haben vor allem Codas. Dies kann u.a. damit begriindet
werden, dass die Palette der kommunikativen Unterstiitzungsformen fir ihre El-
tern und das nihere Umfeld sehr breit war. Zu den schwer zu kategorisierenden
Tatigkeiten zahlt z.B. das Verfassen von Briefen vorgegebener Inhalte, »also die-
se Schrift-/, Schriftsachen, ja, Schriftdolmetschungen, -iibersetzungen (.), diese
Ubersetzungen.« Ebenso Probleme bereitet der Komplex der translatorischen Ti-
tigkeiten am Telefon, zu denen das Einholen von Auskiinften und das Vereinbaren
von Terminen zihlen. Es wird als »diese telefonischen Aufgaben, ih, genau, diese
telefonischen Aufgaben« bezeichnet und nicht als Telefondolmetschen kategori-
siert. Auch translatorische Botenginge werden nicht zur Translation gezihlt. Diese
stellen keine unmittelbar vermittelte Kommunikation dar, kénnten aber in einer
breiten Definition als verzogerte und dislozierte konsekutive Translation bezeich-
net werden, bei der die beiden primiren Gesprichspartner*innen sowohl zeitlich

14.02.2026, 00:55:58. op

215


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

216 Gebardensprachendolmetschen als Beruf

als auch rdumlich voneinander separiert sind. Eine befragte Person subsumiert sie
unter dem unspezifischen Uberbegriff »so Sachen«:

Da warenviel so Sachen. Da haben wir eine neue Wohnung bekommen und muss-
ten uns [bei der Gemeinde] neuanmelden. Ich hab alleine hingehen missen. Und
dann hat mich der Blirgermeister gefragt, warum der Papa nicht selbst kommt.
Dann habe ich gesagt: »)a weil mein Vater taubstumm ist.« Das hat friither so ge-
heiflen. »Ja, aber dann kann er ja keine neue Wohnung bekommen.« Und ich war
als Kind dann so/: »Ja warum nicht, wir haben ja schon eine Wohnung, warum
kriegen wir jetzt keine Wohnung?« Das sind so Sachen.

Auch jene Personen, die erst als Erwachsene in Kontakt mit der Gehorlosengemein-
schaft gekommen waren, haben, wenn auch seltener, mit der Kategorisierung ge-
wisser translatorischer Titigkeiten Schwierigkeiten. Im folgenden Exzerpt schil-
dert eine befragte Person ihren ersten Dolmetscheinsatz im Bekanntenkreis, der
insofern aus der Perspektive ihrer heutigen Tatigkeit ungewohnlich ist, als es sich
nicht um Gebirdensprachdolmetschen handelte, sondern um die Technik des Lor-
mens:

[Ich] habe dort fiir einen Taubblinden gedolmetscht, damals schon, also gedol-
metscht, das war eigentlich Lormen, ja es war Dolmetschen, weil die Tagung war
in Englisch, und ich habe praktisch in Deutsch gelormt [...].

Diese Aussage deutet daraufhin, dass diese Person das Lormen - eine Kommunika-
tionsform fiir schriftsprachkompetente Taubblinde, bei der die einzelnen Buchsta-
ben des Alphabets in Form von Punkten und Linien in die Handinnenfliche gezeich-
net oder durch Zusammendriicken der Finger angezeigt werden (vgl. Pfau 2012:524)
— nicht eindeutig als Dolmetschen zu klassifizieren vermag. Da es sich beim Dol-
metschen mithilfe des Lorm-Alphabets um intralinguale Translation handelt, weckt
die eingangs getroffene Zuordnung kurz Zweifel. Erst die Tatsache, dass die Person
damals aus dem Englischen ins Deutsche lormte, iiberzeugt sie schlieRlich davon,
dass es sich um Dolmetschen gehandelt haben muss. Die Ausschnitte aus den In-
terviews legen nahe, dass die Befragten im Laufe ihrer professionellen Sozialisie-
rung ein normativeres Verstindnis von Translation entwickelt haben, das es ihnen
nicht (mehr) erlaubt, bestimmte Handlungen darunter zu subsumieren, die sie im
Rahmen der habitualisierten Translationstitigkeit als Kinder oder Erwachsene aus-
fithrten.

Abgesehen von Schwierigkeiten mit der Klassifizierung und Bezeichnung dieser
aus heutiger Sicht untypischen Realisierungsformen fillt des Weiteren auf, dass die
Befragten ihre habitualisierten Dolmetschtitigkeiten nur eingeschrinkt der Kate-
gorie »richtiges Dolmetschen« zuordnen, zum einen, weil sie bestimmte Merkmale
nicht erfillen, zum anderen, weil sie aufgrund ihres Entwicklungsstandes den Sta-
tus, die Bezeichnung tragen zu diirfen, noch nicht erreicht haben (vgl. dazu auch

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Napier 2021). Dies wird allerdings explizit nur an wenigen Stellen ausgefiihrt. Das
erste Zitat bezieht sich auf Dolmetschtitigkeiten in der Familie, das zweite, das aus
einem anderen Interview stammt, auf Ad-hoc-Einsitze im Rahmen einer anderen
beruflichen Titigkeit:

Und ich habe sehr frith mit dem Papa mitgehen missen, dem Herrn das sagen
oder dem das sagen [...]. Das kann man zwar nicht Dolmetschen nennen, ich bin
aber eben sehr viel mit meinen Eltern mitgegangen zum Ubersetzen.

Ich hab schon, im [Betrieb] hab ich schon/. Wobei ich auch nicht sag, dass das
Dolmetschen war.

Die kategoriale Trennung zwischen dem habitualisierten Dolmetschen in der Fami-
lie bzw. der beruflichen Ursprungssphire und dem »richtigen Dolmetschen« wird
in einem anderen Interview deutlich, in dem eine Person eine Episode von ihrem
ersten Einsatz als Dolmetscher*in bei einer internationalen Konferenz schildert:

Ich glaub, dass das auch ganz ein wichtiger Meilenstein war. Und ich hab dann
[..] sogar meiner Mutter einen Tag bezahlt, das war der Donnerstag, weil da ist es
um Coda-Themen gegangen, und da hab ich sogar selbst gedolmetscht in einem
Bereich, und da hat sie mich das erste Mal gesehen [..]. Nicht als Kind, sondern
als [Dolmetscher*in], wirklich auf der Bithne und so.

Meist sind die Auflerungen jedoch nicht explizit, in der Regel wird eine Einschrin-
kung durch Vagheitsmodifikatoren bzw. Heckenausdriicke vorgenommen. So habe
man damals »sozusagen«, »quasi« und »unter Anfithrungszeichen« gedolmetscht,
man wusste »irgendwie, was Dolmetschen ist, aber nicht unbedingt, was professio-
nelles Dolmetschen bedeutet«. Durch die hiufige Verwendung dieser metasprachli-
chen Adverbien driicken die Befragten aus, dass der angesprochene Sachverhalt der
Kategorie »Dolmetschen« nur teilweise bzw. nur graduell entspricht. Dieses wird im
Gegensatz dazu als »richtiges« und »wirkliches« Dolmetschen und noch expliziter
als »richtige« und »wirkliche« »Arbeit« bzw. »Dolmetscharbeit« bezeichnet.

Die habitualisierten Translationstitigkeiten haben dementsprechend bestimm-
te Merkmale, die auf das konventionelle, typische Dolmetschen nicht zutreffen.
Es sind auf sozialer Ebene »personliche Geschichten«, »Freundschaftsdienste«
oder »Gefilligkeiten«. Aufgrund dessen ist diese Titigkeit oft kooperativ und von
Reziprozitit gekennzeichnet. Es ist ein »Geben und Nehmeng, ein Tausch, und
zwar sowohl in der konkreten Situation, in der nachgefragt und Bedeutung so-
mit ko-konstruiert wird, als auch auf einer tibergeordneten Ebene, dadurch dass
gehorlose Bekannte das Wissen iiber Gebirdensprache und Gehorlosenkultur
weitergeben und somit als »Studienobjekte« fiir die persénliche sprachliche Wei-
terentwicklung dienen. In Bezug auf die Qualitit ist die Toleranzschwelle hoch,
perfekte Leistungen werden weder verlangt, noch kénnen sie geboten werden,
man dolmetschte »halt so gut wie méglich«. Zwischen den Gehorlosen und ih-

14.02.2026, 00:55:58. op

27


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

ren Dolmetscher*innen herrscht ein Naheverhiltnis, meist ist der Raum, in dem
agiert wird, limitiert und das Themenspektrum eingeschrankt. Sofern extern ge-
dolmetscht wird und die Thematik und die Umgebung fremd sind, kann man sich
immerhin der emotionalen Verbundenheit und dem Wohlwollen der gehérlosen
Person gewiss sein. Doch auch dieser Schutz ist insofern triigerisch, als er nicht vor
Unsicherheiten, Selbstzweifeln und Scham bewahrt:

Mir war es irrsinnig schnell unangenehm, wenn das nicht vollstindig war, wenn
da etwas gefehlt hat, ohne zu wissen, dass das Dolmetschen ist oder dass das ein
Teil des Dolmetschens ist.

Dass die eigene translatorische Tatigkeit die Zugehdorigkeit zur Kategorie des »rich-
tigen Dolmetschens« sukzessive erhilt, die Mitgliedschaft also gradueller Auspri-
gung ist, sei abschlieRend anhand des Zusammenschnitts eines lingeren Abschnitts
aus einem Interview illustriert, in dem die Entwicklungsstufen a) Dolmetschen als
Kind, b) Dolmetschen als Jugendliche*r im Verein, c) erste externe Einsitze und d)
quasi-professionelles Dolmetschen herauszulesen sind:

[Anfangs] waren das so Gefalligkeiten, [und im Verein] begannen dann die soge-
nannten richtigen Dolmetscherarbeiten, sag ich jetzt einmal [..]. Das waren so
Vereinsdolmetschungen, das war ganz normales Vokabular: »Herzlich Willkom-
men, ich freue mich, dass so viele da sind, jetzt ist wieder Muttertag, heuer ist
wieder Weihnachten [..], dann machen wir ein Preisschnapsen [..]«, also diese
Cratulationen, diese Honneurs und dann das Nichts und dann wieder die Verab-
schiedung. [..] [Dlann im Zuge der weiteren Arbeit, der richtigen Arbeit, da kom-
men dann Auftrige von irgendwelchen Vortragen [..], wo du dir denkst, [...] die-
se Vokabel kann ich nicht, wie gebérde ich das jetzt? [..] [Z]Jum professionellen
Dolmetschen, auch aber wieder noch immer unter Anfiihrungszeichen, aber zum
Berufjetzt einmal quasi kam ich [Jahreszahl].

Was an dieser Erzihlung auffillt, ist der wiederholte Einsatz von Heckenausdrii-
cken und die graduelle Kontrastierung zum »richtigen« Dolmetschen iiber alle Pha-
sen. Auch ist die berufliche Sozialisierung mit der vierten Phase noch nicht abge-
schlossen. Die ersten Auftrige auferhalb von Familie und Verein stellen zwar hin-
sichtlich ihrer Fachlichkeit, Offentlichkeit und formellen Beauftragung eine Verin-
derung und Weiterentwicklung dar, sie sind allerdings noch nicht als berufliche Ti-
tigkeit zu kategorisieren. Und selbst mit dem Ereignis, das fiir die Person die Zisur
des Eintritts in das Berufsleben markiert, kann die Tatigkeit noch nicht als profes-
sionell bezeichnet werden. Es sind noch weitere Stufen zu nehmen. Dass die gradu-
elle Kategorisierung der habitualisierten Translation in einem Spektrum von »laien-
haft« bis »professionell« sprachlich schwerfillt, wird auch in folgendem Zitat deut-
lich:

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Aber quasi semi-professionell oder nicht. Aber professionell war ich, so laienhaft
und gleichzeitig ein bisschen Geld verdient, das hab ich eigentlich nicht. Also, ich
hab nie Celd gekriegt, eigentlich. Und ich hab schon 6fters gedolmetscht. So ab
18,19, 20 immer wieder mal.

In der Terminologie von Harris (2017; siehe Kapitel 2.2), der in Uberarbeitung sei-
ner urspriinglichen Konzeption unter Einbezug der Uberlegungen Tourys (1995) ei-
ne kontinuierliche sprachliche, translatorische und soziale Entwicklung vom »na-
tural translator« zum »native translator beginner« iiber den »native translator ad-
vanced« bis zum »expert translator« vorschligt, wobei »advanced natives« ebenso
wie »experts« dem Ubersetzen oder Dolmetschen »professionell«, d.h. erwerbstitig
nachkommen kénnen, wiirden sich die befragten Codas den ersten drei Kategorien
zuordnen lassen. Jene Befragten, die OGS erst im Erwachsenenalter in Kursen bzw.
im direkten Kontakt mit Gehorlosen schrittweise erlernten, waren in Harris’ Typolo-
gie den »advanced natives« zuzuordnen, da er als Beispiele Literaturiibersetzer*in-
nen ohne einschligige Ausbildung oder bilinguale Studierende, die ehrenamtlich
als Translator*innen fiir NGOs titig sind, nennt. »Native beginners« hingegen seien
mehrsprachige Schulkinder. Problematisch ist die Anwendung dieser Typologie hier
zunichst insofern, als auch Nicht-Codas berichten, bereits sehr frith und mit ledig-
lich rudimentiren OGS-Kenntnissen fiir Bekannte gedolmetscht zu haben. Diese
Personen als »advanced natives« zu bezeichnen, wire irrefithrend. In dieser Pha-
se milssten sie den »native beginners« zugeordnet werden, eine Kategorie, die bei
Harris bilingualen Kindern vorbehalten ist. Zudem erscheint der Ausdruck »native«
im Zusammenhang mit jenen, die OGS nicht als Kinder erwarben, grundsitzlich
problematisch, als er falsche Konnotationen weckt.

Dies soll nicht bedeuten, dass Harris’ Typologie grundsitzlich untauglich oder
obsolet ist, sie stellt jedoch im Rahmen der vorliegenden Untersuchung kein hilf-
reiches Werkzeug dar, da sie die Gegebenheiten nicht zufriedenstellend abzubilden
vermag. Dies zeigt, dass die Segmentierung der sozialen Welt kein simples Unter-
fangen ist und von der jeweiligen Perspektive abhingt. Zum einen benétigen wir
Kategorien, um die soziale Welt zu verstehen und iiber sie zu sprechen, zum ande-
ren miissen durch mentales Isolieren und Dekontextualisieren diskontinuierliche
Kategorien aus der lebensweltlichen Kontinuitit herausgebrochen werden, die u.U.
nichtalle Phinomene adiquat erfassen konnen (vgl. dazu Kapitel 4.2). Daher wird in
dervorliegenden Arbeit habitualisierte Translation zwar als Prozess verstanden, der
in erwerbsmifiger Berufsausitbung miinden kann, vom Versuch der Bestimmung
und Benennung konkreter evolutionirer Schritte wird jedoch Abstand genommen.
Allerdings stellen natiirliche, vor-professionelle, nicht-professionelle, semi-profes-
sionelle, laienhafte u.4. Titigkeiten wichtige Praxiskategorien dar, die die Befragten
fiir sich oder andere in unterschiedlichen Phasen ihrer individuellen und kollekti-
ven Verberuflichungsprozesse als diskursive Etiketten und Mittel der Selbstidenti-

14.02.2026, 00:55:58. op

219


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

fizierung ebenso wie der Abgrenzung von anderen aus unterschiedlichen Motiven
ins Treffen fithren. Wihrend sie bei der Rekonstruktion der eigenen Historie die
Form einer graduellen Klassifikation einnehmen, die nicht auf Ausschluss, sondern
auf Entwicklung hinweist, erhalten sie im Zuge des Professionalisierungsvorhaben
vermehrt eine kategoriale, hierarchische Ordnung in Form der sich ausschlief3en-
den Kategorien »professionell« und »nicht-professionell«, aus der sich, wie in Kapi-
tel 9.5.2.1 ausgefithrt wird, dauerhafte Ungleichheitsstrukturen ergeben.

7.4 In Transition - Ankiinder von Arbeit und Beruf

Wie die vorangehenden Ausfithrungen gezeigt haben, praktizieren die befragten
Dolmetscher*innen boundary work, um ihre habitualisierten Dolmetschtitigkeiten
vom »richtigen« Dolmetschen abzugrenzen. Im den folgenden zwei Abschnitten
wird ein Blick auf die Merkmale geworfen, die in den Erzihlungen eine Transition
hin zu Arbeit und Beruf anzeigen.

1.4.1 Eindriicke von Veranderung

Nachdem die Befragten die habitualisierte Kulturform des Dolmetschens als Phase
eines Prozesses verstehen, stellt sich die Frage, wodurch sich die Wahrnehmung der
Dolmetschtitigkeit sukzessive verinderte. In den Interviews wurden die Befragten
bewusst nicht explizit nach Einflussfaktoren befragt, sie sollten lediglich erzihlen,
wie sich ihre Dolmetschtitigkeitim Laufe der Zeit gestaltete. Aus den Schilderungen
lassen sich folgende Merkmale extrahieren.

Die ersten beiden Merkmale sind temporal und beziehen sich auf die Hiufig-
keit und Regelmifligkeit der Tatigkeit. Eine Person erzihlt, sie wurde aufgrund
ihrer Gebirdensprachkenntnisse an ihrer Arbeitsstelle mit der Zeit zum »Mid-
chen fiir alles«. Mit voranschreitender Habitualisierung werden die Handlungen
durch Wiederholung gewohnter, stabilisierende Tendenzen nehmen zu, und es
entwickeln sich konstantere Handlungs- und Beziehungsmuster, die nicht mehr
als Ad-hoc-Titigkeiten, sondern als regelmiflige Aufgaben wahrgenommen wer-
den. Wihrend dieser Prozess bei den meisten kontinuierlich verliuft, stellt er bei
anderen durch formale Einrichtung einen abrupten Wandel dar, so z.B., wenn
ein*e Lehrer*in an einer Schule zunichst sporadisch und ohne Vereinbarung bei
Bedarf mehr oder weniger heimlich »gerufen« und schlief3lich »offiziell« zum*zur
»Schuldolmetscher[*in]« erklirt wird.

Hiufigkeit und RegelmiRigkeit zeichnet auch das Dolmetschen als Freund-
schaftsdienst fiir eine einzelne gehorlose Person in (Aus-)Bildungszusammenhin-
gen aus, berichtet eine andere befragte Person. In diesem neuen, fremden Setting
der Bildung war man mit neuen Herausforderungen konfrontiert, denen man

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

kreativ begegnen musste. Durch andere statt der gewohnten Riume — in diesem
Fall 6ffentliche Ausbildungsstitten statt organisationseigene Besprechungsriu-
me — weitet sich der soziale Handlungsradius aus und die Affektivititsfihigkeit
der Titigkeit steigt. Mit der Erweiterung des Aktionsradius ist auch eine erhdhte
Sichtbarkeit des Dolmetschens in der Offentlichkeit verbunden, die Titigkeit 18st
Reaktionen von Personen aus, die aufderhalb der eigenen sozialen Welten verortet
sind und zuvor nie mit Gebirdensprachdolmetschen konfrontiert waren.

Auch die Verinderung des Dolmetschmodus stellt ein Merkmal dar, das einen
Wandel der Titigkeit aufzeigt. Anstatt des gewohnten dialogischen Dolmetschens
von Gesprichen erfordern neue Settings die simultane Ubertragung langer, kom-
plexer, monologischer Texte in die OGS. Die Dolmetscher*innen sind gezwungen,
Routinen zu abstrahieren, zu iiberdenken, zu ibertragen oder zu variieren, zu ver-
feinern und neue Bewiltigungsstrategien zu entwickeln. In den Schilderungen wer-
den diese Einsitze zwar u.a. durch den héheren Grad der Formalisierung als »sehr
aufregend«und »anstrengend«beschrieben, sie beinhalten aber nach wie vor spiele-
rische und informelle Elemente und werden insofern als »gemischtes Feld« bezeich-
net. So war es in dieser Phase auch in der Offentlichkeit durchaus Usus, sich wih-
rend einer Dolmetschung, »tiber irgendetwas Privates [zu] unterhalten [...], weil es
[der Inhalt des Vortrages] uns grad nicht gefreut hat.« Die Trennung von Berufli-
chem und Privatem »war nicht so streng«, wurde jedoch im Verlauf des Professio-
nalisierungsprojektes zu einem Gebot: »Das diirftest du ja heute gar nicht mehr laut
sagen.«

Ein weiteres Entwicklungsmerkmal stellt die Erweiterung der Dolmetschtitig-
keit auf einen grofleren Personenkreis von Gehorlosen dar, die man weniger gut
oder gar nichtkannte. Fremde Riume und fremde Personen 16sten sowohl bei Codas
in ihrer Jugend als auch bei den anderen Befragten nun hiufiger Gefiihle von Unsi-
cherheit und Angst aus, insbesondere, wenn Menschen sich so verhielten, als wire
man eine »richtige Dolmetscherin«. Im schlimmsten Fall geriet man in Situationen,
die man nicht bewiltigen konnte. Dies resultierte in Uberforderung und vermochte
heftige Schamgefiihle auszuldsen, etwa wenn man Gehorlose oder Horende nicht
verstand, eine Dolmetschung inhaltlich misslang und man den eigenen und frem-
den Anspriichen nicht geniigte. Im besten Fall meisterte man eine als viel zu schwie-
rig empfundene Aufgabe, was oft von iiberschwinglicher Freude und grofRem Stolz
begleitet war.

Diese spite Phase der habitualisierten Translation geht in eine Phase der Transi-
tion tiber. Diese dufdert sich, neben einer Zunahme der bereits besprochenen Merk-
male, in einer zunehmenden Freude an der Tatigkeit und einer gleichzeitig wach-
senden Unsicherheit iiber die eigene Position und deren soziale Konsequenzen. Ei-
nerseits mochte man nicht als »richtige Dolmetscherin« wahrgenommen werden,
um sich vor Kritik oder Sanktionen zu schiitzen, andererseits ist man gekrinke,
wenn man geringschitzig als »liebes Friulein« angesprochen wird, das »dem ar-

14.02.2026, 00:55:58. op

vl


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

men Gehérlosen, der sich zuvor allein zurechtfinden musste, nun helfend zur Sei-
te steht. Ein erstaunlich explizites Beispiel fiir das Rollendilemma in dieser tran-
sitorischen Phase liefert eine befragte Person, die ihren ersten Einsatz bei Gericht
mit einem »Begleitschreiben«ihres Arbeitgebers antrat, in dem ihr attestiert wurde,
kein“e richtige*r Dolmetscher*in zu sein.

Das Dolmetschen wird aufgrund dieser Verinderungen von den Akteur*innen
zunehmend als Arbeit wahrgenommen. So schildert eine der befragten Personen
ihren ersten »offiziellen« Auftrag wie folgt:

Das war fiir zwei Tage, und da habe ich das erste Mal mitgekriegt, wie interessant
das ist. Aber da hab ich auch verstanden, dass das eigentlich eine Arbeit ist. Eben
wirklich Arbeit bedeutet.

Bezahlung gab es i.d.R. jedoch keine: »Es war Arbeit, aber kein Beruf.« Die meis-
ten waren in ihren urspriinglichen Berufen titig, studierten oder versuchten sich
mit Jobs iiber Wasser zu halten: »Ich musste arbeiten, war teilzeitbeschiftigt, weil
es gabja keine Bezahlung.« Die bei manchen stattfindende sukzessive Ablosung der
Dolmetschtitigkeit von ihrer urspriinglichen beruflichen Welt auch in Bezug auf die
zur Verfuigung stehende bzw. eingesetzte Zeit kommt in folgendem Zitat zum Aus-
druck:

Da habe ich schlagartig ganz viel gedolmetscht und musste mir dann Tage frei
nehmen fiir's Dolmetschen, das war ja ein Bildungsauftrag, stundenlang alleine,
und es gab ja auch nicht wirklich eine Regel dafiir, keiner hat mir gesagt, was und
wie.

Diese fortgeschrittene Form der habitualisierten Translation wird zwar als eine Pha-
se der individuellen Transition wahrgenommen, aber als nach wie vor weitgehend
regellos beschrieben. Es gibt weder normgebende Instanzen noch Folien, an denen
sich die Translator*innen orientieren kénnen. Eine Ausdifferenzierung von Wahr-
nehmungs-, Denk- und Bewertungsschemata setzt zwar auf individueller Ebene
ein, wird aber erst durch Kontakt mit anderen Personen, die dhnliche Erfahrungen
aufzuweisen haben, konkreter. Erst durch den Austausch mit anderen wird sich das
kontinuierlich erfahrene Handeln des Selbst durch Vergleich, durch Wiedererken-
nung, aber auch durch Abgrenzung zu einem konkreteren, reproduzierbaren und
ausweitbaren Handlungsmodell entwickeln und vorliufig verfestigen, wie in Ka-
pitel 8 ausgefithrt wird. Zunichst soll allerdings als letztes zentrales Merkmal der
Transitionsphase die sukzessiv einsetzende Bezahlung sowie die Rolle der Medien
bei der Sichtbarmachung der Titigkeit behandelt werden.

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

7.4.2 Transformation von Gabe in Ware und die Macht der Medien

Dass translatorische Tatigkeiten bereits Generationen vor den befragten Gebarden-
sprachdolmetscher®innen finanziell vergiitet wurden, wurde bereits ausgefiihrt.
Dies betraf allerdings zunichst nur einen eingeschrinkten Kreis legitimierter
Einzelpersonen und eine klar definierte Sphire: das Dolmetschen bei Gericht. Die
Personen, die im Rahmen der heteronom organisierten Translationstitigkeit als
Dolmetscher*innen und Sachverstindige fiir das Gericht fungierten, waren zuerst
Taubstummenlehrer und spiter auch Codas, die aus dem Feld der durch Verbinde
autonom organisierten Translation von den Gerichten rekrutiert wurden (siehe
Kapitel 6.3.1.3). Aus der Perspektive der heteronom organisierten Translation lag
der Bedarf fiir die Dolmetschtitigkeiten nicht bei Gehorlosen, sondern auf Seiten
der Gerichte.

Anders gestaltete sich die Situation im Bereich der autonom organisierten
Translation, deren Akteur*innen grofiteils in der »gehérlosen Welt« sozialisiert
wurden (siehe Kapitel 6.3.2). Obwohl Gehorlosenvereine und -verbinde Codas auf-
grund ihrer kulturellen und persénlichen Nahe favorisierten, wurde gezeigt, dass
manchmal auch Personen aus anderen sozialen Welten, wie der Schule oder der
Kirche, mit diesen Titigkeiten als zusitzliche Dolmetscher*innen oder »Hilfsdol-
metscher*innen«betraut wurden. Durch eine bewusst herbeigefithrte Uberlappung
der Welten versprach sich die Gehorlosengemeinschaft Einblick in die Tatigkeit der
»horenden Welt« und damit ein gewisses Mafd an Kontrolle. Aus der Perspektive
der Verbiande lag der Bedarf der Dolmetschtitigkeiten bei den Gehérlosen, und
Codas stellten aufgrund der erwarteten Loyalitit zur Community ein verldssliches
Mittel dar, die eigene Position adiquat zu vertreten. Uber die Form der Bezahlung
der Vereinsdolmetscher*innen gibt es nur wenig verlissliche Informationen, da
die Archive der Vereine und Verbinde nicht in geordneter Form vorliegen und
Aufzeichnungen z.T. wihrend des 2. Weltkrieges zerstdrt wurden (Altenaichinger
1953:1).

Aus Artikeln der Osterreichischen Gehdrlosen-Zeitung® und aus den Interviews mit
Personen, die in den 1980er Jahren als Angestellte in den Vereinen in die Fuf3stap-
fen ihrer Vorgingerinnen traten, kann geschlossen werden, dass es sich um eine
zeitintensive und fordernde Arbeit handelte, bei der die Grenze zwischen der Sphi-
re der Arbeit und jener des Privaten verschwamm. Die Art und Weise der Beschif-
tigung dirfte sich von Bundesland zu Bundesland unterschieden haben. Die Dol-
metscher*innen waren z.T. bei den Vereinen als Fitrsorgerinnen und/oder Sekreti-
rinnen angestellt, andere erhielten trotz zahlreicher Einsitze lediglich »Aufwands-
entschidigungen«. Andere wiederum wurden aufgrund ihrer beschrinkten Zeit-

8 Wie weiter oben erwihnt, wurden die Jahrgange 19471976 nach Artikeln (iber das Dolmet-
schen durchsucht.

14.02.2026, 00:55:58. op

223


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

ressourcen nur bei Gericht eingesetzt und fiir »wichtige Besprechungen« und »Ju-
biliumsfeste« rekrutiert, wobei letztere Tatigkeiten einmal ehrenamtlich durchge-
fithrt, ein andermal bezahlt wurden. Bei informellen Einsitzen, wie z.B. Ausfliigen
oder Fithrungen, wurde manchmal ein Hut herumgereicht. Daraus kann geschlos-
sen werden, dass es sich bei der autonom organisierten Translationstitigkeit in der
Generation vor den Befragten um eine Mischform aus bezahlter Arbeit, sozialem
Engagement und Verantwortung gegeniiber Familie und Gemeinschaft gehandelt
hat. Zieht man die Typologie der Arbeitsorganisation von Taylor (2004; siehe Kapi-
tel 2.2) heran, zeigt sich die grofie Bandbreite, die fast alle Felder der 6ffentlich-for-
mellen, 6ffentlich-informellen und privat-informellen Arbeitsorganisation umfasst
(Tabelle 3).

Tab. 3 Arbeitsorganisation und Vergiitung habitualisierter und organisierter Translation

VERGUTUNG
Formelle bezahlte Arbeitin Informelle bezahlte Arbeit Haushalt/
offentlichem, privatem und Arbeit in Familie
ehrenamtlichem Sektor
z.B. angestellte Fiirsorgerin; 2.B. Obolus bei Ausfliigen 2.B. bezahltes Dolmetschen
Hilfsdolmetscher*in auf oder Fithrungen innerhalb der Familie
Honorarbasis; Dolmetschen
bei Gericht
OFFENTLICH/ OFFENTLICH/ PRIVAT/
FORMELL INFORMELL INFORMELL
z.B. unbezahlte z.B. unbezahltes 2.B. unbezahltes
Dolmetschtatigkeiten fir Dolmetschen fiir Freunde Dolmetschen in der Familie
Vereine und Bekannte
Formelle unbezahlte Informelle unbezahlte Haushalt/
Arbeit in 6ffentlichem, Arbeit Arbeit in Familie
privatem und
ehrenamtlichem Sektor

KEINE VERGUTUNG

Lediglich das Feld der bezahlten Arbeit in der Familie kann aus den vorhandenen
Daten nicht rekonstruiert werden. Allerdings berichten Codas, fiir Dolmetschtitig-
keiten in der Familie gelegentlich mit Schokolade oder anderen Geschenken belohnt
worden zu sein.

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Dass die Bezahlung anfangs auch bei angestellten Fiirsorgerinnen gering gewe-
sen sein muss, ist einem Artikel der Osterreichischen Gehdrlosen-Zeitung zu entneh-
men:

Zum Schluss wurde noch mitgeteilt, daR wegen der Gnadenpension fiir unsere
Dolmetscherin, Frau H. Bergold, wenig Aussicht besteht. Man scheint fiir ihre
50jdhrige Dolmetschertitigkeit recht wenig Verstindnis zu besitzen. (Opitz
1955b: 5)

Einem weiteren Artikel ist zu entnehmen, dass Frau Bergold aufgrund von Zeitver-
siumnis einige Male ihren Arbeitsplatz verlor (F.H. 1953: 2), was darauf hindeutet,
dass sie der Dolmetschtitigkeit, die seit 1903 belegt ist, iiber viele Jahre neben ihrem
Beruf nachging. Bergold war seit 1929 geschiftsfithrende Sekretirin des Vereines
WITAF, es ist allerdings nicht anzunehmen, dass sie vollbeschiftigt war. Insofern ist
es nachvollziehbar, dass sie anldsslich der Feierlichkeiten zu ihrer Pensionierung ne-
ben anderen Prisenten auch zahlreiche Geldgeschenke sowohl von Vereinsobmin-
nern als auch vonseiten der Behorden erhielt (vgl. B.H. 1953: 1).

Von den befragten Dolmetscher*innen wurden fiinf Personen im Laufe der
1980er Jahre, vor Einsetzen des gemeinsamen Professionalisierungsprojektes, ge-
richtlich vereidigt und somit im Rahmen der heteronom organisierten Translation
bezahlt. Der Impuls, die Dolmetschtitigkeit durch Ansuchen um Eintragung in
die »Dolmetscherliste fiir die Taubstummensprache« zu institutionalisieren, wur-
de bei einer Person von der Schule, an der sie titig war, gesetzt, zwei Personen
wurden von ihren Arbeitgeber*innen dazu verpflichtet, als sie ihre Arbeit in einem
Gehorlosenverein antraten, und zwei weitere Personen sahen sich aufgrund der
steigenden Nachfrage Gehorloser nach Dolmetschdiensten und deren Klagen iiber
bereits beeidete Dolmetscher*innen dazu veranlasst. Das Einsetzen der Bezahlung
von Dolmetschtitigkeiten, die nicht bei Gericht oder im Rahmen eines Angestell-
tenverhiltnisses als Zusatzaufgabe durchgefiithrt wurden, verlief in verschiedenen
Settings unterschiedlich, war ungeordnet und oblag oft der eigenen Uberzeu-
gungsarbeit. Dies ist insofern nicht verwunderlich, als es keine Zustindigkeiten,
wenig Erfahrung und keinerlei Bewusstsein iiber diese Arbeit gab, zumal Gehorlose
als Behinderte wahrgenommen wurden und OGS weniger als natiirliche Sprache
denn als Hilfssystem. Die Gehorlosen selbst hatten bislang fiir personliche Zwecke
nur selten Dolmetscher*innen zur Verfugung gehabt. So das der Fall war, fiel die
Tatigkeit in den Bereich der habitualisierten Translation, manchmal wurde dem
Dolmetscher bzw. der Dolmetscherin als Dank ein Obolus zugesteckt. Bestenfalls
wurde der Kommunikationsbedarf mit der hérenden Welt im Rahmen der auto-
nom organisierten Translation tiber die Vereine abgewickelt. Es gab allerdings auch
einzelne Dolmetscher*innen, die ihren Lebensstandard durch nebenberufliche
Dolmetschtitigkeiten aufzubessern suchten und Gehorlose finanziell unter Druck
setzten (siehe dazu Kapitel 8.2).

14.02.2026, 00:55:58. op

225


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

Der Bedarf an Dolmetscher*innen stieg vonseiten der Hérenden wie der Ge-
hérlosen stetig. Die Befragten berichten, immer hiufiger zu Einsitzen bei Amtern
und Behoérden, in Krankenhiusern, aber auch in Firmen, in denen Gehorlose arbei-
teten, gerufen worden zu sein. Zudem begannen Gehorlose bei Fachveranstaltun-
gen, etwa im padagogischen Bereich, teilzunehmen und wurden dazu eingeladen,
selbst Statements abzugeben, Vortrige zu halten oder bei Diskussionen mitzuwir-
ken. Auch im Bereich der Aus- und Weiterbildung musste zunehmend gedolmetscht
werden, nachdem sich eine junge Generation Gehéorloser nicht mehr mit den fiir Ge-
hérlose ehemals vorgesehenen Standardberufen wie Schneider*in oder Tischler*in
zufriedengab, sondern individuell iiber den Ausbildungs- und Berufsweg entschei-
denwollte und in diesem Zusammenhang auch héhere Bildung anstrebte (vgl. Burg-
hofer/Braun 1995).

In der Phase der Transition wurde die gleiche Leistung einmal bezahlt, ein an-
dermal gab es dafiir kein Honorar, manchmal bestand die Moglichkeit mit Gehéorlo-
senvereinen oder Institutionen zu verhandeln. Auch die Dolmetscher*innen selbst
vertraten keine eindeutige Position und hatten keine Vorstellung von einer ange-
messenen Entlohnung. In gewissen Situationen war es fiir die Akteur*innen selbst-
verstindlich, im Rahmen ihrer habitualisierten Translationstitigkeit ohne Vergii-
tung zu dolmetschen, in anderen Zusammenhingen sahen sie ihre Arbeit als nicht
in gebiihrlicher Weise entlohnt und manchmal waren sie itber ein unerwartetes, na-
hezu unangemessen hohes Honorar erstaunt. Je institutionalisierter der Rahmen
war, in dem gedolmetscht wurde, desto eher wurde eine Vergiitung wahrschein-
lich. Das betraf wie schon zuvor Gericht und Polizei, spiter auch Fithrerscheinprii-
fungen, psychologische Tests oder Gespriche bei Sozialversicherungstragern. In ei-
ner Grauzone bewegten sich Einsitze in beruflichen Zusammenhingen sowie im
Rahmen der Aus- und Weiterbildung Gehorloser. Vertreter*innen des »Invaliden-
amtes« — das spitere Bundessozialamt (BSB) und heutige Sozialministeriumser-
vice (SoMS) —, das als Verwaltungsbehorde mit Landesstellen in den einzelnen Bun-
deslindern u.a. fiir Fragen der Behinderteneinstellung zustindig war (siehe Kapitel
9.5.3), sahen sich bei »Betriebsbesuchen« oder »Kiindigungsverhandlungen« immer
hiufiger mit Kommunikationsproblemen konfrontiert und begannen sich an Dol-
metscher*innen zu wenden, die sie aus der Gehérlosencommunity kannten. Auch
wenn zundchst noch kein gesondertes Budget fiir diese Kosten vorgesehen war, wa-
ren sich einzelne Vertreter*innen der Behdérde zunehmend bewusst, dass es sich um
Arbeit handelte, die entlohnt werden sollte. So bemiihten sich einzelne Landesstel-
len in dieser Phase des Umbruchs hiufig um individuelle Losungen.

Trotz dieser langsamen, aber merklichen Veranderungen in sozialen Welten, in
denen Gehorlosigkeit kein unbekanntes Phinomen darstellte, wurde man bei »pri-
vaten« Terminen einzelner Gehorloser von den horenden Gesprichspartner*innen
auch weiterhin als Familienmitglied, Freund*in oder persénliche*r Begleiter*in
wahrgenommen. Bei Besuchen von Amtern, Arztinnen oder Arzten, Hausversamm-

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

lungen u.A. konnte davon ausgegangen werden, dass die Arbeit nicht bezahlt wird.
Unter jenen Dolmetscher*innen, die sich erste Gedanken dariiber machten, diese
Tatigkeit in Zukunft beruflich auszuiiben, wurde der Wunsch nach materieller
Sicherheit immer gréfier und die Situation immer unbefriedigender, wie folgende
Aussagen aus zwei Interviews illustrieren:

Da habe ich schon so irgendwie so ein Berufsbild im Hinterkopf gehabt, es war
aber irrsinnig schwierig, irgendwo angestellt zu werden oder Geld zu lukrieren.

Wenn ich arbeite, dann muss ich einfach um ein Geld arbeiten, mit dem ich
halt auch leben kann. Und dann hab ich gesagt, der Bedarf ist ja da, der Bedarf
istja da, es muss nurjemand zahlen.

Der Wandel der Wahrnehmung des Gebirdensprachdolmetschens von freiwilliger
Unterstiitzung zu finanziell zu vergiitender Leistung ging demnach nur schleppend
voran. Eine Zisur in der gesellschaftlichen Wahrnehmung von Gehérlosigkeit, Ge-
bardensprache und Dolmetschen erbrachten schlieRlich Mitte der 1980er Jahre zwei
langer- bzw. langfristige Dolmetschauftrige mit groler Breitenwirkung in fiir Ge-
hérlose damals noch ungewohnlichen Zusammenhingen: Theater und TV.

Dabei handelte es sich um die Auffithrung des Theaterstiicks Gottes vergessene
Kinder von Mark Medoff zunichst in Innsbruck und anschliefend in Wien und Graz
sowie die Entscheidung des Osterreichischen Rundfunks, die MiniZIB, eine Nach-
richtensendung fiir Kinder, einmal im Monat in OGS dolmetschen zu lassen. Diese
Dolmetschungen sind untrennbar mit zwei Personen verbunden, Brigitte Schlech-
ter (spiter Vozu) und vor allem Brigitta Mikulasek, die durch ihre Offentlichkeitsar-
beit und Sichtbarkeit als OGS-Dolmetscherin Bekanntheit erlangte. Fiir Brigitta Mi-
kulasek begann mit threm achtmonatigen aus ihrer Sicht gut bezahlten Einsatz »als
Souffleuse und Dolmetscherin fiir die Gebirde«’, wie die Bezeichnung in ihrem Ver-
trag™ lautete, ihr berufliches »Coming-out«. Nachdem das Stiick zunichst 1981 am
Diisseldorfer Schauspielhaus mit der gehorlosen Schauspielerin Ingeborg Podehl in
der Rolle der Sarah uraufgefiihrt worden war, tourte es mit derselben Schauspiele-
rin 1983 nach Innsbruck, wo Brigitte Schlechter fiir die Vorbereitungen engagiert
wurde. Insbesondere die Auffithrung am Wiener Volkstheater loste eine Beschifti-
gung mit Gehdrlosigkeit, Gehdrlosenkultur und Gebirdensprache in der Offentlich-

9 Die Unsicherheit iiber die Bezeichnung der Tatigkeit zeigt sich auch in den Arbeitsbestati-
gungen, einmal wird sie als »Gehdrlosendolmetsch« (D-Dok 5: 1985), einmal als »Gehorlo-
sendolmetscherin« (D-Dok 6: 1986) bezeichnet.

10  Laut Dienstvertrag sollte sie mit den hérenden Schauspielerfinnen, insbesondere dem hé-
renden Hauptdarsteller, die OGS-Texte einstudieren, bei den Proben dolmetschen und wih-
rend der Auffithrungen soufflieren. Zusatzlich dolmetschte sie gegen Honorar Einfithrungen
fiir Gehorlose, Diskussionen nach dem Stiick sowie Interviews mit der gehérlosen Schauspie-
lerin fiir diverse Medien (D-Dok 1: 1984).

14.02.2026, 00:55:58. op

227


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Gebardensprachendolmetschen als Beruf

keit aus. Verschiedene Formate wie ZiB Kultur, Wir oder Club 2" nahmen das Thema
auf, man diskutierte — oft kontrovers, da die Schule sich vehement gegen die Ver-
wendung der OGS aussprach und auch die Gehérlosenfunktionir*innen nicht an
einem Strang zogen. Brigitta Mikulasek wurde, manchmal auch sekundiert von ih-
rer Schwester, als Dolmetscherin eingesetzt und berichtet von »diesem schlimmen
Club 2«, bei dem sie in der Doppelrolle als Dolmetscherin fiir Ingeborg Podehl und
gleichzeitig »Kind gehorloser Eltern, also Betroffene« auftreten musste, von inhalt-
lichen Kontroversen, Rollendilemmata und technischen Problemen.

Der Entschluss des ORF, die MiniZIB, die von 1985 bis 1997 tiglich am Nach-
mittag ausgestrahlt wurde, in OGS dolmetschen zu lassen, verhalf der OGS und
dem Gebirdensprachdolmetschen zu regelmiRiger Sichtbarkeit. Gleichzeitig war
es ein weiterer Schritt, das Dolmetschen als berufliche T4tigkeit und bezahlte Leis-
tung wahrzunehmen. Teletext gab es bereits seit Anfang 1980, im Dezember 1980
wurden Untertitel fiir Horgeschidigte iiber Teletext eingefithrt (Miiller 1987; Kurz/
Mikulasek 2004: 83). Durch den im Zuge dessen entstandenen Kontakt einiger Mit-
arbeiter*innen des ORF zur Gehorlosengemeinschaft und die Tatsache, dass diese
»immer lauter« wurde, startete man den Versuch, die zehnminiitige Nachrichten-
sendung fiir Kinder jeden ersten Donnerstag im Monat dolmetschen zu lassen. Als
Dolmetscherin wurde die dem ORF bereits bekannte Brigitta Mikulasek engagiert.
Die Tatsache, dass sie aus technischen Griinden im Studio direkt neben der Spreche-
rin bzw. dem Sprecher safd und die moderierten Abschnitte der Sendung dolmetsch-
te, hatte nicht zu unterschitzende Auswirkungen auf die Wahrnehmung Geharlo-
ser »als vollwertige Menschen mit einer richtigen Sprache, als jemand, der einfach
nur Sprachmittler braucht«, wie Mikulasek ausfithrt. Gleichzeitig weckte die star-
ke Prisenz der Dolmetscherin auch Unmut bei einigen Prisentator*innen. Die Er-
zihlung iiber diese ersten Dolmetschungen im Fernsehen zeugt von sprachlichen,
translatorischen, technischen und zwischenmenschlichen Problemen. Die Einsitze
waren auch in Anbetracht des grofien Publikums mit Unsicherheit verbunden, auch
wenn die Reaktionen der Gehérlosen als durchwegs positiv geschildert werden. Das
Lob und die Wertschitzung der Gehérlosen und den Stolz auf »ihre Dolmetscherin«
bringt sie weniger mit der Qualitit ihrer Leistung in Verbindung als damit, dass
Gebirdensprache nunmehr einen fixen Platz im 6ffentlich-rechtlichen Fernsehen
hatte und ihre Prisenz am Bildschirm die Anliegen der Gehorlosen zu unterstiitzen
imstande war.

11 »EndloseStille—die Welt der Gehorlosen«, Gastgeber Adolf Holl, Ausstrahlung am 27.11.1984.
Mit: Ingeborg Podehl, Schauspielerin; Trude Dimmel, Generalsekretarin des Osterreichischen
Gehdrlosenbundes; Andreas Ceska, Pantomime; Brigitta Mikulasek, Gehorlosendolmetsche-
rin; Gottfried Ringli, Gehdrlosenpadagoge; Heinz Gruber, Unterrichtsministerium (D-Dok 2:
1984; D-Dok 3:1984). Zum Ablauf der Sendung Wir siehe D-Dok 4: 1984.

14.02.2026, 00:55:58. op


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Beide Einsitze — das Theaterstiick ebenso wie die MiniZIB - trugen wesent-
lich zu einem erwachenden Interesse an Gebirdensprache und Gehorlosigkeit bei
und zogen weitere offentliche Einsitze in den Medien nach sich. Brigitta Miku-
lasek wurde »fernsehberithmt« und Vorbild fir nachfolgende Generationen von
Dolmetscher*innen, wie die Gespriche mit ihren Kolleg*innen zeigen. Eine noch
groflere Auswirkung auf die Sichtbarkeit und den Status des Gebardensprachdol-
metschens hatte schliefilich ab 1996 das Format Wochenschau, zumal die sonntags
um 13.05 Uhr auf ORF 2 und 3sat ausgestrahlte Sendung an ein erwachsenes Pu-
blikum gerichtet war. Sie bot einen zusammengefassten Riickblick iber politische,
wirtschaftliche, kulturelle, sportliche und gesellschaftliche Ereignisse der jeweilig
vergangenen Woche und wurde ab 1996 dreizehn Jahre lang einmal im Monat mit
OGS-Dolmetschung ausgestrahlt. Bei der Wochenschau, die am Tag vor der jeweili-
gen Ausstrahlung aufgezeichnet wurde, safd die Moderatorin bzw. der Moderator
vorne rechts im Bild, wihrend die Dolmetscherin — Brigitte Vozu war zusitzlich
engagiert worden — links davon stehend und etwas im Hintergrund positioniert
war (vgl. Prillwitz 2000: 244; Kurz/Mikulasek 2004)."

Neben den in Kapitel 7.4.1 besprochenen Merkmalen war es demnach auch der
einsetzenden Bezahlung und vor allem der Medienprasenz geschuldet, dass die ha-
bitualisierte wie die organisierte Praxis des Gebirdensprachdolmetschens Verinde-
rungen erfuhr. Lag in Kapitel 7 der Schwerpunkt auf der Rekonstruktion von Mus-
tern in Bezug auf die individuelle Herkunft und Sozialisation der Akteur*innen,
richtet sich der Blick nun auf die ersten Begegnungen und die Entwicklung kollek-
tiver Perspektiven.

12 Ab21.Janner1985 wurde die Zeit im Bild 1 um 19.30 Uhr taglich live untertitelt (ORF 2011), seit
5.Juli 2004 werden tigliche Live-Dolmetschungen der ZIB1in OGS ausgestrahlt (vgl. Dotter
etal.2019).

14.02.2026, 00:55:58. op

229


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 00:55:58.


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

