
7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir?

Während sich Kapitel 6 mit den historischen Ursprüngen des Gebärdensprachdol-
metschens befasste, begeben sich die weiteren Ausführungen auf die Spurensuche
in die rezentere Vergangenheit. Die befragten ÖGS-Dolmetscher*innen begannen
zuunterschiedlichenZeitpunkten ihres Lebens in einemZeitraumzwischenAnfang
der 1960er und Anfang der 1990er Jahre in unterschiedlichen Zusammenhängen zu
dolmetschen.Das folgendeKapitel geht der Frage nach,welcheHerkunǼtsgeschich-
ten es den Befragten ermöglichten, die Tätigkeit des Dolmetschens aufzunehmen
und diese im Laufe der Zeit zu habitualisieren.

7.1 Herkunftswelten und multiple Zugehörigkeiten

Die Geschichten, die von den Akteur*innen erinnert werden, wenn sie nach ihren
ersten Eindrücken und Erlebnissen in Zusammenhang mit dem Dolmetschen be-
fragt wurden, verzahnen sich in vielfältiger Weise mit den historischen Wurzeln
des Gebärdensprachdolmetschens. Die Befragten können aus einem ausreichen-
den zeitlichen Abstand Fäden spannen, die es ermöglichen, über die individuelle,
subjektive Geschichte hinaus zurückzublicken bzw. diese in einem längeren Zeit-
raum zu verorten.DasWahrnehmen des Selbst als Gebärdensprachdolmetscher*in
erfolgt nicht nur exklusiv, sondern als Ausschnitt,der raum-zeitlichmit derVergan-
genheit jenseits der eigenen Geschichte verkettet ist. Wie sich zeigen wird, bilden
die historischen Ursprünge mit den Säulen der habitualisierten sowie der hetero-
nomund autonom organisierten Translation den vielgestaltigen Boden, der sowohl
Wiedererkennen als auch Abgrenzungsbedürfnis auszulösen vermochte. Sie spie-
len, um mit Brubaker und Cooper (2000) zu sprechen, im Laufe der Prozesse der
VerberuǴlichung einerseits eine tragende Rolle als Identifikationsfolie zur Ausbil-
dung von Gemeinsamkeit, Verbundenheit und Zusammengehörigkeitsgefühl. Auf
der anderen Seite dienen sie als Folie zur Kontrastierung mit Gegenstücken, mit
dem Ziel, sich von Vergangenem abzugrenzen und ein eigenes Profil zu entwickeln
(vgl. Gieryn 1983).

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


184 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

Auf die Frage nach den sozialen Welten, denen die ÖGS-Dolmetscher*innen
entstammen, erläutert eine*r der Befragten:

Sozialbereich, Schule, Codas. Und welche, die in irgendwelchen Hilfs-, also Be-
hindertenvereinen gearbeitet haben. Lehrer. Das sind so die Urgesteine. Die sind
aus demBereich gekommen. Arbeitsassistentinnen, also Leute, die irgendwiemit
Gehörlosen zu tun hatten.

Dass vor den ersten Ausbildungsprogrammen in den 1960er Jahren Kinder gehör-
loser Eltern, Priester und Seelsorger*innen, Gehörlosenlehrer*innen und Fürsor-
ger*innen bzw. Sozialarbeiter*innen Dolmetschdienste leisteten, ist hinlänglich
bekannt (vgl. etwa Napier/Goswell 2013: 2; Bontempo 2015: 116).Weniger weiß man
über die individuellen und kollektiven Berufsfindungsprozesse der jüngeren Ge-
schichte, da kaum empirische Daten ausgewertet wurden. Es ist zu vermuten, dass
das Interesse der Forscher*innen zunächst darin lag, sich mit der als notwendig
erachteten Professionalisierung sowie Fragen der Ausbildung zu befassen. Einen
Überblick über die Entwicklung des Berufs bzw. den Wandel des Selbstbildes von
Gebärdensprachdolmetscher*innen in den USA durch Institutionalisierungsmaß-
nahmen bietet Cokely (2005).

Um die Entwicklung in Österreich zu rekonstruieren, wurden, wie in Kapitel
5.2.2 dargestellt, zehn intensive Interviews mit acht der rund 20 ÖGS-Dolmet-
scher*innen1 geführt, die den Verband mitgegründet haben, zudem wurde eine
Person interviewt, die in der ersten Phase der VerberuǴlichung eine aktive Rolle
innehatte, allerdings nie dem Verband beitrat. In jeder individuellen Geschichte
zeigt sich, dass die Sphären der habitualisierten und der heteronom und au-
tonom organisierten Translation häufig überlappen und je eigene Lebens- und
Berufsgeschichten ermöglichten. Trotz dieser individuellen Unterschiede finden
sich Gemeinsamkeiten, aus denen sich ein Bild jener ersten Kohorte der öster-
reichischen Gebärdensprachdolmetscher*innen rekonstruieren lässt, die sich am
Professionalisierungsprojekt beteiligte. Eine Darstellung der individuellen familiä-
ren und beruǴlichen Ursprünge wäre an dieser Stelle zwar erhellend, kann jedoch
aus Gründen derWahrung der Anonymität nicht erfolgen. Alternativ wurde darauf
zurückgegriǲfen, eine Landkarte der sozialen HerkunǼtswelten in einem Schnapp-
schuss grafisch darzustellen. Die Grafik (Abb. 3) stellt den Ausgangspunkt jedes
einzelnen Subjekts in Bezug auf Berufstätigkeit, gehörloses familiäres Umfeld und
gerichtliche Beeidigung dar.

1 Zwei Personen wurde zweimal befragt, sechs Gründungsmitglieder hatten zur Zeit der Be-
fragung bereits andere Berufswege eingeschlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 185

Abb. 3 Herkunǽtswelten

Wie aus Abb. 3 ersichtlich ist, sind – bis auf das Gericht – alle in Kapitel 6
besprochenen Sphären der habitualisierten und organisierten Translationstätig-
keit als Kreise dargestellt. Ergänzt werden sie durch zwei soziale Welten, die in
der Geschichte noch keine maßgebliche Rolle gespielt haben, nämlich Sozialpro-
jekt und Universität. Unter Sozialprojekt werden von Hörenden geführte Vereine
subsumiert, die Maßnahmen zur Verbesserung die Lebens- und Arbeitssituation
Gehörloser anbieten, wie Beratung, soziale und beruǴliche Eingliederung, Aus-
und Weiterbildung oder psychotherapeutische Versorgung. Eine weitere, Anfang
der 1990er Jahre in Österreich hinzugekommene soziale Welt ist jene der Universi-
tät. Zu dieser Zeit begannen die Universitäten Graz und Klagenfurt Kontakte mit
Gehörlosenorganisationen zu knüpfen, erste Gebärdensprachkurse anzubieten,
Forschungs- und Bildungsprojekte zu planen und eine langfristige Kooperation
einzugehen. Ein*e Coda konnte keiner der in der Grafik dargestellten sozialen
Welten zugeordnet werden, da er bzw. sie beruǴlich nicht mit Gehörlosen befasst
war und die soziale Welt der gehörlosen Familie aus grafischen Gründen nicht
als eigener Kreis dargestellt werden konnte. Zu Diǲferenzierungszwecken werden
jene Befragten, die in einer gehörlosen Familie sozialisiert wurden, mit erhobenen
Armen dargestellt. Die Sphäre der heteronom organisierten Dolmetschtätigkeit
bei Gericht wurde ebenso nicht als gesonderter Kreis dargestellt, da sie, wie in

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

Kapitel 6.3.1 gezeigt werden konnte, keine Dolmetscher*innen hervorbringt, son-
dern diese aus anderen sozialen Welten rekrutiert. Der Paragraf zu Füßen einiger
Dolmetscher*innen kennzeichnet jene Personen, die bereits vor Einsetzen erster
Professionalisierungstendenzen als Gerichtsdolmetscher*innen vereidigt worden
sind.

Einige Personen wurden in mehreren Welten sozialisiert, wodurch sie multi-
ple Zugehörigkeiten ausbildeten. So finden sich etwa die Kombinationen Gehörlo-
senverein und Kirche, Kirche und Schule oder Sozialprojekt und Gehörlosenverein.
Pfaǲf-Czarnecka (2011: 201) definiert »belonging« als »emotionally charged social lo-
cation«undgeht imKontext derMigrationsforschungdavonaus,dassMenschen im
Laufe ihres Lebens unter ungewissen Bedingungen zwischen verschiedenen sozia-
lenWelten navigieren, dadurch »multiple belongings« ausprägen und neben kollek-
tiven auch individuelle Formen von Orientierung, Wissen, Verhalten und Handeln
entwickeln, die sich auf ihre Grenzziehungsarbeit auswirken (siehe dazu Kapitel
4.1.1). Dies ist insofern auch im Zusammenhang mit dem Lebensweg und den Be-
rufsfindungsprozessen der ÖGS-Dolmetscher*innen von Belang, als trotz der zen-
tralen HerkunǼtswelten nicht von homogenen kollektiven Einbindungen ausgegan-
gen werden kann.

Wie infolge der Erkenntnisse ausKapitel 6.3.2 nicht anders erwartet, sind in der
sozialen Welt des Gehörlosenvereines, der die autonom organisierte Translations-
tätigkeit abdeckt, vor allem Codas vertreten. Was die Beeidigungen betriǲǼt, findet
sich eineVertreterin bzw. ein Vertreter derGehörlosenschule, diemeisten stammen
jedoch aus der Welt der Gehörlosenvereine und/oder gehörloser Familien. Die Vor-
machtstellungderSchule als typischeRekrutierungssphäre endete,wiegezeigtwer-
den konnte, Anfang der 1920er Jahre (siehe Tabelle 1 in Kapitel 6.3.1.3). In nachfol-
gendem Kapitel sollen die familiäre wie die beruǴliche Sozialisation der Befragten
und in diesem Zusammenhang erste Erfahrungen mit Grenzziehungsprozessen in
den Ursprungssphären rekonstruiert werden.

7.2 Gehörlosengemeinschaft und Gebärdensprache: Schwellenwelt
vs. neue soziale Welt

Die zwei zentralen Voraussetzungen, um sich ggf. in der Funktion eines Dolmet-
schers bzw. einer Dolmetscherin wiederfinden zu können, sind der Kontakt zur
GehörlosengemeinschaǼt und der Erwerb einer Gebärdensprache. Im Falle von
Kindern gehörloser Eltern, Codas oder »heritage signers«, verlaufen Kontakt und
Spracherwerb in einem Spannungsfeld von zunächst primärer und dann sekun-
därer Sozialisation. Sie haben im Familienverband bereits eine plausible Welt
konstruiert, die mit Eintritt in Kindergarten oder Schule auf andere Muster des
Denkens und Handelns triǲǼt. Erwachsene Hörende hingegen betreten im Zuge ih-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 187

res Kontakts mit Gehörlosen eine neue sozialeWelt, die für sie zuvor nicht existiert
hat und in der sie sich erst zurechtfindenmüssen.

7.2.1 Die Schwellenwelt als Bürde und Bereicherung

Studien über die Lebenssituation und über Identitätsbildungsprozesse von Men-
schen, deren Eltern gehörlos sind, sind bis in die 2000er Jahre rar. Als Informa-
tionsquellen liegen vor allem persönlichen ReǴlexionen (etwa Mudgett-DeCaro
1996) und Autobiografien ohne jeglichenwissenschaǼtlichen Anspruch vor,wie etwa
Lou Ann Walker (1989) oder Ruth Sidransky (1993). Die ersten wissenschaǼtlichen
Untersuchungen aus den 1970er und 1980er Jahren stammen aus dem Bereich der
SprachwissenschaǼt und befassten sich mit der meist als problematisch erachteten
Sprachentwicklung hörender Kinder in einem gehörlosen Familienumfeld (vgl.
Bishop 2008: xxiii). In den 2000er Jahren weitete sich die linguistische Forschung
insofern aus, als die Besonderheiten des bilingualen, bimodalen Spracherwerbs
und der bilingualen, bimodalen Sprachverwendung von Kindern ebenso wie Er-
wachsenen wertfrei in den Fokus rückten (vgl. etwa Bishop/Hicks 2008; für einen
Überblick vgl. Napier 2021). Im Folgenden werden, nach einem Einblick in die
Forschung zur Identitätsbildung von Codas als liminale Wesen an der Schwelle
zwischen der Welt der Gehörlosen und der Welt der Hörenden, die Erinnerungen
der Befragten an ihr gehörloses familiäres Umfeld in den Blick genommen.

7.2.1.1 Die Konstruktion einer Coda-Welt und die Rolle der Forschung
Nebender BezeichnungCoda,die in dieser Arbeit verwendetwird, da sie sich inÖs-
terreich durchgesetzt hat, findet man das AkronymHMFD, eine in Großbritannien
geprägte Bezeichnung, die für »hearing, mother father deaf« steht (Napier 2008:
232), sowie »hearing children in deaf-parented families«, woraus sich die Bezeich-
nung »deaf-parented interpreter« ableiten lässt, die vor allem in der Praxis Verwen-
dung findet. Eine jüngere Bezeichnung, die für hörende und gehörlose Codas ver-
wendet wird, ist »heritage signer« (Compton 2014; Napier 2021), in Anlehnung an
»heritage speaker«, das zunächst für Kinder vonMigrant*innen verwendet wurde.

Die erste substanzielle, umfassende empirische Studie über erwachsene Codas
stammt vom US-amerikanischen Kulturanthropologen Paul Preston, der selbst
Sohn gehörloser Eltern ist (Preston 1995a, 1995b). Auf der Basis von 150 Interviews
widmete er sich der Frage der kulturellen Identifizierungen dieser Menschen, die
er gleichermaßen als Insider wie Outsider verortet sieht. So lautet auch einer der
ersten Sätze in Aaron Shields (2005: 87) Studie: »Coda identity is complicated.« Im
Unterschied zu Kindern mit Migrationshintergrund, die ebenso in zwei Kulturen
und zwei Sprachen sozialisiert werden, werden hörende Kinder gehörloser Eltern
Preston (1995b: 1463) zufolge in ein »alien environment« hineingeboren, denn sie
sind oǲfensichtlich hörend, teilen also ein zentrales Merkmal ihrer Eltern nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

Sie nehmen in der GehörlosengemeinschaǼt insofern eine enigmatische Position
ein, als, wie Preston (ibid.: 1461) ausführt, Identitätszuschreibungen in Gehörlo-
sengemeinschaǼten auǲfallend dichotom und polarisierend konstruiert sind. In der
MehrheitsgesellschaǼt sind Codas zwar auf den ersten Blick unauǲfällig, erfahren
aber aufgrund ihres »Behindertenhintergrundes« Ausgrenzung und erleben Dis-
kriminierungen ihrer Eltern und des weiteren gehörlosen Umfeldes mit, was der
Autor mit Goǲfman als »courtesy stigma« (ibid.: 1464) bezeichnet.

Die verbreitete Praxis Gehörloser, ihr Leben fast ausschließlich in der Gemein-
schaǼt mit anderen Gehörlosen zu verbringen, führt einerseits zu starken internen
Bindungen,wobei neben derGehörlosigkeit die Gebärdensprache als eines der zen-
tralenMerkmale der »gehörlosenWelt« und ihrer Kultur betrachtet wird. Aufgrund
dessen, dass Gehörlose hochgradig endogam leben, und zwar sowohl hinsichtlich
ihrer sozialen Beziehungen als auch bei der Herstellung aǲfinaler VerwandtschaǼt,
spricht Anne C. Uhlig (2012) in ihrer ethnografischen Studie zu Gehörlosen in
Deutschland von einer VerwandtschaǼtsgruppe und einer Kultur der Verbunden-
heit. Die Polarisierung zwischen hörender und gehörloser Welt, die den mitunter
drastischen Methoden der medizinischen, psychologischen sowie heil- und son-
derpädagogischen Behandlung von Gehörlosigkeit in der Geschichte geschuldet
ist (siehe dazu Kapitel 5.1.1), führt zur kontinuierlichen (Re-)Produktion von Vor-
urteilen und Stereotypen über Hörende. Die gehörlosen Eltern der von Preston
(1995b: 1463) befragten Codas etwa waren der Überzeugung, Hörende verstünden
alles, was sie hören. Zudem könne man ihnen grundsätzlich nicht vertrauen, was
die hörenden Codas irritierte. Ihr Wissen um beide sozialen Welten und deren
unterschiedlichen Vorstellungen voneinander führte daher dazu, dass die Kindheit
und Jugend vieler Codas von ständigemwechselseitigem Erklären bestimmt war.

Codas werden in gehörlosen Familien und oǼt auch in Gehörlosenvereinen
primärsozialisiert und treten mit dem Besuch von Kindergarten oder Schule in
die »hörende Welt« ein. Die subjektive Wirklichkeit bekommt, um mit Berger und
Luckman (1966/2003) zu sprechen, nicht nur Konkurrenz und Überlagerung zu
spüren, Codas erfahren vielmehr einen »clash« zweier divergenter Perspektiven.
Die internalisierte emische Perspektive, mit einem Fokus auf Gebärden(sprache),
Identität und Geschichte, auf Normen, endogame Muster und freiwillige soziale
Organisation triǲǼt auf die etische Perspektive, die auf das Defizit des Nicht-Hören-
Könnens, Stille,Medikalisierung undKorrekturmaßnahmen durchHörgeräte- und
Implantattechnologie, Biotechnologie und heilpädagogische Erziehung auǴbaut
(Shield 2005: 188). Die beidseitige Grenzziehungsarbeit zwischen hörender und
gehörloserWelt hat insofern einen prägenden EinǴluss, als bei vielen Codas auch im
Erwachsenenalter ambige Identitätskonstruktionen zu verzeichnen sind, wie Stu-
dien ergaben (für einen Überblick vgl. Napier 2021). Diemultiplen Zugehörigkeiten
zu zwei scheinbar inkompatiblen Welten bezeichnet Preston als »drama of be-
longing« (ibid.: 1466). Shield (2005: 194) zufolge nehmen Codas in der gehörlosen

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 189

Welt eine konǴligierende Position ein, da, wie bereits Preston verzeichnete, Am-
biguität nicht opportun ist. Sie sind Insider ebenso wie Außenseiter, hörend wie
gehörlos und gleichzeitig keines von beidem. Dass die Polarisierung Codas zu
schaǲfen machen kann, belegt auch eine Aussage von Jemina Napier, deren Eltern
gehörlos sind und die sich dagegen wehrt, eine eindeutige Position als Hörende
einzunehmen, wenn sie schreibt: »I resist of being labelled as a Hearing person
along with the Hearing majority […]. I do not regard myself as being fully Hearing«
(Napier 2002: 145).2 Eine solche Positionierung entgegen der Wirklichkeitskon-
struktionen beider sozialer Welten gelingt jedoch erst dann, wenn, um auf Berger
und Luckmann (1966/2003: 153) zurückzukommen, eine ausreichendeRollendistanz
herrscht, die es erlaubt, in der subjektivenWirklichkeit mehrere Wirklichkeiten zu
denken, die nicht immer gleich relevant sein müssen.

Eingesponnen in einem Netz der Diǲferenz entwickeln viele Codas Gefühle der
Einzigartigkeit ebenso wie Gefühle der Isolation (Preston 1995a: 54). Um Codas zu
vernetzen und einen Erfahrungsaustausch zu ermöglichen, wurde im Jahre 1983 in
den USA der Verein CODA International gegründet. Auch in verschiedenen Ländern
wie Österreich gibt es, wenn nicht immer Vereine, so doch die Möglichkeit der Zu-
sammenkunǼt und des Austauschs.

Jenny L. Singleton und Matthew D. Tittle (2000: 227) vergleichen die Situati-
on gehörloser Eltern mit hörenden Kindern hinsichtlich deren Sozialisation und
Akkulturation mit der Adoption von Kindern anderer Ethnien. Da nur wenige ge-
hörlose Kinder »Wurzeln« in gehörlosen Familien haben, also i.d.R. hörende Eltern
ein gehörloses Kind aufziehen, das dann wiederum hörende Kinder aufzieht, spre-
chen sie von »double-generation trans-racial adoption«. Dies kann dazu führen,
dass sich hörende Kinder gehörloser Eltern eher als »culturally Deaf« empfinden
als gehörlose Kinder hörender Eltern (Bishop 2008: xx). Dieses Empfinden kann im
Zusammenspiel mit den von Preston (1995a: 54) angeführten Gefühlen der Beson-
derheit und der Isolation in massiver Grenzziehungsarbeit und einem ausgepräg-
ten Polarisieren zwischen »richtigen« und weniger »richtigen« Codas kulminieren.
So moniert Napier (2008), dass sich viele Codas in eine »third culture« zurückzie-
hen und wendet sich in ihrem Artikel gegen Abschottungstendenzen, Zwangsmit-
gliedschaǼten und das Zelebrieren der Einzigartigkeit einer Coda-Welt. Auch findet
sie es erstaunlich, dass Buchtitel von Coda-Autobiografien stets um die Metaphern

2 Mit der Großschreibung von »Hearing« rekurriert sie auf die auf Woodward zurückge-
hende und von ihm inzwischen kritisch betrachtete Großschreibung von »Deaf«, um kul-
turell Gehörlose zu bezeichnen, während »deaf« jene umfasst, die sich als Hörgeschädigte
definieren, keine Gebärdensprache verwenden und nicht Teil der Gemeinschaǽt sind (Wood-
ward/Horejes 2016). Mit »Hearing« bezeichnet sie Hörende, die eine medizinische Perspek-
tive vertreten, »hearing« mit Kleinbuchstaben verweist auf Hörende, die die Gehörlosenge-
meinschaǽt als kulturelle Gemeinschaǽt wahrnehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

Schmerz/Frustration, Stille und Diǲferenz kreisen und auch wissenschaǼtliche Ar-
beiten nicht davor gefeit sind, wie Adams (2008) vier Coda-Typen »go between«,
»misfit«, »foreigner« und »glass ceiling«.Diese Konstruktewürden der Komplexität
des Phänomens nicht gerecht und ließen keinen Raum für Individualität und Mul-
tiperspektivität. In ihrem Plädoyer für ihre eigene »multi-ipseity« stellt sie Überle-
gungenan,denenmitPfaǲf-Czarneckas (2011,2013) dynamischemKonzeptdermul-
tiplen Zugehörigkeiten begegnet werden kann (siehe Kapitel 4.1.1 und 7.1).

Napier bezieht sichmit der von ihr zu diesemȃema ins Treǲfen geführtenKon-
zeptmetapher »third culture« nicht auf Homi Bhabhas »third space«, sondern auf
M. J. Bienvenu (1987), die auch nicht auf Bhabha verweist. Bienvenu konstruiert ihr
Konzept des »third space« als utopische Zone der Begegnung, bevölkert von »midd-
le-people« und gekennzeichnet durch kontinuierliches Aushandeln von Regeln. Es
sei eine dynamische und Ǵlexible Zone des Kulturkontakts, weder permanent noch
stabil, sondern unklar, temporär, in ständiger Veränderung befindlich und somit
keine mögliche Identifikationsfolie. Interessanterweise ist das Konzept der Hybri-
dität in Studien zu Codas nicht weit verbreitet. Ataman (2008: 244) etwa spricht von
einem »hybrid third self« und Ronice Müller de Quadros und Mara Lúcia Masutti
(2008) beziehen sichaufpostkolonialeȃeoriebildungundgreifenMaryLuisePratts
»contact zone« auf, um die dynamische, relationale und improvisierte Dimension
der Begegnung zwischenHörenden,Gehörlosen und Codas hervorzuheben. In die-
ser Kontaktzone, die von asymmetrischen Machtbeziehungen gekennzeichnet ist,
werden die Subjekte durch die Beziehungen zueinander konstruiert, wobei nicht
Separation, sondern Co-Präsenz und Interaktion im Vordergrund stehen. In ihrem
rezenten Band spricht Napier (2021: 11) von intersektionellen Erfahrungen von Per-
sonen, die hörend sind, sich vielleicht aber gehörlos fühlen.

Für die vorliegende Untersuchung von Relevanz ist die Frage, wie Codas mit
ihren gebärdenden gehörlosen Eltern in der Kindheit kommunizieren, wobei es
dazu nach wie vor, wie Napier (2021) erwähnt, wenig Forschung gibt. Einige Stu-
dien brachten eine breite Palette von Praktiken und Konventionen zu Tage (vgl.
Preston 1995a, 1995b; Singleton/Tittle 2000; Hadjikakou et al. 2009; Pizer/Walters/
Meier 2013). Manche gehörlosen Eltern kommunizieren mit ihren Kindern in einer
Gebärdensprache, andere abwechselnd in einer Gebärdensprache und sprechend
oder durch Code-Blending, einige bevorzugen eine MCL, also eine an die jeweilige
Lautsprache angelehnte Struktur, und wiederum andere vermeiden es überhaupt,
mit ihren Kindern zu gebärden, obwohl sie sich mit ihren Partner*innen und
Freund*innen in einer Gebärdensprache unterhalten. Die Wahl des Kommunika-
tionsmittels unterscheidet sich oǼt auch von Kind zu Kind, Väter kommunizieren
mitunter anders als Mütter und manchmal herrscht im engsten Familienverbund
ein anderer Kommunikationsstil vor als im Verein. Die Gründe hierfür sind viel-
fältig und reichen von der jeweiligen Gebärdensprachkompetenz der Eltern – die
meisten erwachsenenGehörlosen sindkeineNativeSpeaker einerGebärdensprache

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 191

–, und ihrer Lautsprachkompetenz über Schamgefühl aufgrund der internalisier-
ten negativen Sicht auf Gebärdensprache bis hin zur Angst, ihre hörenden Kinder
könnten andernfalls in der hörenden Welt nicht bestehen. Ein aufschlussreiches
Ergebnis erbrachte die Interviewstudie vonGinger Pizer,KeithWalters undRichard
P. Meier (2013). Trotz des vielfältigen Kommunikationsverhaltens in den Famili-
en, der divergierenden ASL-Kompetenz der Eltern und der graduell variierenden
Zugehörigkeit zur GehörlosengemeinschaǼt – die allesamt jeweils als natürlich
wahrgenommen wurden – teilten die Befragten eine gemeinsame Sprachideologie
hinsichtlich der moralischen PǴlicht sämtlicher Familienmitglieder, den nötigen
Aufwand aufzubringen, um potenzielle Kommunikationsbarrieren zumeistern.

Aufgrund der vielfältigen Kommunikationsformen und Realisierungsformen
von Translation sei auch die Studie von Annelies Kusters, Maartje De Meulder und
Jemina Napier (2021) erwähnt, die die Kommunikation von vier gemischt hörend-
gehörlosen Familien auf einer Urlaubsreise untersucht. Die Familien stammen aus
Belgien, Großbritannien und Indien, sprechen sechs Gebärdensprachen und zwei
Lautsprachen und verwenden in der Kommunikation untereinander u.a. »language
mixing, switching and learning, language brokering, speaking and signspeaking«
(ibid.: 668).

7.2.1.2 Ursprungsfamilie und erweiterte Familie
als emotionale Referenzpunkte

Die Ursprungsfamilie stellt für alle für die vorliegende Arbeit befragten Codas ei-
nen zentralen emotionalen Referenzpunkt dar. Auch wenn in den Interviews die
Dolmetschtätigkeit in der Kindheit im Vordergrund stand, erzählten die Befragten
eingangsvon ihremFamilienleben,derKommunikationmitdenEltern,vonderRol-
le der GehörlosengemeinschaǼt und ihrer Position in der »hörendenWelt«. In allen
Erinnerungen finden sichHinweise auf das Erleben des »Anders-Seins«, auchwenn
das Bewusstsein über die Form, Position und Bezeichnung dieses »Anders-Seins«
i.d.R. erst im Jugendlichen- oder Erwachsenenalter klare Konturen bekam. In der
Kindheit selbst, so die Rekonstruktionen, wurde das Leben trotzdem als »normal«
empfunden, wie noch ausgeführt wird.

Die Familien werden ihren hörenden Kindern gegenüber durchwegs als wohl-
wollend,wertschätzend und herzlich beschrieben, die enge emotionale Verbindung
ist in den Erzählungen deutlich zu spüren. Keine der befragten Personen hat ge-
hörlose Geschwister, die Tatsache, hörende Geschwister zu haben, wird von allen
als positiv erinnert, von manchen als große Stütze bezeichnet, als »emotionaler
Vorteil«, als Gleiches im Anderen, als Chance, VerpǴlichtungen aufzuteilen und sich
über Erlebtes auszutauschen. In zwei der Familien waren die Aufgaben unter den
Geschwistern auǲfallend ungleich verteilt, die Rolle der aktiven Verbindung zur
hörenden Welt war einem der Kinder zugeordnet. Die Konvention »immer heran-
gezogen zu werden« oder »für alles zuständig« zu sein, wird von diesen Codas als

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

Belastung erinnert, was im nachfolgenden Kapitel, in dem die Dolmetschtätigkeit
behandelt wird, detaillierter ausgeführt wird. Eine weitere befragte Person führt
an, es als Vorteil empfunden zu haben, nicht Erstgeborene*r gewesen zu sein, da
man sich als jüngeres Kind vor bestimmten Aufgaben leichter drücken konnte.

Das Kommunikationsverhalten unterscheidet sich, wie auch bisherige Studien
ergaben,nichtnur vonFamilie zuFamilieundvonKontext zuKontext, sondernauch
innerhalb einzelner Familien.ÖGSwurde in allen Familien verwendet, auf die Frage
nach der üblichen Bezeichnung für die Sprachewurde länger überlegt.Die häufigs-
te deutsche Bezeichnung war »Zeichensprache« oder es wurde »gedeutet«, sofern
überhaupt deutsche Bezeichnungen für die Familien- bzw. Elternsprache verwen-
detwurden.Meistwurde schlichtGEBÄRDET3. In einigen Familienwurdemit allen
Kindern in ÖGS kommuniziert, in anderen wurde mit manchen Kindern gebärdet,
mit anderen nur gesprochen, andere Eltern wiederum verwendeten Mischformen
wie Code-Blending oder LBG, einige Kinder lernten nur ein eingeschränktes Reper-
toire an Hausgebärden. Auch wird von Befragten erwähnt, dass sich ihre Kommu-
nikationmit derMutter von jenermit demVater unterschied. In einer der Familien
war gebärdensprachliche Kommunikation mit den Kindern tabu. Dies wurde von
denElterndamit begründet,dass sie in ihrerSchulzeit bestraǼtwordenwaren,wenn
sie gebärdeten, und zudem gelernt hatten, Gebärdensprache mache dumm.Da die
Mutter über eine hohe Deutschkompetenz verfügte und ihr gesprochenes Deutsch
gut zu verstehen war, stellte dies kein Hindernis dar. Das für Erwachsene unver-
ständliche Deutsch des Vaters wurde von den Kindern ebenso mit der Zeit sehr gut
verstanden. Untereinander sowie im Freundeskreis unterhielt sich das Elternpaar
jedoch stets in ÖGS.Das Sprechgebot in der Familie hatte auch emotionale Auswir-
kungen:

Mit den Gehörlosen war es immer sehr lustig. Da haben wir gesehen, das ist lus-
tig, wenn die Gehörlosen da sind, dann ist es wirklich lustig. Da haben sie Spaß
gehabt und da war was los, das war lebendig, die haben so viel gelacht. Und da
hab ich mir gedacht, ja, das ist es. Und wenn wir keine Gehörlosen zu Besuch hat-
ten, dann haben sie [die Eltern] entweder mit uns geredet oder miteinander nur
informativ irgendetwas ausgetauscht, aber das war nie lustig. Es war immer nur
mit Gehörlosen lustig.

Aufgrund des divergierenden Umgangs mit Sprache in den Familien war die ÖGS-
KompetenzderBefragtenund ihrerGeschwister in ihrerKindheit sehrunterschied-
lich ausgeprägt, sie reichte von sehr guter alltagssprachlicher Kompetenz bis zur
weitgehenden Unkenntnis der Sprache.

3 Die Großbuchstaben entsprechen der Konvention der Darstellung von Gebärdenglossen,
schriǽtsprachlichen Entsprechungen einer lexikalischen Gebärde.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 193

Dass es sich beiÖGSumeine Sprache handelte,war denKindern nicht bewusst,
sie empfanden sie als einen speziellen »Kanal«, eine »Hilfsform«, ein »Mittel«, eine
»eigene Form«, um sich mit den Eltern zu verständigen. Dass dieser Kanal »Taub-
stummen«, so die damals selbst bei den jüngeren Befragten noch verbreitete Be-
zeichnung für Gehörlose, vorbehalten war, wurde von allen als »normal« und »lo-
gisch« empfunden. In diesemZusammenhang erzählt eine der befragten Personen,
dass sie,amBeginndesBerufslebens stehend, inderStraßenbahnzweiFrauenbeim
Gebärden beobachtete, diese darauǴhin in Gebärdensprache ansprach und »völlig
perplex« war, dass die beiden weder gehörlos waren noch einer der bekannten ge-
hörlosen Familien zugeordnetwerden konnten, sondernGebärdensprache–ein für
sie nicht geläufigesWort – in einemKurs gelernt hatten.Dass es sich um eine kom-
plexe Sprache handelt, die nicht nur über eine eigene Lexik, sondern auch über eine
eigene Struktur verfügt, wurde sich diese Person erst bewusst, als sie selbst schon
als Dolmetscher*in tätig war und eineWeiterbildung zumGebärdensprachdolmet-
schen absolvierte. Nur eine befragte Person erzählt davon, bereits im Vorschulalter
davon überzeugt gewesen zu sein, dass es sich um eine Sprache handle, wenn sie
auch, abgesehen vomneutralen »Deuten« und demdiskriminierenden »Stummerl-
sprache«,keinedeutscheBezeichnungdafür kannte.Zu ihrerÜberzeugung stehend
trotzte sie demSprechgebot in der Familie und übte imGeheimen, teils alleine, teils
mit ihrem Bruder, das, was sie anlässlich der regelmäßig zu Hause stattfindenden
Gehörlosentreǲfen aufgeschnappt und unter dem Tisch zu Memorierungszwecken
kopiert hatte.

Wie die Geschwister untereinander kommunizierten, wissen die meisten nicht
mehr, sie nehmen jedoch an, sie sprachen deutsch, zumal einige der Geschwister
nicht ÖGS-kompetent waren. Im Gehörlosenverein verschwamm die Grenze zwi-
schen hörenden und gehörlosen Kindern. So erinnert sich eine befragte Person da-
ran, als Erwachsene*r immer wieder überlegt zu haben, ob ihre Spielkamerad*in-
nen imGehörlosenvereinhörendoder gehörloswaren,da alle gebärdeten.DassKin-
der Gehörloser als eigene Kategorie wahrgenommen werden, für die es eine Be-
zeichnung gibt, erfuhren sie erst im Erwachsenenleben. Das Bewusstsein, dass sie
anderswaren als andere hörendeKinder,war zwar vorhanden, aber diǲfus, und hat-
te damit zu tun, dass ihre Eltern »taubstumm«waren. Dieses Anders-Sein hatte je-
doch für sie selbst keinennegativenBeigeschmackundwurde auch »als ein bisschen
etwas Besonderes« angesehen, das mit Stolz verbunden war.

Eine zentrale Rolle in der FreizeitgestaltungderElternnahmenVereine undpri-
vat organisierte Gehörlosentreǲfen ein. Die Befragten erzählen von Klubabenden,
Feiertagen und Festen, die im Verein begangen wurden, und das gemeinsame Auf-
wachsen mit vielen anderen hörenden und gehörlosen Kindern, denen in den Ver-
einen Unterhaltung und Spielmöglichkeiten geboten wurden. Auch VereinsausǴlü-
ge und Aufenthalte in Erholungsheimen für Gehörlose, die spezielle Kindercamps
im Programm hatten, spielten eine wichtige Rolle. In den Erzählungen schwingt

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


194 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

die Begeisterung mit, vieles geteilt, Spaß gehabt und eine erfüllte Kindheit genos-
sen zu haben. Einige berichten davon, im Verein »aufgewachsen« zu sein, insbe-
sondere Kinder von Funktionären erlebten den Verein als erweiterte Familie. Kin-
der, die aufgrund örtlicher Gegebenheiten weniger oǼt mit ihren Eltern den Verein
besuchen konnten, erzählen von regelmäßigen privaten Treǲfen größerer Gehörlo-
sengruppen unterschiedlichen Alters, ausgeprägter Geselligkeit sowie starker Soli-
darität und großer HilfsbereitschaǼt. Insofern sind die in Uhligs (2012) ethnografi-
scher Arbeit für die GehörlosengemeinschaǼt verwendetenKonzepte der Verwandt-
schaǼtsgruppe bzw. der Kultur der Verbundenheit auch in den Erzählungen der be-
fragten Codas wiederzuerkennen. Eine der Personen erzählt im Laufe des Inter-
views, »sehr viele gehörlose Wahltanten undWahlonkel« zu haben, für die sie auch
heute noch immer zur Verfügung stehe, ungeachtet wie erschöpǼt sie von der Arbeit
sei. Und eine andere Person erinnert sich an einen führenden Gehörlosenfunktio-
när, der sie bis ins späte Erwachsenenalter stets als sein Kind bezeichnet habe.

Die Vereine und ihre Erholungsheime, aber auch Gehörlosentreǲfen in Pri-
vatwohnungen waren in erster Linie »interessante« und »lustige« Orte, wo es
Kinderbälle, Tombolas, Spielzimmer und Kindercamps gab, es waren Räume der
Freude und Unbeschwertheit, in zweiter Linie aber auch sichere Räume. Obwohl
die meisten Befragten nur wenig von Diskriminierungen zu berichten wissen,
Ǵließen einzelne schmerzhaǼt, ärgerlich oder zwiespältig erinnerte Erlebnisse im
Verlauf der Gespräche ein. Das gelegentliche Hänseln durch gleichaltrige Kinder
wird als weniger verletzend erinnert als Herabwürdigungen durch Erwachsene.
Eine Person erzählt von regelmäßigen Ausgrenzungen durchNachbar*innen in der
Wohnsiedlung. Diese bezeichneten sie und ihre Geschwister oǼt als Kinder »armer
Stummerln«, die »so lieb ausschauen«, aber »leider solche Eltern« haben. ImVerein
hingegen fielen sie nicht auf, sie waren etwas »Normales, weil nur solche Leute da
waren.« Eine weitere Person erlebte einen regelrechten Schock bei Schuleintritt,
als sie zufällig hörte, wie sich ihre Lehrerin abfällig über ihre Eltern und sie selbst
als »Stummerl[kind]« äußerte. Auch in der Klasse scheute sie sich nicht, das Kind
regelmäßig öǲfentlich bloßzustellen. Als Reaktion auf diese Beleidigungen ver-
stummte es und sprach ein Dreivierteljahr lang in der Schule keinWort, sodass die
Lehrerin ebenso wie die Eltern befürchteten, es wäre ebenso ertaubt. Eine rezente
Analyse von Scham und »courtesy stigma«, aber auch Dolmetschen als Resilienz
unter Codas findet sich bei Napier (2021).

Um Diskriminierungen zu entgehen, vermieden es gehörlose Eltern, vor allem
Mütter, mit ihren Kindern in der Öǲfentlichkeit – alle erzählen diesbezüglich von
Erlebnissen in der Straßenbahn – zu gebärden bzw. verboten es ihren Kindern.4

Dies wurde als Konvention angesehen und nicht weiter hinterfragt, auch wenn sich

4 Eine der befragten Personen erzählt davon, dass sich in ihren Berufsanfängen in einer Gehör-
losenschule Anfang der 1960er Jahre die Kinder bei Ausǵlügen in der Straßenbahnweigerten

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 195

die Kinder selbst nicht für dieGebärdensprache schämten. Sie gebärdeten vielmehr
gerne, weil sie es als »etwas Besonderes« ansahen und die Expressivität der Gebär-
densprache »irrsinnig schön« und »faszinierend« fanden. Sie waren »stolz« darauf,
sie zu können und fanden es manchmal »geil«, über eine »Geheimsprache« zu ver-
fügen. Erst viel später wurde ihnen bewusst, dass die Eltern möglicherweise be-
fürchteten, man würde »über sie reden« oder ihre Kinder liefen Gefahr, verspottet
zu werden. Einige Befragte erzählen weniger von explizit diskriminierenden Äuße-
rungen in Bezug auf die Sprachverwendung als vomverbreitetenUnglauben, dieses
»Herumgefuchtel« könne jemand verstehen. Ein Vorurteil, das einige Personen als
Jugendliche und Erwachsene belastete, war die Vorstellung Hörender, sie wüssten
als Codas alles über das Leben, die Sprache und die Kultur Gehörloser und stünden
jederzeit als Informationslieferant*in in Gehörlosenbelangen zur Verfügung.

Dass sich über die Lebensgeschichte der Eltern Misstrauen gegenüber der »hö-
rendenWelt« aufgebaut hat, verwundert die Befragten nicht.Die Erzählungen über
das Misstrauen Gehörloser Hörenden gegenüber sind jedoch nicht in der Kindheit
angesiedelt, was damit zusammenhängen könnte, dass sie als Kinder in solche Ge-
spräche weniger eingebunden waren. Auch in der kleinen GehörlosengemeinschaǼt
spielteMisstrauen – trotz des engen Zusammenhalts, der Solidarität und derHilfs-
bereitschaǼt – eine Rolle. So wird von Konkurrenz und FeindschaǼt zwischen Fami-
lien und Vereinen berichtet, die oǼt über Generationen hinweg tradiert wurden.

Wie die Ausführungen zeigen, wurden Codas in einem Netz von konǴligieren-
den Klassifizierungen und damit einhergehender Grenzziehungsarbeit zwischen
gehörloser und hörender Welt sozialisiert. Diese entstehen aus gegenseitigem
Nicht-Verstehen(-Wollen) und resultieren in inkommensurablenȃeorien über die
jeweils andere »Identität«. Auch wenn sich dadurch Belastungen ergaben, sind
die Erinnerungen der Befragten vor allem von emotionaler Nähe, Freude und Fas-
zination geprägt. Sie lebten in der gehörlosen ebenso wie in der hörenden Welt
und waren dadurch eben »anders« oder »eigen«. Die Diǲferenzierung des Selbst
(und der Geschwister) von anderen Kindern war einmal »Schutzstrategie«, ein-
mal stolzer Ausdruck von »Besonderheit«. Es wird allerdings auch von Codas im
Bekanntenkreis berichtet, die ihre multiplen Zugehörigkeiten nicht in Einklang
bringen konnten, deren Kommunikation mit den Eltern in der Kindheit auf ein
Mindestmaß reduziert war, die erlebte Diskriminierungen ihrer Eltern interna-
lisierten, ihre Position in der GesellschaǼt nicht zu finden vermochten und in der
Folge »schwierige Persönlichkeiten« entwickelten oder »sehr krank« wurden. Dies
erinnert an Napiers (2008) Ausführungen über Codas, die in einer »third culture«
verharren. Insofern möchte sich eine der befragten Personen auch nicht als Coda
»schubladisiert« wissen: »Ich sage einfach, ich habe gehörlose Eltern, so wie andere

zu gebärden, weil sie sich »genierten« und Angst davor hatten, sie würden von anderen an-
gestarrt.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

sagen,meineMutter hat immer knallroteHaare gehabt […]. Jeder von uns hat etwas
Außergewöhnliches.« Dass die geteilte Erfahrung als Coda beim Eintritt in das
Berufsleben als Dolmetscher*in dennoch eine nicht zu unterschätzende Bedeutung
hatte und zu »Verpartnerungen« führte, wird in Kapitel 9.3.2 ausgeführt.

7.2.2 Die Entdeckung einer neuen sozialen Welt

Codas hatten, wie aufgezeigt wurde, im Zuge ihrer Primärsozialisation in der
Kernfamilie und im erweiterten gehörlosen Umfeld bereits eine plausible Welt
konstruiert, die mit Eintritt in den Kindergarten bzw. die Schule mit divergieren-
den Vorstellungen der hörenden Welt konfrontiert wurde. Der Weg der Befragten,
die zunächst keinerlei Anknüpfungspunkte an die GehörlosengemeinschaǼt hat-
ten, war gegenläufig. Aufgewachsen in der MehrheitsgesellschaǼt ohne jegliche
Kenntnis bzw. Vorstellung von Gehörlosigkeit und Gebärdensprachen, kamen sie
als Erwachsene am Anfang des Berufslebens stehend und unvorbereitet in Kontakt
mit Menschen, Handlungen, Sprache und Vorstellungen, die sich im Laufe der Zeit
zu einer mehr oder weniger verständlichen, fremden und faszinierenden sozialen
Welt verdichteten.Siemussten in denGrenzkonǴlikten nicht nur Position beziehen,
sondern zunächst ihre eigenen ersten diǲfusen Repräsentationen von Gehörlosig-
keit (re-)konstruieren. Bevor in Kapitel 7.2.2.2 das Eindringen und Einfühlen in
diese neue Welt behandelt wird, soll zunächst dargestellt werden, wie sich die
jeweiligen Ursprungswelten auf den Kontakt auswirkten.

7.2.2.1 An der Schwelle
Ein vergleichsweise harter Weg war jener über die Gehörlosenschule, den eine der
befragten Personen als Religionslehrer*in, eine andere als Erzieher*in einschlug.
Zwei weitere Befragte sammelten in Gehörlosenschulen Erfahrungen als Prakti-
kant*innen. Ihre Erzählungen sind gespickt mit atrocity stories, berufsbezogenen
Narrativen über erschütternde oder anstoßende Erlebnisse, die, wie Allen (2001:
76) es formuliert, Legendenstatus in der mündlichen Erinnerungskultur einer
Berufsgruppe einnehmen können (siehe dazu Kapitel 4.3.4.2).

Dingwall (1977/2008b) zeigte auf, dass atrocity stories ein probates und verbrei-
tetes Mittel interprofessioneller Grenzziehungsarbeit darstellen. Sie dienen dazu,
sich von meist mächtigeren Berufen (oder anderen mit mehr Macht ausgestatte-
ten sozialen Gruppen) abzugrenzen. Durch das Erzählen von atrocity stories werden
Verfehlungen oder nicht legitime Handlungen anderer bei gleichzeitiger Betonung
des eigenen rationalen Charakters bzw. richtigen Verhaltens aufgezeigt. Sie gren-
zen demnach nicht nur gegenüber Verfehlungen anderer ab, sondern helfen dem
Erzähler bzw. der Erzählerin auch dabei, die eigene ȃeorie des Sozialen als kor-
rekt zu etablieren. Der Inhalt der Erzählungen ist nicht immer dramatisch oder er-
schreckend,wiedieBezeichnungsuggeriert,vielmehrgeht esumdendramatischen

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 197

Charakter der Erzählform, durch den eine Klage oder Kränkung in eine moralische
Geschichte transformiert wird, um richtigdenkende Menschen (das Publikum) da-
zu zu animieren,denWert desErzählers bzw.derErzählerin gegenüber denVerfeh-
lungen der anderenCharaktere derGeschichte zu bestätigen.Dingwall untersuchte
die interprofessionelle Grenzziehungsarbeit durch atrocity stories im Krankenhaus
u.a. zwischen Sozialarbeiter*innen und Ärzten bzw. Ärztinnen, man findet diese
Narrative jedoch überall dort,wo das Bestreben, bestimmte Aspekte des Lebens an-
derer zu kontrollieren, als unzulässig empfunden wird. Über ein adäquates Reper-
toire solcher Geschichten zu verfügen und Kenntnis über den richtigen Zeitpunkt
und das passende Publikum zu haben, sind laut Dingwall jene zentrale Faktoren,
die dazu beitragen, als kompetentes Mitglied eines Berufs oder einer anderen so-
zialen Gruppe erkannt zu werden. Das gegenseitige Erzählen von atrocity stories hat
auf kollektiver Ebene den Zweck, Akteur*innen einer Gruppe durch Austausch und
Aǲfirmation vongeteiltenProblemenbei gleichzeitigerAusgrenzunganderer anein-
ander zu binden. Auf individueller Ebene haben atrocity stories die Funktion, die ei-
gene Urteilsfähigkeit gegenüber Außenstehenden hervorzuheben. Sie dienen also,
um auf Lamonts Trias der kulturellen, sozioökonomischen und moralischen Gren-
zen zurückzukommen, nicht nur dazu, kulturelle, auf Wissen und Kompetenz be-
zogene, sondern vor allem auchmoralische Grenzen zu ziehen, die sich auf Charak-
tereigenschaǼtenwieEhrlichkeit,Ethik, Integrität oderRücksichtnahmeauf andere
beziehen (vgl. Lamont 1992: 4).

Der Weg über die Schule hin zu Gehörlosen und zu einer Gebärdensprache ist
insofern steinig, als er über ein System führt, das zunächst als angemessen wahr-
genommen und in die eigene Arbeit integriert – »inhaliert«, wie eine der befragten
Personen es bezeichnet, –wird.Man kommt ohne jegliches Vorwissen undmit En-
gagement und Energie ausgestattet in ein Räderwerk, dem man sich unterordnet
und in dem man funktioniert, selbst wenn manche DienstvorschriǼten bereits zu
Beginn sonderbar anmuten.Dazu zählt das Gebärdenverbot, das in allen der in den
Interviews erwähnten Schulen herrschte und bis zum dezidierten AuǼtrag reichte,
wegzusehen, wenn Kinder am Schulhof untereinander gebärden.Mit der Zeit wird
das System als »brutal« und »traumatisierend« entlarvt, was in der Folge zu Heim-
lichkeit, Subversion oder zu oǲfenem Widerstand und Kampf gegen die vorherr-
schende Ideologie führt. Nicht nur von den in den Schulen BeschäǼtigten, sondern
auch vonCodas–meist basierend aufErzählungen ihrer gehörlosenElternu.a.Ver-
wandten–werden atrocity storiesüber Internierung,Kontrolle, Strafe undGewalt er-
zählt. Sie reichen von der Unterbringung bereits drei- bis vierjähriger Kleinkinder
im Internat,demZwang, in denSchulstunden auf denHänden zu sitzen,keinEssen
zu bekommen, bevorman in der Lage war, dasWort für das Nahrungsmittel auszu-
sprechen, über erniedrigende Kontrollen dermonatlichenMenstruation bis zu kör-
perlichen und psychischenMisshandlungen und sexuellemMissbrauch. Die Tortu-
ren der Kinder entziehen sich rückblickend der eigenen VorstellungskraǼt. Eine be-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

fragte Person erzählt etwa vonGefühlen vonEntsetzen undBetroǲfenheit,wenn sie,
alsDolmetscher*in inderPsychotherapiemitGehörlosen,erfährt,dass die gehörlo-
senKlient*innen als Kinder in der Schule, an der sie arbeitete,missbrauchtwurden.

Berichtet wird auch von der anhaltenden Autorität der Lehrer*innen, die bis
weit nach Schulaustritt nachwirkt und heǼtigen moralischen Widerwillen erzeugt,
wenn man sieht, dass »die [gehörlosen] Leute heute mit siebzig Jahren noch der
neunzigjährigen Lehrerin die Hand küssen, wenn sie sie sehen.« Aufschlussreich
sind auch die Erzählungen über das unerschütterliche Dogma des Gebärdenver-
bots. So zeigen sich zwei Personen aus anderen HerkunǼtswelten nach wie vor er-
staunt darüber, dass die Lehrer*innen an den Schulen, an denen sie Praktika absol-
vierten, keinerlei Bedenken hatten, wenn sie als Außenstehende miterlebten, dass
die Schüler*innen demUnterricht nicht folgen konnten,weil sie nichts verstanden.
Man wurde vielmehr »als verrückt erklärt«, wenn man von den eigenen Plänen er-
zählte, in ZukunǼt mit erwachsenen Gehörlosen arbeiten zu wollen. Das sei »kom-
plett idiotisch für damalige Vorstellungen« gewesen. Die oralistische Ideologie war
einzementiert, Sprechen und Hören standen am Plan und ein Abweichen vom Plan
stand nicht zur Disposition. Einer der befragten Personen wurde an ihrem ersten
Arbeitstag das Buch Sprich mit mir von Susanna Schmid-Giovannini (1976) mit fol-
gendenWorten in die Hand gedrückt: »Das ist jetzt deine Bibel, die lernst du jetzt.«

Aus den Gehörlosenschulen werden allerdings nicht nur atrocity stories erzählt.
Insbesondere Religionslehrer*innen, aber auch einzelnen Klassenlehrer*innen
und Erzieher*innen wurden mehr Freiheiten zugestanden, oder sie nahmen sich
diese selbst heraus und wurden möglicherweise in ihrer positiven Einstellung zur
Gebärdensprache auch deshalb geduldet, weil die Institute darauf angewiesen
waren, dass jemand aus dem Kreis der Mitarbeiter*innen mit gehörlosen Ange-
stellten oder gehörlosen Eltern gehörloser Kinder kommunizieren konnte. Die
operative Durchsetzung des Gebärdenverbots hing letztlich auch von den jeweili-
gen Direktor*innen ab, die trotz des vorherrschenden BildungsauǼtrags über einen
gewissen Handlungsspielraum verfügten. Auch war es nach wie vor Usus, dass
einzelne Direktor*innen oder Lehrer*innen die Rolle des klassischen Gerichtsdol-
metschers und Sachverständigen ausfüllten, wie dies im 19. Jahrhundert die Regel
war (siehe Kapitel 6.3.1.2). Zu erwähnen ist des Weiteren, dass in Schulen, die in
den Berufsanfängen der Befragten »noch klösterlicher« geführt wurden, ein täg-
liches Morgengebet in »Gebärde« oder LBG am Tagesplan stand. In Bezug auf die
Möglichkeit des Erlernens der ÖGS in den Schulen ist schließlich noch anzuführen,
dass zwar die Interaktion mit gehörlosen Kindern alltägliches GeschäǼt war, zu
gehörlosen Erwachsenen jedoch nurmäßig Kontakt bestand. Auch wenn vereinzelt
Gehörlose an den Schulen arbeiteten, sei es als Hausmeister, in der Küche oder als
Handarbeitslehrerin, erwies sich das Gebärdenverbot bei Begegnungen mit ihnen
alsHindernis.Allerdings fanden sich auchWege,dasVerbot zuumgehen.So erzählt
eine Person, dass sie als Erzieher*in angehalten war, sich ab und zu im Rahmen

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 199

einer sogenannten »Nachfrage« bei Lehrer*innen nach etwaigen Problemen zu er-
kundigen. Sie besuchte so oǼt wie möglich eine*n gehörlose*n Kolleg*in: »Oǲfiziell
war ich bei der ›Nachfrage‹. Inoǲfiziell hat [er*sie] mir das einfach beigebracht.«

Die Erinnerungen an denWegüber die Kirche, der beruǴlich und privat erfolgte,
umfassen sowohl positive als auch negative Erfahrungen. Im Zusammenhang mit
negativen Erlebnissen kann jedoch bis auf eine Ausnahme nicht von atrocity stories
gesprochen werden. Einzelne Verfehlungen werden zwar aufgezeigt, allerdings
werden diese unmittelbar in einem Nachsatz durch positive Aspekte ergänzt und
auf diese Weise entschärǼt. Umgekehrt finden sich in positiven Äußerungen über
die Kirche, etwa über deren Engagement für Gehörlose und die Akzeptanz der
Gebärdensprache, Zusätze, die die moralische Integrität des Engagements etwas
schmälern. So wird etwa positiv hervorgehoben, dass ein Pfarrer und Direktor
einer katholisch geführten Schule ebenso wie die dort tätigen Ordensschwestern
Gebärdensprache verwendeten,dies jedoch »unter demDeckmäntelchendesHeils«
praktizierten.Wird über Verfehlungen von Vertreter*innen der Kirche gesprochen,
so sind diese weitaus weniger misslich und folgenschwer als jene von Vertreter*in-
nender Schule.Sie betreǲfen vor allemdenVorzug vonLGBgegenüberderÖGSbzw.
das fehlende Bewusstsein oder den fehlenden Willen, sich mit Gebärdensprache
näher auseinanderzusetzen.DieswirdmitMissfallen quittiert,weil viele Gehörlose
LBGnicht verstanden, ein totalesGebärdenverbot unddie damit einhergehende Ta-
buisierung des primären Kommunikationsmittels und eines zentralen kulturellen
Merkmals der GehörlosengemeinschaǼt, wie dies in der Schule die Regel war, stand
jedoch auch im Religionsunterricht niemals im Raum. Vielmehr waren Katecheten
und Religionspädagog*innen »wesentlich lockerer« als Klassenlehrer*innen, wohl
auch weil sie nicht Gefahr liefen, vom sonderpädagogischen Establishment belangt
zu werden. Insofern sei es, schließt eine befragte Person ihre Ausführungen, »ja
ganz egal, welche Art von Gebärde, jedenfalls wurde Gebärde angewendet.« Der
Vorteil jener, die, sei es privat, sei es beruǴlich, über die Kirche in Kontakt mit Ge-
hörlosen kamen,war es, erwachsene Gehörlose kennengelernt zu haben, von denen
sie ÖGS und/oder LBG lernen konnten und die sie in die GemeinschaǼt einführten.

Wie bereits erwähnt, sind atrocity stories in Zusammenhang mit der Sphäre der
Kirche rar. Lediglich eine Person weiß eine erschütternde Geschichte zu erzählen,
die allerdings in der SchnittǴläche von Schule und Kirche zu verorten ist. In einem
Gehörloseninstitut, in dem größtenteils Ordensschwestern tätig waren, war es üb-
lich, gehörlose Mädchen bei Schulaustritt unter die Obhut von Ordensschwestern
zu stellen. Diese ließen sich zum Vormund bestellen und verwalteten das gesamte
Einkommen,während die gehörlosen Frauen, diemeist als ReinigungskräǼte arbei-
teten, ihr Leben lang nur »Transchelgeld« erhielten. In einem konkreten Fall wurde
das angesammelte Vermögen nach der Pensionierung der Gehörlosen für die Be-
gleichung der Kosten des Altersheims verwendet, in dem sie als Selbstzahlerin wie-
derum nur Taschengeld erhielt. In dieser Erzählung wird die bereits mehrmals er-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

wähnte Überlappung der Sphären deutlich. Die Ordensschwestern sind zwar die
handelnden Akteur*innen, das System, das diese Handlungen ermöglichte, ist al-
lerdings die Institution Schule.

Eine weitere Möglichkeit des Einstiegs in die Welt der Gehörlosen ergab sich
über die Fürsorge bzw. die soziale Arbeit. Eine Person wurde der Sphäre der Schule
zugerechnet, da sie nach Abschluss ihrer Ausbildung eine Anstellung als Erzieherin
an einem Gehörloseninstitut erhielt. Die anderen Befragten traten ihre Stellen in
einem Gehörlosenverein oder in einem Sozialprojekt an, das Beratungs- und För-
dermaßnahmen für erwachsene Gehörlose anbot. Unter den Sozialarbeiter*innen
finden sich, im Unterschied zu den bereits behandelten Sphären, auch Codas. Ge-
mein ist ihren Erzählungen die große Bedeutung, die sie der sozialen Arbeit mit
Gehörlosen beimessen, die Identifikationmit ihrem Beruf, das Engagement für die
Schwächeren in derGesellschaǼt und die Empathie,mit der sie ihreGeschichten un-
terlegen. Als Sozialarbeiter*in habe man das Privileg, Menschen und ihre Lebens-
geschichten über Generationen kennen zu lernen und intime, emotionaleMomente
zu erleben. Im Rückblick auf ihre Anfänge als Sozialarbeiter*innen für Gehörlose
wird von einigen Befragten selbstironisch ihr jugendlicher Übereifer zur Sprache
gebracht, der anfangs von »Phantasien der Weltverbesserung« und »Retterphanta-
sien« geprägt war. Dass sich Erlebtes nicht rückgängig machen lässt und die Mög-
lichkeiten der Funktion eingeschränkt sind, stellte sich bald heraus: »Ichwollte ger-
ne helfen, wusste aber tief drinnen, dass es sinnlos ist und nicht funktioniert.« Au-
ßerdem könne man als Sozialarbeiter*in nicht in paternalistischer Manier »in eine
Kultur kommen […] und dann sagen: So geht es.«

Vondenursprünglich als Sozialarbeiter*innen,Sozialpädagog*innenundBera-
ter*innen tätigenPersonenhattennurCodasundeineweiterePersonamAnfang ih-
rer beruǴlichen Tätigkeit ÖGS-Kenntnisse. Auch jene Befragten, die in den Sphären
derKircheundSchuleberuǴlich sozialisiertwurden,beherrschtendieÖGSzunächst
nicht. Insofern erfolgtederEinstieg indieWelt derGehörlosenbei fast allenüberdie
beruǴliche Tätigkeit undnicht über die Sprachkenntnis.Eine Person begannÖGS zu
lernen, bevor sie in Kontakt mit Gehörlosen kam. Unzufrieden mit ihrem Studium
und angeregt durch einen Zeitungsartikel entschloss sie sich, den ersten ÖGS-Kurs
an der Karl-Franzens-Universität Graz zu besuchen. Dieser Kurs, der von einer in
einem Gehörlosenverein angestellten und gerichtlich beeideten Dolmetscherin an-
geboten wurde, war in denMedien breit beworben worden.

Eine Durchsicht der damals erschienenen Zeitungsartikel (Behr 1990; Blümel
1990; J.S. 1990; Leising 1990; N.N. 1990a; N.N. 1990b) ist insofern aufschlussreich, als
sie das Bild zeigen, das man sich vom Phänomen »Gebärdensprache« machte. So
wird von »eine[r] Art Zeichensprache […], die Laute ersetzt«,5 gesprochen, von »Ge-

5 Auf eine Angabe der Quellen wird bewusst verzichtet, da es für die Ausführungen unerheb-
lich ist, aus welcher Zeitung das jeweilige Zitat stammt.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 201

hörlosensprache«, bei der »natürliche Zeichen vorrangig angewendet werden« oder
einem »alternativen, für gehörlose Mitmenschen geschaǲfenen Sprachsystem«.
Von »Österreichischer Gebärdensprache« bzw. »ÖGS«war damals noch keine Rede,
wenn, dann wird von »der Gebärdensprache« gesprochen, basierend auf der Vor-
stellung, es handle sich um ein internationales Kommunikationssystem, eine Art
weltumspannender Hilfssprache. Lediglich ein Artikel spricht die »Eigenständig-
keit der Gebärdensprache« in Form eines Zitats des damaligen Institutsleiters Erich
Prunč an. Da das Projekt auch sozialpolitische Ziele verfolge, seien als Zielgruppe
des Kurses nicht lediglich Studierende und Studieninteressierte angesprochen,
sondern alle, die sich für dieses Kommunikationsmittel interessieren, vom ȃe-
ma betroǲfen sind oder mit Gehörlosen arbeiten. Angesprochen von einem dieser
Artikel meldete sich die oben erwähnte Person, ohne zu wissen, worum es sich
bei »dieser Gebärdensprache« handelt, für den Kurs an. Da sie eine Logopädie-
ausbildung zu besuchen plante, schien ihr dies als sinnvoller Einstieg. Insofern
attestiert sie sich rückwirkend soziale Motive. Geleitet vom Wunsch, Menschen,
denen es weniger gut geht, zu helfen, habe sie ÖGS anfangs als »eine Art Hilfssys-
tem« wahrgenommen und erst durch intensiveren Kontakt zu Gehörlosen und die
ReǴlexion ihrer eigenen Produktion begonnen, sich immer mehr für die Struktur
der Gebärdensprache zu interessieren. Schließlich begann sie SprachwissenschaǼt
zu studieren und stieg, zunächst als Tutorin, in das Projekt an der Universität Graz
ein.

Die Ausführungen über die HerkunǼtswelten legen nahe, dass diese die späte-
ren Dolmetscher*innen und ihren Zugang zu Gehörlosigkeit in unterschiedlicher
Weise prägten. Das folgende Kapitel befasst sich mit der Frage, wie sich die Begeg-
nungen mit Gehörlosen und das Erlernen der ÖGS gestalteten. Es widmet sich der
Rekonstruktion der subjektiven Wirklichkeiten, die am Anfang dieses Sozialisati-
onsprozesses neue Denkmuster, Handlungsbezüge und Handlungsorientierungen
entstehen ließen.

7.2.2.2 Faszination und Irritation
Keine der befragten Personen hatte vor ihren ersten Begegnungen mit Gehörlosen
oder ÖGS eine Vorstellung davon, dass sich ihnen in den nächstenWochen, Mona-
ten und Jahren schrittweise eine neue sozialeWelt eröǲfnen sollte. Die Erzählungen
transportieren eine Palette von Erlebnisweisen, die von Erstaunen, Befremden,
Neugier und Faszination gegenüber dem Neuen, über Freude und Lust am Ler-
nen und Entdecken bis hin zu Gefühlen der Selbsteinschätzung wie Unsicherheit,
Scham, Angst oder seltener Stolz reichen. So unterschiedlich sich die Wege im
Einzelnen gestalten und so individuell die verschiedenen Geschichten anmuten, so
können sie zu einer gemeinsamen Erzählung verdichtet werden, die einerseits von
Faszination und andererseits von Irritation geprägt ist. Der Eintritt in die langsam
Gestalt annehmende neue soziale Welt bringt Folgen mit sich, die sich insofern

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

bis in die Gegenwart auswirken, als sie in einem Spannungsfeld münden, das von
einem kontinuierlichen Wechselspiel zwischen Nähe und Distanz geprägt ist und
im Zuge der späteren VerberuǴlichung des Gebärdensprachdolmetschens boundary
work zu einemwichtigen Instrumentariummacht.

Bei allen Befragten stehen an der Schwelle in die neue soziale Welt soziale und
beruǴliche Motivationen im Vordergrund. Struktur und Funktionsweise der ÖGS
waren ihnen unbekannt. So sie eine Vorstellung von »Gebärdensprache« hatten, be-
trachteten sie diese bestenfalls als »eine Art Hilfssystem«, meist aber einfach als
»Zeichen«, »Gestikulieren« oder »eine Art Pantomime«. Doch bald vermochte diese
neue und gänzlich andere Formder Kommunikation auch beiMenschen ohne jegli-
che Aǲfinität zu Fremdsprachen nicht nur bloßes Interesse, sondern große Neugier
zu wecken. Die Ursachen für diese Neugier, die schließlich in Faszination münden
sollte, liegen zum einen in eben dieser Fremdheit und zum anderen darin, dass sich
die strukturelle Komplexität der Sprache erst im Laufe der Zeit und über Hinder-
nisse und Widerstände erschloss, was Geduld, Geschick und Entschlossenheit er-
forderte. Diese Gemeinsamkeit ist insofern erstaunlich, als der Eintritt in die neue
sozialeWelt eineZeitspanne vondreißig Jahrenumfasst,wasdarauf schließen lässt,
dass bis in die frühen 1990er Jahre kaummerkliche Veränderungen hinsichtlich der
Repräsentation vonGehörlosigkeit undGebärdensprache in derGesellschaǼt zu ver-
zeichnen waren. Das Beharrungsvermögen dieser Repräsentation von Gehörlosig-
keit als Defekt, dem mit remedialen Maßnahmen zu begegnen sei, und Gebärden-
sprache als defizitäremNotbehelf ließ auch der GehörlosengemeinschaǼt – abgese-
hen von einer kleinen, gebildeten Elite von Aktivist*innen und Lobbyist*innen, die
es bereits im 19. Jahrhundert gab – kaum Spielraum für die Entwicklung eigener,
andererWahrnehmungs- und Denkkategorien.

Der Erwerb der Sprache erfolgte bei den zukünǼtigen Dolmetscher*innen
durchwegs über eine Kombination aus Kursen und persönlichen Kontakten zu
Gehörlosen. Die besuchten Kurse unterschieden sich jedoch deutlich von dem, was
heute an systematischer Sprachlehre angeboten wird. Sie reichten von öǲfentlichen
Kursen über institutions- und vereinsinterne Angebote bis zu Privatstunden und
wurden je nach Sphäre, in der sie angeboten wurden, von ihrem Charakter her
als erforderlich, geduldet oder mit dem Nimbus des Exotischen und Spielerischen
versehen wahrgenommen. Als Lehrende fungierten meist Codas und manchmal
Gehörlose, die autodidaktisch und nach persönlichem Ermessen vorgingen. Kurs-
material oder Literatur war praktisch nicht vorhanden, erwähnt werden lediglich
die imEigenverlag herausgegebeneGebärdensammlungDieSprache derHände (Mai-
er/Rosenberg 1985, 1986) sowie handgefertigte Zeichnungen von Einzelgebärden
besonders engagierter Lehrender. Ein Bewusstsein um linguistische Kategorien
und grammatische Strukturenwar nicht vorhanden, die Kurse waren entweder rei-
ne »Vokabelkurse« oder Übersetzungskurse, in denen deutsche Texte wortwörtlich
in Gebärden übertragen wurden, was sich letztlich darin erschöpǼte, hunderte Vo-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 203

kabel des alltäglichen Lebens kennenzulernen, sich eine Notation zurechtzulegen,
Vokabellisten anzulegen und diese dann auswendig zu lernen. Eine befragte Person
berichtet amüsiert von ihrer stolzen Vokabelsammlung von 3.000 Einzelgebärden,
mit der sie voller Eifer ihren ersten Job mit Gehörlosen antrat.

DieKursewerden sowohl inBezug auf die Lehrmethodeunddie Inhalte als auch
in Bezug auf die teilnehmenden Personen als »skurril« und »kurios« beschrieben:
»Da saßen noch eine Psychologin und eine Bachblütenberaterin und so, also ältere
Damen, und dawar ich einmal und habemir nur gedacht, oh Gott, wo bin ich hier.«
Dass in diesen Kursen LBG, also gebärdetes Deutsch, unterrichtet wurde und nicht
ÖGS, wie sie von Gehörlosen untereinander verwendet wird, wurde allen bewusst,
als sie aus beruǴlichen Gründen in Kontaktmit Gehörlosen kamen oder diesen über
den Besuch von Vereinen bewusst suchten, um das Gelernte in natürlichen Kom-
munikationssituationen zu üben. Selbst große Gebärdensammlungen, die man im
Gepäck hatte und auf dieman stolzwar,waren keine ausreichendeBasis, umzu ver-
stehen oder verstanden zu werden. In der Annahme, besser verstanden zu werden,
verwendeten viele GehörloseCode-Blending, indem sie Gebärden simultanmit deut-
schen Wörtern produzierten. Dies wurde anfangs als entgegenkommend empfun-
den, erwies sich jedoch als störend und hemmend in Bezug auf den Spracherwerb.
Dass die Gehörlosen untereinander gänzlich anders kommunizierten, wurde rela-
tiv rasch klar. Zu diesem Zeitpunkt begann das anfänglich spielerische Interesse in
analytische Neugier umzuschlagen. »Und irgendwie ist bei mir dann irgendwas in-
nerlich entfachtworden«, erzählt eine der befragten Personen von ihremerwachten
Entdeckergeist.

Das Entdecken und »Aufsaugen« der Sprache wird als spannend, reizvoll und
herausfordernd erinnert, war oǼt lustig, vielfach aber auch mühsam, beschwerlich
und irritierend. So wurde das plötzlich vermehrte AuǼtauchenHörender in den Ge-
hörlosenvereinen als befremdlich empfunden, was nicht weiter verwunderlich ist,
wenn man bedenkt, dass die Vereine in erster Linie als praktisches Übungsfeld für
die eigenen Bedürfnisse dienten. Insofern wurden die fremden Hörenden auf Ab-
stand gehalten:

Ich bin dann da gesessen und habe geschaut, dass ich meine Stunde oder meine
eineinhalb Stunden irgendwie hinunterbiege und bin mit Bauchweh hingefah-
ren und mit Bauchweh heimgefahren. Und die Leute/, ab und zu hat sich jemand
meiner erbarmt, aber de factowar ich Störfaktor, komischer Störfaktor. Es war ein-
fach komplett aus derWelt. Sie haben nichtsmitmir anfangen können und haben
auch gewusst, dass ich de facto mit ihnen nichts anfangen kann […]. Ich wollte die
Sprache lernen, und da hat ja keiner einen Sinn darin gesehen.

Nach Anfangsschwierigkeiten wurden die Fremden jedoch i.d.R. herzlich auf-
genommen, wenn sie sich für die GehörlosengemeinschaǼt und die Lebenswelt
Gehörloser zu interessieren begannen, bisweilen sogar mit »Herzlichkeit, Freund-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

lichkeit und Liebe überschüttet«, wenn sie sich auf die GemeinschaǼt und ihre
Kultur einließen. Auf diese Weise verwandelte sich das ursprünglich beruǴliche
Interesse schrittweise in privates, es entstanden Gefühle von Sympathie, aus denen
sich FreundschaǼten zu entwickeln begannen.

Doch diese neuen Freundinnen und Freunde unter den Gehörlosen vermochten
auch zu irritieren und hinterließen »eigenartige Eindrücke«. Obwohl man sich auf
sie eingelassen hatte, sie mit Respekt behandelte und ihre Sorgen teilte, kommuni-
zierten sie nach wie vor anders als mit Gehörlosen. Vor allem ältere Menschen wei-
gerten sich inGesprächenmit ihnen ohne Stimme zu gebärden,diemeisten blieben
hartnäckig bei einer LBG-Variante und eine befreundete Gebärdensprachlehrerin
lehnte es selbst in einemGebärdensprachkurs strikt ab, »kurz« zugebärdenundden
Teilnehmer*innen diese Form der Kommunikation, also ÖGS, beizubringen, mit
der Begründung,manmüsse zunächst »schön gebärden« lernen und könne die Ar-
tikel und Präpositionen ja dann ohnehin, wenn nötig, weglassen. In der Öǲfentlich-
keit, außerhalb der Vereine, möge man sich mit dem Gebärden möglichst zurück-
halten. Nach meist längerer Initiationszeit wurde schließlich ohne Erklärung oder
Begründung in wachsendemMaße dazu übergegangen, in ÖGS und ohne Stimme
zu kommunizieren. »Und da war ich dann sehr glücklich« wird erzählt, »weil so die
Schönheit der Sprache einfach in den Vordergrund tritt« und man Gehörlose erle-
ben konnte, die »gebärdeten wie Musik«. Das Vertrauen Gehörloser, sich nunmehr
in ihrer Sprache mit ihnen zu unterhalten, erleichterte den ÖGS-Erwerb, brachte
aber auch Gefühle von Unsicherheit, Angst und Scham mit sich, zumal man sich
häufig nicht ausdrücken konnte oder nicht verstand.

Durch den Besuch von Vereinen, den AuǴbau persönlicher Beziehungen und die
kontinuierliche Verbesserung derÖGS-Kompetenz beganndas »spannende«Wahr-
nehmen, Erleben und Hineinversetzen »in dieses Leben« Gehörloser, das sich »im
Untergrund« vollzog und von der gewohnten Lebenswelt z.T. erheblich unterschied:
die Gehörlosenkultur, die schließlich ebenso faszinierte und irritierte wie zunächst
die Sprache. Siewird, ähnlichwie vonCodas (siehe Kapitel 7.2.1), als eine Kultur der
Verbundenheit geschildert, in der »GemeinschaǼt vorgelebt wurde«, und die von
persönlichen Kontakten und familiärem Zusammenhalt nach innen und Vorsicht,
wenn nicht Misstrauen, nach außen geprägt war. Waren die fremden Hörenden in
der GemeinschaǼt akzeptiert worden, wurden sie eng an diese gebunden, galt das
Private, wie man bald bemerkte, nicht als privat, sondern als gemeinschaǼtlich. So
erzählt eine der befragten Personen, als junge*r Sozialarbeiter*in in ihrem Über-
schwang relativ rasch symbolische Handlungen und »Regeln« übernommen und
dies erst bemerkt zu haben, als sie bei Kolleg*innen auf Unverständnis und Kritik
stieß. Ihr wurde angekreidet, die Grenze zu ihrer Privatsphäre sorglos überschrit-
ten zu haben, als sie begann, ihre Klient*innen zur Begrüßung auf beide Wangen
zu küssen, oder davon erzählte, Gehörlose hätten zu einem festlichen Anlass bei ihr
zu Hause geklingelt und einen Blumenstrauß vorbeigebracht. Sie beschreibt dieses

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 205

Erleben der Kritik und Bewusstwerdung ihrer Handlungen als »Kultur-Clash«, der
sie im ersten Moment an ihrer »Berufsehre« und ihrem »Berufsbild« zweifeln ließ,
zumal sie ein solches Verhalten in einem anderen, früheren beruǴlichen Kontext
niemals geduldet hätte.

Viele »Regeln« waren neu, ungewöhnlich undmanchmal auch irritierend,man-
che wurden schneller internalisiert als andere. Dass die Grenze zwischen der pri-
vaten und der beruǴlichen Sphäre anders verlief, private Besuche dem Gebot der
HöǴlichkeit geschuldet waren und das Mitwirken bei Festen sowie die Teilnahme
anVeranstaltungen,AusǴlügenoder anderenAktivitätenderGemeinschaǼt erwartet
wurden, wurde relativ rasch gelernt. Harlan Lane, Robert Hoǲfmeister und Ben Ba-
han (1996: 70–76) stellen in ihrer Journey into theDEAF-WORLD eine Reihe vonDenk-
mustern, symbolischen Werten und Verhaltenskonventionen vor, die jenen der ös-
terreichischen GehörlosengemeinschaǼt stark ähneln. Dazu zählen u.a. Augenkon-
takt und eine ausgeprägteMimik, ein geringererGrad interpersonellerDistanz, be-
stimmte Begrüßungs- und Verabschiedungsrituale, ein anderes Zeitempfinden, ei-
ne andere Vorstellung von HöǴlichkeit und Vertraulichkeit, das Verschmelzen von
Privatem und Nicht-Privatem, das kollektive Treǲfen von Entscheidungen, Direkt-
heit, Humor und das Vergeben von Gebärdennamen, die für Hörendemitunter be-
leidigend wirken.

»Wirkliche FreundschaǼten« entstanden meist mit Gleichaltrigen, obwohl auch
sehr enge Kontakte mit älteren Gehörlosen gepǴlegt wurden. Die damals junge Ge-
neration wird als »lockerer«, »kritischer« und »mutiger« bezeichnet, mit der Zeit
bildete sich eine »junge Szene« heraus, die mit dem »AuǴbrechen alter Strukturen«
begann, die »aufmischte« und die überlieferten »Schutzmechanismen« verlor, was
als »ein bisschengefährlich, aber auchnett« erinnertwird.Sie entwickelte einen an-
deren Habitus, der nicht mehr von Scham und Schutz geprägt war, sondern einen
AuǴbruch in ein größeres Selbstbewusstsein einläutete. Diesem Selbstbewusstsein
begegneteman, auf der Suche nachweiteren Kontakten und Informationen aus be-
ruǴlichen ebensowie privatenGründen in der Folge auch imAusland,woKinder so-
gar bunte Hörgeräte trugen, Gehörlose oǲfen auf der Straße gebärdeten, ihre Spra-
che undKultur pǴlegtenund erforschten,Kulturtage undFachkongresse organisier-
ten und ungehemmt Forderungen stellten.

Die Kenntnis des Deutschen wie der ÖGS führte im Umfeld der gehörlosen Fa-
milie und der Verbände, in beruǴlichen Zusammenhängen wie im Kontakt mit ge-
hörlosen Bekannten schließlich zu ersten Dolmetschungen. Im Folgenden soll auf-
gezeigt werden, in welchen Zusammenhängen die ersten Ad-hoc-Dolmetschungen
stattfanden, wie sie von den Befragten erinnert, klassifiziert und bewertet werden
und aus welchen Gründen und in welcher Form schließlich Prozesse der Habituali-
sierung und Institutionalisierung einsetzten.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

7.3 Ad-hoc-Einsätze und habitualisierte Translation

Horst Ebbinghaus und Jens Heßmann (1989: 119) und Grbić (1997) bezeichneten
das Gebärdensprachdolmetschen in Deutschland bzw. Österreich vor Beginn
der Professionalisierungsvorhaben als Tätigkeit mit »Notdienstcharakter« bzw.
»Fall für Notfälle«. Dies entspricht zwar insofern der sozialen Praxis, als einzelne
Dolmetschhandlungen zweifellos häufig ad hoc stattfanden bzw. als solche wahr-
genommen wurden, ist aber als Pauschalbewertung zu undiǲferenziert, da sich,
wie im Kapitel 6 gezeigt werden konnte, Translationstätigkeiten relativ rasch habi-
tualisierten und in bestimmten sozialen Welten auch institutionalisierten. So war
heteronom ebenso wie autonom organisierte Translation bereits weit vor Beginn
der erster Professionalisierungstendenzen zu verzeichnen.

7.3.1 Das Dolmetschen, das aus mir kam6

Auǲfällig ist, dass die ersten Dolmetschhandlungen jener Personen, die als Erwach-
sene in die Gehörlosenwelt eingetreten waren, nur schlecht erinnert werden. Sie
scheinen keinen großen Eindruck hinterlassen zu haben, wurden nicht gesondert
memoriert und kommen imVerlauf derGespräche erst sukzessive zu Tage.Eine der
befragten Personen betont zunächst sogarmit Nachdruck, sie habe vor ihren ersten
»oǲfiziellen« Einsätzen »überhaupt nicht, […] überhaupt nicht« gedolmetscht, was
sich imVerlauf des Gesprächs als falsch erweist. Eine andere Personmeint, sie habe
erst nach Besuch einer einjährigen Weiterbildung zu dolmetschen begonnen, und
korrigiert dann:

Vielleicht das eine oder andereMal, wenn jemand gefragt hat. Ich kannmich jetzt
gar nicht mehr erinnern. Also, ich wüsste jetzt nicht (.). Intern, so kleine Sachen,
ja. Aber auch immer nur für [Name].

Die ersten Dolmetschungen werden demnach im ersten Moment nicht als solche
kategorisiert, sie waren unauǲfällige Neben- oder Teilprodukte anderer Tätigkeiten
und Verantwortlichkeiten. Die Befragten standen am Anfang ihrer »eigentlichen«
beruǴlichen Karriere, deren Aufgaben und Herausforderungen sie mit Engagement
begegneten. Ihr Interesse und ihreWissbegierde galten der Sprache und der Kultur
Gehörloser, während das Dolmetschen noch keine Aufmerksamkeit erregte und so-
mit keine gesonderte Kategorie erforderte: »Man hat es einfach gemacht, ohne sich
viel Gedanken darüber zumachen.«

Im Zuge der allmählichen Erinnerung an die ersten Dolmetschungen werden
sich die Befragten gewahr, dass diese aus heutiger Perspektive erstaunlich rasch er-

6 Die Überschriǽt ist einem Interview entnommen: »Also ist das Dolmetschen eigentlich mehr
oder weniger aus mir gekommen.«

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 207

folgten. Rückblickend bewerten sie ihre damaligen ÖGS-Kenntnisse als höchst ru-
dimentär, da sie Schwierigkeiten hatten, sich auszudrücken und zu verstehen und
in einigenFällen erst seitwenigenMonatendie Sprache lernten.EinePersonberich-
tet davon, eine Gehörlose im Rahmen einer Feier in ihrem beruǴlichen Kontext be-
reits nach drei Monaten gedolmetscht zu haben und nach acht Monaten von ihrem
Arbeitgeber zu ihrem ersten externen Einsatz bei Gericht geschickt worden zu sein.
Die erstenDolmetschungenwaren auf einen kleinenPersonenkreis,wie Freund*in-
nen,Kolleg*innenoderKlient*innen,beschränkt, fandenmeist in vertrauterUmge-
bung statt oder waren, so sie in seltenen Fällen extern erfolgten, thematisch eng an
das eigene Fachgebiet gekoppelt.Man habe »ein bisschen unterstützt« und sei »ein-
gesprungen«, es geschah »ungeplant« und »ad hoc«, wenn sich die »Notwendigkeit
ergeben« hat. Diese ersten Dolmetschhandlungen – »kleine Sachen« – werden als
zusätzlich anfallende Tätigkeiten rekonstruiert, die als integraler Teil der beruǴli-
chen Lebenswelt empfunden wurden:

Also, währenddessen habe ich nicht wahrgenommen, dass ich dolmetsche, ob-
wohl ich sicher viel gedolmetscht habe, sondern ich habe mich als [Sozialarbei-
ter*in] gesehen.

In der Schulewurdeman etwa zuBesprechungenmit gehörlosenEltern oderMitar-
beiter*innen geholt, in Sozialprojekten dolmetschte man ad hoc für gehörlose Kli-
ent*innen und Kolleg*innen, in der Seelsorge Gespräche mit dem Priester und Ge-
sprächemitHörendenbei AusǴlügenderGemeinde, anderUniversität Besprechun-
genmit hörenden und gehörlosen Kolleg*innen und imGehörlosenverein Telefona-
te und Gespräche mit Vertreter*innen diverser Behörden.

Das Dolmetschen ergab sich aber nicht einfach, man wurde vielmehr von Kol-
leg*innen oder Arbeitgeber*innen dazu aufgefordert, man würde fast meinen,
schonungslos dazu angehalten, wenn man die Unerfahrenheit der »Dolmet-
scher*innen« bedenkt. Um in der jeweiligen Sphäre zum Dolmetschen »geholt«
zu werden, genügte die Annahme, man könne gebärden. Translation wurde als
unproblematisch, als eine Art natürliche Disposition und Nebeneǲfekt der – mehr
oderweniger vorhandenen–Sprachkenntnis angesehen: »[Der/Die] kannGebärde!
Und wir brauchen das« oder: »Komm her. Du kannst das. Da war kein Reglement
da […]. Sie haben geglaubt, ich kann es, und ich habe geglaubt, ich kann es.« Be-
standen Selbstzweifel, wurden diese umgehend ausgeräumt: »Ich habe gesagt, ich
kann das nicht, und die haben gesagt, du machst das, du kannst gebärden und
fertig.« Auf diese Weise wurde man »immer wieder ohne irgendetwas zu können
in irgendwelche Situationen hineingeworfen […], gezwungenermaßen, weil man
überredet worden ist.« So ließ man sich aus UnbedarǼtheit, in Ermangelung des
Bewusstseins über die Komplexität der Aufgabe oder aus Gründen der Kollegialität,
»ohne viel nachzudenken« auf »neue Situationen« ein. Neben dem unilateralen
AuǼtrag, der keine Ablehnung vorsah, findet sich eine weitere Form der Rekrutie-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


208 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

rung, die als bilaterale Mobilisierung bezeichnet werden soll. Darunter werden
FreundschaǼtsdienste für jene Gehörlosen verstanden, zu denen man eine enge
persönliche Beziehung entwickelt hatte. DieMobilisierungwird insofern als bilate-
ral bezeichnet, als sie als Bitte an die und gleichzeitig als Angebot der translatorisch
tätigen Person beidseitig erfolgte. Die Tatsache, dass man mit diesen Gehörlosen
meist privat wie beruǴlich verbunden war, trug zur partiellen – auf bestimmte
Personen bezogenen – AuǴhebung der Grenzen zwischen beruǴlicher und privater
Sphäre bei. Die Flexibilität dieser Grenze zeigt sich darin, dass die Durchlässigkeit
auf andere, der bzw. dem Gehörlosen nahestehende Personen ausgeweitet werden
konnte:

Und dann diese Herausforderung, das eine oder andere auch für andere mit zu
dolmetschen.Wobei man ganz ehrlich sagenmuss, intern ist es immer irgendwie
über die Familie, über die [gehörlose] Großfamilie [Name] gegangen.

Schließlich ist als dritte Formdie eigeninitiativeMobilisierung anzuführen, die kei-
nen AuǼtrag von außen erfordert, sondern ein Angebot an die Umgebung darstellt.
Dieses Verhalten kann extrinsisch wie intrinsisch motiviert sein. In Bezug auf Ers-
teres liegt dem Dolmetschen das Handlungsziel zugrunde, zur Problemlösung bei-
zutragen, indemKommunikation und Verständnis ermöglicht wird,wo Kommuni-
kation und Verständnis andernfalls nicht zustande kommen. Neben diesem »idea-
listischenAnsatz«, der zweifellos auchAussicht aufGratifikationen in Formvon Lob
und Anerkennung bietet, liegt der eigeninitiativenMobilisierung auch das intrinsi-
sche Bedürfnis nach persönlichemWachstum und Selbstentfaltung zugrunde. Das
Ziel desDolmetschens liegt hierbei nicht in derKonsequenz derHandlung, sondern
in der Genugtuung des Erlebens der Aktivität. Es vermag zu Flow-Eǲfekten führen
und »Hochgefühle« auslösen, ermöglicht es, die eigene Leistung undKompetenz zu
spüren und bietet als Nebeneǲfekt die Möglichkeit der Sprachvervollkommnung.

Ebenso rasch wie die ersten Dolmetschhandlungen erfolgten, begann sich die
Tätigkeit zu habitualisieren. Je mehr man mit Gehörlosen zu tun hatte, desto »lo-
gischer« wurde es in der eigenen Wahrnehmung ebenso wie in jener der anderen,
imRahmender beruǴlichenTätigkeit vermehrt zudolmetschen.Der rascheProzess,
ohne ausreichende Kompetenzen oder nennenswerte Erfahrung, »schlagartig« im-
mer mehr, immer längere und immer komplexere Einsätze wahrnehmen zu müs-
sen, wird von einer Person als »klassische Einsteigergeschichte« bezeichnet. Wäh-
rendman sich zu Beginn über das Dolmetschen »keine Gedankenmachte«, »Regel-
losigkeit« herrschte, »kein Reglement« und »keine Kontrolle« vorhandenwaren, be-
gannen sich im Zuge der Habitualisierung sukzessive gewisse Gewohnheiten und
wiederkehrende Muster auszubilden. Vorbilder hatte man jedoch keine, denn an-
dere, erfahrene oder beeidete Dolmetscher*innen kannte man nicht: »Also ist das
Dolmetschen eigentlich mehr oder weniger aus mir gekommen.«

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 209

Wie in Kapitel 6.2 ausgeführt, wird die »regellose«, d.h. habitualisierte trans-
latorische Tätigkeit als alltägliche soziale Praxis verstanden, die keiner forma-
len Einrichtung bedarf und keinen institutionellen Eǲfekt erzielt bzw. eine sehr
eingeschränkte Aǲfektivitätsfähigkeit hat. Die Handlungen der befragten Dol-
metscher*innen sind Teil ihrer Alltagsbewältigung, die insofern keiner formalen
Einrichtung bedürfen, als sie aufgrund einer punktuellen Notwendigkeit einer-
seits und der angenommenen Gebärdensprachkompetenz andererseits bei Bedarf
zustande kommen. Diese translatorischen Tätigkeiten haben keine bestimmte
Ordnung, keine spezifische Temporalität und sind nicht auf spezielle Räume einge-
schränkt, da sie überall zu beobachten sind. Vereinbarungen über Ordnung, Dauer
und Ort werden jeweils ad hoc getroǲfen oder entwickeln sich im Rahmen der
jeweiligen Dolmetschhandlung. Die Rekrutierung erfolgt durch unilateralen Auf-
trag, bilaterale oder eigeninitiative Mobilisierung. Der örtliche Radius ist zunächst
eng, als im vertrauten Radius des eigenen Büros, der eigenen Schule, Kirche etc.
gearbeitet wird. Ebenso ist der Kreis der zu bedolmetschenden Personen klein und
bekannt, als diese aus dem nahen,meist beruǴlichen Umfeld stammen. Die Grenze
zwischen beruǴlicher und privater Sphäre wird in Fällen der FreundschaǼt mit Ar-
beitskolleg*innen aufgehoben und kann sich auf das nähere Umfeld der gehörlosen
Person ausweiten. Die Dolmetscher*innen handeln individuell, unbefangen und
kreativ. Es gibt keine Vorbilder, die kopiert oder kritisiert werden können, mögli-
cherweise werden sie (noch) nicht wahrgenommen. Der ReǴlexionsgrad ist gering,
es gibt kaum Austausch und es entwickeln sich noch keine typischen Praktiken und
Diskurse. Das Problem des Nicht-Verstehen-Könnens wird ad hoc wahrgenommen
und nicht als Leitproblem. Die Tätigkeit ist Arbeit und Spiel, beruǴlich und privat
und hat Ǵluide, aber auch stabilisierende Momente. Grenzziehungsarbeit spielt
noch keine nennenswerte Rolle. Die zunehmende Habitualisierung und damit ein-
hergehende erste Institutionalisierungstendenzenwerden inKapitel 7.4 behandelt.
Das nächste Kapitel befasst sich mit den ersten Dolmetscheinsätzen der Codas.

7.3.2 Dolmetschen als Teil von mir7

Hörende Kinder stellen für ihre gehörlosen Eltern die gleichsam natürliche Verbin-
dung zu der mit Argwohn betrachteten hörenden Welt dar. Lane, Hoǲfmeister und
Bahan (1996: 171) bezeichnen sie infolgedessen als »critical link to the alien hearing
culture, a source of information for making decisions, and a spokesperson for the
family«, Oya Ataman (2008: 249) geht sogar soweit, sie aufgrund ihres Gehörsinns,
der den Eltern nicht zur Verfügung steht, als »organic extension of another person«
zu charakterisieren.

7 Die Überschriǽt entstammt folgender Aussage aus einem Interview: »Also das ist ein Stück
weit Teil von mir.«

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

Wie in Kapitel 7.2.1.1 ausgeführt wurde, stellen die gehörlosen Kernfamilien
ebenso wie die erweiterte Familie der GehörlosengemeinschaǼt zentrale emotio-
nale Referenzpunkte der befragten Codas dar. Das Leben in dieser Kultur der
Verbundenheit und Lebendigkeit wird vor allem als Bereicherung erinnert. Die
ÖGS wird – ungeachtet, ob sie in der Familie verwendet wurde oder aufgrund
eingeprägter negativer Bewertungen tabuisiert war – nicht nur rein pragmatisch
als funktionierender Kommunikationskanal der Familie und der Gehörlosenge-
meinschaǼt beschrieben, sondern ist mit subjektiven ästhetischen und aǲfektiven
Empfindungen belegt. Die multiplen Zugehörigkeiten zur gehörlosen und hören-
den Welt gestalten sich durch konǴligierende Konstruktionen der jeweilig anderen
Welt durch Erwachsene zwar insofern kompliziert, als sie in Rückzug ebenso wie in
Stolz münden können, sind jedoch nicht von einem »drama of belonging« (Preston
1995b: 1466) begleitet. Darüber schätzen sich die Befragten glücklich, zumal sie
Codas kennen, die bis heute ihren Platz in der GesellschaǼt nicht gefunden haben
undmit ihren Identitäten hadern.

Dolmetschtätigkeiten der hörenden Kinder sind in allen Familien die Regel, in
den eigenen,aber auch indenFamiliengehörloserBekannter oderVerwandter.Dies
deckt sichmit denErgebnissen Prestons (1996) undNapiers (2021).Doch ebensowie
sich die Kommunikationsstile der Familien unterscheiden, so unterschiedlich ist
der Umgang mit den Kinder-Dolmetscher*innen und so divergierend die Rekon-
struktionen dieser Tätigkeiten in Kindheit und Jugend. Ebenso wie die Befragten,
die erst alsErwachsenemitGehörlosenundGebärdensprache inKontakt kamen,er-
innern sich auchdie befragtenCodas an ihre erstenEinsätzenicht odernur schema-
tisch.Was sie allerdings in Erinnerung behielten, ist, bereits in sehr jungen Jahren
zu dolmetschen begonnen zu haben. Lediglich jene befragte Person, die hartnäckig
dafür kämpfen musste, ÖGS verwenden zu dürfen, schildert ein konkretes Erleb-
nis, das für sie den Eintritt in das Dolmetschleben markiert: Als bei einem Vereins-
ausǴlug in einenWeinkeller der Führer zu sprechen ausholte, ergriǲf sie die Initiati-
ve und machte ihn darauf aufmerksam, dass die Gehörlosen seinen Ausführungen
nicht folgen könnten. Nach einer kurzen Besprechung mit dem gehörlosen Vater,
in der sie ihn bat, den Vortrag für die Gehörlosen gebärden zu dürfen, setzte sie
dieser auf seine Schultern. Sie versuchte die Weinführung »halt sinngemäß […] zu
deuten«, was sich als schwieriger herausstellte, als sie vermutet hatte. Da sie nicht
alles verstand, fasste sie zusammen, ließ einiges aus und fragte hinundwieder nach
Vokabeln, wenn sie denMut dazu auǴbrachte.

Das Spektrum der Realisierungsformen der habitualisierten Translationstätig-
keit war in der Kindheit und Jugend der Befragten breit. Die Kinder wurden darum
gebeten, von zu Hause aus telefonisch Termine zu vereinbaren, am Telefon zu
dolmetschen oder selbstständig AuskünǼte einzuholen sowie SchriǼtstücke zu ver-
fassen oder zu korrigieren.Siewurden zuHause alsDolmetscher*innen eingesetzt,
wenn unerwartet mit hörenden Personen, etwa Versicherungsvertretern, kommu-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 211

niziert werden musste. Sie begleiteten ihre Eltern, wenn »Dinge zu regeln waren«,
was von Behördengängen über BankgeschäǼte bis zu Elterngesprächen reichte.
Die Eltern schickten die Kinder gelegentlich auch alleine los, um AuǼträge außer
Haus zu erledigen. Ebenso erwähnt werden translatorische Tätigkeiten im Verein.
Dazu zählen eigeninitiativ vorbereitete Übersetzungen z.B. von Weihnachtslie-
dern und deren feierliche Präsentationen auf der Bühne, Dolmetschtätigkeiten bei
AusǴlügen ebenso wie das Dolmetschen in formelleren Situationen anlässlich von
Feiern sowohl auf der Bühne als auch bei Gesprächenmit Gemeindepolitiker*innen
oder Beamt*innen. Und schließlich wurden sie als Jugendliche bisweilen gebeten,
Verwandte oder Bekannte als Dolmetscher*innen zu begleiten. Sherwood (1987:
14) spricht in diesem Zusammenhang, wie bereits erwähnt, von der sukzessiven
Herausbildung eines Systems des »interpreter borrowing«, wenn Codas zunächst
für primäre Dolmetschtätigkeiten innerhalb der Familie eingesetzt und in späterer
Folge im Rahmen sekundärer translatorischer Tätigkeiten an befreundete Familien
»verborgt« werden (siehe Kapitel 6.2). Die habitualisierten Translationstätigkeiten
werden von den Befragten dadurch abgegrenzt, als sie als »privat« gekennzeichnet
und als »kleine Aufgaben«, »kleine Sachen« oder »Gefälligkeiten« verniedlicht wer-
den, die man als Kind oder Jugendliche*r eben erledigt, wenn sie von den Eltern
eingefordert werden. Dolmetschtätigkeiten für gehörlose Verwandte und Bekann-
te werden als »FreundschaǼtsdienst« ausgewiesen, das Dolmetschen im Rahmen
formellerer Situationen im Verein wird als Beginn »richtiger Dolmetscharbeiten«
kategorisiert (vgl. dazu auch Napier 2021: 277).

Die translatorischen Tätigkeiten wurden zwar ad hoc vergeben, indemman je-
weils gebeten wurde, »da und dort« anzurufen, »weil man das so schön kann«, oder
mitzugehen, um »dem Herrn das und das und das zu sagen«, sie wiesen aber be-
stimmte Konventionen auf und entwickelten dadurch bereits früher stabilisierende
Tendenzen als dies bei jenen der Fall war, die im Berufslebenmit demDolmetschen
begannen.

DiesbetriǲǼt konstantereBeziehungsmuster,die sichdurchdieAuswahlderDol-
metsch-Kinder ergab.Während in einigen Familien dieDolmetschtätigkeiten unter
mehrerenKindern aufgeteilt wurden bzw.diese die AuǼteilung der Aufgaben, als sie
etwas älterwaren,untereinander aushandelten,war in anderenFamilien trotzmeh-
rerer Geschwister jeweils einemKind die Rolle des designierten Dolmetschers bzw.
der designiertenDolmetscherin zugewiesenworden. In einemFall wird dieser Um-
stand damit begründet, dass die drei Geschwister jeweils einer erwachsenen Person
in der Familie, der Mutter, dem Vater und der Großmutter zugeordnet waren. Als
»Papa-Kind« war das Mädchen angehalten, den Vater, der in der Familie die exter-
nen GeschäǼte führte, zu unterstützen, während das »Mama-Kind« und das »Oma-
Kind« nicht mit Dolmetschaufgaben betraut wurden. In einer anderen Familie be-
stand der Grund darin, dass nur ein Mädchen die Gebärdensprache beherrschte,
während sich die anderen Kinder dem Sprechgebot gebeugt hatten undmit den El-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

tern ausschließlich aufDeutsch kommunizierten. In beiden Familienwaren die Ge-
bärdensprachkenntnisse der anderen Kinder rudimentär bis nicht vorhanden. Die
Befragten erinnern sich, beide Konstellationen auch in anderen gehörlosen Fami-
lien beobachtet zu haben. Die bisherige Forschung zeigt, dass die Wahl häufig auf
Mädchen und Erstgeborene fällt, was auch im Fall der Befragten zutriǲǼt (vgl. Pres-
ton 1996; Moroe/de Andrade 2018; Napier 2021). Ebenso kannte man Familien, in
denen sich hörende Großeltern zu Familiendolmetscher*innen erklärten,was zwar
einerseits als nützliche Unterstützung der Familie und Entlastung der Kinder emp-
funden, andererseits jedoch auch als höchst problematisch beurteilt wird, da,wenn
Dolmetschtätigkeitmit Entscheidungskompetenz gleichgesetztwird, die Eltern ihr
Leben ohne Möglichkeit der Selbstbestimmung in Abhängigkeit verbringen müs-
sen.

Dolmetschenwar »gang und gäbe« undwird als kollektiver »Teil des Familienle-
bens« ebensowie als individueller »Teil vonmir«wahrgenommen.Eswar einerseits
familiäre Selbstverständlichkeit, andererseits erfuhren die Befragten imErwachse-
nenalter, dass diese habitualisierte Praxis der an die Kinder übertragenen Verant-
wortung den Eltern nicht immer leicht fiel. Dies mag unterschiedliche Gründe ge-
habt haben,wird vermutet,möglicherweisewar es Scham,möglicherweise auchdie
moralische Befangenheit, ihre Kinder nicht allzu extensiv für ihre Belange arbei-
ten zu lassen. Wenn es Eltern gelang, neben den Kinder-Dolmetscher*innen auch
andere Möglichkeiten der Kommunikation mit der hörenden Welt aufzutun, wird
dies als »gutes Zusammenspiel« bezeichnet. Manchmal versuchten sich die Eltern
alleine durchzuschlagen, einige konnten gutDeutsch und hatten eine verständliche
Aussprache, oder sie baten die Kinder, gewisse Dinge vorab am Telefon zu klären,
um dann selbstständig die jeweiligen Termine außer Haus wahrzunehmen. In ei-
ner der Familien waren »die Eltern […] unbewusst richtig unterwegs«, zu Arztbesu-
chenwurdenderenKinder nie herangezogen.WenneinDolmetscher oder eineDol-
metscherin –meist ebenso Codas, die ehrenamtlich oder für eine kleine Aufwands-
entschädigung Dolmetschdienste für den Verein versahen – greiǴbar war, wurden
diese für »wichtige Sachen« herangezogen.Meist war dies aber ohnehin nichtmög-
lich, zudemwurden viele Angelegenheiten als zu privat oder intim empfunden,was
wiederum gegen Personen außerhalb des engsten Familienkreises sprach. Die Ge-
hörlosengemeinschaǼt war klein und man fürchtete Tratsch. Dass die translatori-
schen Aufgaben der Kinder entgegen ihrer eigenenWahrnehmung in einem gewis-
senRahmengehaltenwurden,umdieKinder nicht allzu sehr zu belasten, soll durch
ein Beispiel illustriert werden. So erzählt eine der befragten Personen, dass sie ih-
rem Vater noch Jahrzehnte nach dessen Tod »Abbitte leisten« müsse, weil ihr als
Kind nicht bewusst war, dass er versucht hatte, seine Kinder so gut es ging zu scho-
nen. Bewusst wurde den Geschwistern dies, als er gestorben war und sie in seinen
Unterlagen zahllose Briefvorlagen fanden, die er gesammelt hatte, um nicht jedes
Mal aufs Neue seine Kinder umHilfe bitten zumüssen.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 213

Auch wenn das Dolmetschen für die Kinder und Jugendlichen zum familiären
Alltag gehörte und keine Einzelhandlung darstellte, funktionierte es nicht immer
so reibungslos, wie die Eltern es annahmen oder wie man es sich selbst gewünscht
hätte.Den Eltern fiel es schwer, zu begreifen, dass ihre Kindermanchmal Verständ-
nisschwierigkeiten hatten. Dies dürǼte in der bereits erwähnten Überzeugung Ge-
hörloser, Hören sei mit Verstehen gleichzusetzen, begründet sein. Oǲfenbar konn-
ten die Eltern nicht nachvollziehen, weshalb die translatorischen Tätigkeiten nicht
so vonstattengingen, wie es ihrer Vorstellung entsprach und warum sie nicht je-
ne Antworten oder Informationen erhielten, die sie erwartet hatten. Handelte es
sich um komplexe ȃemen bürokratischer oder finanzieller Natur oder unbekann-
te Fachbereiche, behalfen sich die Kinder mit Auslassungen, Zusammenfassungen,
sinngemäßen Übertragungen oder dem Dolmetschen nur jener Aussagen, die sie
als wichtig erachteten. Das Produkt löste bisweilen Erstaunen aus, wie eine der be-
fragten Personen anhand einer gebärdensprachlichenÄußerung ihres Vaters exem-
plifiziert: »KOMISCH,MANN GEREDET-SO-VIEL, DU SO-WENIG.« Auch telefo-
nische Dolmetschdienste konnten zu Missverständnissen führen, wie eine weitere
Person schildert. Erhielt man am Telefon nicht die erwünschte Information, nah-
mendie Eltern an, das jeweilige Kind habe die Frage nicht richtig gestellt.Dassman
eine Stelle angerufen haben könnte, die nicht zuständig ist,wurde nicht in Betracht
gezogen. Infolgedessenwurde das zweite und gegebenenfalls danach auch das drit-
te Kind mit derselben Aufgabe betraut, was hin und wieder klappte, weil sich das
Kind tatsächlich anders ausdrückte, eine andere Person in der Leitung war oder,
was eher der Fall war, der Gesprächspartner oder die Gesprächspartnerin einfach
Mitleid hatte.

Der Dolmetschtätigkeit wird grosso modo keine besondere Bedeutung zu-
geschrieben, sie wird weder als besonders negativ noch als besonders positiv
erinnert, sondern als Bestandteil der alltäglichen Lebenswelt beschrieben, der
»begrenzt Spaß machte«. Eine der befragten Personen meint, es wäre für sie nicht
anderes gewesen, als den Mülleimer hinuntertragen zu müssen – auch das habe
ihr nicht immer gefallen. Als belastend werden einzelne Situationen empfunden,
in denen sich die Kinder durch die Komplexität des ȃemas oder der Situation
überfordert fühlten. Die größte Belastung empfanden die designierten Famili-
endolmetscher*innen, denen die gesamte Verantwortung für die außerfamiliäre
Kommunikation überantwortet worden war und die Aufgabe nicht mit ihren
Geschwistern teilen konnten. Das Dolmetschen übte aber auf die Kinder auch Fas-
zination aus, weil sich durch ihre »Unterstützung« zwei Menschen, die sich nicht
verstehen, plötzlich unterhalten konnten.Häufig wurde daher bereits das Funktio-
nieren der Kommunikation als Gratifikation empfunden. Sie freuten sich,wenn die
Dolmetschungen klappten, und insbesondere, wenn es ihnen gelungen war, eine
herausfordernde Aufgabe zu meistern. Besonders glücklich machte sie die Freude
der Eltern über ihre Fähigkeiten und die Anerkennung der vielen Gehörlosen bei

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

AuǼtritten imVerein, sie freuten sich über Schokolade und andere kleine Geschenke
und genossen den Stolz der Eltern:

Als ich vierzehn war, hat es ein Telefon gegeben bei uns. Da gab’s von jedem ein
Foto. Der Papa hat jeden einzelnen von uns fotografiert. [Name 1] mit Telefon.
[Name 2] mit Telefon, [Name 3] mit Telefon. Das hat er unbedingt fotografieren
müssen, weil er total stolz drauf war.

Einen Kernaspekt des Familiendolmetschens stellt somit die Reziprozität dar, d.h.
der Tausch von Gaben, die materieller, aber vor allem emotionaler Natur waren.
Manchmal konntendieKinder richtiggehendSpaßamDolmetschen entwickeln, sie
verspürten »diesenKick«,genossen es,alle Blicke auf sich zu ziehen, imMittelpunkt
zu stehen und Beifall in Form von Aufmerksamkeit, Bewunderung und Lob zu er-
halten. Napier (2021) weist anhand einiger Beispiele darauf hin, dass Dolmetsch-
Kinder durch das Medieninteresse heute auch von hörender Seite Aufmerksamkeit
erhalten und durch internationale Medienpräsenz eine exotisierende Rolle zuge-
schrieben bekommen.

Abschließend lässt sich festhalten,dass bei derKulturformdes Familiendolmet-
schens habitualisierte und organisierte, reziproke und normative Momente in un-
terschiedlichemMaße ineinandergreifen. Translatorische Tätigkeiten in der Fami-
lie sindmeist habitualisierte Alltagshandlungen,die nicht besondersmarkiert sind,
sie können in Form von designierten Familiendolmetscher*innen und Leihdolmet-
schen in der sozialen Nahwelt in organsierterer Form auǼtreten und nehmen im
Verein mitunter die Form autonom organisierter Arbeit an. Das Dolmetschen für
die Eltern ist einerseits von Gefühlen der Liebe, also innerfamiliärer Reziprozität,
und andererseits durch Bande der Obligation geprägt. Zwar dominiert in der Kul-
tur der Verbundenheit die Reziprozität, doch scheint sich in Familien, in denen die
Tätigkeit durchdieEinrichtungdesignierterDolmetscher*innenorganisiertereZü-
ge aufweist, das Dolmetschen als PǴlichtübung eingeprägt zu haben. Auch Napier
(2021: 290) spricht in ihrer rezenten Studie von einer komplexen Verwobenheit von
Familienverantwortung und Kooperationswillen. Neben diesen extrinsischen und
relationalenMomenten, die das Verhalten steuern, ist schließlich auch ein intrinsi-
sches, performatives Moment zu verzeichnen, nämlich die Selbstinszenierung als
Dolmetscher*in, bei der die Präsentation der eigenen Kunstfertigkeit und der Ge-
nuss ungeteilter Aufmerksamkeit im Zentrum stehen.Der Großteil der Einsätze ist
allerdings unilateral beauǼtragt, eigeninitiative Mobilisierung findet seltener statt
und die kooperative Form der bilateralenMobilisierung ist bei Kindern nicht zu be-
obachten. Abschließend sei nochmals darauf hingewiesen, dass es sich um Erin-
nerungen an Dolmetschtätigkeiten handelt, die Jahrzehnte zurückliegen. Aktuelle
Studien zu dolmetschenden hörenden und gehörlosen Kindern gehörloser Eltern,
die auch auf Generationenunterschiede, den EinǴluss neuer Technologien und die

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 215

Tatsache, dass heute professionelle Dolmetscher*innen zur Verfügung stehen, ein-
geht, finden sich bei Napier (2021).

DochwiewirddasPhänomender habitualisiertenTranslation vondenhandeln-
denAkteur*innen, denCodas ebensowie jenen, die als Erwachsene zu dolmetschen
begannen,bezeichnet?WelcheMöglichkeiten stehen ihnenausheutigerPerspektive
mental und sprachlich zur Verfügung, um die Tätigkeiten einzuordnen und zu be-
nennen? Bilden sie in der Erinnerung eine gedankliche Einheit der Erfahrungswelt?
Und erhalten sie rückblickend imVergleich zu anderen Formender Translation eine
distinktive Identität?

7.3.3 Die Praxis des Sozusagen-Dolmetschens

In den Schilderungen ihrer frühen Dolmetschtätigkeit fällt bei allen Befragten dis-
kursive boundary work auf. Dies äußert sich zum einen durch Unsicherheiten be-
züglichderKategorisierung einzelner Tätigkeitenbzw.Techniken als dem»Dolmet-
schen« zugehörig, zum anderen dadurch, dass sie die Tätigkeit aus dem Blickwin-
kel ihrer heutigen normativen Rolle im Sinne Goǲfmans (1961/2013: 85) (und mögli-
cherweise auch inAnbetracht desHintergrundesder Interviewerin) direkt oderme-
tadiskursiv hinsichtlich ihrer Prototypikalität als Randphänomen und hinsichtlich
ihres evolutionären Charakters als unausgereiǼt darstellen. Dies ist insofern auf-
schlussreich, als keine Frage darauf abzielte, die habitualisierte Dolmetschtätigkeit
zu bewerten.Die pragmatische,wohlwollende undmanchmalmit Ironie unterlegte
Distanzierung von der eigenen historischen Praxis äußert sich in Formulierungs-
problemen und kann auf Diskursebene u.a. an depräzisierenden Heckenausdrü-
cken, prosodischen Gesprächselementen wie Zögern – etwa ungefüllte Pausen und
Verzögerungspartikeln – sowie Selbstkorrekturen, z.B. in Form von Paraphrasen,
festgemacht werden.

Schwierigkeiten bei der Klassifizierung bestimmter kommunikativer Hand-
lungen als translatorisch haben vor allem Codas. Dies kann u.a. damit begründet
werden, dass die Palette der kommunikativen Unterstützungsformen für ihre El-
tern und das nähere Umfeld sehr breit war. Zu den schwer zu kategorisierenden
Tätigkeiten zählt z.B. das Verfassen von Briefen vorgegebener Inhalte, »also die-
se SchriǼt-/, SchriǼtsachen, ja, SchriǼtdolmetschungen, -übersetzungen (.), diese
Übersetzungen.« Ebenso Probleme bereitet der Komplex der translatorischen Tä-
tigkeiten am Telefon, zu denen das Einholen von AuskünǼten und das Vereinbaren
von Terminen zählen. Es wird als »diese telefonischen Aufgaben, äh, genau, diese
telefonischen Aufgaben« bezeichnet und nicht als Telefondolmetschen kategori-
siert. Auch translatorische Botengänge werden nicht zur Translation gezählt. Diese
stellen keine unmittelbar vermittelte Kommunikation dar, könnten aber in einer
breiten Definition als verzögerte und dislozierte konsekutive Translation bezeich-
net werden, bei der die beiden primären Gesprächspartner*innen sowohl zeitlich

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

als auch räumlich voneinander separiert sind. Eine befragte Person subsumiert sie
unter dem unspezifischen Überbegriǲf »so Sachen«:

Dawaren viel so Sachen. Da habenwir eine neueWohnung bekommenundmuss-
ten uns [bei der Gemeinde] neu anmelden. Ich hab alleine hingehenmüssen. Und
dann hat mich der Bürgermeister gefragt, warum der Papa nicht selbst kommt.
Dann habe ich gesagt: »Ja weil mein Vater taubstumm ist.« Das hat früher so ge-
heißen. »Ja, aber dann kann er ja keine neue Wohnung bekommen.« Und ich war
als Kind dann so/: »Ja warum nicht, wir haben ja schon eine Wohnung, warum
kriegen wir jetzt keine Wohnung?« Das sind so Sachen.

Auch jene Personen, die erst als Erwachsene in Kontaktmit der Gehörlosengemein-
schaǼt gekommen waren, haben, wenn auch seltener, mit der Kategorisierung ge-
wisser translatorischer Tätigkeiten Schwierigkeiten. Im folgenden Exzerpt schil-
dert eine befragte Person ihren ersten Dolmetscheinsatz im Bekanntenkreis, der
insofern aus der Perspektive ihrer heutigen Tätigkeit ungewöhnlich ist, als es sich
nicht um Gebärdensprachdolmetschen handelte, sondern um die Technik des Lor-
mens:

[Ich] habe dort für einen Taubblinden gedolmetscht, damals schon, also gedol-
metscht, das war eigentlich Lormen, ja es war Dolmetschen, weil die Tagung war
in Englisch, und ich habe praktisch in Deutsch gelormt […].

Diese Aussage deutet darauf hin, dass diese Person das Lormen–eineKommunika-
tionsform für schriǼtsprachkompetente Taubblinde, bei der die einzelnen Buchsta-
bendesAlphabets in FormvonPunktenundLinien indieHandinnenǴläche gezeich-
net oder durchZusammendrückender Finger angezeigtwerden (vgl.Pfau 2012: 524)
– nicht eindeutig als Dolmetschen zu klassifizieren vermag. Da es sich beim Dol-
metschenmithilfe des Lorm-Alphabets um intralinguale Translation handelt,weckt
die eingangs getroǲfene Zuordnung kurz Zweifel. Erst die Tatsache, dass die Person
damals aus dem Englischen ins Deutsche lormte, überzeugt sie schließlich davon,
dass es sich um Dolmetschen gehandelt haben muss. Die Ausschnitte aus den In-
terviews legen nahe, dass die Befragten im Laufe ihrer professionellen Sozialisie-
rung ein normativeres Verständnis von Translation entwickelt haben, das es ihnen
nicht (mehr) erlaubt, bestimmte Handlungen darunter zu subsumieren, die sie im
Rahmender habitualisierten Translationstätigkeit als Kinder oder Erwachsene aus-
führten.

Abgesehen vonSchwierigkeitenmit derKlassifizierungundBezeichnungdieser
aus heutiger Sicht untypischenRealisierungsformen fällt desWeiteren auf, dass die
Befragten ihre habitualisierten Dolmetschtätigkeiten nur eingeschränkt der Kate-
gorie »richtiges Dolmetschen« zuordnen, zum einen,weil sie bestimmteMerkmale
nicht erfüllen, zum anderen, weil sie aufgrund ihres Entwicklungsstandes den Sta-
tus, die Bezeichnung tragen zu dürfen, noch nicht erreicht haben (vgl. dazu auch

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 217

Napier 2021). Dies wird allerdings explizit nur an wenigen Stellen ausgeführt. Das
erste Zitat bezieht sich auf Dolmetschtätigkeiten in der Familie, das zweite, das aus
einem anderen Interview stammt, auf Ad-hoc-Einsätze im Rahmen einer anderen
beruǴlichen Tätigkeit:

Und ich habe sehr früh mit dem Papa mitgehen müssen, dem Herrn das sagen
oder dem das sagen […]. Das kann man zwar nicht Dolmetschen nennen, ich bin
aber eben sehr viel mit meinen Eltern mitgegangen zum Übersetzen.
Ich hab schon, im [Betrieb] hab ich schon/. Wobei ich auch nicht sag, dass das
Dolmetschen war.

Die kategoriale Trennung zwischen demhabitualisiertenDolmetschen in der Fami-
lie bzw. der beruǴlichen Ursprungssphäre und dem »richtigen Dolmetschen« wird
in einem anderen Interview deutlich, in dem eine Person eine Episode von ihrem
ersten Einsatz als Dolmetscher*in bei einer internationalen Konferenz schildert:

Ich glaub, dass das auch ganz ein wichtiger Meilenstein war. Und ich hab dann
[…] sogar meiner Mutter einen Tag bezahlt, das war der Donnerstag, weil da ist es
um Coda-Themen gegangen, und da hab ich sogar selbst gedolmetscht in einem
Bereich, und da hat sie mich das erste Mal gesehen […]. Nicht als Kind, sondern
als [Dolmetscher*in], wirklich auf der Bühne und so.

Meist sind die Äußerungen jedoch nicht explizit, in der Regel wird eine Einschrän-
kung durch Vagheitsmodifikatoren bzw.Heckenausdrücke vorgenommen. So habe
man damals »sozusagen«, »quasi« und »unter Anführungszeichen« gedolmetscht,
manwusste »irgendwie,wasDolmetschen ist, aber nicht unbedingt,was professio-
nellesDolmetschen bedeutet«.Durchdie häufigeVerwendungdiesermetasprachli-
chen Adverbien drücken die Befragten aus, dass der angesprochene Sachverhalt der
Kategorie »Dolmetschen«nur teilweise bzw.nurgraduell entspricht.Dieseswird im
Gegensatz dazu als »richtiges« und »wirkliches« Dolmetschen und noch expliziter
als »richtige« und »wirkliche« »Arbeit« bzw. »Dolmetscharbeit« bezeichnet.

DiehabitualisiertenTranslationstätigkeitenhabendementsprechendbestimm-
te Merkmale, die auf das konventionelle, typische Dolmetschen nicht zutreǲfen.
Es sind auf sozialer Ebene »persönliche Geschichten«, »FreundschaǼtsdienste«
oder »Gefälligkeiten«. Aufgrund dessen ist diese Tätigkeit oǼt kooperativ und von
Reziprozität gekennzeichnet. Es ist ein »Geben und Nehmen«, ein Tausch, und
zwar sowohl in der konkreten Situation, in der nachgefragt und Bedeutung so-
mit ko-konstruiert wird, als auch auf einer übergeordneten Ebene, dadurch dass
gehörlose Bekannte das Wissen über Gebärdensprache und Gehörlosenkultur
weitergeben und somit als »Studienobjekte« für die persönliche sprachliche Wei-
terentwicklung dienen. In Bezug auf die Qualität ist die Toleranzschwelle hoch,
perfekte Leistungen werden weder verlangt, noch können sie geboten werden,
man dolmetschte »halt so gut wie möglich«. Zwischen den Gehörlosen und ih-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

ren Dolmetscher*innen herrscht ein Naheverhältnis, meist ist der Raum, in dem
agiert wird, limitiert und das ȃemenspektrum eingeschränkt. Sofern extern ge-
dolmetscht wird und die ȃematik und die Umgebung fremd sind, kann man sich
immerhin der emotionalen Verbundenheit und dem Wohlwollen der gehörlosen
Person gewiss sein.Doch auch dieser Schutz ist insofern trügerisch, als er nicht vor
Unsicherheiten, Selbstzweifeln und Scham bewahrt:

Mir war es irrsinnig schnell unangenehm, wenn das nicht vollständig war, wenn
da etwas gefehlt hat, ohne zu wissen, dass das Dolmetschen ist oder dass das ein
Teil des Dolmetschens ist.

Dass die eigene translatorische Tätigkeit die Zugehörigkeit zur Kategorie des »rich-
tigen Dolmetschens« sukzessive erhält, die MitgliedschaǼt also gradueller Ausprä-
gung ist, sei abschließendanhanddesZusammenschnitts eines längerenAbschnitts
aus einem Interview illustriert, in dem die Entwicklungsstufen a) Dolmetschen als
Kind, b) Dolmetschen als Jugendliche*r im Verein, c) erste externe Einsätze und d)
quasi-professionelles Dolmetschen herauszulesen sind:

[Anfangs] waren das so Gefälligkeiten, [und im Verein] begannen dann die soge-
nannten richtigen Dolmetscherarbeiten, sag ich jetzt einmal […]. Das waren so
Vereinsdolmetschungen, das war ganz normales Vokabular: »Herzlich Willkom-
men, ich freue mich, dass so viele da sind, jetzt ist wieder Muttertag, heuer ist
wieder Weihnachten […], dann machen wir ein Preisschnapsen […]«, also diese
Gratulationen, diese Honneurs und dann das Nichts und dann wieder die Verab-
schiedung. […] [D]ann im Zuge der weiteren Arbeit, der richtigen Arbeit, da kom-
men dann Auǽträge von irgendwelchen Vorträgen […], wo du dir denkst, […] die-
se Vokabel kann ich nicht, wie gebärde ich das jetzt? […] [Z]um professionellen
Dolmetschen, auch aber wieder noch immer unter Anführungszeichen, aber zum
Beruf jetzt einmal quasi kam ich [Jahreszahl].

Was an dieser Erzählung auǲfällt, ist der wiederholte Einsatz von Heckenausdrü-
cken und die graduelle Kontrastierung zum »richtigen«Dolmetschen über alle Pha-
sen. Auch ist die beruǴliche Sozialisierung mit der vierten Phase noch nicht abge-
schlossen. Die ersten AuǼträge außerhalb von Familie und Verein stellen zwar hin-
sichtlich ihrer Fachlichkeit, Öǲfentlichkeit und formellen BeauǼtragung eine Verän-
derung undWeiterentwicklung dar, sie sind allerdings noch nicht als beruǴliche Tä-
tigkeit zu kategorisieren. Und selbst mit dem Ereignis, das für die Person die Zäsur
des Eintritts in das Berufsleben markiert, kann die Tätigkeit noch nicht als profes-
sionell bezeichnetwerden.Es sind nochweitere Stufen zu nehmen.Dass die gradu-
elleKategorisierungderhabitualisiertenTranslation in einemSpektrumvon»laien-
haǼt« bis »professionell« sprachlich schwerfällt, wird auch in folgendem Zitat deut-
lich:

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 219

Aber quasi semi-professionell oder nicht. Aber professionell war ich, so laienhaǽt
und gleichzeitig ein bisschen Geld verdient, das hab ich eigentlich nicht. Also, ich
hab nie Geld gekriegt, eigentlich. Und ich hab schon öǽters gedolmetscht. So ab
18, 19, 20 immer wieder mal.

In der Terminologie von Harris (2017; siehe Kapitel 2.2), der in Überarbeitung sei-
ner ursprünglichen Konzeption unter Einbezug der Überlegungen Tourys (1995) ei-
ne kontinuierliche sprachliche, translatorische und soziale Entwicklung vom »na-
tural translator« zum »native translator beginner« über den »native translator ad-
vanced« bis zum »expert translator« vorschlägt, wobei »advanced natives« ebenso
wie »experts« demÜbersetzen oder Dolmetschen »professionell«, d.h. erwerbstätig
nachkommen können,würden sich die befragten Codas den ersten drei Kategorien
zuordnen lassen. Jene Befragten, die ÖGS erst im Erwachsenenalter in Kursen bzw.
imdirektenKontaktmitGehörlosen schrittweise erlernten,wären inHarris’Typolo-
gie den »advanced natives« zuzuordnen, da er als Beispiele Literaturübersetzer*in-
nen ohne einschlägige Ausbildung oder bilinguale Studierende, die ehrenamtlich
als Translator*innen fürNGOs tätig sind,nennt. »Native beginners« hingegen seien
mehrsprachigeSchulkinder.Problematisch ist dieAnwendungdieserTypologiehier
zunächst insofern, als auchNicht-Codas berichten, bereits sehr früh undmit ledig-
lich rudimentären ÖGS-Kenntnissen für Bekannte gedolmetscht zu haben. Diese
Personen als »advanced natives« zu bezeichnen, wäre irreführend. In dieser Pha-
se müssten sie den »native beginners« zugeordnet werden, eine Kategorie, die bei
Harris bilingualenKindern vorbehalten ist. Zudemerscheint der Ausdruck »native«
im Zusammenhang mit jenen, die ÖGS nicht als Kinder erwarben, grundsätzlich
problematisch, als er falsche Konnotationen weckt.

Dies soll nicht bedeuten, dass Harris’ Typologie grundsätzlich untauglich oder
obsolet ist, sie stellt jedoch im Rahmen der vorliegenden Untersuchung kein hilf-
reichesWerkzeug dar, da sie die Gegebenheiten nicht zufriedenstellend abzubilden
vermag. Dies zeigt, dass die Segmentierung der sozialen Welt kein simples Unter-
fangen ist und von der jeweiligen Perspektive abhängt. Zum einen benötigen wir
Kategorien, um die soziale Welt zu verstehen und über sie zu sprechen, zum ande-
ren müssen durch mentales Isolieren und Dekontextualisieren diskontinuierliche
Kategorien aus der lebensweltlichenKontinuität herausgebrochenwerden, die u.U.
nicht alle Phänomeneadäquat erfassenkönnen (vgl.dazuKapitel 4.2).Daherwird in
der vorliegendenArbeit habitualisierte Translation zwar als Prozess verstanden,der
in erwerbsmäßiger Berufsausübung münden kann, vom Versuch der Bestimmung
und Benennung konkreter evolutionärer Schritte wird jedoch Abstand genommen.
Allerdings stellen natürliche, vor-professionelle, nicht-professionelle, semi-profes-
sionelle, laienhaǼte u.ä.Tätigkeitenwichtige Praxiskategorien dar,die die Befragten
für sich oder andere in unterschiedlichen Phasen ihrer individuellen und kollekti-
ven VerberuǴlichungsprozesse als diskursive Etiketten und Mittel der Selbstidenti-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

fizierung ebenso wie der Abgrenzung von anderen aus unterschiedlichen Motiven
ins Treǲfen führen. Während sie bei der Rekonstruktion der eigenen Historie die
Form einer graduellen Klassifikation einnehmen, die nicht auf Ausschluss, sondern
auf Entwicklung hinweist, erhalten sie im Zuge des Professionalisierungsvorhaben
vermehrt eine kategoriale, hierarchische Ordnung in Form der sich ausschließen-
den Kategorien »professionell« und »nicht-professionell«, aus der sich,wie in Kapi-
tel 9.5.2.1 ausgeführt wird, dauerhaǼte Ungleichheitsstrukturen ergeben.

7.4 In Transition – Ankünder von Arbeit und Beruf

Wie die vorangehenden Ausführungen gezeigt haben, praktizieren die befragten
Dolmetscher*innen boundarywork, um ihre habitualisierten Dolmetschtätigkeiten
vom »richtigen« Dolmetschen abzugrenzen. Im den folgenden zwei Abschnitten
wird ein Blick auf die Merkmale geworfen, die in den Erzählungen eine Transition
hin zu Arbeit und Beruf anzeigen.

7.4.1 Eindrücke von Veränderung

Nachdem die Befragten die habitualisierte Kulturform des Dolmetschens als Phase
eines Prozesses verstehen, stellt sich die Frage,wodurch sich dieWahrnehmungder
Dolmetschtätigkeit sukzessive veränderte. In den Interviews wurden die Befragten
bewusst nicht explizit nach EinǴlussfaktoren befragt, sie sollten lediglich erzählen,
wie sich ihreDolmetschtätigkeit imLaufederZeit gestaltete.AusdenSchilderungen
lassen sich folgendeMerkmale extrahieren.

Die ersten beiden Merkmale sind temporal und beziehen sich auf die Häufig-
keit und Regelmäßigkeit der Tätigkeit. Eine Person erzählt, sie wurde aufgrund
ihrer Gebärdensprachkenntnisse an ihrer Arbeitsstelle mit der Zeit zum »Mäd-
chen für alles«. Mit voranschreitender Habitualisierung werden die Handlungen
durch Wiederholung gewohnter, stabilisierende Tendenzen nehmen zu, und es
entwickeln sich konstantere Handlungs- und Beziehungsmuster, die nicht mehr
als Ad-hoc-Tätigkeiten, sondern als regelmäßige Aufgaben wahrgenommen wer-
den. Während dieser Prozess bei den meisten kontinuierlich verläuǼt, stellt er bei
anderen durch formale Einrichtung einen abrupten Wandel dar, so z.B., wenn
ein*e Lehrer*in an einer Schule zunächst sporadisch und ohne Vereinbarung bei
Bedarf mehr oder weniger heimlich »gerufen« und schließlich »oǲfiziell« zum*zur
»Schuldolmetscher[*in]« erklärt wird.

Häufigkeit und Regelmäßigkeit zeichnet auch das Dolmetschen als Freund-
schaǼtsdienst für eine einzelne gehörlose Person in (Aus-)Bildungszusammenhän-
gen aus, berichtet eine andere befragte Person. In diesem neuen, fremden Setting
der Bildung war man mit neuen Herausforderungen konfrontiert, denen man

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 221

kreativ begegnen musste. Durch andere statt der gewohnten Räume – in diesem
Fall öǲfentliche Ausbildungsstätten statt organisationseigene Besprechungsräu-
me – weitet sich der soziale Handlungsradius aus und die Aǲfektivitätsfähigkeit
der Tätigkeit steigt. Mit der Erweiterung des Aktionsradius ist auch eine erhöhte
Sichtbarkeit des Dolmetschens in der Öǲfentlichkeit verbunden, die Tätigkeit löst
Reaktionen von Personen aus, die außerhalb der eigenen sozialen Welten verortet
sind und zuvor nie mit Gebärdensprachdolmetschen konfrontiert waren.

Auch die Veränderung des Dolmetschmodus stellt ein Merkmal dar, das einen
Wandel der Tätigkeit aufzeigt. Anstatt des gewohnten dialogischen Dolmetschens
von Gesprächen erfordern neue Settings die simultane Übertragung langer, kom-
plexer, monologischer Texte in die ÖGS. Die Dolmetscher*innen sind gezwungen,
Routinen zu abstrahieren, zu überdenken, zu übertragen oder zu variieren, zu ver-
feinernundneueBewältigungsstrategien zu entwickeln. IndenSchilderungenwer-
den diese Einsätze zwar u.a. durch den höheren Grad der Formalisierung als »sehr
aufregend«und»anstrengend«beschrieben, sie beinhaltenabernachwie vor spiele-
rische und informelle Elemente undwerden insofern als »gemischtes Feld« bezeich-
net. So war es in dieser Phase auch in der Öǲfentlichkeit durchaus Usus, sich wäh-
rend einer Dolmetschung, »über irgendetwas Privates [zu] unterhalten […], weil es
[der Inhalt des Vortrages] uns grad nicht gefreut hat.« Die Trennung von BeruǴli-
chem und Privatem »war nicht so streng«, wurde jedoch im Verlauf des Professio-
nalisierungsprojektes zu einemGebot: »Das dürǼtest du ja heute gar nichtmehr laut
sagen.«

Ein weiteres Entwicklungsmerkmal stellt die Erweiterung der Dolmetschtätig-
keit auf einen größeren Personenkreis von Gehörlosen dar, die man weniger gut
oder garnicht kannte.FremdeRäumeund fremdePersonen lösten sowohl beiCodas
in ihrer Jugend als auch bei den anderen Befragten nun häufiger Gefühle von Unsi-
cherheit und Angst aus, insbesondere, wenn Menschen sich so verhielten, als wäre
man eine »richtigeDolmetscherin«. Im schlimmsten Fall gerietman in Situationen,
dieman nicht bewältigen konnte.Dies resultierte in Überforderung und vermochte
heǼtige Schamgefühle auszulösen, etwa wenn man Gehörlose oder Hörende nicht
verstand, eine Dolmetschung inhaltlich misslang und man den eigenen und frem-
denAnsprüchennicht genügte. Imbesten Fallmeisterteman eine als viel zu schwie-
rig empfundene Aufgabe, was oǼt von überschwänglicher Freude und großem Stolz
begleitet war.

Diese spätePhasederhabitualisiertenTranslationgeht in einePhasederTransi-
tion über.Diese äußert sich, neben einer Zunahme der bereits besprochenenMerk-
male, in einer zunehmenden Freude an der Tätigkeit und einer gleichzeitig wach-
senden Unsicherheit über die eigene Position und deren soziale Konsequenzen. Ei-
nerseits möchte man nicht als »richtige Dolmetscherin« wahrgenommen werden,
um sich vor Kritik oder Sanktionen zu schützen, andererseits ist man gekränkt,
wenn man geringschätzig als »liebes Fräulein« angesprochen wird, das »dem ar-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

men Gehörlosen«, der sich zuvor allein zurechtfindenmusste, nun helfend zur Sei-
te steht. Ein erstaunlich explizites Beispiel für das Rollendilemma in dieser tran-
sitorischen Phase liefert eine befragte Person, die ihren ersten Einsatz bei Gericht
mit einem»Begleitschreiben« ihresArbeitgebers antrat, indem ihr attestiertwurde,
kein*e richtige*r Dolmetscher*in zu sein.

Das Dolmetschen wird aufgrund dieser Veränderungen von den Akteur*innen
zunehmend als Arbeit wahrgenommen. So schildert eine der befragten Personen
ihren ersten »oǲfiziellen« AuǼtrag wie folgt:

Das war für zwei Tage, und da habe ich das erste Mal mitgekriegt, wie interessant
das ist. Aber da hab ich auch verstanden, dass das eigentlich eine Arbeit ist. Eben
wirklich Arbeit bedeutet.

Bezahlung gab es i.d.R. jedoch keine: »Es war Arbeit, aber kein Beruf.« Die meis-
ten waren in ihren ursprünglichen Berufen tätig, studierten oder versuchten sich
mit Jobs über Wasser zu halten: »Ich musste arbeiten, war teilzeitbeschäǼtigt, weil
es gab ja keine Bezahlung.«Die beimanchen stattfindende sukzessive Ablösung der
Dolmetschtätigkeit von ihrerursprünglichenberuǴlichenWelt auch inBezugaufdie
zur Verfügung stehende bzw. eingesetzte Zeit kommt in folgendem Zitat zum Aus-
druck:

Da habe ich schlagartig ganz viel gedolmetscht und musste mir dann Tage frei
nehmen für’s Dolmetschen, das war ja ein Bildungsauǽtrag, stundenlang alleine,
und es gab ja auch nicht wirklich eine Regel dafür, keiner hat mir gesagt, was und
wie.

Diese fortgeschritteneFormderhabitualisiertenTranslationwirdzwarals einePha-
se der individuellen Transition wahrgenommen, aber als nach wie vor weitgehend
regellos beschrieben. Es gibt weder normgebende Instanzen noch Folien, an denen
sich die Translator*innen orientieren können. Eine Ausdiǲferenzierung von Wahr-
nehmungs-, Denk- und Bewertungsschemata setzt zwar auf individueller Ebene
ein, wird aber erst durch Kontakt mit anderen Personen, die ähnliche Erfahrungen
aufzuweisen haben, konkreter. Erst durch den Austauschmit anderenwird sich das
kontinuierlich erfahrene Handeln des Selbst durch Vergleich, durch Wiedererken-
nung, aber auch durch Abgrenzung zu einem konkreteren, reproduzierbaren und
ausweitbaren Handlungsmodell entwickeln und vorläufig verfestigen, wie in Ka-
pitel 8 ausgeführt wird. Zunächst soll allerdings als letztes zentrales Merkmal der
Transitionsphase die sukzessiv einsetzende Bezahlung sowie die Rolle der Medien
bei der Sichtbarmachung der Tätigkeit behandelt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 223

7.4.2 Transformation von Gabe in Ware und die Macht der Medien

Dass translatorische Tätigkeiten bereits Generationen vor den befragtenGebärden-
sprachdolmetscher*innen finanziell vergütet wurden, wurde bereits ausgeführt.
Dies betraf allerdings zunächst nur einen eingeschränkten Kreis legitimierter
Einzelpersonen und eine klar definierte Sphäre: das Dolmetschen bei Gericht. Die
Personen, die im Rahmen der heteronom organisierten Translationstätigkeit als
Dolmetscher*innen und Sachverständige für das Gericht fungierten, waren zuerst
Taubstummenlehrer und später auch Codas, die aus dem Feld der durch Verbände
autonom organisierten Translation von den Gerichten rekrutiert wurden (siehe
Kapitel 6.3.1.3). Aus der Perspektive der heteronom organisierten Translation lag
der Bedarf für die Dolmetschtätigkeiten nicht bei Gehörlosen, sondern auf Seiten
der Gerichte.

Anders gestaltete sich die Situation im Bereich der autonom organisierten
Translation, deren Akteur*innen großteils in der »gehörlosen Welt« sozialisiert
wurden (siehe Kapitel 6.3.2). Obwohl Gehörlosenvereine und -verbände Codas auf-
grund ihrer kulturellen und persönlichen Nähe favorisierten, wurde gezeigt, dass
manchmal auch Personen aus anderen sozialen Welten, wie der Schule oder der
Kirche, mit diesen Tätigkeiten als zusätzliche Dolmetscher*innen oder »Hilfsdol-
metscher*innen«betrautwurden.DurcheinebewusstherbeigeführteÜberlappung
derWelten versprach sich die GehörlosengemeinschaǼt Einblick in die Tätigkeit der
»hörenden Welt« und damit ein gewisses Maß an Kontrolle. Aus der Perspektive
der Verbände lag der Bedarf der Dolmetschtätigkeiten bei den Gehörlosen, und
Codas stellten aufgrund der erwarteten Loyalität zur Community ein verlässliches
Mittel dar, die eigene Position adäquat zu vertreten. Über die Form der Bezahlung
der Vereinsdolmetscher*innen gibt es nur wenig verlässliche Informationen, da
die Archive der Vereine und Verbände nicht in geordneter Form vorliegen und
Aufzeichnungen z.T. während des 2. Weltkrieges zerstört wurden (Altenaichinger
1953: 1).

Aus Artikeln der Österreichischen Gehörlosen-Zeitung8 und aus den Interviews mit
Personen, die in den 1980er Jahren als Angestellte in den Vereinen in die Fußstap-
fen ihrer Vorgängerinnen traten, kann geschlossen werden, dass es sich um eine
zeitintensive und fordernde Arbeit handelte, bei der die Grenze zwischen der Sphä-
re der Arbeit und jener des Privaten verschwamm. Die Art und Weise der Beschäf-
tigung dürǼte sich von Bundesland zu Bundesland unterschieden haben. Die Dol-
metscher*innen waren z.T. bei den Vereinen als Fürsorgerinnen und/oder Sekretä-
rinnen angestellt, andere erhielten trotz zahlreicher Einsätze lediglich »Aufwands-
entschädigungen«. Andere wiederum wurden aufgrund ihrer beschränkten Zeit-

8 Wie weiter oben erwähnt, wurden die Jahrgänge 1947–1976 nach Artikeln über das Dolmet-
schen durchsucht.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

ressourcen nur bei Gericht eingesetzt und für »wichtige Besprechungen« und »Ju-
biläumsfeste« rekrutiert, wobei letztere Tätigkeiten einmal ehrenamtlich durchge-
führt, ein andermal bezahlt wurden. Bei informellen Einsätzen, wie z.B. AusǴlügen
oder Führungen, wurde manchmal ein Hut herumgereicht. Daraus kann geschlos-
sen werden, dass es sich bei der autonom organisierten Translationstätigkeit in der
Generation vor den Befragten um eine Mischform aus bezahlter Arbeit, sozialem
Engagement und Verantwortung gegenüber Familie und GemeinschaǼt gehandelt
hat. Zieht man die Typologie der Arbeitsorganisation von Taylor (2004; siehe Kapi-
tel 2.2) heran, zeigt sich die große Bandbreite, die fast alle Felder der öǲfentlich-for-
mellen, öǲfentlich-informellen und privat-informellen Arbeitsorganisation umfasst
(Tabelle 3).

Tab. 3 Arbeitsorganisation und Vergütung habitualisierter und organisierter Translation

VERGÜTUNG

Formelle bezahlteArbeit in
öǳfentlichem, privatemund
ehrenamtlichemSektor

z.B. angestellte Fürsorgerin;
Hilfsdolmetscher*in auf

Honorarbasis; Dolmetschen
bei Gericht

ÖFFENTLICH/

Informelle bezahlteArbeit

z.B. Obolus bei Ausǵlügen
oder Führungen

ÖFFENTLICH/

Haushalt/
Arbeit in Familie

z.B. bezahltes Dolmetschen
innerhalb der Familie

PRIVAT/

FORMELL

z.B. unbezahlte
Dolmetschtätigkeiten für

Vereine

Formelle unbezahlte
Arbeit in öǳfentlichem,

privatemund
ehrenamtlichemSektor

INFORMELL

z.B. unbezahltes
Dolmetschen für Freunde

und Bekannte

Informelle unbezahlte
Arbeit

INFORMELL

z.B. unbezahltes
Dolmetschen in der Familie

Haushalt/
Arbeit in Familie

KEINEVERGÜTUNG

Lediglichdas Feldder bezahltenArbeit inder Familie kannausdenvorhandenen
Daten nicht rekonstruiert werden. Allerdings berichten Codas, für Dolmetschtätig-
keiten in der Familie gelegentlichmit Schokolade oder anderenGeschenken belohnt
worden zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 225

Dass die Bezahlung anfangs auch bei angestellten Fürsorgerinnen gering gewe-
sen sein muss, ist einem Artikel der Österreichischen Gehörlosen-Zeitung zu entneh-
men:

Zum Schluss wurde noch mitgeteilt, daß wegen der Gnadenpension für unsere
Dolmetscherin, Frau H. Bergold, wenig Aussicht besteht. Man scheint für ihre
50jährige Dolmetschertätigkeit recht wenig Verständnis zu besitzen. (Opitz
1955b: 5)

Einemweiteren Artikel ist zu entnehmen, dass Frau Bergold aufgrund von Zeitver-
säumnis einige Male ihren Arbeitsplatz verlor (F.H. 1953: 2), was darauf hindeutet,
dass sie derDolmetschtätigkeit, die seit 1903 belegt ist, über viele Jahre neben ihrem
Beruf nachging. Bergold war seit 1929 geschäǼtsführende Sekretärin des Vereines
WITAF, es ist allerdings nicht anzunehmen,dass sie vollbeschäǼtigtwar. Insofern ist
esnachvollziehbar,dass sie anlässlichderFeierlichkeitenzu ihrerPensionierungne-
ben anderen Präsenten auch zahlreiche Geldgeschenke sowohl von Vereinsobmän-
nern als auch vonseiten der Behörden erhielt (vgl. B.H. 1953: 1).

Von den befragten Dolmetscher*innen wurden fünf Personen im Laufe der
1980er Jahre, vor Einsetzen des gemeinsamen Professionalisierungsprojektes, ge-
richtlich vereidigt und somit im Rahmen der heteronom organisierten Translation
bezahlt. Der Impuls, die Dolmetschtätigkeit durch Ansuchen um Eintragung in
die »Dolmetscherliste für die Taubstummensprache« zu institutionalisieren, wur-
de bei einer Person von der Schule, an der sie tätig war, gesetzt, zwei Personen
wurden von ihren Arbeitgeber*innen dazu verpǴlichtet, als sie ihre Arbeit in einem
Gehörlosenverein antraten, und zwei weitere Personen sahen sich aufgrund der
steigenden Nachfrage Gehörloser nach Dolmetschdiensten und deren Klagen über
bereits beeidete Dolmetscher*innen dazu veranlasst. Das Einsetzen der Bezahlung
von Dolmetschtätigkeiten, die nicht bei Gericht oder im Rahmen eines Angestell-
tenverhältnisses als Zusatzaufgabe durchgeführt wurden, verlief in verschiedenen
Settings unterschiedlich, war ungeordnet und oblag oǼt der eigenen Überzeu-
gungsarbeit. Dies ist insofern nicht verwunderlich, als es keine Zuständigkeiten,
wenig Erfahrung und keinerlei Bewusstsein über diese Arbeit gab, zumal Gehörlose
als Behinderte wahrgenommen wurden und ÖGS weniger als natürliche Sprache
denn als Hilfssystem. Die Gehörlosen selbst hatten bislang für persönliche Zwecke
nur selten Dolmetscher*innen zur Verfügung gehabt. So das der Fall war, fiel die
Tätigkeit in den Bereich der habitualisierten Translation, manchmal wurde dem
Dolmetscher bzw. der Dolmetscherin als Dank ein Obolus zugesteckt. Bestenfalls
wurde der Kommunikationsbedarf mit der hörenden Welt im Rahmen der auto-
nomorganisierten Translation über die Vereine abgewickelt. Es gab allerdings auch
einzelne Dolmetscher*innen, die ihren Lebensstandard durch nebenberuǴliche
Dolmetschtätigkeiten aufzubessern suchten und Gehörlose finanziell unter Druck
setzten (siehe dazu Kapitel 8.2).

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

Der Bedarf an Dolmetscher*innen stieg vonseiten der Hörenden wie der Ge-
hörlosen stetig. Die Befragten berichten, immer häufiger zu Einsätzen bei Ämtern
und Behörden, in Krankenhäusern, aber auch in Firmen, in denen Gehörlose arbei-
teten, gerufen worden zu sein. Zudem begannen Gehörlose bei Fachveranstaltun-
gen, etwa im pädagogischen Bereich, teilzunehmen und wurden dazu eingeladen,
selbst Statements abzugeben, Vorträge zu halten oder bei Diskussionen mitzuwir-
ken.Auch imBereichderAus-undWeiterbildungmusste zunehmendgedolmetscht
werden,nachdemsich eine jungeGenerationGehörlosernichtmehrmit den fürGe-
hörlose ehemals vorgesehenen Standardberufen wie Schneider*in oder Tischler*in
zufriedengab, sondern individuell über den Ausbildungs- und Berufsweg entschei-
denwollteund indiesemZusammenhangauchhöhereBildunganstrebte (vgl.Burg-
hofer/Braun 1995).

In der Phase der Transition wurde die gleiche Leistung einmal bezahlt, ein an-
dermal gab es dafür keinHonorar,manchmal bestand dieMöglichkeitmit Gehörlo-
senvereinen oder Institutionen zu verhandeln. Auch die Dolmetscher*innen selbst
vertraten keine eindeutige Position und hatten keine Vorstellung von einer ange-
messenen Entlohnung. In gewissen Situationenwar es für die Akteur*innen selbst-
verständlich, im Rahmen ihrer habitualisierten Translationstätigkeit ohne Vergü-
tung zu dolmetschen, in anderen Zusammenhängen sahen sie ihre Arbeit als nicht
in gebührlicherWeise entlohnt undmanchmalwaren sie über ein unerwartetes, na-
hezu unangemessen hohes Honorar erstaunt. Je institutionalisierter der Rahmen
war, in dem gedolmetscht wurde, desto eher wurde eine Vergütung wahrschein-
lich. Das betraf wie schon zuvor Gericht und Polizei, später auch Führerscheinprü-
fungen,psychologische Tests oderGespräche bei Sozialversicherungsträgern. In ei-
ner Grauzone bewegten sich Einsätze in beruǴlichen Zusammenhängen sowie im
Rahmen der Aus- und Weiterbildung Gehörloser. Vertreter*innen des »Invaliden-
amtes« – das spätere Bundessozialamt (BSB) und heutige Sozialministeriumser-
vice (SoMS) –, das als Verwaltungsbehördemit Landesstellen in den einzelnenBun-
desländern u.a. für Fragen der Behinderteneinstellung zuständigwar (sieheKapitel
9.5.3), sahen sich bei »Betriebsbesuchen« oder »Kündigungsverhandlungen« immer
häufiger mit Kommunikationsproblemen konfrontiert und begannen sich an Dol-
metscher*innen zu wenden, die sie aus der Gehörlosencommunity kannten. Auch
wenn zunächst noch kein gesondertes Budget für diese Kosten vorgesehenwar,wa-
ren sich einzelneVertreter*innenderBehörde zunehmendbewusst, dass es sich um
Arbeit handelte, die entlohnt werden sollte. So bemühten sich einzelne Landesstel-
len in dieser Phase des Umbruchs häufig um individuelle Lösungen.

Trotz dieser langsamen, aber merklichen Veränderungen in sozialenWelten, in
denen Gehörlosigkeit kein unbekanntes Phänomen darstellte, wurde man bei »pri-
vaten« Terminen einzelner Gehörloser von den hörenden Gesprächspartner*innen
auch weiterhin als Familienmitglied, Freund*in oder persönliche*r Begleiter*in
wahrgenommen.BeiBesuchen vonÄmtern,ÄrztinnenoderÄrzten,Hausversamm-

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 227

lungen u.Ä. konnte davon ausgegangen werden, dass die Arbeit nicht bezahlt wird.
Unter jenen Dolmetscher*innen, die sich erste Gedanken darüber machten, diese
Tätigkeit in ZukunǼt beruǴlich auszuüben, wurde der Wunsch nach materieller
Sicherheit immer größer und die Situation immer unbefriedigender, wie folgende
Aussagen aus zwei Interviews illustrieren:

Da habe ich schon so irgendwie so ein Berufsbild im Hinterkopf gehabt, es war
aber irrsinnig schwierig, irgendwo angestellt zu werden oder Geld zu lukrieren.

Wenn ich arbeite, dann muss ich einfach um ein Geld arbeiten, mit dem ich
halt auch leben kann. Und dann hab ich gesagt, der Bedarf ist ja da, der Bedarf
ist ja da, es muss nur jemand zahlen.

Der Wandel der Wahrnehmung des Gebärdensprachdolmetschens von freiwilliger
Unterstützung zufinanziell zu vergütender Leistung ging demnach nur schleppend
voran. Eine Zäsur in der gesellschaǼtlichen Wahrnehmung von Gehörlosigkeit, Ge-
bärdensprache undDolmetschen erbrachten schließlichMitte der 1980er Jahre zwei
länger- bzw. langfristige DolmetschauǼträge mit großer Breitenwirkung in für Ge-
hörlose damals noch ungewöhnlichen Zusammenhängen:ȃeater und TV.

Dabei handelte es sich um die Auǲführung des ȃeaterstücks Gottes vergessene
Kinder vonMarkMedoǲf zunächst in Innsbruck und anschließend inWien undGraz
sowie die Entscheidung des Österreichischen Rundfunks, dieMiniZIB, eine Nach-
richtensendung für Kinder, einmal imMonat in ÖGS dolmetschen zu lassen. Diese
Dolmetschungen sind untrennbar mit zwei Personen verbunden, Brigitte Schlech-
ter (später Vozu) und vor allemBrigittaMikulasek, die durch ihre Öǲfentlichkeitsar-
beit undSichtbarkeit alsÖGS-DolmetscherinBekanntheit erlangte.FürBrigittaMi-
kulasek begannmit ihrem achtmonatigen aus ihrer Sicht gut bezahlten Einsatz »als
SouǲǴleuseundDolmetscherin fürdieGebärde«9,wiedieBezeichnung in ihremVer-
trag10 lautete, ihr beruǴliches »Coming-out«. Nachdem das Stück zunächst 1981 am
Düsseldorfer Schauspielhausmit der gehörlosen Schauspielerin Ingeborg Podehl in
der Rolle der Sarah uraufgeführt worden war, tourte es mit derselben Schauspiele-
rin 1983 nach Innsbruck, wo Brigitte Schlechter für die Vorbereitungen engagiert
wurde. Insbesondere die Auǲführung amWiener Volkstheater löste eine BeschäǼti-
gungmitGehörlosigkeit,GehörlosenkulturundGebärdensprache inderÖǲfentlich-

9 Die Unsicherheit über die Bezeichnung der Tätigkeit zeigt sich auch in den Arbeitsbestäti-
gungen, einmal wird sie als »Gehörlosendolmetsch« (D-Dok 5: 1985), einmal als »Gehörlo-
sendolmetscherin« (D-Dok 6: 1986) bezeichnet.

10 Laut Dienstvertrag sollte sie mit den hörenden Schauspieler*innen, insbesondere dem hö-
renden Hauptdarsteller, die ÖGS-Texte einstudieren, bei den Proben dolmetschen und wäh-
rend der Auǳführungen souǳǵlieren. Zusätzlich dolmetschte sie gegenHonorar Einführungen
für Gehörlose, Diskussionen nach demStück sowie Interviewsmit der gehörlosen Schauspie-
lerin für diverse Medien (D-Dok 1: 1984).

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Gebärdensprachendolmetschen als Beruf

keit aus. Verschiedene Formate wie ZiBKultur,Wir oder Club 211 nahmen dasȃema
auf, man diskutierte – oǼt kontrovers, da die Schule sich vehement gegen die Ver-
wendung der ÖGS aussprach und auch die Gehörlosenfunktionär*innen nicht an
einem Strang zogen. Brigitta Mikulasek wurde,manchmal auch sekundiert von ih-
rer Schwester, als Dolmetscherin eingesetzt und berichtet von »diesem schlimmen
Club 2«, bei dem sie in der Doppelrolle als Dolmetscherin für Ingeborg Podehl und
gleichzeitig »Kind gehörloser Eltern, also Betroǲfene« auǼtretenmusste, von inhalt-
lichen Kontroversen, Rollendilemmata und technischen Problemen.

Der Entschluss des ORF, die MiniZIB, die von 1985 bis 1997 täglich am Nach-
mittag ausgestrahlt wurde, in ÖGS dolmetschen zu lassen, verhalf der ÖGS und
dem Gebärdensprachdolmetschen zu regelmäßiger Sichtbarkeit. Gleichzeitig war
es ein weiterer Schritt, das Dolmetschen als beruǴliche Tätigkeit und bezahlte Leis-
tung wahrzunehmen. Teletext gab es bereits seit Anfang 1980, im Dezember 1980
wurden Untertitel für Hörgeschädigte über Teletext eingeführt (Müller 1987; Kurz/
Mikulasek 2004: 83). Durch den im Zuge dessen entstandenen Kontakt einigerMit-
arbeiter*innen des ORF zur GehörlosengemeinschaǼt und die Tatsache, dass diese
»immer lauter« wurde, startete man den Versuch, die zehnminütige Nachrichten-
sendung für Kinder jeden ersten Donnerstag imMonat dolmetschen zu lassen. Als
Dolmetscherin wurde die dem ORF bereits bekannte Brigitta Mikulasek engagiert.
DieTatsache,dass sie aus technischenGründen imStudiodirektnebenderSpreche-
rinbzw.demSprecher saßunddiemoderiertenAbschnittederSendungdolmetsch-
te, hatte nicht zu unterschätzende Auswirkungen auf die Wahrnehmung Gehörlo-
ser »als vollwertige Menschen mit einer richtigen Sprache, als jemand, der einfach
nur Sprachmittler braucht«, wie Mikulasek ausführt. Gleichzeitig weckte die star-
ke Präsenz der Dolmetscherin auch Unmut bei einigen Präsentator*innen. Die Er-
zählung über diese ersten Dolmetschungen im Fernsehen zeugt von sprachlichen,
translatorischen, technischen und zwischenmenschlichen Problemen.Die Einsätze
waren auch in Anbetracht des großen Publikumsmit Unsicherheit verbunden, auch
wenn die Reaktionen der Gehörlosen als durchwegs positiv geschildert werden.Das
Lob und dieWertschätzung derGehörlosen und den Stolz auf »ihreDolmetscherin«
bringt sie weniger mit der Qualität ihrer Leistung in Verbindung als damit, dass
Gebärdensprache nunmehr einen fixen Platz im öǲfentlich-rechtlichen Fernsehen
hatte und ihre Präsenz amBildschirm die Anliegen der Gehörlosen zu unterstützen
imstande war.

11 »Endlose Stille – dieWelt derGehörlosen«, GastgeberAdolfHoll, Ausstrahlungam27.11.1984.
Mit: Ingeborg Podehl, Schauspielerin; Trude Dimmel, Generalsekretärin des Österreichischen
Gehörlosenbundes; Andreas Ceska, Pantomime; Brigitta Mikulasek, Gehörlosendolmetsche-
rin; Gottfried Ringli, Gehörlosenpädagoge; Heinz Gruber, Unterrichtsministerium (D-Dok 2:
1984; D-Dok 3: 1984). Zum Ablauf der SendungWir siehe D-Dok 4: 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


7. Herkunftsgeschichten: Woher kommen wir? 229

Beide Einsätze – das ȃeaterstück ebenso wie die MiniZIB – trugen wesent-
lich zu einem erwachenden Interesse an Gebärdensprache und Gehörlosigkeit bei
und zogen weitere öǲfentliche Einsätze in den Medien nach sich. Brigitta Miku-
lasek wurde »fernsehberühmt« und Vorbild für nachfolgende Generationen von
Dolmetscher*innen, wie die Gespräche mit ihren Kolleg*innen zeigen. Eine noch
größere Auswirkung auf die Sichtbarkeit und den Status des Gebärdensprachdol-
metschens hatte schließlich ab 1996 das Format Wochenschau, zumal die sonntags
um 13.05 Uhr auf ORF 2 und 3sat ausgestrahlte Sendung an ein erwachsenes Pu-
blikum gerichtet war. Sie bot einen zusammengefassten Rückblick über politische,
wirtschaǼtliche, kulturelle, sportliche und gesellschaǼtliche Ereignisse der jeweilig
vergangenen Woche und wurde ab 1996 dreizehn Jahre lang einmal im Monat mit
ÖGS-Dolmetschung ausgestrahlt. Bei derWochenschau, die am Tag vor der jeweili-
gen Ausstrahlung aufgezeichnet wurde, saß die Moderatorin bzw. der Moderator
vorne rechts im Bild, während die Dolmetscherin – Brigitte Vozu war zusätzlich
engagiert worden – links davon stehend und etwas im Hintergrund positioniert
war (vgl. Prillwitz 2000: 244; Kurz/Mikulasek 2004).12

Neben den in Kapitel 7.4.1 besprochenen Merkmalen war es demnach auch der
einsetzenden Bezahlung und vor allem derMedienpräsenz geschuldet, dass die ha-
bitualisiertewiedie organisiertePraxisdesGebärdensprachdolmetschensVerände-
rungen erfuhr. Lag in Kapitel 7 der Schwerpunkt auf der Rekonstruktion von Mus-
tern in Bezug auf die individuelle HerkunǼt und Sozialisation der Akteur*innen,
richtet sich der Blick nun auf die ersten Begegnungen und die Entwicklung kollek-
tiver Perspektiven.

12 Ab 21. Jänner 1985 wurde die Zeit im Bild 1 um 19.30 Uhr täglich live untertitelt (ORF 2011), seit
5. Juli 2004 werden tägliche Live-Dolmetschungen der ZIB 1 in ÖGS ausgestrahlt (vgl. Dotter
et al. 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462942-009 - am 14.02.2026, 09:55:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462942-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

