STEFAN WILLER

Wie unnutz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet?

Bouvard et Pécuchet ist Gustave Flauberts letzter Roman.! Er blieb unvollen-
det und erschien, nachdem Flaubert im Mai 1880 mit 58 Jahren gestorben
war, zundchst in Fortsetzungen als Zeitschriftenpublikation, dann im Mairz
1881 als Buch. Die tiberaus sparliche Handlung scheint fast ausschliefilich
ein ehikel zur Darstellung von Wissen zu sein; allerdings auf merkwiirdige
Weise. Bouvard und Pécuchet, zwei Pariser Angestellte — Schreiber, »copis-
tes« (48) —, zichen sich mit einem kleinen ererbten Vermégen in das fikti-
ve normannische Provinzstadtchen Chavignolles zuriick, wo sie sich iiber
etliche Jahre mit praktischen und theoretischen Wissenschaften befassen,
von der Agrikultur iiber die Naturwissenschaften und Medizin, Geschichte,
Literatur und Politik, bis hin zum Spiritismus, der Religion und der Pa-
dagogik. Ihr immer neuer dilettantischer Enthusiasmus endet jedes Mal in
Enttduschung oder Langeweile, bis sie sich wieder auf das beschranken,
was sie am besten (oder als Einziges) kénnen - abschreiben. So stellt sich
gemafd Flauberts nachgelassenen Notizen ein moglicher Abschluss des im
Manuskript abbrechenden zehnten Kapitels dar: »Bonne idée nourrie en
secret par chacun d’eux. Ils se la dissimulent [...] puis se la communiquent
simultanément: copier. [...] Ils s’y mettent.« (399)

Wihrend man mit Blick auf die Romanhandlung zunichst von vollig nutz-
losem Wissen sprechen méchte, zeigt die Betonung der Schreibszene, dass es
mit jenem oberflichlichen Befund nicht sein Bewenden haben kann. Viel-
mehr liegt hier ein komplexes Spannungsverhaltnis von Wissen und Schrei-
ben vor, das bei einem poetologisch so reflektierten Autor wie Flaubert
nicht ohne Auswirkungen auf das Verhaltnis von Wissen und Literatur

1 Zitiert wird nach der Ausgabe Gustave Flaubert, Bouvard et Pécuchet. Avec des frag-

ments du »second volume«, dont le Dictionnaire des idées recues, hg. von Stéphanie
Dord-Crouslé, Paris 1999. Deutsche Zitate nach der Ausgabe: Gustave Flaubert, Bou-
vard und Pécuchet, tibers. von Thomas Dobberkau, Berlin 1980. Zitate aus beiden Aus-
gaben werden im Folgenden nur mit Angabe der Seitenzahl nachgewiesen (die deutschen
zumeist in den Fufinoten).

»Ein guter Gedanke, den beide heimlich hegen. Sie verschweigen ihn voreinander [...]
dann endlich teilen sie ihn sich gleichzeitig mit: Abschreiben wie friiher [...]. Sie gehen ans
Werk.« (347) Die Ubersetzung folgt der Pléiade-Ausgabe (Paris 1975, S. 301), in der die
Formel lautet »copier, comme autrefois«.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Stefan Willer

sein kann. Auch unabhingig davon lasst sich die Frage nach dem Nutzen
des Wissens nicht rein utilitaristisch formulieren und beantworten. Zum
Beleg sei auf die semantische Aufficherung von »nutzen< und »niitzlich< im
Franzésischen hingewiesen, das in diesem Fall ja immer mit zu befragen ist.
>Niitzlich« kann wu#ile sein, aber auch bénéfigue oder productif; -nutzen< heifdt
étre utile, aber auch servir; >unniitz« konnte man aufler mit mutile auch mit
vain Ubersetzen; hinzu kdme die Frageformel a quoi bon ?, entsprechend der
lateinischen Wendung cui bono?, in der >nutzen« als >gut sein fiir< erscheint.
Diese Anreicherung im Sprachgebrauch zeigt, dass mit der Frage nach dem
Nutzen des Wissens ein grammatisch-logisch weitldufiger Bereich betreten
ist, in dem sich die Finalitit des »um zu< und >damit< mit der Konsekutivitat
des >so dass¢ {iberschneidet, und dass diese Uberschneidung noch dazu die
wissens-ethischen Probleme des >dienen zu< und >gut sein fiir< aufwirft.

Was also bewirkt, wohin fithrt Wissen in Bouvard et Pécuchet, wozu dient
es, wofiir ist es gut? Diese Frage fordert zunichst eine Vorbemerkung zum
Problem des Enzyklopddischen in seinem Zusammenhang mit dem Nutzen
des Wissens in der und fiir die Literatur. Im Anschluss daran werde ich fiir
Flauberts Roman drei Ebenen unterscheiden: 1. die Ebene der fiktiven Ro-
manhandlung, auf der sich das Wissen der beiden Protagonisten vollzieht,
2. die Ebene der Textgenese, auf der Wissen als materielle Grundlage des
Romans fungiert, 3. die Ebene der Poetologie, auf der sich Flauberts Ro-
mankunst als das (angestrebte) Andere des Wissens profiliert.

I. Enzyklopadie und Roman

Flaubert hat Bouvard et Pécuchet wiederholt mit dem schlechthin maximalen
Ordnungsmodell des Wissens in Verbindung gesetzt: mit dem Modell der
Enzykloj?c'idz'c’.s In brieflichen Auﬁerungen wihrend der jahrelangen Arbeit

3 In der neueren Flaubert-Forschung ist der Enzyklopidie-Hinweis topisch: »ce roman en-
cyclopédique« (Atsushi Yamazaki, Bouvard et Pécuchet ou la pulvérisation de la philo-
sophie, in: Etudes de Langue et Littérature Francaises 90 (2007), S. 81-100, hier S. 81),
»enzyklopédische[r] Roman des Wissens« (Moritz Bafller, Erhabene und komische Ko-
pisten. Roland Barthes tiber Gustave Flauberts »Bouvard und Pécuchet«, in: Heinz-Peter
Preufler/Matthias Wilde (Hg.), Kulturphilosophen als Leser. Portrits literarischer Lektii-
ren, Gottingen 2006, S. 315-321, hier S. 321). In der wissensgeschichtlich vergleichen-
den Goethe-Melville-Flaubert-Analyse von Claire Barel-Moisan u.a. figuriert das Enzy-
klopadische unter den geradezu lehrbuchmiflig abzuschreitenden Themen (Fictions du
savoir, savoirs de la fiction. Goethe, »Les affinités électives«, Melville, »Mardi«, Flaubert,

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 219

am Roman nannte er das entstehende Werk eine Enzyklopédie der Dumm-
heit, sei es der modernen oder der allgemeinen menschlichen,* und sprach
von einer »espéce d’encyclopédie critique en farce«.” Diese oft zitierte, biin-
dige Formel fasst die spezifische Art (espece) des Romans im Ineinander von
Enzyklopadie, Kritik und Farce: eine kritische Enzyklopédie »als< oder »in
Gestalt einer« Farce - also eines probaten literarischen Mittels, wenn es um
die Erniedrigung des Hohen, Erhabenen geht.® Demnach wire die Farce in
Flauberts Formel als Instanz der Kritik, genauer gesagt: der kritischen De-
struktion des enzyklopddischen Konzepts einer Totalisierung des Wissens
zu verstehen.

Allerdings ist >Kritik« im franzosischen Sprachraum schon lange vor Flau-
bert integraler Bestandteil enzyklopadischer Unternehmungen, die die Ge-
samtheit des Wissens ihrer Zeit abbilden sollen. Zuerst findet sich diese
Kennzeichnung in Pierre Bayles Dictionnaire historique et critique (1695-1697).
Wihrend es Bayle noch vorwiegend bei der impliziten Aufforderung an
seine Leser beldsst, als kritische Selbstdenker die Widerspriiche in den von
thm unverbunden nebeneinandergestellten divergierenden Lehrmeinungen
zu erkennen, beruht ein knappes Jahrhundert spiter Diderots und d’Alem-
berts aufklarerische Encyclopédie (1751-1780) auf Kritik als einem Schliissel-
konzept der Wissenserfassung und -darstellung,” Kritik ist dort die Kunst-

»Bouvard et Pécuchet«, Neuilly-sur-Seine 2011, S. 204-214: »Encyclopédies et dictionnai-
res«, darin zu Bouvard et Pécuchet S. 209-214); vgl. auch Hildegard Haberl, Ecriture
encyclopédique — écriture romanesque. Représentation et critique du savoir dans le ro-
man allemand et francais de Goethe a Flaubert, These, EHESS/Universitdat Wien 2010.
Besonders differenzierte Auseinandersetzungen finden sich bei Claudine Cohen, Bouvard
et Pécuchet réécrivent les sciences, in: Alliage 37/38 (1998), online unter http://www.
tribunes.com/tribune/alliage/37-38/cohen.htm [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015]
und bei Dietrich Scholler, Umzug nach Encyclopaedia. Zur narrativen Inszenierung des
Wissens in Flauberts Bouvard et Pécuchet, Berlin 2002.

»Ce sera une espéce d’encyclopédie de la Bétise moderne« (Brief an Adele Perrot,
17.10.1872, Correspondance, Bd. 4, S. 590); »L'ouvrage que je fais pourrait avoir com-
me sous-titre« >encyclopédie de la Bétise humaine« (Brief an Raoul-Duval, 13.10.1879,
Correspondance, Bd. 5, S. 535). Briefzitate folgen der Pléiade-Ausgabe: Gustave Flau-
bert, Correspondance, hg. von Jean Bruneau und Yves Leclerc, 5 Bde., Paris 1973-2007.
Zum programmatischen Stellenwert der Briefe Flauberts vgl. Gerhard Walter Frey, Die
asthetische Begriffswelt Flauberts. Studien zu der &sthetischen Terminologie der Briefe
Flauberts, Munchen 1972.

% Brief an Edma Roger des Genettes, 19.8.1872, Correspondance, Bd. 4, S. 559.

Zur theatergeschichtlichen Herkunft der Farce aus den Zwischenakten spatmittelalterli-
cher Mysterienspiele vgl. Alan E. Knight, The Late Medieval French Farce. A Study in
Cultural Paradox, New Haven 1965.

7 Vgl. Andreas Kilcher, Mathesis und poiesis. Die Enzyklopadik der Literatur 1600 bis

2000, Miinchen 2003, S. 228. Kilcher weist darauf hin, dass seit Bayle speziell die Alpha-

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9290 Stefan Willer

fertigkeit der Unterscheidung, die notwendig ist, um herauszufinden, was
aus der Fiille des zu Wissenden tiberhaupt wissenswert ist. Das geschieht
in Absetzung vom bloflen Vielwissen der frithneuzeitlichen Enzyklopéadien
oder >Polymathien<. Wie man dem diesbeziiglichen Eintrag bei Diderot und
d’Alembert entnehmen kann, ist unkritisches — unterscheidungsloses — Viel-
wissen geradezu der Inbegriff des Unniitzen Wissens: Die »POLYMATHIE«, s0
heifdt es, liefere nur eine wirre Anhdufung unniitzer Kenntnisse (»un amas
confus de connoissances inutiles«); stattdessen moége man sich seines Wis-
sens nur insoweit bedienen, wie es fiir ein ganz bestimmtes Thema notwen-
dig sei (»pour la nécessité seule du sujet que I'on traite«).?

Damit wird das Problem aufgeworfen, inwiefern enzyklopadisches Wissen
tiberhaupt begrenzbar ist. Fir die aufklarerische Encyclopédie ist die Frage
nicht so klar zu beantworten, wie es der »POLYMATHIE«Artikel verspricht.
Immerhin fithrt aus diesem Artikel ein Verweis auf den schlechthin pro-
grammatischen Artikel Diderots: » Voyez ENGYCLOPEDIE«.? Und gerade die fiir
dieses Werk so charakteristische Arbeit mit fortwihrenden Verweisen aus
einem Artikel in zahlreiche andere zeigt, dass die Identifikation der Begren-
zung des Wissens mit seiner Niitzlichkeit bzw. Nutzanwendung (»pour la
nécessité seule du sujet que 'on traite«) nicht leicht zu haben ist. Denn es
ist die zyklische Struktur der enkyklios paideia, der >im Kreis laufenden Erzie-
hungs, aufgrund derer fortwahrend ein Bestandteil in den anderen greift.
Damit bleibt die Enzyklopadie trotz der kritischen Wende im 18. Jahrhun-
dert das literarische Muster des Vielwissens — auch und gerade im 19. Jahr-
hundert. Das gilt fir Hegels Enzpklopidie der philosophischen Wissenschafien im
Grundrisse (1830) ebenso wie fir das Projekt einer Encyclopédie positiviste, wie
es Auguste Comte in den 1840er-Jahren als zugleich systematische und pro-
gressive Anordnung aller wissenschaftlichen Disziplinen vorschwebte, oder
fur die Encyclopédie und Methodologie der philologischen Wissenschaften (1877), mit
der August Boeckh die gesamten antiquarischen Kenntnisse der altertums-
kundlichen Wissenschafts- und Kulturgeschichte ordnen wollte.

Vor dem Hintergrund dieses epistemischen Optimismus scheint Bouvard et
Pécuchet vor allem eines zu sein: ein Abgesang auf das enzyklopédistische
Begehren der Erfassung und Wiedergabe alles irgend erreichbaren Wis-
sens. Zugleich ist der Roman in seinen Techniken der Wissensverarbeitung

betisierung der Enzyklopidieeintrage das »adaquate Medium der Kritik dlterer Wissens-
zusammenhénge« darstellt.
Art. Polymathie, in: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
. métiers, Bd. 12 (1765), Ndr. Stuttgart/Bad Canstatt 1967, S. 944.

Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 291

und -verwaltung aber auch selbst ein unbestritten enzyklopadisches Unter-
fangen. Dieser Widerspruch, auf enzyklopadische Weise dennoch Distanz
zur Emphase des Enzyklopédischen zu halten, pragt das Zusammengehen
von Roman und Enzyklopédie schon seit der frithen Neuzeit, und auch
die Farce ist hier von Beginn an mit im Spiel: Man denke an Rabelais’ gro-
tesken Roman Gargantua et Pantagruel, mit dem um 1530 das Wort >Enzy-
klopédie« in die europdische Literaturgeschichte eintritt,'* oder an Johann
Fischarts Rabelais-Bearbeitung, die Geschichtkhtterung, die in der Tradition
des frithneuzeitlichen Gelehrtenromans steht und zugleich eine Parodie en-
zyklopidischer Wissensbestrebungen liefert. Auch fiir die polyhistorischen
Romane des Barock, firr die selbstreflexiv-wissenspoetischen Romane der
Romantik oder fiir Emile Zolas Versuch, die Natur- und Sozialgeschichte
des Second Empire in einen zwanzigbandigen Romanzyklus zu fassen, gilt,
dass Romane niemals Enzyklopédien erster Ordnung sind und auch nicht
zu sein versuchen, sondern das in sie eingegangene >Ganze des Wissens« in
irgendeiner Weise iiberbetonen und es so in seiner Thematisierung zugleich
problematisieren.!!

Angesichts der komplexen Wechselbezichungen von Enzyklopadie und Ro-
man, von Kritik und Farce, stellt sich umso mehr die Frage danach, was das
Wissen in Flauberts letztem Roman niifzt, wozu es niitze oder niitzlich ist, ob es
unniitz ist — und wenn ja, in welcher Weise und in welchem Ausmaf3.

IIl. Arten der Wissensnutzung bei Flaubert

II.1 Romanhandlung: Das Wissen der beiden Protagonisten

Moéchte man das Unniitze des Wissens von Bouvard und Pécuchet bele-
gen, wird man im Roman stets aufs Neue fiindig. Flauberts Protagonisten
verkorpern geradezu beispielhaft ein Wissen, das zu nichts fihrt. Unent-
wegt bringen sie sich nach Kriften auf den jeweils aktuellen Wissensstand,
betreiben fiir kurze Zeit ihre Forschungen und lassen sie dann unverrichte-

10 Rabelais spricht vom »wahren Brunnen und Abgrund der Enzyklopadie«: »le vray puys
et abysme de Encyclopedie«, http://fr.wikisource.org/wiki/Page:Rabelais_-_Pantagruel,_
ca_1530.djvu/89 [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015].

1 Vgl. dazu, mit Beispielen vom 16. bis ins 21. Jahrhundert, die Beitrage in: Stefan Willer
(Hg.), Roman als Enzyklopddie, Schwerpunkt der Zeitschrift arcadia 48 (2013), S. 259-
410.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

299 Stefan Willer

ter Dinge liegen. So werden ihnen die Naturwissenschaften, eine nach der
anderen, schnell zu kompliziert: »la loi des équivalents les embarrassa en-
core une fois. Ils tichérent de I'élucider avec la théorie des atomes, ce qui
acheva de les perdre« (108); »Cependant toutes ces lectures avaient ébranlé
leur cervelle« (125); »Les minéraux ne tarderent pas a les fatiguer« (130).12
Bei geologischen Grabungen an der normannischen Steilkiiste werden sie
von Feldhiiter und Strandwichter verwarnt und verursachen einen beinahe
todlichen Erdrutsch.'® Als Archiologen fiillen sie ihr Haus mit wertlosem
Gertimpel und nennen das ithr >Museums; als Historiker wéhlen sie zum
Forschungsgegenstand die maximal langweilige Gestalt des Herzogs von
Angouléme, an dessen bedeutungsloser Biografie es schlechthin nichts zu
erforschen und aus der es nichts zu erschlieflen gibt; als Literaten verzetteln
sie sich zwischen grammatischen Detaildiskussionen und demonstrieren
ihre véllige Unempfinglichkeit fiir Fragen der Asthetik - und so fort.

In der Aufreithung immer neuer Unzuldnglichkeiten liegt sowohl das Ver-
gniigliche als auch das Monotone der Romanhandlung, wobei sich das
eine kaum vom anderen trennen lisst.'* Allerdings sollte man angesichts
des seriellen Scheiterns von Bouvards und Pécuchets Wissenserwerb nicht
ibersehen, wie wissbegierig die beiden sind und, allen Enttauschungen zum
Trotz, auch tiber viele Jahre hinweg bleiben. Ebenso bemerkenswert wie
ithre Unfihigkeit ist die Unverdrossenheit, mit der sie ihren Weg durch die
enkykhos paideia fortsetzen. Als sie etwa den Arzt von Chavignolles um eine
Belehrung in Sachen Chemie angehen, sehen sie bei ihm die Abbildung ei-
ner anatomischen Lehrfigur, und sofort vermag sich Pécuchet fiir die néchs-
te Disziplin zu begeistern: »Ce doit étre une belle étude que I'anatomie P«
(108)'® Und nicht nur in ihrem Wissensdrang, auch in ihrem Habitus und

12 »[Sie] gerieten abermals in Bedringnis beim Gesetz der Aquivalenzen. Sie bemiihten sich,

mit Hilfe der Atomtheorie Licht in die Angelegenheit zu bringen, aber da versagten sie
vollends.« (65) »Indessen, all die Biicher hatten sie ganz wirr im Kopf gemacht.« (81) »Die
Minerale ermiideten sie bald [...].« (87)

Die Situationskomik dieser Szene ist untubersehbar: Pécuchet betont das »wissenschaft-
liche Ziel« ihres Tuns, und wie auf ein Stichwort geht die Gerdllmasse nieder. Flaubert
geniigt dafiir der lakonische Anschluss mit der Konjunktion alors: »C’est dans un but
scientifique« répondit Pécuchet. Alors une masse tomba, en les frolant de si pres tous les
quatre, qu'un peu plus ils étaient morts.« (138) — »Wir verfolgen ein wissenschaftliches
Ziel, sagte Pécuchet. Mit einemmal fiel eine schwere Masse so dicht bei den vieren herab,
daf} sie um ein Haar verschiittet worden wiren.« (93)

Vgl. Hans Jost Frey, Flauberts Monotonie, in: Ders. (Hg.), Der unendliche Text, Frankfurt
a.M. 1990, S. 202-229, zu Bouvard et Pécuchet S. 220-229.

»Die Anatomie ist gewif} ein interessantes Fach?« (66).

13

14

15

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 293

thren Praktiken zeigen sich Bouvard und Pécuchet als mustergiiltige Wis-
senschaftler des 19. Jahrhunderts. Immerhin, so Claudine Cohen, »errichten
sie ein Labor fiir thre chemischen Experimente, ein Museum zum Erhalt ih-
rer geologischen und archiologischen Funde und ein Netzwerk mit korres-
pondierenden Beratern«.'¢

Die Frage ist also, wie sich die Haltung dieser beiden Romanfiguren zum
Wissen ndher beurteilen ldsst. Vieles spricht dafiir, Bouvard und Pécuchet
im engeren Sinne des Wortes als Dilettanten zu bezeichnen, um ihre liebe-
volle Hinwendung zu allem irgendwie Interessierenden zu charakterisieren.
Die Bezeichnung dringt sich gerade deswegen auf, weil der Dilettantismus
in der professionalisierten und disziplinér differenzierten Wissenschaftskul-
tur des 19. Jahrhunderts kaum noch als Option der Erkenntnisgewinnung
in Betracht kommt.!” Die Flaubert’schen Helden sind aber nicht einfach
nur historisch verspatete Amateure in Zeiten der >Wissenschaft als Beruf.
Vielmehr birgt thr Dilettantismus eine Kritik der neuen, disziplinaren Wis-
senschaftssystematik.'® Die Art und Weise, in der sie die Fachleute nachah-
men, bewirkt eine Karikatur des Fachwissens, so wie es kapitelweise von
Disziplin zu Disziplin abgeschritten wird; thr Weg durch die Wissenswelten
erscheint als Zerrbild wissenschaftlichen Fortschritts und entstellt dessen
Ideologie zur Kenntlichkeit. Der Roman liest sich als Parodie des univer-
sitaren Curriculums, und die stets unzureichende habituelle Eintibung der
Protagonisten in das Wissenschaftlerideal des 19. Jahrhunderts als Satire
auf eben dieses Ideal und auf die damit einhergehende Wissenschaftsgldu-
bigkeit der Moderne.'?

16" Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.S.: »[Ils] mettent en place
un laboratoire pour leurs expériences de chimie, un muséum pour conserver des spéci-
mens de géologie et d’archéologie, organisent un réseau de correspondances avec des
conseillers qui leur envoient livres, instruments et spécimens«. Vgl. Scholler, Umzug nach
Encyclopaedia, mit einer ausfiihrlichen Aufschlisselung einzelner wissenschaftlicher Ta-
tigkeiten der Protagonisten (z.B. Studieren, Dozieren, Experimentieren, Sammeln, Notie-
ren).

Zu dieser Umgewichtung des Dilettantismus vgl. Stefan Blechschmidt/Andrea Heinz
(Hg.), Dilettantismus um 1800, Heidelberg 2007.

Dahingehende Perspektivierungen des Dilettantismus im 19. und 20. Jahrhundert finden
sich in: Safia Azzouni/Uwe Wirth (Hg.), Dilettantismus als Beruf, Berlin 2010. Zum Pro-
blem von Dilettantismus und Expertentum in Bouvard und Pécuchet vgl. Karin Westerwelle,
Fiktionen des Wissens. Bouvard und Pécuchet, in: Merkur 66 (2012), Nr. 760, S. 971-979
(Doppelheft »Macht und Ohnmacht der Expertenc).

Vgl. Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.S.: »Image inversée
d’un siecle fasciné par le développement des sciences, I'itinéraire des deux employés est
une critique décapante des savoirs positifs, une caricature de la foi naive dans la science.«

17

18

19

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 Stefan Willer

Einschrinkend ist jedoch zu sagen, dass Begriffe wie Satire, Parodie und Ka-
rikatur auf eine klare Wertung deuten, die Flauberts Roman gerade verwei-
gert. Es fehlen wie auch immer geartete Hinweise darauf, wie ein anderer,
sinnvollerer und woméglich niitzlicherer Umgang mit Wissen denn aussehen
konnte. Stattdessen beschrénkt sich der Roman in seinem noch niher zu
erorternden literarischen Verfahren auf das, was Roland Barthes die »Aus-
fihrung eines Textes« genannt hat - ein Verfahren, das, wie er ausdriicklich
hinzufiigt, »nicht durch die Parodie« zustande kommt, sondern durch die
Kopre. Darin liegt die Bedeutung der (Berufs-)Tatigkeit der Protagonisten:
»[Dlie beiden Kopisten sind Abschreiber von Codes«, nimlich jener »kul-
turellen Codes«, die Barthes zufolge im realistischen Roman die »Vulgata
des Wissens« (vulgate scientifique) bilden.®” Es ist daher von weitreichender
Bedeutung, dass Bouvards und Pécuchets Weg durch das System der empi-
rischen und schongeistigen Wissenschaften schliefSlich — dem nicht zu Ende
gefithrten Plan Flauberts zufolge - zurtick zum alten Kopistentum fithren
sollte. Thre fehlgehenden Versuche auf dem Feld des Wissens sollten also in
die erprobte Praxis des Abschreibens miinden.

Diese zirkuldre Struktur erzeugt im geplanten zwolften und letzten Kapitel
des ersten Bandes eine mise en abyme. In Flauberts kurzem Entwurf finden
Bouvard und Pécuchet einen Brief des kleinstidtischen Arztes, in dem sie
als »zwei harmlose Schwachképfe« bezeichnet werden (»deux imbéciles
inoffensifs«). Dieser Brief sollte offenbar alle Handlungen und Gedanken
der Helden nochmals zusammenfassen: »en résumant toutes leurs actions
et pensées«. Der erste Teil des Romans sollte also mit einer ausgedehn-
ten Zusammenfassung seiner selbst schlielen, was zugleich eine Selbstkri-
tik des Romans im Roman bedeutet hitte: »[la lettre] doit, pour le lecteur,
étre la critique du roman«. Um das selbstreflexive Arrangement noch zu
tiberbieten, sollten Bouvard und Pécuchet den Brief, der sie denunziert,
schliefllich unverdrossen abschreiben, wie alles andere auch, allerdings aus-
driicklich unter Zuriickweisung dieser Selbstreflexivitit, »ohne Reflexion«:
»Qu’allons-nous en faire P« - Pas de réflexion ! copions !« Damit wire dann
das Schlusstableau des ersten Bandes erreicht worden, das die beiden tiber
ihre Pulte gebeugt beim Kopieren gezeigt hitte: »Finir par la vue des deux
bonshommes penchés sur leur pupitre, et copiant.« (401)

20 Roland Barthes, S/Z (1970), tbers. von Jurgen Hoch, Frankfurt a.M. 1987, S. 101. Die
anderen Zitate lauten im franzésischen Original (in: Ders., (Buvres completes, hg. von
Eric Marty, Bd. 2, Paris 1994, S. 555-741, hier S. 620): »en opérant un texte, non une
parodie«; »C’est ce qu’a fait Flaubert dans Bouvard et Pécuchet : les deux copistes sont des
copieurs de codes«. Vgl. dazu Bafller, Erhabene und komische Kopisten, S. 319.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 9295

Liegt nicht in dieser Riickkehr zum Kopistentum sogar ein Erkenntnisfort-
schritt? Allerdings einer, der nicht mit dem >wissenschaftlichen Fortschritt«
als solchem zu verwechseln wire. Gerade diesem schwoéren Bouvard und
Pécuchet ja schliefilich ab, indem sie aus ihrem Scheitern die Konsequenz
ziehen, sich nur mehr als Dokumentaristen und Archivare des Wissens
zu betitigen. Damit werden sie letztlich selbst zu Enzyklopédisten, wie
Flauberts Planen fir einen zweiten Band des Romans zu entnehmen ist.

1.2 Textgenese: Wissen als Material des Romans

Mit dem zweiten Band von Bouvard et Pécuchet hitte es eine merkwiirdige
Bewandtnis gehabt: Offenbar sollte er eben jene Abschriften enthalten, an
die sich die Protagonisten zum Ende des ersten Bandes setzen (mit der zi-
tierten Abschlussformel »ils s’y mettent«, 399), also eine fiktionsimmanente
Sammlung von Kopien wissenschaftlicher Literatur.”! Was konkret vor-
liegt, sind aber die vom empirischen Autor Flaubert angefertigten Kopien,
seine Notizen und Exzerpte. Demnach wire der zweite Band insgesamt zur
Dokumentation der Vorstudien des Romans geworden. In der Flaubert-Phi-
lologie wurde und wird intensiv diskutiert, welche unter den tausenden von
nachgelassenen Blittern in ihrer »hétérogénéité profonde et polymorphe«*?
als Grundlage des zweiten Bandes zu klassifizieren seien. Eine tatsachliche
Textkonstitution bezeichnete schon Guy de Maupassant, der nach Flau-
berts Tod die erste Sichtung des Nachlasses iibernommen hatte, als »unaus-
fithrbar«,”® und fast alle Editoren sind ihm in dieser Einschitzung gefolgt. In
den meisten Ausgaben beschrinkt sich die Auswahl letztlich auf eine tiber-
schaubare Anzahl von Fragmenten, etwa die Notes des auteurs précédemment lus,
der Catalogue des idées chic oder das Album de la marquise.**

2 Vgl. Jacques Neefs/Claude Mouchard, Vers le second volume: »Bouvard et Pécuchet,
in: Raymonde Debray-Genette (Hg.), Flaubert a I'ceuvre, Paris 1980, S. 169-217; Anne
Herschberg Pierrot, Ironie et érudition: le second volume de »Bouvard et Pécuchet, in:
Vincent Jouve/Alain Pages (Hg.), Les Lieux du réalisme, Paris 2005, S. 257-283.
Stéphanie Dord-Crouslé, Fragments pour le second volume, in: Flaubert, Bouvard et
Pécuchet, S. 403-409, hier S. 405.

Brief an Flauberts Nichte, 30.7.1881, zit. nach Stéphanie Dord-Crouslé, Fragments pour
le second volume, S. 403: »je crois maintenant cette besogne inexécutable.«

In der hier verwendeten Ausgabe finden sich — neben weiteren - die beiden erstgenannten
Sammlungen. Die Griinde gegen eine Aufnahme des Album de la marquise nennt Stéphanie
Dord-Crouslé, Fragments pour le second volume, S. 408f. Vgl. auch die umfangreiche
deutsche Ausgabe: Gustave Flaubert, Universalenzyklopddie der menschlichen Dumm-
heit, hg. und tibers. von Hans-Horst Henschen, 2 Bde., Frankfurt a.M. 2004.

22

23

24

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 Stefan Willer

Am bekanntesten unter diesen Fragmenten ist sicherlich der Dictionnaire des
wdées regues. In dieser Kollektion von Gemeinplitzen interessieren >Ideenc
nicht in ithrem Gehalt, sondern in ihrem Charakter des Konventionellen,
Herkémmlichen, Uberkommenen (requ); der Dictionnaire dokumentiert nicht
eigentlich einen Wissensstand, sondern eine bestimmte Art des Bescheid
wissenden Sprachgebrauchs. Dazu passt, dass die Eintrage keiner sachlichen
Systematik, sondern nur der Arbitraritit des Alphabets folgen.25 Mit dem
Format des Worterbuchs entsteht ein Gegengewicht zur curricularen Form
des ersten Romanteils. Umso deutlicher wird, dass sich die vermeintliche
Expertise der idées reques unterschiedslos auf alles Mogliche richtet. Die Ein-
triage lauten etwa: »ABSINTHE. Poison extra-violent. A tué plus de soldats que
les Bédouins l«, »FIEVRE. Prouve la force du sang. Est causée par les prunes,
»LUNE. Inspire la mélancolie. Est peut-étre habitée P« oder »PALMYRE. Reine
d’Egypte ? - ou ruines ? on ne sait pas.«*°

Es werden also stark verengte oder génzlich unzureichende Definitionen
mit bestimmten Konversations-Topoi verkniipft, die selbst noch die Geste
des philosophischen Staunens und Wissen-Wollens zum Klischee werden
lassen. Viele der Eintrage haben einen gleichsam memorativen Gestus, so
als miisse man sich die Gemeinplitze immer neu einprigen: »EUNUQUE.
Fulminer contre les castrats de la chapelle Sixtine«, »STUART (Marie).
S’apitoyer sur son sort« oder »VACCINE. Ne fréquenter que les personnes
vaccinées.«*” Da dieser Sprachgebrauch unkommentiert dokumentiert wird,
handelt es sich in gewisser Weise um einen dictionnaire critique nach dem
Muster Pierre Bayles — wenn auch ohne Nachweis einzelner Belegstellen,
cher als Extrakt oder Essenz eines Sprechens im Modus der wdées regues. Die
Intention dieser Sammlung ist jedoch kaum auf die kritische Entlarvung
eines solchen Sprechens zu reduzieren. Gerade als Vorhaben der fiktiven
Kompilatoren Bouvard und Pécuchet miisste man es sich vielmehr radikal
affirmativ vorstellen.

Damit richtet sich nun nochmals der Blick auf die textkonstitutive Funktion
des Wissens in Bouvard et Pécuchet insgesamt. Denn Wissen — szientifisches,
historisches, belletristisches sowie para- und pseudowissenschaftliches — ist
nicht nur der Gegenstand von Bouvards und Pécuchets Bemiihungen, son-
dern auch der Stoff, durch den sich Flaubert selbst hindurchgearbeitet hat.

% Zum Zusammenhang mit der Konjunktur des Konversationslexikons im 19. Jahrhundert
vgl. Andreas Kilcher, Mathesis und poiesis, S. 304f.
%6 Diese und die folgenden Nachweise aus der zitierten Ausgabe, Gustave Flaubert, Bouvard
” et Pécuchet, S. 417-450, unter dem jeweiligen alphabetischen Eintrag.
Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 9297

Schon lange vor Bouvard et Pécuchet hatte er die Technik entwickelt, vor der
eigentlichen Niederschrift seiner Erzdhltexte ausfiihrliche Stoffsammlun-
gen anzulegen: Nicht nur fiir die historisch-orientalistischen Szenarien von
Salammbo und Hérodias, sondern auch fiir die zeitgendssisch-zeitgeschichtli-
chen von Madame Bovary oder L éducation sentimentale betrieb er jahrelange
Vorstudien. Wie kaum einem anderen Autor des 19. Jahrhunderts war
Flaubert daran gelegen, den Gegenstandsbereich seiner Werke jenseits des
bloflen Sujets in ein geradezu uferloses Forschungsfeld auszuweiten. >Stoff
meint also sowohl das Thematische des Gegenstands als auch seine Materia-
litdt, und er deutet bei Flaubert vor allem auf den Stoffwechsel, auf denjenigen
Umwandlungsprozess, in dem der Stoff zu literarischem Text wird.

Fiir seinen letzten Roman steigerte Flaubert die Arbeit am Material bis zum
Exzess.?® Die Fiille der von thm studierten Literatur aus verschiedenen Dis-
ziplinen ist geradezu legendér, wobei er in seinen begleitenden Selbstkom-
mentaren an der Legendenbildung bereitwillig mitwirkte. Zu Beginn des
letzten Arbeits- und Lebensjahres veranschlagte er die Anzahl der durch-
gearbeiteten Bénde auf mehr als 1500 und die Dicke seiner Notizenmappe
auf acht Daumen.? Mit wachsender Quantitiit intensivierte sich die Mithe
bei der Umwandlung dieses Stoffes, was sich in Flauberts Briefen in einer
durchgingigen Metaphorik des Metabolismus ausdriickt. Immer wieder be-
tont er Akte des Einverleibens (innerhalb eines Jahres habe er 194 Bande
»verschlungens, er sei mit Lektiire »gemistet<®’) und imaginiert hyperbo-
lische Ausscheidungsvorginge: Uber seine Zeitgenossen will er »den Ekel
ausspucken, den sie in mir erregen [...], meinen Groll ausdiinsten, meinen
Hass auskotzen, meine Galle auswiirgen, meine Wut abspritzen, mich von

2 Vgl. Jacques Neefs, Couper, copier, coller. Les dossiers de »Bouvard et Pécuchete, in:
Sonya Stephens (Hg.), Esquisses/ébauches. Projects and Pre-Texts in Nineteenth-Century
French Culture, New York u.a. 2007, S. 113-121; Atsushi Yamazaki, »Bouvard et Pécu-
chet« ou la pulvérisation de la philosophie, in: Etudes de langue et littérature francaises
90 (2007), S. 81-100. — Die Materialien befinden sich in der Bibliothéque municipale
von Rouen und sind seit 2013 online zuginglich, vgl. http://flaubert.univ-rouen.fr/bou-
vard_et_pecuchet [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015].

»Savez-vous a combien se montent les volumes qu’il m’a fallu absorber pour mes deux
bonshommes ? A plus de 1 500 ! Mon dossier de notes a huit pouces de hauteur« (an
Edma Roger de Genettes, 24./25.1.1880, Correspondance, Bd. 5, S. 796).

»Savez-vous combien j’ai avalé de volumes depuis le 20 septembre dernier ? 194 l« (an
Edma Roger de Genettes, 4.8.1873, Correspondance, Bd. 4, S. 695); »Je suis gorgé de
lectures pieuses« (an Iwan Turgenjew, 8.11.1879, Correspondance, Bd. 5, S. 737).

29

30

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 Stefan Willer

meinem Arger reinigen«;31 bevor er »krepiert«, mochte er seinen Mitmen-
schen noch »ein paar Kiibel Scheifie« tiber den Kopf kippen.®

Flaubert hat die Wissensverarbeitung aber nicht nur metabolistisch tber-
steigert, sondern fihrt sie auch in gleichsam skelettierter Weise vor. Denn
in Bouvard et Pécuchet bleibt der Anteil an Angelesenem, Gesammeltem so
deutlich erkennbar wie in keinem anderen seiner Texte. Immer wieder gibt
es weite Passagen mit Exzerptcharakter, oft unter genauer Nennung der
ausgewerteten Fachliteratur. Diese Passagen sind von programmatischer
Tragweite: In thnen wird nicht einfach nur korrekt das zugrunde liegende
Material nachgewiesen, sondern die Lektiire- und Nachweistechnik selbst
wird dokumentiert. Allerdings kommt dieses Dokumentarische — sofern der
erste Teil des Romans fertig gestellt worden ist — nicht in roher, unbearbei-
teter Form vor; vielmehr wird man gerade dort, wo das Material besonders
deutlich zu Tage tritt, die intensivste Bearbeitung durch den manischen Sti-
listen Flaubert vermuten diirfen.®® Daraus resultiert der kennzeichnende
Stil dieses Romans: eine eigentiimliche Mischung aus Exzerpt und Figuren-
rede. Hier ein Beispiel aus den philosophischen Studien des achten Kapitels.
Bouvard und Pécuchet entdecken soeben fiir sich den Skeptizismus:

Mais si I'idée est spirituelle, comment représenter la matiére ? De la, sceptisicme
quant aux perceptions externes. Si elle est materielle, les objets spirituels ne seraient
pas représentés ? De 13, sceptisicme en fait de notions internes. »D’ailleurs qu’on y
prenne garde ! Cette hypothése nous ménerait a I'athéisme l« Car une image étant
une chose finie, 1l lui est impossible de représenter I'infini.

- »Cependant« objecta Bouvard »quand je songe a une forét, a une personne, a un
chien, je vois cette forét, cette personne, ce chien. Donc les idées les représentent.«
Etils aborderent I'origine des idées.

31 ,Tout cela dans I'unique but de cracher sur mes contemporains le dégotit qu’ils m’inspi-

rent. Je vais enfin dire ma maniére de penser, exhaler mon ressentiment, vomir ma haine,
expectorer mon fiel, éjaculer ma colére, déterger mon indignation« (an Léonie Brainne,
5.10.1872, Correspondance, Bd. 4, S. 583).

»Et je ne voudrais pas crever avant d’avoir déversé encore quelques pots de merde sur la
téte de mes semblables« (an Iwan Turgenjew, 8.11.1879, Correspondance, Bd. 5, S. 737).
Das Ausmafl der Bearbeitung lasst sich durch minutidsen Abgleich der Vorstudien mit
dem Romantext im Einzelnen nachweisen. Eine solche mikrologische Auswertung der
Exzerpte, am Beispiel von Flauberts Vorstudien zu Kapitel 5 (in dem sich Bouvard und
Pécuchet als Literaten betitigen), findet sich etwa bei Stéphanie Dord-Crouslé, Le beau
dans tous ses états. Le moment esthétique dans »Bouvard et Pécuchet, in: Gisele Séginger
(Hg.), Gustave Flaubert 6: Fiction et philosophie, Caen 2008, S. 85-107. Dord-Crouslé
sieht den Roman als »univers intertextuel complexe«, gekennzeichnet durch »le montage
et la mise en fiction« der philosophischen Versatzstiicke (ebd., S. 100).

32

33

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 299

D’apres Locke, 11 y en a deux, la sensation, la réflexion. Condillac réduit tout a la
sensation. (291)

Auch die hier verhandelten >Ideen< des schulmifiig philosophischen Diskur-
ses sind vor allem als >tiberkommene, als idées regues von Interesse. Das von
den Protagonisten rekapitulierte philosophische Lehrbuchwissen, hier die
sduberliche Dichotomie des Skeptizismus hinsichtlich der perceptions externes
und der notions mfernes, ist im Indikativ Prasens notiert, wird also ohne aus-
driickliche Signale der indirekten Rede gleichsam eins zu eins im Text ab-
gebildet. Bouvard und Pécuchet zichen aus dem Gelesenen Schliisse, die sie
far ihre eigenen halten, die aber dennoch blofle Gemeinplétze sind, wie die
Warnung vor dem Atheismus, die in wortlicher Rede als gegenseitiger oder
zweistimmiger Zuruf erscheint (»D’ailleurs qu’on y prenne garde ! Cette
hypothése nous menerait a I'athéisme !«), oder Bouvards Raisonnement
tiber die Reprasentationsfunktion der Ideen. Die Erzdhlerfigur halt sich auf
die fir Flaubert typische Weise weitestgehend zuriick, benennt nur kurz
den Ubergang zum nichsten Forschungsfeld und iiberldsst dann wieder das
Feld den Protagonisten, ihren beschrinkten Reflexionen und ihren Dialo-
gen mit anderen, dhnlich beschrankt reflexionsfahigen Figuren.

Wie schwierig diese Struktur ist, merkt man daran, dass der Perspektivis-
mus-Experte Flaubert bisweilen die Maskerade nicht durchhilt, so als kén-
ne er es momentweise nicht ertragen, seine farcenhafte Kritik des Wissens
nur durch die doppelte persona seiner Protagonisten zu dufiern. Daraus re-
sultieren kurze Anfliige von Auktorialitit, also unvermittelte Einblendun-
gen einer Erzdhlerfigur, die sich von den Hauptfiguren distanziert. Diese
Stellen bewirken kurze Offnungen im Zeitgefiige der Erzahlung: Wihrend
normalerweise alles Geschehen durch die >Reflektorfiguren< Bouvard und
Pécuchet vermittelt wird, also immer nur in ihrer jeweiligen Gegenwart
stattfinden kann,® ist dieser Exzihler zu ganz anders gearteten Aussagen
imstande, etwa wenn es heif’t, bestimmte wissenschaftliche Abhandlungen

3%, Wenn aber die Idee unkorperlich ist, wie l4fit sich dann die Materie darstellen? Daher

der Zweifel an den Wahrnehmungen von auflen. Ist sie materieller Natur, wére dann das
GCIStlgC nicht vorstellbar? Daher der Zweifel hinsichtlich der inneren Wahrnehmungen.

Ubrigens ist hier Vorsicht geboten! Diese Hypothese kénnte zum Atheismus fithren.<>In-

des¢, wandte Bouvard ein, >wenn ich an einen Wald, an einen Menschen, an einen Hund
denke, sehe ich diesen Wald, diesen Menschen, diesen Hund. Folglich werden sie durch
die Ideen dargestellt.« Und sie wandten sich dem Ursprung der Ideen zu. Nach Locke gibt
es deren zwei: die sinnliche Wahrnehmung und das Denken, und Condillac fithrt alles auf
die sinnliche Wahrnehmung zuriick.« (240)

Vgl. die Gegeniiberstellung von Erzihlerfigur und Reflektorfigur bei Franz K. Stanzel,
Theorie des Erzéhlens, 4. Aufl., Géttingen 1989, S. 190-239.

35

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 Stefan Willer

selen »zu jener Zeit« berihmt gewesen, oder wenn unvermittelt eine kurze
Vorausdeutung iiber »viele Jahre« erfolgt.*®

Auch wenn dieser Abstand zwischen dem Erzihler und dem perspektivi-
schen Protagonisten-Doppel immer nur kurz aufscheint, markiert er doch
eine fur das Zeitmanagement des Romans entscheidende Distanz. Diese
Distanz lasst sich quantifizieren: Das Schreiben des Notars, mit dem Bou-
vard im ersten Kapitel zur Testamentser6ffnung geladen wird, ist auf den
14. Januar 1839 datiert.*’ Die Handlung vollzieht sich also im Verlauf der
1840er-Jahre, was bedeutet, dass der in den 1870er-Jahren verfasste Roman
durchweg drei Jahrzehnte zuriickblickt. Das ist nicht nur ein erzihlzeitli-
ches, sondern auch ein wissenshistorisches Argument. Aus der Fortschritts-
logik des 19. Jahrhunderts betrachtet, bewegen sich Flauberts Protagonisten
durchgehend im Bereich des Veralteten, ja Obsoleten — am deutlichsten
gewiss angesichts des Umstands, dass sie sich eine Wissenswelt vor Darwin
erschlieflen, womit ihre Begriffsstutzigkeit im Bereich der Arten- und auch
der Erdgeschichte in besonderer Weise pointiert erscheint.*® Im Sinne der
historischen Epistemologie entsteht jedoch gerade aus dieser Distanz eine
Dialektik von sich fortwihrend verinderndem Wissen und retrospektiv
organisierter Wissens- und Wissenschaftsgeschichte. Ohne dass im oben
erwihnten Verstindnis einfach von Satire oder Parodie die Rede sein miiss-
te, entsteht so ein zronisches Verhdltnis zur Emphase des wissenschaftlichen
Fortschritts.

»Wissen« dringt also fortwahrend in den Romantext ein und speist ihn un-
ausgesetzt. Es ist auf seltsame Weise unniitz und nutzbringend zugleich.
Was auf der Figuren- und Handlungsebene des Romans als ziel- und nutz-
los klassifiziert werden kann, ist auf der Ebene der Textkonstitution immer
schon nutzlich, im Sinne des Produktiven, des Funktionalen, der Wirksam-
keit. So gesehen steht Bouvard et Pécuchet zweifellos in der wissenspoetologi-
schen Kontinuitit des franzdsischen Romans, der im 19. Jahrhundert die
Wissenschaften »reflektiert, anwendet und umschreibt¢, um so — weit jen-
seits vermeintlich realistischer Nachahmungspostulate — die »Authentizitét

36 ,[...] un bouquiniste leur procura les traités de Richerand et d’Adlon, célébres 4 I'époquex

(118; dt. 70); »et pendant plusieurs années, ils se détournaient dans la campagne, sit6t
qu’apparaissait un chien, ressemblant a celui-la« (117; dt. 74: es geht um Bouvards und
Pécuchets noch Jahre wihrende Furcht vor einem Hund, mit dem sie experimentiert
haben).

37 Vgl. 57 (dt. 16).

38 Vgl. Anthony Zielonka, Fossils and Theories of Evolution in Gustave Flaubert’s »Bou-
vard et Pécuchete, in: Flaubert. Revue critique et génétique 5 (2011), http:/flaubert.revu-
es.org/1337?lang=en [Datum des letzten Zugriffs: 23.12.2015].

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 9231

und Bedeutsamkeit der Erzihlung zu beglaubigen«.® Auch wenn man den
Stellenwert des Umschreibens bei Flaubert wesentlich stirker gewichten
muss als den der Beglaubigung, bleibt doch der Nutzen des von thm ange-
eigneten Wissens in funktioneller Hinsicht uniibersehbar. Bouvard et Pécuchet
ist auch das Ergebnis angewandter Wissenschaft.

I1.3 Poetologie: Flauberts Romankunst als das Andere des Wissens

Bei aller Produktivitit der Wissensverarbeitung: Flauberts briefliche Aufie-
rungen aus der Entstehungszeit von Bouvard et Pécuchet zeugen weniger vom
Stolz des Wissenserwerbs als vielmehr von einer fiir die moderne Literatur
exemplarischen Selbstpathetisierung. Die leidvolle Arbeit dieses enzyklopi-
dischen Autors bestand darin, immer mehr Wissen zu schlucken, bis zur
Erstickung, weil er (in Umkehrung des bertihmten Max-Liebermann-Zitats)
nicht soviel kotzen konnte, wie er fressen musste. Auch wenn er Bouvards
und Pécuchets Pathos des Opfers fiir die Wissenschaft deutlich ironisch st-
lisierte,*” pathetisierte er doch riickhaltlos sein eigenes Leiden am Wissen,
das er auf sich nahm, um sein letztes Werk als Monument der modernen
Kunst zu errichten. Denn das in seiner Vielfalt ungestalte Material war in
einen stilistisch bis ins letzte Detail durchgearbeiteten literarischen Text um-
zuwandeln, der aber trotzdem die ithm zugrunde liegende Heterogenitit und
Heteronomie deutlich, ja iiberdeutlich ausstellen sollte. Es war dieser mehr-
fache Widerspruch zwischen der textkonstitutiven und der poetologischen
Funktion von Wissen, an dem Flaubert, emphatisch gesprochen, schliefilich
zugrunde ging, als er in der Arbeit am Ende des ersten Bandes seine finale
Hirnblutung erlitt.

Der Weg in die Affirmation des Wissens, den vor ithm Balzac beschritten
hatte und den Zola seit den 1860er-Jahren mit Begeisterung verfolgte, war
fur Flaubert also ausgeschlossen. Dennoch wird sein Stil oft mit Wissen-
schaftlichkeit assoziiert, vor allem mit szientifischer Objektivitit und Kiihle.
Auch viele seiner Selbstdeutungen zielen in diese Richtung. Schon friih de-
klarierte er: »La littérature prendra de plus en plus les allures de la scien-

39 Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.S.: »Le roman du XIXe

siecle réfléchit, applique, réécrit les sciences. [...] [T]out se passe comme si la caution de
la science apparaissait alors nécessaire pour valider I'authenticité et la pertinence du récit
romanesque.«

40, Ils ambitionnaient de souffrir pour la science« (111), ibersetzt als: »ihr Bestreben war es,

far die Wissenschaft Opfer zu bringen« (68).

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9239 Stefan Willer

ce«, verlangte also vom Schriftsteller, so Claudine Cohen, »dieselbe Ob-
jekavitat, dieselbe Strenge und dieselbe Askese wie vom Wissenschaftler in
seinem Laboratorium«.** Doch selbst wenn die Literatur die allures de la sci-
ence Ubernimmit, also wissenschaftliche Gangart und Geschwindigkeit, wird
sie darum doch nicht mit der Wissenschaft identisch. Sonst ware Bouvard et
Pécuchet nicht nur von seinem Gegenstand >Wissenschaft<, sondern auch von
wissenschaftlicher Methodik nicht zu unterscheiden — was aber beides sehr
wohl der Fall ist. Die nun folgenden, abschlieRenden Uberlegungen gehen
daher von der Hypothese aus, dass in Flauberts Poetologie das Wissen einen
programmatisch anderen Stellenwert hat als das Schreiben. Der Roman als
Ergebnis einer enormen Anstrengung des literarischen Schreibens ist das
Andere des Wissens. Das heif3t: Um zu schreiben, muss man aufthéren zu
wissen. Um aber mit dem Wissen aufthéren zu kénnen, muss man es sich
zunichst einmal auf umfassendste Weise angeeignet haben. Um noch dazu
einen Roman wie Bowvard et Pécuchet zu schreiben, muss man das angeeignete
Wissen im Zuge des Schreibens auch noch explizit wie implizit zuriickwei-
sen.

Daraus resultiert die maximal anspruchsvolle Aufgabe, den Roman tiber
das so beschrinkte und doch so wissbegierige Figuren-Doppel Bouvard und
Pécuchet zu perspektivieren. Angesichts dieser poetologischen Herausfor-
derung relativiert sich Flauberts fortwihrend bekundete Absicht, mit dem
Roman eine Attacke auf die Dummbeit seiner Epoche zu liefern. Das zeigt
sich nicht zuletzt an der einzigen Stelle des Romans, an der Bouvard und P¢-
cuchet selbst zu Kritikern der Dummbheit werden, nachdem sie ihre philoso-
phisch-kritischen Studien so weit getricben haben, dass sie die Grundlagen
der kleinstadtischen Gesellschaft von Chavignolles in Zweifel ziehen: »Alors
une faculté pitoyable se développa dans leur esprit, celle de voir la bétise et
de ne plus la tolérer.« (305)* In dieser Passage des achten Kapitels erwigen
die beiden den Suizid und bringen es bis zum Aufbau einer Vorrichtung
zum Erhdngen, scheitern aber geradezu slapstickhaft an der Ausfithrung.
Darauthin besinnen sie sich eines Besseren und machen sich auf den Weg
zur Kirche. So entdecken sie ein neues Betitigungsfeld — die Religion in

41 Brief an Louise Colet, 6.4.1853, Correspondance, Bd. 2, S. 298.

42 Claudine Cohen, Bouvard et Pécuchet réécrivent les sciences, 0.S.: »La littérature prend-
ra de plus en plus les allures de la sciences, déclare Flaubert, demandant a I’écrivain la
méme objectivité, la méme rigueur et la méme ascese que celles du savant dans son labo-
ratoire.«

»Da entwickelte sich in ihrem Verstand eine bedauernswerte Fahigkeit, namlich die, die
Dummibeit zu sehen und sie nicht mehr dulden zu kénnen.« (254)

43

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Wie unntitz ist das Wissen von Bouvard und Pécuchet? 233

Theorie und Praxis — und finden zugleich ihren alten Antrieb wieder: »Une
curiosité les y poussa.« (309)**

Bouvard und Pécuchet kehren also von ihrer Kritik der Dummbheit alsbald
zu ihrer Suche nach Wissen zurtick — einer Suche, bei der sie immerfort und
immer weiter auf dem Weg der Dummbeit bleiben. Diese Beharrungskraft
der Dummibeit ist in der franzésischen Literaturkritik um 1970 wiederholt
als Charakteristikum des Romans hervorgehoben worden. Roland Barthes
betonte in seiner bereits zitierten Reflexion tiber Bouvard und Pécuchet,
dass sie in ihrer Funktion als Kopisten »dummc« (bétes) seien.*® Gilles Deleuze
notierte in einer Anmerkung zu Diférence et répétition, Flaubert werfe Dumm-
heit »auf philosophische Weise« auf, »als transzendentales Problem der Be-
zichungen zwischen Dummbheit und Denken«.** Und Michel Foucault be-
fand in seinem Nachwort zu Flauberts Tentation de Saint-Antoine, dass Bouvard
et Pécuchet auf die Dummbheit hinauslaufe, genauer auf die »Blédheit und
Tugend, Heiligkeit und Dummbeit derer, [...] die sich mit ihrer ganzen
Existenz still abmiuihen, in verblendeter Verbissenheit wieder ihrer Natur
innezuwerden.«*” Neuerdings hat sich die Flaubert-Forschung in dem von
Anne Herschberg Pierrot herausgegebenen Band Flaubert, l'empire de la bétise
(2012) dem Faszinosum der Dummbheit wieder zugewendet. Dort wird un-
ter anderem bemerkt, wie sehr Flaubert schon zu Beginn seiner Autorschaft
von der Beschiftigung mit Dummbheit besessen war; erst im Spatwerk je-
doch sei sie thm als bétise mit groflem B erschienen: »la Bétise est devenue
majuscule«, womit sie die Dimensionen des >grofien Tiers< (Béte) der Apoka-
lypse gewonnen habe.*8

i »Neugierig machten sie sich auf den Weg dorthin.« (259)

4 Roland Barthes, S/Z, S. 101, frz. S. 620.

46 Gilles Deleuze, Differenz und Wiederholung (1968), iibers. von Joseph Vogl, Miinchen
1992, S. 344, Anm. 5. Im Original (Différence et répétition, Paris 1968, S. 353, Anm. 1):
»comme probléme transcendental des rapports de la bétise et de la pensée«.

Michel Foucault, Nachwort [Un »fantastique« de bibliotheque, 1967], iibers. von Hans
Dieter Gondek, in: Michel Foucault, Schriften zur Literatur, hg. von Daniel Défert/
Francois Ewald, Auswahl von Martin Stingelin, Frankfurt a.M. 2003, S. 117-141, hier
S. 139f. Im Original (Dits et écrits 1954-1988, hg. von Daniel Défert/Francois Ewald,
Bd. 1, Paris 1994, S. 293-312, hier S. 311): »stupidité et vertu, sainteté et bétise de ceux
[...] qui s’efforcent silencieusement, toute leur existence, de rejoindre leur nature par un
acharnement aveugle.«

Anne Herschberg Pierrot, Avant-propos, in: Dies. (Hg.), Flaubert, I'empire de la bétise,
Nantes 2012, S. 7-14, hier S. 8. Als Beleg zitiert Herschberg Pierrot Flauberts briefliche
Auferung: »Voili la vraie immoralité: I'ignorance et la Bétise | Le Diable n’est pas autre
chose« (Brief an die Nichte Caroline, 12.1.1877, Correspondance, Bd. 5, S. 169). Vgl. dazu
auch Pierre-Marc de Biasi, »Le Diable n’est pas autre chose«, in: Anne Herschberg Pierrot
(Hg.), Flaubert, I'empire de la bétise, S. 35-67.

47

48

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9234 Stefan Willer

Es geht hier also um eine weit mehr als kleinbiirgerliche Dummbheit, an der
daher die blof} zeitkritische Satire scheitern muss. Nicht im Besserwissen,
sondern erst in der komplexen literarischen Aufgabe des Wissens — im Dop-
pelsinn von Arbeit und Verzicht — wird die Dummbheit in threm vollen Um-
fang und ihrer wissenspoetologischen Faszination erkennbar. Somit kann
Flauberts letzter Roman geradezu als eine Studie iiber die Verdummung,
die Verblodung, die Idiotie verstanden werden. Das haben, im Anschluss
an Jean-Yves Jouannais’ Buch Ldiotie,"® Anne Herschberg Pierrot und
Jacques Neefs betont: Bouvard und Pécuchet seien Idioten im Wortsinn des
griechischen wdidtes, >Einzel-, Privatpersons, dies allerdings in der burlesken
— farcenhaften — Erscheinungsform des komischen Duos, das sich von der
biirgerlichen Welt der Provinz unterscheidet und absetzt.’ Flaubert selbst
nannte seine Protagonisten in einem Brief an Turgenjew »mes deux idiots«,51
bezog die Kennzeichnung aber auch auf die Arbeit am Roman selbst: Man
misse verriickt sein, um solche Arbeiten in Angriff zu nehmen; das entste-
hende Werk sei méglicherweise idiotisch, werde aber jedenfalls nicht banal
ausfallen.”? Der Roman handelt also nicht einfach von zwei Idioten — in der
mehr oder weniger achtungsvollen Bedeutung des Wortes -, sondern ist
selbst ein Projekt der Idiotie, ein idiotisches Projekt.

49 Jean-Yves Jouannais, Lidiotie, Paris 2003, dort S. 48 tiber Bouvard et Pécuchet.

50" Anne Herschberg Pierrot/Jacques Neefs, »Bouvard et Pécuchet« et la Bétise, in: Anne
Herschberg Pierrot (Hg.), Flaubert, 'empire de la bétise, S. 127-166, hier S. 132. Ahnli-
ches hat auch Botho Strauf} in seinem Buch tiber die Idiotie beschrieben: »Verblodung als
rebellischer Untergrund des Geistes interessierte Swift wie Flaubert. Ersterer erreichte sie
selbst. Fiir Flaubert wurde sie die intime Partnerin seiner Wissensexzesse.« Botho Straufy,
Lichter des Toren. Der Idiot und seine Zeit, Miinchen 2013, S. 6.

51 Brief an Iwan Turgenjew, 27.7.1877, Correspondance, Bd. 5, S. 265.

52 Vgl. Brief an Iwan Turgenjew, 19.7.1877, Correspondance, Bd. 5, S. 261: »Il faut étre fou
pour entreprendre des ceuvres pareilles ! Gelle-1a, d’ailleurs, pourrait bien étre idiote ? —
En tout cas, elle ne sera pas banale.«

https://dol.org/10.5771/9783968216706-217 - am 16.01.2026, 22:27:43. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216706-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

