Die Leidenschaften des Nervensystems
oder die Substanzen der Psyche

Herkules ermordet seine Kinder. Spuren im Asphalt verfolgen eine Spa-
ziergingerin. Ein Mann verwechselt seine Frau mit einem Hut. Heiseres
Lachen torkelt {iber grundlose Normalitit. Was sind das fiir Phinomene?
Herkules wird im antiken Griechenland von der Géttin Hera mit Wahn-
sinn geblendet. Die Spaziergingerin plagt im kaiserlichen Wien ein Ver-
folgungswahn aus der Tiefe ihres Unbewussten. Der Mann leidet unter
einem Gedichtnisdefekt, den der Neurologe Oliver Sacks 1985 so wunder-
bar beschrieben hat und bei dem die visuellen Informationen nicht mit
dem semantischen Gedichtnis verbunden werden. Es scheint, als wiren
dies verschiedene Erscheinungen zu unterschiedlicher Zeit. Zugleich sind
wir aber geneigt, in ihnen allen die Krankheiten der Seele zu erkennen.
Was ist das Gemeinsame, das uns ermuntert, in diesen Phinomenen geis-
tige Irrginge zu sehen? Ist es unsere Annahme, dass die Natur des Men-
schen tiber die Jahrhunderte gleich geblieben ist und tiber die Zeit zu gele-
gentlicher Verwirrung neigt? Oder unterscheidet sich doch die Raserei des
Herkules von dem Verfolgungswahn der Frau und den Verwechslungen
des Mannes ontologisch in ihrem Dasein und epistemologisch in ihrem
Verstandenwerden? Die Substanz der jeweiligen Verwirrung — die géttliche
Raserei, der unheimliche Wahn, das beschidigte Gewebe — scheint unter-
schiedlich zu sein. Doch offenbar sind es nur Varianten der Abweichung
von der Norm des Gewdhnlichen — Abweichungen, welche die Krankheiten
der Seele markieren — Verhaltensanomalien — aber was ist das Normale?
Die Vorstellungen tiber den Wahnsinn geben Auskunft iiber die Vor-
stellungen, die sich die Menschen von ihren Gewohnheiten und ihrer Ver-
nunft gemacht haben, und sie sprechen von der Natur des normalen Verhal-
tens. Anscheinend ist es uniiblich seine Familie umzubringen, anstelle des

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Hutes den Kopf der Gattin zu ergreifen oder von unsichtbaren, beweglich-
belebten Spuren verfolgt zu werden. Ist dies uniiblich in einer bestimmten
Epoche oder generell? Die Vorstellungen von der Natur der Vernunft diffe-
rieren, historisch gesehen, erheblich und entsprechend unterscheiden sich
auch die Vorstellungen von den Ursachen der Abweichungen: So waren in
manchen Zeiten die Krifteverhiltnisse unausgeglichen, welche das Unbe-
wusste, das Bewusste und das Uber-Ich in einer »normalen« Balance hiel-
ten. In anderen Zeiten wurden Seelenteile von Damonen entwendet und
lieRBen besessene Liicken zuriick. Dann wieder kam es zu Durchblutungs-
stérungen, die ganze Hirnareale verwirrten, oder es schiumte das Blut, so
dass sich die Vorstellungen erhitzten. Waren bei diesen unterschiedlichen
Konzepten, mit denen sich die Menschen das Phinomen der geistigen An-
omalie erklirten, auch die Erscheinungen jeweils andere gewesen? In der
Praxis wurden die Abweichungen variantenreich therapiert. Man betrieb
sprachliche Analyse, um die Krifte zu balancieren, verabreichte Boten-
stoffe, um Gehirnareale zu aktivieren, inszenierte Rituale, um Gétter zu
besinftigen oder iiberraschte das Gemiit mit kalten Waschungen, um das
Blut zu kithlen. Wurde darin das Sein des Irrsinns und mit ihm die Realitit
der Vernunft je unterschiedlich konstituiert?

Im Ubergang vom 20. ins 21. Jahrhundert erscheinen uns die Wa-
schungen selber als Irrsinn ebenso wie die Rituale zur Gétterbesinftigung.
Wir beruhigen nicht schiumendes Blut, sondern regulieren korpereigenes
Dopamin. Im beginnenden 21. Jahrhundert glauben wir nicht an metaphy-
sische Krifte, aber wir schwanken zwischen den Pillen gegen die Unruhe
und einer kulturellen Bearbeitung ihrer Tiefendimensionen, zwischen
dem Eindruck, welchen das freudsche Konzept der Psyche im kulturellen
Gedichtnis hinterlassen hat, und der Wirkungsmacht, den das systemi-
sche Konzept der Nerven zu entfalten beginnt. Noch erinnern wir uns an
die Kultur des Unbewussten. Aber das System der Nerven verbreitet sich
zunehmend im Selbstverstindnis der Individuen und macht die menta-
le Verwirrung zu einer Erfahrung der beschidigten Koérpernatur, nicht
der unbalancierten Geistkultur. Wir sehen den Mann, der seine Frau mit
einem Hut verwechselte, und diagnostizieren eine Schidigung des Seh-
zentrums im Occipitallappen. Diese physische Verletzung verscheucht die
kulturelle Wunde des Irrsinns wie eine fehlerhafte Synapsenverkettung
aus dem Haus der Psyche — ein Haus, das zu einem System der Nerven
geworden ist. Es — das grofRe freudsche Unbewusste — verschwindet als
Kulturphinomen und sie — die vielen variantenreichen Nervensysteme —

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

etablieren sich als Natur des Seelischen. Nicht Seelenkultur, sondern Sys-
temnatur macht sich in der Verwirrung breit, die zur zerebralen Krankheit
avanciert und den psychischen Krankheitsbegrift in das Arsenal der kor-
perlichen Erscheinungen einreiht — ein Korper, der allerdings selber nicht
mehr materiell, sondern als Konstellation begriffen wird. Das Nervensys-
tem ist integrierter Teil eines systemischen Korperbegriffs.

Eine Tendenz zur zerebralen Verletzung macht sich breit und iiber-
lagert das freudsche Unbewusste. Doch im Moment der Uberlagerung
befinden wir uns ideengeschichtlich tatsichlich in einer bezeichnenden
Ubergangssituation zwischen dem Zeitalter der Psyche und dem Zeitalter
des Nervensystems. Denn unterschiedliche Vorstellungen von der Natur
der Seele und den Ursachen des Wahnsinns werden parallel angewendet
und erzeugen klinische Chimiren oder gesellschaftliche Missverstind-
nisse. Zwischen Forschung und Gesellschaft herrscht eine bemerkens-
werte Irritation dariiber, was mentale Gesundheit oder psychische Krank-
heiten sein koénnten, wie sie erkannt und behandelt werden sollen und
in welche Ordnungen der medizinischen, philosophischen und sozialen
Phinomene sie eingebettet seien. Gerade diese Missverstindnisse iiber
Krankheitsbegriffe oder Behandlungsmethoden sind Geschichtszeichen,
die den ontologischen und epistemischen Ubergang von der Psyche zum
Nervensystem markieren. Man kann diesen Ubergang als Fortgang und
Fortschritt des psychologischen Wissens tiber den Wahn begreifen. Aber
zugleicht verweist dieser Ubergang auf die Geschichtlichkeit von Wahn
und Wissen. Das nunmehr fast alt zu nennende Konzept der Psyche kann,
ebenso wie das neue Konzept des Nervensystems, als eine historische Er-
scheinung angesehen werden. Beide wurden aus einer kulturellen und
wissenschaftlichen Entwicklung heraus gewonnen und sind als Geworde-
ne im Ubergang. Wie lisst sich der gegenwirtige Ubergang vom Dispositiv
der Psyche zum Dispositiv des Nervensystems historisch begreifen? Wel-
che Erfahrungen fithren dazu, dass Individuen die neurowissenschaftliche
Wahrheit tiber ihre Seele als neue Realitit an sich selbst erfahren und das
Nervensystem als ihre Natur realisieren? Wir hatten eine Psyche — nun
haben wir ein Nervensystem — und die Transformation unserer Natur wird
durch ein effektives Zusammenspiel von Wissen, Praxis und Erfahrung
gewihrleistet, das eine genauere Betrachtung verdient.

Der noch immer gebriuchliche Begriff der Psyche ist altgriechischen
Ursprungs. Er verweist auf die Existenz eines bestimmten Problemfeldes,
das wir durch die abendlindische Ideengeschichte hindurch verfolgen

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

75


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

konnen. Auf diesem Feld treten die antike Psyche, die mittelalterliche See-
le, die neuzeitlichen Leidenschaften, das moderne Unbewusste oder die
systemischen Nerven als Phinomene in Erscheinung und sie alle haben
ihren besonderen Wahnsinn: Die antiken Blendungen der Psyche und ihr
hitziges Blut; der heilige Wahn der christlichen Seele und ihr Gegenspie-
ler das teuflische Werk; die fliichtige Form der neuzeitlichen Leidenschaf-
ten, ihre mechanische Regung und ungelenke Geometrie; die modernen
Angste des Unbewussten und seine zwanghafte Begehrensstruktur; die
neuronalen Gewitter und ihre biochemische Natur.' Anhand der ontolo-
gischen Unterschiede zwischen den Phinomenen und den epistemischen
Differenzen zwischen den Wissenstypen konnen wir erkennen, dass das
Problem des Wahnsinns jeweils in einem anderen Sein begriffen war und
entsprechend anders behandelt wurde. Psyche, Seele, Leidenschaften, das
Unbewusste und das Nervensystem sind nicht die gleichen Dinge. Sie tre-
ten nur auf demselben Problemfeld in Erscheinung, das durch vergleich-
bare Handlungsweisen markiert ist. Nicht das Wissen iiber den Irrsinn
hat sich im Laufe der abendlindischen Geschichte verbessert. Der Fokus
der Aufmerksamkeit und das Instrumentarium des forschenden Blicks auf
diesem Feld der verwirrten Handlungsweisen haben sich verschoben.
Dieser Befund weist kritisch auf die Geschichtlichkeit der Wissen-
schaften, aber auch positiv auf einen Mdéglichkeitsraum der Phinomene,
und auf diesen positiven Moglichkeitsraum wird es am Ende ankommen.
Was wir psychisch, nervlich, seelisch heiflen, hat offenbar die Kapazitit in
unterschiedlichen Seinsweisen hervorzutreten. Darin liegt das eigentlich
Spektakulire auf dem Feld des Psychischen, dass die Natur der Ursachen
des verwirrten Tuns jeweils anders verstanden und entsprechend verschie-
den gehandhabt werden kann. Uns geht es hier aber nicht nur um den Be-
fund des Unterschiedlichen, sondern auch um die Betrachtung der jewei-
ligen »Natur« des Psychischen, Seelischen, Unbewussten und Nervlichen:
Was »ist« die therapierbare Kraft der Psyche im Unterschied zur behandel-
baren Struktur des Nervensystems oder dem Beichtwesen der Seele? Was

1 | Zur Genealogie und Kulturgeschichte des Wahnsinns sollen hier exemplarisch
drei Autoren genannt sein: Roy Porter: A Social History of Madness: Stories of the
Insane, 2. Aufl. 1996; Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt
a.M. 1973, Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt a.M. 1968; oder Michael
Kutzer: Anatomie des Wahnsinns: Geisteskrankheit im medizinischen Denken der
frithen Neuzeit und die Anfénge der pathologischen Anatomie, Aachen 1998.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

sind die unterschiedlichen »Substanzen« des Psychischen? Man darf ver-
muten, dass der antike Hauch des Pneuma einen anderen Erfahrungswert
vermittelte als das géttliche Antlitz der mittelalterlichen Seele, das Verbor-
gene des modernen Unbewussten oder das Vernetzte und Topografische
der systemischen Nerven. Moglicherweise graben sich gerade vermittels
dieser Vorstellungen und Erfahrungen von der konkreten Substanz des
Psychischen die abstrakten Wissenskonzepte {iber den Wahnsinn in geleb-
te Selbst- und Krankheitsverstindnisse der einzelnen Individuen ein — In-
dividuen, die in diesen unterschiedlichen Wahrheiten {iber ihre psychische
Natur dann leben. Man muss in der abendlindischen Ideengeschichte das
Problemfeld der Psyche auf seine Substanzen hin untersuchen. Dagegen
kann es nicht darum gehen, die schon brillant und umfassend verfasste
Kulturgeschichte der Vernunft und des Wahnsinns zu wiederholen. Viel-
mehr darf die Entstehung der antiken Psyche aus den Organen der Seele
im homerischen Griechenland zum Anlass genommen werden, um je-
nem Aspekt der Substanz nachzuspiiren, der in dieser frithgeschichtlichen
Zeit dem menschlichen Selbstverstehen noch prisent war. Mit der Idee der
Substanz, gewonnen aus dem antiken Verstindnis von Psyche, sollte der
gegenwirtige Ubergang von der Epoche des »psychischen Apparats«, wie
Freud es nennt, zu einer Epoche der neuronalen Systeme als Ubergang
zwischen unterschiedlichen psychischen Substanzen verstindlich werden.

VOR ALLER ZEIT

In einer hervorragenden Studie hat der Altphilologe Bruno Snell dargelegt,
wie sich im antiken homerischen Griechenland das, was wir Geist oder
Psyche nennen, {iberhaupt erst als Idee iiber das Wesen des Menschen zu
entwickeln begann.> Odysseus, Achill oder Herkules hatten weder einen
Geist noch hatten sie eine Psyche; sie hatten etwas, was man mit Vorstel-
lungen, Emotionen, Verstindnis oder Eingebungen tibersetzen kann. Der
abstrakte Geist und die Abstraktion entwickelten sich daraus erst als Denk-
figur. Snell entfaltet seine These durch die prizise Analyse der Begriffe und
Wortverwendungen in den alten homerischen Texten. Ein Bedeutungsfeld
und Klangraum tritt hervor, der durch die genaue Lektiire ermdglicht wird.
Nicht das uns Selbstverstindliche an den Worten der alten Texte wird fiir

2 | Vgl. Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes, Gottingen 1975.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

77


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

wahr genommen, sondern ein semantischer Kontext aufgefichert. Psyche
im homerischen Epos meinte nicht das Phinomen, das unsere kulturel-
le Gegenwart damit verbindet. Es gab keine allgemeine Psyche und es
herrschte nicht der Vorstellungsraum, der das Allgemeine einer solchen
Kategorie zu fassen in der Lage war. Der Geist der Menschen war nicht
von allgemeiner, er war nicht von immaterieller Art und das Allgemeine
und Stoflose war als Vorstellungswelt nicht denkbar — so Snells Diagno-
se. Gegenuiber der kategorischen Dualitit von Geist und Korper benutz-
te der homerische Mensch eine Vielzahl von Begriffen, deren Beziehung
man sich vorstellen kann wie eine sich in die Ferne staffelnde Hiigelland-
schaft. Die Begriffe waren den Gebieten des Korperlichen und Geistigen
zugeordnet. Die Landschaft aus seelischen und kérperlichen Aspekten des
Menschen war begriffen als ein zusammenhingendes Bild. Es gab nicht
den einen Korperbegriff und nicht das singulire Geistwort und nicht die
ontologische Differenz zwischen Leib und Seele, sondern das Korperliche
als Leiche (soma), die Gelenke und Glieder in der Beweglichkeit (gyia), die
Muskeln der Kraft (melea), die Haut als Grenze des Korpers (crds) und den
Wuchs, der nur im Akkusativ vorkam (demas), das Geistige als Totenseele
(psyche), die Leidenschaften und Bewegungen der Emotionen (thymos) so-
wie die Vorstellungen und Gedanken der Vernunft (noés). Wie die Muskeln
und Glieder waren die Emotionen und Vorstellungen von organischer Na-
tur: »Organe des Lebens« wie Snell es — Worte suchend — formuliert.

In dieser Vielheit unterschiedlicher Organe begriff sich der homeri-
sche Mensch flieRend in seinem kérperlichen und geistigen Gefiige. Das
Koérperliche schien in Bestandteile differenziert, das Geistige in Organen
und Situationen konkretisiert. Als Atem oder Wind entschwand das Organ
der Totenseele des Menschen durch den Mund. Diese Psyche hatte einen
korperlichen Ort und eine atmende Substanz. Das Auge war das Organ
der Erkenntnis, das Herz das Organ der Einsicht. Diese beiden erschienen
auch als Gétterfiguren und hatten darin sowohl eine organische Substanz
wie eine figurative Kraft. Beim frithen griechischen Menschen gingen
nicht nur die geistigen und korperlichen Bereiche ineinander iiber, son-
dern er sah sich auch im Ubergang zu den gbttlichen, den tierischen und
den natiirlichen Sphiren. Durch die Nihe zum Géttlichen war schlieRlich
kein homerischer Mensch selbststindig in seinem Denken. Sein Geist,
sein nods, war von iibernatiirlichen Weisungen und Eingebungen gelei-
tet. Die eigenstindige Rationalitit, die in der attischen Philosophie schon
bald zur Signatur des Menschen werden sollte, war dem homerischen

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

Menschen fremd. Dieser war sich demgegeniiber dem Ubergang zum
Géttlichen bewusst. In einer gleichzeitigen Uberhshung und Entmiindi-
gung platzierte sich der homerische Mensch in begnadeter Kommunika-
tion mit dem Géttlichen und in abhingiger Existenz, denn »echte, eigene
Entscheidungen des Menschen kennt Homer nicht«. Stattdessen waren
nods und thymos von gottlichem Wirken geprigt und Snell identifiziert im
antiken griechischen Vokabular variantenreiche Kraftbegriffe, welche die
unterschiedlichen Weisen des Wirkens und Beeinflussens benennen. Es
scheint, als wire die geistige Bewegung des Individuums eine Fremdbewe-
gung gewesen, die zugleich in die organische Substanz des Eigenen ein-
gelassenen war. Entsprechend muss auch der fremdgesteuerte Geist kein
Irrsinn gewesen sein, sondern Normalitit. Es konnte im homerischen
Griechenland kein Wahnsinn als das Andere der Vernunft existieren, weil
die Fremdbestimmung Teil der geistigen Selbstwahrnehmung war und
der Mensch in jeder Hinsicht von AuRerlichem reflektiert und bewegt war.
Die Blendungen der Hera, durch deren Einfluss Herkules seine Kinder
ermordete, ebenso wie die Eingebung der Pallas Athene, durch die sich
Odysseus in der Sage seinem Sohn zu erkennen gab, sind von gleicher
aufler-sich-seiender Qualitit — nur die Handlungen unterscheiden sich
und stellen die Protagonisten tiberraschenderweise vor ethische Proble-
me. Die umarmende Geste des sich zu erkennen gebenden Odysseus war
fiir den homerischen Griechen von rithrender Qualitit, die mordende Tat
des Herkules dagegen ein Frevel. Die Tobsucht des Herkules, die von den
Gottern herriihrte, befreite offenbar das antike Individuum nicht von der
Verantwortung. Im Nachhinein erkannte Herkules das Morden als seine
unnormale und falsche Tat und nahm die Schuld trauernd auf sich.

Es scheint, als wiren im homerischen Griechenland die Krifte der
Psyche fremd gewesen, die Substanzen der Seelenorgane aber eigen und
darin in die Fremdheit des Seelischen zugleich der Aspekt des Eigenen
eingewoben. Wahnsinnig waren die, welche durch géttlichen Einfluss
mit jhrem Korper taten, was dem menschlichen und gottlichen Ethos wi-
dersprach; ein Selbstwiderspruch der Gétter, ausgetragen am Korper des
Menschen. Wie wurde eine solche verwirrende Angelegenheit im homeri-
schen Griechenland behandelt? Wie wurde das Mentale zugleich als géttli-
che Einflussnahme und kérpereigenes Organ erfahren? Offenbar wurden
Wahnsinn und Vernunft gleichermafien als Schicksal akzeptiert; Heilung

3 | Snell: Die Entdeckung des Geistes, S. 28.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

79


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

8o

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

dagegen war keine Vokabel, die zur antiken Blendung passte. Die Institu-
tion des Tempel-Orakels oder die Praxis der sagenhaften Erzihlung mégen
die kulturellen Rahmen bereitgestellt haben, innerhalb derer die Ereignis-
se von Wahnsinn und Einsicht im kosmischen Ganzen platziert werden
konnten. Die Erfahrung der eigenen Psyche wurde iiber diesen narrativen
Sinnzusammenhang vermittelt und erklirt, nicht allerdings, um der Wie-
derherstellung einer mentalen Gesundheit den Weg zu bereiten, sondern
um die Stimme der Gétter durch Wahnsinn und Vernunft zu erkennen.

ENTDECKUNG DER TIEFE

Eine neue Auffassung von der Qualitit des Seelischen trug einige Jahrhun-
derte spiter als Erster der antike Philosoph Heraklit vor. Nach Snell diffe-
renzierte er das Menschliche in zwei Aspekte: Korper und Seele — soma, die
ehemalige Leiche und psyche, die alte Totenseele — und er sprach von die-
ser neuen Psyche mit einem Begriff, der dem Koérperlichen wesensfremd
gewesen war: Tiefe. Das Korperorgan kannte keine Tiefe, die geistige Di-
mension jetzt schon. Es ist diese Idee von Tiefe, die das Wesen des Geis-
tigen in der abendlindischen Kultur charakterisieren wird, und sie ist im
5. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung erstmals formuliert worden. Mit
der Tiefendimension als eigenstindiger Beschaffenheit emanzipierte sich
das Psychische im alten Griechenland von den Organen des Kérpers, aber
auch von der Beherrschung durch die Gétter. Die Menschen werden tief-
sinnig und dadurch autonom. Das neue Verstindnis von der Seele etabliert
das Prinzip des eigenen Lebens. Der Mensch war nicht mehr Spielfeld der
auflerirdischen Gétter. Er war selbstindig, weil seine Seele sein Eigenes
war. Als Eigenes war diese Seele nicht mehr organisch, aber Lebenskraft.
Sie war Eigenes und zugleich Unkorperliches geworden und in dieser neu-
en ontologischen Abmischung war die Seele die Ermdglichung des leben-
digen Organischen. »Notwendig also muf} die Seele« schlieflich auch fur
den attischen Philosophen Aristoteles im 4. Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung »ein Wesen als Form(ursache) eines natiirlichen Korpers sein,
der in Moglichkeit Leben hat«.# Der Korper ist die Moglichkeit des Lebens,

4 | Aristoteles: Uber die Seele, mit Einleitung, Ubersetzung (nach W. Theiler)
und Kommentar herausgegeben von Horst Seidl, Hamburg 1995, S. 61 (De Ani-
mall. 1, 412a).

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

wihrend die Seele diese aktualisiert. Die Psyche als das Andere des soma
wird zur Bedingung des zen, dem Leben der Kérper: als Denkvermégen bei
den Menschen, als Wahrnehmungs- und Bewegungsvermogen auch bei
den Tieren sowie als Wachstumsvermdégen bis hin zu den Pflanzen. Was
gottliche Wirkungskraft war, wird zur Wirkungsweise des Lebendigen und
damit zur inneren Bewegung der Korper.

Was ist — so moéchte man Aristoteles nach den Erkenntnissen mit den
homerischen Substanzbegriffen der Seele fragen — was ist die Substanz
dieser Kraft, die vom Inneren der Kreaturen aus diese in ihrem Wahrneh-
men und Bewegen, Wachsen und Denken als Lebendige aktualisiert? An-
ders als bei den homerischen Seelenvermdégen, die als Organe des Kérpers
und Krifte des Gottlichen begriffen waren, stellt sich nun die Frage nach
dem substantiell anderen Charakter von Kérper und Geist und diese Fra-
ge wird die abendlindische Ideengeschichte in unterschiedlichen Varian-
ten bis in die Moderne hinein beschiftigen. Die Wirkung der seelischen
Kraft auf den Korper ist das Geheimnis, das der Begriff der nachhomeri-
schen Psyche aufbewahrt. Fiir Aristoteles im attischen Griechenland ist
das Leben, und mithin das Seelische, durch Metabolismus gekennzeichnet:
Durch seelische Kraft vermag sich das Leben als Verinderung auf einen
neuen Zustand hin zu generieren. Dabei bestimmt Aristoteles das Wachs-
tum als Verdnderung des Organischen, das Denken als Verinderung des
geistigen Zustands oder die Bewegung als eine Verinderung im Raum.
Nichts bleibt, wie es ist, sondern strebt einem neuen Zustand zu und da-
rum lebt es. Dass es sich verdndert, ist durch die Kraft des Psychischen
erklirlich. Die Seele ist keine géttliche Wirkung, sondern das Geheimnis
des bewegenden Bewegers. Wie aber bewegt das Seelische, wenn keine
Kraft auer ihr wirkt? Was ist die Substanz des Strebens, von dem ausge-
hend das Leben im Kérper wirkt? Aristoteles greift zur Bestimmung dieser
Substanz auf die, dem attischen Griechen geliufige Vorstellung vom preu-
ma zuriick: denn »dasjenige, was [vom Seelischen her kérperlich] in Bewe-
gung setzt, mufl iiber eine gewisse Kraft und Stirke verfiigen. Es ist aber
offensichtlich, daf} alle Lebewesen ein angeborenes Pneuma besitzen«, so
Aristoteles, »und durch dieses Pneuma stark sind.«’> Von welcher Art ist
dieses pneuma, das im Dazwischen von Koérper und Seele wirkt?

5 | Aristoteles: Uber die Bewegung der Lebewesen. Uber die Fortbewegung der
Lebewesen, ibersetzt und erldutert von Jutta Kollesch in: Werke in deutscher

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

81


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Als bewirkende Kraft im (beseelten) Korper ist das pneuma als feinerer
Atem, Odem oder Hauch bestimmt. Es vermittelt die seelisch bereitgestell-
te Form oder Idee von Wachstum und Bewegung, Leidenschaft und Denk-
fihigkeit. Der pneumatische Mediator bewegt sich gleichsam zwischen der
Potentialitit und Materialitit des Korpers und der nichtorganischen und
nichtgottlichen Aktualitit der griechischen Seele und verfiigt »sowohl tiber
eine (gewisse) Schwere im Vergleich mit den feurigen Substanzen als auch
tiber eine (gewisse) Leichtigkeit im Vergleich mit den entgegengesetzten
Substanzen«.® Pneuma ist stofflich ausreichend schwer, um zu bewegen,
und doch zu leicht, um bewegt zu werden, und dabei als bewegte und be-
wegende Kraft ein feinerer Atem. Mit diesen stofflichen und doch fliichti-
gen Qualititen erinnert das attische pneuma noch an die Totenseele, die im
homerischen Epos die Kérper durch den Mund verlief3.

Das antike pneuma erscheint als gleichzeitig physischer und geistiger
Impuls, der zwischen dem Materiellen und dem Immateriellen situiert ist
und als Medium die Kraft des Lebens bereitstellt und iibertrigt. Vermittels
des pneuma verschrinken sich der geistige Wille oder die seelische Form-
idee mit der korperlichen Verinderung und dem organischen Leben. Die
Vorstellung von Kraft selber scheint im Begriff des pneuma aufgehoben
—verstanden in Worten der stofflichen physis, aber beschreibend die Aktivi-
titen der psyche. Diese Energie (energeia), die pneuma genannt wird, ist eine
wahrhaft intermediale Kraft zwischen Stoff und Tiefe, Korperleben und
Formidee — und es wird deutlich, dass die Frage nach der Substanz des Psy-
chischen nicht nur eine Untersuchung der geistig-seelischen Grundbegrif-
fe nach sich zieht, sondern mit der schillernden Bedeutung der Begriffe
von Kraft, Energie oder Antrieb konfrontiert ist — jenen Michten, die im
Dazwischen der physischen und psychischen Dinge zu wirken scheinen.

MEDIALE SUBSTANZEN

Eine detaillierte Entwicklungsgeschichte der Begriffe und Substanzvorstel-
lungen des Psychischen — vom antiken pneuma tiber den mittelalterlichen
spiritus hin zum deutschen Geist und franzgsischen esprit — bietet die Medi-

Ubersetzung, herausgegeben von Hellmut Flashar, Bd. 17, Zoologische Schriften
I, Berlin 1985, S. 20 (De Motu Animalium 10, 703a).
6 | Ebd., S. 21.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

zinhistorikerin Marielene Putscher.” Sie bestitigt, dass sich das pneuma als
eine, aus dem Mythos entspringende, bildliche Vorstellung vom korperli-
chen Leben als Atem, Wind oder Luft in der Abgrenzung zu den altgriechi-
schen Begriffen von thymos (Erregungen) und nous (Vernunft) formierte.
Preuma meinte damit die physischen Aspekte der seelisch motivierten Le-
benskraft als stofflichem Atem. Die Ambivalenz von Seelischem und Phy-
sischem, Stofflichem und Luftigem versammelte sich im pneuma-Begriff,
der dem Psychischen eine belebende Kraft verlieh. Diese atmende Kraft
zwischen Seele und Korper war die Substanz des pneuma. Das lateinische
spiritus beerbte das griechische pneuma auf dem Problemfeld der seelisch-
fltichtigen Dinge und verschob dessen Bedeutung im christlichen Vorstel-
lungsraum. Der mit christlichem Glauben angereicherte spiritus fiillte die
Vermittlungsposition zwischen gottlichen und irdischen Prozessen aus.
Die religiése Vorstellungskraft des Christentums sorgte fiir eine Wieder-
belebung der gottlichen Krifte, die — wie bei den homerischen Menschen —
im Bereich des Seelischen wirkten. Die vielen und widerstreitenden Krifte
olympischer Gottheiten wurden durch die monotheistische Kraft des einen
christlichen Gottes ersetzt und Er dirigierte nicht als physische Figur die
mentalen Entscheidungsprozesse, wie seinerzeit Pallas Athene, sondern
offenbarte sich figirlich allenfalls den Mystikern. Nicht anthropomorph,
sondern als abstrakte Kraft wirkte spiritus zwischen gottlicher Allmacht
und seelischem Leben und beseelte die christlichen Leiber mit frommer
Vernunft. Doch auch das Andere der frommen Seele — der Wahnsinn —
war im mittelalterlichen Vorstellungsraum von iibernatiirlichen abstrak-
ten Kriften des Bosen motiviert. Als verdammte Seelen litten die Irren
unter dem bosen Geist — dem spirutus malus — des Teufels oder dem Ein-
fluss von Hexen. Satanische Besessenheit charakterisiert unverniinftiges
Verhalten und diese »Wahrheit des Wahns« bringt den Ideengeschichtler
Michel Foucault riickblickend dazu, an der Verriicktheit im Zeitalter der
Inquisition eine religi6se, nicht eine psychische Erscheinung zu erkennen.
Die Seinsweise der Verwirrung als Aberglaube sei im christlichen Vorstel-
lungsraum in eine Begriindung der Geschehnisse eingebettet, die sich von
der neuzeitlichen Erklirung fiir Vernunft und Unvernunft so fundamen-
tal unterscheide, dass nicht von den gleichen Phinomenen gesprochen
werden kénne. Fiir Foucault wird die Psyche, die wir als Abweichung von
der Norm des Gesunden kennen, erst in der Folge aus den Krankenhiu-

7 | Marielene Putscher: Pneuma, Spiritus, Geist, Wiesbaden 1973.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

83


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

sern und Verwahranstalten der klassischen Moderne geboren.® Im Mittel-
alter hingegen trat Wahnsinn als Teufelswerk und Vernunft als géttliche
Beseelung auf. Der spiritus sanktus (der Heilige Geist) etablierte sich als
begrifflicher Platzhalter fiir die fromme Verbindung zwischen géttlicher
Gnade und menschlicher Tugendseele. Als Medium zu Gott gehorte dieser
Heilige Geist ebenso wie die teuflische Besessenheit in den Bereich der
sakralen Erscheinungen, nicht der medizinischen Fakten des menschli-
chen Lebens. Die Seele konnte im christlichen Vorstellungsraum nicht er-
kranken, sondern in Aberglauben verfallen. In substanzieller Hinsicht war
dem religitsen spiritus keinerlei stoffliche Bedeutung eigen. Weder war er
als Organ in den menschlichen Kérper eingeboren, wie homerisches nods,
noch hatte er die stoffliche Qualitit einer schweren Luftigkeit wie das pneu-
ma. Die Substanz des spiritus war die rein metaphysische Kraft des Lebens,
die der Mensch als stindiges Schicksal oder milde Gnade erfuhr.

Die pneumatisch-luftige Substanzidee der griechischen Seele ging al-
lerdings im Laufe der Ideengeschichte nicht vollstindig verloren, ebenso
wenig wie die Vorstellung eines Seelenorgans. Die Ideen von einer stoff-
lichen Seele und organischen Erdung des Geistigen floss in einen spiritus-
Begriff ein, der sich parallel zur sakralen Bedeutung entwickelte. Das Wort
spaltete sich, so Putschers bemerkenswerte Analyse, in ein metaphysisches
und ein physisches Bedeutungsfeld. Neben dem abstrakten spiritus bildete
sich ein konkreter spiritus heraus, der seine stoffliche Qualitit gegentiber
dem antiken pneuma zwar verinderte, doch ebenso konkret war wie die-
ser. Das Luftige des pneuma wurde im Mittelalter durch die Vorstellung
von Flussigem ersetzt. Der Begriff des fluidum tauchte auf und benann-
te die fliichtige Substanz der Kraft des FlieRens. Dieses mittelalterliche
Seelen-fluidum nun hing sehr konkret und organisch mit dem pulsieren-
den Herzen und warmen Blut des lebendigen Organismus zusammen.
Blut konnte als Lebenssaft begriffen werden, und Blut zu geben oder Blut
zu verlieren entwickelte sich zur wesentlichen Erfahrung, durch welche
der mittelalterliche Mensch seiner seelischen Substanz oder deren Verlust
gewahr wurde. Das Element der metaphysisch-physischen Zweifachbedeu-
tung, wie es der spiritus-Begriff entfaltete, taucht im franzdsischen lesprit
wie im deutschen Geist wieder auf, wenn einerseits die seelische Kraft und

8 | Vgl. zur Genealogie der Psyche die Arbeiten von Michel Foucault: Geburt
der Klinik, Frankfurt a.M. 1988 sowie Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt a.M.
1973.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

andererseits der alkoholische Garprozess gemeint sind (Weingeist). Hier
aber kommt eine weitere und neue sprachliche Konnotation in das Spiel
der seelisch-psychisch-pneumatischen Begriffe: Das deutsche Wort Geist
ist vom germanischen Wortstamm her mit dem Bedeutungsfeld des Un-
heimlichen verbunden. Mit diesem deutschen unheimlichen Beiklang im
Geistigen ist nunmehr die Spur fiir das Denken Sigmund Freuds gelegt.

DAs UNHEIMLICHE DES UNBEWUSSTEN

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts hob der Seelenarzt und Nervenforscher
Sigmund Freud bei seinen Studien zur Hypnose und bei den Traumana-
lysen an, um ein dezentrales Konzept von Psyche zu postulieren. Es soll-
te mafdgeblich fiir das abendlidndische menschliche Selbstverstehen des
20. Jahrhunderts werden. Aus der Perspektive Freuds war der moderne
Europier nicht von einer einzigen, holistischen Seele geprigt, sondern —
ebenso tibrigens wie die homerischen Griechen — von verschiedenen As-
pekten des Mentalen. Das Konzept der antiken Seelenorgane findet sich
zu einem gewissen Grad in den freudschen Instanzen von Es (Unbewusst-
sein), Ich (Bewusstsein) und Uber-Ich (Gewissen) wieder. Freud betonte,
dass die verschiedenen geistigen Fihigkeiten wie Denken, Fithlen, Wahr-
nehmen und Wollen nicht unter einem einzigen Begriff zusammengefasst
werden konnten, ebenso wie das Wesen der Psyche nicht mit dem Wesen
des Bewusstseins identisch sei.? Denken, Fithlen, Wahrnehmen, Wollen
und Triebe sind Aspekte der Seelenlandschaft, die zwischen sichtbarem
Vordergrund und opakem Hintergrund changieren.

Anders, allerdings, als die aufgeficherte und ineinander tibergehende
Landschaft von Seelenbereichen und Korperteilen im homerischen Vor-
stellungsraum, war die freudsche Welt gleichsam in Himmel und Erde,
Sichtbares und Unsichtbares unterteilt. Der Nervenarzt der Moderne ging
von der seit dem attischen Griechenland vorherrschenden Primisse aus,
dass eine kategorische Differenz zwischen Geist und Materie existiere, um
dann allerdings — innerhalb der Sphire des Geistigen — die Phinomene
des Seelischen zu differenzieren und eine qualitative neue Kategorie des
Unheimlich-Unsichtbaren einzuftihren. Freud schlug auf diese Weise eine
neue Ordnung der Dinge in der Welt dessen vor, was zuvor als Seele be-

9 | Sigmund Freud: Abri der Psychoanalyse (1938), Frankfurt a.M. 1970.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

8s


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

kannt gewesen war. Als Konsequenz dieser ontologischen Neuformation
vermittelt nun die psychische Kraft, die zuvor als pneuma, spiritus oder
Geist verstanden wurde, nicht linger zwischen Geist und Korper, sondern
innerhalb des psychischen Apparates selbst. Sie hat auch nicht mehr direkt
etwas mit dem Phinomen des Lebens zu tun, sondern sie organisiert die
Seele selber. Zwischen den Instanzen von Es, Ich und Uber-Ich tauchen
Gewalten und Energien auf. Als Realitit der Psyche kommt die Dynamik
innerhalb des Apparats in den Blick: Psyche wird ontologisch als Kampf
der Krifte zwischen den Gewalten des Unbewussten, Bewussten und dem
Gewissen konzipiert.

Als Konsequenz dieser innerpsychischen Kriftelehre unterscheiden
sich die Verniinftigen und die Wahnsinnigen nur graduell voneinander
— abhingig von der Balance ihrer psychischen Energien. Freud charak-
terisierte den Wahnsinn als geistige Krankheit und den Zustand einer
psychischen Ausgeglichenheit als Gesundheit, doch nichtsdestotrotz ent-
falten sich abweichende Geisteszustinde wie Neurosen oder Psychosen
innerhalb derselben Entwicklungslinie wie normale Geisteszustinde. Im
Falle der Geisteskrankheiten ist der gesunde und zurechnungsfihige Aus-
gleich zwischen den Trieben des Unbewussten und den Anspriichen des
Gewissens aus den Fugen geraten. Der Wahnsinn als moderne Krankheit
ist eine Entwicklungsstorung des Einzelindividuums. Unausgelebte Trie-
be steigern sich ins Unermessliche, Mechanismen der Unterdriickung
halten sie im Zaum, um schlieRlich jenen Zustand seelischer Spannung
zu erreichen, in dessen Folge sich die verborgenen Gewalten der unter-
driickten Wiinsche unvermittelt und unkontrollierbar in »Anfillen« oder
»Wahnvorstellungen« ihren Weg an die Oberfliche des Bewusstseins bah-
nen. Gleichsam despotisch generiert sich die Triebstruktur, deren Balance
mit den Anforderungen der Sitte nicht gefunden werden konnte. Die un-
heimliche Kraft als Spuren im Asphalt verfolgt jene Frau, die sich dieses
Zeichens ihres Unbewussten nicht erwehren kann. Eine Politik der Ins-
tanzen scheint notwendig zu werden, um die Macht des Es wieder in die
Balance zu bringen. Diese Politik der Instanzen fiithrt in die Konzeption
der Psychotherapie. Freud verst6ft den unbalancierten Menschen nicht
aus der Gemeinschaft der Gesunden und geif3elt ihn nicht moralisch, aber
er erklirt seinen Zustand fiir geisteskrank und beansprucht ihn zu heilen.
Was wird in dieser Therapie der Seelenheilung zum Gegenstand der Be-
handlung gemacht — anders formuliert, was ist die Substanz der kranken
Psyche? Wihrend die Instanz des Bewusstseins als durchsichtig und ver-

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

stindlich erscheint und das Gewissen auf moralische Standards der Ge-
sellschaft zuriickzufiihren ist, bleiben die Triebe, Instinkte und Wiinsche
sowie deren plétzliche Ausbriiche opak. Wie von fremden Quellen gespeist
scheint das kranke Individuum zu sein. Das Es des Unbewussten verkor-
pert die Qualititen einer verborgenen unheimlichen Tiefe. »Das Reale ist
unerkennbar«, notiert Freud (52). Einzig in Triumen und bei Hypnosen
artikuliert sich die Stimme des Unbewussten verschliisselt und weist kryp-
tisch auf die Realitit seiner Existenz.

Wie kann jedoch diese Substanz des Unbewussten in ihrem Sein ver-
standen werden? In dem Mafe, wie Es in einem Prozess entschliisselt
werden muss, den Freud als »Psychoanalyse« entwirft, und dadurch, dass
Seine Triebe geheimnisvoll verborgen sind, scheint das Unbewusste den
menschlichen Geist von einer unfassbaren Position aus zu kontrollieren.
Die Dimension des Unheimlichen entsteigt jenem Arrangement, in dem
das Unbewusste zugleich fordernd, unfassbar und willkiirlich ist — eine
bizarre Macht. Die Psychoanalyse als eine Praxis der Dechiffrierung der
verborgenen Wahrheit einer gegebenen Konstellation des Psychischen
— ob nun gesund oder krank — offenbart dem Patienten die Realitit sei-
nes Unbewussten als Existenz jenseits des Fassbaren. Die Substanz des
Psychischen scheint das Unheimliche zu sein: Stammelnde Spuren und
beklemmende Phantasien weisen auf die geheimen Triebe und deren
Wahrheit. Sie bediirfen der hermeneutischen Auslegung. Der psychische
Apparat wird in der Praxis der Psychoanalyse durch den Prozess des Ana-
lysierens erfahrbar und darin in seiner unheimlichen Substanz realisiert.
Diese freudsche Substanz des Unheimlichen scheint aber nunmehr von
einer neuen Psyche und anderen Substanzen verdringt zu werden.

DAs SYSTEM DER NERVEN

Schon C.G. Jung als Nachfolger und Kritiker Freuds polemisiertin den 50er
Jahren des 20. Jahrhunderts gegen die naturwissenschaftlichen Ansitze,
das Psychische als Kérperphinomen zu konzeptualisieren — als ob die Psy-
che blof} ein irrelevanter Dunst sei, der aus der biochemischen Struktur
der Proteine aufsteigt. Die neurowissenschaftlichen Primissen wurden
schon zu dieser Zeit als Gefahr fiir die Hermeneutik der Psyche angese-
hen und tatsichlich hat inzwischen das neurowissenschaftliche Verstehen
von Bewusstsein und »geistiger Unordnung« umfassend an Bedeutung

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

87


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und Einfluss gewonnen. Moglicherweise halten die meisten Menschen das
Unheimliche der Triebe fiir eine altmodische Idee des Abendlandes und
erfahren ihren psychischen Apparat nicht linger als Balanceakt zwischen
Unbewusstsein, Bewusstsein und Uberbewusstem. Selbstbewusstsein
wird als neuronales Phinomen wahrgenommen und mentale Verwirrung
als funktionale Stérung. Was aber charakterisiert die ontologische Dimen-
sion dieses Systems im Unterschied zur Tiefenstruktur des Unbewussten?

Die alte Psyche verstanden als Phinomen jenseits von Korperlichkeit
wird ersetzt durch das neuronale System, begriffen als materielle Struktur.
Freud hatte das korperliche Nervensystem als unbedeutende, blof} materiel-
le Vorbedingung des Geistigen betrachtet. Nach Einschitzung von Daniel
C. Dennett, einem US-amerikanischen Wissenschaftstheoretiker, gehort
demgegentiiber die alte kategorische Trennung zwischen Geist und Mate-
rie zur Gruppe der falschen ontologischen Ideen in der abendlindischen
Geistesgeschichte. Sie muss durch die strukturelle Einheit des neuronalen
Systems ersetzt werden, das Korper und Seele gleichermafen vertritt und
durch verschiedene Stadien dessen, was nunmehr »Komplexitit« genannt
wird, Bewusstsein erzeugt.® Das menschliche und tierische Bewusst-
sein unterscheide sich in der Folge unterschiedlicher Komplexititsstufen
graduell nicht kategorisch. Kérper und Geist bestiinden aus der gleichen
Substanz, die nicht eigentlich als Materie, sondern als Struktur begriffen
gehorten. Wahnsinnige leiden unter einer Verletzung dieser Struktur, die
»Unordnung« erzeugt. Geisteskrankheit ist zur mental disorder geworden.
Ironisch spricht Dennett riickblickend vom »Mythos der zweifachen Uber-
fihrung« zwischen koérperlicher und geistiger Wahrnehmung, welche das
alte Modell von der kategorischen Trennung zwischen geistiger Psyche
und materiellem Korper dominierte: In diesem Mythos wiirden die physi-
kalischen Ereignisse von Licht, Schall oder Temperatur durch die Sinnes-
organe in nervliche Signale tiberfithrt und diese Impulsketten wiederum
an einem besonderen zentralen Ort im Korper in ein gewisses anderes
Medium, das Medium des Bewusstseins, tiberfiihrt. In diesem anderen
Medium des Bewusstseins hitten nun die relevanten geistigen Prozesse
stattgefunden. Alles, was das Bewusstsein dagegen in Wirklichkeit besitze,
sei seine Struktur der Nerven und die immer gleichen elektrischen Impul-
se, die durch die langen Aste der Nervenzellen wanderten und an den Syn-

10 | Daniel Dennett: Kinds of minds: towards an understanding of conscious-
ness, London 1996.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

apsen durch Neurotransmitter gehemmt oder weitergegeben wiirden. Im
Zeitalter der neuronalen Systeme sind die neuronalen Netzwerke selber,
durch ihre komplizierte Struktur und darin transformative Kraft, der Ha-
fen des Bewusstseins und entsprechend auch der Sturm der Verwirrung.
Das Gehirn erstellt sich seine Realitit — genauer das normale oder idio-
synkratische Bewusstsein von Realitit — auf der strukturellen Grundlage
seines neuronalen Systems. Fiir den Gehirnphysiologen Gerhard Roth be-
deutet diese Kraft der Selbstorganisation des neuronalen Nervensystems,
dass von einem mentalen Konstruktivismus ausgegangen werden miisse,
in dem die Welt als Aktivitit des Nervensystems erstellt wiirde." Diese
Konstruktion funktioniert im Vergleich zur Norm der umgebenden Hirn-
konstruktionen unauftillig oder sie misslingt als Unordnung und Wahn.
Kein verborgener Trieb, keine heimliche Energie, kein unbewusstes
Begehren bringen die Psyche aus dem Gleichgewicht, sondern ein phy-
sikalischer — priziser ein struktureller oder funktionaler Fehler im neuro-
nalen System verursacht Abweichungen in der Wahrnehmung oder ab-
normes Verhalten. Aufgrund dieser Strukturfehler erkennt der Mann in
seiner Gattin einen Hut. Die Substanz der psychischen Energie hat eine
systemische Qualitit erhalten, die, in biochemischen Begriffen konzep-
tualisiert, den Fluss von Impulsen durch hemmende oder verstirkende
Reaktionen regelt. Eine Behandlung mentaler Unordnung greift an dieser
biochemischen und kybernetischen Logik in die Systematik der neurona-
len Netzwerke ein und hemmt oder stimuliert deren Selbstorganisation.
Der biochemische Apparat der Psyche — der als Apparat der psychi-
schen Instanzen bekannt geworden war — konvertiert in ein komplexes
System von Reaktionen, Verbindungen und gehemmten oder angeregten
Aktivititszustinden. Ontologisch gesehen erzeugt Aktivitit selber das Da-
sein der Psyche, indem sie das System als solches konstituiert. In diesem
Sinne beeinflusst jede Manipulation das System und seine Realitit nicht
auf der Ebene der Materialitit, sondern innerhalb der Dimension seiner
systemischen Aktivitit. Im Vergleich zum freudschen Konzept der Psyche
kann im Bereich des neuronalen Systems keine Hierarchie der Instanzen
mehr unterschieden werden, sondern ein rangloses Spiel der Verbindun-
gen ist aktiv. Was ist der Unterschied zwischen einem System der Ner-
ven und den Instanzen der Psyche? Anstelle der balancierten psychischen
Autorititen — aufsteigend von der Tiefe des Es bis hin zu den Gefilden

11 | Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit, Frankfurt a.M. 1997.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN

89


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

des Uber-Ichs — impliziert das neuronale System die Vorstellung von einer
strukturellen Topografie der Psyche, welche auf der ontologischen Ebene
der Interaktivitit und Verbundenheit existiert. Anstelle der psychischen
Untiefe erklirt »mentale Unordnung« das Problem.

Die topografische oder strukturelle Qualitit des Nervensystems erweist
sich als ebenso revolutionir wie die Entdeckung der Tiefe im 5. vorchrist-
lichen Jahrhundert. Sie fiigt ein kategorisch neues Verstindnis von psy-
chischer Substanz zu den bestehenden Ideen des Psychischen hinzu. Die
Vorstellung von Geist und Kérper als einem biochemischen und neurona-
len System ist in dem Mafle nicht einfach reduktionistisch, wie sie das Psy-
chische nicht simpel auf Materie reduziert, sondern Geist und Kérper auf
einer neuen systemischen und konstellativen Ebene konzipiert. Tiefe ist
dem neuronalen System ebenso fremd, wie sie den antiken Organen der
seelischen Qualititen fremd war. Aber neue ontologische Qualititen wie
Komplexitit und Interaktivitit tauchen auf und unterstiitzen eine Existenz
des Psychischen, die mit dem Begriff des Systems definierbar wird. Wir
existieren geistig, weil wir ein System am Arbeiten haben. Und wir begin-
nen gerade erst zu spiiren, was es fiir das Selbstverstehen der Menschen
bedeutet, wenn geistige Gesundheit und psychologische Abweichung in
Begriffen von biochemischer Reaktion — oder mehr noch — als topografi-
sche Qualitit des Systems und Stufe der Komplexitit wahrgenommen und
fiir wahr genommen werden.

https:/fdol. 73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IEEEEN



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

