
Die Leidenschaften des Nervensystems 
oder die Substanzen der Psyche

Herkules ermordet seine Kinder. Spuren im Asphalt verfolgen eine Spa-
ziergängerin. Ein Mann verwechselt seine Frau mit einem Hut. Heiseres 
Lachen torkelt über grundlose Normalität. Was sind das für Phänomene? 
Herkules wird im antiken Griechenland von der Göttin Hera mit Wahn-
sinn geblendet. Die Spaziergängerin plagt im kaiserlichen Wien ein Ver-
folgungswahn aus der Tiefe ihres Unbewussten. Der Mann leidet unter 
einem Gedächtnisdefekt, den der Neurologe Oliver Sacks 1985 so wunder-
bar beschrieben hat und bei dem die visuellen Informationen nicht mit 
dem semantischen Gedächtnis verbunden werden. Es scheint, als wären 
dies verschiedene Erscheinungen zu unterschiedlicher Zeit. Zugleich sind 
wir aber geneigt, in ihnen allen die Krankheiten der Seele zu erkennen. 
Was ist das Gemeinsame, das uns ermuntert, in diesen Phänomenen geis-
tige Irrgänge zu sehen? Ist es unsere Annahme, dass die Natur des Men-
schen über die Jahrhunderte gleich geblieben ist und über die Zeit zu gele-
gentlicher Verwirrung neigt? Oder unterscheidet sich doch die Raserei des 
Herkules von dem Verfolgungswahn der Frau und den Verwechslungen 
des Mannes ontologisch in ihrem Dasein und epistemologisch in ihrem 
Verstandenwerden? Die Substanz der jeweiligen Verwirrung – die göttliche 
Raserei, der unheimliche Wahn, das beschädigte Gewebe – scheint unter-
schiedlich zu sein. Doch offenbar sind es nur Varianten der Abweichung 
von der Norm des Gewöhnlichen – Abweichungen, welche die Krankheiten 
der Seele markieren – Verhaltensanomalien – aber was ist das Normale? 

Die Vorstellungen über den Wahnsinn geben Auskunft über die Vor-
stellungen, die sich die Menschen von ihren Gewohnheiten und ihrer Ver-
nunft gemacht haben, und sie sprechen von der Natur des normalen Verhal-
tens. Anscheinend ist es unüblich seine Familie umzubringen, anstelle des 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN74

Hutes den Kopf der Gattin zu ergreifen oder von unsichtbaren, beweglich-
belebten Spuren verfolgt zu werden. Ist dies unüblich in einer bestimmten 
Epoche oder generell? Die Vorstellungen von der Natur der Vernunft diffe-
rieren, historisch gesehen, erheblich und entsprechend unterscheiden sich 
auch die Vorstellungen von den Ursachen der Abweichungen: So waren in 
manchen Zeiten die Kräfteverhältnisse unausgeglichen, welche das Unbe-
wusste, das Bewusste und das Über-Ich in einer »normalen« Balance hiel-
ten. In anderen Zeiten wurden Seelenteile von Dämonen entwendet und 
ließen besessene Lücken zurück. Dann wieder kam es zu Durchblutungs-
störungen, die ganze Hirnareale verwirrten, oder es schäumte das Blut, so 
dass sich die Vorstellungen erhitzten. Waren bei diesen unterschiedlichen 
Konzepten, mit denen sich die Menschen das Phänomen der geistigen An-
omalie erklärten, auch die Erscheinungen jeweils andere gewesen? In der 
Praxis wurden die Abweichungen variantenreich therapiert. Man betrieb 
sprachliche Analyse, um die Kräfte zu balancieren, verabreichte Boten-
stoffe, um Gehirnareale zu aktivieren, inszenierte Rituale, um Götter zu 
besänftigen oder überraschte das Gemüt mit kalten Waschungen, um das 
Blut zu kühlen. Wurde darin das Sein des Irrsinns und mit ihm die Realität 
der Vernunft je unterschiedlich konstituiert? 

Im Übergang vom 20. ins 21. Jahrhundert erscheinen uns die Wa-
schungen selber als Irrsinn ebenso wie die Rituale zur Götterbesänftigung. 
Wir beruhigen nicht schäumendes Blut, sondern regulieren körpereigenes 
Dopamin. Im beginnenden 21. Jahrhundert glauben wir nicht an metaphy-
sische Kräfte, aber wir schwanken zwischen den Pillen gegen die Unruhe 
und einer kulturellen Bearbeitung ihrer Tiefendimensionen, zwischen 
dem Eindruck, welchen das freudsche Konzept der Psyche im kulturellen 
Gedächtnis hinterlassen hat, und der Wirkungsmacht, den das systemi-
sche Konzept der Nerven zu entfalten beginnt. Noch erinnern wir uns an 
die Kultur des Unbewussten. Aber das System der Nerven verbreitet sich 
zunehmend im Selbstverständnis der Individuen und macht die menta-
le Verwirrung zu einer Erfahrung der beschädigten Körpernatur, nicht 
der unbalancierten Geistkultur. Wir sehen den Mann, der seine Frau mit 
einem Hut verwechselte, und diagnostizieren eine Schädigung des Seh-
zentrums im Occipitallappen. Diese physische Verletzung verscheucht die 
kulturelle Wunde des Irrsinns wie eine fehlerhafte Synapsenverkettung 
aus dem Haus der Psyche – ein Haus, das zu einem System der Nerven 
geworden ist. Es – das große freudsche Unbewusste – verschwindet als 
Kulturphänomen und sie – die vielen variantenreichen Nervensysteme – 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 75

etablieren sich als Natur des Seelischen. Nicht Seelenkultur, sondern Sys-
temnatur macht sich in der Verwirrung breit, die zur zerebralen Krankheit 
avanciert und den psychischen Krankheitsbegriff in das Arsenal der kör-
perlichen Erscheinungen einreiht – ein Körper, der allerdings selber nicht 
mehr materiell, sondern als Konstellation begriffen wird. Das Nervensys-
tem ist integrierter Teil eines systemischen Körperbegriffs.

Eine Tendenz zur zerebralen Verletzung macht sich breit und über-
lagert das freudsche Unbewusste. Doch im Moment der Überlagerung 
befinden wir uns ideengeschichtlich tatsächlich in einer bezeichnenden 
Übergangssituation zwischen dem Zeitalter der Psyche und dem Zeitalter 
des Nervensystems. Denn unterschiedliche Vorstellungen von der Natur 
der Seele und den Ursachen des Wahnsinns werden parallel angewendet 
und erzeugen klinische Chimären oder gesellschaftliche Missverständ-
nisse. Zwischen Forschung und Gesellschaft herrscht eine bemerkens-
werte Irritation darüber, was mentale Gesundheit oder psychische Krank-
heiten sein könnten, wie sie erkannt und behandelt werden sollen und 
in welche Ordnungen der medizinischen, philosophischen und sozialen 
Phänomene sie eingebettet seien. Gerade diese Missverständnisse über 
Krankheitsbegriffe oder Behandlungsmethoden sind Geschichtszeichen, 
die den ontologischen und epistemischen Übergang von der Psyche zum 
Nervensystem markieren. Man kann diesen Übergang als Fortgang und 
Fortschritt des psychologischen Wissens über den Wahn begreifen. Aber 
zugleicht verweist dieser Übergang auf die Geschichtlichkeit von Wahn 
und Wissen. Das nunmehr fast alt zu nennende Konzept der Psyche kann, 
ebenso wie das neue Konzept des Nervensystems, als eine historische Er-
scheinung angesehen werden. Beide wurden aus einer kulturellen und 
wissenschaftlichen Entwicklung heraus gewonnen und sind als Geworde-
ne im Übergang. Wie lässt sich der gegenwärtige Übergang vom Dispositiv 
der Psyche zum Dispositiv des Nervensystems historisch begreifen? Wel-
che Erfahrungen führen dazu, dass Individuen die neurowissenschaftliche 
Wahrheit über ihre Seele als neue Realität an sich selbst erfahren und das 
Nervensystem als ihre Natur realisieren? Wir hatten eine Psyche – nun 
haben wir ein Nervensystem – und die Transformation unserer Natur wird 
durch ein effektives Zusammenspiel von Wissen, Praxis und Erfahrung 
gewährleistet, das eine genauere Betrachtung verdient.

Der noch immer gebräuchliche Begriff der Psyche ist altgriechischen 
Ursprungs. Er verweist auf die Existenz eines bestimmten Problemfeldes, 
das wir durch die abendländische Ideengeschichte hindurch verfolgen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN76

können. Auf diesem Feld treten die antike Psyche, die mittelalterliche See-
le, die neuzeitlichen Leidenschaften, das moderne Unbewusste oder die 
systemischen Nerven als Phänomene in Erscheinung und sie alle haben 
ihren besonderen Wahnsinn: Die antiken Blendungen der Psyche und ihr 
hitziges Blut; der heilige Wahn der christlichen Seele und ihr Gegenspie-
ler das teuflische Werk; die flüchtige Form der neuzeitlichen Leidenschaf-
ten, ihre mechanische Regung und ungelenke Geometrie; die modernen 
Ängste des Unbewussten und seine zwanghafte Begehrensstruktur; die 
neuronalen Gewitter und ihre biochemische Natur.1 Anhand der ontolo-
gischen Unterschiede zwischen den Phänomenen und den epistemischen 
Differenzen zwischen den Wissenstypen können wir erkennen, dass das 
Problem des Wahnsinns jeweils in einem anderen Sein begriffen war und 
entsprechend anders behandelt wurde. Psyche, Seele, Leidenschaften, das 
Unbewusste und das Nervensystem sind nicht die gleichen Dinge. Sie tre-
ten nur auf demselben Problemfeld in Erscheinung, das durch vergleich-
bare Handlungsweisen markiert ist. Nicht das Wissen über den Irrsinn 
hat sich im Laufe der abendländischen Geschichte verbessert. Der Fokus 
der Aufmerksamkeit und das Instrumentarium des forschenden Blicks auf 
diesem Feld der verwirrten Handlungsweisen haben sich verschoben. 

Dieser Befund weist kritisch auf die Geschichtlichkeit der Wissen-
schaften, aber auch positiv auf einen Möglichkeitsraum der Phänomene, 
und auf diesen positiven Möglichkeitsraum wird es am Ende ankommen. 
Was wir psychisch, nervlich, seelisch heißen, hat offenbar die Kapazität in 
unterschiedlichen Seinsweisen hervorzutreten. Darin liegt das eigentlich 
Spektakuläre auf dem Feld des Psychischen, dass die Natur der Ursachen 
des verwirrten Tuns jeweils anders verstanden und entsprechend verschie-
den gehandhabt werden kann. Uns geht es hier aber nicht nur um den Be-
fund des Unterschiedlichen, sondern auch um die Betrachtung der jewei-
ligen »Natur« des Psychischen, Seelischen, Unbewussten und Nervlichen: 
Was »ist« die therapierbare Kraft der Psyche im Unterschied zur behandel-
baren Struktur des Nervensystems oder dem Beichtwesen der Seele? Was 

1 | Zur Genealogie und Kulturgeschichte des Wahnsinns sollen hier exemplarisch 

drei Autoren genannt sein: Roy Porter: A Social History of Madness: Stories of the 

Insane, 2. Aufl. 1996; Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt 

a.M. 1973, Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt a.M. 1968; oder Michael 

Kutzer: Anatomie des Wahnsinns: Geisteskrankheit im medizinischen Denken der 

frühen Neuzeit und die Anfänge der pathologischen Anatomie, Aachen 1998. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 77

sind die unterschiedlichen »Substanzen« des Psychischen? Man darf ver-
muten, dass der antike Hauch des Pneuma einen anderen Erfahrungswert 
vermittelte als das göttliche Antlitz der mittelalterlichen Seele, das Verbor-
gene des modernen Unbewussten oder das Vernetzte und Topografische 
der systemischen Nerven. Möglicherweise graben sich gerade vermittels 
dieser Vorstellungen und Erfahrungen von der konkreten Substanz des 
Psychischen die abstrakten Wissenskonzepte über den Wahnsinn in geleb-
te Selbst- und Krankheitsverständnisse der einzelnen Individuen ein – In-
dividuen, die in diesen unterschiedlichen Wahrheiten über ihre psychische 
Natur dann leben. Man muss in der abendländischen Ideengeschichte das 
Problemfeld der Psyche auf seine Substanzen hin untersuchen. Dagegen 
kann es nicht darum gehen, die schon brillant und umfassend verfasste 
Kulturgeschichte der Vernunft und des Wahnsinns zu wiederholen. Viel-
mehr darf die Entstehung der antiken Psyche aus den Organen der Seele 
im homerischen Griechenland zum Anlass genommen werden, um je-
nem Aspekt der Substanz nachzuspüren, der in dieser frühgeschichtlichen 
Zeit dem menschlichen Selbstverstehen noch präsent war. Mit der Idee der 
Substanz, gewonnen aus dem antiken Verständnis von Psyche, sollte der 
gegenwärtige Übergang von der Epoche des »psychischen Apparats«, wie 
Freud es nennt, zu einer Epoche der neuronalen Systeme als Übergang 
zwischen unterschiedlichen psychischen Substanzen verständlich werden.

VOR ALLER ZEIT

In einer hervorragenden Studie hat der Altphilologe Bruno Snell dargelegt, 
wie sich im antiken homerischen Griechenland das, was wir Geist oder 
Psyche nennen, überhaupt erst als Idee über das Wesen des Menschen zu 
entwickeln begann.2 Odysseus, Achill oder Herkules hatten weder einen 
Geist noch hatten sie eine Psyche; sie hatten etwas, was man mit Vorstel-
lungen, Emotionen, Verständnis oder Eingebungen übersetzen kann. Der 
abstrakte Geist und die Abstraktion entwickelten sich daraus erst als Denk-
figur. Snell entfaltet seine These durch die präzise Analyse der Begriffe und 
Wortverwendungen in den alten homerischen Texten. Ein Bedeutungsfeld 
und Klangraum tritt hervor, der durch die genaue Lektüre ermöglicht wird. 
Nicht das uns Selbstverständliche an den Worten der alten Texte wird für 

2 | Vgl. Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes, Göttingen 1975.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN78

wahr genommen, sondern ein semantischer Kontext aufgefächert. Psyche 
im homerischen Epos meinte nicht das Phänomen, das unsere kulturel-
le Gegenwart damit verbindet. Es gab keine allgemeine Psyche und es 
herrschte nicht der Vorstellungsraum, der das Allgemeine einer solchen 
Kategorie zu fassen in der Lage war. Der Geist der Menschen war nicht 
von allgemeiner, er war nicht von immaterieller Art und das Allgemeine 
und Stofflose war als Vorstellungswelt nicht denkbar – so Snells Diagno-
se. Gegenüber der kategorischen Dualität von Geist und Körper benutz-
te der homerische Mensch eine Vielzahl von Begriffen, deren Beziehung 
man sich vorstellen kann wie eine sich in die Ferne staffelnde Hügelland-
schaft. Die Begriffe waren den Gebieten des Körperlichen und Geistigen 
zugeordnet. Die Landschaft aus seelischen und körperlichen Aspekten des 
Menschen war begriffen als ein zusammenhängendes Bild. Es gab nicht 
den einen Körperbegriff und nicht das singuläre Geistwort und nicht die 
ontologische Differenz zwischen Leib und Seele, sondern das Körperliche 
als Leiche (soma), die Gelenke und Glieder in der Beweglichkeit (gyia), die 
Muskeln der Kraft (melea), die Haut als Grenze des Körpers (crõs) und den 
Wuchs, der nur im Akkusativ vorkam (demas), das Geistige als Totenseele 
(psyche), die Leidenschaften und Bewegungen der Emotionen (thymos) so-
wie die Vorstellungen und Gedanken der Vernunft (noós). Wie die Muskeln 
und Glieder waren die Emotionen und Vorstellungen von organischer Na-
tur: »Organe des Lebens« wie Snell es – Worte suchend – formuliert. 

In dieser Vielheit unterschiedlicher Organe begriff sich der homeri-
sche Mensch fließend in seinem körperlichen und geistigen Gefüge. Das 
Körperliche schien in Bestandteile differenziert, das Geistige in Organen 
und Situationen konkretisiert. Als Atem oder Wind entschwand das Organ 
der Totenseele des Menschen durch den Mund. Diese Psyche hatte einen 
körperlichen Ort und eine atmende Substanz. Das Auge war das Organ 
der Erkenntnis, das Herz das Organ der Einsicht. Diese beiden erschienen 
auch als Götterfiguren und hatten darin sowohl eine organische Substanz 
wie eine figurative Kraft. Beim frühen griechischen Menschen gingen 
nicht nur die geistigen und körperlichen Bereiche ineinander über, son-
dern er sah sich auch im Übergang zu den göttlichen, den tierischen und 
den natürlichen Sphären. Durch die Nähe zum Göttlichen war schließlich 
kein homerischer Mensch selbstständig in seinem Denken. Sein Geist, 
sein noós, war von übernatürlichen Weisungen und Eingebungen gelei-
tet. Die eigenständige Rationalität, die in der attischen Philosophie schon 
bald zur Signatur des Menschen werden sollte, war dem homerischen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 79

Menschen fremd. Dieser war sich demgegenüber dem Übergang zum 
Göttlichen bewusst. In einer gleichzeitigen Überhöhung und Entmündi-
gung platzierte sich der homerische Mensch in begnadeter Kommunika-
tion mit dem Göttlichen und in abhängiger Existenz, denn »echte, eigene 
Entscheidungen des Menschen kennt Homer nicht«.3 Stattdessen waren 
noós und thymos von göttlichem Wirken geprägt und Snell identifiziert im 
antiken griechischen Vokabular variantenreiche Kraftbegriffe, welche die 
unterschiedlichen Weisen des Wirkens und Beeinflussens benennen. Es 
scheint, als wäre die geistige Bewegung des Individuums eine Fremdbewe-
gung gewesen, die zugleich in die organische Substanz des Eigenen ein-
gelassenen war. Entsprechend muss auch der fremdgesteuerte Geist kein 
Irrsinn gewesen sein, sondern Normalität. Es konnte im homerischen 
Griechenland kein Wahnsinn als das Andere der Vernunft existieren, weil 
die Fremdbestimmung Teil der geistigen Selbstwahrnehmung war und 
der Mensch in jeder Hinsicht von Äußerlichem reflektiert und bewegt war. 
Die Blendungen der Hera, durch deren Einfluss Herkules seine Kinder 
ermordete, ebenso wie die Eingebung der Pallas Athene, durch die sich 
Odysseus in der Sage seinem Sohn zu erkennen gab, sind von gleicher 
außer-sich-seiender Qualität – nur die Handlungen unterscheiden sich 
und stellen die Protagonisten überraschenderweise vor ethische Proble-
me. Die umarmende Geste des sich zu erkennen gebenden Odysseus war 
für den homerischen Griechen von rührender Qualität, die mordende Tat 
des Herkules dagegen ein Frevel. Die Tobsucht des Herkules, die von den 
Göttern herrührte, befreite offenbar das antike Individuum nicht von der 
Verantwortung. Im Nachhinein erkannte Herkules das Morden als seine 
unnormale und falsche Tat und nahm die Schuld trauernd auf sich. 

Es scheint, als wären im homerischen Griechenland die Kräfte der 
Psyche fremd gewesen, die Substanzen der Seelenorgane aber eigen und 
darin in die Fremdheit des Seelischen zugleich der Aspekt des Eigenen 
eingewoben. Wahnsinnig waren die, welche durch göttlichen Einfluss 
mit ihrem Körper taten, was dem menschlichen und göttlichen Ethos wi-
dersprach; ein Selbstwiderspruch der Götter, ausgetragen am Körper des 
Menschen. Wie wurde eine solche verwirrende Angelegenheit im homeri-
schen Griechenland behandelt? Wie wurde das Mentale zugleich als göttli-
che Einflussnahme und körpereigenes Organ erfahren? Offenbar wurden 
Wahnsinn und Vernunft gleichermaßen als Schicksal akzeptiert; Heilung 

3 | Snell: Die Entdeckung des Geistes, S. 28.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN80

dagegen war keine Vokabel, die zur antiken Blendung passte. Die Institu-
tion des Tempel-Orakels oder die Praxis der sagenhaften Erzählung mögen 
die kulturellen Rahmen bereitgestellt haben, innerhalb derer die Ereignis-
se von Wahnsinn und Einsicht im kosmischen Ganzen platziert werden 
konnten. Die Erfahrung der eigenen Psyche wurde über diesen narrativen 
Sinnzusammenhang vermittelt und erklärt, nicht allerdings, um der Wie-
derherstellung einer mentalen Gesundheit den Weg zu bereiten, sondern 
um die Stimme der Götter durch Wahnsinn und Vernunft zu erkennen. 

ENTDECKUNG DER TIEFE

Eine neue Auffassung von der Qualität des Seelischen trug einige Jahrhun-
derte später als Erster der antike Philosoph Heraklit vor. Nach Snell diffe-
renzierte er das Menschliche in zwei Aspekte: Körper und Seele – soma, die 
ehemalige Leiche und psyche, die alte Totenseele – und er sprach von die-
ser neuen Psyche mit einem Begriff, der dem Körperlichen wesensfremd 
gewesen war: Tiefe. Das Körperorgan kannte keine Tiefe, die geistige Di-
mension jetzt schon. Es ist diese Idee von Tiefe, die das Wesen des Geis-
tigen in der abendländischen Kultur charakterisieren wird, und sie ist im 
5. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung erstmals formuliert worden. Mit 
der Tiefendimension als eigenständiger Beschaffenheit emanzipierte sich 
das Psychische im alten Griechenland von den Organen des Körpers, aber 
auch von der Beherrschung durch die Götter. Die Menschen werden tief-
sinnig und dadurch autonom. Das neue Verständnis von der Seele etabliert 
das Prinzip des eigenen Lebens. Der Mensch war nicht mehr Spielfeld der 
außerirdischen Götter. Er war selbständig, weil seine Seele sein Eigenes 
war. Als Eigenes war diese Seele nicht mehr organisch, aber Lebenskraft. 
Sie war Eigenes und zugleich Unkörperliches geworden und in dieser neu-
en ontologischen Abmischung war die Seele die Ermöglichung des leben-
digen Organischen. »Notwendig also muß die Seele« schließlich auch für 
den attischen Philosophen Aristoteles im 4. Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung »ein Wesen als Form(ursache) eines natürlichen Körpers sein, 
der in Möglichkeit Leben hat«.4 Der Körper ist die Möglichkeit des Lebens, 

4 | Aristoteles: Über die Seele, mit Einleitung, Übersetzung (nach W. Theiler) 

und Kommentar herausgegeben von Horst Seidl, Hamburg 1995, S. 61 (De Ani-

ma II. 1, 412a).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 81

während die Seele diese aktualisiert. Die Psyche als das Andere des soma 
wird zur Bedingung des zen, dem Leben der Körper: als Denkvermögen bei 
den Menschen, als Wahrnehmungs- und Bewegungsvermögen auch bei 
den Tieren sowie als Wachstumsvermögen bis hin zu den Pflanzen. Was 
göttliche Wirkungskraft war, wird zur Wirkungsweise des Lebendigen und 
damit zur inneren Bewegung der Körper. 

Was ist – so möchte man Aristoteles nach den Erkenntnissen mit den 
homerischen Substanzbegriffen der Seele fragen – was ist die Substanz 
dieser Kraft, die vom Inneren der Kreaturen aus diese in ihrem Wahrneh-
men und Bewegen, Wachsen und Denken als Lebendige aktualisiert? An-
ders als bei den homerischen Seelenvermögen, die als Organe des Körpers 
und Kräfte des Göttlichen begriffen waren, stellt sich nun die Frage nach 
dem substantiell anderen Charakter von Körper und Geist und diese Fra-
ge wird die abendländische Ideengeschichte in unterschiedlichen Varian-
ten bis in die Moderne hinein beschäftigen. Die Wirkung der seelischen 
Kraft auf den Körper ist das Geheimnis, das der Begriff der nachhomeri-
schen Psyche aufbewahrt. Für Aristoteles im attischen Griechenland ist 
das Leben, und mithin das Seelische, durch Metabolismus gekennzeichnet: 
Durch seelische Kraft vermag sich das Leben als Veränderung auf einen 
neuen Zustand hin zu generieren. Dabei bestimmt Aristoteles das Wachs-
tum als Veränderung des Organischen, das Denken als Veränderung des 
geistigen Zustands oder die Bewegung als eine Veränderung im Raum. 
Nichts bleibt, wie es ist, sondern strebt einem neuen Zustand zu und da-
rum lebt es. Dass es sich verändert, ist durch die Kraft des Psychischen 
erklärlich. Die Seele ist keine göttliche Wirkung, sondern das Geheimnis 
des bewegenden Bewegers. Wie aber bewegt das Seelische, wenn keine 
Kraft außer ihr wirkt? Was ist die Substanz des Strebens, von dem ausge-
hend das Leben im Körper wirkt? Aristoteles greift zur Bestimmung dieser 
Substanz auf die, dem attischen Griechen geläufige Vorstellung vom pneu-
ma zurück: denn »dasjenige, was [vom Seelischen her körperlich] in Bewe-
gung setzt, muß über eine gewisse Kraft und Stärke verfügen. Es ist aber 
offensichtlich, daß alle Lebewesen ein angeborenes Pneuma besitzen«, so 
Aristoteles, »und durch dieses Pneuma stark sind.«5 Von welcher Art ist 
dieses pneuma, das im Dazwischen von Körper und Seele wirkt? 

5 | Aristoteles: Über die Bewegung der Lebewesen. Über die Fortbewegung der 

Lebewesen, übersetzt und erläuter t von Jutta Kollesch in: Werke in deutscher 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN82

Als bewirkende Kraft im (beseelten) Körper ist das pneuma als feinerer 
Atem, Odem oder Hauch bestimmt. Es vermittelt die seelisch bereitgestell-
te Form oder Idee von Wachstum und Bewegung, Leidenschaft und Denk-
fähigkeit. Der pneumatische Mediator bewegt sich gleichsam zwischen der 
Potentialität und Materialität des Körpers und der nichtorganischen und 
nichtgöttlichen Aktualität der griechischen Seele und verfügt »sowohl über 
eine (gewisse) Schwere im Vergleich mit den feurigen Substanzen als auch 
über eine (gewisse) Leichtigkeit im Vergleich mit den entgegengesetzten 
Substanzen«.6 Pneuma ist stofflich ausreichend schwer, um zu bewegen, 
und doch zu leicht, um bewegt zu werden, und dabei als bewegte und be-
wegende Kraft ein feinerer Atem. Mit diesen stofflichen und doch flüchti-
gen Qualitäten erinnert das attische pneuma noch an die Totenseele, die im 
homerischen Epos die Körper durch den Mund verließ. 

Das antike pneuma erscheint als gleichzeitig physischer und geistiger 
Impuls, der zwischen dem Materiellen und dem Immateriellen situiert ist 
und als Medium die Kraft des Lebens bereitstellt und überträgt. Vermittels 
des pneuma verschränken sich der geistige Wille oder die seelische Form-
idee mit der körperlichen Veränderung und dem organischen Leben. Die 
Vorstellung von Kraft selber scheint im Begriff des pneuma aufgehoben 
– verstanden in Worten der stofflichen physis, aber beschreibend die Aktivi-
täten der psyche. Diese Energie (energeia), die pneuma genannt wird, ist eine 
wahrhaft intermediale Kraft zwischen Stoff und Tiefe, Körperleben und 
Formidee – und es wird deutlich, dass die Frage nach der Substanz des Psy-
chischen nicht nur eine Untersuchung der geistig-seelischen Grundbegrif-
fe nach sich zieht, sondern mit der schillernden Bedeutung der Begriffe 
von Kraft, Energie oder Antrieb konfrontiert ist – jenen Mächten, die im 
Dazwischen der physischen und psychischen Dinge zu wirken scheinen.

MEDIALE SUBSTANZEN

Eine detaillierte Entwicklungsgeschichte der Begriffe und Substanzvorstel-
lungen des Psychischen – vom antiken pneuma über den mittelalterlichen 
spiritus hin zum deutschen Geist und französischen esprit – bietet die Medi-

Übersetzung, herausgegeben von Hellmut Flashar, Bd. 17, Zoologische Schrif ten 

II,  Berlin 1985, S. 20 (De Motu Animalium 10, 703a).

6 | Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 83

zinhistorikerin Marielene Putscher.7 Sie bestätigt, dass sich das pneuma als 
eine, aus dem Mythos entspringende, bildliche Vorstellung vom körperli-
chen Leben als Atem, Wind oder Luft in der Abgrenzung zu den altgriechi-
schen Begriffen von thymos (Erregungen) und nous (Vernunft) formierte. 
Pneuma meinte damit die physischen Aspekte der seelisch motivierten Le-
benskraft als stofflichem Atem. Die Ambivalenz von Seelischem und Phy-
sischem, Stofflichem und Luftigem versammelte sich im pneuma-Begriff, 
der dem Psychischen eine belebende Kraft verlieh. Diese atmende Kraft 
zwischen Seele und Körper war die Substanz des pneuma. Das lateinische 
spiritus beerbte das griechische pneuma auf dem Problemfeld der seelisch-
flüchtigen Dinge und verschob dessen Bedeutung im christlichen Vorstel-
lungsraum. Der mit christlichem Glauben angereicherte spiritus füllte die 
Vermittlungsposition zwischen göttlichen und irdischen Prozessen aus. 
Die religiöse Vorstellungskraft des Christentums sorgte für eine Wieder-
belebung der göttlichen Kräfte, die – wie bei den homerischen Menschen – 
im Bereich des Seelischen wirkten. Die vielen und widerstreitenden Kräfte 
olympischer Gottheiten wurden durch die monotheistische Kraft des einen 
christlichen Gottes ersetzt und Er dirigierte nicht als physische Figur die 
mentalen Entscheidungsprozesse, wie seinerzeit Pallas Athene, sondern 
offenbarte sich figürlich allenfalls den Mystikern. Nicht anthropomorph, 
sondern als abstrakte Kraft wirkte spiritus zwischen göttlicher Allmacht 
und seelischem Leben und beseelte die christlichen Leiber mit frommer 
Vernunft. Doch auch das Andere der frommen Seele – der Wahnsinn –
war im mittelalterlichen Vorstellungsraum von übernatürlichen abstrak-
ten Kräften des Bösen motiviert. Als verdammte Seelen litten die Irren 
unter dem bösen Geist – dem spirutus malus – des Teufels oder dem Ein-
fluss von Hexen. Satanische Besessenheit charakterisiert unvernünftiges 
Verhalten und diese »Wahrheit des Wahns« bringt den Ideengeschichtler 
Michel Foucault rückblickend dazu, an der Verrücktheit im Zeitalter der 
Inquisition eine religiöse, nicht eine psychische Erscheinung zu erkennen. 
Die Seinsweise der Verwirrung als Aberglaube sei im christlichen Vorstel-
lungsraum in eine Begründung der Geschehnisse eingebettet, die sich von 
der neuzeitlichen Erklärung für Vernunft und Unvernunft so fundamen-
tal unterscheide, dass nicht von den gleichen Phänomenen gesprochen 
werden könne. Für Foucault wird die Psyche, die wir als Abweichung von 
der Norm des Gesunden kennen, erst in der Folge aus den Krankenhäu-

7 | Marielene Putscher: Pneuma, Spiritus, Geist, Wiesbaden 1973.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN84

sern und Verwahranstalten der klassischen Moderne geboren.8 Im Mittel-
alter hingegen trat Wahnsinn als Teufelswerk und Vernunft als göttliche 
Beseelung auf. Der spiritus sanktus (der Heilige Geist) etablierte sich als 
begrifflicher Platzhalter für die fromme Verbindung zwischen göttlicher 
Gnade und menschlicher Tugendseele. Als Medium zu Gott gehörte dieser 
Heilige Geist ebenso wie die teuflische Besessenheit in den Bereich der 
sakralen Erscheinungen, nicht der medizinischen Fakten des menschli-
chen Lebens. Die Seele konnte im christlichen Vorstellungsraum nicht er-
kranken, sondern in Aberglauben verfallen. In substanzieller Hinsicht war 
dem religiösen spiritus keinerlei stoffliche Bedeutung eigen. Weder war er 
als Organ in den menschlichen Körper eingeboren, wie homerisches noós, 
noch hatte er die stoffliche Qualität einer schweren Luftigkeit wie das pneu-
ma. Die Substanz des spiritus war die rein metaphysische Kraft des Lebens, 
die der Mensch als sündiges Schicksal oder milde Gnade erfuhr. 

Die pneumatisch-luftige Substanzidee der griechischen Seele ging al-
lerdings im Laufe der Ideengeschichte nicht vollständig verloren, ebenso 
wenig wie die Vorstellung eines Seelenorgans. Die Ideen von einer stoff-
lichen Seele und organischen Erdung des Geistigen floss in einen spiritus-
Begriff ein, der sich parallel zur sakralen Bedeutung entwickelte. Das Wort 
spaltete sich, so Putschers bemerkenswerte Analyse, in ein metaphysisches 
und ein physisches Bedeutungsfeld. Neben dem abstrakten spiritus bildete 
sich ein konkreter spiritus heraus, der seine stoffliche Qualität gegenüber 
dem antiken pneuma zwar veränderte, doch ebenso konkret war wie die-
ser. Das Luftige des pneuma wurde im Mittelalter durch die Vorstellung 
von Flüssigem ersetzt. Der Begriff des fluidum tauchte auf und benann-
te die flüchtige Substanz der Kraft des Fließens. Dieses mittelalterliche 
Seelen-fluidum nun  hing sehr konkret und organisch mit dem pulsieren-
den Herzen und warmen Blut des lebendigen Organismus zusammen. 
Blut konnte als Lebenssaft begriffen werden, und Blut zu geben oder Blut 
zu verlieren entwickelte sich zur wesentlichen Erfahrung, durch welche 
der mittelalterliche Mensch seiner seelischen Substanz oder deren Verlust 
gewahr wurde. Das Element der metaphysisch-physischen Zweifachbedeu-
tung, wie es der spiritus-Begriff entfaltete, taucht im französischen l’esprit 
wie im deutschen Geist wieder auf, wenn einerseits die seelische Kraft und 

8 | Vgl. zur Genealogie der Psyche die Arbeiten von Michel Foucault: Geburt 

der Klinik, Frankfur t a.M. 1988 sowie Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfur t a.M. 

1973.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 85

andererseits der alkoholische Gärprozess gemeint sind (Weingeist). Hier 
aber kommt eine weitere und neue sprachliche Konnotation in das Spiel 
der seelisch-psychisch-pneumatischen Begriffe: Das deutsche Wort Geist 
ist vom germanischen Wortstamm her mit dem Bedeutungsfeld des Un-
heimlichen verbunden. Mit diesem deutschen unheimlichen Beiklang im 
Geistigen ist nunmehr die Spur für das Denken Sigmund Freuds gelegt. 

DAS UNHEIMLICHE DES UNBE WUSSTEN

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts hob der Seelenarzt und Nervenforscher 
Sigmund Freud bei seinen Studien zur Hypnose und bei den Traumana-
lysen an, um ein dezentrales Konzept von Psyche zu postulieren. Es soll-
te maßgeblich für das abendländische menschliche Selbstverstehen des 
20. Jahrhunderts werden. Aus der Perspektive Freuds war der moderne 
Europäer nicht von einer einzigen, holistischen Seele geprägt, sondern – 
ebenso übrigens wie die homerischen Griechen – von verschiedenen As-
pekten des Mentalen. Das Konzept der antiken Seelenorgane findet sich 
zu einem gewissen Grad in den freudschen Instanzen von Es (Unbewusst-
sein), Ich (Bewusstsein) und Über-Ich (Gewissen) wieder. Freud betonte, 
dass die verschiedenen geistigen Fähigkeiten wie Denken, Fühlen, Wahr-
nehmen und Wollen nicht unter einem einzigen Begriff zusammengefasst 
werden könnten, ebenso wie das Wesen der Psyche nicht mit dem Wesen 
des Bewusstseins identisch sei.9 Denken, Fühlen, Wahrnehmen, Wollen 
und Triebe sind Aspekte der Seelenlandschaft, die zwischen sichtbarem 
Vordergrund und opakem Hintergrund changieren.

Anders, allerdings, als die aufgefächerte und ineinander übergehende 
Landschaft von Seelenbereichen und Körperteilen im homerischen Vor-
stellungsraum, war die freudsche Welt gleichsam in Himmel und Erde, 
Sichtbares und Unsichtbares unterteilt. Der Nervenarzt der Moderne ging 
von der seit dem attischen Griechenland vorherrschenden Prämisse aus, 
dass eine kategorische Differenz zwischen Geist und Materie existiere, um 
dann allerdings – innerhalb der Sphäre des Geistigen – die Phänomene 
des Seelischen zu differenzieren und eine qualitative neue Kategorie des 
Unheimlich-Unsichtbaren einzuführen. Freud schlug auf diese Weise eine 
neue Ordnung der Dinge in der Welt dessen vor, was zuvor als Seele be-

9 | Sigmund Freud: Abriß der Psychoanalyse (1938), Frankfur t a.M. 1970.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN86

kannt gewesen war. Als Konsequenz dieser ontologischen Neuformation 
vermittelt nun die psychische Kraft, die zuvor als pneuma, spiritus oder 
Geist verstanden wurde, nicht länger zwischen Geist und Körper, sondern 
innerhalb des psychischen Apparates selbst. Sie hat auch nicht mehr direkt 
etwas mit dem Phänomen des Lebens zu tun, sondern sie organisiert die 
Seele selber. Zwischen den Instanzen von Es, Ich und Über-Ich tauchen 
Gewalten und Energien auf. Als Realität der Psyche kommt die Dynamik 
innerhalb des Apparats in den Blick: Psyche wird ontologisch als Kampf 
der Kräfte zwischen den Gewalten des Unbewussten, Bewussten und dem 
Gewissen konzipiert. 

Als Konsequenz dieser innerpsychischen Kräftelehre unterscheiden 
sich die Vernünftigen und die Wahnsinnigen nur graduell voneinander 
– abhängig von der Balance ihrer psychischen Energien. Freud charak-
terisierte den Wahnsinn als geistige Krankheit und den Zustand einer 
psychischen Ausgeglichenheit als Gesundheit, doch nichtsdestotrotz ent-
falten sich abweichende Geisteszustände wie Neurosen oder Psychosen 
innerhalb derselben Entwicklungslinie wie normale Geisteszustände. Im 
Falle der Geisteskrankheiten ist der gesunde und zurechnungsfähige Aus-
gleich zwischen den Trieben des Unbewussten und den Ansprüchen des 
Gewissens aus den Fugen geraten. Der Wahnsinn als moderne Krankheit 
ist eine Entwicklungsstörung des Einzelindividuums. Unausgelebte Trie-
be steigern sich ins Unermessliche, Mechanismen der Unterdrückung 
halten sie im Zaum, um schließlich jenen Zustand seelischer Spannung 
zu erreichen, in dessen Folge sich die verborgenen Gewalten der unter-
drückten Wünsche unvermittelt und unkontrollierbar in »Anfällen« oder 
»Wahnvorstellungen« ihren Weg an die Oberfläche des Bewusstseins bah-
nen. Gleichsam despotisch generiert sich die Triebstruktur, deren Balance 
mit den Anforderungen der Sitte nicht gefunden werden konnte. Die un-
heimliche Kraft als Spuren im Asphalt verfolgt jene Frau, die sich dieses 
Zeichens ihres Unbewussten nicht erwehren kann. Eine Politik der Ins-
tanzen scheint notwendig zu werden, um die Macht des Es wieder in die 
Balance zu bringen. Diese Politik der Instanzen führt in die Konzeption 
der Psychotherapie. Freud verstößt den unbalancierten Menschen nicht 
aus der Gemeinschaft der Gesunden und geißelt ihn nicht moralisch, aber 
er erklärt seinen Zustand für geisteskrank und beansprucht ihn zu heilen. 
Was wird in dieser Therapie der Seelenheilung zum Gegenstand der Be-
handlung gemacht – anders formuliert, was ist die Substanz der kranken 
Psyche? Während die Instanz des Bewusstseins als durchsichtig und ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 87

ständlich erscheint und das Gewissen auf moralische Standards der Ge-
sellschaft zurückzuführen ist, bleiben die Triebe, Instinkte und Wünsche 
sowie deren plötzliche Ausbrüche opak. Wie von fremden Quellen gespeist 
scheint das kranke Individuum zu sein. Das Es des Unbewussten verkör-
pert die Qualitäten einer verborgenen unheimlichen Tiefe. »Das Reale ist 
unerkennbar«, notiert Freud (52). Einzig in Träumen und bei Hypnosen 
artikuliert sich die Stimme des Unbewussten verschlüsselt und weist kryp-
tisch auf die Realität seiner Existenz.

Wie kann jedoch diese Substanz des Unbewussten in ihrem Sein ver-
standen werden? In dem Maße, wie Es in einem Prozess entschlüsselt 
werden muss, den Freud als »Psychoanalyse« entwirft, und dadurch, dass 
Seine Triebe geheimnisvoll verborgen sind, scheint das Unbewusste den 
menschlichen Geist von einer unfassbaren Position aus zu kontrollieren. 
Die Dimension des Unheimlichen entsteigt jenem Arrangement, in dem 
das Unbewusste zugleich fordernd, unfassbar und willkürlich ist – eine 
bizarre Macht. Die Psychoanalyse als eine Praxis der Dechiffrierung der 
verborgenen Wahrheit einer gegebenen Konstellation des Psychischen 
– ob nun gesund oder krank – offenbart dem Patienten die Realität sei-
nes Unbewussten als Existenz jenseits des Fassbaren. Die Substanz des 
Psychischen scheint das Unheimliche zu sein: Stammelnde Spuren und 
beklemmende Phantasien weisen auf die geheimen Triebe und deren 
Wahrheit. Sie bedürfen der hermeneutischen Auslegung. Der psychische 
Apparat wird in der Praxis der Psychoanalyse durch den Prozess des Ana-
lysierens erfahrbar und darin in seiner unheimlichen Substanz realisiert. 
Diese freudsche Substanz des Unheimlichen scheint aber nunmehr von 
einer neuen Psyche und anderen Substanzen verdrängt zu werden. 

DAS SYSTEM DER NERVEN

Schon C.G. Jung als Nachfolger und Kritiker Freuds polemisiert in den 50er 
Jahren des 20. Jahrhunderts gegen die naturwissenschaftlichen Ansätze, 
das Psychische als Körperphänomen zu konzeptualisieren – als ob die Psy-
che bloß ein irrelevanter Dunst sei, der aus der biochemischen Struktur 
der Proteine aufsteigt. Die neurowissenschaftlichen Prämissen wurden 
schon zu dieser Zeit als Gefahr für die Hermeneutik der Psyche angese-
hen und tatsächlich hat inzwischen das neurowissenschaftliche Verstehen 
von Bewusstsein und »geistiger Unordnung« umfassend an Bedeutung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN88

und Einfluss gewonnen. Möglicherweise halten die meisten Menschen das 
Unheimliche der Triebe für eine altmodische Idee des Abendlandes und 
erfahren ihren psychischen Apparat nicht länger als Balanceakt zwischen 
Unbewusstsein, Bewusstsein und Überbewusstem. Selbstbewusstsein 
wird als neuronales Phänomen wahrgenommen und mentale Verwirrung 
als funktionale Störung. Was aber charakterisiert die ontologische Dimen-
sion dieses Systems im Unterschied zur Tiefenstruktur des Unbewussten?

Die alte Psyche verstanden als Phänomen jenseits von Körperlichkeit 
wird ersetzt durch das neuronale System, begriffen als materielle Struktur. 
Freud hatte das körperliche Nervensystem als unbedeutende, bloß materiel-
le Vorbedingung des Geistigen betrachtet. Nach Einschätzung von Daniel 
C. Dennett, einem US-amerikanischen Wissenschaftstheoretiker, gehört 
demgegenüber die alte kategorische Trennung zwischen Geist und Mate-
rie zur Gruppe der falschen ontologischen Ideen in der abendländischen 
Geistesgeschichte. Sie muss durch die strukturelle Einheit des neuronalen 
Systems ersetzt werden, das Körper und Seele gleichermaßen vertritt und 
durch verschiedene Stadien dessen, was nunmehr »Komplexität« genannt 
wird, Bewusstsein erzeugt.10 Das menschliche und tierische Bewusst-
sein unterscheide sich in der Folge unterschiedlicher Komplexitätsstufen 
graduell nicht kategorisch. Körper und Geist bestünden aus der gleichen 
Substanz, die nicht eigentlich als Materie, sondern als Struktur begriffen 
gehörten. Wahnsinnige leiden unter einer Verletzung dieser Struktur, die 
»Unordnung« erzeugt. Geisteskrankheit ist zur mental disorder geworden. 
Ironisch spricht Dennett rückblickend vom »Mythos der zweifachen Über-
führung« zwischen körperlicher und geistiger Wahrnehmung, welche das 
alte Modell von der kategorischen Trennung zwischen geistiger Psyche 
und materiellem Körper dominierte: In diesem Mythos würden die physi-
kalischen Ereignisse von Licht, Schall oder Temperatur durch die Sinnes-
organe in nervliche Signale überführt und diese Impulsketten wiederum 
an einem besonderen zentralen Ort im Körper in ein gewisses anderes 
Medium, das Medium des Bewusstseins, überführt. In diesem anderen 
Medium des Bewusstseins hätten nun die relevanten geistigen Prozesse 
stattgefunden. Alles, was das Bewusstsein dagegen in Wirklichkeit besitze, 
sei seine Struktur der Nerven und die immer gleichen elektrischen Impul-
se, die durch die langen Äste der Nervenzellen wanderten und an den Syn-

10 | Daniel Dennett: Kinds of minds: towards an understanding of conscious-

ness, London 1996.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE 89

apsen durch Neurotransmitter gehemmt oder weitergegeben würden. Im 
Zeitalter der neuronalen Systeme sind die neuronalen Netzwerke selber, 
durch ihre komplizierte Struktur und darin transformative Kraft, der Ha-
fen des Bewusstseins und entsprechend auch der Sturm der Verwirrung. 
Das Gehirn erstellt sich seine Realität – genauer das normale oder idio-
synkratische Bewusstsein von Realität – auf der strukturellen Grundlage 
seines neuronalen Systems. Für den Gehirnphysiologen Gerhard Roth be-
deutet diese Kraft der Selbstorganisation des neuronalen Nervensystems, 
dass von einem mentalen Konstruktivismus ausgegangen werden müsse, 
in dem die Welt als Aktivität des Nervensystems erstellt würde.11 Diese 
Konstruktion funktioniert im Vergleich zur Norm der umgebenden Hirn-
konstruktionen unauffällig oder sie misslingt als Unordnung und Wahn.

Kein verborgener Trieb, keine heimliche Energie, kein unbewusstes 
Begehren bringen die Psyche aus dem Gleichgewicht, sondern ein phy-
sikalischer – präziser ein struktureller oder funktionaler Fehler im neuro-
nalen System verursacht Abweichungen in der Wahrnehmung oder ab-
normes Verhalten. Aufgrund dieser Strukturfehler erkennt der Mann in 
seiner Gattin einen Hut. Die Substanz der psychischen Energie hat eine 
systemische Qualität erhalten, die, in biochemischen Begriffen konzep-
tualisiert, den Fluss von Impulsen durch hemmende oder verstärkende 
Reaktionen regelt. Eine Behandlung mentaler Unordnung greift an dieser 
biochemischen und kybernetischen Logik in die Systematik der neurona-
len Netzwerke ein und hemmt oder stimuliert deren Selbstorganisation.

Der biochemische Apparat der Psyche – der als Apparat der psychi-
schen Instanzen bekannt geworden war – konvertiert in ein komplexes 
System von Reaktionen, Verbindungen und gehemmten oder angeregten 
Aktivitätszuständen. Ontologisch gesehen erzeugt Aktivität selber das Da-
sein der Psyche, indem sie das System als solches konstituiert. In diesem 
Sinne beeinflusst jede Manipulation das System und seine Realität nicht 
auf der Ebene der Materialität, sondern innerhalb der Dimension seiner 
systemischen Aktivität. Im Vergleich zum freudschen Konzept der Psyche 
kann im Bereich des neuronalen Systems keine Hierarchie der Instanzen 
mehr unterschieden werden, sondern ein rangloses Spiel der Verbindun-
gen ist aktiv. Was ist der Unterschied zwischen einem System der Ner-
ven und den Instanzen der Psyche? Anstelle der balancierten psychischen 
Autoritäten – aufsteigend von der Tiefe des Es bis hin zu den Gefilden 

11 | Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit, Frankfur t a.M. 1997.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN90

des Über-Ichs – impliziert das neuronale System die Vorstellung von einer 
strukturellen Topografie der Psyche, welche auf der ontologischen Ebene 
der Interaktivität und Verbundenheit existiert. Anstelle der psychischen 
Untiefe erklärt »mentale Unordnung« das Problem.

Die topografische oder strukturelle Qualität des Nervensystems erweist 
sich als ebenso revolutionär wie die Entdeckung der Tiefe im 5. vorchrist-
lichen Jahrhundert. Sie fügt ein kategorisch neues Verständnis von psy-
chischer Substanz zu den bestehenden Ideen des Psychischen hinzu. Die 
Vorstellung von Geist und Körper als einem biochemischen und neurona-
len System ist in dem Maße nicht einfach reduktionistisch, wie sie das Psy-
chische nicht simpel auf Materie reduziert, sondern Geist und Körper auf 
einer neuen systemischen und konstellativen Ebene konzipiert. Tiefe ist 
dem neuronalen System ebenso fremd, wie sie den antiken Organen der 
seelischen Qualitäten fremd war. Aber neue ontologische Qualitäten wie 
Komplexität und Interaktivität tauchen auf und unterstützen eine Existenz 
des Psychischen, die mit dem Begriff des Systems definierbar wird. Wir 
existieren geistig, weil wir ein System am Arbeiten haben. Und wir begin-
nen gerade erst zu spüren, was es für das Selbstverstehen der Menschen 
bedeutet, wenn geistige Gesundheit und psychologische Abweichung in 
Begriffen von biochemischer Reaktion – oder mehr noch – als topografi-
sche Qualität des Systems und Stufe der Komplexität wahrgenommen und 
für wahr genommen werden.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73 - am 14.02.2026, 16:44:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

