8 Der Hirte seiner selbst:
Subjektivitidt und Politik

In der Geschichte der Gouvernementalitit tauchen verschiedene Konzepti-
onen des Subjekts auf, Souverdnitits- und Disziplinarmacht lassen ein
Subjekt im Sinne des ,sujets‘ erscheinen, das durch normative Techniken
unterworfen wird. Diese Vorstellung von Subjektivitit, die Foucault an-
hand der Disziplinierungen und Grenzziehungen des 18. und 19. Jahrhun-
derts aufzeigt, steht in einem radikalen Widerspruch zu der neuzeitlich
idealisierten Vorstellung eines ,,souverdnen Freiheitszentrums® (Stein-
kamp 2005: 15), als welches das Subjekt im Zuge der Aufklarung konzi-
piert wurde.

Im Folgenden geht es um die Rekonstruktion der Foucaultschen Sub-
jekttheorie, die auf den ersten Blick so weitldaufig und vielfdltig erscheint
wie sein Gesamtwerk. Stand zu Beginn seines Schaffens der Versuch, die
Subjektivitit des Wahnsinnigen unter dem Signum von ,Wahrhaftigkeit’
und ,Authentizitit® zu retten, stellt Foucault im Lauf seiner Arbeiten zu
den disziplinierenden Institutionen die ,soziale‘ Determiniertheit von Sub-
jektivitat stirker in den Vordergrund. In der Auseinandersetzung mit
Schriften antiker und friihchristlicher Philosophen entdeckt Foucault letzt-
lich die ,,Sorge um sich selbst“, eine Konzeption, die das Subjekt anschei-
nend als alleinigen Bezugspunkt der Welt denkt, unabhingig von einem
auflerhalb agierenden Sinn- und Bedeutungshorizont. Die Rezeption der
Foucaultschen Arbeiten, deren Hohepunkt das Lebenskunstkonzept bildet,
wurde vielfach als ,,Riickkehr zum Subjek‘[“1 kritisiert, durch das sich Fou-
cault von jeglicher gesellschaftskritischer Perspektive abwenden und zum
Stichwortgeber eines neoliberalen Gesellschaftsentwurfs machen wiirde,
innerhalb dessen Subjektivitidt und Individualitdt als alleinige Instanzen

1 Vgl v.a. Fink-Eitel 1992, Miiller 2003.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

von Freiheit und Wahrheit gelten. Dieser Kritik ist entgegenzuhalten, dass
Foucault als einer der Ersten versuchte, die Orte von Herrschern und Be-
herrschten nicht als sich ausschlieBende und gegeniiberstehende Positionen
zu bestimmen. Mit der Perspektive kann die ,,Sorge um sich selbst”, die
Reflexion iiber das individuelle Tun und das eigene Leben, die nicht den
Regeln vorgeschriebener Moralcodes und -gesetzen folgt, einerseits als ei-
ne Praxis der Freiheit und Befreiung gelesen werden, andererseits jedoch
auch als eine neue, weitaus subtilere Form des Regierens, ndmlich eines
,Regierens tiber sich selbst’. Dass diese Mechanik der Subjektivierung
tiber Techniken der Selbstbeherrschung, der inneren Befragung, der Ge-
wissenspriifung und des Gestdndnisses keine expliziten Auspragungen des
20. Jahrhunderts sind, zeigt Foucault an der Genealogie dieser Selbsttech-
niken, die ein stiickweit in allen seinen Werken bearbeitet wird, jedoch
nicht nur als ,,Selbsttechnologien®, sondern immer auch in engem Bezug
zu Fremdobjektivierungstechniken wie zum Beispiel den Humanwissen-
schaften stehen, die auf ihre spezifische Art den Menschen zu einem Sub-
jekt machen.? So steht die ,»Sorge um sich selbst”, wie sie die Antike als
Selbstfithrungsmodell entwarf, im Christentum in Konfrontation mit der
Macht des Pastorats, jener subtil wirkenden ,,Macht des Hirten®, die auf
die jenseitige Heilssicherung der Individuen in Form von Versorgung und
Kontrolle abhebt.” Der ,Pastor® ist hier die paradigmatische Figur, die die
Sorge um die Gemeinde und einzelne Individuen mit Techniken der Kon-
trolle und ,Wahrheitsfindung* verkniipft. Die ,Gefiihrten® sichern sich das
zu erwartende Heil durch unbedingten Gehorsam gegeniiber den Ansprii-
chen der Pastoralmacht. Dieses komplementére Schema, in der die ,Seel-
sorge‘ mit einer Entindividualisierung der Selbstsorge einhergeht, ist Aus-
druck gesellschaftshistorischer Transformationen: Im Zuge der Moderne
und der damit verbundenen Freisetzung der Individuen aus tradierten,
christlich-religiosen bzw. feudal-souverdnen Strukturen wird das Regie-
rungshandeln weiter ausdifferenziert. Denn das Verhiltnis zwischen den
Techniken der Fithrung und der Sorge um sich selbst scheint sich zuguns-
ten letzterer verschoben zu haben. Das Subjekt der Gegenwart sieht sich
mit dem Angebot der Selbstsorge als einer Praxis zur Freiheit konfrontiert,
in dem die Anerkennung der individuellen Verantwortlichkeit und die
Konzeption als ,freies’ und ,autonomes® Subjekt pastorale Herrschafts-

2 Vgl. DR: 243, US: 290.

3 Die vielfach tibernommene These von Heilssicherung im Jenseits, auf die
Foucault sein Konzept der christlichen Pastoralmacht aufbaut, ist nicht un-
umstritten. So geht eine kritische Position davon aus, dass das Christentum
erst das jenseitige Seelenheil ,entdeckt’, ,,das aber nicht Ersatz fiir die Suche
nach irdischem Wohlergehen und Gliick sein soll*“ (Carl-Peter Klusmann
1999).

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 259

techniken obsolet werden. In dieser Hinsicht miissen auch die Euphemisie-
rungen der Foucaultschen Subjektkonzeptionen kritisch betrachtet werden,
die zwar die These von einer ,,Wiederkehr des Subjekts“ verneinen, das
durch Universalitit und Ganzheitlichkeit gekennzeichnet sei, jedoch eine
Subjektform normativ bestimmen, das ,kein Subjekt der Identitét [ist],
sondern ein multiples Selbst, das seine Kohdrenz im Stil der Existenz*
(Schmid 2000: 11) findet. Richtig ist sicherlich, dass Foucault im Gegen-
satz zu fritheren Arbeiten, in denen er das Subjekt als ein Produkt gesell-
schaftlicher Determination konzipierte, in seinem spdteren Werken die
Moglichkeit zu Selbstentwurf und Selbstgestaltung des Subjekts akzentu-
iert. Durch die Ausarbeitung des Konzepts der ,Regierung’, die die Fremd-
regierung ebenso beinhaltet wie auch die Selbstregierung im Sinne einer
HStilisierung der Haltung® des Selbst, einer ,,Asthetik der Existenz, besti-
tigt sich Foucaults Selbsteinschitzung: ,,Nicht die Macht, sondern das
Subjekt ist deshalb das allgemeine Thema meiner Forschung® (DR: 243).
Jedoch wire hier zu fragen, inwiefern die Apostrophierung des ,eigenver-
antwortlichen® Subjekts, das in Anlehnung an Foucault als ,,um sich selbst
sorgend” von den Lebenskunstexegeten beschrieben wird, eine moglichst
,schonende® Antwort auf die bzw. komplementire Ergénzung der aktuel-
len sozialen Transformationen darstellt. Denn diese stellen, so Keupps
,schwarze Vision®, eine furchtbesetzte Zukunft dar: ,,Angst und Unsicher-
heit treiben die Menschen um. Sie erleiden die gesellschaftlichen Umbrii-
che und sehen ihre Zukunft vor allem als Verlust. Fundamentalismus und
rechter Populismus gedeihen auf diesem Boden prichtig” (Keupp 2000:
9). Die Gefahr, die Keupp ebenso wie Habermas flir die Gegenwart diag-
nostiziert, ist die einer radikalen Infragestellung der sozialen Ordnung:
»S0ll ein solcher Liberalisierungsschub nicht sozialpathologisch entglei-
sen, also nicht in der Phase der Entdifferenzierung, in Entfremdung und
Anomie steckenbleiben, muB sich eine Reorganisation der Lebenswelt in
jenen Dimensionen des SelbstbewuBtseins, der Selbstbestimmung und der
Selbstverwirklichung vollziehen, die das normative Selbstverstindnis der
Moderne gepragt haben (Habermas 1998: 127).

Problematisiert wird folglich eine ,Krise der bestehenden Ordnung®,
die ebenso eine ,Krise des Wissens® als auch die ,Krise der Demokratie®
beinhalten kann. Beide Krisenszenarien hidngen genuin zusammen, denn
als Losungsansitze wird fiir beide die Stirkung des partizipativen Enga-
gements des Einzelnen empfohlen. Unter der neoliberalen Konzeption des
,Humankapitals* wird die Kraft des Individuums, seine Fihigkeiten, Po-
tentiale etc. nicht als passives Moment gedacht, sondern als eine Biinde-
Iung von erworbenen Kriften:

Dieses ,menschliche Kapital® besteht aus zwei Komponenten: eine angeborene
korperlich-genetische Ausstattung und die Gesamtheit der erworbenen Fahigkei-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

ten, die das Ergebnis von ,Investitionen‘ in entsprechende Stimuli sind: Erndh-
rung, Erziehung und Ausbildung, aber auch Liebe und Zuwendung etc. Die Ar-
beitenden erscheinen in dieser Konzeption nicht mehr als abhingig Beschiftigte
eines Unternehmens, sondern werden zu autonomen Unternehmern, die eigen-
verantwortlich Investitionsentscheidungen féllen und auf die Produktion eines
Mehrwertes abzielen: Unternehmer ihrer selbst (Lemke 1997: 250).

Das, was hier fiir den real-okonomischen Sektor beschrieben wird, trifft
ebenfalls fiir die Problematisierung der politischen Partizipation unter den
Gegebenheiten neoliberaler Transformationsprozesse zu. Auch hier er-
scheinen die Biirger eines Gemeinwesens nicht als Untertanen oder Ab-
hingige des Staates, sondern als selbstverantwortliche und eigeninitiativ
Handelnde, die moglichst aktiv an der Entwicklung zivil- bzw. biirgerge-
sellschaftlicher Prinzipien beteiligt sind. So scheint das Ziel der Konstitu-
tion des ,politisch verantwortlichen Subjekts‘ eine befriedete Konsensge-
sellschaft zu sein. Voraussetzung fiir die neoliberale Gouvernementalitét
ist die komplette Nutzung der Selbststeuerungspotentiale durch die Forde-
rung von Autonomie und der Beachtung des sogenannten ,freien Willens®.
Selbstorganisation, biirgerschaftliches Engagement, Eigeninitiative sind
keine Maflnahmen, die durch Zwang implementiert werden konnen, son-
dern durch Technologien, die auf die Steigerung des Anerkennens des ei-
genen Tuns abzielen, in diesem Sinne auf die Férderung des ,,individuellen
Ethos* oder in den Worten von Ralf Dahrendorf in der Starkung ,.des Biir-
gerstatus, also dem Biirgersinn. Der Biirger in diesem Sinn fragt nicht, was
andere, insbesondere der Staat, fiir ihn tun kénnen, sondern tut selbst et-
was. Birgerstolz, Zivilcourage — es gibt allerlei Verbindungen mit den
Wortern, die die Tugenden der Mitglieder von Biirgergesellschaften be-
schreiben® (Dahrendorf 1994: 70).

» Fuhrung, so konstatiert Foucault, ,,ist zugleich die Téatigkeit des
,Anfiihrens anderer (vermoge mehr oder weniger strikter Zwangsmecha-
nismen) und die Weise des Sich-Verhaltens in einem mehr oder weniger
offenen Feld von Mdglichkeiten™ (DR: 255). Diese Perspektive reduziert
die Machtverhiltnisse nicht auf die alleinige Dualitdt von Staat und Indi-
viduum, sondern fragt nach den implementierten Formen des Regierens,
die eine spezifische ,,Form der Lenkung der Individuen mit der Weise ih-
rer Selbstfithrung® (Foucault, zit. n. Lemke et al. 2000: 29) verkniipft. Das
Subjektkonzept der neoliberalen Gouvernementalitdt ist ein radikal Positi-
ves, in dem Sinne, dass es auf Férderung und Produktion einer Subjektivi-
tdt ausgerichtet ist, die sich selbst als frei und autonom begreift. Damit
verbunden ist die mehr oder weniger vollstindige Verabschiedung von
tradierten subjektivititsgenerierenden Instanzen beispielsweise des anzu-
strebenden ,Seelenheils®, der bevélkerungspolitisch konzipierten Vorstel-
lungen von Nation und Volk oder sozialhygienischen Konzeptionen von

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 261

unterschiedlichen ,Rassen‘. Auch die Einschrankung der staatlichen Sou-
verdnitdt verspricht die neoliberale Gouvernementalitit, Zwang und Ge-
walt sollen negiert werden zugunsten eines ,freien Willens‘, der dem Re-
gierungshandeln nicht entgegensteht, sondern selbst das Prinzip des Regie-
rungshandelns darstellt, iiber das eine prazisere und wirkungsvollere Steu-
erung und Lenkung der Individuen gelingt. Denn ,,[w]arum sollte es notig
sein, individuelle Freiheiten und Gestaltungsspielrdume einzuschréinken,
wenn sich politische Ziele wesentlich ,6konomischer® mittels individueller
,Selbstverwirklichung® realisieren lassen?* (Lemke et al. 2000: 30).

Bislang wurde gezeigt, wie eine neoliberale Gouvernementalitdt in der
Konzeption der Wissensgesellschaft eine spezifische Subjektvorstellung
artikuliert. Diese Subjektkonzeptionen antworteten auf einen gesellschaft-
lichen Zustand, der von der Pluralitit von Anschauungen, Wissen oder
Meinungen geprégt ist, insbesondere auch in Bezug auf ethisch-moralische
Konzepte. Gleichzeitig werden durch die Anspriiche einer neoliberalen
Okonomie die moderne Staatlichkeit, die tradierten Formen des Regierens
und eben auch das Subjekt des Wohlfahrtsstaates in Frage gestellt. Die
Antwort auf diese mehrdimensionalen Problematisierungen scheint die
Durchsetzung eines neuen gesellschaftlichen Leitbildes von Subjektivitit,
ndmlich das des autonomen und freien, unternehmerischen Selbst.* Die Ef-
fektivitit dieser Form der Fithrung beruht in der Einlosung der ,Freiheit®,
die die neoliberale Gouvernementalitdt dem ,Hirten seiner selbst® ermog-
licht.

Im Folgenden soll spezifischer die Konstituierung des freien und auto-
nomen Subjekts betrachtet werden. Dazu erfolgt in einem ersten Schritt ei-
ne kurze Riickschau auf traditionelle und neuere Subjektvorstellungen, die
trotz ihrer vielféltigen theoretischen Spezifizierungen, das Subjekt als de-
fizitdr und mangelhaft im Sinne von ,unfrei‘ und ,unterworfen‘ begreifen.
Folgt man der diesen Perspektiven zugrunde liegenden Annahme, dass Re-
ligion, staatliche Souverénitit oder auch die industriekapitalistische ,Aus-
beutung* das Individuum in seinen Entfaltungsmoglichkeiten einschrank-
ten, so erscheinen Transformationen wie Sdkularisierung, Demokratisie-
rung oder auch der wissenschaftlich-technische Fortschritt als ,Befreiung*
und Erméglichung der Entfaltung von Individualitit. Hier zeigt sich ein in-
teressantes Spannungsverhiltnis. Auf der einen Seite verwirft das postmo-
derne Denken die ,,Idee des autonomen Subjekts* (Klaus-Jiirgen Bruder)
als uneinlosbares Emanzipationsversprechen der Aufklarung, auf der ande-
ren Seite jedoch scheint gerade auflerhalb der geisteswissenschaftlichen
Theoriebildung die neoliberale Attitiide des ,eigenverantwortlichen Sub-
jekts® jene ersehnte Emanzipation von Gott, dem Souverdn und der Natur

4 Vgl. Lemke et. al. 2000: 30.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

zu ermdglichen. Diese Spannung soll mit Hilfe der Foucaultschen Annah-
men zur Selbstkonstitution aufgelost werden. Denn wie zu zeigen sein
wird, sind die Propagierung von Unterdriickungsverhdltnissen und das
Versprechen von Freiheit, Teil der grundlegenden ,,.Bedingungen der Ak-
zeptabilitdt™ (WiK: 34) der Macht.

8.1 Zur Geschichte des Denkens des Subjektes

Das Problem des Subjekts ist keines, das allein der Theorie Foucaults gilt.
Vielleicht sind Subjektivitdt bzw. die Ausformung des Subjekts die Kern-
probleme der Philosophie, changieren doch beide zwischen zwei Polen:
dem der absoluten Autonomie und Eigenlogik und dem, an dem Subjekti-
vitét als Niederschlag externer Faktoren wie Macht und Herrschaft gedacht
wird. Gleichwohl eine Vielzahl mehr oder minder in Konkurrenz stehen-
der Subjektbegriffe zu beobachten ist, liegt eine grundlegende Differenz
bislang im ambivalenten Ausdruck des subiectum, das mal als Zugrunde
liegendes und mal als Unterworfenes erscheint.’

Ersteres betont die Autonomie, die Eigenstindigkeit des Subjekts in
Bezug auf Erkenntnis und auf die Bestimmungen seiner Moralitidt und po-
litischen Handlungsfihigkeit. Diese Position, die am deutlichsten erstmals
von Vertretern des Deutschen Idealismus formuliert wurde, beinhaltet,
»da} die menschliche Subjektivitit letztlich den Quellgrund aller Wirk-
lichkeit und Wabhrheit bildet und zweitens die GewilBheit, daf3 sich die
menschliche Subjektivitdt im Denken als solches vollzieht (Schmidinger
1983: 49). Die Annahme des zugrunde liegenden Subjekts hatte gleich-
wohl einen expliziten politischen Anspruch: Durch die Betonung des frei-
en Willens, der Autonomie der individuellen Handlung und der Fahigkeit
zur ,Vernunft® sollte hier ein Gegenmodell zu den tiberkommenen An-
spriiche des kirchlichen und feudalen Hierarchiedenkens aufgestellt wer-
den. Denn nicht umsonst ist das Denken des autonomen Subjekts in seiner
historischen Konstellation ein ,widerstindiges® Moment der Aufklirung,
das den Menschen als diesseitiges, vernunftbegabtes Wesen konstituierte,
welches eigenstindig in der Lage ist, sein Gemeinwesen zu organisieren,
seine Umwelt nach vernunftorientierten Primissen zu erkennen und selbst
als Quelle und Autor aller Erkenntnisse fungieren kann: ,,Gegen die mit
der tiberkommenen stindisch-klerikalen Gesellschaftsordnung gekoppel-
ten Vorstellungen, dal der Mensch wesenhaft in einem jenseitigen Reich
wurzele und daB3 er seinen Glauben von den Autoritdten vorgeben lassen
miisse, wird nun erstens die [...] materialistische These gesetzt, die den

5 Vgl. Zima 2000: XI.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 263

Menschen als Teil der diesseitigen Dingwelt bzw. Natur bestimmt“ (Geu-
len 1999: 23).

Die gegenwirtige Subjektkritik, die das Subjekt als den gesellschaftli-
chen Verhiltnisse Unterworfenes begreift, rekurriert auf die im 19. Jahr-
hundert entstehende Subjektkritik, die mit den Instrumenten der Psycholo-
gie, der Psychoanalyse, mit den Hervorhebungen der 6konomischen bzw.
biologischen Grundlagen die Situiertheit des Menschen betont. Vorausset-
zung fiir die Entdeckung des Menschen als Produkt gesellschaftlicher
Konstituierungsprozesse ist die Erfahrung des Fin de siécle, denn in einem
zunechmenden MalBe ist hier eine Entfaltung der Eigendynamik gesell-
schaftlicher Prozesse zu beobachten, in die sich die Menschen ,,nur mehr
als Fremdbestimmte und Abhéngige einordnen kénnen“ (ebd.: 29). Diese
,Krinkung‘ moderner Subjektivitit hat eine ldngere Geschichte und be-
gleitet das Subjektdenken seit seiner Herausbildung in der Aufklirung.
Der Begriff Subjekt beschreibt in der antiken und mittelalterlichen Philo-
sophie einem ,,dem Substanzbegriff nahestehendes Sein* (Geulen 1989:
27f.). Der Mensch als Geschopf Gottes war ein Triager von Pradikaten und
stand innerhalb einer gesellschaftlichen Hierarchie, die zugleich die gottli-
che Ordnung abbildet. Die Vorstellungen, die uns heute in Bezug auf das
moderne Subjektdenken beschiftigen, sind der mittelalterlichen Ordnung
vollig fremd. Dass der Mensch ein biologisches Gattungswesen ist, ein
von den gesellschaftlichen Verhéltnissen determiniertes und unterworfenes
Objekt oder ein mit sich selbst identisches, unabhéngiges und selbstrefle-
xives Wesen, das immer alleinige Ursache seines Verhalten ist — diese
Annahmen sind Ergebnisse von Denkprozessen seit der frithen Aufkli-
rung. Hierbei ist nicht gemeint, dass es ,vor der Aufklarung® den Men-
schen als soziales und gesellschaftlich eingebundenes Wesen nicht gege-
ben hitte, jedoch entsteht im Europa des Idealismus und der Aufkldrung
die Vorstellung des Menschen als sowohl erkennendes und moralisch be-
fahigtes Subjekt.

Die Vielzahl von Versuchen, Subjekt und Subjektivitit zu verorten,
zeigt das den divergierenden Annahmen zugrunde liegende Potential, das
mit einer Definition des Subjekts verbunden ist. Traditionell verbindet
man mit dem Subjektbegriff ,,Momente wie Autonomie, Handeln, Indivi-
dualitét” (Geulen 1999: 21) im Gegensatz zu nicht unbedingt neueren Vor-
stellungen, die Subjektivitit als Konglomerat sozialkultureller Konstituie-
rungsprozesse begreifen. Das explosive Potential, das den unterschiedli-
chen Deutungen innewohnt, ist das damit verbundene Verstindnis des in
Gesellschaft eingebundenen Menschen: ,,So existiert es immer noch, als
materielle ideologische Praxis: das biirgerliche, autonome, possessive und
individuelle Subjekt samt der konstitutiv komplementiren Vorstellung
tiberindividueller Subjektivitdten, die durch ihre Zugehorigkeit zu einem

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

Geschlecht, einer Nation, einer Ethnie oder einer Kultur bestimmt sein sol-
len” (Naumann 2001: 13).

Als ein Ausgangspunkt in der Reflexion des neuzeitlichen Subjektden-
kens wird im Allgemeinen auf die ,,Meditationen” von René Descartes
verwiesen. Fiir Foucault beschreibt Descartes den Weg zum Erkennen der
Wahrheit, den die klassische Philosophie der Antike eingeldutet hat, nun
nicht mehr als dornigen Weg iiber die Askese, als tiber eine ,,gewisse Ar-
beit, [...] die es [das Subjekt, TJ] erst empfianglich macht fiir das Wissen
der Wahrheit — eine Arbeit der Lauterung, der Bekehrung der Seele durch
Kontemplation ihrer selbst™ (Foucault 1994: 291). ,Wahrheit® und ,Aske-
se‘ seien bis Ende des 16. Jahrhunderts untrennbar verbunden. Mit der
Aufkliarung wird dieses Verhiltnis der Selbst- und Welterkennung gebro-
chen. Descartes verlagert den Prozess der Bedingungen fiir Wahrheit in
das Einzelsubjekt. Hatte noch Platon das Kriterium fiir Wahrheit in die du-
Bere Welt der Formen verlagert, erféhrt nun das Subjekt eine unerhorte
Aufwertung: das Descartessche Cogito begriindet die individuelle Subjek-
tivitit, die nun zur Instanz der absoluten Wahrheit wird.®

Angelpunkt fiir die Mehrzahl aller kritischen Betrachtungen, die die
Subjekte als ,,Ausdruck gesellschaftlich bewusstloser und unbewusster
Praktiken begreifen® (Naumann 2001: 13), ist die Theorie von Marx in der
Auseinandersetzung mit den Thesen Feuerbachs. Fiir Marx sind die Men-
schen von ihrem Wesen aus sozial, d.h. beziiglich ihres materiellen Uber-
lebens sind sie auf Sozialitdt angewiesen, die sich in der gemeinschaftli-
chen Produktion niederschlégt: ,,In der gesellschaftlichen Produktion ihres
Lebens gehen die Menschen bestimmte, notwendige, von ihrem Willen
unabhingige Verhiltnisse ein, Produktionsverhéltnisse, die einer bestimm-
ten Entwicklungsstufe ihrer materiellen Produktivkrifte entsprechen. [...]
Die Produktionsweise des materiellen Lebens bedingt den sozialen, politi-
schen und geistigen Lebensprozess tiberhaupt. Es ist nicht das BewuBtsein
der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein,
das ihr Bewusstsein bestimmt*“ (MEW 13: 8f.).

Dieses klassische Zitat zeigt den Kerngedanken des Subjektivititsden-
kens von Marx, ndmlich dass die Entfaltung von Individualitit ausschlieB3-
lich in soziale Zusammenhidnge eingebettet und von dieser dominiert ist.
Marx und Engels haben keine dezidierte Subjekttheorie vorgelegt, richtete
sich ihr Interesse doch auf die historische Entwicklung von Gesellschaften
und auf die Analyse von gesellschaftlichen Prozessen. Dieser makro-
soziologischen Ausrichtung liegt jedoch eine bestimmte Vorstellung der
Triebkrifte der Geschichte zugrunde. So trifft der Historische Materialis-
mus die Feststellung, ,,dal die Menschen imstande sein miissen, zu leben,

6 Vgl. Zima 2000: 95.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 265

um ,Geschichte machen‘ zu kénnen. Zum Leben aber gehort vor allem Es-
sen und Trinken, Wohnung, Kleidung und noch einiges andere. Die erste
geschichtliche Tat ist also die Erzeugung der Mittel zur Befriedigung die-
ser Bediirfnisse, die Produktion des materiellen Lebens* (MEW Bd. 23:
28).

Die Arbeit als Reproduktionsinstrument ist demnach eine ,,ewige Na-
turnotwendigkeit™ (ebd.: 57), die unabhéngig von allen Gesellschaftsfor-
men ihre Geltungsberechtigung hat. Die Relevanz der Arbeit fiir den Men-
schen wird von dem Historischen Materialismus in dreifacher Weise be-
stimmt: als Arbeit an der dufleren Natur durch die Unterwerfung und An-
eignung der natiirlichen Verhiltnisse, wodurch ein Produkt entsteht, als
Arbeit an der inneren Natur, indem die individuellen Fertigkeiten und Fa-
higkeiten ausgepragt werden und schlussendlich in der Ausbildung von
Kooperationsbeziehungen, die den Ausgangspunkt fiir die Theorie der
Klassenkampfe, der Solidaritit und des Proletariats bilden. Fiir Marx ist
das Selbstbewusstsein des Menschen der Faktor, der ihn als Gattungswe-
sen auszeichnet. Jedoch ist das Selbstbewusstsein kein naturhaft gegebe-
nes, sondern Ergebnis einer sozialen Wirklichkeit, die in erster Linie durch
die Auseinandersetzung mit Natur in Form von Arbeit gegeben und in
zweiter Linie durch die Kommunikation mit anderen Individuen bestimmt
ist. Der Marxismus ist demzufolge — eine nicht verwundernde Parallele zu
Foucaults Philosophie des Aktes, ,,eine Philosophie also, die aus dem Be-
wusstsein und aus der menschlichen Praxis, von der sie erzeugt und un-
aufhorlich bereichert wird, eine echte Wirklichkeit macht, [...] eine Philo-
sophie aber, die stindig iiber das Gegebene hinausgeht und die Wirklich-
keit unaufhérlich durch schopferische Akte erweitert, die auf der Ebene
der prahumanen Natur noch nicht existieren und deren Erfolg durch nichts
im voraus garantiert ist” (Gauraudy 1969: 72). Dies gilt ebenso fiir die
Normorientierungen von Individuen. So wie das menschliche Wesen das
,Ensemble der gesellschaftlichen Verhéltnisse (MEW Bd. 3: 6) ist, muss
auch die Moral nicht durch die Natur bedingt begriffen werden, sondern
als von der Geschichte geschaffen.

Auch in der Kritischen Theorie wandte man sich gegen die ,,Selbst-
tiberschiatzung des Subjektes als Urheber und Machthaber” (Lavagno
2003: 184). In der ,,Dialektik der Aufkldrung™ haben Horkheimer und A-
dorno die Zurichtung der Natur durch den Menschen als eine gewaltsame,
verobjektivierende herausgestellt. Wissenschaft und Technik als Mittel der
rationalen Natur- und Selbstbeherrschung lassen eine instrumentelle Ver-
nunft hervortreten, in der der Mensch zum ohnmaéchtigen Element einer
Ratio wird und dem technischen und strategischen Denken unterworfen
ist. So miindet die Aufklidrung, urspriinglich als Prozess der Emanzipation
vom mythischen Denken verstanden, in die rationale Vernunft, die in ihr
Gegenteil umschligt: ,,.Die neue, die faschistische Ordnung ist die Ver-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

nunft, in der Vernunft selbst als Unvernunft sich enthiillt“ (Horkheimer
1976: 72).

Postmoderne und poststrukturalistische Theorien nun, die sich auf die
Arbeiten von Marx und Freud mehr oder weniger explizit beziehen, so
vielfdltig sie auch sein mogen, einigt die Zuriickweisung der Annahme von
Autonomie und apologetisieren dagegen eine Vorstellung von Subjektivi-
tét, die nicht mit sich identisch und nur hinsichtlich ihrer ontischen Quali-
tit zu begreifen ist. In seiner Radikalitdt kaum zu iiberbieten, hat dies Jean
Baudrillard ausgedriickt, der die ,postmoderne Ordnung‘ als Verabschie-
dung tradierter Orientierungen und Denkmuster lobt und die Konstituie-
rung neuer Freirdume postuliert: ,,Die Position des Subjekts [ist heute]
schlichtweg unhaltbar geworden. Heute ist niemand mehr in der Lage, sich
zum Subjekt der Macht, des Wissens oder der Geschichte zu machen. [...]
diese unerfiillte Aufgabe [ist] einfach ldcherlich geworden [...] mit dem
Universum der Psychologie und der biirgerlichen Subjektivitéit, und dabei
werden immer noch neue Subjektivititen erfunden™ (Baudrillard 1985:
140).

Verantwortungslosigkeit, Beliebigkeit, Standpunktlosigkeit und ein
Zug des Hedonismus wurde dem postmodernen Subjektdenken vorgewor-
fen.” Wenn die Kennzeichen einer postmodernen Ordnung Ambivalenz
und Kontingenz sind, in der unzdhlige Wahrheitsanspriiche, moralische
Codes oder dsthetische Konzeptionen miteinander kollidieren, so bleibt
ebenfalls der Souverdnititsanspruch des Subjekts auf der Strecke, das nun
eben nicht mehr in der Lage ist, selbstreflexiv und autonom Handlungen
vorzunehmen bzw. sich stindig aufgefordert sieht, sich selbst in Bezug zu
den gesellschaftlichen Konstituierungspraktiken zu setzen: ,,Das Beunru-
higende fiir den Menschen ist [...], daB3 ihm seine (angebliche) Identitdt als
,menschliches Wesen* entgleitet. [...] [Die] Vorstellungen, die das unmit-
telbare Gefiihl einer Identitdt des Menschen nidhren, [sind] schwécher ge-
worden. Néamlich: Erfahrung, Gedéchtnis, Arbeit, Autonomie (oder Frei-
heit)*“ (Lyotard 1985: 79¢1.).

Der Schluss, der aus der postmodernen Verwerfung des aufklireri-
schen Subjektdenkens gezogen wird, fillt {iberraschend aus. Denn damit
wird die Moglichkeit der Reinkarnation des Subjekts verbunden, bei dem
es sich aber nicht um ein ,,Subjekt der Identitdt” (Schmid 2000: 11) han-
delt, sondern um ,,ein multiples Selbst, das seine Kohdrenz im Stil der E-
xistenz findet” (ebd.). Die klassischen Instrumente, die Subjektivierung in
der Vergangenheit ermoglichten, wie zum Beispiel Erwerbsarbeit, Schicht-
und Klassenzugehorigkeiten® oder auch die Dominanz spezifischer Norm-

7  Vgl. Bruder 1999: 50.
8 Vgl. Beck 1986.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 267

und Wertegertiste einer Gesellschaft, verlieren sich in der (nicht nur) von
postmodernen Theorien ausgerufenen ,Krise der Moderne® zugunsten des
Auftretens einer ,Asthetik der Existenz‘, also von Selbstformungsprakti-
ken, ,,mit denen sich die Menschen nicht nur die Regeln ihres Verhaltens
festlegen, sondern sich selbst zu transformieren, sich in ihrem besonderen
Sein zu modifizieren suchen” (Bruder 1999: 69). Auch die Naturwissen-
schaften profitieren von der bzw. beférdern die postmoderne Verwerfung
der autonomen Subjektivitit. So vollzichen die Neurowissenschaften einen
Rollback zur Biologisierung und Naturalisierung des Geistes: Danach ist
das, was wir sind und was wir tun, ist nur ein Ausdruck von komplex ge-
schalteten Kommunikationsstrukturen im Gehirn. Menschlicher Wille oder
Willensfreiheit sind bloe Vorstellungen, die aber mit der biologischen
Realitit der Materialitit des Korpers nichts zu tun haben.” Vielmehr miisse
man in physiologisch-funktionalen Dimensionen denken: Nicht die Men-
schen bestimmen ihr Handeln, sondern das Gehirn soll es sein, das all dies
fur sie leistet. Denn das Gehirn besitzt, laut der Hirnforschung, die Féahig-
keit, aus innerem Antrieb Handlungen durchzufiihren. Der Mensch dage-
gen bilde sich seine Willensfreiheit nur ein. Die Annahme der biologi-
schen Determiniertheit des Menschen fiihrt schlussendlich zur Kritik an
dem Begriff der Verantwortung, denn es stellt sich die Frage, ob man das
bewusste Ich von Menschen fiir ihre Taten verantwortlich machen kann,
wo diese doch das Werk des Gehirns, also das Werk biologischer Prozesse
sind."

Dieser ambivalente Zustand, den die postmodernen Verwerfungen des
Subjekts zuriicklassen, bildet einen fruchtbaren Boden fiir die Wiederent-
deckung des Individuums, ob als dsthetische Existenz, als verantwortungs-
bewusster Staatsbiirger oder selbstsorgerischer Unternehmertyp. Allen un-
terschiedlichen Typen ist gemein, dass sie universalistische und metaphy-
sische Wahrheitsanspriiche zuriickweisen, so wie die ,,Rhetorik des Ab-
schieds (Friichtl 1994: 278) die politischen Metanarrative ebenso suspen-
diert wie die Souverinitit des Staates oder die Autoritdt wissenschaftlicher
Wahrheiten. Diesen, in den Begrifflichkeiten der modernen Sozialfor-
schung gefassten Individualisierungstendenzen begleitet ein umfassender
Diskurs tiber ethische Entscheidungsfreiheit und moralische Verantwor-
tung. Fiir die Moderne, so Zygmunt Bauman, lasst sich der Anspruch fest-
stellen, den individuellen ethisch-moralischen Diskurs durch einen ,,Dis-
kurs der objektiven, unpersonlichen, translokalen Wahrheit“ (Bauman
1995a: 23) zu ersetzen. Jede individuelle Verantwortung solle, wenn nicht

9  Zum Stand der neurowissenschaftlichen Verhandlungen siche Geyer 2004.

10 Vgl. Das Manifest. Elf filhrende Neurowissenschaftler tiber Gegenwart und
Zukunft der Hirnforschung. In: Gehirn & Geist 3 (2004), Nr. 6, 30-37, Zitate
36-37.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

aufgehen, so zumindest sich an den Mafistdben und Kriterien einer instru-
mentellen Vernunft und praktischen Leistung orientieren. Das ethische Pa-
radox der Postmoderne bestehe nun in der Freisetzung der Individuen aus
kultureller Uniformitit und von den Anspriichen einer universellen Ver-
nunft. Das Problem, welches dabei fiir die Individuen auftritt, ist die Rat-
losigkeit und ethische Konfusion hinsichtlich unklarer moralischer Ent-
scheidungsvarianten. So gerinnt der an sich anspruchsfreie Zustand zum
permanenten Kampf um die individuelle Entscheidung und Verantwor-
tung, ,,der niemals zur vollen und reinen Zufriedenheit gewonnen werden
kann®, denn der entscheidungsfoérdernde Anspruch auf ,wahre® oder ,rich-
tige® Losungen wird wahrscheinlich niemals von Unsicherheit und Ambi-
valenz frei sein. Das Paradox besteht nach Bauman nun in der Situation,
dass dem Subjekt einerseits die Vollstindigkeit moralischer Entscheidung
und Verantwortung in aller Génze zuriickgegeben sei und andererseits ih-
nen die moralische Sicherheit entzogen sei, die die Moderne mit ihren uni-
versalen Orientierungen anbot."" Fiir Bauman ist die , tief empfundene[n]
moralische[n] Ambiguitdt“ (Bauman 1995b: 38) der zentrale Kern der
ethischen Krise der Postmoderne®, der u.a. mit den schier unendlichen
Maoglichkeiten menschlichen Handelns zusammenhénge. Doch nicht nur
die rdumliche Distanz zu den Folgen menschlichen Handelns kennzeich-
nen die Unbestimmtheit in Bezug auf ein moralisches Regelungssystem,
sondern auch die Unméglichkeit, Verantwortungen zu individualisieren.
Aufgrund der gesellschaftlichen Arbeitsteilung, der immer weiteren Aus-
differenzierung aller gesellschaftlichen Sphéren sei die Zahl der Beteilig-
ten so uniiberschaubar, ,,dal niemand verniinftig und iiberzeugend die
,Urheberschaft (oder die Verantwortung) fiir sich beanspruchen (bzw. zur
Rechenschaft gezogen werden) kann* (ebd.: 34). Die freischwebende Ver-
antwortung, die Bauman in Anlehnung an Karl Mannheims den ,weltli-
chen Dingen‘ entzogenen Intellektuellen zuschreibt und deren tradierte
Verankerung in den Halterungen beispielsweise religioser oder universa-
listischer Moralvorstellungen durch die Postmoderne obsolet wurde, wird
in der Gegenwart zur rein privaten Angelegenheit: ,riskant, chronisch un-
sicher und begleitet von niemals zu beschwichtigenden Skrupeln® (Bau-
man 19995a: 24). Die Zustandsbeschreibung einer ,,ontologische[n] Kon-
tingenz des Seins“ (ebd.: 25), in der alles erlaubt ist und Individualitit
nicht als zu erreichendes Ziel, sondern als kompromissloses Ergebnis der
postmodernen Verabschiedung der universellen Vernunft durchscheint,
umschreibt das dritte Problematisierungsfeld als ,Krise des Subjekts‘. Die-
se Krise beruhe auf der iiberwiltigenden Zahl an Wahlméglichkeiten, die
allerdings unter dem ,,Zwang zur freien Entscheidung® (Zizek 1999: 167)

11 Vgl. Bauman 1995a, 1995b.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 269

getroffen werden miissen: ,,[E]s gibt keine Natur oder Tradition, die ein
festes Fundament bietet, auf das man sich verlassen kann, selbst unsere in-
nersten Antriebe (sexuelle Orientierungen usw.) werden immer mehr als
etwas erlebt, das sich frei wihlen 1d6t. Wie man ein Kind erndhren und
ausbilden soll, wie man bei der sexuellen Verfiihrung vorgehen soll, wie
und was man essen, wie man sich entspannen und amiisieren soll, alle die-
se Themen werden in zunehmenden Malle von der Reflexivitit ,koloni-
siert, das heif3t als etwas erfahren, das sich erlernen und entscheiden lisst*
(ebd.: 166f.).

Das, was also die Krise des Subjekts ausmachen soll, ist der Zwang,
entscheiden zu miissen, ohne sich auf einen archimedischen Punkt zur Le-
gitimation der Entscheidung beziehen zu kénnen. Diese No6tigung zur De-
zision, zum Handeln ohne festen Boden, verleiht dem entscheidenden Sub-
jekt die Autoritidt — Auctoritas non veritas facit legem — , die von Hobbes
initiierte Erméchtigung des Subjekts findet sich hier wieder. Das Aufleben
der Krisensemantik zu Beginn des letzten Jahrhunderts verwundert nicht.
So impliziert der Schmittsche Dezisionismus als Kritik an der Kulturepo-
che der Romantik des 18. Jahrhunderts eine gleichsam philosophische wie
auch politische Position, die davon ausgeht, dass es keine allgemein ver-
bindlichen Begrindungen fiir Werte oder moralische Positionen geben
kann: ,,Nur in einer individualistisch aufgelosten Gesellschaft konnte das
sthetisch produzierende Subjekt das geistige Zentrum in sich selbst verle-
gen, nur in einer biirgerlichen Welt, die das Individuum im Geistigen iso-
liert, es an sich selbst verweist und ihm die ganze Last aufbiirdet, die sonst
in einer sozialen Ordnung in verschiedene Funktionen hierarchisch verteilt
war. In dieser Gesellschaft ist es dem privaten Individuum iiberlassen, sein
eigener Priester zu sein“ (Schmitt, zit. n. Lowith 1990: 22f.).

Eine andere Perspektive auf die diagnostizierte ,,Krise des Subjekts®
und deren Ausgénge eroffnet die Perspektive Foucaults und die an ihn an-
schlieBenden Ansitze der Gouvernementalitit bzw. der subjection studies,
die keineswegs das Subjekt ginzlich streichen, sondern auf die Prozesshaf-
tigkeit der Wahrheit von Subjektivitdt verweisen. Diese sind einer post-
modernen ,,Freude iiber die endlich gewonnene Freiheit (Bruder 1999:
49), die der Verlust von tradierten Orientierungen und Denkmustern mit
sich bringe, ebenso fern wie der Skandalisierung und Hysterisierung von
,,Unsicherheit und Desorientierung (ebd.), denen der traditionelle Diskurs
um den Zerfall der subjektivitdtskonstituierenden Ordnungen folgt. Dieser
Ansatz soll im Folgenden dargestellt werden, um nicht nur die Techniken
der Selbstkonstituierung darzustellen, sondern um ebenfalls die Verbin-
dung der Subjektkonstituierung und einer spezifischen politischen Pro-
grammatik herzustellen.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

8.2 Die gouvernementalistische Perspektive
auf das Subjekt

Das Potential an Uberraschungen, welches Foucault mit seinen Arbeiten
bewiesen hatte, entfaltet sich erneut in seinem Spitwerk. Hier tauchen
nach den langen, manchmal ermiidenden und desillusionierenden Be-
schreibungen der Transformationsprozesse der Disziplinarmacht und der
Bio-Macht, der Ausweglosigkeit aus den Verstrickungen in die histori-
schen Apriorien der gesellschaftlichen Subbereiche von Wissenschaft,
Moral, Politik etc., nun Begriffe wie Lebenskunst, Asthetik der Existenz
oder die Sorge um sich selbst auf. Letzteres beschreibt ein ethisch-
asketisches Selbstverstdndnis, wie er es in Schriften der griechischen und
romischen Antike entdeckt. Dort, so Foucault, wurde tiber spezifische in-
trospektive Selbsttechniken eine Form des Selbstbezugs in der Art der
Sorge und Arbeit des Individuums an sich selbst entwickelt.'

Die Fokussierung auf das Individuum, die Foucault in seiner Analyse
der antiken und friihchristlichen Selbsttechniken vornimmt, hat vielfach
Verwirrung hervorgerufen: Es wurde von einer Wendung Foucaults hin
zum Subjektivismus gesprochen, der aufgrund sich nun an die Rettung der
Freiheit des Subjekts machen wollte.”® Ebenso wurde der Riickbezug Fou-
caults auf die Schriften antiker Philosophen als Versuch gedeutet, eine
neue Ethik zu entwickeln, die einen Ausweg aus dem radikalen Determi-
nismus ermoglicht und in deren Zentrum die Lebenskunst als dasjenige
Projekt stehen sollte, das mit der Sorge um sich selbst (epimeleisthai sau-
tou) einen Gegenpol zur allumfassenden und disziplinarischen wie normie-
renden Kraft der Biomacht darstellt."* Tatsichlich schreiben auf einen ers-

12 Vgl. Ortega 1997: 150.

13 Vgl. uv.a. Fink-Eitel 1992: 97-112. Deleuze verweist auf die Bedeutung der
Prozesshaftigkeit von Subjektivitit: ,,Es ist idiotisch zu sagen, dass Foucault
ein verborgenes Subjekt entdeckt oder wieder einfiihrt, nachdem er es vorher
geleugnet hitte. Es gibt kein Subjekt, sondern eine Produktion von Subjekti-
vitit: Die Subjektivitit muss produziert werden, wenn der Zeitpunkt ge-
kommen ist, gerade weil es kein Subjekt gibt. Und der Zeitpunkt ist gekom-
men, wenn wir die Etappen des Wissens und der Macht durchlaufen haben*
(Deleuze 1993: 164).

14 Vgl. Schmid 2000: 382. Das in den spdten Schriften erwachende Interesse
Foucaults an Ethik bedeutet jedoch keine Manifestation eines normativen
Standpunkts. Foucault will keine Begriindung fiir ein ,gutes Leben® geben,
geschweige denn moralische Grundsitze, wie ein gelungenes Leben zu fiih-
ren sei, verbreiten. Ethik ist fiir ihn vielmehr ein Politikersatz (vgl. Butler
2003: 9), und in diesem Sinne ist auch die Zuwendung zu den antiken Leh-
ren der Selbstfilhrung zu erkldren. Das ethische Subjekt steht in einem
Machtverhéltnis und wird durch gesellschaftliche Bedingungen determiniert.
In Bezug auf die moralische Ausstattung einer Gesellschaft, also den vor-
herrschenden Moralcodes, konstituiert sich der Mensch als zur Moral fihiges

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 271

ten Blick die fritheren Analysen Foucaults, die die Subjektivitét als Ergeb-
nis von neuzeitlichen Disziplinen und Bio-Macht erkldren, die Krankun-
gen des Subjekts fort. Die vielen Arbeiten und Bemerkungen zu den Insti-
tutionen des Geféngnisses, der ,Irrenanstalten®, des Militérs, der Schulen
oder der Klgster verleiten dazu, diese Einrichtungen als Produzenten eines
,marginalisierten Kérpers und Subjekts“'® zu begreifen. Dass dem nicht so
ist, hat Foucault selbst immer wieder betont, gehe es ihm doch nicht um
eine Kritik an der Institutionalisierung von AusschlieBungsprozessen, son-
dern um die Vorgénge der Produktion von Normalitdit.

Und nun der vermeintliche Affront gegen einen, ihm vielleicht unacht-
sam zugeschriebenen decouragierenden ,,Machtpessimismus“ (Nehamas
2000: 280) mit der Wiederbelebung der antiken Askese als Praktik der
Selbstbeherrschung? Oder wendet sich Foucault gegen sich selbst durch
den ,,.Lobpreis exzentrischer Sexualpraktiken* (Hesse 2003: 300), eine Be-
freiung vom Puritanismus der Vergangenheit oder gar die hochstmogliche
Stufe der Selbsterfahrung im Sinne einer ,,positiven Selbstverwirklichung*
(Kogler 1994: 154)?

Fur Foucault bildet die Orientierung an der Antike einen weiteren Be-
standteil seines Interesses um die Konstitutionsbedingungen des Subjekts.
Das, worauf Foucault in der Auseinandersetzung mit den antiken Texten
seinen Blick richtet, ist die Ausbildung eines spezifischen Ethos in einer
historisch bestimmten Zeit. Diese ,,Genealogie der Ethik* (GE: 278) imp-
liziert das Nachspiiren nach der Herkunft von Norm- und Wertesystemen
und dem damit verbundenen Entwurf als ethisches Subjekt, was jedoch
nicht den Entwurf einer philosophischen Ethik meint,'® sondern die Analy-
se der Praktiken, die ein selbstbeziigliches, reflexives Subjekt erst konsti-
tuieren.

Foucaults Arbeiten zum Subjekt stehen in der Tradition Nietzsches.
Ebenso wie bei Nietzsche wird hier das Subjekt als ,seiner selbst méichtig*
verworfen. Die Einwidnde gegen einen ,humanistisch® gefassten Subjekt-
begriff beziehen sich vor allem auf ein anthropologisches Denkmuster,
denn das individuelle Subjekt ist ein Produkt von Machtkonstellationen.
Freiheit, das moderne Sinnbild fiir die Autonomie des Individuums, ist in
Wirklichkeit eine ,,Erfindung herrschender Stande“ (Nietzsche 1988: 545).
Der Hintergrund ist die Ablehnung metaphysischer Annahmen in Bezug

Subjekt. Das meint jedoch nicht die unhinterfragte Ubernahme der herr-
schenden Normen, sondern eine Inbezugsetzung zu diesen. Fiir Butler offen-
baren sich in dieser Grundkonzeption der spédten Foucaultschen Schaffens-
phase die Ansétze einer Handlungstheorie, ,.eine Version der moralischen
poiesis fiir ein Subjekt, das von Anfang an durch Normen begrenzt ist, die es
sich nicht ausgesucht hat (ebd.).

15 Vgl. Junge, Schmincke 2007.

16 Vgl. Schneider 2004: 187.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

auf eine ,,mystisch-historische [...] Subjektivitit (Zima 2000: 238) und
eine tiberhistorische Form der Erkenntnismoglichkeiten. Die Suche nach
dem Ursprung von spezifischen sozialen Entitdten, zum Beispiel der Mo-
ral, vergisst die konkreten Gegebenheiten der Geschichte und verdeckt all
die kleinen Zufille und nicht intendierten Ergebnisse bestimmter Hand-
Iungen. Die Suche nach einer unbedingten Wahrheit der Geschichte ist ab-
zulehnen, ,,weil damit die Suche nach dem genau abgegrenzten Wesen der
Sache gemeint ist, die Suche nach ihrer reinsten Moglichkeit, nach ihrer in
sich gekehrten Identitit, nach ihrer unbeweglichen und allem AuBeren, Zu-
félligen und Zeitlichen vorhergehenden Form* (SW: 71). So sind auch die
Differenzierungen in der Auslegung der spiten Hinwendung zu den anti-
ken Schriften mit Foucault zu beantworten, dass es ihm nicht um die Er-
stellung einer Ethik geht, sondern um den Entwurf einer Geschichte der
verschiedenen Verfahren, ,,durch die in unserer Kultur Menschen zu Sub-
jekten gemacht werden* (FS: 243).

Die Frage, die Foucault in der Auseinandersetzung mit den antiken
Texten verfolgt, richtet sich auf die Herausarbeitung spezifischer Techni-
ken, wie sich ein ,ethisches Subjekt erzeugt, welches sich zu sich selbst in
Beziehung setzt und die eigenen korperlichen Begehren reflektiert, akzep-
tiert oder zuriickweist.'” Die beiden erwihnten Binde sind zwar ebenfalls
in die Geschichte der Sexualitdit eingereiht, doch geht es hier keineswegs
um die Darstellung der sexuellen Praktiken einer historischen Epoche. Es
geht vielmehr darum, mit der in den Werken intendierten ,Genealogie der
Ethik® ebenfalls die ,Genealogie moderner Subjektivitit’ auszuweisen.
Tatsdchlich lassen sich in der Orientierung auf die Antike bei Foucault
zwei Perspektiven herausstellen, die fiir die Analyse gegenwartiger gesell-
schaftlicher Zustdnde duferst hilfreich sein konnen. Auf der einen Seite
geht es um die Transformationen von Machttechniken, die Regierung als
Fithrung von der Innen-AuBlen-Perspektive ablosen und als Idee der
,Selbstfiihrung® in der Gegenwart neu bestimmt werden miissen. Anderer-
seits haben, wie schon erwihnt, viele Rezipienten des Spétwerks gerade in
dieser Hinwendung zu den antiken Techniken, die auf Selbstsorge und die
Gestaltung einer &sthetischen Existenz gerichtet waren (Askese, Didtik
usw.), Strategien des Widerstands gegen Herrschaftstechniken gesehen.

Im Folgenden soll danach gefragt werden, welche Bedeutung diese
Perspektive fiir die Gegenwart haben kann. Denn Parallelen sind unver-
kennbar, auch wenn Foucault keine Aktualitit des griechischen Denkens
vertritt:

17 Vgl. SoS: 127.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 273

Ich frage mich nun, ob unser Problem heute nicht in gewisser Weise dem dhnlich
ist. Die meisten von uns glauben nicht ldnger, da Ethik in Religion begriindet
sei, aber wir wollen auch nicht, daB ein Rechtssystem in unser moralisches, per-
sonliches und privates Leben eingreift. Neuere Befreiungsbewegungen leiden an
der Tatsache, daf} sie keine Grundlage finden konnen, um darauf die Ausarbei-
tung einer neuen Ethik zu griinden. Sie brauchen eine Ethik, doch sie konnen
keine andere finden als eine Ethik, die auf sogenanntes wissenschaftliches Wis-
sen davon, was das Selbst sei, was Begehren sei, was das UnbewuBte sei usw.
griindet. Diese Ahnlichkeit der Probleme fallt mir auf (GE: 267).

Doch was hat eine Ausarbeitung iiber die Selbsttechnologien der Griechen
mit zeitgendssischen Subjektentwiirfen zu tun, wie sie innerhalb des Dis-
kurses um politische Partizipation in der Wissensgesellschaft konzipiert
werden? Foucault geht es nicht darum, eine inhaltliche Ubereinstimmung
zwischen der antiken Formen der Selbstsorge und dem zeitgendssischen
Aufruf nach einem ,selbstbestimmten Leben® nachzuweisen, vielmehr ist
die Parallele eine ,.historische, die sich nicht auf die Ethik selbst, vielmehr
auf das Bediirfnis nach einer Ethik bezieht (Schneider 2004: 205). Der
Bezug zur Gegenwart ist nicht von der Hand zu weisen, seit lingerem
schon agiert ein vielfiltiger Diskurs, der die intensive Ausgestaltung des
,eigenen Lebens® (Ulrich Beck) forciert. Selbststindigkeit, Eigeninitiative
und Eigenverantwortlichkeit sind Forderungen, die unabhingig von par-
teipolitischer Programmatik in engem Zusammenhang mit gesamtgesell-
schaftlichen Entwicklungen stehen, die neue, erweiterte Anforderungen fiir
die sozialwissenschaftliche Analyse mit sich bringen. Denn nun muss
nicht nur von einer umfassenden Transformation des Politischen ausge-
gangen werden, wie sie sich in der Forderung nach dem ,Minimalstaat®
(Robert Nozick) niederschldgt, sondern auch von neuen Formen der Sub-
jektivierung und Subjektkonstitution, deren Ergebnis ein politisches Sub-
jekts darstellt, das die individuelle Sorge um sich und die Gesellschaft als
moralischen Grundzug internalisiert. Hier wird die klassische Unterteilung
in Makro- und Mikroperspektive beim Blick auf Gesellschaft obsolet.
Denn gerade die im Spitwerk Foucaults angerissenen Uberlegungen zu
den vermeintlich so fernen antiken Praktiken der Selbstfithrung verweisen
auf eine unauflosbare Verflechtung von Regierung und Subjektivitit, wo-
bei erstere eine bestimmte Form des Subjekts voraussetzt. Wenn die ,Gou-
vernementalitit der Gegenwart® unabhéngig von repressiven und unterdrii-
ckenden Techniken agieren will, wird dazu auch das entsprechende Sub-
jekt bendtigt, das sich, seiner Freiheit bewusst, selbst regiert.

Das Bedeutsame an diesen letzten Arbeiten ist, dass Foucault zeigen
kann, wie eine bestimmte Ethik — hier verstanden als Form einer Selbstre-
flexion, einer spezifischen Haltung, die jemand zu sich selbst und zu ande-
ren einnimmt — die Existenz des Einzelnen strukturiert und ,regiert‘. Und
dies, ohne dass dabei auf die Systeme der Disziplinierung und Normierung

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

zuriickgegriffen wird, die im spéteren Christentum das Moment des Ge-
horsams in das Auflen verlegen, also auf eine duflere Instanz (dem Pastor,
Richter, Psychologien, Lehrer etc.) ausrichten. Die Orientierung des grie-
chischen Menschen auf Weisen der Selbstreflexion und der Selbsterkennt-
nis vollzog sich nicht auf einen jenseitigen Sinnhorizont hin, ebenfalls be-
zog sich die Frage nach der Gestaltung des Lebens nicht auf die moglichen
Heilserwartungen. Dieser Modus scheint ein ganz anderer zu sein als die
passiven ,Unterwerfungspraktiken® der Disziplinargesellschaften. Der ak-
tive Selbstentwurf verweist ndmlich auf eine Praxis der Freiheit und Auto-
nomie. Die Rationalitdt dieser Fithrungstechnik, eben nicht Fremdfiihrung
zu sein, sondern Selbstfithrung, scheint auf dem besten Wege, die vorherr-
schende Form neoliberalen Regierens zu werden. Was Foucault fiir die
Antike herausarbeitet und was es flir die Regierungsformen der Gegenwart
zu priifen gilt, ist die ,,Vorstellung, dass die Ethik der Existenz eine sehr
starke Struktur geben kann, ohne sich auf ein Rechtswesen, ein Autoritéts-
system oder eine Disziplinstruktur beziehen zu miissen (GE: 273).

8.2.1 Die Kunst, sich selbst zu fiihren

In einem politischen Raum, in dem die politische Struktur des Stadtstaates und
der Gesetze, die er gegeben hat, erheblich an Bedeutung verloren haben, auch
wenn sie keineswegs géinzlich verschwunden sind, und in dem die entscheiden-
den Momente zunechmend bei den Menschen liegen, bei ihren Entscheidungen,
der Weise ihrer Autoritdtsausiibung und der Klugheit, die sie im Spiel der
Gleichgewichte und der Transaktionen an den Tag legen, da ergibt sich, daf3 die
Kunst, sich selbst zu beherrschen, zu einem entscheidenden politischen Faktor
wird (SoS: 121).

Die Kunst, sich selbst zu fiihren, wirft erneut ein anderes Licht auf den
Begriff der Macht, die in den Selbstfithrungspraktiken der Antike keines-
wegs ,,das Individuum als Effekt und Objekt von Macht, als Effekt und
Objekt von Wissen“ (US: 247) entwirft, wie es Foucault als Inbegriff der
Domestikation der Disziplinargesellschaft und ihrem paradigmatischen Ort
des Gefingnisses herausstellt. In den Praktiken der antiken Biirger ent-
deckt Foucault jedoch eine ,,Praxis der Freiheit des menschlichen Sub-
jekts® (Steinkamp 2005: 15). Die Sorge um sich selbst als Sorge um die
eigene Gesundheit, ausgeiibt in der Meditation oder der Gewissensprii-
fung, und ebenso die Sorge um eine ,richtige* Beziehung zu den Mitbiir-
gern, ,,und zwar der erotischen ebenso wie der politischen” (ebd.), stellen
allesamt Techniken dar, die das Regieren der Polis durch eine ,spezifische
Subjektform‘ ermoglichen, ndmlich durch ,,Techniken individueller Be-
herrschung [...], in denen das Individuum auf sich selbst einwirkt (Fou-
cault [363] 2005: 969). Foucault betont, dass diese Sichtweise auf die poli-
tische Ordnung fiir unsere heutigen Verhiltnisse auBerordentlich unge-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 275

wohnlich sei, denn in der Sorge um sich selbst werde im Allgemeinen ,,et-
was Unmoralisches” gesehen, denn ,,[e]s fdllt uns schwer, rigorose Moral
und strenge Prinzipien auf das Gebot zu griinden, uns selbst mehr Auf-
merksamkeit zu schenken als irgendetwas sonst auf der Welt. Wir sind ge-
neigt, in der Sorge um sich selbst etwas Unmoralisches zu argwohnen, ein
Mittel, uns aller denkbaren Regeln zu entheben® (ebd.: 972).

Aus den ersten Untersuchungen zu ,,Sexualitit und Wahrheit” kom-
mend fiihrt Foucault den Begriff der ,,Fiihrung® ein, der die produktive
Seite von Macht weitaus besser fasst: ,,Es ging darum, eine Ethik zu erar-
beiten, die es erlaubte, sich selbst im Verhéltnis zu diesen gesellschaftli-
chen, biirgerlichen und politischen Titigkeiten, welche verschiedene For-
men sie auch annahmen und in welchem Abstand man sich davon halten
mochte, als Moralsubjekt zu konstituieren* (SoS: 128).

Diese Beschreibung, die Foucault in seiner Analyse der vor- und friih-
christlichen Selbstfithrungspraktiken angibt, ldsst die Verbindungen zu den
,Krisen‘ der Gegenwart bzw. ihrer spezifischen Gouvernementalitit auf-
scheinen. Foucault geht von der Frage aus, welche besonderen Veridnde-
rungen das Verschwinden der Stadtstaaten im 3. Jh. nach Chr., die seiner
Meinung nach von einer prasenten Autonomie geprégt waren, fiir die Kon-
stituierung der Menschen als Moralsubjekte mit sich brachte. Die Krisen-
haftigkeit des Untergangs dieser Stadtstaaten, so Foucault, schldgt um in
eine ,Krise des Subjekts‘; in die Krise der Subjektivierung selbst, die spe-
zifische Fragestellungen aufwarf:'® Was sind die Ziele, denen das Subjekt
sich bzw. seine Existenz unterordnen kann, welche Regeln erlauben es
ihm, sich diesen zu unterwerfen. Und schlussendlich auf welche Art und
Weise kann sich das Individuum als moralisches Subjekt seiner Verhal-
tensweisen konstituieren? Die Analyse dieser den antiken Menschen be-
schiftigenden Fragen folgt dem Interesse an den Urspriingen des morali-
schen Denkens, jedoch nicht als anthropologische Essenz, sondern als Er-
gebnis einer spezifischen ,Problematisierung‘. Foucault ist viel zu sehr
dem Pluralismus historischer Kontingenzen verbunden, als dass er morali-
sche ,GesetzmaBigkeiten® zu ergriinden suche. Es geht ihm auch nicht um
die inhaltliche Fiillung der griechischen Moral oder die Hervorhebung ei-
ner besonderen sexuellen Freiheit, insbesondere der vielfach vorgetragene
Verweis auf einen weitaus ,freieren‘ Umgang mit Homosexualitit. Fiir ihn
ist der spezielle Modus interessant, in dem sich ein Individuum zu sich
selbst ins Verhiltnis setzt und sich als ein ethisch-moralisches Subjekt
konstituiert. In der Antike entdeckt Foucault diese Art und Weise, sich als
Subjekt eines ,spezifischen Ethos* auszubilden, in der Reflexion des kor-
perlichen Begehrens. Aus dessen Anerkennung und Zuriickweisung in

18 Vgl. SoS: 129.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

Form der Enthaltsamkeit bezieht das Subjekt seine Souverdnitit. Verbun-
den damit ist die antike Auffassung einer ,gerechten Regierung‘. Nur der-
jenige, der sich selbst zu ,regieren‘ vermag, also seine Bediirfnisse und
Begierden unter Kontrolle halten kann, vermag auch andere zu fiihren.
Diese Herrschaft iiber sich selbst, die Selbstbeherrschung, bildet den Kern
der ,.ethische[n] Thematisierung der Lebensfithrung® (Schneider 2004:
193). Die spezifischen Felder der Ubungen der ,Selbstregierung* sind die
Erfahrungsbereiche der Sexualitit, die in Bezug auf die ,Verausgabung*
des (ménnlichen) Korpers als ,,Besorgnis® (GL: 175) von der griechischen
Medizin und Philosophie der Antike artikuliert wurden. Der sexuelle Akt
wird jedoch nicht als ,anormal® oder moralisch verwerflich ,problemati-
siert’, sondern nur in der Weise befragt, inwieweit die sexuelle Bezichung
das Selbstverhiltnis des Individuums beeintrachtige: ,,Der Sexualakt beun-
ruhigt nicht, weil er ein Ubel wire, sondern weil er das Verhiltnis des In-
dividuums zu ihm selber und seine Konstitution als Moralsubjekt stort und
bedroht; wenn er nicht richtig bemessen und verteilt wird, fiihrt er zur Ent-
fesselung der unfreiwilligen Krifte, zur Schwichung der Energie und zum
Tod ohne ehrenwerte Nachkommenschaft® (GL: 175f.).

Dieser Drohung des Verlustes der Krifte, der das Begehren in der
griechischen Antike unter die Frage der Gesundheit des Korpers und Geis-
tes stellte, wurde mit einer spezifischen ,,Lebenstechnik® geantwortet, die
den Korper und das Begehren unter das Regime der Enthaltsamkeit und
MaBigung stellte. Dieser Prozess, der im spéteren Christentum als ,,Kampf
um die Keuschheit™ (Foucault [312] 2005: 353) bis in die Gegenwart die
Sexualmoral priagen wird, verkniipft die Subjektivierung ,,mit einem Er-
kenntnisprozeB [...], der die Verpflichtung, die Wahrheit tiber sich selbst
zu suchen und zu sagen, zu einer unerldsslichen Voraussetzung dieser E-
thik erhebt” (ebd.: 367). Die Priifung der individuellen Gedanken als Su-
che nach der Wahrheit tiber sich selbst wird mit dem Christentum und der
institutionalisierten Beichte zur Kontrollinstanz durch den Anderen (dem
Pastor) ausgeweitet, in der klassischen Antike beschrénkte sich die Gewis-
senspriifung noch im Rede- und Antwortstehen des Selbst. Diese Art der
,Problematisierung‘ innerhalb der griechischen Ethik verweist auf eine in-
tensive Beschiftigung der Menschen mit den Fragen des ,guten Lebens®,
,mit ihrer moralischen Fithrung, ihrer Ethik, ihren Verhéltnissen zu sich
selbst und anderen” (GE: 267), im Gegensatz zur Erérterung religioser
Probleme. Die Fragen nach dem Selbstverhéltnis, die im Christentum auf-
grund der absoluten Gehorsam fordernden moralischen Ordnung auf ein
,Erkenne dich selbst® und Gestdndnis gegeniiber dem Beichtvater ausge-
richtet waren, haben in der griechischen Antike eine andere Richtung: Sie
sind keineswegs auf das Jenseits gerichtet in der Frage nach dem, was
nach dem Tode kommen soll und wie das Leben in der Hoffnung auf das
Paradies zu gestalten ist, sondern sie sind auf das Diesseits konzeptionali-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 277

siert. Das Paradies findet nicht in der fiir den Lebenden unerreichbaren
Welt nach dem Tode statt, sondern ist Ausdruck einer gelungenen Lebens-
fihrung in der griechisch-romischen Kultur, die durch die vollendeten
,Kinste der Existenz® (GL: 18) zu erreichen sei: ,,Darunter sind gewulite
und gewollte Praktiken zu verstehen, mit denen sich die Menschen nicht
nur die Regeln ihres Verhaltens festlegen, sondern sich selber transformie-
ren, sich in ihrem besonderen Sein zu modifizieren und aus ihrem Leben
ein Werk zu machen suchen, das gewille dsthetische Werte trigt und ge-
wissen Stilkriterien entspricht™ (ebd.).

Ein weiterer Punkt ist die Abkoppelung der personlichen Ethik von
den gesellschaftlichen Institutionen. Fragen nach der Lebensfithrung wur-
den erstens nicht gesellschaftlich disziplinierend vorgegeben und zweites
auch nur im geringen Malle gesetzlich reglementiert. Trotzdem bzw. genau
deshalb avancierte die ,,Lebenskunst™ (techné tou biou) als anzustrebende
vollkommene Selbstbeherrschung in der Antike zu einer ,,Technologie der
Lust” (GE: 271), die als Aspekt der Selbstkonstituierung durch Selbstbe-
fragung einen politischen Impetus in sich trug: ,In dieser techné geht es
um die Moglichkeit, sich selber als Herr-Subjekt seines Verhaltens zu kon-
stituieren, das heifit — wie der Arzt gegeniiber der Krankheit, der Steuer-
mann zwischen den Klippen oder der Politiker im Verhéltnis zur Polis —
zum geschickten und klugen Fiihrer seiner selbst zu machen, der das Maf3
und den Augenblick abschitzen kann“ (GL: 178)."

19 Die Reflexion der Freiheit im griechischen Denken ist maf3gebend fiir das
politische Verstindnis der Polis; eine Denkweise, deren Bedeutung fiir die
Gegenwart unterschiedlich thematisiert wird: Einerseits scheint es, als ob die
marktwirtschaftlich orientierten Rufe nach ,mehr Freiheit® und ,weniger
Staat® diesem antiken Ideal folgen, andererseits beschrénkt sich diese Radi-
kalisierung der Demokratie auf das individuelle Uberleben. Keineswegs ist
damit die Freiheit gemeint, mehr partizipative Rechte durchzusetzen oder in
Anspruch zu nehmen bzw. iiber das soziale Miteinander zu entscheiden.
Foucault lasst fiir das antike Verstéindnis Aristoteles’ Ansicht iiber eine tu-
gendhafte Politik zu Wort kommen: ,,Eine Polis ist tugendhaft, sofern die an
ihrer Regierung teilnehmenden Biirger selber tugendhaft sind; in unserem
Staat nun haben alle Biirger Anteil an der Regierung. Zu betrachten ist also
die Frage: wie wird ein Mann tugendhaft? Denn selbst wenn es moglich wi-
re, daB3 die Gesamtkorperschaft der Biirger tugendhaft, ohne daf3 irgendeiner
es als einzelner wire, so wire doch die individuelle Tugend vorzuziehen,
weil die Tugend des ganzen Gesellschaftskorpers logisch aus der Tugend ei-
nes jeden Biirgers folgt* (Aristoteles, zit. n. GL: 105). Dies ist fiir die Ge-
genwart sehr vertraut, in der der Zivilgesellschaft als Gegenentwurf zu den
entmoralisierenden Ziigen der globalisierten Marktwirtschaft hohe soziale
Bindungskrifte zugesprochen werden. Die geforderte Biirgergesellschaft
setzt auf den ,miindigen‘ und ,aktiven‘ Biirger, der sein Leben selbst in die
Hand nimmt. ,,Es muss wieder deutlich werden, dass in einem Sozialstaat die
personliche Verantwortung auf Gegenseitigkeit eine wichtige Voraussetzung

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

8.2.2 Techniken der Fiihrung — Hirte und Herde

Die griechische Polis konstituierte eine spezifische ,Regierung® und ein
unabdingbares dazugehdriges ,Subjekt bzw. — in einer etwas anderen
Terminologie — die entsprechenden Bewusstseinsformen. Das, was wir
heute umstandslos als Bedingung einer funktionierenden Demokratie for-
mulieren wiirden, zum Beispiel die Moglichkeit zur Teilhabe und Ein-
flussnahme an der Gestaltung gesellschaftlicher Entwicklungen, hatte in
der Antike einen weitaus individuelleren Charakter. Als zentrale Voraus-
setzung flir eine funktionierende politische und somit auch soziale Ord-
nung galt die Vorschrift, ,auf sich selbst zu achten‘. Verbunden war damit
eine anders ausgerichtete Pastoralmacht. Wie schon erwéhnt, bezeichnet
diese Form eine ,,individualisierende Macht“, die sich auf die Fithrung und
Lenkung der Individuen richtet. Die Hirten und Herden-Metapher des
Christentums, in der das Pastorat einen duferen Mittler, Kontrolleur, ,Fiih-
rer® in der paradigmatischen Rolle des seelen(an)leitenden Pastors instal-
liert, ist dem antiken Menschen zwar auch vertraut, besonders in der Figur
des ,Philosophen‘, doch ist diese Beziehung weitaus individueller auf
diesseitige Zufriedenheit des Einzelnen ausgerichtet. Die griechische An-
tike kennt in ihrer Konzeption des Uberirdischen und Jenseitigen keine
Gotter, die als Heilsbringer oder als Hirten fungieren. Die Gotter bestim-
men tber Territorien und koénnen schicksalsbeeinflussend sein. Sie sind
jedoch keinesfalls um das Wohlergehen des einzelnen Menschen und um
sein Seelenheil bemiiht: ,,Der griechische Gott griindet die Stadt, er zeigt
ihren Standort, er hilft beim Bau der Mauern, er gewéhrleistet ihre Solida-
ritdt, er gibt der Stadt seinen Namen, er erteilt Orakel und verkiindet da-
durch seinen Rat. Man konsultiert den Gott, er beschiitzt, er interveniert, es
geschieht, daB3 er zornig wird und daB er sich wieder versohnt, doch nie-
mals leitet der Gott die Menschen der Stadt, wie ein Hirte seine Schafe lei-
ten wiirde (GG I: 187).

Der antike Biirger der Polis ist dementsprechend auf eine ,innere Fiih-
rung’ angewiesen bzw. erst diese macht ihn als politisches Subjekt aus.
Ein Subjekt, das nicht als passiver Effekt aus Zwangs- und Herrschafts-

fiir Solidaritét ist“, so konstatiert der Ministerprasident des Saarlandes Peter
Miiller in einer Informationsbroschiire des Vereins Aktive Biirgerschaft e.V.
Tugendhaft ist in diesem Sinne der eigenverantwortliche Biirger, der sich um
sich selbst kiimmert. Die Konsequenz daraus ist, je ,tugendhafter® der Biir-
ger sich um sich selbst kiimmert, desto ,besser‘ wird es auch um die Gesell-
schaft bestellt sein. Eine Logik, die auf eine Gesellschaft des Egoismus hi-
nauslduft, ungeachtet der Tatsache, ob der Zusammenhang wirklich so ein-
tritt, wie ihn Miiller weiter beschreibt: ,,Und nur wenn jeder fiir sich selbst
das tut, was er kann, werden geniigend Mittel frei, um denen zu helfen, die
sich nicht alleine helfen konnen* (Miiller 2004: 6).

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 279

technologien hervorgeht, sondern das reflexive Arbeit an sich selbst ver-
richtet und sich und seine Relationen zu den Mitmenschen stiandig reflek-
tiert: ,,Die Sorge um sich ist eine Haltung, die nicht von einer codierten In-
stanz dem Individuum auferlegt wird, sondern die das Individuum selbst
wihlt“ (Schmid 2000: 249).

Die ,,Sorge um sich selbst als Aufruf, sich um sich selbst zu kiim-
mern, war ein weitaus urspriinglicheres Motiv als die Sorge des Pastors
um das einzelne Mitglied der Gemeinde der christlichen Pastoralmacht.
Die Selbsterkenntnis als ,,besonderer Fall der Selbstsorge™ (FS: 32) wurde
zum spateren Motiv des modernen, ausschlieBlich der ,Objektivitdt® einer
Wabhrheit verpflichteten Erkenntnissubjekts. Jedoch auch die antike Selbst-
sorge barg ein Heilsversprechen fiir das Subjekt, namlich sein besonderes
Verhiltnis zur Freiheit. In der tdglichen Durchfiihrung von Selbstreflexion,
Askese oder Perspektivenwechsel als ,,Praktiken der Subjektivitdt liegt
das Potential zur Transformation des Subjekts: ,,Die Epimeleia definiert
eine Verhaltensweise sich selbst und den anderen, ja allen gegeniiber: Wie
man die Welt betrachtet, wie man Handlungen ausfiihrt, wie man sich auf
andere bezieht; sie ist Selbstbeobachtung dessen, was man denkt, was in
diesem Denken geschieht und wie es vor sich geht; und sie ist eine Weise
der Selbstbehandlung, mit der man sich selbst verpflichtet, reinigt, trans-
formiert und modifiziert* (Becker 1985: 30).%°

Der Unterschied zu den modernen Weisen, die auf das Erkennen einer
inneren, tieferen Wahrheit ausgerichtet sind, so beispielsweise Praktiken der
,.EBsoterik oder Psychokultur® (Steinkamp 1999: 61), liegt in der Fixierung
auf das individuelle Ego, das der antiken Selbstkultur nicht nur fremd war,
sondern fiir die anderen geradezu die Bedingung fiir eine ,,4sthetische E-
xistenz® bildete. Der moderne ,,Tanz dich frei“-Kurs ebenso wie die kor-
permodellierenden Techniken des Fastens, des Marathonlaufs o.4. sind
Aspekte einer Selbstversessenheit, die fiir Foucault schlichtweg eine Ver-
kehrung der antiken Selbstkultur ausmachen.?!

Die Beziehung zu dem Anderen ist fir die Antike ein konstantes The-
ma, denn die Moglichkeit der Teilhabe an der Wahrheit ist kein Prozess
individueller Willenskraft, sondern es bedarf des Anderen. Ohne diesen ist
ein befriedigender Selbstbezug kaum moglich:* ,Man kann sich nicht mit
sich selbst beschiftigen, ohne einen Bezug zu einem anderen zu haben®
(Foucault 1988: 17). Hier wird der soziale Charakter der Selbstsorge deut-
lich, auf den Foucault gegeniiber den modernen Techniken abhebt, denn
»lz]wischen dem Sich-mit-sich-Befassen und dem Sich-mit-anderen-
Befassen besteht ein Finalitdtsband (FS: 43). Das politische Moment be-

20 Vgl. HS: 27.
21 Vgl. GE 283. Dazu auch Steinkamp 1999, 2005; Schmid 2000.
22 Vgl. Ortega 1997: 204.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

steht in der Ansicht, dass die ,,Selbstsorge” nicht nur auf einen anderen be-
zogen ist, sondern ein ,,Reziprozitiatsband zur Polis* darstellt. Ein ,politi-
sches® Subjekt wird man nur durch die Beschéftigung mit sich selbst; fiir
den mitregierenden Biirger der Polis schlidgt das erwirkte Heil fiir die
Mitmenschen zuriick, da auch der Biirger selbst immer Teil der Gemein-
schaft selbst ist.

Ein wichtiger Bestandteil der Technologien des Selbst, gleichermafBen
Tugend wie Technik,” ist die Kunst der Parrhesia. Dieser zentrale Begriff
in der antiken Philosophie ist die Voraussetzung zur Ausiibung einer Kul-
tur des Selbst. Gemeint ist damit eine spezifische Weise der AuBerung, des
Sprechens, ndmlich ,,alles zu sagen™ (DW: 10), die Wahrheit zu artikulie-
ren, frei zu sprechen und ,,vollstindig sein Herz und seinen Sinn“ (ebd.) zu
offnen. Von besonderer Bedeutung ist dabei nicht die Aussprache von
Wahrheit, sondern der dahinter stehende Mut, die Wahrheit zu sagen, denn
dieser ist selbst ein Akt der Freiheit. Der Parrhesiastes ist derjenige, der
das Risiko eingeht, sich angreifbar macht und etwas aufs Spiel setzt. In der
unverschleierten Rede, die sich in ihrer Klarheit und Reinheit von den
Techniken der Rhetorik unterscheidet, wirkt allein die Glaubhaftigkeit des
Redners auf die Meinung der Anderen, ,,indem er ihnen so direkt wie mog-
lich zeigt, was er tatsdchlich glaubt® (ebd.: 11). Damit wird Parrhesia ein-
mal von den ,,Sprechakten des Beweisens, des Uberzeugens und des Be-
lehrens® (Steinkamp 2005: 73) differenziert. Dem Parrhesiasten geht es
insbesondere um die Beziehung zwischen Wahrheit und Subjekt, aber
nicht zur Stirkung des Egos, sondern um eine Ubereinstimmung von
Wabhrheit und Person, in dem letztere die sich selbst als ,wahr‘ anerkennt.
Ob der Aussagende ,wahr-sagt‘, lasst sich feststellen anhand der ,,Tatsa-
che, dass der Sprecher etwas Gefihrliches sagt — etwas anderes, als das,
was die Mehrheit glaubt (DW: 14). Das Risiko der Wahrheit fiihrt im ex-
tremen Fall zur Vernichtung. Sokrates ist eine antike Exemplifikation des
Wahr-Sprechenden, der seine Mitbiirger konsequent fiir ihre Lebensfiih-
rung kritisiert, u.a. mit dem Interesse, das Regieren der Polis mit zu be-
denken, ,,den die Selbstsorge ist zugleich die Sorge um die Polis* (Schmid
2000: 64). Parrhesia ist gleichzeitig ethos und techné, also eine ethisch-
moralische Haltung und diejenigen Techniken und Ubungen, die zur Sub-
jektivierung der wahren Rede fithren. Dabei geht es nicht um die Enthiil-
lung eines tiefer liegenden Geheimnisses des Individuums, vielmehr reiht
sich die Parrhesia in die Zahl der philosophischen Akte ein, die nicht zwi-
schen dem Wahren und dem Falschen unterscheiden, sondern in denen da-
nach gefragt wird, ,,was dem Subjekt den Zugang zur Wahrheit ermog-
licht, jene Form des Denkens als, die Bedingungen und Grenzen des Zu-

23 Vgl. Schmid 2000: 65.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 281

gangs des Subjekts zur Wahrheit bestimmen versucht* (HS: 32). Funktio-
nal wird das ,,Wahr-Sprechen® (/ibertas) nicht in der Vermittlung einer
Wahrheit, die es so nicht gibt, sondern in Form der Kritik an sich selbst
und am Gegeniiber. Die Relationen kénnen dabei ganz unterschiedlicher
Natur sein, von der Kritik an einem Freund bis hin zum kritischen Angriff
auf den Tyrannen. Die Elemente, die im Allgemeinen als grundverschie-
den herausgestellt werden, finden sich hier in dieser Selbsttechnik vereint.
Parrhesia ist ebenso politisch wie personlich und stellt sich als ein 6ffentli-
ches Wahr-Sprechen dar, das in der demokratischen Agora der griechi-
schen Polis ebenso zur Gehor kommt wie sich in der Kritik an dem Tyran-
nen #uflern kann: ,,Parrhesia ist eine Form von Kritik, [...] immer in einer
Situation, in der der Sprecher sich in einer untergeordneten Position hin-
sichtlich des Gesprachpartners befindet* (DW: 16f.).

Der antike Selbstbezug ist eine neue Form der ,,Problematisierung der
politischen Tétigkeit”, die aufgrund der politischen Verdnderungen in der
hellenistischen und rémischen Welt eine verinderte Sicht auf die ,Fiih-
rung‘, auf das politische Handeln présentierte. So ist nicht mehr der Stand
und der Rang entscheidend fiir das Austiben der politischen Tatigkeit, son-
dern ,eine personliche Tat“ (SoS: 118f.), die das Subjekt als politisch han-
delndes konstituiert und gleichzeitig eine moralische Haltung verspricht.
Diese Verkniipfung der individuellen Selbstsorge als gleichermafien politi-
sche wie moralische Tat versetzt den antiken Biirger in den Zustand, der in
der Moderne immer wieder eingefordert wurde, ndmlich autonom und frei
zu sein. Denn im Rahmen einer angestrebten ,,Asthetik der Existenz* wird
von dieser die Erstellung und Erreichung individueller Ziele erhofft, unab-
hingig von einem vorgegebenen Moralcode, der iiber Verbote regelt, wie
das Individuum zu sein hat und wie nicht. Diese Konzeption der antiken
Ethik, die sich universellen Zumutungen widersetzt und als ,,eine anarchi-
sche Subjektivitat (Schifer 1995: 141) auszeichnet, ist fiir Foucault Vor-
bild fiir seine Strategien, neue unabhéngige Formen des moralischen Be-
wusstseins zu entwickeln: ,,Aus der Idee, da3 uns das Selbst nicht gegeben
ist, kann meines Erachtens nur eine praktische Konsequenz gezogen wer-
den: wir miissen uns selbst als Kunstwerk schaffen* (GE: 274).

Die Entdeckung der ,,Technologien des Selbst®, durch die eine indivi-
duelle, selbstreflexive und kritische Haltung erméglicht wird, die sich und
die vorherrschende Moral immer wieder in Frage stellt, ist verbunden mit
einer Differenzierung von unterschiedlichen Dimensionen des Morali-
schen. Denn in der Kultur des Selbst geht es nicht um die Reproduktion
eines moralischen Codes, sondern um die Ausarbeitung eines ethischen
Selbstverhiltnisses, durch das ,,wir uns selbst als moralisch Handelnde
konstituieren* (GE: 275). Der Entwurf als ,ethisch-moralisches Selbst* ist
keine Strategie des Einzelnen, die ihm sich selbst auferlegten Regeln sei-
nes Handeln als universelles Gesetz zu verallgemeinern, ,,sondern im Ge-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

genteil durch eine Handlung und eine Suche, die seine Handlung individu-
alisieren und modulieren und ihr sogar einen einzigartigen Glanz geben
kénnen, indem sie ihr eine rationale und reflektierte Struktur verleihen®
(GL: 83).

Unter Moral ist ein ,,Ensemble von Werten und Handlungsregeln, die
den Individuen und Gruppen mittels diverser Vorschreibeapparate — Fami-
lie, Erziehungsinstitutionen, Kirchen usw. vorgesetzt werden* (GL: 36) zu
verstehen. Das Augenmerk liegt hier auf dem imperativen Zug dieser
Vermittlung eines Wertegefiiges, das institutionell und tradiert verankert
eine Zwangsapparatur darstellt: ,,Das Wesentliche und Unschétzbare an
jeder Moral ist, daf sie ein langer Zwang ist (Nietzsche 1988: 108).
Nietzsches Einschédtzung der Moral als Zwangsmechanismus wurde auch
von anderen als ordnendes Prinzip verstanden. Fiir Durkheim ist die Moral
eine ,,System von Handlungsregeln® im ,,Bereich der Pflicht* (1976: 77f.).
Wie Nietzsche gestaltet sich die Moral fiir Durkheim als ein Akt der Un-
terwerfung menschlicher Impulse unter die Anforderungen einer Soziali-
tit, die das Handeln selbst moralisiert: ,,Gut handeln heif3it gut gehorchen*
(ebd.).24 Damit wird die Substanz von Moralitdt abgelehnt, der Mensch ist
zwar féhig zur Moral, jedoch nicht von Geburt aus moralisch. Vielmehr-
muss das moralische Gewissen als der Niederschlag des Sozialen im Sub-
jekt begriffen werden. Das moralische Subjekt konstituiert sich in der Ver-
innerlichung eines als objektiv angenommenen moralischen Wissens und
ist damit gleichzeitig Objekt der Unterwerfung unter die Macht des Moral-
codes.” Wohin eine umstandslose und unhinterfragte Affirmation eines als
,gut® und ,anstindig® deklarierten Moralcodes fiihrt, bewies Stanley
Milgrams Versuchsanordnung, bei der die Autoritdt des Wissenschaftlers
die Versuchspersonen veranlasste, einen Unbekannten mit Stromschlédgen
zu quilen. Gerade an diesem Beispiel ist ersichtlich, dass Moral nicht nur
mit Macht zusammenhéngt, sondern ebenfalls autoritdr ist. Die Moral hat
demnach eine besondere Beziehung zur Macht, als Moralcode enthilt sie
Verhaltensregeln, die ein bestimmtes Verhalten in dem von Guf und Bose
begrenzten Feld normieren und gleichzeitig die Sanktionierung eines un-

24 Moral hat hier eine zivilisatorische Funktion, sie wirkt vergesellschaftend
und die sozialen Beziehungen strukturierend. Verbunden damit ist eine auf
Dauer gestellte Sicherung der sozialen Ordnung, die Verldsslichkeit von
Handlungen garantiert. Jegliches Ausbrechen aus dem moralischen Codex ist
sanktionsfahig: Moral ist somit ein anderes Moment von Macht bzw. macht-
voll, da sie Handlungen normiert und strukturiert.

25 Die Unterwerfung ist insofern ein Gewinn fiir das Subjekt, da es im Akt der
Unterwerfung unter den moralischen Code Bestitigung und Anerkennung
finden kann. Die Gefahr, in der Ablehnung einer normierten Moral regelver-
letzend aufzufallen, ist bei weitem grofer als in der Annahme einer als legi-
tim verstandenen, handlungsleitenden Moral (vgl. dazu Butler 2001: 23-27).

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 283

erwiinschten Verhaltens legitimieren. Demgegeniiber befolgen die Indivi-
duen keineswegs stindig einen herrschenden Moralcode. Im Gegenteil,
Gehorsam und Zwang, als von auffen kommend, werden als Momente ei-
nes repressiven Zusammenfalls von Macht und Moral wahrgenommen.
Das Moralverhalten, eine zweite Unterscheidung, die Foucault einfiihrt,
bezeichnet die ,,Variations- und Ubertretungsspielrdume* (GL: 36) gegen-
tiber dem herrschenden Wertekanon, der bestétigt bzw. abgelehnt werden
kann. Das ,,wirkliche Verhalten“ (ebd.) der Individuen gegeniiber einer zur
Norm geronnenen Moral erdffnet den politischen Schauplatz um Deu-
tungshoheiten. Widerstand und Affirmation von moralischen Pramissen,
die eine moralische Erhéhung oder Abwertung bestimmter Handlungen
oder das ,schlechte Gewissen‘ bewirken, markieren den Raum, in dem Ge-
sellschaft und Moral sich gegenseitig konstituieren. Jedoch verweist Fou-
cault noch auf eine dritte Dimension der Moral, ndmlich die ,,Art und Wei-
se, wie man sich fithren und halten — wie man sich selber konstituieren soll
als Moralsubjekt, das in Bezug auf die den Code konstituierenden Vor-
schriften handelt* (ebd.: 37).

Diese drei Dimensionen sind kaum voneinander zu trennen, jedoch
entdeckt Foucault in den antiken Texten jene Spielrdume, die zeigen, dass
neben der Befolgung des moralischen Gesetzes, indem sich das ,,Moral-
subjekt [...] unterwerfen muf3, widrigenfalls es einer Bestrafung verfallt
(GL: 41), der Weg einer ,,zur Ethik orientierten* (ebd.: 42) Moral moglich
ist, die iber spezifische Techniken und Verhaltensweisen zu einer dstheti-
schen Lebensweise fithren. Diese bestimmt sich durch einen Selbstbezug
und nicht durch eine von auflen auferlegte Bewertung der individuellen
Handlungsmoglichkeiten. Der Selbstbezug, die Art der Beziehung zu sich
selbst, wird als ethische Substanz bezeichnet, die in der Reflexion des ei-
genen Begehrens die Frage zu beantworten sucht, ,,welcher Aspekt oder
Teil meiner selbst oder meines Verhaltens [...] moralischer Fithrung“ (GE:
275) unterliegt. Als weiteres muss die Unterwerfungsweise selbst einer
Reflexion unterzogen werden:

Man kann beispielsweise die eheliche Treue praktizieren und sich der Vorschrift
unterwerfen, die sie verbindlich macht, weil man sich als Teil der gesellschaftli-
chen Gruppe betrachtet, die sie akzeptiert, die sich lautstark auf sie beruft oder
stillschweigend an ihr festhélt. Man kann sie aber auch praktizieren, weil man
sich als Erben einer geistigen Tradition betrachtet, fiir deren Bewahrung oder
Wiederbelebung man verantwortlich ist. Man kann diese Treue auch vollziehen,
indem man einem Ruf folgt, indem man sich als Vorbild hinstellt oder seinem
personlichen Leben eine Form zu geben sucht, die Kriterien von Glanz, Schon-
heit, Adel oder Vollkommenbheit entspricht (GL: 38).

Was Foucault hier am Beispiel der Sexualmoral zeigt, ist die Tétigkeit der
Reflexion auf Phidnomene, die im Allgemeinen iiber weite Teile der Ge-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

schichte als ,naturhaft® angesehen wurden. Denn das Nachdenken tiber die
Kontingenz und Begriindbarkeit der individuellen Handlung ermdglicht
erst eine ethische Arbeit an sich selbst. Diese geschieht nicht aus einem
Selbstzweck heraus, auch nicht um das individuelle Verhalten einer nor-
mierten Moral anzupassen, sondern es ist der Versuch, ,,sich selber zum
moralischen Subjekt seiner Lebensfithrung umzuformen® (ebd.). Schluss-
endlich beinhaltet eine gelungene Existenz eine spezifische Zielbestim-
mung des Selbstverhiltnisses, denn Handlungen sind nicht von sich aus
moralisch, sondern werden es durch ihre Relation zur Gesamtheit der Le-
bensfithrung und dadurch, ob sie der Teleologie, also der angestrebten
Seinsweise entsprechen: ,,Welche Art von Sein erstreben wir, wenn wir
uns moralisch verhalten? Sollen wir rein werden, oder unsterblich, oder
frei, oder Herren unserer selbst, usw.? (GE: 277).

Foucaults Ausarbeitung des antiken Moralverstéindnis als individueller
Sorge um sich selbst verwehrt sich einem Gehorsam gegeniiber dem
Zwang der Konvention. Die Selbstkultur, die die Kopplung politischer und
personlicher Interessen beinhaltet, stellt eine Form der Fithrung seiner
selbst dar. In diesem Sinne verspricht das ,Regieren seiner Selbst® gegen-
iiber dem ,disziplindren‘ Subjekt eine ,,dsthetisch-existentielle Praxis freier
Lebensfiihrung™ (Menke 2003: 285), denn ,,Subjektsein heiflit Machtha-
ben* (ebd.). Der Wille zur Subjektivitit entspringt der dadurch eingerdum-
ten Handlungsmacht und -fihigkeit, ndmlich zur Fithrung der Anderen
(der Polis) und zur Selbst-Fiihrung.

8.2.3 Das christliche Pastorat — Erkenne Dich selbst

Die politisch-philosophische Leitvorstellung der christlichen Zeit unter-
scheidet sich radikal von den Selbstkultur-Vorstellungen der antiken Welt.
Fiir Foucault entsteht mit der christlichen Pastoralmacht eine spezifische
Machtform, die bis heute ihre Relevanz bewahrt hat. Unabhéngig von der
religiosen Konnotation wirkt sie heute als Gegenmodell zu einem ,,zentra-
lisierten Staat“, denn ihre Techniken sind nicht autoritdr oder disziplinie-
rend, sondern ,,auf die Individuen ausgerichtet” mit dem Zweck, ,,sie kon-
tinuierlich und permanent zu leiten (Foucault [291] 2005: 167). Im Unter-
schied zur Macht des Staates ist diese eine dezentrale, individualisierende
Macht, die weder der Instrumente der Autoritét bedarf noch ,,Einwilligung
oder Zustimmung und Legitimation durch ihre Getreuen* (Krasmann
2001: 146). Denn das die Uberlegenheit sichernde Prinzip in der Bezie-
hung zwischen Hirte und Herde ist das der Fiirsorge, die den Menschen
Ltendenziell in Abhdngigkeit” hélt und dadurch ,infantil-regressive Ver-
haltensmuster (Steinkamp 2005: 12) stabilisiert.

Das christliche Prinzip von ,Hirte und Herde® begreift Jesus als den
guten Hirten und die Gemeinde als die Herde. Ein genuin politisches Ver-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 285

hiltnis zwischen Souverdn und den zu Regierenden, geht es doch um die
Prinzipien des ,guten‘ oder ,gerechten‘ Regierens. Der christliche Gott
ebenso wie der monarchische Regent kiimmert sich um das Wohl des Vol-
kes. Die Wirksamkeit dieser Bezichung, die sich nicht nur auf das Ver-
hiltnis einer Staatsmacht beschrinkt, sondern als ,,pastorale Macht“ alle
Ebenen der christlichen Gesellschaft durchdringt, zeigt sich in der indivi-
duellen (Selbst-)Beobachtung, die dieses Prinzip auslost. Die Techniken,
die diese Form von Individualisierung zeitigen, vereinigen sich unter dem
Begriff des Pastorats: Der Hirte trigt Verantwortung fiir das Schicksal der
Herde und fiir das Geschehen jedes einzelnen Schafes, ,fur jedes Wohl
oder Ubel, das von ihm ausgehen kénnte, fiir alles was ihm zusto8t“ (Fou-
cault [291] 2005: 177).

Der einschneidende Unterschied der antiken zu den christlichen Prak-
tiken der Wahrheitsfindung, besonders der Beichte, ist der Gewinn fiir das
sprechende Subjekt selbst, das sich in diesem Akt entwirft. Das tut es zwar
ebenfalls in der christlichen Gestidndnistechnik, in der Parrhesia hingegen
wird es selbst ermdichtigt. In dem Prozess des reflexiven Offnens fiir ein-
ander ist die Notwendigkeit der ,Fithrung® des Anderen nicht vorgegeben:
,,Denn die autonome Selbstsorge, die in der antiken Philosophie begriindet
worden war, wurde in der christlichen Kultur zur heteronomen Seelsorge
verkehrt, Ergebnis eines langwierigen [...] Prozesses, der Deutung und
Umdeutung [...] Zum Subjekt der Sorge wurde der Seelsorger, zum allei-
nigen Objekt seiner Sorge wurden die Seelen der ihm anvertrauten, die
zum ewigen Heil zu fiihren waren (Schmid 1998: 248).

Die pastorale Macht, die das Gegenbild zu dem das griechische Ethos
beherrschende Motiv der Sorge um sich selbst bildet, ist nicht als Form ei-
ner kirchlich-institutionalisierten Macht zu denken. Macht ist auch in Ver-
hiltnissen der Fiirsorge, der Solidaritdt, der Ndchstenliebe oder der Ver-
antwortung abgebildet. Die Art der pastoralen Macht unterscheidet sich
von der antiken Kultur der Selbstbeschrinkung in der Annahme, dass jedes
Individuum unabhéngig von der gesellschaftlichen Stellung, des Ge-
schlechts oder sonstiger Unterscheidungskategorien sein gesamtes Lebens
hindurch ,regiert® werden muss. Und dies insoweit, als dass jede Auspra-
gung des menschlichen Handelns der Kontrolle und Begleitung der pasto-
ralen Macht unterliegt.

Dem christlichen Pastorat, welches das Heil im Jenseits zu sichern
sucht, folgt die Konzeption der Aufgabe des Staates, der verspricht, das
Heil schon im Diesseits zu gewihrleisten.”® In diesem Aufgehen des Pasto-
rats in den Zielsetzungen des Staates, ndmlich die ,diesseitige Heilssiche-
rung‘ in den Formen der Fiirsorge und Kontrolle, vereint sich eine ,totali-

26 Vgl. Schmid 2000: 88.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

sierende‘ und ,individualisierende‘ Macht, die ein modernes Verhiltnis
von Fithrung und Gefiihrt-werden mit einer dufleren, leitenden Regierung
produziert. Jedoch verschiebt sich diese Relation gegenwirtig erneut in der
neoliberalen Gouvernementalitét zur ,inneren‘ Fithrung, motiviert iiber das
reformulierte antike Prinzip der ,Sorge um sich selbst*.

Doch was ist das Eigentiimliche des Pastorats, das nach Foucault bis in
die Gegenwart als machtstrukturierendes Prinzip galt, jedoch derzeit an-
scheinend zugunsten einer Wiederauferstehung des antiken Selbstver-
standnisses in den Hintergrund gerét? Es gilt beim Pastorat in die kirchlich
institutionalisierte Form des Priesteramtes einerseits und der Funktion des
Pastors als Vertreter eines bestimmten Machttyps andererseits zu differen-
zieren: ,,Das Christentum ist die einzige Religion, die sich als Kirche or-
ganisiert hat. Als solche vertritt das Christentum prinzipiell, da3 einige In-
dividuen kraft ihrer religiosen Eigenart beféhigt seien, anderen zu dienen,
und zwar nicht als Prinzen, Richter, Propheten, Wahrsager, Wohltiter oder
Erzieher usw., sondern als Pastoren* (DR: 248).

Die pastorale Macht erhélt ihren Namen in Anlehnung an die Funktion
des Geistlichen, der einer Gemeinde vorsteht. Der Pastor (pascere — von
lat. ,weiden lassen®) ist in erster Linie der ,,Seelenhirte, der iiber das geis-
tige Heil der Gemeindemitglieder zu wachen hat. Die pastorale Macht ge-
rinnt einerseits in der Institution der Kirche und andererseits in der Figur
des Pastors, der sich fiir das Wohlergehen seiner Gemeinde zu verantwor-
ten hat. Das antike Verstindnis der Sorge um sich selbst (epimeleia heau-
tou) wird im Konzept des Pastoralen durch die Sorge um die Anderen (e-
pimeleia ton allon) ersetzt. Die klassische Selbstsorge verschwindet unter
der Sorge fiir den Anderen und verliert ihre Selbststindigkeit.”” Vier
Merkmale lassen sich bei der Bestimmung des Pastorats hervorheben:

1. Sie ist eine Form von Macht, deren Endziel es ist, individuelles Seelenheil in
der anderen Welt zu sichern. 2. Pastoralmacht ist nicht nur eine Form von Macht,
die befiehlt; sie muf} auch dazu bereit sein, sich fiir das Leben und das Heil der
Herde zu opfern. [...] 3. Sie ist eine Machtform, die sich nicht nur um die Ge-
meinde insgesamt, sondern um jedes einzelne Individuum wéhrend seines gan-
zen Lebens kiimmert. 4. Man kann diese Form von Macht nicht ausiiben, ohne
zu wissen, was in den Kopfen der Leute vor sich geht, ohne ihre Seelen zu erfor-
schen, ohne sie zu veranlassen, ihre innersten Geheimnisse zu offenbaren. Sie
impliziert eine Kenntnis des Gewissens und eine Fahigkeit, es zu steuern (ebd.).

Das Individualisierungsmuster der ,,Sorge um sich“ beinhaltete als Aspekt
den Imperativ des ,,Erkenne dich selbst. Im Lauf des Friihchristentums
gewinnt diese Forderung zunehmend an Relevanz und hebt die ,Innen-

27 Vgl. GE: 290, GG I: 173ff., Steinkamp 1999, 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 287

schau‘ des Individuums als moglichen Weg des Heils hervor. Jedoch nicht
als Kultur des Selbst, sondern als Kultur der Veréffentlichung aller Be-
gierden, Leidenschaften, im Endeffekt der ,Wahrheiten® des Subjekts. Die-
se im Inneren vermutete ,Tiefe* muss gegeniiber dem therapeutischen An-
deren, dem Pastor, dem Pddagogen u.a. ausgebreitet werden, denn nur ihm
wurde die Rolle des Fithrenden und Wissenden zugesprochen, der, wenn
das Subjekt einmal vollsténdig erkannt ist, den ,richtigen* Weg zum Heil
weisen kann. Der Pastoralmacht ist dadurch eine eschatologischen Funkti-
on implizit, sie allein ermdglicht ein zukiinftiges Seelenheil. Der Verweis
auf die Jenseitigkeit, auf das Paradies, welches nach einem gelungenen
Leben wartet, ist den Griechen unbekannt. Das Leben des antiken Men-
schen war auf das Hier und Jetzt ausgerichtet, der Tod als angstvolles Er-
eignis gekennzeichnet. Den Weg in das Totenreich umgab eine Endgiiltig-
keit durch den uniiberquerbaren Fluss Styx. Nicht das Elysion wartete auf
den Verstorbenen, sondern der Hades als Ort der Qualen.

Die pastorale Macht des Christentums jedoch hat das Ziel, ,,individuel-
les Seelenheil in der anderen Welt zu sichern* (DR: 248). Hier unterschei-
det sie sich von der souverdnen Macht des Konigs, der die Opferung der
Gemeinde fordert, wenn es um die Rettung des Souverins geht. Die Pasto-
ralmacht ist eine Macht der Hingabe, die selbst bereit ist, sich fiir das Le-
ben und Heil der Herde zu opfern (ebd.). Das, was regiert wird, ist nicht
das Territorium, das Land oder ein Staat, sondern es sind die Menschen
und Kollektive. Menschenfiihrung bedeutet dabei zugleich Seelenfiihrung,
ein neuer Ausdruck einer ,Regierungsweise‘, die auf Unterwerfung ab-
zielt: ,,Am Beginn eines jahrhundertelangen ProzeB der ,Disziplinierung*
der Individuen steht diese schicksalsschwere Komplementaritéit von ,Ver-
antwortung‘ und ,Gehorsam‘!““ (Steinkamp 1999: 31). Die Macht des Pas-
tors erzwingt Gehorsam. Der Unterschied zu der Begriindung von Gehor-
sam in der Antike liegt in der kompletten Abhéngigkeit des christlichen
Menschen von der Fithrung des Pastors: ,,Wenn ein Grieche zu gehorchen
hatte, dann tat er es, weil es das Gesetz oder der Wille des Gemeinwesens
verlangte. Wenn er einmal dem Willen von jemand Einzelnem folgte
(Arzt, Redner oder Pddagoge), dann deshalb, weil diese Person ihn mit
Griinden tiberzeugt hat, die entsprechende Handlung vorzunehmen* (Fou-
cault [291] 2005: 178).

Der christliche Pastor ist der Hirte, der fiihrt und der die Wahrheit
lehrt.*® In dieser Relation muss der Hirte alle die von ihm Betreuten ken-
nen, er ist verantwortlich fiir die Versorgung mit ,Heilsgiitern‘ und be-
wahrt sie vor dem Verderben.” Die Fithrung des Pastors beschriinkt sich

28 Vgl. GG I: 244.
29 Vgl. Steinkamp 1999: 13.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

nicht allein auf die Fithrung des Einzelnen, sondern er ist zudem verant-
wortlich fiir die Gemeinde. Denn das einzelne Individuum steht fiir die
Gesamtheit der Gemeinde. Hier scheint das Prinzip der Bevélkerung
durch, das in der modernen Gouvernementalitit iiber die Organisation be-
volkerungspolitischer MaBnahmen wie Sozialfiirsorge, Polizei, Kranken-
kassen etc. gleichzeitig geschiitzt wie auch kontrolliert wird. Die pastorale
Verantwortungsiibernahme und -zuschreibung ldsst zwei Striange der Pas-
toralmacht hervortreten, die Fiirsorge und die Kontrolle, die sich iiber ver-
schiedene Mechanismen verbreitet und von dem religisen Kontext weit-
rdumig gelost haben.

Das fuir das christliche Pastorat kennzeichnende Verhiltnis ist eines
der ,integralen Abhingigkeit‘. Fundamental im Unterschied zur Lebens-
kunst der Antike ist, dass es sich dabei um eine ,,Unterwerfungsbeziehung
eines Individuums unter ein anderes Individuum® (GG I: 255) handelt, ei-
ne ,,Beziehung vollstindiger Knechtschaft™ (ebd.: 258). Diese ,Unterwer-
fung* ist nicht zielgerichtet, sondern der Gehorsam legitimiert sich aus sich
selbst. Der antike Mensch geht ein spezifisches Abhéngigkeitsverhéltnis
nur temporir und zielgerichtet ein: ,,Wenn man sich in Griechenland ei-
nem Philosophielehrer unterwirft, dann geht es im Grunde genommen dar-
um, ein einem gegebenen Moment Lehrmeister seiner selbst [maitre de
soi] zu sein, das heifit, diese Gehorsamsbeziehung umzukehren und sein
eigener Herr zu werden (GG I: 258).

Die Aufforderung zu einem exzessiven Gehorsam und zur Unterwer-
fung als Voraussetzung fiir die Erfiillung des jenseitigen Heils fiihrte zu
spezifischen Praktiken wie der Beichte und Bufle. Verbunden damit war
die Implementierung einer bestimmten Moral, ndmlich der Selbst-
Entsagung, die in dem Bezug zu sich selbst den Ursprung allen Ubels sah.
In gewisser Weise sind diese moralisierenden Formen in gewandelter Se-
mantik auch heute wirksam. Begriffe wie ,Egoismus‘ und ,Solidaritét* er-
scheinen als sikularisierte Aquivalente zur individuellen Siinde und Ver-
derbtheit und zur Néchstenliebe. Die Praxis des Gehorsams in der christli-
chen Pastoratsbeziehung zielt auf die Konstituierung eines ,demiitigen*
Subjekts, das sich selbst verleugnet. Nicht nur weil3 der fithrende Hirte am
besten, wann und vor allem wie das jenseitige Heil zu erreichen sei, die
individuellen Anteile an der Heilserreichung werden minimiert, denn die
allméchtige Gnade Gottes soll als alleiniges Prinzip der Heilsgewahrung
bestehen bleiben. Das Gehorchen selbst wird zur Tugend und Ausdruck
der individuellen Gottesglaubigkeit und Anerkennung des zu erwartenden
Heils. Damit wird der Prozess der Selbsterfiillung einer duBeren Instanz

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 289

tibergeben. Der Einzelne darf zwar noch an sein Heil glauben, jedoch das
,Wissen‘ um das Heil ist den Experten iiberantwortet.*

Fiir den Gehorsam gegeniiber den Instanzen der Obrigkeit, der nicht
erst in der entsikularisierten Pastoralmacht zu Tugend wird, ist die Kon-
struktion des ,schlechten Gewissens® unabdingbar. Denn die Institution
des Gewissens ist die Voraussetzung fiir eine Ursachenverschiebung:

Was tut ein Mensch, der sich ein Gewissen macht, der sich vor sich selbst an-
klagt und auch sonst stindig bereit ist, nach seiner Schuld an allem, das ihm vor-
kommt, zu fragen, der also ein immer waches SchuldbewuBtsein hat? Er meint,
daf er Anforderungen geniigen muf3, denen er nicht oder nur teilweise oder un-
vollkommen nachgekommen ist. Er fiihlt sich verpflichtet und mift seine Hand-
lungen und Motive an diversen Pflichten. Er priift also immer bei sich selbst
nach und sucht in sich oder in seinem Verhiltnis zu den Anforderungen nach den
Griinden fiir nicht oder nicht hinreichend erbrachte Leistung, ob nun im Sinne
des Hervorbringens oder Unterlassens, und rechnet sich die Defizite oder Méangel
als seine Schuld zu* (Groll 1991: 179, Hervorh.i.O.).

Das Instrument der Schuld und des ,schlechten Gewissens‘ sind konstituie-
rende Elemente der Macht des Christentums und vor allem Motive fiir das
individuelle Handeln bzw. um Handlungen selbst erst hervorzurufen. Das
individuelle Leben trigt in der christlichen Konzeption den Makel der
Siinde. Ganz gegensitzlich zu der antiken Sorge um das eigene Leben be-
darf das ,,Heerdenthier” (Nietzsche) unter Leitung des Pastorats des per-
manenten Zusammenhalts unter dem Blick der heilsgewéhrenden Instanz.
Das individuelle Leben als sinnliches Phdnomen steht unter dem Anspruch
einer stindigen BuBibereitschaft. Die Verinnerlichung des ,schlechten Ge-
wissens*’! wirkt dabei panoptisch. Es bedarf keines begleitenden Pastors
mehr, dem die Schuld zu beichten ist: Das von der Schuld aufgeladene in-
nerliche Ethos ist Motivation genug, um sich iiber das eigene ,schlechte
Handeln klar zu werden und nach Auswegen zu suchen. Dieses Moment
findet sich im calvinistischen Arbeitsethos genauso wie in der biirgerlichen
Sexualmoral und in der modernen Form des Gedankens der Verschwen-
dung bei MiiBliggang oder Arbeitslosigkeit, dem die heutige Leitvorstel-
lung von Produktivitdt als Voraussetzung eines erfiillten Lebens entgegen-
steht. Moral als eine Institution, die sinn- und handlungsleitend ist, besta-
tigt Herrschaft und verspricht gleichzeitig Anerkennung fiir die Befolgung
der moralischen Priamissen. Die Moral selbst ist der ,Zwang‘, die Seman-
tik des Moralischen ausschlieflich eine Rationalisierung menschlicher,
d.h. sinnlicher Triebe und Affekte: ,,Der Moralitét geht der Zwang voraus,

30 Vgl. Steinkamp 1999: 66.
31 Vgl. Nietzsche 1976: 318.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

ja sie selber ist noch eine Zeitlang Zwang, dem man sich, zur Vermeidung
der Unlust, fiigt. Spéter wird sie Sitte, noch spiter freier Gehorsam, end-
lich beinahe Instinkt: dann ist sie wie alles lang Gewohnte und Natiirliche
mit Lust verkniipft — und heifit nun Tugend™ (Nietzsche 1994: 329, Her-
vorh.i.O.).

In der Beziehung zwischen Hirte und Herde bekommt der Begriff der
Siinde und des damit verbundenen ,schlechten Gewissens® einen neuen
Klang, denn das Schuldgefiihl wird Ausgangspunkt fiir die Interventions-
fahigkeit der reinigenden Institution des Priesters, der zwar Abhilfe ver-
spricht, jedoch zuerst die Ursache fuir das ,Leiden‘ des einzelnen Indivi-
duums entdeckt: ,,Er soll sie in sich suchen, in einer Schuld, in einem
Stiick Vergangenheit, er soll sein Leiden selbst als einen Strafzustand ver-
stehn* (Nietzsche 1976: 387).

Es kann hier nicht weiter auf die Geschichte des Gewissens, seiner his-
torischen Transformationen eingegangen werden.*” Festzuhalten bleibt,
dass die Relation zwischen Hirte und Herde ein zentraler Bezugspunkt fiir
die Sinnsetzung und Implementierung des Gewissens als genuin sittlicher
Erfahrung gelten muss. In dieser Beziehung unterliegt der Einzelne der
Beobachtung und Beurteilung durch eine dufiere Instanz, jede Handlung
und jeder Gedanke wird normiert innerhalb eines christlich-religiosen
Rahmens und da ,,die gesellschaftlichen Sitten von einer Religion sanktio-
niert werden, erscheint ein VerstoB gegen sie zugleich als eine Uberschrei-
tung des gottlichen Gebotes (Kittsteiner 1995: 19).

Die Effekte und Hinterlassenschaften der Pastoralmacht werden in der
Neuzeit kaum noch mit den Institutionen kirchlicher Praxis in Verbindung
gebracht, vielmehr haben die Techniken der Individualisierung Eingang in
andere gesellschaftliche Bereiche gefunden. Foucault unterscheidet die
Form der kirchlichen Institutionen, deren Macht bis heute ihre Wirksam-
keit zunehmend eingebiisst habe von ,,der Funktion selbst, die sich ausge-
breitet und auBBerhalb der kirchlichen Institutionen vermehrt” (DR: 248f.)
habe. Dieses Prinzip ist ebenfalls in den Praktiken des neuzeitlichen Staa-
tes enthalten, der nicht unabhingig von den Individuen regiert, sondern als
,heue Form der Pastoralmacht (ebd.) begriffen werden muss: ,,Und in
diesem Kontext nimmt das Wort Heil mehrere Bedeutungen an: es meint
Gesundheit, Wohlergehen (das heiBit: ausreichende Mittel, Lebensstan-
dard), Sicherheit, Schutz gegen Unfille” (ebd.: 249). Die Aufgabe der
Verantwortung, die im christlichen Pastorat der Hirte zugesprochen be-
kam, umfasste dort nicht nur die Verantwortung fiir die Zukunft der ge-
samten Gemeinde, sondern auch fiir alle einzelnen Handlungen, ,,fiir jedes
Wohl oder Ubel, das von ihm ausgehen kénnte, fiir alles, was ihm zustoBt*

32 Vgl. zum Begriff des Gewissens Kittsteiner 1995.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 291

(Foucault [291] 2005: 177). Nun tibernehmen die Organe des modernen
Verwaltungsstaates, aber auch die Familie diese Funktion, um fiirsorge-
risch und kontrollierend tdtig zu werden. Die sékularisierte Idee des
,.Heils* erscheint in der Idee des modernen Staates, der nicht nur die Kon-
trollfunktion des Pastors tibernimmt, sondern auch die Verantwortung um
die Versorgung und Fiirsorge. So sind die Ziele der staatlichen Interventi-
on Komplementirbegriffe zu der Vorstellung des christlichen Seelenheils.
Diese normativ gepriagten Ziele sind u.a. die Erhaltung einer spezifischen
,gesellschaftliche Ordnung‘. Der liberale Staat setzt die ,Freiheit® und die
,Sicherheit als Heilspramissen ein, mit der Entdeckung des ,Sozialen® und
der Verwobenheit aller gesellschaftlichen Krifte entwickelt sich der Ge-
danke des ,sozialen Fortschritt® bzw. der ,Solidaritit‘. Die oben beschrie-
bene Entwicklung vom Pastorat hin zum liberalen Staat lésst ersteres nicht
verschwinden, sondern justiert deren nunmehr ,weltlichen Ziele auf eine
neue Art und vervielfiltigt die Formen der Fithrung. Pastorale Macht heift
ab dem 16. Jahrhundert nicht mehr nur institutionalisierte kirchliche
Macht, sondern ein Geflecht von Institutionen, Behorden, Anstalten, in
denen sich eine Kunst der Fithrung auBerhalb der Kirche entwickelt.”
Auch der Bereich des Familidren iibernimmt die Funktion der Einiibung
des Gehorsams bzw. konstruiert in den neu akzentuierten Beziehungen
zwischen dem ,Vater* und den Kindern eine priesterliche Relation.” Me-
dizin, Padagogik oder das Rechtssystem bilden einen qualitativ neuen
Macht-Wissen-Komplex aus, ndmlich ein Aufgehen des pastoralen Prin-
zips in der ,Regierungslehre und ,-programmatik‘, der dazu fiihrt, ,,da3
sich das Wissen iiber den Menschen nach zwei Polen hin entwickelte: der
eine, globale und quantitative, betraf die Bevolkerung, der andere, analyti-
sche, das Individuum* (DR: 249). Beide Zielsetzungen lassen eine sikula-
risierte Macht entstehen, die sich auf das ,Leben‘ sowohl der Bevélkerung
wie auch des einzelnen Individuums richtet, die Bio-Macht. Dieser, so
zeigt Foucault insbesondere in dem ersten Band von ,,Sexualitdt und
Wahrheit“, geht es ebenfalls um die ,,Erforschung der Seelen“, jedoch
richtet sich das sédkularisierte Modell des Pastorats nicht nur auf das ein-
zelne Individuum selbst, sondern auf die ,Erfassung‘ des Bevolkerungs-
korpers (Herde und Gemeinde), seiner Formen der Reproduktion und des
Verfalls.

Gleichwohl muss entgegen der Deutung, dass der moderne Wohl-
fahrtsstaat das Erbe des christlichen Pastorats sei, auf die gegenseitige Be-
dingtheit und Gleichzeitigkeit von disziplinarisch-fiirsorgerischen Effekten
des neuzeitlichen Staates einerseits der politischen Dissonanz zwischen

33 Vgl. GG I: 334.
34 Vgl. Aries 1998: 484.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

dem aufgekldrten Biirgertum und dem absolutistischen Staat andererseits
verwiesen sein, in der Emanzipation nicht nur als Zugang zur politischen
Macht verstanden wurde, sondern gerade auch als Arbeit an einem ,freien*
Gewissen. Denn nicht umsonst ist der Kantischen Bestimmung der Auf-
klarung ebenfalls die Deskription jener Faktoren beigegeben, die den Men-
schen in der ,Unmiindigkeit* hélt: ,,Es ist so bequem, unmiindig zu sein.
Habe ich ein Buch, das fiir mich Verstand hat, einen Seelsorger, der fiir
mich Gewissen hat, einen Arzt, der fir mich die Diét beurteilt, u.s.w., so
brauche ich mich ja nicht selbst zu bemiihen. Ich habe nicht nétig zu den-
ken, wenn ich nur bezahlen kann; andere werden das verdrieBliche Ge-
schift schon fiir mich iibernehmen* (Kant 1999: 20).

Die Idee der ,sittlichen Freiheit® konstituiert ein biirgerlich moralisches
Subjekt, demgegeniiber das ,,Primat der Triebnatur” (Groll 1991: 182)
standig Uberwacht, tiberpriift und reglementiert werden muss. Der ,dunk-
len, anderen Seite* des Humanen, ob es die sexuellen Begierden oder der
Ungehorsam der Kinder sind, muss eine tugendhafte Existenz entgegenge-
setzt werden, damit erstere nicht zum Ausbruch kommt. In diesem Sinne
ist das von der Aufklirung geforderte Recht auf Selbstbestimmung — und
diese auch iiber die eigenen naturhaften Triebe und Auswiichse — immer
gleich auch eine Verpflichtung zu einer gelebten Sittlichkeit (Hegel). So
hat die biirgerliche Familie das Recht auf private wie auch gleichzeitig auf
gesellschaftliche Reproduktion durch die staatliche Erlaubnis mit dem
Zweck einer gegenseitigen innerfamilidren Unterstiitzung. Daraus nun lei-
tet sich jedoch gleichzeitig die Verpflichtung ab, ,,die Leistungen des ge-
genseitigen Unterhalts und/oder der Haushaltsfithrung und ggf. der Pflege
und Erziehung von Kindern und der Pflege von Alten zu erbringen (Groll
1991: 189). Fir diejenigen Menschen, die nicht in diese Dialektik von
Recht und Pflicht eingepasst werden konnen, beispielsweise Miitter von
unehelichen Kindern, dltere oder behinderte Menschen ohne die Einge-
bundenheit in einen familidren Zusammenhang, wartet die disziplinierende
Institution: das Obdachlosenheim, das Krankenhaus oder das Gefingnis.

8.2.4 Subjektivitit und das Postpastorat

In dem vorangegangenen Abschnitt wurde gezeigt, inwiefern spezifische
Regierungsziele tiber Techniken der Fithrung und Selbstfithrung eingeldst
werden. Dabei gilt zu betonen, dass diese Verschriankung einer politischen
Rationalitdt mit einer bestimmten Subjektkonstituierung zwar historisch
wechselhaft ist, jedoch das Prinzip der Fiihrung selbst, ob nun individuel-
ler Selbstfiihrung oder disziplinierender Fremdfithrung, einen weitaus
stiarkeren Bestand zeigt. So hat die Einflussnahme auf das ,Begehren® der
Individuen durch die Pastoralmacht auch nach dem Verschwinden des
kirchlichen Pastorats grole Erfolge zu verzeichnen. Das christliche Heils-

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 293

versprechen ist in modifizierter Form zum Heilsversprechen der Politik
des modernen Staates geworden.”

Foucault hat gezeigt, dass mit der Hervorhebung des Prinzips des Er-
kenne dich selbst der Aufstieg des Christentums zu einer herrschaftlichen
Religion moglich wurde und die antike Form der Selbstkultur, ausgedriickt
in dem Anspruch einer Sorge um sich, in den Hintergrund geriet bzw.
durch die Verleugnung des Selbst im Christentum als Ursprung des Bdsen
diskreditiert wurde. Der moderne Staat fungiert mit Hilfe des Pastoratsge-
dankens als ,,eine verwickelte Kombination von Individualisierungstech-
niken der Totalisierungsverfahren* (DR: 248). Vollzogen sich im christli-
chen Mittelalter die Subjektivierungstechniken in Form der Leitung und
Kontrolle, bilden sich mit der Transformation der Regierungsziele auch
dulerst heterogene Regierungskiinste aus, die in der neoliberalen Gouver-
nementalitdt das individuelle Interesse mit dem staatlichen Interesse in
eins setzen. Damit wird die dichotome Trennung zwischen Staat und Indi-
viduum zugunsten des ,zivilgesellschaftlich® fihigen Biirgers aufgehoben,
der nicht nur Hirte seiner selbst ist, also sich selbst gegeniiber rechen-
schaftspflichtig und verantwortlich fiir das Erlangen seiner individuell ge-
setzten Ziele und Zufriedenheit, sondern das Individuum iiber die Anspra-
che und Anrufung einer individuellen Sorge gesellschaftlich integriert.*®

Der handlungsleitende Charakter, sich selbst als politisches Subjekt zu
erkennen, an gesellschaftlichen Prozessen zu partizipieren und die Ver-
antwortung, nicht nur das individuelle Wohlergehen, sondern auch fiir die
soziale Ordnung zu tibernehmen, steht innerhalb einer politischen Ordnung
des Neoliberalismus, die auf den Zerfall der Integrationsfihigkeit des tra-
ditionellen kapitalistischen Wirtschafts- und Sozialsystems antwortet.
Gleichwohl ist in der neoliberalen Gouvernementalitidt der Wille zum Re-
gieren nicht obsolet geworden, vielmehr ist das Subjekt selbst Objekt des
Regierens, aber nun in der Form, das es sich selbst zum Gegenstand und
Mittel der Regierungspraxis macht: ,,Das Interesse als BewuBtsein jedes
einzelnen Individuums, das mit den iibrigen die Bevolkerung bildet, und
das Interesse der Bevolkerung — ganz gleich, was die individuellen Interes-
sen und Bestrebungen derer, aus denen sie sich zusammensetzt, sein mo-
gen — sind Zielscheibe und das Hauptinstrument der Regierung der Bevol-
kerung“ (GG I: 158f.).

35 Vgl DR: 249.

36 Brockling verwendet den Ausdruck ,,Souverin seiner selbst (2004b), der
die individuelle Autoritdt akzentuiert. Der Begriff des ,Hirten seiner selbst’,
wie ich ihn verwende, betont ebenfalls die Souverinitit iiber die eigenen
Handlungen, jedoch unter Einbeziehung des motivierenden Aspekts der
Selbstsorge, ndmlich zielgerichtet und -orientiert zu agieren im Sinne eines
zu erreichenden Zustands der Zufriedenheit, des Gliicks oder der Anerken-
nung, die als Faktoren eines sidkularen Heils in moderner Fassung gelten.

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | GOUVERNEMENTALITAT DER WISSENSGESELLSCHAFT

Das, was Foucault hier fiir das Aufkommen des liberalen Gedankens
im 17. und 18. Jahrhundert postuliert, kann als Grundlage der Subjektivie-
rungsformen gelten, wie sie den Neoliberalismus charakterisieren, dessen
Legitimationsreservoir nach dem ,Ende der grolen Erzdhlungen®, das das
neoliberale Denken selbst mit vorangetrieben hat, einzig und allein mit der
,Idee der Freiheit’ und damit verbunden der Selbstverantwortlichkeit ge-
fullt ist: ,,Das Spezifikum der neoliberalen Rationalitdt liegt in der anvi-
sierten Kongruenz verantwortlicher Subjekte, deren moralische Qualitit
sich dariiber bestimmt, dass die Kosten und Nutzen eines bestimmten
Handelns in Abgrenzung zu moglichen Handlungsalternativen rational
kalkulieren. Da die Wahl der Handlungsoptionen innerhalb der neolibera-
len Rationalitit als Ausdruck eines freien Willens der Basis einer selbstbe-
stimmten Entscheidung erscheint, sind die Folgen des Handelns dem Sub-
jekt allein zuzurechnen und von ihm selbst zu verantworten* (Lemke
2000b: 38).

Das hier als Homo oeconomicus beschriebene ,unternechmerische® Sub-
jekt ist keineswegs eine ,,empirisch vorfindbare Entitdt* (Brockling 2002c:
4), sondern die paradigmatische Zielvorstellung der politischen Rationali-
tat der neoliberalen Gouvernementalitdt. Doch wie ist diese zu erreichen?
Keineswegs durch die Instrumente des Zwangs oder der Disziplinierung,
denen immer der Makel der Fremdbestimmung anhaftet. Die Losung liegt
darin, der Selbstverantwortung den Glanz einer ethischen Haltung, eines
,Ethos® zu verleihen, die eine Befreiung und Autonomisierung des Sub-
jekts verspricht. Die Subjektivierungsprogramme der neoliberalen Gou-
vernementalitit suggerieren die Anerkennung der Individualitit, die Befd-
higung des Einzelnen, sein Leben selbst zu bestimmen, unabhéngig von
gesellschaftlichen Zwéngen, mit denen zuvorderst staatliche Repressionen
gemeint sind und dessen Ende mit der Apostrophierung des ,unternehme-
rischen Selbst® angekiindigt wird.

Dass diese Form von Subjektivitit aus der Radikalisierung des oko-
nomischen Denkens heraus resultiert, in der Diskursivierung des individu-
ellen Lebens als ewigen Wettbewerb, in dem jeder einzelne seine individu-
elle Chance effektiv nutzen miisse, sollte deutlich geworden sein. Doch
wie stellt sich das Problem von Subjektivitit und Wissensgesellschaft?
Inwiefern bedeutet der zunehmende Einbezug von auferwissenschaftli-
chen Laien in den Prozess der Ethisierung wissenschaftlichen Wissens ei-
ne Form des Regierungshandelns, die als Grundmotiv politischen Han-
delns die individuelle Selbstsorge anspricht? Denn auf den ersten Blick er-
scheint die sich hier vollziehende Partizipation als Schritt zur Demokrati-
sierung eines bislang autoritdren und hierarchisch fest strukturierten Be-
reichs der Gesellschaft, der nur unter bestimmten Zugangsvoraussetzungen
betreten werden durfte. Anscheinend ist die Logik des Schafes, also jenes
Subjekts, welches sich durch die Fremdfiihrung konstituierte, hier nicht

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HIRTE SEINER SELBST | 295

ohne weiteres tibersetzbar. Denn folgt man dem Gedanken, dass die Be-
ziehung des Laien zur Wissenschaft eine Beziehung der Unterwerfung, des
Gehorsams und der Abhéngigkeit gewesen (und wohl auch immer noch)
ist, so verwundert das Phanomen des Anspruchs auf direkte Beteiligung an
der Bewertung und Normierung wissenschaftlichen Wissens und ihrer me-
dizintechnologischen Umsetzungen.

Im Folgenden wird danach gefragt, inwieweit die bislang rekonstruier-
ten ,Problematisierungen‘, die der Diskurs um die Wissensgesellschaft
aufwirft und die in eine spezifische politische Programmatik miinden, ih-
ren Niederschlag im Verhiltnis von Offentlichkeit und Wissenschaft fin-
den. Anhand von Interviews, die mit Beteiligten von Biirgerkonferenzen
gefiihrt wurden, sollen exemplarisch die Konstituierungsprozesse nach-
vollzogen werden, innerhalb derer sich die Individuen in der Auseinander-
setzung mit den wertdissenten Fragestellungen der Biomedizin in einem
konsensorientierten moderierten Setting als partizipierende Subjekte ent-
werfen. Hier stellt sich die Frage nach der individuellen Reflexion der ei-
genen Position: Begreifen sich die Biirger als autonom handelnde oder nur
als Statisten in einer ,Demokratie-Show‘? Und weiter: Sind die partizipa-
tiven Verfahren der addquate Ersatz fiir die schwindende Autoritdt von
Wissenschaft und Politik? Letztlich wird dadurch auch die Frage nach dem
Subjekt neu gestellt, wie es sich als emanzipatorisches und autonomes
Subjekt der Selbsterkenntnis entwirft?

https://dol.org/10:14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:14:06. /e OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839409572-008 - am 14.02.2028, 16:1



https://doi.org/10.14361/9783839409572-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

