
1 Medienphilosophie

1.1 Zwischen Renovierungsarbeit und Gelegenheitsphilosophie

Was ist unter Medienphilosophie zu verstehen? Handelt es sich um eine neue,

modische Teildisziplin der Philosophie, die deren Themen und Fragestellungen

durch den Zusatz »Medien-« erweitert? Oder muss sich die Philosophie unter

diesem neuen Vorzeichen grundlegender mit der Frage nach der Medialität von

Erfahrung, Denken und Handeln auseinandersetzen? Wenn »Medien« – einer

Grundthese der Medienwissenschaft folgend – nicht nur eine neutral vermitteln-

de Rolle einnehmen, sondern immer schon an menschlichen Daseinsvollzügen

»mitarbeiten«, lassen sich dann auch eigenständige Formen eines Denkens der

Medien beschreiben, die nicht auf das menschliche Subjekt zentriert sind? Da

sich die vorliegende Arbeit als eine medienphilosophische Arbeit versteht, geht

es in diesem ersten Kapitel darum, sich mit diesen Fragen auseinanderzusetzen

und hieraus eine eigenständige Position dazu zu entwickeln, was Medienphilo-

sophie sein und wie sie als spezifische und eigenständige philosophische Praxis

betrieben werden kann.

Bei instabilen Bildformen handelt es sich meist um flüchtige und zeitliche Phä-

nomene, wie eine leichte Unschärfe, die sich für einen Moment über das Bild

legt, oder eine Störung, die plötzlich und ereignishaft auftritt. Eine zeitphiloso-

phische Betrachtung solcher instabiler Bildformen erfordert eine gewisse theo-

retische Sensibilität für das Randständige, Sekundäre, Ephemere und Singuläre,

die medienphilosophischem Denken eigen ist.

Martin Seel hat Medienphilosophie in einem Aufsatz titelgebend als eine »vor-

übergehende Sache«1 bezeichnet. Zwar hebt Seel dabei hervor, dass der Medien-

wandel die Philosophie mit wichtigen theoretischen Herausforderungen konfron-

tiere. Allerdings geht er davon aus, dass sich diese mit den klassischen Begriffen

und Methoden der Philosophie beantworten lassen.2 Wo immer die Medienphi-

1 Martin Seel, »Eine vorübergehende Sache«, in: StefanMünker/Alexander Roesler/Mike Sand-

bothe (Hrsg.),Medienphilosophie.Beiträge zurKlärung einesBegriffs, Frankfurt a./M., 2003, S. 10–

16.

2 Vgl. Ebd., S. 13–15.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Instabile Bildlichkeit

losophie auch ihr »Arbeitsfeld« finde, so Seel, bestehe ihre Hauptaufgabe darin,

»einen differenzierten Begriff des Mediums zur Verfügung zu stellen«.3 Neben

theoretischer, praktischer und politischer Philosophie ist für Seel insbesondere

die Ästhetik eines dieser Arbeitsfelder. Hier könne Medienphilosophie deutlich

machen, dass die Medialität der Kunst nicht allein in ihrer Materialität bestehe,

sondern in einer »Operation mit Materialien«.4 Dennoch hält Seel Medienphi-

losophie eher für eine notwendige, aber vorübergehende Theoriemode. Sie sei

ein »Renovierungsunternehmen, das, wenn es seine Sache gut macht, nicht allzu

lang in Anspruch genommen werden muss«.5 Trotz dieser Skepsis schließt Seel

mit dem hoffnungsvollen Ausblick, dass Medienphilosophie dann produktiv sein

könne, wenn sie »die Art des Philosophierens selbst«6 verändere.

Einige Jahre später haben Lorenz Engell und Bernhard Siegert diese eher ab-

schätzige Bemerkung von Seel aufgenommen und affirmativ gewendet. Die große

Stärke und Neuerung der Medienphilosophie liege gerade darin, eine »Philoso-

phie des Vorübergehenden«7 zu sein. Sie sei eben keine neue Teildisziplin der

Philosophie, die deren begriffliches Instrumentarium nun auch auf Medien an-

wende, sondern eine Philosophie, die sich vom Wandel und der Prozesshaftigkeit

der jeweiligen Gegenstände herausfordern lasse, mit denen sie sich beschäftigt.

Im Vorwort der Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung mit dem Themen-

schwerpunkt Medienphilosophie schreiben Engell und Siegert:

Die prominent und polemisch geäußerte Ansicht, bei Medienphilosophie

handele es sich um eine vorübergehende Angelegenheit, ist vermutlich

sehr zutreffend. Medienphilosophie selbst hat nie etwas anderes behaup-

tet. Und genau aus diesem Grund, also eben wegen ihrer Vorläufigkeit, ist

Medienphilosophie so wichtig. Sie tritt vielleicht tatsächlich als neue, modi-

sche Unterdisziplin der Philosophie auf. Aber sie tut dies, weil sie eine sehr

ernsthafte Herausforderung an die Philosophie darstellt. Wie und wann sie

wieder vergeht, das hängt davon ab, was sie ausrichtet. Medienphilosophie

ist nämlich in ihrem Selbstverständnis ein grundlegend operatives und ope-

rationales Unternehmen. […] Sie interessiert sich für Eingriffe aller Art – und

sie ist selbst einer. Sie hat – und zwar keineswegs nur metaphorisch – Anteil

am materiellen Körper der Philosophie, für die Philosophie selbst, immer

hart am Begriff, sich gar nicht interessiert und dies auch nicht tun muss.

Zum materiellen Körper der Philosophie zählten bereits die schreibende

3 Seel, »Eine vorübergehende Sache«, 2003, S. 11.

4 Ebd., Herv. i. O., S. 11.

5 Ebd., S. 10.

6 Ebd., S. 15.

7 Lorenz Engell/Bernhard Siegert, »Editorial«, in: Zeitschrift fürMedien- und Kulturforschung.Me-

dienphilosophie, Heft 2.2 (2010), S. 5–9, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 21

Hand, vielleicht das vorrangige Medium des philosophischen Eingriffs, und

ihr Werkzeug, das Schreibzeug, das sie führt. […] Sie [die Medienphilosophie,

Anm. N. O.] ist vor allem deren vorübergehendem Charakter in einer unab-

lässig sich verändernden, nämlich eben durch derlei Gesten und Operationen

ständig bearbeiteten Welt ausgesetzt. Sie ist also eine ausdrückliche und

affirmative Philosophie des Vorübergehenden, und nicht einfach nur eine

vorübergehende Angelegenheit.8

Medienphilosophie wird hier von Engell und Siegert als eine Praxis philosophi-

schen Denkens konzipiert, die sich nicht nur für »Eingriffe« aller Art interessiert,

sondern auch selbst einen solchen Eingriff darstellt. Medienphilosophie denkt

nicht lediglich über Medien nach, sondern interessiert sich ebenso für die Mitar-

beit des »Schreibzeug[s]« am (philosophischen) Denken und für den »materiellen

Körper der Philosophie«. Damit greifen sie den für die Medienphilosophie wich-

tigen Satz Friedrich Nietzsches auf, dass das Schreibzeug (eine Malling-Hansen-

Kugelschreibmaschine) an seinen Gedanken mitarbeite.9 Wie schon Seel mit Be-

zug auf die Kunst andeutet, ist auch bei Engell und Siegert die Operativität10

von Medien ein wichtiger Anknüpfungspunkt für medienphilosophisches Den-

ken. Anders als bei Seel wird bei Engell und Siegert die Herausforderung deut-

lich, vor welche die Medienphilosophie die klassische Philosophie stellt, nämlich

über die Materialien, Praktiken und Prozesse nachzudenken, die am philosophi-

schen Denken mitarbeiten und darüber hinaus auch eigenständige Operationen

des »Denkens« ausbilden.

Wenn man so will, hat sich Martin Seels abschätzige Bemerkung, dass es

sich bei Medienphilosophie nur um eine »vorübergehende Sache« handele, zu

einer Art methodischem Einsatz medienphilosophischen Denkens gewandelt. Für

Christiane Voss geht damit auch eine radikale Erweiterung der philosophischen

Forschungsperspektive einher:

[A]nders als die traditionelle Philosophie beschäftigen sich Medienphiloso-

phien auch mit dem Abseitigem, dem Infamen, mit dem Nebensächlichen

undmit dem,was-so-daher-kommt, sich assoziativ aufdrängt undeineArt von

philosophiebedürftiger Aktualität behauptet, obwohl es sich gegebenenfalls

8 Ebd., S. 5.

9 Vgl. Friedrich Nietzsche, »Schreibmaschinentexte«, in: Stephan Günzel/Rüdiger Schmidt-

Grépály (Hrsg.), Vollständige Edition – Faksimiles und kritischer Kommentar, 2002.

10 Mit dem Konzept der »operativen Ontologien« will die Weimarer Medienphilosophie über

die Hervorbringung von spezifischen Seinsweisen und Denkformen durch mediale Opera-

tionen nachdenken: Vgl. Lorenz Engell/Bernhard Siegert, »Editorial«, in: Zeitschrift fürMedien-

und Kulturforschung. Operative Ontologien, Heft 2.8 (2017), S. 5–11.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Instabile Bildlichkeit

nur um vorübergehende Angelegenheiten oder gar Chimären handelt. Medi-

enphilosophien fokussieren auf – auch unscheinbare, ephemere – Effekte der

Verschränkung von Medien(-praktiken) und Menschen in konkreten Situatio-

nen und Settings.11

Für Voss erweitert Medienphilosophie nicht nur den Fokus des philosophischen

Denkens, sondern nimmt auch die Rückwirkung der jeweiligen Gegenstände und

Phänomene auf die medienphilosophische Theoriebildung selbst ernst. Medien-

philosophisches Denken, lässt sich von dem, »was-so-daher-kommt« und von

sich aus eine »philosophiebedürftig[e] Aktualität« behauptet, gewissermaßen zum

Denken provozieren. In der zitierten Passage macht Voss implizit darauf auf-

merksam, dass Medienphilosophie in einem methodischen Sinne einer voreinge-

nommenen Valorisierung der jeweiligen Forschungsgegenstände und der klaren

Begrenzung von Forschungsfeldern kritisch gegenübersteht.

Günther Anders, auf den sich Voss für ihr Verständnis von Medienphilosophie

bezieht,12 hat von einer »Gelegenheitsphilosophie«13 gesprochen, die sich aus der

Spannung von Denken und Gegenstand und aus dem denkenden Umgang mit Ge-

genständen entwickelt. Anders dramatisiert und inszeniert hierfür anhand eines

fiktiven Dialogs den Streit zwischen dem Gelegenheitsphilosophen und dem phi-

losophischen »Rigoristen«,14 der auf Klarheit und Systematik des philosophischen

Denkens besteht. Gelegenheitsphilosophie ist für Anders eine lebensweltlich ori-

entierte philosophische Praxis, die das Singuläre gegen die Vereinnahmung durch

abstrakte philosophische Begriffe und Systeme verteidigt. Sie beginne damit,

[d]aß der Philosophierende vielmehr, und zwar immer, auf etwas losgehen

muß, auf etwas Spezifisches, auf etwas vom Grund Verschiedenes, eben auf

etwas, dem er auf den Grund geht – kurz: daß es zur Wirklichkeit des Phi-

losophierens gehört, daß der Philosophierende das intransigent formulierte

Wesen der Philosophie ignoriere; daß dieses Ignorieren die Bedingung seiner

Existenz und Fortexistenz ist; und womit ferner gemeint ist, daß der Philo-

sophierende sich nicht nur als Philosoph in der Welt aufhält, nicht nur um-

geben vomHorizont des »Überhaupts«, nicht nur fasziniert von der Schönheit

des »Ganzen«, nicht nur eingeschüchtert und angezogen vomGrunde, sondern

11 Christiane Voss, »Philosophie des Unbedeutenden oder: Der McGuffin als affizierendes Me-

dium«, in: Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie. Pathos/Passibilität, Band 3 (2017),

S. 163–187, S. 163.

12 Vgl. Ebd., S. 166.

13 Vgl. Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten in-

dustriellen Revolution, München, 1961, S. 9.

14 Vgl. Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 23

daß er außerdem, oder vielmehr zuerst, als normaler Nachbar seiner Nach-

barn zur Rechten und Linken lebt, als geborener, bedürftiger und sterblicher

Mensch, verfolgt, verlockt und umflattert von haecceitates; und daß es gerade

diese haecceitates sind, die ihn in die Aktion des Philosophierens hineinzer-

ren oder hineinjagen.15

Anders spricht hier von einer Art Provokation der alltäglichen Welt, die den Ge-

legenheitsphilosophen in seiner Formulierung »in die Aktion des Philosophie-

rens hineinzerr[t] oder hineinjag[t]«. Und es sind die kleinen, flüchtigen und

singulären Dinge, die »haecceitates«, die Gelegenheitsphilosophen zum Denken

provozieren.16 Sie sind für Anders keine kühlen Theoretiker, sondern existentiell

»bedürftig[e]« und »sterblich[e]« Menschen, deren Denken von Sympathien, Idio-

synkrasien und Leidenschaften geprägt ist, die sie zu den singulären Phänomenen

hinziehen. Durch Voss’ Perspektivierung von Günther Anders’ Gelegenheitsphilo-

sophie als Form medienphilosophischen Denkens werden zwei Aspekte deutlich,

die auch für ein medienphilosophisches Nachdenken über instabile Bildformen

wichtig sind. Zum einen findet sich hier ein kritischer Hinweis auf den wort-

wörtlich zu scharf eingestellten Fokus eines philosophischen Denkens, der das

Alltägliche, Zufällige und Abseitige übersieht oder bewusst ausblendet. Darüber

hinaus handelt es sich bei Gelegenheitsphilosophie nicht um ein Nachdenken

über etwas, sondern um ein Denken, das gerade aus dem Kontakt mit konkreten

Gegenständen heraus entsteht, die »zum Denken zwingen«.17

Diese ersten Annäherungen von Seel, Engell, Siegert und Voss machen deut-

lich, dass das Spezifikum der Medienphilosophie genau darin liegen kann, eine

»Philosophie des Vorübergehenden«18 oder auch eine Gelegenheitsphilosophie zu

sein. Damit ist Medienphilosophie eine Philosophie, die Instabilität konzeptuell

und methodisch aufgreifen und als Herausforderung begreifen kann. Die hier

kurz vorgestellten Positionen transformieren auch die Frage, was Medienphiloso-

phie ist, zu der Frage, wie Medienphilosophie denkt. Statt eines klar umgrenzten

15 Ebd., S. 11.

16 Der Begriff der haecceitas stammt aus der scholastischen Philosophie des Duns Scotus und

lässt sich mit »Diesheit« übersetzen. Diese spezifische, singuläre Diesheit ist in Scotus' On-

tologie nicht eine Art Einzelfall eines ontologisch primären Allgemeinen, sondern gerade in

seiner Einzigartigkeit vollkommen. Deleuze interpretiert diesen Begriff im Sinne einer Philo-

sophie der Differenz und Individuation. Vgl. Gilles Deleuze,Differenz undWiederholung, Mün-

chen, 2007, S. 61f.

17 ImKapitel zum »Bild desDenkens« inDifferenz undWiederholung entwickelt Deleuze die Idee,

dass Denken nie aus wohlmeinender vernünftiger Betrachtung entsteht. Stattdessen sind es

die Dinge, Probleme und Phänomene selbst, die zum Denken zwingen. Vgl. Ebd., S. 177.

18 Engell/Siegert, Editorial, 2010, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Instabile Bildlichkeit

Forschungsfeldes oder einer neuen Teildisziplin mit festen, verbindlichen Begrif-

fen, erscheint Medienphilosophie hier als Methode und Praxis philosophischen Den-

kens. In dieser Weise wird Medienphilosophie in der vorliegenden Arbeit verstan-

den und folgt dabei vier methodischen Maßgaben, die nachfolgend skizziert und

im Laufe dieses Kapitels anhand weiterer medienphilosophischer Positionen und

Forschungsthemen näher ausgearbeitet und entwickelt werden sollen.

Erstens entwickelt Medienphilosophie als eine spezifische Methode und Praxis

philosophischen Denkens Theorie aus dem denkerischen Umgang mit konkreten Phäno-

menen und Gegenständen. Dabei lässt sich Medienphilosophie zweitens von deren

Eigensinn zum Denken herausfordern. Mit dieser Haltung nimmt sie drittens die

Rückwirkung der Gegenstände auf die Theoriebildung ernst, anstatt den Gegenständen

vorgefertigte Theoriekonzepte aus der philosophischen Tradition gewissermaßen

überzustülpen. Das bedeutet viertens, dass Medienphilosophie die kritische Span-

nung von philosophischer Abstraktion und analytischer Konkretion aufrechterhält und

daraus ihr Denken entwickelt. Damit ist auch die methodische und gleicher-

maßen forschungspolitische Haltung verbunden, sich einer theorie- und philoso-

phiefeindlichen Reduktion theoretischer Abstraktion auf explikative Beschreibung

und Lösungsorientierung zu widersetzen. In diesem Sinne gilt es, den spekulati-

ven und experimentellen Charakter medienphilosophischen Denkens auch gegen

gesellschafts- und forschungspolitische Instrumentalisierungen zu verteidigen.

Medienphilosophie soll die Gegenwart – beispielsweise den Medienwandel oder

die aktuellen Fragen und Probleme der sogenannten Digitalisierung – nicht nur

erklärend beschreiben, sondern sie durch spekulative und experimentelle Theo-

riebildung verändern. Medienphilosophie wird somit, wie schon von Engell und

Siegert angedeutet, auch interventionistisch als ein theoretischer »Eingriff« ver-

standen.

Neben dem Mut zum Experimentieren mit Begriffen und zur Abstraktion

sollte Medienphilosophie aber auch den allzu großen Theoriegebäuden und ver-

meintlich universellen Fragestellungen der Philosophie kritisch gegenüberstehen.

Als Gelegenheitsphilosophie wendet sie sich den konkreten und bisweilen auch

singulären und ephemeren Phänomenen und Gegenständen zu und bleibt einem

akademischen Theorie-Elitismus gegenüber skeptisch.

Diese methodischen Aspekte sind für diese Arbeit wichtig und zugleich eng

mit der Entwicklung der Medienphilosophie selbst verbunden, die im folgen-

den ersten Abschnitt dieses Kapitels dargestellt werden soll. Dabei lassen sich

drei grundlegende Ausprägungen19 medienphilosophischen Denkens unterschei-

19 Es handelt sich dabei nicht um klar fixierbare und voneinander zu unterscheidende Ansätze,

sondern imWortsinne um Ausprägungen innerhalb der Entwicklungmedienphilosophischen

Denkens.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Medienphilosophie 25

den, die hier der Übersicht und Orientierung halber vorab skizziert und dann

näher ausgeführt werden sollen.

Die erste Ausprägung, die sich in der Entwicklung der deutschsprachigen Me-

dienphilosophie unterscheiden lässt, ist stark theoretisch ausgerichtet und daran

interessiert, im Sinne philosophischer Begriffsarbeit Medienbegriffe und Konzep-

tionen von Medialität zu entwickeln. Hierfür unterzieht sie die philosophische

Tradition einer kritischen Revision und folgt – ähnlich wie die Medienwissen-

schaft – der Argumentationsfigur des immer schon. Aus der Perspektive der Me-

dienphilosophie hat auch die klassische Philosophie immer schon implizit mit

dem Begriff des Mediums gearbeitet, immer schon über Medialität nachgedacht,

und zwar auch dort, wo es nicht dezidiert um technische Apparate oder Mas-

senmedien geht, die man aus heutiger Perspektive als Medien versteht. Damit

werden auch solche Philosophien als Medienphilosophien lesbar, die sich ihrem

Selbstverständnis nach gar nicht mit Medien beschäftigen. Medienphilosophie

zu betreiben geht somit, wie viele Erneuerungsbewegungen der Philosophie, mit

einer kritischen Revision der philosophischen Tradition einher. Medienphiloso-

phie stellt Rückfragen nach impliziten Medienbegriffen und konstruiert mit dem

theoretischen Inventar auch Begriffe, um auf neue medientheoretische Frage-

stellungen reagieren zu können. Diese Form der de-/konstruktiven Lektüre, die

klassische Philosophien gegen den Strich liest, begründet unter anderem auch

die Nähe der Medienphilosophie zu poststrukturalistischen Theorien. Dies lässt

sich als eine erste, grundlegende Ausprägung der Medienphilosophie betrachten,

die in ihrer Begriffsarbeit allerdings noch klassisch philosophisch bleibt.

In der vorliegenden Arbeit findet sich diese erste Ausprägung medienphi-

losophischen Denkens in den stärker philosophisch orientierten Theoriekapiteln

wieder, in denen beispielsweise William James’ Konzept des Stream ofThought oder

Alfred N. Whiteheads Begriff der prehension aus dem jeweiligen theoriegeschicht-

lichen Kontext gelöst und für eine medienphilosophische Theoriebildung und Be-

griffsarbeit anschlussfähig gemacht werden sollen. In diesem Sinne betreibt die

vorliegende Arbeit eine medienphilosophische Begriffsarbeit, der es auf der ei-

nen Seite um die Herausarbeitung eines Denkens von Medialität in den jeweiligen

Philosophien geht, auf der anderen Seite aber auch um die experimentelle, spe-

kulative und bestenfalls provokative Übertragung dieser Begriffe und Konzepte

auf die hier untersuchten instabilen Bildformen und die mit ihnen verbundenen

zeitphilosophischen Fragestellungen.

In ihrer zweiten Ausprägung nimmt Medienphilosophie, wie schon in der zi-

tierten Passage von Engell und Siegert20 deutlich wird, die (kultur-)technischen,

materiellen und körperlichen Bedingungen philosophischen Denkens ernst, die sie kon-

kret als mediale Bedingungen versteht. Weil Medienphilosophie die medienwis-

20 Engell/Siegert, Editorial, 2010, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Instabile Bildlichkeit

senschaftliche Grundthese aufnimmt, dass Medien eben nicht bloße Werkzeu-

ge oder neutrale Vermittler sind, sondern an Wahrnehmung, Denken und Han-

deln mitarbeiten, kann sie sich nicht auf einer theorie-immanenten Ebene be-

wegen, sondern muss die nur vermeintlich nichtphilosophische Dimension der

technischen und materiellen Bedingtheit menschlicher Daseinsvollzüge einbezie-

hen und für die eigene Theoriebildung ernst nehmen. Mit dem Blick auf die

materiellen und technischen Bedingungen geht in der Medienwissenschaft und

Medienphilosophie ein anti-hermeneutischer Zug einher.21 Medienphilosophie fragt

nicht ausschließlich interpretatorisch danach, was in einer Philosophie gedacht

wird, sondern konzentriert sich auch darauf, wie etwas philosophisch gedacht

wird. Die folgenden medienphilosophischen Lektüren werden beispielsweise zei-

gen, wie Henri Bergson in seiner Zeitphilosophie sich auf technische Medien wie

Film und Fotografie bezieht oder welche kleine, aber doch wichtige Rolle der

Bindestrich für William James’ Beschreibung verbindender zeitlicher Beziehun-

gen spielt. Auch für die Analysen dieser Arbeit ist jene zweite Ausprägung medi-

enphilosophischen Denkens wichtig, denn es handelt sich um konkrete, situierte

Analysen instabiler Bildformen, die keine lineare Entwicklung der Digitalisierung

und Prozessualisierung des Bewegtbildes erzählen will, sondern nach den kon-

kreten technischen, materiellen, politischen und ästhetischen Bedingungen fragt,

unter denen diese Bilder entstanden sind.

Die dritte Ausprägung der Medienphilosophie verfolgt das spekulative theo-

retische Unternehmen, die Operativität der Medien und die daraus hervorgehen-

den Formen, Strukturen und Prozesse eines eigenständigen Denkens der Medien

zu theoretisieren. Hier geht es nicht mehr nur um eine Mitarbeit von Medien

an menschlichen Daseinsvollzügen, sondern darum, dass Medien eigenständige

Formen des Wahrnehmens, Fühlens, Denkens und Handelns ausbilden können,

die nicht mehr nur von einem menschlichen Subjekt allein ausgehen und auf

es ausgerichtet sind. Auch sind nicht mehr nur Schrift und Sprache die alleini-

gen und privilegierten Medien des Denkens. Vielmehr kann sich das Denken der

Medien aus medienphilosophischer Perspektive beispielsweise in den Kamerabe-

wegungen oder den Montagepraktiken des Films äußern, in den Konfigurationen

verschiedener Materialien in der bildenden Kunst oder im moderner Tanz und

in der Performancekunst durch den Körper und die Komposition von Rhyth-

men, Gesten und Bewegungen. Die Herausforderung, einem Denken der Medien

Eigenständigkeit einzuräumen, schlägt sich neben dem bereits ausgeführten me-

thodischen Programm dieser Arbeit auch in ihrer Gliederung nieder. Konkrete

21 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz, Frankfurt

a./M., 2004; Hans Ulrich Gumbrecht/Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.), Materialität der Kommuni-

kation, Frankfurt a./M., 1995; Dieter Mersch, Posthermeneutik, Deutsche Zeitschrift für Philo-

sophie. Sonderband 26, Berlin, 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002 - am 13.02.2026, 16:05:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458174-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

