
234 Ästhetik der Autonomie

eigenen Handelns in extremen Situationen konfrontiert. Gerade die stets neu zu

verhandelnde Nähe und Distanz, sowohl zu sich selbst als auch zu seinem Gegen-

über, lässt Verletzlichkeit ebenso grundlegend erscheinen wie Ambivalenzen, bei-

spielsweise von Macht und Ohnmacht, Bewegung und Stillstand, Subjekt und Ob-

jekt oder von Freiheit und Abhängigkeit sowie Genuss und Schmerz im Berühren

und Berührtwerden113, sodass die Performance-Kunst gerade dazu aufruft, diese

Ambivalenzen auszuhalten, sich ihnen zu stellen, sie gemeinsam „mit“ allen Betei-

ligten auszuloten und so der durch die reale Körperlichkeit ausgelösten Irritation

und Angst standzuhalten.

3.3 Leben und Tod: Die Provokation als Stoß ins Selbst

Wie indenvorangegangenenAusführungengezeigt wurde,brechendiePerformance-

KünstlerInnenmit dem theatralen Als-ob, ummittels ihrer realen Körper außerge-

wöhnliche und extreme Situationen zu kreieren, die alle Beteiligten physisch mit

einbeziehen und „berühren“. So erzeugen sie Realitäten, in denen das „nackte Le-

ben“, das bedrängte Andere in schonungsloser Weise für alle Beteiligten erlebbar

wird und eine illusionistische Verklärung unmöglich erscheint. Performance-

KünstlerInnen loten und sprechen das aus, was die „Man-Welt“ zu verschleiern

versucht, und macht das Ausgeschlossene, das Verworfene, das Prekäre als

grundlegenden Teil des Eingeschlossenen sicht- und diskursivierbar. Was ihre

Aktionen dabei so schockierend erscheinen lässt, ist die radikale Provokation, ist

die Grenzverletzung, derer sich die KünstlerInnen bedienen, um in Kontakt mit

den RezipientInnen zu treten, um ihre Aufmerksamkeit förmlich zu „erzwingen“.

Bereits die FuturistInnen und DadaistInnen nutzten die Provokation als Mittel,

um ihr Publikum zu aktivieren, die Trennung zwischen Zuschauerraum und

Bühne zu überwinden, und lösten mit ihren Aktionen häufig heftige Reaktionen

und Aggressionen aus. Seither ist die Performance-Kunst ohne die Provokation als

zentrale Technik der Publikumsaktivierung undenkbar114 und muss als Aktions-

form begriffen werden, die in die Wirklichkeit einzugreifen versucht, um „gegen

die Regulierungen, Tabuisierungen und Normierungen der Macht zu wirken“

und Neues entstehen zu lassen, das gerade in der Erkämpfung und Etablierung

individueller Freiheit besteht115.

113 Vgl. Nancy, 2014: 39f.

114 „Provocation is a constant characteristic of performance art, a volatile form that artists use to

respond to change“ (Carlos, 2004: 13).

115 Wunderlich, Sonja (2018): Der Körper alsWerkzeug der Selbstermächtigung. DerWiener Ak-

tionismus als radikalste Form der Aktionskunst der 1960er-Jahre. In: Beitin, Andreas/Gillen,

Eckhart J. (Hrsg.): Flashes of the Future.DieKunst der 68er oder dieMacht derOhnmächtigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 235

Auch wenn die KünstlerInnen, um zu provozieren, verschiedene Themen auf-

greifen, da das, was als provokativ empfunden wird, von der Zeit und der Kultur

abhängt, in der die Arbeiten ihre Wirkung entfalten sollen, zeichnet die Grenzver-

letzung bzw. Grenzüberschreitung als primäres Mittel der Provokation die Heran-

gehensweise aller KünstlerInnen aus. Deviantes Verhalten und explizite Tabubrü-

che haben sich in der Geschichte der Performance-Kunst als probate Mittel erwie-

sen, um wirksam kulturelle, soziale und politische Normierungen und individuelle

Freiheitsbeschneidungen infrage zu stellen sowie die TeilnehmerInnen (und zum

Teil auch die Öffentlichkeit und die Staatsgewalt) zu aktivieren und zu einer echten

und unmittelbaren Partizipation zu motivieren116. Da nämlich die in Performances

vollzogenen Tabubrüche als Verletzung individueller, zwischenmenschlicher und

kultureller Grenzen erlebbar werden, vermag die Performance-Kunst das Selbst-

und Weltbild aller Beteiligten herauszufordern und ihren RezipientInnen unmit-

telbare Reaktionen als Antworten auf die Infragestellung der eigenen Seinsweise

zu entlocken.

So wird die Provokation zu einem gefährlichen, aber grundlegenden Wirkme-

chanismus der Performance-Kunst, bei der die KünstlerInnen Risiken eingehen,

die aus der Unvorhersehbarkeit der Reaktion auf ihren künstlerischen Protest re-

sultieren,während die Gefahr für die TeilnehmerInnen insbesondere darin besteht,

dass durch die grenzverletzenden Provokationen ihre persönliche Integrität und

das System, in dem sie leben, in Zweifel gezogen werden. Für die KünstlerInnen

einer Performance und gleichsam für die TeilnehmerInnen liegt folglich in der pro-

vokativen Grenzverletzung, im Tabubruch, ein unkalkulierbares Risiko begründet,

das die KünstlerInnen jedoch bewusst eingehen, um „der Gesellschaft den Spie-

gel der Wirklichkeit vorzuhalten und die normierenden Mechanismen der Macht

sichtbar zumachen“117. Umwirksam zu provozieren, greifen sie also jene Tabus an,

deren Missachtung im jeweiligen zeitlichen und kulturellen Kontext voraussicht-

lich als besonders „schmerzhaft“ empfunden wird.

So war beispielsweise die Aktion der Künstlerinnen der Gruppe Vojna118 gerade

deshalb so provokant, weil sie für ihren politischen Protest gegen die Restriktionen

des gegenwärtigen Russlands nicht nur das Homosexualitätstabu, sondern auch

die Autorität der Staatsgewalt unterlief. Die Arbeit von Coco Fusco und Guillermo

Gómez-Peña119 rührte an die geforderte politische Korrektheit sowie an die klare

Unterscheidbarkeit zwischen den „zivilisierten“ Betrachtern und den betrachteten

Bonn, 306f.; hier 306. WasWunderlich hier konkret für denWiener Aktionismus konstatiert,

kann generell für die Performance-Kunst als geltend begriffen werden.

116 Wunderlich, 2018: 305f.

117 Wunderlich, 2018: 306.

118 Siehe Lobzaj musora, S. 90f.

119 Siehe Two Undiscovered Amerindians Visit the West, S. 72ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


236 Ästhetik der Autonomie

„Wilden“; und Santiago Sierra120 überschritt eine eigentlich unumstößliche Gren-

ze, als er in der Nähe von Köln eine Synagoge mit Gas füllte. Joseph Beuys’121 Ak-

tion hingegen entfaltete ihre provokative Wirkung auf die BetrachterInnen gerade

deswegen, weil er in dadaistischer Manier kohärente und rational nachvollziehba-

re Handlungsabfolgen und Aussagen verweigerte und, indem er die Unterschei-

dung zwischen kindlichem und erwachsenem Handeln unmöglich machte, auch

die Überordnung des geistigen, rationalen und männlichen Prinzips als Diktum

westlicher Herrschaftsansprüche hinterfragte.

Neben diesen explizit politischen Grenzverletzungen greift Performance-Kunst

häufig auch die letztlich nicht minder politischen Schamgrenzen an, indem sie

Intimes in die Öffentlichkeit bringt oder Realitäten sichtbar macht, die mit den

herrschenden Normen und Werten nicht kompatibel sind. Die Wiener Aktionis-

ten122 attackieren beispielsweise mittels abjekter Aktionen die Grenzen bürgerli-

cher Sittlichkeitsvorstellungen, während Annie Sprinkles123 Arbeiten ebenso wie

die Masturbationsperformance von Elke Krystufek124 mit dem Tabu der selbstbe-

stimmten weiblichen Sexualität und Genitalität brechen. Tracy Emin125 zeigt hin-

gegen die Normalität und den ungenierten Umgang mit dem nackten weiblichen

Körper und Herma Auguste Wittstock126 führt uns selbstbewusst eine Körperlich-

keit jenseits der herrschenden Schönheitsideale vor Augen. Indem sie die Grenze

zwischen privaten Handlungen und öffentlich akzeptiertem Verhalten überschrei-

ten und nicht nur das Tabu der Nacktheit, wie es auch Vanessa Beecrofts „Girls“127

und Tanja Ostojić128 verletzen, sondern auch das wohl noch schwerer wiegende

Tabu der öffentlichen Zurschaustellung von echter, gelebter Lust und Sexualität

– insbesondere der weiblichen – überschreiten, können auch diese vermeintlich

harmlosen Performances als klare Grenzverletzungen gedeutet werden.

In destruktiven Performances steht hingegen in erster Linie die physische In-

tegrität der KünstlerInnen zur Disposition, sodass diese Performances eine fun-

damentale, auch juristische Grenze überschreiten. So treten beispielsweise in den

Versuchsanordnungen von Yoko Ono129 und Marina Abramović130, in denen es zu

120 Siehe 245 m3, S. 83f.

121 Siehe kukei, akopee-Nein!, braunkreuz, fettecken, modellfettecken, S. 50ff.

122 Siehe hierzu die Aktion Zerreißprobe von Günter Brus oder die Veranstaltung der Wiener Ak-

tionisten Kunst und Revolution, S. 55ff.

123 Siehe Post-Post Porn Modernist: Still in Search of the Ultimate Sexual Experience, S. 112f.

124 Siehe Satisfaction, S. 113f.

125 Siehe Exorcism of the last painting I ever made, S. 75ff.

126 Siehe Sweet for my Sweet, S. 81f.

127 Siehe S. 109ff.

128 Siehe Personal Space, S. 74f.

129 Siehe Cut Piece, S. 99ff.

130 Siehe Rhythm 0, S. 101f.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 237

gewaltsamen Publikumsreaktionen kam, ebenso wie in dem gewaltsamen Über-

griff auf Carolee Schneemann131 und in jenen Arbeiten Santiago Sierras, in denen

er Menschen dafür bezahlt, bleibende, entstellende körperliche Eingriffe auszuhal-

ten132, aber auch in den Arbeiten von Ana Mendieta133, in denen sie die Resultate

gewaltsamer (sexueller) Übergriffe zeigt, die zerstörerischen Energien und Grenz-

verletzungen im Umgang mit anderen deutlich zu Tage und mithin das Bedürfnis,

Macht oder – in der Terminologie des späten Foucaults – Herrschaft über einen

anderen auszuüben.

In autodestruktiven Arbeiten, wie beispielsweise denen von Gina Pane134, Gün-

ter Brus135 und Pjotr Pawlenski136, aber in gewissem Sinne auch von Santiago Cao137

oder Francis Alÿs138, spiegelt sich in Analogie dazu das kulturelle Tabu der Verstüm-

melung und Qual des eigenen Körpers und damit letztlich, die Macht der Anderen

über das eigene Sein, die Verfügungsgewalt über den eigenen Körper, in die eige-

nen Hände zu nehmen. Darüber hinaus werden hier die von Politik, Gesellschaft

und Medien lancierten weiblichen Schönheitsideale ebenso unterlaufen139 wie die

neoliberale narzisstische Körperoptimierung, die den starken, vitalen und unver-

sehrten Mann als Sinnbild von Männlichkeit im Allgemeinen vermarktet.

Insbesondere beim Bruch des Tabus der Selbstverletzung spielt überdies si-

cherlich eine zentrale Rolle, dass sich die KünstlerInnen als Teil der intellektuellen,

131 SieheMeat Joy, S. 52ff.

132 Siehe beispielsweise die Arbeit 160 cm lange Linie, die auf 4 Leute tätowiert, S. 78.

133 Siehe beispielsweise ihre Performance Rape Scene, S. 103f.

134 Siehe Le lait chaud, S. 59 und Psyche, S. 107f.

135 Siehe Zerreißprobe, S. 55f.

136 Siehe beispielsweise Kadaver, S. 91f.

137 Siehe Pes(o)soa de Carne e Osso, S. 89f.

138 Siehe Paradox of Praxis 1 (Sometimes Making Something Leads to Nothing), S. 77.

139 Die wohl drastischste Antwort auf die Tyrannei des Schönheitswahns und auf die in den

1980er-Jahren sich entwickelnde Bio-Medien-Technologie und die Post-human-Debatte lie-

ferte die Künstlerin Orlan – allerdings unter Ausschluss des Publikums –, indem sie sich in

ihrer chirurgischen Performance The reincarnation of Saint Orlan den Einschreibungsprakti-

ken und der kulturellen Determiniertheit jener Körperbildung aus feministischer Perspekti-

ve zuwandte. Zwischen 1990 und 1993 unterzog sie sich in diesemWerkkomplex sieben plas-

tischen Operationen, um sich selbst nach der Vorlage einer computergenerierten Zusam-

menstellung von fünf als überdurchschnittlich schön geltenden Frauenbildern der Kunstge-

schichte (Venus, Diana, Europa, Psyche undMona Lisa) zu „optimieren“ und kreierte so ihren,

wie sie ihn nannte, „mutant body“. Die siebte Operation namens Omnipresence ließ sie 1993

live in 15 Kunstgalerien übertragen und zeigte dazu die fotografische Dokumentation der

postoperativen Stadien derModifikation ihres Körpers (vgl. Loreck, 2008: 10, Frieling, Rudolf

(2004a): Orlan. „La Réincarnation de Sainte Orlan“. In: <http://www.medienkunstnetz.de/-

werke/reincarnation/bilder/1/> u. Faber, Alyda (2002): Saint Orlan. Ritual as Violent Specta-

cle and Cultural Criticism. In: TDR: The Drama Review 46(1), 85f.). „Orlan’s impotence and

her self-assertion during her surgeries embody in an extreme way how cultural messages

are imprinted on our flesh – with possibly violent repercussions“ (Faber, 2002: 90).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.medien
https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://www.medien


238 Ästhetik der Autonomie

bürgerlichen Mittelschicht diesen Körperidealen widersetzen, denn ausgemergel-

te und abgearbeitete männliche Körper werden ebenso wie verletzte und deswe-

gen „unattraktive“ weibliche Körper im Selbstbild der „Eliten“, zu denen wohl die

meisten TeilnehmerInnen von Performance-Kunst zählen, als Zeichen von Preka-

rität anderen gesellschaftlichen Schichten zugeschrieben. Überdies können gerade

Selbstverletzungsperformances von Künstlerinnen als ein Nachvollzug der immer

schon existenten Gewalt, als korrespondierende Antwort auf patriarchale Unter-

drückungsmethoden gedeutet werden und greifen so die vermeintliche Gleichbe-

rechtigung und Gleichbehandlung von Männern und Frauen offensiv an, die als

Errungenschaft westlicher Industrienationen und als Abgrenzungsmoment gegen-

über anderen Teilen der Welt beschworen werden.

Die Performance-Kunst verletzt also die Grenzen zwischen dem Ich und dem

Anderen, zwischen dem eigenen Körper und dem darauf gerichteten zerstöreri-

schenWillen, zwischen dem,was in der Öffentlichkeit akzeptiert ist, und dem,was

nur in der privaten Sphäre statthaben darf, indem sie gerade in außergewöhnlich

drastischer und häufig gewaltsamer Weise Aspekte des Lebens und des Leidens,

des Selbst und des Anderen an den Bruchkanten dichotomer Pole sichtbar macht,

mit denen sich gemeinhin niemand unmittelbar konfrontieren möchte. So macht

sie Konflikte bewusst, die sich als innerpsychische Konflikte im Einzelnen ebenso

wie als Konflikte zwischen den Beteiligten erweisen. Durch die provokative Grenz-

verletzung, durch den Tabubruch, führt sie dem Einzelnen seine eigenen kulturel-

len Verstrickungen und als „natürlich“ akzeptierten Unfreiheiten ebenso vor Augen

wie seine sozialisationsbedingten Grenzen im Denken über mögliche Alternati-

ven, sodass die rational und emotional internalisierten Schranken der „Man-Welt“

schmerzlich zutage treten. Performance-Kunst gefährdet also, gerade indem sie

einen Streit beginnt und bestreitet – durchaus im Sinne der in Kapitel 2 bespro-

chenen Ästhetiker –, das Selbstbild und das Weltbild der TeilnehmerInnen.

Indem die Performance-Kunst also das Liminale attackiert, das sich als ein

notwendiges Moment im Denken und der eigenen Positionsbestimmung erweist,

richtet sie immer auch die Forderung an die TeilnehmerInnen, zu entscheiden,

welche Grenzen sich für den Einzelnen tatsächlich als negativ, als Limitierung von

Freiheitsräumen erweisen und folglich überschritten werden sollten, und welche

als positives Moment der Selbstsetzung und des Schutzes vor Gewalt verteidigt

werden müssen. Sie stellt somit eine gesellschaftlich und politisch unerwünschte

und unübliche, da aufrührerische Frage und entzündet damit den besagten Streit,

denn die Entscheidung müssen die TeilnehmerInnen ohne Rückgriffmöglichkei-

ten auf eine autoritäre Instanz, selbstbestimmt und somit eigenverantwortlich ad

hoc treffen. Gerade im Changieren zwischen Ohnmacht und Herrschaft offenba-

ren sich Spannungen in den einzelnen TeilnehmerInnen und zwischen ihnen, die

sich an unterschiedlichen Aspekten der Performance simultan entzünden können,

und die dem Einzelnen eigene, bis dato mitunter unbekannte Grenzen aufzeigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 239

Die Performance-Kunst setzt also alle Beteiligten unter Druck und bringt sie in

Zugzwang – insbesondere deswegen wird sie als derart provokativ erlebt.

So stellt sie im wahrsten Sinne des Wortes eine Herausforderung (lat. provo-

catio) an ihre TeilnehmerInnen dar, denn sie konfrontiert alle Beteiligten mit der

Erfahrung des Kontrollverlusts, der sich in dem Erlebnis der gewaltsamen Verlet-

zung individueller, aber auch zwischenmenschlicher und internalisierter gesell-

schaftlicher Grenzen offenbart. Es ist die Kontrolle über das eigene Empfinden,

über die eigene Position, über die Selbstbeherrschung, über die Situation, an de-

ren Entstehen und Bestehen man teil hat, über das eigene Weltbild und über die

Beherrschung der anderen, deren Existenz in Zweifel gezogen wird. In Anlehnung

an Nancy könnte man deshalb sagen: Die Performance-Kunst ist dort, „wo man

den Boden unter den Füßen verliert“140.

Dieser Kontrollverlust erscheint wohl am drastischsten in der fundamentalsten

Dichotomie, die die Performance-Kunst verhandelt: in der Opposition von Leben

und Tod. Insbesondere in ihrer Auseinandersetzung mit destruktiver und auto-

destruktiver Gewalt und Verletzung, die beinahe in allen Performances zumindest

implizit anklingt, zeigen die KünstlerInnen, indem sie den lebenden, realen Körper

als Garant einer echten Erfahrung nutzen, die Fragilität der Grenze zwischen Leben

und Tod undmachen dabei, wie Mona Hatoum141 und Tomáš Ruller142 eindrücklich

zeigen, auch vor der expliziten Darstellung von Mord und Selbstmord nicht halt –

beides essenzielle Tabus zumindest der christlich-jüdischen Geistestradition. Die

Erfahrung des Sterbens und des Todes ist wohl die eindringlichste Erfahrung, die

die Performance-Kunst anbietet, und gleichsam ihre massivste Provokation und

Grenzverletzung. Denn Krankheit und Tod werden zumindest in der westlichen

Moderne in dafür eigens erschaffene und von der Gesellschaft abgespaltene Orte

ausgelagert und mit einem Tabu belegt. Und auch wenn sich gegenwärtig eine zu-

nehmende Enttabuisierung des toten Körpers in der Postmoderne abzuzeichnen

scheint143, ist, so die These, zumindest der reale oder der eigene Tod nach wie vor

eine nicht hinnehmbare Vorstellung und immer noch ein grundlegendes Thema,

das in unserer Kultur sozusagen „totgeschwiegen“ wird.

Die Tabuisierung des realen Todes erklärt sich dabei wohl aus den gleichen

Prinzipien, die zur Tabuisierung des kranken und versehrten Körpers führen.

140 Nancy schrieb: „Der Körper ist dort, wo man den Boden unter den Füßen verliert“ (Nancy,

2014: 18).

141 Siehe The Negotiating Table, S. 68f.

142 Siehe 8.8.88., S. 69f.

143 Vgl. Knoblauch, Hubert (2011): Der populäre Tod? Obduktion, Postmoderne und die Verdrän-

gung des Todes. In: Gross, Dominik/Tag, Brigitte/Schweikardt, Christoph (Hrsg.): WhoWants

to Live Forever? Postmoderne Formen des Weiterwirkens nach dem Tod. Frankfurt amMain,

30ff. u. 47ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


240 Ästhetik der Autonomie

Kranke und sterbende Körper entsprechen nicht dem Körperideal unserer Gesell-

schaft, das sich am Leistungsprinzip und folglich an der Selbstoptimierung des

Neoliberalismus orientiert. Die Konfrontation mit dem Sterben und dem Tod ist

nur solange hinnehmbar, solange Distanz gewahrt werden kann, d.h., solange es

die Lebenden nicht unmittelbar betrifft. Medial aufbereitet und vermittelt mag

Verwundung und Tod voyeuristische Neigungen ansprechen, aber in der Realität

sind sie, auch in einer metaphorischen und ästhetischen Bearbeitung, wie sie

Gina Pane darbot, für die meisten Menschen unerträglich. Nur so lässt sich die

Reaktion der Teilnehmenden auf die Zerschneidung ihres Gesichts erklären, bei

der die ZuschauerInnen schrien: „No, no, not the face, no!“144. Die Verletzung der

physischen Integrität und der Selbstbestimmung läuft allem zuwider, was an mo-

derner und postmoderner Identitätspolitik vom Individuum zuvor internalisiert

wurde, insbesondere wenn die Spuren der Verletzungen auf dem Gesicht als Raum

der Verortung der Individualität zu sehen sind.

Gerade aber diese wohl massivste Provokation, die die Performance-Kunst an-

zubieten vermag, die existenzielle Erfahrung des Sterbensehens, ermöglicht es ih-

ren TeilnehmerInnen jedoch, mit Heidegger gesprochen, sich nicht nur die Angst

vor dem eigenen Tod zu vergegenwärtigen, sondern insbesondere auch die Mög-

lichkeit der Wahl des eigenen Lebens zu erkennen145. Die „Angst“, die durch eine

Performance ausgelöst werden kann, ebenso wie der „Streit“ zwischen den unse-

re Zeit bestimmenden dichotomen Polen, der in der Performance-Kunst bestrit-

ten wird, kann die TeilnehmerInnen auf sich selbst zurückwerfen, wenn sie ihre

Freiheit, sich aus der „Man-verfallenheit“ zu erheben, und damit die Möglichkeit

der Wahl ergreifen. Als Ort des Streits zwischen dem Selbst und dem Anderen,

zwischen der „Man-verfallenheit“ und der potenziellen „Eigentlichkeit“, zwischen

Leben und Tod, mit allen ethischen und existenziellen Dimensionen, finden Per-

formances, so könnte man in Anlehnung an Heidegger sagen, also im Bereich der

Verbergung und Entbergung statt146.

Denn mit dem realen und unmittelbaren Leiden, Sterben und dem Tod kon-

frontiert zu werden, „stößt“ die TeilnehmerInnen einer Performance letztlich –mit

Heidegger und über ihn hinaus – ins „Ungeheure“, löst ein Moment der „Angst“

aus, das ein Gefühl der „Unheimlichkeit“ provoziert und sie durch Vereinzelung,

durch das Zurückwerfen auf ihre ureigensten Emotionen und somit durch ein Ge-

fühl der Differenz bei gleichzeitiger Interdependenz, zum eigensten Selbstsein-

144 Pane, zit. nach Warr/Jones, 2000: 121.

145 Vgl. Heidegger, SuZ: 234ff., 251, 259 u. 266.

146 Sie ereignen aletheia. So formuliert soll dies nicht bedeuten, dass Performances das gan-

ze Heideggerʼsche Konzept und dessen anthropologische Konsequenzen, zum Beispiel die

„Weltlosigkeit“ (die Heidegger den Juden unterstellt) implizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 241

können aufruft147. Das Moment der Vereinzelung durch die Angst, das eben am

drastischsten in der Todesangst zutage tritt, und der Stoß ins Offene erweisen sich

demnach als Motor für einen möglichen ereignishaften Wendepunkt des indivi-

duellen Seinsverständnisses und -entwurfs, wenn sich die TeilnehmerInnen einer

Performance der „Angst“ und dem „Offenen“ stellen, wenn sie sich (als Heideggerʼ-

sche Subjekte) dem eigenen Freisein stellen und dieses aushalten.

Die Teilnahme an einer Performance kann, vor dem Hintergrund der in Kapi-

tel 2 vorgeschlagenen Lesart Heideggers, den Menschen also dazu aufrufen, sich

mit der Frage, wer oder was er selbst sein will, zu beschäftigen und sich dahinge-

hend zu entwerfen, und vermag folglich (als Heideggerʼsches Ereignis) als radika-

le Intervention auf das Individuum zu wirken. In einer Performance müssen die

TeilnehmerInnen sich also der Gefahr aussetzen, Seiten ihrer selbst und anderer

kennenzulernen, die sie verstören und zutiefst verunsichern können, um eine Ver-

änderung des eigenen Bezugsrahmens zu erfahren und die Möglichkeit zu erhal-

ten, „eigentlich“ zu werden. Und genau zu diesem Zweck greifen die Performance-

KünstlerInnen auf die Technik der Provokation zurück, die den Impuls für die

Wahl zukünftigen Selbst-Seins liefern kann, indem sie ihren TeilnehmerInnen zu

Bewusstsein bringt, welche Grenzen ihnen das „Man“ auferlegt und ihnen damit

partiell auch ihre Naivität bezüglich ihrer Lebenswelt und die Möglichkeit zum

Selbstbetrug rauben.

Sowohl das Ereignis des frühen Heidegger, als auch die Performance-Kunst er-

öffnen also eine Möglichkeit, die das Subjekt jedoch immer wieder selbst ergreifen

muss. Sie eröffnen die Freiheit, wählen zu können, indem sie die Möglichkeit lich-

ten, sich der eigenen Interdependenzen bewusst zu werden, um selbstbestimmter

leben zu können.Die aus der Unvorhersehbarkeit undmithin aus demKontrollver-

lust resultierende „Angst“ vor dem„Stoß“ ins Offene –wobei der „Stoß“ imUrsprung

des Kunstwerksmöglicherweise gerade das „Gewissen“ als Artikulation der Angst aus

Sein und Zeit darstellt – soll in diesem Kontext deshalb als jenes Ereignis begriffen

werden, das den „Wesenswandel desMenschen“ hervorzubringen vermag, der auch

in der Performance-Kunst angestrebt wird. In der Performance-Kunst scheint die-

ser „Wesenswandel“ der TeilnehmerInnen das Resultat des durch Provokation und

Irritation angestoßenen Gewissens zu sein, denn die BetrachterInnen werden in

extreme oder wenn man so will „unheimliche“ Situationen hineingestoßen, die sie

dazu auffordern, auf den „Ruf“ ihres „Gewissens“ zu hören, sich ihrer wahren Exis-

tenz zu stellen und sich statt zur uneigentlichen Fremdbestimmung des „Man“ zum

eigentlichen, authentischen Selbstsein zu entscheiden.

147 Sowohl das Ereignis der „Angst“ aus Sein und Zeit, als auch der „Stoß ins Offene“ im Ursprung

des Kunstwerks, das über den Streit von Erde und Welt eröffnet wird, erweisen sich so als

Rahmenverschiebungen, die den Menschen auf seine „Wahlmöglichkeiten“ „stoßen“.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


242 Ästhetik der Autonomie

Entgegen dem Heideggerʼschen Verständnis des „eigentlichen“ Subjekts, das

er hauptsächlich in seiner Vereinzelung, in seiner Abständigkeit von der Gemein-

schaft situiert, zeigt die Performance-Kunst jedoch durch ihre spezifische Körper-

lichkeit gerade das „Mitsein“ als Chance auf undmacht das Ereignis der „Angst“ vor

dem „Offenen“ als Motor der eigenen Selbsterkenntnis und als Handlungsauffor-

derung im In-der-Welt-sein als Mitsein erfahrbar. Bereits durch das für sie konsti-

tutive Moment der Zwischenleiblichkeit weist die Performance-Kunst den Heideg-

gerʼschen Solipsismus zugunsten einer positiven Bestimmung des „Mit“ zurück148

und artikuliert auch in ihrer Ereignishaftigkeit einen politischen, gesellschaftli-

chen und emanzipatorischen Anspruch, der sich im Anschluss an die inhaltliche

Bestimmung der Badiouʼschen Ereignisontologie als Pluralitätskonzept mit uni-

versellem Anspruch erweist, in dem sich das Subjekt, das sich seine Eigentlichkeit

erkämpft, auch im zwischenmenschlichen und gesellschaftlichen Handeln reali-

sieren kann oder vielleicht sogar muss.

Indemdie Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen alsomit dem nicht antizi-

pierbaren, individuellen Anderen – gerade als Verwundetem und Verwundbarem

– bekannt macht, vermag sie den Menschen existenziell zu berühren, ihn dazu

zu provozieren, sich dem „Mit-einander“ wirklich zu stellen und es auszuhalten,

sowie gängige Vermeidungsstrategien wirksam zu unterlaufen. Gerade im Zuge

der Digitalisierung und Virtualisierung scheint sie also die besonderen Qualitä-

ten der realen Menschen zu würdigen und zu nutzen, um der gegenwärtig um

sich greifenden Bilderflut etwas Echtes entgegenzusetzen, das insbesondere in der

schonungslosen Realisation von destruktiven und autodestruktiven Elementen ei-

ne Nähe zu Opferritualen aufweist, denen eine besondere verwandelnde und Ge-

meinschaft herstellende Kraft zugeschrieben werden kann149. Performance-Kunst

provoziert also nicht um der Provokation willen, sondern um eine Erfahrung zu er-

möglichen, die weitreichende Konsequenzen für alle Beteiligten haben kann. Denn

148 Bereits in Sein und Zeit hat das Denken über sich selbst und über das eigene „In-der-Welt-

sein“ einen unüberwindbaren Vorrang vor dem Handeln des Selbst in der Welt, der für eine

Philosophie der Performance-Kunst nicht fruchtbar gemacht werden kann. Diesem Manko

der Heideggerʼschen Daseinsanalyse, in der das „Mitsein“ eine untergeordnete, wenn nicht

gar negative Rolle (als „Man“) spielt, setzt erstmals 1928 Karl Löwith in seiner von Heidegger

begleiteten Habilitation Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen ein Denken entgegen,

welches das „Mitsein“ ins Zentrum seiner Auseinandersetzung mit dem Individuum stellt.

Auch Hannah Arendt begegnet der systemischen Unterordnung des „Mitseins“, indem sie

denMenschen als Pluralität denkt und auch dasHandeln als nur „direkt zwischenMenschen“

möglich sieht, denn „[f]ür Menschen heißt Leben [...] soviel wie ‚unter Menschen weilen‘“

(Arendt, 2002: 17). Jean-Luc Nancy tritt schließlich mit seinemWerk singulär plural sein dazu

an, Heideggers Ontologie zu revidieren (auch in Bezug auf die politische Stoßrichtung), da

seines Erachtens das ursprüngliche Sein gerade das „Mitsein“ und nicht das „Für-sich-sein“

ist (vgl. Nancy, 2012: 141ff.).

149 Vgl. Fischer-Lichte, 2009: xiii.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 243

indem Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen aus ihren individuellen Komfort-

zonen herausreißt, vermag sie letztlich Emotionen hervorzurufen, die sich nicht

nur auf das leidende Individuum erstrecken, sondern als überindividuelle Momen-

te und als Handlungsaufforderung begriffen werden können.

Performance-Kunst setzt also, so ließe sich argumentieren, das Heideggerʼsche

„Sein zum Tode“ als ausgewiesene Möglichkeit existenzieller Erfahrung künstle-

risch um, indem sie mit dem echten Leiden und Sterben als Resultat des Nichtein-

greifens oder des Eingreifens konfrontiert. Dazu nutzt sie, um sich Gehör zu ver-

schaffen, das provokative Potenzial ihrer grenzüberschreitenden Aktionen, indem

sie im Spannungsfeld der wohl fundamentalsten Binarität von Leben und Tod allen

Beteiligten aufzeigt, wie begrenzt letztlich die Kontrolle über den eigenen Körper

und die eigene Emotionalität ebenso wie über die der anderen ist. Ihre zerstöreri-

sche Kraft verweist dabei jedoch nicht auf einen tiefgreifenden Pessimismus oder

einen Todeswillen, sondern kann als das exakte Gegenteil interpretiert werden:

Denn indem die Auswirkungen repressiver Normen auf das Individuum expres-

siv thematisiert werden, indem auf die innerpsychischen, intersubjektiven, gesell-

schaftlichen und politischen Folgen der Hierarchisierung dichotomer Pole verwie-

sen wird, tritt gerade ein unbedingter Lebenswille, ein Bedürfnis nach Freiheit,

nach der Möglichkeit authentischen Selbstseins sowie nach einem angstfreien Le-

ben zutage150. Letztlich könnte man in Anlehnung an Ingeborg Bachmann sagen,

dass die Performance-KünstlerInnen auf den Saiten des Todes das Leben spielen151.

3.4 Gefühl und Vernunft: Das Mit-Leiden als Dimension
des Menschseins

Als zentrale Wirkmechanismen der Performance-Kunst wurden bisher die Aufga-

be des theatralen Als-ob, der reale individuelle Körper (auch in seiner politischen

Dimension) und die Provokation bestimmt. Letztere fordert mittels Tabubrüchen

150 Diese Interpretation legt auch die folgende Aussage Abramovićs nahe: „Weʼre afraid of suffe-

ring,weʼre afraid of pain, weʼre afraid ofmortality. Sowhat Iʼmdoing – Iʼm staging these kinds

of fears in front of the audience. Iʼm using your energy, andwith this energy I can go and push

mybody as far as I can. And then I liberatemyself from these fears. And Iʼmyourmirror. If I can

do this for myself, you can do it for you“ (Abramović, Marina (2015): An Art Made of Trust, Vul-

nerability and Connection. In: TED Talks (March 2015). <https://www.ted.com/talks/marina_-

abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript> (02.06.2018).

151 Im Original beginnt ihr Gedicht Dunkles zu sagen wie folgt: „Wie Orpheus spiel ich auf den

Saiten des Lebens den Tod [...]“ (Bachmann, Ingeborg (2004): Dunkles zu sagen. In: Boland,

Eavan/Jenkins, Nicholas (eds.): After EveryWar: Twentieth-centuryWomen Poets. Translated

from the German by Eavan Boland. Princeton/Oxford, 98).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-007 - am 14.02.2026, 07:39:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ted.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.ted.com/

