
ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag

Die Rezeption des politischen Neustoizismus im 
Politischen Testament Richelieus

Nous avons pour nostre part 
l’inconstance, l’irresolution, l’incertitude, le deuil,
la superstition, la solicitude des choses à venir… (Montaigne, Essais II, 12)

Virtus omnis in actione consistit. (Lipsius)

Vorbemerkung

Es wäre anmaßend in Anbetracht des sich immer erneut bekundenden For-
schungsinteresses für die faszinierende Persönlichkeit Richelieus (1585–1642) von
dieser Warte aus seiner Neuentdeckung das Wort zu reden. Nicht weit zurücklie-
genden bedeutenden Ausstellungsprojekten und reger Publikationstätigkeit kommt
das Verdienst zu, den politischen und kulturellen Horizont des ›plus grand serviteur
que jamais la France ait eu‹ (Louis XIII) aufgehellt zu haben. In dieses sein Prestige
umfangende Bild ordnet sich der Versuch ein, den Blick für einen bisherige Einsich-
ten anreichernden Erkenntnisgewinn zu schärfen und am Beispiel eines politischen
Schlüsseldokumentes die meist in der Anonymität verbleibende Urheberschaft für
ein begrifflich markant in Erscheinung tretendes Gesinnungsprofil auszuloten, mit
anderen Worten der Frage nachzugehen, ob sich auch der ›seigneur cardinal‹ in sei-
nem Politischen Testament, dem allgemeinen Trend folgend, als Neustoiker zu er-
kennen gibt.

I. Justus Lipsius, De Constantia in publicis malis (1584)

Der Rostocker Theologieprofessor David Chytraeus vermag gegenüber seinen
Hörern nicht die Begeisterung zu verbergen über das Erscheinen eines ihm sehr
zeitgemäß erscheinenden Werkes des bedeutenden niederländischen Philologen Jus-
tus Lipsius, des inventeur du néostoïcisme de la Renaissance1: »Kauffets ir Studenten

1 Jacqueline Lagrée, Juste Lipse, La Restauration du Stoïcisme. Etude et traductions de
divers traités stoïciens. Collection Philologie et Mercure, Paris 1994, S. 12. Zum neueren
Forschungsstand siehe Rudolf de Smet, »Les études lipsiennes 1987-1997 : état de ques-
tion« in : Bulletin de l’Institut Historique Belge de Rome,. LXVIII, 1998, S. 14ff.

04_Siedschlag  Seite 315  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…316

und lesets, dann in tausend Jahren ist dergleichen Buch in Philosophicis nicht ge-
schrieben oder gesehen worden.«2

Es ist die angesichts der Bürgerkriegssituation mit den die Menschen bedrängen-
den Übeln an die Standhaftigkeit »as the crown of the virtues«3 appellierende Moral-
philosophie De Constantia, eine Art Programmschrift des Neustoizismus4.

Sie bildete das die Bürger zu Geduld und Gehorsam erziehende ethische Funda-
ment der darauf aufbauenden Politiklehre (Politicorum libri sex, 1589), das dem Be-
kenntnis des niederländischen Philologen zur Nutzbarmachung Rechnung trug: e
philologia philosophiam feci, womit er die Grundlage des politischen Neustoizismus
schuf5.

Den von Unruhen heimgesuchten Niederlanden den Rücken kehrend, begibt
sich Lipsius auf den Weg in das ihm Unbeschwertheit verheißende Wien. In Lüttich
bietet ihm ein Zwischenaufenthalt die Gelegenheit etliche gute Freunde zu besu-
chen, zu denen auch Carolus Langius zählt, vom Autor dazu ausersehen, den vor
den Schrecken des Bürgerkrieges fliehenden Freund6 im Verlauf eines langen Zwie-
gesprächs eines Besseren zu belehren. »Er ist der Mann gewesen«, so lässt sich Lip-
sius vernehmen, »welcher mir den Weg gezeiget dadurch ich ohne umbschweiff zu

2 Justus Lipsius, Von der Bestendigkeit. Faksimiledruck der deutschen Übersetzung des
Andreas Viritius nach der zweiten Auflage von 1601 hg. Von Leonard Forster, Stuttgart
1965, A. Viritius, »Vorrede«. Justus Lipsius, De Constantia. Von der Standhaftigkeit.
Übersetzt, kommentiert und mit einem Nachwort von Florian Neumann. Mainz 1998.
Eine kritische Neuausgabe der Constantia für die Bibliotheca Latinitatis Novae von J.
Lagrée befindet sich in Vorbereitung.

3 Richard Tuck, Philosophy and Government 1572 – 1651, Cambridge 1993, S. 52.
4 Christoph Strohm, Ethik im frühen Calvinismus. Arbeiten zur Kirchengeschichte, Bd.

65, Berlin/New York 1996, S. 126. Zur utilité der De Constantia qui sert de base à sa
politique siehe M. Senellart, »Le Stoïcisme dans la constitution de la pensée politique.
Les Politiques de Juste Lipse« in J. Lagrée (ed.), Le Stoïcisme aux XVIe XVIIe siècles.
Cahiers de Philosophie politique et juridique, 25, Caen, 1994.

5 Gerhard Oestreich, »Das politische Anliegen von Justus Lipsius’ De Constantia ... in
publicis malis (1584)« in: Strukturprobleme der frühen Neuzeit, Berlin 1980, S. 299;
ders. Antiker Geist und moderner Staat bei Justus Lipsius (1547 – 1606). Der Neustoizis-
mus als politische Bewegung, Göttingen 1989, S. 69ff. Auch J. Lagrée (FN 1) S. 92
nimmt in der »›constance du prince‹ une vertu politique plus que morale« wahr, »une
réponse adaptée aux événements qui affectent le devenir de son Etat«, damit verbunden
einen Übergang von der »tonalité stoïcienne« der Constantia zur »tonalité machiavéli-
enne« im Vollzug des von der prudence gesteuerten Handelns. J. Lipsius, Politica. Six
books of political instruction. Edited, with translation and introduction by Jan Waszink,
Bibliotheca Latinitatis Novae. Assen 2004. De Constantia as background to the Politica,
S. 28ff. Zur Charakterisierung eines divergierenden Ausgangsortes siehe Senellart, »Le
Stoïcisme« (FN 4), S. 117f.: »Opiniâtre servilité du peuple selon La Boëtie (Le discours
de la servitude volontaire) - opiniâtre indocilité chez Lipse (Pol. III, 1)«.

6 Die von Ingrid A. R. De Smet in Thuanus, The Making of Jacques-Auguste de Thou
(1553 – 1617), Genève, 2006, S. 171, Anm. 128, hervorgehobene importance of friend-
ship in neo-stoic thought stützt sich auf Jan Papy, »The Scottish Doctor, William Bar-
clay, his Album amicorum and his Correspondence with Justus Lipsius« in: D. Sacré
and G. Tournoy (eds), Myricae, Leuven 2000, S. 344f. Eine Kopie der Constantia dient
Barclay,» a student of Lipsius«, als ihn stets begleitendes album amicorum.

04_Siedschlag  Seite 316  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 317

dem hellen hohen Tempel der Weisheit kommen könnte«7. Sie lässt ihn die Vergeb-
lichkeit seines Vorhabens erkennen »in der flucht rhat und heil zu finden«. »Derhal-
ben«, so lautet die gut gemeinte Empfehlung, »sol man Lipsi nicht das Vatterland,
sondern die Affecten fliehen und das Gemüte also stercken und rüsten das wir auch
mitten unter dieser unruh und Kriegswesen ruhig und zufrieden sein können«8. Den
Widrigkeiten aus dem Weg gehen zu können ist also ein Irrglaube, »wohin du auch
fliehest wirstu dein verderbt und verderbendes Gemüt stets bey dir haben, fürwar
keinen guten Reisebruder«9.

Ist die Widerwärtigkeit also geradezu ein »unbetrieglicher und eintziger Probier-
stein«10, so obliegt es Langius nunmehr für die notwendige Ertüchtigung Sorge zu
tragen. Was erscheint ihm hierfür geeigneter als für den Fortgang des Gespräches
sich in die Idylle seines sommerlichen Gartens »clausus contra externa« zurückzu-
ziehen11, an einen friedvollen, Trost und Erquickung spendenden Ort wohltätiger
Entsagung, dazu angetan, der verzweifelten Gemütsverfassung des jüngeren Freun-
des den Garaus zu machen?

So sieht sich Lipsius vor die Aufgabe gestellt, aus der Philosophie ein die Wirk-
lichkeit einbeziehendes, der Lebensklugheit dienliches, mehr praktischer Psycholo-
gie als abstrakter Ethik12 verpflichtetes Heilmittel zu gewinnen, um den das
menschliche Dasein begleitenden Bedrängnissen (malis publicis) mit von Urteils-
kraft und richtiger Vernunft dem Gemüt eingepflanzter Festigkeit widerstehen zu
können: »Constantiam hic appello rectum et immotum robur animi, non elati exter-
nis aut fortuitis non depressi. Robur dixi et intelligo firmitudinem insitam animo,
non ab Opinione, sed a judicio et recta Ratione«13 So hält der Hauptbegriff neustoi-
scher Tugendlehre, la vertu par excellence (Lagrée), von Lipsius kommend und be-
fördert durch den Traktat De la Constance des angesehenen Juristen und Conseiller
du Vair, Einzug in ein eher dem humanisme renaissant als der modernité verpflichte-

7 Lipsius, aaO. (FN 2).
8 AaO., S. 3.
9 AaO., S. 6.

10 AaO., II, 8, S. 98.
11 Zur Loi du jardin lipsien siehe Natalie Dauvois-Lavialle, »Juste Lipse et l’esthétique du

jardin« in Juste Lipse (1547 – 1606) en son temps, Colloques, congrès et conférences sur la
Renaissance, VI, Paris, 1996, S. 215ff.. Zu dem von J. Héroard in die Gärten von Saint-
Germain verlegten Gesprächsort, siehe Madeleine Foisil, Journal de Jean Héroard, I,
Paris 1989.

12 Gerhard Oestreich,aaO. (FN 5), S. 301.
13 Justi Lipsi, De Constantia I, 4: »Die Bestendigkeit nenne ich allhier eine rechtmessige

unnd unbewegliche stercke des gemüts die von Keinem eusserlichen oder zufelligen
dinge erhebt oder untergedrückt wird. Ich habe gesagt eine Stercke und verstehe eine
Standhaftigkeit so dem Gemüt eingepflanzt ist. Nicht von dem Wahn sondern von dem
Verstand und der gesunden Vernunft« (FN 2, S. 10). Siehe hierzu die vergleichende
Analyse von Jacqueline Lagrée, »Le sage, le prince et la foule« in: L’Individu dans la
pensée moderne. XIIe – XIIIe siècles, publié par Gian Mario Cazzaniga – Yves Charles
Zarka, II, Pisa 1995, S. 513 – 526, sowie Juste Lipse : »L’âme et la vertu« in: Justus Lip-
sius. Europae lumen et columen, edited by G. Tournoy, J. De Landtsheer and J. Papy,
Leuven 1999.

04_Siedschlag  Seite 317  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…318

tes, auf außerordentliche Resonanz stoßendes Konzept, das zugleich die einem ge-
bändigten Herrschaftsvollzug dienlichen moyens prudentiels aufzeigt.

II. Richelieu, »der Universalgelehrte der Staatskunst« (Fumaroli) – 
ein Neustoiker?14

Richelieu, »le plus fort genye de nostre siècle« (M. de Moulac), der Repräsentant
einer Generation, die gelernt habe »à se discipliner sans abdiquer sa dignité«15, trug
seinerseits im Politischen Testament16 dem Grundanliegen des Niederländers Rech-
nung, den philosophischen Neustoizismus zur Grundlage des politischen Neustoi-
zismus zu machen, »der die Theorie der militärischen und administrativen Ord-
nungsgewalt für den Aufbau des Machtstaates im 17. Jahrhundert vertrat«17.

14 Detaillierte Angaben zum singulären Erfolg von Lipsius, insbesondere auch in Frank-
reich, mehrfach bei Gerhard Oestreich, »Justus Lipsius als Theoretiker des neuzeitli-
chen Machtstaates« in: Geist und Gestalt des frühmodernen Staates, Berlin 1969, S.
71ff.; Brigitta Oestreich (Hg.), Justus Lipsius als Universalgelehrter zwischen Renais-
sance und Barock« in: Strukturprobleme der frühen Neuzeit, Berlin 1980, S. 349ff.;
Antiker Geist und moderner Staat bei Justus Lipsius (1547–1606). Göttingen 1989, S.
93ff.; Das Verhältnis von »Error as Inconstancy« untersucht Susan James, Passion and
Action. The emotions in seventeenth century philosophy, Oxford 2001, S. 180ff.

15 Zitiert bei Gerhard Oestreich in: Strukturprobleme der frühen Neuzeit (AaO., FN 5), S.
191. Dazu ergänzend Kersten Krüger, »Policey zwischen Sozialregulierung und Sozial-
disziplinierung, Reaktion und Aktion – Begriffsbildung durch Gerhard Oestreich, 1972
– 1974« in: K. Härter (Hg.), Policey und frühneuzeitliche Gesellschaft, Frankfurt/Main
2002, S. 107ff.

16 Die den bislang zugänglichen Textfassungen anhaftenden Mängel ließen eine zeitge-
mäße, seinem Rang gebührende Neuausgabe des Politischen Testamentes wünschens-
wert erscheinen »qui constitue le point d’aboutissement d’une tradition
historiograhique«. Testament de Richelieu, Edité par Françoise Hildesheimer, Société de
l’Histoire de France, Paris 1995, Introduction S. 9. Die folgenden Zitate entstammen
dieser Ausgabe. E. Woodrough, »The political Testaments of Richelieu and L. Roche-
foucauld« in: Ethics and Politics in Seventeenth-century France, University of Exeter
Press 1996, lässt in ihrer vergleichenden Analyse auf neustoische Moralphilosophie ver-
weisende Einflüsse außer Betracht. Wollenberg, Staatsraison und Kircheninteresse, Bie-
lefeld 1977, S. 34, hebt die Bedeutung der theologischen Traktate für eine politische
Analyse des politischen Denkens Richelieus hervor. Anthony Levi, Cardinal Richelieu
and the making of France, New York 2000, S.155 sieht »Richelieu’s ethical values« aus-
schließlich durch du Vair und Descartes vermittelt, im Testament »developed from the
neostoicism prevalent during the religious wars and transformed by such authors as
Guillame du Vair, twice keeper of the seals, in his 1585 ›La Philosophie morale des stoï-
ques‹«, aaO., S. 281f. Roland Mousnier, L’homme Rouge ou la vie du Cardinal de
Richelieu (1585–1642), Paris 1992, S. XIf. hebt mit Blick auf die geistigen Zeitströmun-
gen die »modernité« des Kardinals hervor, zieht jedoch auch für die théoriciens de 1631–
1632 – »Philippe de Béthune, (conseiller d’Etat) n’est pas très original«–  von der neusto-
ischen Doktrin herrührende Einflüsse nicht in Betracht. Ders.: »Le Testament politique
de Richelieu« in: Richelieu et le monde de l’esprit, Paris 1985, S. 297ff.

17 Gerhard Oestreich, »Das politische Anliegen von Justus Lipsius’ De constantia .... in
publicis malis (1584)« in: Strukturprobleme der frühen Neuzeit (FN14), Berlin 1980, S:
299; vgl. dazu auch Wolfgang Weber (Hg.) Der Fürst. Ideen und Wirklichkeit in der euro-

04_Siedschlag  Seite 318  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 319

Die mit der Abfassung dieses »bréviaire de l’homme d’Etat« (Sainte-Beuve) ver-
knüpfte Zielbestimmung verhilft denjenigen zu Ansehen, deren Verhalten die Vor-
gaben dieses Testamentes zugrunde liegen18. Als »véritable somme des affaires du
royaume« (R. Mousnier), gespeist aus einem die laufenden Amtsgeschäfte doku-
mentierenden, reichhaltigen Aktenfundus und im Einvernehmen mit den wesentli-
chen Inhalten des von G. de Balzc, Jean Silhon, Philippe de Béthune, Cardin Lebret
beherrschten discours politique ist dem pragmatisch ausgerichteten Testament die
Absicht unterlegt die Grundzüge vorbildlicher Regierungskunst offenzulegen19.

So festigt sich nach wiederaufgenommener Lektüre des Testamentes der Eindruck
einer seine politische Botschaft auszeichnenden Kohärenz: Im Angesicht des All-
mächtigen obliegt es der göttlichen Vernunft die menschlichen Angelegenheiten zu
gestalten20 – ein Verbund, der, wie F. Hildesheimer allerdings unter Würdigung eines
»heldenhaften Aspektes« der Persönlichkeit des Kardinalpremiers bekräftigt, eher
von einer normalen Stufe in einem Entwicklungsprozess, denn von radikaler Moder-
nität zu sprechen erlaubt21. Diese Feststellung sollte jedoch nicht davon entbinden,
den dem politischen Lehrgebäude des Lipsius vorangestellten Begriff der Constance
in seiner auch im Politischen Testament anzutreffenden Häufigkeit und konkreten
Anwendung zu würdigen, wenn unterstellt werden kann, dass es als authentisches
Werk die ihm und seinem Umfeld eigentümliche Sichtweise abzubilden vermag22.

18 päischen Geschichte, Köln 1998, S.107f. Die historische Hervorbringung des europäischen
Staates vollzog sich in einem zunehmend breiteren Umfeld reflektorischer Bemühungen, die
teils deskriptiv analytisch auf eine Erfassung und Ordnung aller einschlägigen empirischen
Phänomene, teils präskriptiv von unterschiedlichen Standpunkten aus auf deren Bewertung,
Kontrolle und Steuerung zielten. Christiane Chardigney, »Les Portraits de la Bibliothèque
de Richelieu au Palais Cardinal« in: Richelieu et le monde de l’esprit, Sorbonne Novembre
1985, S. 152ff., hebt die »portée générale« dieser Sammlung hervor, »ils (les portraits) don-
nent effectivement une image de la culture humaniste, telle qu’elle était perçue par le ministre
de Louis XIII«. Zu den dort Porträtierten gehören u.a. auch Lipsius und Montaigne.

 18 Testament politique, S. 10.
19 Testament politique, S. 13; zur »pensée politique« der genannten Autoren vgl. Karl Sied-

schlag, Der Einfluß der niederländischen-neustoischen Ethik in der politischen Theorie zur
Zeit Sullys und Richelieus, Berlin 1978. Bezüglich der Echtheit des Testamentes vertritt R.
Mousnier die Auffassung, dass »la pensée est de Richelieu non la réalisation matérielle«
(»Le Testament politique de Richelieu« in: Revue Historique, 1949, S. 57). Eine 1627 von
Théopraste Renaudot (1586 – 1653) verfasste »Eloge d’Arnaud – Jean Du Plessis, Cardinal
Richelieu« (Faksimileabdruck in: Richelieu (1585 – 1642) Kunst, Macht und Politik, Mont-
réal 2002, S. 219), bietet einen Abriss seiner auf die Regierungskunst einwirkenden charak-
terlichen Prägung: »... à Luçon sa vigilance à repurger son Diocèze, en Avignon sa patience
à souffrir les iniures et sa facilité d’escrire qui reluit en son instruction du Chrestien: par tout
sa constance et magnanimité qui le portent come un autre Archimède au dela des périls qui
l’environnoient ne permettoit pas que ces belles ligues en fussent troublées … la grandeur de
son courage, invincible à tout autre respect qu’à celuy de cest autre soy – mesme forcant la
raison, luy fait trouver dans la tourmente un port asseuré … malgré les intrigues et les bour-
rasques familières à nostre inconstance«  ist er auf die »dignité de ceste Couronne« bedacht.

20 Testament politique, S. 14.
21 Françoise Hildesheimer, »Der Kardinal-Minister« in: Richelieu (1585 – 1642) Politik,

Kunst, Macht und Politik, Montréal, S. 148.
22 AaO., S. 16.

04_Siedschlag  Seite 319  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…320

Richelieu meldet sich zu Wort als Mann der Tat, der sich aufgerufen fühlt, dem
königlichen Machtanspruch wieder Geltung zu verschaffen. Er versteht sich zu-
gleich als »conseiller du roi«23, dem es seit 1624 nunmehr principale ministre vorbe-
halten ist, ihm die puissance de la reflexion politique zu vermitteln24. In dieser Funkti-
on ist er bestrebt, dem König die Modellhaftigkeit seiner Konzeption vor Augen zu
führen; »il ne s’agit donc pas, en premier lieu, de développer une théorie, mais de for-
mer un roi, ce roi Louis XIII«25. Der auf die Stärkung der Kraft zur Selbstüberwin-
dung, des robur animi, ausgerichteten Ethik der römischen Stoa räumt Lipsius bei
der weltanschaulichen Grundlegung der Politik einen festen Platz ein: »In Constan-
tia cives formavimus ad patiendum et parendum«. Das ruft bei unverstellter Sicht auf
die menschliche Natur Handlungsbedarf hervor, um die Diskrepanz zwischen dem
im Prozess der allgemeinen Entfaltung der Sozialdisziplinierung an die Führungseli-
ten gerichteten, als dringlich erachteten Appell an eigene moralische Kraft des Men-

23 Vgl. Herman Weber, »Richelieu – Théoricien Politique« in: Richelieu et la culture, Paris
1987, S. 57. Siehe dazu: Pierre Chevallier, Louis XIII, roi cornélien, 1979, S. 181: »Tout au
long de son règne le roi fit la preuve dans toutes les circonstances critiques qu’il était bien
maître de lui. Sa manière d’être générale était tout à la fois stoïcienne et cornélienne« – ein
weitreichender Beobachtung zuzuschreibender Befund, der aber die Frage nach dem die
Ertüchtigung befördernden politisch-weltanschaulichen Hintergrund offen lässt.

24 Madelaine Foisil, L’enfant Louis XIII, l’éducation d’un roi, 1601-1617, 1996, S. 158. Zu
den vorauslaufenden, sich auf den lipsianischen Politikentwurf anlehnenden Festlegun-
gen siehe FN 25. Mit Blick auf das aufzuhebende Autoritätsdefizit des Monarchen ver-
weist Michel Vergé-Franceschi (La société francaise au XVIIe siècle, Paris 2006, S. 30)
auf die »magnifique poigné étatique du plus grand homme du XVIIe siècle« - Armand
Du Plessis, cardinal-duc de Richelieu (1585-1642).

25 Weber a.a.O. (FN 23). Einer solchen Aufgabe hatte sich bereits der von Heinrich IV. für
die medizinische Betreuung des dauphin verpflichtete Arzt Jean Héroard mit der als
»œuvre d’humaniste« 1609 erschienenen Institution du prince unterzogen, »un essai qui le
situe parmi les moralistes politiques«, Madeleine Foisil, Journal de Jean Héroard, I, Paris
1989, S. 355 (Veröffentlichung der Institution du prince in: Journal de Jean Héroard, Bd. 2,
hg. v. Soulié und Barthélemy, Paris 1868, Appendices II, S. 320f.). In die Gärten von Saint-
Germain verlegte Zwiegespräche sind auf ein pädagogisches Ziel hin ausgerichtet: »le
prince vertueux – le prince chrétien«. Es lässt bereits im Anschluss an die von M. Foisil
erstellte, eine »bonne édition critique« vorwegnehmende Analyse, eine sachlich sehr weit-
gehend erscheinende Übereinstimmung mit dem 1589 zum ersten Mal erschienenen
Hauptwerk der Neustoa erkennen, was von der Herausgeberin an dieser Stelle nicht in
Betracht gezogen wird, eine Beobachtung, die, bei Nichtberücksichtigung der Constantia,
gleichermaßen zutrifft für Isabelle Flandrois, l’Institution du prince au début du XVIIe

siècle, Paris 1992. In seiner (Héroard) Bibliothek, so M. Foisil, (FN 11), S. 29, »aucun ouv-
rage des préstigieux humanistes contemporains n’est présent«. Zur Wahrnehmung des
Erziehungsauftrages durch Richelieu bemerkt A. Lévi (FN 16), S. 77 (Anm. 2): »His out-
standing qualities were in fact patience, sublety, self–control, an acute political awareness,
an intense psychological acumen, and a very strong determination to achieve greatness for
his King, appropriate standing for himself, and glory for France«. Zur »affirmation d’un
nouvel idéal guerrier défini par Juste Lipse ou par P. Charron« siehe Hervé Drévillon, »Le
roi-cavalier. Les savoirs du corps dans l’éducation de Louis XIII« in: R. Halévi, Le savoir
du Prince, Paris 2002, S. 154f. ; Joseph Bergin, L’ascension de Richelieu, Paris 1994, S. 343)
bringt in Anschlag die »attitude protectrice« des Kardinalpremiers als einem gegenüber
seinen »rivaux laics« mit »atouts formidables« ausgestatteten »ecclésiastique respecté«.

04_Siedschlag  Seite 320  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 321

schen und dem tatsächlich Gegebenen zu mildern bzw. zu überwinden. In einem
1625 von Richelieu verfassten und im Conseil du Roi verlesenen, vertraulichen mé-
moire begegnet er dem idealisierenden, literarisch überhöhten Urteil von Balzac, den
einseitig hervorgehobenen louanges contenues dans le Prince, mit einer den criantes
imperfections des Königs geschuldeten, für Eingeweihte jedoch nicht überraschen-
den un terrible portrait de mauvais politique zeichnenden secrète antithèse26.

Hat sich die, so wäre daraufhin zu fragen, von Lipsius propagierte, von Richelieu
geteilte Auffassung, dass die Weisen und Philosophen den Herrscher in seiner Auf-
gabe unterstützen und ihm »mit der Fackel heilsamer Lehre voranleuchten müssen«
im nachhinein dem »mémorialiste« Saint-Simon mitgeteilt, wenn der in der »Paral-
lèle des trois premiers rois Bourbons« sich verbergende27 »éloge de Louis XIII«, ab-
gefasst, um hiermit der ihm allenthalben widerfahrenen Ungerechtigkeit entgegen
zu treten, das durch den Autor suggerierte Bild eines roi de nostalgie zum Vorschein
kommt: »Miracle de politique et de religion indissolublement associées, l’adorable
monarque couronna l’héroïsme par la sainteté, ou la sainteté par l’heroïsme, illust-
rant splendidement et indestructiblement la catégorie de l’Idéal«28.

Der wohl im Sinne einer Wiedergutmachung mit einer idealisierenden Note ver-
sehene »heroïsme« steht stellvertretend für ein bis zum Lebensende gültiges Cha-
rakterprofil29. Es sind die immer wiederkehrenden, hier nur stichprobenartig zu be-
legenden Schlüsselbegriffe wie fermeté30, grandeur d’âme31, une rare et constante
piété32, die ihm, ebenso wie seinem Nachfolger33, den nötigen Beistand gewähren

26 Christian Jouhaud, »Une Religion du Roi Équivoque. Le prince de Jean Louis Guez de
Balzac« in : R. Halévi, Le savoir du Prince du Moyen Âge aux Lumières, Paris 2002, S. 192f.

27 Saint-Simon, Traités politiques et autres écrits, Edition établié par Yves Coirault, Biblio-
thèque de la Pléiade, 1996, S. 1013. Bei seinem mit dem Jahr 1691 beginnenden als
»miroir de vérité« verfassten Memoirenwerk, haben die vielfältig eingefügten, ihre
»diversité« sichtbar machenden Portrait- und Charakterstudien für den »peintre mora-
liste« Saint-Simon die bislang zu beobachtende Gültigkeit des neustoischer Ethik ver-
pflichteten Werte- und Begriffskanons keine merkliche Einbuße erlitten. Zur
»appréciation méritocratic«  siehe Emmanuel Le Roy Ladurie, Saint-Simon ou le sys-
tème de la cour, Paris 1997, S. 53.

28 Yves Coirault, aaO. (FN 27), S. XIX.
29 Saint-Simon, aaO (FN 27), S. 1331.
30 AaO., S. 1049f., 1067, 1267f.
31 AaO., S. 1049.
32 AaO., S. 1097.
33 »Parmi des adversités si longues, si redoublées, si intimement poignantes, sa fermeté, c’est

trop peu dire, son immutabilité demeura toute entière… Un courage mâle, sage, supéri-
eur, lui faisait serrer entre ses mains le gouvernail parmi ces tempêtes, et dans les acci-
dents les plus fâcheux et les temps les plus désespérés, toujours avec application, toujours
avec une soumission parfaite à la volonté de Dieu et à ses châtiments» in: Saint-Simon,
aaO. (FN 27), S. 1079f. Montesquieu unterzieht die Persönlichkeit des Königs sowie
diejenige Richelieus – einer der deux plus méchants citoyens que la France ait eus – und
ihrem Verhältnis zueinander einer stark abweichenden Beurteilung: »il (le prince) ne fut
autre chose que l’instrument de la grandeur du Cardinal«. In: Mes pensées sur l’Histoire
de France. Oeuvres complètes, I, Bibliothèque de la Pléiade, 1956, S. 1118. Vgl. dazu
Laurent Versini, Baroque Montesquieu. Genève 2004, S. 119f.

04_Siedschlag  Seite 321  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…322

um den Herausforderungen standzuhalten. Dazu tritt die von Klugheit geleitete
Gabe sich mit gleichermaßen auszeichnenden Ratgebern zu umgeben, was die Beru-
fung Richelieus zum premier ministre in besonderem Maße hervorkehrt – »une des
plus fortes des plus grandes et des plus heureuses actions de Louis XIII«34, sowie die
von erkennbaren Vorgaben35 inspirierte vertu militaire36. Für diese im Neustoizis-
mus anzusiedelnde, sittliche, auf Praxisbezug ausgerichtete Grundlage hat die Er-
ziehung das Fundament gelegt: »il y avait d’excellents hommes en tout genre qui lui
apprirent, sans lui abattre l’esprit, non des sciences vaines et fades pour un prince,
mais tout ce que devait savoir un prince qui avait besoin de tout et qui ne pouvait
prospérer qu’à force de courage, de suite et d’industrie, et qui devait lutter sans cesse
contre les tempêtes du dehors et du dedans. L’esprit, le courage, la volonté se trou-
vèrent dans le Prince«37.

Hinter dem Richelieu zuzuschreibenden pädagogischen Impetus38 steht aber auch
der homme d’Eglise, l’homme religieux. Der Einbezug des religiösen Aspektes ver-
leiht dem »discours politique« eine neue, über eine allein dem Herrschaftsvollzug
Dienlichen hinausweisende Dimension der Verantwortlichkeit des politisch Han-
delnden: »responsabilité dans le règne de Dieu et devant Dieu«39. Es ist die die Lei-
denschaften zügelnde Vernunft, sa propre raison, die jedem Menschen diese Einsicht
vermittelt. Richelieu erhebt sie zur Richtschnur seines Handelns, weil sie als autorité
souveraine demjenigen mit Herrschaftsgewalt ausstattet, der sich ihrer zu bedienen
weiß. Der häufig wiederkehrende, mit großem Nachdruck verkündete Appell, der
Vernunft uneingeschränkt Folge zu leisten40, korrespondiert mit einer nicht minder
eindringlich eingeforderten, die Tat herbeiführenden »fermeté, née en l’esprit non
par l’opinion, ains, par le iugement et droit raison«, wie es bei Lipsius heißt41.

Den von ihm bewerkstelligten Ausgleich zwischen Marie de Médicis und ihrem
Sohn nimmt Richelieu zum Anlaß, sein Erfolgsrezept offen zu legen: »Ainsi que le
succez qui a suivi les bonnes intentions qu’il a plu à Dieu me donner pour le règle-
ment de cet Estat justifiera aux siècles à venir la fermeté avec laquelle j’ay constam-
ment poursuivi ce dessein«42.

In der rückblickenden Succinte Narration entspringt auch das dem König vielfach
gespendete Lob der eigenen Denkweise. So wurde der Unbotmäßigkeit der Huge-
notten ein Ende gesetzt »par la fermeté«43. Die Bestrafung des aufwieglerischen Duc

34 AaO. Saint-Simon (FN 27), S. 1127
35 Les Politiques ou doctrine civil de Juste Lipse,Paris 1609, V, 3.
36 Saint-Simon, aaO., S. 1031f., 1050f.
37 Saint-Simon, aaO., S. 1016.
38 Seinem Engagement bleibt die Anerkennung durch den König nicht versagt: « Il faut

rendre au cardinal l’honneur qui lui est dû: tout ce qu’il y a eu d’heureux succès dans et
dehors le royaume l’a été par ses conseils et ses avis courageux », siehe Pierre Chevallier,
aaO. (FN 19), S. 349.

39 Wolfgang Weber, aaO. (FN 17), S. 58.
40 Richelieu, Testament politique, S. 245.
41 Iust Lipsius, De la constance, Paris 1609, I, 4, S. 8.
42 Testament politique, S. 43.
43 AaO., S. 54.

04_Siedschlag  Seite 322  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 323

de Monmorency ließ jedermann den Gleichklang von Entschlossenheit und Klug-
heit erkennen44.

Bewundernswert erscheint ihm sein Vorgehen, mit dem er den Herausforderun-
gen des Duc de Lorraine begegnete, als seine Bosheit und Unbeständigkeit nur mit
äußerster Strenge zu ahnden war45.

Schließlich reifte nach langen Erfahrungen an der Seite des Königs in Richelieu
die gesicherte Erkenntnis, dass es zuweilen das Wohl des Staates gebietet, sich einer
mannhaften, zu außergewöhnlichen Maßnahmen bereiten Klugheit zu befleißigen46.
Stößt menschliches Vermögen, die beherrschte stoisch-männliche Haltung an ihre
Grenzen, so wird die göttliche Vorsehung der »notleidenden Weisheit« (sagesse
épuisée) ihren Beistand nicht versagen.

Es gehört zu den Herrscherpflichten auf Abhilfe zu sinnen angesichts des vieler-
orts zu beklagenden »mauvais état« der Kirche. Der Auswahl der Würdenträger
wird großes Gewicht beigemessen: So knüpfen sich an den Inhaber eines Bischof-
samtes hohe Erwartungen, die ihn befähigen sollen, der Verantwortung für das See-
lenheil der ihm Anvertrauten mutig, entschlossen und tatkräftig Rechnung zu tra-
gen, weil es unmöglich ist in das Innere der Menschen vorzudringen oder ihrer
Unbeständigkeit Einhalt zu gebieten.

Schwachstellen im Charakterbild des Königs bleiben Richelieu nicht verborgen,
sie bedürfen der Korrektur. Er besitzt die Fähigkeit im Großen standzuhalten, »de
supporter avec fermeté«, während Beiläufiges, »les moindres sujets« sein Gleichge-
wicht in nur schwer zu behebende Unordnung geraten lässt47.

44 AaO., S. 67.
45 AaO., S. 68; vgl. dazu Lipsius Dala Constance, aaO. (FN 41), S. 11: »L’inconstance  her-

vorgegangen aus der opinion, »elle est abiecte et de peu, elle ne s’esleve point […]. Elle est
vaine, incertaine, trompeuse, mal conseillante, mal iugeante, et sur tout elle despouille
l’esprit de constance et de vérité«.

46 Testament politique, S. 70; vgl. dazu J. E. Elliot, »Richelieu, l’Homme« in: Richelieu et
la culture, Paris 1987. Hauptcharakterzug ist für Elliot »sa détermination entêtée à faire
régner l’ordre par la raison sur un monde où les forces du désordre menacent constam-
ment de prendre le dessus«. In dieser Ansicht wurde Richelieu bestärkt »par des théori-
ciens de l’époque, et en particulier par deux auteurs qui figurent en bonne place dans sa
bibliothèque, Juste Lipse et Pierre Charron. La raison était la clé de la maîtrise de soi.
On retrouve d’ailleurs l’influence de ›La sagesse‹ de Pierre Charron dans le ›Testament
politique‹ où les vertus viriles sont soulignées en termes austères: il faut avoir une vertu
mâle et faire toutes choses par raison«; aaO. S. 190f. Vgl. auch ders., Richelieu et Oli-
varès, Paris 1991; beide Staatsmänner verbanden  mehrere Gemeinsamkeiten:» tous
deux étaient bibliophiles passionnés et étaient prêts à tout pour obtenir un livre convoité
pour leurs bibliothèques«. AaO. S. 27.

47 Testament politique, S. 89f. Für die weibliche Erscheinungsform hält Montesquieu fol-
gende Erklärung parat: »L’inconstance des femmes me paraît provenir d’une raison phy-
sique, car leurs règles apportent des chargements fort grands en elles tous les 29 jours et ce
bouleversement de la nature doit aller jusqu’au cerveau« in Spicilège, Œuvres complètes,
II, Edition de la Pleïade, 1958, S. 1278. Montaigne macht bei den Gascognerinnen eine
andere Wahrnehmung: »on voit l’image expresse en l’opiniastreté des femmes. Et c’est
l’opiniastreté sœur de la constance, au moins en vigueur et fermeté« (Essais de Mon-
taigne, Pléiade 1961, II, 32, S. 811). Zum Inbegriff des ingenium populi, der »Natur deß 

04_Siedschlag  Seite 323  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…324

Seine lange Regierungserfahrung hat ihn gelehrt, dass menschlichem Wollen und
Planen Grenzen gesetzt sind, was den Königen zur Lehre gereichen sollte, vernunft-
geleitet und geduldig, dass ihnen vom Schöpfer Aufgetragene anzunehmen48.

Seine körperlichen Gebrechen sollten, so der Ratschlag, den König zum Verzicht auf
kriegerische Unternehmungen bewegen, da der die Franzosen bekanntermaßen aus-
zeichnenden »légèreté et l’inconstance« allein durch die Gegenwart des Königs Einhalt
geboten wird49. Sein bisher errungener Waffenruhm kann erneuter Beweise entraten.

Sollten falschverstandene Gewissensbisse »une mauvaise honte« den König da-
von abhalten, seinen Führungsanspruch zu behaupten und würde sich bei den Un-
tertanen der Eindruck verfestigen, dass er davor zurückschreckt »de faire le maist-
re«, so wäre es um seine Autorität geschehen: Sie fußt auf einer stoisch-männlichen
Haltung (vertu mâle) und dem Willen allein den Geboten der Vernunft zu folgen,
die ihn davor bewahrt, auf verhängnisvolle Abwege zu geraten50. 

Es gebietet die Vernunft, dass der »réformation de ce royaume« diejenige des
Hauses voranzugehen hat, denn hier haben sich ausnahmslos bedenkliche Missstän-
de ausgebreitet51. Den offensichtlichen Mängeln empfiehlt Richelieu mit einer Reihe
nützlicher Ratschläge zu begegnen: »Il ne faut qu’une volonté ferme et constante
pour en tirer le fruit et rétablir sa maison en son 1er lustre.«52

Um sein Amt zu versehen ist der König auf Mitarbeiter angewiesen. In Kenntnis
und übereinstimmend mit den dieses Thema behandelnden Schriften erstellt Riche-
lieu einen fachlich-moralisch anspruchsvollen Forderungskatalog: Ein perfekter
Ratgeber hat vielen Anforderungen zu genügen. Er hat sich durch Kompetenz, Lo-
yalität, Mut und Dienstbeflissenheit auszuzeichnen53. Die einen solchen Anspruch

48 Pöbels oder des gemeinen Volcks« (Lipsius, Politik, IV, 5) als »contre-modèle« siehe
Lagrée (FN 1), S. 517ff. »Le peuple ne saurait être, par soi – même, une entité unifiée,
susceptible de se tenir à une position déterminée, puisque le seul trait constant de sa
nature est son inconstance et sa propension séditieuse.«

 48 Testament politiques, S. 192.
49 AaO., S. 194; La Bruyère gibt eine differenzierte Wahrnehmung von légèreté zu erkennen:

»Les hommes en un sens ne sont point légers, ou ne le sont que dans les petites choses: ils chan-
gent leurs habits, leur langage, les dehors, les bienséances ; ils changent de goût quelquefois :
ils gardent leurs moeurs toujours mauvaises; fermes constants dans le mal, ou dans l’indiffé-
rence pour la vertu.« In: Les Caractères, De L’Homme 2, Edition de la Pléiade, 1957. S. 289.
Eine Gesamtwürdigung erfährt das Politische Testament in der anlässlich seiner Aufnahme
in die Akademie gehaltenen Rede (1693): »Ouvrez son Testament politique, digérez cet ouv-
rage: c’est la peinture de son esprit; son âme toute entière s’y développe; l’on y découvre le
secret de sa conduite et de ses actions; l’on y trouve la source et la vraisemblance de tant et de
si grands événements qui ont paru sous son administration: l’on y voit sans peine qu’un
homme qui pense si virilement et si juste a pu agir sûrement et avec succés, et que celui qui a
achevé de si grandes choses, ou n’a jamais écrit, ou a dû écrire comme il a fait. Génie fort et
supérieur, il a su tout le fond et tout le mystére du gouvernement.« AaO., S. 493f.

50 Testament Politique, aaO. S. 199f.
51 AaO., S. 206.
52 AaO., S. 209.
53 AaO., S. 212 ; Siehe auch M. Bertaud, »Le Conseiller du Prince, d’après les Mémoires de

Richelieu et son Testament politique«, in Noemi Hepp (Hg.), Les valeurs chez les
mémorialistes français du XVIIe siecle avant la Fronde, Paris 1979, S. 111ff.

04_Siedschlag  Seite 324  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 325

befriedigende, vernunftgeleitete Auswahl galt schon Montaigne als Ausweis einer
»parfaite forme de police«54.

Mit der Erörterung der Frage »quel doit être le cœur et la force des conseillers
d’Estat« gibt Richelieu zu erkennen, dass die dem Anspruch einer politischen Philo-
sophie, einer »philosophia practica« lipsianischer Ausprägung wesensgemäße mora-
lische Grundierung ein zentrales Anliegen seines politischen Vermächtnisses dar-
stellt.

Beispielgebend für den im neustoischen Kontext gründenden Lösungsversuch ei-
nes konkret-politischen Bürgerkriegsproblems, ausgelöst durch die Frage nach dem
rechten Verhalten im Falle der Revolte, ist Du Vair55 als Angehöriger der das welt-
anschaulich-geistige Leben der Zeit beherrschenden Magistratur. Zu Ihnen zählt
auch der Chancellier Michel Le Tellier. »Nous le vîmes«, so Bossuet in seiner Lei-
chenpredigt, »s’oublier lui-même, et, comme un sage pilote, sans s’étonner ni des
vagues, ni des orages, ni de son propre péril, aller droit, comme au terme unique
d’une supérilleuse navigation à la conversation du corps de l’État.« 56

Der geforderte, aber keinesfalls leichtfertige Mut des »parfait conseiller« unter-
liegt einer ständigen Bewährungsprobe. Er entfacht den Wunsch hochgesteckten
Zielen gerecht zu werden, er schöpft seine Kraft aus einer in der sittlichen Vernunft
gegründeten Lebensenergie, »une certaine fermeté«, die ihn die Widrigkeiten mit
ungebrochenem Mut ertragen und vor den Unwägbarkeiten des Schicksals nicht
wanken lässt57. Sie verleiht ihm die Kraft aller die öffentliche Tätigkeit begleitenden
Unbill zu widerstehen und die Entschlossenheit der Gefahr unerschrocken zu be-
gegnen58.

54 III, 8.
55 Dazu: Roman Schnur, Die französischen Juristen im konfessionellen Bürgerkrieg des 16.

Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des modernen Staates, Berlin 1962,
S. 52f. Der Übergang von der abstrakt-philosophischen Pflichtenlehre zur Bewältigung
einer Du Vair betreffenden, situationsbezogenen, konkreten Herausforderung ist
Gegenstand des dritten Buches seines Traktates De la Constance, aa.O., S. 54f. Ein ver-
allgemeinernder Hinweis bei Arlette Jouanna, »Des ›Gros et Gras‹ aux ›Gens d’Hon-
neur‹« in: G. Chaussinand Nogaret, Histoire des élites en France, 1991, S. 113.

56 Bossuet, Oraisons funèbres, Bibliothèque de la Pléiade 1951, S. 193. Zum Vergleich siehe
Lipsius (FN 2), I, 22, S. 68. Das Schicksal entscheidet ob das Vaterland gerettet werden
soll. »Wann du hinein in den Port oder Hafe kommen wilt, so mustu die Hand an den
Riemen legen und das Segel auffziehen und nicht müssig sitzen und warten bis der
Wind aus der hellen See wehet.« Auf die den Sinngehalt der Constantia vielfach markie-
rende metaphore navale verweist M. Senellart (FN 3), S. 118f.

57 Testament Politique, aaO., S. 221; in einer für Sublet de Noyers, einem engen Mitarbei-
ter und Berater erteilten Instruktion heißt es: »Les grandes affaires ont des cuisantes
espines, mais à la fin, avec fermeté et l’ayde de Dieu, on en sort« in: Avenal, Lettres Bd.
7, S. 57.

58 AaO., S. 221. Am Beispiel von Montaigne, dem auch mehrfach die Aufgabe eines Ratge-
bers oblag – conseiller du prince, négociateur au service d’Henri de Navarre et du maré-
chal de Matignon – ist ablesbar, wie angesichts der konkreten Herausforderung und bei
Berücksichtigung der jeweiligen Persönlichkeitsstruktur »cette tentation du stoicisme
qui traverse les ‚Essais’ et qui imprègne la vie intellectuelle de l’époque« eine sich vom Aus-

04_Siedschlag  Seite 325  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…326

Richelieu verbirgt dem König jedoch nicht die eine Auswahl erschwerenden Ge-
gebenheiten der menschlichen Natur, dennoch bleibt ein Erkenntnisgewinn zu ver-
buchen: Mut und Beflissenheit beflügeln aus gewonnener Einsicht eine auf
Verwirklichung drängende Zielsetzung, dergestalt, dass man sie unbeirrt »avec con-
stance« verfolgt, ohne durch die Leichtfertigkeit der Franzosen daran gehindert zu
werden59.

»La lumière naturelle« gebietet dem Menschen sich der Herrschaft der Vernunft
zu unterwerfen, und wie ein Fackelschein lässt sie auch den Fürsten nicht den rech-
ten Weg verfehlen. Der mit ihrer Hilfe gewonnenen Erkenntnis hat sich ein ent-
schlossen-kämpferisches, auf Vollzug drängendes Wollen hinzuzugesellen. Auch an
dieser Stelle gilt: Die Ausübung der Herrschaftsaufgabe erfordert »une vertu mâle
et une fermeté inébranlable«. Die Trägheit jedoch (la molesse) bestraft der Übermut
ihrer Feinde60.

Bei der Bestimmung des ausschließlichen Herrschaftszieles – »les intérêts publics«
– weiß sich Richelieu unanfechtbaren Lehrmeinungen verpflichtet: »La vraye philo-
sophie, la loy chrestienne et la politique«61. Aber die den »imperfections de nostre na-
tion« anzulastende Missachtung dieses notwendigen Prinzips gereicht Frankreich
bislang zum Schaden. Wenn die Verschiedenartigkeit unserer Interessen und die uns
innewohnende Unbeständigkeit uns oftmals sehr nachteilig sind, so gestattet es un-

59 gangsort entfernende Einfärbung erfahren konnte. »Le sentiment de l’impuissance de
l’individu devant l’événement mine le discours déliberatif ; dans le passage de la ratio
vera au choix de l’action précise, trop de choses funestes interviennent. Mieux vaut ne pas
espérer et ne pas craindre, mieux vaut se laisser aller aveuglément dans une sorte de ›stu-
pidité‹«. Und so stellt sich die Frage: »Cette attitude constitue-t-elle bien la constance
devant les malheurs du temps? Ne serait-ce qu’une nonchalance dont l’efficacité se
démontre par la survie et la réussite même de Montaigne, du château et de son seig-
neur?« Siehe Ulrich Langer, Vertu du discours, discours de la vertu. Littérature et philo-
sophie morale au XVIe siècle en France, Genève 1999, S. 177. 

 59 Testament Politique, aaO. S. 227; für den »principal ministre, quelqu’un par-dessus tous
les autres« gilt: »qu’il ayt toutes ces qualités [capacité, probité, courage] en éminence et,
par conséquent, il faut l’examiner soigneusement auparavant qu’en arrêter le choix«;
aaO., S. 231. Vgl. dazu die von Lipsius eingeforderte prudence des choses humaines (Pol.
IV, 5), die sich auch über das naturel du peuple zu vergewissern hat. »C’est une très
grande vertu au prince, que de cognoistre les siens, denn tout peuple est inconstant et n’y
a rien de si incertain, n’y tant variable: il change continuellement d’avis et d’opinion,
comme si c’estoient orages.« Zum ingenium populi siehe auch: J. Lagrée, La restauration
du stoïcisme (FN 1), S. 90f.

60 AaO., S. 247. Vgl. dazu das von Cardinal de Retz gezeichnete Portrait Richelieus in
Verbindung mit der parallèle zu Mazarin. In: Œuvres, Bibliothèque de la Pléiade, 184, S.
196f., Carl Hinrichs (»Zur Selbstauffassung Ludwigs XIV. in seinen Mémoires« in: Ger-
hard Oestreich (Hg), Preussen als historisches Problem, Gesammelte Abhandlungen,
Berlin 1964, S. 299ff.) hat ein Fortwirken weitgehend paralleler Anschauungen auch an
dieser Stelle sichtbar machen können: »So sahen wir denn die Selbstauffassung Ludwigs
XIV. in seinen Mémoires bestimmt von dem Gedanken des autonomen Selbst des
Königs mit den natürlichen Kräften seiner raison, die sich in der Aktion nach Zeit und
Umständen natürlich entfalten.«, aaO., S. 315.

61 Téstament Politique, aaO., S. 249.

04_Siedschlag  Seite 326  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 327

sere Leichtfertigkeit ebenso wenig das Gebotene mit Festigkeit im Auge zu behal-
ten62 Raison und prudence müssen dem »dérèglement assez ordinaire aux esprits des
hommes« Einhalt gebieten um künftiges Unheil abzuwenden.

Äußerste Missbilligung erfahren die den Ruin des Staates herbeiführenden
Schmeichler »les flatteurs, mesdisans et faiseurs d’intrigues«. »Pour ferme et constant
que soit un prince« sollte er das von diesen »mauvais esprits« gestiftete Ungemach
bedenkend, ihnen den Garaus machen63.

Auch mit der Behandlung des die Landesverteidigung berührenden Fragenkreises
fügt sich das Politische Testament inhaltlich weitgehend stimmig in den Themenka-
non der zeitgenössischen Politiklehre ein. Richelieu weiß sich einig mit dem Urteil
der militärisch Erfahrenen, »les mieux censez«, dass der Krieg zuweilen ein teils un-
vermeidliches teils notwendiges Übel ist, um einer erkennbaren Bedrohung zuvor-
zukommen64 – allerdings nur ein gerechter Krieg, vorbereitet und in Angriff ge-
nommen nach den Grundsätzen der neuzeitlichen Wehrverfassung.

Von besonderer Tragweite erscheint Richelieu auch die Frage, wie es um die
Kriegstüchtigkeit seiner Landsleute bestellt ist. Ein kategorisches Verdikt geißelt
ihre Untauglichkeit: »Il n’y a point de nation au monde si peu propre à la guerre que
la nostre«65, denn vom weltanschaulichen Leitbild des Kardinalspremiers heben sich
die »défauts de la nation française« nur allzu deutlich ab. Zu den nachhaltigen im-
perfections zählen: la légèreté, ‚l’impatience, eine bis zur Illoyalität reichende Unbe-
rechenbarkeit. So sind sie durch mangelnde Zielstrebigkeit dazu verurteilt, sich
selbst Schaden zuzufügen66. Die Spanier aber, dessen ist sich Richelieu gewiss »nous
surpassent et en constance et en fermeté, en zèle, et en fidélité envers leur roy et leur
patrie«67.

Es wäre jedoch unklug, die den Franzosen eigentümlichen imperfections nicht zu
korrigieren. So möchte Richelieu die chefs in die Pflicht genommen wissen: denn ei-
ner auf Kompetenz fußenden Unterweisung sind die Franzosen durchaus zugäng-
lich68. Aber neben Soldaten »bien disciplinez fermes et constants en leurs devoirs«
mangelt es eben auch an Heerführern die über die nötigen Führungsqualitäten ver-
fügen69.

62 Testament Politique, aaO., S. 250.
63 AaO., S. 281. Auch der Roi pédagogue weiß um die Gefahren. Unerfahrenheit trübt das

Urteilsvermögen: »D’où il naîtrait continuellement de la perplexité dans ses pensées, de
l’inconstance dans ses résolutions et de l’inquiétude dans l’esprit de ceux même qui le ser-
viraient avec plus de fidelité.« Weber, aaO. (FN 17), S. 249f.

64 Testam. Pol. aaO., S. 295.
65 AaO., S. 296.
66 AaO., S. 298.
67 Ebd.
68 AaO., S. 299.
69 AaO., S. 306. Zu den cinq marques d’un bon chef d’armée zählt Lipsius (Les politiques

1609, V, 15, S. 202ff.) »la science, la vertu, la providence, l’authorité et la fortune«.

04_Siedschlag  Seite 327  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…328

Seine Sympathien gehören den Tapferen, den Unerschrockenen und Beherzten,
aber nicht den vor den Gefahren Zurückweichenden, denn die Furcht hat ihren Mut
verkümmern lassen70.

Es galt zu fragen, ob das mit den der neustoischen Morallehre entstammenden
Begriffen constantia, patientia, firmitas verbundene politische Anliegen des nieder-
ländischen Universalgelehrten von Richelieu wahrgenommen und als ein Leitmotiv
Einzug hielt in sein politisches Denken und Handeln, wodurch harsch vorgetragene
Kritik an Geltung verlöre.

Von Ruhmsucht erfüllt, sich vordergründig allerlei politischer Lehrmeinungen
bedienend, ist dem Kardinalpremier, so urteilt etwa der von Richelieu als »dange-
reux esprit« geschmähte, als »follower of the satanic Machiavelli«71 gescholtene Car-
dinal de Retz, nur die Kraft des Zerstörerischen zu Eigen. »Pour être grand minist-
re, il ne fallait que tout brouiller, ne faire jamais de paix, et renverser le monde.«72

Bisherige Beobachtungen finden eine Bestätigung, wenn das Augenmerk gerich-
tet wird auf die bibliophilen Interessen eines dévoreur de livres und ihre ehrgeizige
Umsetzung mit dem Ziel eine einzigartige Bibliothek aufzubauen, »car il n’éparg-
nait rien pour ce qui pouvait concerner son embellissement et augmentation«73. Der
Kardinal schätzt, so bemerkt Wollenberg, den Umgang mit Büchern, gern und häu-
fig zitiert er aus ihnen. Bibelausgaben, theologische Autoritäten, anerkannte histori-
sche und juristische Werke wie auch die bedeutendsten antiken Schriftsteller und
»moderne« Autoren wie Lipsius74, Montaigne und Campanella schmücken nicht

70 AaO., S. 306; vgl. hierzu J. Lipsius, V, 8, S. 226: »C’est à un cœur  grand et brave de sup-
porter les adversitez, et d’autant que la cheute de l’estat menace ruyne, l’homme coura-
geux se maintient plus ferme et plus roide.“ Auch anlässlich der Erörterung der
Seemachtsrolle ins Konkrete gewendet, erweist die Constance ihre Brauchbarkeit:
»L’empire de cet élément [la mer] ne fut jamais bien asseuré à personne; il a esté sujet à
divers changemens selon l’inconstance de sa nature, si sujet au vent qu’il s’abandonne à
celuy qui le flate le plus.«

71 D.A. Watts, »Retz and Tacitus« in: The Classical Tradition in French Literature, Lon-
don 1977, S. 135.

72 siehe Cardinal de Retz, Œuvres, Remontrance au Roi, Bibliothèque de la Pléiade, 1984,
S. 118f.

73 L. Jacob, Traité des plus belles bibliothèques, 1644, S. 479; zitiert nach Wollenberg, aaO.
(FN 16), S. 134; die im Palais befindliche Bibliothek wurde mit 58 Bildnissen berühmter
humanistischer Gelehrter und Staatsmänner ausgestattet. Vgl. Bernard Dorival, Art et
Politique en France au XVIIe siècle, La galérie des hommes illustres du Palais Cardinal.
Bulletin de la Société de l’Histoire de l’Art Français, Paris 1973, S. 43ff. Das Bücherin-
ventar von 1660 führt u.a. auch die Werke von Lipsius auf. Jörg Wollenberg (FN 16), S.
133f.. Im Sinne der von Lipsius und Gabriel Naudé ausgesprochenen Empfehlungen hat
Richelieu testamentarisch verfügt seine Privatbibliothek zur allgemeinen Benutzung
freizugeben und legt damit für Frankreich Begriff und Praxis der Öffentlichkeit einer
Bibliothek fest. Vgl. Wollenberg aaO. S. 146.

74 Eine vom Sekretär und Intendanten der Finanzen, Le Masle des Roches erstellte über-
blicksartige Zusammenfassung von antiken, aktuellen politischen und theologischen
Autoren aus der Bibliothek Richelieus enthält Einschübe, Reflexionen usw. von fremder
Hand, vermutlich sogar von Richelieu selbst, so. z. B. »Iuste Lipse personnage fort pieux
et l’ornement des lettres humaines du siècle passé«, Jörg Wollenberg aaO. (FN 16), S. 161f.

04_Siedschlag  Seite 328  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 329

nur die Hauptbibliothek im Palais-Cardinal, sondern auch die Sammlung seines
Lieblingssitzes in Rueil75.

Aber die Leidenschaft für das Buch wird nicht allein der Obhut der Privatsphäre
überlassen. Denn die ein vielseitiges Bildungs- und Informationsbedürfnis bedie-
nende, fachkundig betreute, dem auf Wiederaufrichtung monarchischer Ordnungs-
gewalt drängenden Schrifttum Raum gewährende Bibliothek sollte vielmehr einen
Beitrag zur Verwissenschaftlichung des politischen Denkens leisten76.

In den Verbund der seine politischen Grundanschauungen befruchtenden Auto-
ritäten gehört auch Lipsius, dessen Lehre von der von Klugheit (prudentia) geleite-
ten und auf der neustoischen Moralphilosophie seiner Constantia beruhenden Poli-
tik »ein Bündnis von Macht und Tugend« ermöglicht77.

Leitete Lipsius in seinen für Fürsten, Staatsmänner und Diplomaten gedachten Poli-
ticorum sive civilis doctrinae libri sex von 1589 durch Heranziehung antiker Zeugnisse
induktiv allgemeine Grundsätze ab in der Absicht die praktische Politik mit dem At-
tribut einer Wissenschaft zu versehen78 und stellt die Politica des Althusius (1603) –
auch unter ausdrücklicher Berufung auf Lipisus79 »einen der ersten frühmodernen Ver-
suche der Begründung einer Politischen Wissenschaft dar«80, so begegnet uns in der
Person des Kardinalpremiers – bei fortgesetzter Bereitschaft tradierten Klugheitsregeln
zu folgen – der Mann der Tat, der politischen Praxis (le professionel de la Politique).
Sein der Wirklichkeitserfahrung verpflichteter Rat bezweckt eine seinem königlichen
Herrn dienliche Regierungshilfe, die dieser auch über den Tod des Kardinals hinaus in
Anspruch zu nehmen willens ist: »Je le ressens«, so lässt er sich anlässlich der »condo-

75 Jörg Wollenberg, aaO. (FN 16), S. 154; stellvertretend für die dort in verschiedenen
mehrsprachigen Ausgaben vorhandenen antiken Autoren nennt Wollenberg die Taci-
tus-Ausgabe von Lipsius, Antwerpen 1607 und 1627, Anm. 206, vgl. auch S. 295, Anm.
166.

76 Vgl. Jörg Wollenberg aaO., (FN 16), S. 122. Die Bedeutung der von der Forschung ver-
nachlässigten weiblichen Adelsbibliotheken und die sich daraus erschließende »Weite
des Horizonts« der adligen Leserinnen hebt Sabine Heißler hervor. Von Sibylle Ursula
von Schleswig-Holstein (1629-1671) ist z. B. bekannt, dass sie die lateinische Sprache
fließend beherrschte, die Klassiker aber privat in französischer Übersetzung bevorzugte;
vgl. »Unbekannte Lesewelten. Privatbibliotheken adliger Frauen im deutschen Reich
zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert«  in: Archiv der Deutschen Frauenbewegung
(Hg), Traditionell und virtuell, Frauenarchive und –bibliotheken, Kassel 1998, S. 4ff.

77 Wolfgang Reinhard, Geschichte der Staatsgewalt. Eine vergleichende Verfassungsge-
schichte Europas von den Anfängen bis zur Gegenwart, München 1999, S. 108f.

78 August Buck, Renaissance: Krise und Neubeginn, Marburger Universitätsbund e. V.
1977, S. 10f; Etienne Thuau, Raison d’Etat et pensée politique à l’époque de Richelieu,
Paris 1966, S. 37»: Iuste Lipse …… a écrit une sorte de grammaire de la politque.«

79 Karl Siedschlag, »Machtstaat und Machtstaatsgedanke in den politischen Lehren des
Johannes Althusius und des Iustus Lipsius« in: K.W. Dahm, W. Krawietz, D. Wyduckel,
(Hg.), Rechtstheorie, Beiheft 7, Politische Theorie des Johannes Althusius  hrsg. v. K.W.
Dahm, W. Krawietz, D. Wyduckel, Berlin 1988, S. 313ff.

80 Dieter Wyduckel, »Johannes Althusius« in: B. Großfeld / E. Pollmeyer / K. Michel,. M.
Beckmann (Hg.), Westfälische Jurisprudenz. Beiträge zur deutschen und europäischen
Rechtskultur. Festschrift aus Anlaß des 50jährigen Bestehens der Juristischen Studienge-
sellschaft Münster, Münster 2000, S. 101.

04_Siedschlag  Seite 329  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…330

léances officielles« am 9. Dezember 1642 vernehmenn, »très vivement comme nous vo-
yez, je veux être constant et ferme dans les maximes et les avis du susdit seigneur cardi-
nal, car je veux que toutes les choses restent comme elles sont, sans les modifier«81.

Aber das Politische Testament gibt auch zu erkennen, dass das von Lipsius entwi-
ckelte Konzept in seiner Gänze erfasst und bejaht wurde. Es ist nicht auszuschließen,
dass das mit seiner Moralphilosophie verknüpfte Anliegen, niedergelegt in seiner Schrift
De constantia ... in publicis malis (1584) – sei es vermittelt über die Schriften persönli-
cher Mitarbeiter, sei es als eigener Lektüreertrag – in den Gesichtskreis von Richelieu
gelangt ist82, der über die Grenzen des »pays de Machiavel et de Tacite«83 hinausweist,
ein auch an dieser Stelle zu beobachtender Vorgang, der eine Veränderung mitherbeige-

81 Zitiert nach P. Chevallier, aaO. (FN 23), S. 631.
82 Einem verbreiteten Urteil zufolge galt Richelieu vielen Zeitgenossen als ein »adepte du

philosophe florentin, un parfait modèle de politique«. Und der Abbé de Ghoisy schreibt
in seinen Mémoiren: »Richelieu, né pour commander aux autres hommes, ami généreux,
cruel ennemi, avait sur la même table son bréviaire et Machiavel. Zitiert nach Thuau,
Raison d’Etat et pensée politique à l’époque de Richelieu, 1966, S. 57ff. Die große Zahl
der détracteurs des der immoralité (Auguste de Thou) geziehenen Italieners kommen-
tierte Lipsius, mit dem Ausruf: »De quelle main n’est pas frappé aujourd’hui ce pauvre
misérable!« Thuau, Raison d’Etat, S. 62. Zum zwiespältigen Verhalten gegenüber seiner
Lehre heißt es an anderer Stelle: »Bien des antimachiavéllistes pratiquent en secret
l’auteur qu’ils condamnent ... Alors que de grands esprits comme Iuste Lipse et Posse-
vin reconnaissent le génie de Machiavel.« AaO. S. 99.

83 G. de Balzac, Le Prince, Paris 1660, S. 329. Bereits der Richelieu zugänglich gemachte
»commencement du traitté« (Le Prince) findet seinen ungeteilten Beifall: »Je vous avoue
que ce dernier ouvrage m’a tellement satisfait l’esprit que je ne puis que je vous dis que
vous vous estes surpassé vous-même.« In : Les Papiers de Richelieu. Tome VI (1631) par
Pierre Grillon, pièce 167, S. 197, Paris 1985. Die in seiner Schrift De la Conversation des
Romains zu Tage tretende »apolitical dimension of the Romans«  untersucht D. Gordon,
»Citizens without sovereignty. Equality and sociability« in: French thought 1670 – 1789,
Princeton 1994. Im Rahmen der von E. Thuau (FN 84) dargebotenen Zusammenschau
gerät der von Lipsius geleistete Beitrag zur pensée politique im Zeitalter Richelieus zu
einer Art grammaire de la politique (vgl. aaO. S. 37), unter Vernachlässigung der seiner
Politik  in pädagogischer Absicht vorangeschickten Ethik: in Constantia cives formavi-
mus ad patiendum et parendum hatte Lipsius am Anfang seines politischen Hauptwer-
kes vermerkt (Politica, De consilio et forma nostri operis). So schreibt Thuau vermittelst
einer ausgebreiteten Materialfülle den bisherigen Kenntnisstand fest: »L’angle de notre
étude fait apparaître Richelieu comme une réaliste dur qui applique le principe de la pri-
mauté du temporel et atteste clairement l’influence de Machiavel. Mais il ne faut pas
oublier que ce politique teinté de machiavélisme reste un chrétien.« (AaO., S. 358). Dar-
über hinausführend: Gerhard Oestreich, Antiker Geist und moderner Staat bei Justus
Lipsius (1547-1606), Göttingen 1989; ders., »Justus Lipsius als Universalgelehrter zwi-
schen Renaissance und Barock«  in: Brigitta Oestreich (Hg.), Strukturprobleme der frü-
hen Neuzeit, Berlin 1980, S. 352. Zur Neubewertung der Kernthesen von Oestreich
siehe Martin von Gelderen, »Holland und Preußentum. Justus Lipsius zwischen nieder-
ländischem Aufstand und Brandenburg-Preußischem Absolutismus« in: Onder den
Oranje boom (Textband), München 1999, S. 203ff; Michael Stolleis, »Lipsius–Rezeption
in der politisch-juristischen Literatur des 17. Jahrhunderts in Deutschland«  in: Der
Staat. Zeitschrift für Staatslehre, öffentliches Recht und Verfassungsgeschichte, Berlin
1987, S. 1ff.; H. Dreitzel, Protestantischer Aristotelismus und absoluter Staat. Die ›Poli-
tica‹ des Henning Arnisaeus 1575-1636, Wiesbaden 1970, S.151ff.

04_Siedschlag  Seite 330  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 331

führt haben dürfte, über die G. de Balzac ein bemerkenswertes, überschwängliches Ur-
teil fällt: »Ce n’est plus la France de dernièrement, si déchirée, si malade, si caduque. Ce
ne sont plus les Français, si ennemis de leur patrie, si languissants au service de leur Prin-
ce, si décriés parmi les Nations étrangères. Sous les mêmes visages je remarque d’autres
hommes, et dans le Royaume un autre Etat. L’ancienne apparance reste, mais l’intérieur
est renouvelé. Il s’est fait une révolution morale«84– eine Wahrnehmung, in die sich sein
Standhaftigkeit bezeugendes Charakterbild einfügt, wie der Autor gegenüber Richelieu
bemerkt: »Vous voilà donc, Monseigneur, maintenu par la nécessité de vos services et par
les intérets de l’Estat; vous voilà au dessus des vents et de la tempeste«85.

Nicht unwidersprochen sollte an dieser Stelle die unlängst noch vertretene Auf-
fassung bleiben, dass Richelieu »a position of power« ergreifend »patiently disdained
the order of values which Thou and his friends had cherished«. Seine zum Beweis
herangezogene, auf de Thou anspielende Bemerkung, dass »sçavoir est tout autre
chose qu’agir«, und dass »la science spéculative du gouvernement a besoin de quali-
tés d’esprit qui ne l’accompagnent pas toujours«86, fügt sich in einen mittlerweile er-
weiterten Erkenntniszusammenhang ein, der den eine wesentliche Grundlage für
das politische System des Späthumanismus bildenden Neustoizismus als Ausgangs-
ort einer unmittelbaren Lebenslehre und praktischen Lebenskunst erkannt hat, die,
aus der Philologie hervorgegangen, als civilis doctrina, als philosophia practica für
die Träger des neuzeitlichen Machtstaates87 über ein nur gelehrt antiquarisches Bil-

84 Balzac, aaO. (FN 83), S. 150; Zur Kennzeichnung der bisherigen Negativbilanz trifft
auch Balzac die zum lieu commun gewordene Feststellung: »On a mis en proverbe notre
légèrté, notre inconstance, et notre folie«, aaO., S. 153. So z. B. auch La Bruyère aaO.
(FN 36), S. 290: »Inquiétude d’esprit, inégalité d’humeur, inconstance de cœur, incerti-
tude de conduite: tous vices de l’âme, mais différents, et qui avec tout le rapport qui
paraît entr’eux, ne se supposent pas toujours l’un l’autre dans un même sujet.« Siehe
hierzu: Jean Jehasse, La Renaissance de la critique. L’Essor de l’Humanisme érudit de
1560 – 1614. Lyon 1976, S. 650f.: »En Politique, et en Morale, son (Lipsius) action a été
déterminante. Ses grands émules pourront sous cape se rire des simplifications d’un ens-
eignement professoral, c’est justement Lipse qui sera le professeur de l’Europe de son
temps. … Lipse s’imposera en latin à plus d’une génération, et son influence sur un Guez
de Balzac sera décisive. C’est au sérieux de sa conviction, à son obstination à moraliser la
politique, à retremper la morale dans le pratique des ›mœurs antiques‹, à l’à propos de sa
leçon, qu’est due son extraordinaire audience, et tout particulièrement en France où il
s’étale dans les bibliothèques, où l’on ne cesse de le traduire, de l’éditer, voire de le piller.«
Zur praktischen Wirksamkeit des Lipsianismus siehe auch Wolfgang Weber (Hg.), Jus-
tus Lipsius Politicorum sive Civilis Doctrinae Libri Sex. Nachdruck der Ausgabe von
1604, Hildesheim 1998, Vorwort S. XIIIff. Auf die im hohen Maße vom Denken des
Neustoizismus inspirierte Opposition des ins politische Abseits geratenen Adels ver-
weist Jean-Marie Constant, »Der Adel und die Monarchie in Frankreich« in: Ronald G.
Asch, Der europäische Adel im Ancien Regime. Köln 2001, 138f.

85 Grillon, Les Papiers de Richelieu (FN 83), pièce 114, S. 135.
86 De Smet, a.a.O. (FN 6), S. 280.
87 Die Bedeutung von Lipsius »as a teacher for future leaders fort the state, the church and

the law« sowie sein Vertrauen »in the relevance of classical texts to contemporary life«
unterstreicht Mark Morford, »Tacitean Prudentia and the doctrines of Justus Lipsius« in:
T. J. Luce / A.J. Woddman, Tacitus and the Tacitean Tradition, Princeton, 1993, S. 129f.

04_Siedschlag  Seite 331  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…332

dungsinteresse hinausweist – eine Forderung, der Lipsius wie folgt Ausdruck verlie-
hen hat: »Dann wir gemeiniglich heutigs tags wie sonst in allen dingen also auch im
lernen und studieren keine Maß zu halten wissen: und studirt mancher nicht dem
gemeinen leben dardurch zu dienen sondern nur in den Schulen damit zu pran-
gen«.88

Das vorliegende, bisherige Forschungserträge ergänzende Ergebnis ließ rückbli-
ckend die Aufforderung gerechtfertigt erscheinen‚ dem Gesichtspunkt der Zusam-
mengehörigkeit von antiker Theorie und moderner Praxis89 Beachtung zu schenken,
ein Postultat, das unter Einbezug zweier Politikauffassungen unterschiedlicher Pro-
venienz seine Berechtigung zu erkennen gibt. Die außergewöhnliche Wertschät-
zung, die etwa der Politica am pfälzischen Hof zuteil wird, vermeldet ein Dankes-
schreiben (5. April 1590) des mit Lipsius befreundeten Hauptes des dortigen
Humanistenkreises Paul Schede Melissus: »Incredibile dictu, quantum liber ille tu-
us, cum in ipsa aula Palatina, tum apud Consiliarios (ut de Academis nihil dicam)
probetur.«90

Das wiederauflebende Interesse für die vom calvinistisch-puritanischen Geist ge-
tragene Genossenschaftslehre des Mitbegründers der frühmodernen Politikwissen-
schaft, Johannes Althusius (1563–1638), nachhaltig befördert durch die seinen Na-
men tragende Gesellschaft91, ergibt eine hinlängliche Begründung auch in seinem
Hauptwerk, der Politica methodice digesta (Herborn 1603)92 sowie in der Civilis
Conversationis Libri Duo, ein Werk zur bürgerlichen Umgangs- und Verhaltensleh-
re nach Spuren der constantia als desjenigen Weltanschauungsbuches der Zeit Aus-
schau zu halten, das den antiken römischen Stoizismus in das 17. Jahrhundert hin-
eingetragen hat.

Die bei der Abfassung seiner Werke von Althusius in Anschlag gebrachte, über
seine konfessionelle Einbindung hinausführende, wohl mehr Gelehrsamkeit her-
vorkehrende Fülle von Quellenbelegen bezieht auch Lipsius, den Vertreter absolu-
ter Staatlichkeit ein. Nimmt er bei den die Herrschaftsethik berührenden Fragen
namentlich auf dessen Politik Bezug, so blieb die ihr vorausgeschickte, auf humanis-
tischer Grundlage ruhende, ihre Einwirkung nicht verleugnende Moralphilosophie

88 Lipsius, Politik, I, S. 10.
89 G. Oestreich, »Die antike Literatur als Vorbild der praktischen Wissenschaften im 16.

und 17. Jahrhundert« in: Lipsius als Universalgelehrter (FN 14), S. 366. Joseph Bergin,
The Rise of Richelieu, New Haven/London, 1991, S. 265f. macht abschließend einen auf
»pragmatic realism« abzielenden Handlungsimpuls geltend: »Appropriately enough for
a man who carried relatively little ideological baggage, the goals which he would set
himself as Louis XIII’s minister were primarily responses to the challenges of govern-
ment, not the consequences of a highly – defined political philosophy.«

90 Zitiert bei Robert Seidel, »Paul Schede Melissus und Justus Lipsius« in The world of
Justus Lipsius. Bulletin de l’Institut Historique Belge de Rome LXVIII, 1998, S. 150.

91 Siehe D. Wyduckel, Art. »Johannes Althusius« in: HRG, 2. Aufl., Berlin 2004, S. 196ff.
92 Deutsche Übersetzung von H. Janssen, in Auswahl hg. und eingeleitet von D. Wydu-

ckel, Berlin 2003. Dazu: Carl Siedschlag, »Die neustoische Lebenskunst und ihre Auf-
nahme bei Althusius. Kritische Anmerkungen zur neueren Lipsius-Literatur« in: Der
Staat, 45, 2006, Heft 1, S. 97ff.

04_Siedschlag  Seite 332  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 333

unerwähnt, eine Beobachtung die auch auf das Politische Testament zutrifft, als ein
dem königlichen Leser zugedachtes, aus langjähriger Regierungserfahrung schöp-
fendes Vermächtnis.

Wenn der Soziologe Alexander Rüstow auf den überragenden, aber unterschätz-
ten Einfluss der Stoa im 17. und 18. Jahrhundert hinweist, aber zugleich anmerkt,
dass stoische Lehren meist anonym auftraten und infolgedessen heute oft übersehen
werden.93, so mag das der Vermutung Vorschub leisten, dass die über eine durch den
philosophischen Neustoizismus eingefärbte Bildungsgrundlage verfügenden Auto-
ren sich der Notwendigkeit enthoben sahen, für den wohl schon ein Eigenleben
führenden Hauptbegriff der neustoischen Wertelehre den Ausgangsort direkt zu
benennen, möglicherweise erklärbar durch einen sich rasch vollziehenden Über-
gang in eine vom literarischen Vorbild bzw. Ursprung sich lösende, grenzüber-
schreitend – langanhaltende Allgegenwart einer zur Tugend der Beständigkeit ani-
mierenden, keineswegs einzig möglichen, doch sehr wirkungsvollen Botschaft94,
wie sie sich beispielsweise auch dem engsten Beraterkreis des Kardinalpremiers er-
schlossen hat und von dort einen seine Dringlichkeit hervorhebenden, unmittelba-

93 Alexander Rüstow, Ortsbestimmung der Gegenwart. Eine universalgeschichtliche Kul-
turkritik, II, 1951, S. 377f.; Sabine Heißler (FN 77) a.a.O. S. 6 Anm. 44, kommt zu dem
Ergebnis, dass z.B. die Geisteswelt der adligen Leserin der frühen Neuzeit auf das
Ganze gesehen wahrhaft grenzenlos war. Siege auch Anne Maria Battista, »Morale pri-
vée et utilitarisme politique en France au XVIIe siècle« in Roman Schnur (Hg), Staats-
räson. Studien zur Geschichte eines politischen Begriffs, Berlin 1975, S. 87ff. Unter
Hinweis auf Thuau, Deloche, Martini wird die »littérature d’inspiration royaliste« ver-
fasst, zum großen Teil »sous commande directe de Richelieu« nur beiläufig erwähnt
(a.a.O. S. 104, Anm. 36) als »médiocres spéculations des défenseurs d’office de l’Abso-
lutisme« (a.a.O. S. 99) Ausgangspunkt der Untersuchung von Battista ist der abneh-
mende Einfluss von Aristoteles »à savoir du plus grand théoricien de la convergence des
valeurs politiques et morales«. An seine Stelle treten die Werke von Montaigne, Char-
ron und in ihrem Gefolge weitere »grands intellectuels de ce temps où le désengagement
politique prend l’aspect d’un impératif moral et où commence à se dessiner la physiono-
mie de l’homme dissocié, plongé dans une recherche solitaire d’émancipation intérieure,
détaché de la collectivité, tout en restant formellement attaché à ses règles extérieures«,
a.a.O. S. 88. Eine andere Bewertung bei H. U. Scupin, »Untrennbarkeit von Staat und
Gesellschaft in der frühen Neuzeit« in: Recht und Gesellschaft, Festschrift F.H. Schelsky
zum 65. Geburtstag, Berlin 1978, S. 657.

94 Oestreich, Lipsius als Universalgelehrter, aaO. (FN 10) S. 357; daran anknüpfend Daniel
Gordon (Citizens without sovereignty, equality and sociability in French Thought,
1670-1789, Princeton 1994, S. 40.), der, ohne den neustoischen Hintergrund näher in
Betracht zu ziehen, dem »absolutist project« die Aufgabe zuweist »to propagate a moral
code that concentrated the highest human potential exclusively in the state« zwecks Fes-
tigung eines auf »domination and discipline« setzenden Herrschaftsanspruches. Chris-
tian Mouchel (»Juste Lipse: Un philosophe de transistion?« in: Juste Lipse en son temps
(FN 11, S. 14), bemisst die fortwirkende Bedeutung des Niederländers vor dem Hinter-
grund eines enggefassten ›Zeitfensters«: »La cause prochaine de son oubli« ist der von
Lipsius selbst wahrgenommenen Einsicht zuzuschreiben, dass das von ihm eurneuerte
»système de morale naturelle«,»‘une tâche qu’il savait transitoire et périlleuse«  sich zu
lösen vermochte, »de l’ensemble dont il était seulement une pièce«.

04_Siedschlag  Seite 333  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…334

ren Praxisbezug erfuhr – damit eine Tendenz sichtbar machend, die sich zu erken-
nen gibt als ein »absolutisme de fait, qui ne valait encore que par la présence de deux
hommes«95.

Diese für den »homme d’état« unverzichtbare »invincible constance«, so gibt der
Conseiller Silhon dem Leser eindrücklich zu verstehen, ist allein die Frucht stetigen
Bemühens. »Ce divin temperament qui a ses racines en nous-mêmes et a besoin de
s’élever entre les discours de la raison et les exemples de l’Histoire doit prendre sa jus-
te croissance des épreuves« mit denen uns das Schicksal herausfordert. Diejenigen,
die ihnen zu widerstehen wissen »n’ont pas une petite qualité pour aspirer au Mi-
nistère«96. Zu den sich hier vernehmbaren Anschauungen mochte sich auch der
künftige Roi Soleil (1662) durch sein Einzigartigkeit und Beständigkeit miteinander
verbindendes Credo bekennen: »On choisit pour corps le soleil, qui … par son mou-
vement sans relâche, où il paraît néanmoins toujours tranquille, par cette course con-
stante et invariable … est assurément la plus vive et la plus belle image d’un grand
monarque«97.

III. Résumé

Gerhard Oestreich hat darauf aufmerksam gemacht, dass die zum Inbegriff neus-
toischer Lebenskunst erkorene Beständigkeit im niederländischen Universalgelehr-
ten Justus Lipsius (1547-1606), dem Verfasser der rasch zum Bestseller aufgerückten
Schrift De constantia … in publicis malis (1584) ihren allseits anerkannten Verkün-
der fand.

Zum ethischen Fundament seiner bald darauf erschienenen Politiklehre (1590)
geworden, obliegt es der in der Constantia ausgebreiteten Moralphilosophie seeli-
sche Kraftreserven, den robur animi zu mobilisieren, um privaten und öffentlichen
Übeln widerstehen zu können.

Die ihr auch in Frankreich sogleich zuteil gewordene große Wertschätzung, be-
fördert durch den während der Belagerung von Paris 1590, Lipsius und Montaigne
nachfolgend, von Du Vair verfassten Traité de la Constance et Consolation ès Cala-
mitez publiques98, ließ eine erneut vorzunehmende Überprüfung gerechtfertigt er-
scheinen, ob und gegebenenfalls inwieweit das die politischen Leitvorstellungen Ri-
chelieus offen legende Politische Testament sich dem neustoischen Klima seiner
Zeit, dem intellectuel background of seventeenth-century philosophers (S. James) zu

95 Victor L. Tapié, La France de Louis XIII et de Richelieu, Paris 1967, S. 412f.
96 J. de Silhon, Le ministre d’Etat avec la veritable usage de la politique moderne, Paris

1631.II, 3, S. 178f.
97 Louis XIV., Mémoires (FN 58), S. 137.
98 Schnur, aaO. (FN 56), S. 53 Anm. 74. Zur double carrière, de Garde des Sceaux et de

philosophe de Guillaume du Vair sh. J. Lagrée, Juste Lipse : l’âme et la vertu (FN 13).

04_Siedschlag  Seite 334  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


ZfP 55. Jg. 3/2008

Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen… 335

öffnen vermochte und insbesondere dem Hauptbegriff  in der Wertelehre des 17.
Jahrhunderts verpflichtet war99.

So durften bereits ansatzweise gewonnene Erkenntnisse eine als zulässig anzu-
nehmende Abrundung erfahren: Die auf constantia, patientia, firmitas gründende,
zum politischen Handeln auffordernde neustoische Morallehre setzt als wünschens-
wertes Ergebnis einer darauf abzielenden Erziehung auf das rational gefestigte, die
Affekte beherrschende, durch fermeté und eine vertu mâle sich auszeichnende Indi-
viduum – ein vom politischen Zeitgeist eingefordertes, vom Kardinalpremier selbst
verkörpertes Menschenbild, auf dessen Vorbildcharakter den königlichen Leser und
den ihn bei der Errichtung des frühmodernen Staates stützenden Machtapparat
nachdrücklich hinzuweisen er sich angelegen sein lässt100.

99 Entsprechendes findet auch in Briefen vielfach seinen Niederschlag, wenn es gilt dem
persönlichen Ungemach mit dem dem robur animi abzufordernden ›Heilmittel‹, d. h.
der von Vernunft gesteuerten fermeté zu trotzen. »Si les âmes fortes«, so lässt sich
Richelieu an einen unbekannten Empfänger vernehmen (Avenel Lettres, I, 37, S.44f.),
»trouvent ordinairement en elles-mêmes le remède de leurs afflictions, que les plus faibles
ne peuvent recevoir que par l’adoucissement que le temps leur appreste ou par le secours
d’une consolation empruntée, je ne doubte point que vostre constance n’arreste le cours
de vos larmes, et qu’elle ne reconfirme à tout le monde l’opinion qu’on a de vostre
vertu.« Ganz im Geiste übereinstimmender Gesinnung verfasst Richelieu une lettre de
condoléance an den den Tod seines Sohnes beklagenden, von ihm sehr geschätzten
Ministre d’Etat, den »protecteur des scavans de son temps« Pierre Jeannin, worin er,
nicht einem flüchtigen Trost das Wort redend, bemerkt: »Les remèdes de vostre mal
estans plus en vous qu’en nul autre, puis qu’ils deppendent de la vertu et de la force
d’esprit dont vous avez rendu tant de preuves« (Avenel Lettres, 26.06.1722, S. 711f.).
Auch die seinen Négociations (1656) beigefügte »Eloge de M. Jeamin« verleiht dieser
Übereinstimmung Ausdruck: Als ihn die Todesnachricht erreichte »il ne laissa pas de
présider au conseil… Il n’était pourtant insensible à cet accident, puis qu’il estoit Père,
mais il ne recevait pas les faibles atteintes des passions dont il estoit le maistre… les rares
vertus qui éclattoient dans cette belle ame… ont esté enfin couronnées par sa constance
inébranlable à la plus rude attaque qui puisse émouvoir un esprit…« Auf das mit dem
Absolutismus einhergehende Phänomen einer durchdringenden Sozialdisziplinierung
verweist D. Wyduckel, Art. »Absolutismus« in: Evangelisches Staatslexikon (Neuaus-
gabe), Stuttgart 2006, Sp. 21-27.

100 Tat sich im Vorhergehenden der orgueil stoïque, sein zur Tat drängender Rigorismus
kund, so gibt sich daneben ein verhalten-skeptisches, die remèdes mondaines nicht aus-
schließendes Lebensgefühl zu erkennen, wenn etwa La Rochefoucauld die ernüchternde
Beobachtung seinen Aphorismen anvertraut »que les vertus se perdent dans l’interêt
comme les fleuves se perdent dans la mer« (Oeuvres complètes, Bibl. de la Pléiade 1957,
Maximes, 171, S. 429), und dass wir uns oftmals nur einer einem Trugbild gleichkom-
menden Beständigkeit rühmen: »Nous croyons souvent avoir de la constance dans les
malheurs, lorsque nous n’avons que de l’abattement, et nous les souffrons sans oser les
regarder« (aaO., 420, S. 462). Es überwiegt der Zweifel, sich der substance morale, von
Eigenliebe bestimmter menschlicher Verhaltensweisen gewärtigen zu können. »Connais-
seur mélancolique du monde«, schlussfolgert Guido Canziani, »il (La Rochefoucauld) ne
prévoit aucune alternative radicale, mais n’arrive pas non plus à nier la possibilité de ces
›sentiments vertueux‹, de ces ›belles inclinations‹ et de cette ›forte envie d’être tout à fait
honnête homme‹.« Siehe La Rochefoucauld, »L’Individu entre amour-propre et esprit«
in: L’Individu dans la pensée moderne. XIVe - XVIIIe siècles, Pisa, 1995, S. 456.

04_Siedschlag  Seite 335  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315


Carl Siedschlag · Die Rezeption des politischen Neustoizismus im Politischen…336

Inwieweit ist, so bleibt auch an dieser Stelle zu fragen, eine lückenlose Überein-
stimmung von pensée und action, des gedanklich fixierten bei der Berücksichtigung
der politischen Aufgabenstellung in Rechnung zu stellen? Äußerste Klugheit, »une
extrème prudence«, so J. Bergin, sollte vor Fehleinschätzungen, ja sogar vor Enttäu-
schung bewahren. Der stets mit Bedacht bewerkstelligte Erhalt der Gunst »d’un
souverain entêté et exigeant« sowie sein pragmatisch ausgerichtetes Realitätsbe-
wusstsein boten dem Kardinalpremier genügend Freiraum »quand il s’agissait de
décider quoi faire et quand le faire«101.

Zusammenfassung

Die allgemeinen Zuspruch findende, 1584 erstmals erschienene, auf humanisti-
scher Grundlage ruhende Morallehre De Constantia … in publicis malis sowie Poli-
ticorum seu civilis doctrinae libri sex (1589), das politische Hauptwerk der Neustoa
des niederländischen Universalgelehrten Justus Lipsus gewinnen rasch Einfluss auf
das geistig-politische Umfeld Richelieus und halten mit ihren Leitvorstellungen
Einzug in sein politisches Vermächtnis, dem es obliegt lipsianisch geprägter Klug-
heit (prudentia civilis, prudentia militaris) Gehör zu verschaffen und von den zu ih-
rer aktiven Umsetzung berufenen Eliten ein an Entschlossenheit, Geduld und Fes-
tigkeit (vertu mâle) ausgerichtetes Anspruchsniveau einfordert, als Voraussetzung
für den die konfessionelle Krise überwindenden Aufbau fes frühmodernen Staates
in Frankreich.

Abstract

The generally accepted humanistic morality doctrin De Costantia … in publicis
malis and Politicorum seu civilis doctrinae libri sex (1589), the main work of the neo-
stoic thought written by the Dutch academic Justus Lipsius had influenced the in-
tellectual and political environment of Richelieu soon, so that the essential purposes
had entered his political bequest. It is to proclaim political prudence characterized
lipsianically. To realise these principles there is the necessity of moral demands for
the elite guided by discipline, reason, constancy, patience, firmness (vertu mâle) as
an assumption for the construction of an early-modern state in France to overcome
the confessional crisis.

Carl Siedschlag, The Reception of the Political Neostoicism in the Political Testa-
ment of Richelieu

101 J. Bergin, aaO. (FN 25), S. 339.

04_Siedschlag  Seite 336  Freitag, 5. September 2008  11:51 11

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 19:12:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-3-315

