ULRIKE ZIMMERMANN

Young Men Among Roses?
Heroisiertes Warten in englischer Dichtung des 17. Jahrhunderts

I. Aktion versus Ausharren

Zur engen Verbindung zwischen Heldentum und Heldentat ist vieles
geschrieben und gesagt worden. Nicht zuletzt die popkulturelle Figur
des Action-Helden hat dazu beigetragen, dass die erste Assoziation mit
heldischem Verhalten die Tat ist — die entschiedene und entscheiden-
de, ohne Zogern und Zaudern, mutig und schlagkriftig. Das englische
Lehnwort scheint hier zum Eindruck der Tatkraft noch den moderneren
und populdren Ausdruck — action statt Aktion — zu liefern. Mit einem
Helden verbindet sich spontan das Dreinschlagen, nicht das Warten. Auf
heroische Aufgaben wartet man gemeinhin nicht. Hamlet, vielleicht der
grofite Zauderer der englischen Literatur, hitte wohl das Zeug zum Hel-
den, doch iiberlegt er viel zu lange und scheitert letztlich tragisch. Sein
Griibeln und Abwarten hat wenig Heroisches, allein seine intellektuelle
GroBe gepaart mit seiner Abkunft und seinem verhéngnisvollen Tod er-
offnen hier heroisches Potenzial.

Auch in der Dichtung des 17. Jahrhunderts' mag der Gedanke an posi-
tiv konnotiertes, gar an heroisiertes Warten nicht unbedingt naheliegen.
Vielleicht — in Anlehnung an deutsche Barockdichtung und ihre hiu-
figsten Motive — kommt zuerst das vielfach gebrauchte carpe diem in den
Sinn, das im Grunde das Gegenteil von Warten postuliert. Ein bekann-
tes und vielzitiertes Gedicht des Dichters und Politikers Andrew Marvell
(1621-1678), To his Coy Mistress, beginnt mit dem Reimpaar »Had we
but World enough and Time, / This coyness Lady were no crime.«?
Der Sprecher macht von Anfang an klar, dass er und seine Adressatin,
die titelgebende sprode Geliebte, eben gerade nicht genug Zeit haben

' Barock als literarischer Epochenbegriff lisst sich auf Kontinentaleuropa, nicht un-

bedingt aber auf die britischen Inseln anwenden, auch wenn es parallele oder zu-
mindest vergleichbare Stromungen und Tendenzen in den Literaturen gibt. Wegen
unterschiedlicher historischer, sozialer und religioser Folien, etwa der Erfahrung des
DreiBigjihrigen Krieges (1618-1648) auf dem Kontinent und dem English Civil War
(1642-1651), muss hier differenziert werden.

2 Gardner 1985, 250.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120 Ulrike Zimmermann

und lieber den Tag nutzen sollten: Sie solle sich ihm daher moglichst
ohne Verzug hingeben. Das Gedicht widmet sich der Fantasie, was das
Paar alles tun konnte, wenn denn die verfiigbare Zeit unbegrenzt wire.
Der Sprecher schildert konjunktivisch alle méglichen Aktivitidten des
Zeitvertreibs und verspricht, dass er sich unendlich lang in einem Schon-
heitskatalog fiir seine Dame ergehen konnte, iiber die 46 Verszeilen des
Gedichts, das schlieBlich in das finale Reimpaar miindet: »Thus, though
we cannot make our Sun / Stand still, yet we will make him run.<®

Da der Sprecher nicht in der Lage ist, die Zeit aufzuhalten, will er sie
zum Trotz beschleunigen, das hei3t hier intensivieren, erlebnis- und ge-
nusshaft verdichten. Er will alles, und zwar jetzt. Hier soll nicht gewartet
und nicht lange gefackelt werden, wobei das Gedicht nie klirt, ob der
Wunsch des Sprechers nach seinem pointierten Gedichtende wirklich
in Erfiillung geht; es bleibt beim Appell. Eine Selbstiiberhohung — wir
werden als Liebespaar die Sonne beschleunigen, wenn wir ihren Lauf
schon nicht anhalten kénnen - ist mitgedacht. Der Sprecher des Gedich-
tes stilisiert sich als transgressiv, weil er eben nicht nur die sprode Ge-
liebte iiberreden will, sondern gleichzeitig die Zeit zu beeinflussen sucht,
die sich doch nicht biegen lisst. Seine trotzige, widerstindige Haltung
gegen das Unabinderliche — gegen das Altern, das Vergehen der Zeit,
die Weigerung der Frau — wird erst in der Sprache des Gedichts moglich
und sichtbar.

Marvells Gedicht mag als Folie zum Nachdenken iiber das Warten und
den rhetorischen Umgang mit der Wartezeit dienen. Letztlich ist, trotz
dem energischen Duktus und dem scheinbar nicht endenden Redefluss
des Gedichts der Sprecher zum Warten gezwungen, denn die Geliebte
bewegt sich nicht, ist ihm zumindest im Zeithorizont des Sprechens nicht
zu Willen, denn sonst existierte der Sprechanlass und damit das Gedicht
nicht. Fiir die folgenden Uberlegungen, wie diese hier in Dichtung ge-
fasste Renitenz gegen die Umstdnde und Zeitldufte als latent heroische
Aktivitdt zu werten ist, gilt es festzuhalten, dass in der Dichtung eine
Selbststilisierung der Sprecherfiguren und ihres Wartens moglich wird,
die auch das Potenzial zur Selbstheroisierung hat. Der hyperbolische
Duktus des Sprechers von To His Coy Mistress iberwindet Zeit und iiber-
briickt Entfernungen — so wird die Geliebte etwa am indischen Ganges
auf der Suche nach Edelsteinen imaginiert (6-7), der sie sich ausgiebig
widmen konnte, wenn, ja wenn eben geniigend Zeit wire. Diese rhetori-

3 Gardner 1985, 252.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 121

sche Geste scheint hier agonal aufgeladen zu sein und damit zumindest
heroisches Potenzial zu besitzen. Alles, was der Sprecher in diesem Mo-
ment tun kann, tut er: durch Sprache iiberzeugen, oder es zumindest
unter Aufbietung aller verfiigbaren Energie versuchen.

Vor dieser Folie sollen im Folgenden an drei Gedichtbeispielen Heroi-
sierungsstrategien des Wartens aufgezeigt werden. Neben der Idee des
barocken carpe diem, das ein gewisses Mal3 an Eindringlichkeit geradezu
herausfordert und das sich notwendigerweise mit dem Verstreichen der
Zeit befasst, ldsst sich in englischen Gedichten der Frithen Neuzeit ein
weiterer Strang beobachten, der etwas genauer herauspripariert werden
muss. Er hingt wohl zusammen mit einer Entwicklung, die etwa in den
70er Jahren des 16. Jahrhunderts ihren Ausgang nahm, und wird nicht
in erster Linie von der hektisch-eindringlichen carpe diem-Rhetorik cha-
rakterisiert, sondern von mehr Ruhe, auf den ersten Blick vielleicht sogar
triigerischem Stillstand. Ein Hinweis auf ein ikonisches Bild, das den Ti-
tel dieses Artikels inspiriert hat, mag an dieser Stelle der Verdeutlichung
dienen. Es handelt sich um eine Miniatur aus dem Jahr 1588, genannt
Young Man among Roses und gefertigt von dem elisabethanischen Mini-
aturenmaler und Siegelschneider Nicholas Hilliard (etwa 1547-1619).
Der »Jiingling unter Rosen« ist das bekannteste Kunstwerk aus Hilliards
Hand und vielleicht die bekannteste Miniatur {iberhaupt aus dieser Zeit.*
Sie befindet sich heute im Victoria and Albert Museum in London. Sie ist
ungefihr dreizehn auf sieben Zentimeter groB und die einzige erhaltene
Miniatur aus Hilliards Werk, die eine ovale Form hat. Das mag mit ih-
rem moglichen Gebrauch zu tun haben, sie konnte etwa in einen Spiegel
eingelassen gewesen sein. Der »Jiingling unter Rosen« versinnbildlicht
wie kaum ein anderes visuelles Werk eine bestimmte Spielart elisabetha-
nischer héfischer Kultur (oder, wie die Website des Victoria and Albert
Museum es in der Werkbeschreibung formuliert, »[i]t epitomises the ro-
mantic Elizabethan age [...]«).” Dargestellt ist ein junger Mann, der an

* Fiir eine ausfithrliche Darstellung von Hilliards Leben und Werk s. zum Beispiel das
fiinfte Kapitel in Strong 1983. Eine Reproduktion der Miniatur (in SchwarzweiB) fin-
det sich ebd., 102.

Der Satz findet sich in der Kurzbeschreibung der Miniatur in der Sammlungsdaten-
bank des V&A: »Young Man among Roses«, https://collections.vam.ac.uk/item/
017315/young-man-among-roses-portrait-miniature-hilliard-nicholas/. Er ist in sei-
nem Gebrauch des Adjektivs »romantic« eher missverstandlich, weil dieses als literar-
historischer Begriff nicht in der Weise auf das elisabethanische Zeitalter anwendbar ist.
Die Verehrung der Konigin war ein Ausdruck der hofischen Kultur und ihrer Insze-
nierung.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122 Ulrike Zimmermann

einen Baum gelehnt steht. Seine ldssige Position mit dem Gewicht auf
dem linken Standbein - das Spielbein kreuzt er auf Héhe der Wade da-
riiber — ldsst vermuten, dass er sich so schnell nicht in Bewegung setzen
wird. Er trigt die Farben der Konigin Elisabeth I., schwarz und weiB,
und ist umgeben, ja nahezu umrankt von Zaunrosen. Diese eglantine rose
oder sweetbriar genannte Rose war eines der Symbole von Elisabeth I.
Die rechte Hand des jungen Mannes liegt auf seinem Herzen: Mit dieser
Geste erklirt er seine Treue und Hingabe gegeniiber der K6nigin. Mo-
dell und Kiinstler diirften den symbolischen Gehalt des Bildes gemein-
sam entwickelt haben. Die sich oben im Bild befindende Inscriptio ist
ein Zitat aus Lukans De Bello Civili (39-65). »Dat poenas laudata fides«
verweist darauf, dass Treue, obwohl (oder gerade weil) sie vielfach ge-
priesen wird, auch Schmerz verursacht. Vermutlich handelt es sich bei
dem dargestellten jungen Mann um Robert Devereux, den Zweiten Earl
von Essex (1566-1601). Essex gehorte zu den Hoflingen Elisabeths I. Er
war seit Mitte der 1580er Jahre an ihrem Hof und seit 1587 einer ihrer
Favoriten. Seit 1593 war er Mitglied des Privy Council, geriet in den Fol-
gejahren aber immer wieder in Konflikte mit der Konigin, weil er dazu
neigte, ihre Weisungen zu ignorieren. Als Lord Lieutenant of Ireland®
versagte er im Neunjihrigen Krieg (1593-1603) und schloss einen un-
giinstigen, fiir England nachgerade peinlichen Waffenstillstand. Gegen
den ausdriicklichen Willen der Konigin kehrte er nach London zuriick,
wo er unter Hausarrest gestellt wurde. Nach der Aufhebung des Haus-
arrestes zog er mit einigen Adligen in die City von London, um eine Au-
dienz bei Elisabeth I. zu erzwingen. Eine derartige Handlung fiel jedoch
unter Hochverrat; Essex wurde der Prozess gemacht, und im Februar
1601 wurde er im Tower enthauptet. Auf der Miniatur ist er nichtstuend
dargestellt, jedenfalls auf den ersten Blick. Dieses Nichtstun hat zweifel-
los eine soziale Funktion als Alltagspraxis; es zeigt etwa Zugehorigkeit,
Loyalitit oder Gefolgschaft an. Der »Young Man Among Roses«, der
eigentlich nur elegant gekleidet herumzustehen scheint, fithrt genau das
vor. Seine Pose ist melancholisch und damit charakteristisch fiir die spét-
elisabethanische Zeit.

Der Earl of Essex wurde als temperamentvoll und cholerisch, aber auch
als melancholisch beschrieben. In seinem Fall ist dies als Ausdruck sei-
ner Unzufriedenheit zu verstehen. Eigentlich galt Melancholie als eine
Krankheit, doch wurde sie durch neoplatonische Einfliisse vom Konti-

% Diese Amtsbezeichnung entspricht etwa der eines Gouverneurs.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 123

nent zu einer Art Auszeichnung fiir besonders hochstehende Personlich-
keiten. Nur jemand, der mit entsprechendem Intellekt und Sensibilitéit
ausgestattet war, konnte iiberhaupt melancholisch werden.” In der elisa-
bethanischen Zeit wurden verschiedene heroische Lebensentwiirfe und
moglichkeiten fiir den Adel diskutiert.® Das Modell des Militirhelden,
der sich auf dem Schlachtfeld durch seine Kérperkraft und Tapferkeit fiir
die Monarchin beweisen kann, verlor in der zweiten Hilfte des 17. Jahr-
hunderts dann langsam, aber merklich an Relevanz. Die Bildung eines
friihmodernen Staatswesens brachte eine sozio-politische Dynamik mit
sich, die die Handlungsautonomie der Aristokratie und deren bislang ei-
nigermallen selbststindige Akteure zunehmend infrage stellte. Jakob I.
inszenierte sich nach seiner Thronbesteigung entsprechend weniger als
militdrischer Kdmpfer (mit Potenzial, zum Helden der Tat zu werden),
sondern eher als Gelehrter.” Ab den 1580er Jahren wurde Melancholie
am Hof Elisabeths I. zum Statussymbol; der Hofling war nicht unbe-
dingt Ritter, der sich zumindest theoretisch noch auf dem Schlachtfeld
beweisen konnte — wobei er dies am besten in Sichtweite des Monarchen
zu tun hatte, was bei einer Konigin, die nicht selbst in die Schlacht zog,
ohnehin nicht durchfithrbar war — sondern melancholy courtier. An einem
zunehmend instabilen Kénigshof (die Instabilitit hat nicht zuletzt mit der
unsicheren Nachfolge zu tun, da Elisabeth I. ja keine Erben hinterlieB3),
an dem das Vorfithren von ritterlichen Fahigkeiten immer weniger ge-
fragt war, fand ein Paradigmenwechsel von der Tat zum Aushalten und
Durchhalten statt, der sich unter anderem in der Mode der Melancholie
niederschlug. Diese hofische Kultivierung der Melancholie scheint auf
den ersten Blick, wie Schliiter bemerkt, ' kontrir zu heroischen Vorstel-
lungen zu sein, aber sie ist eine Art der Selbststilisierung, die das Be-
sondere und Exzeptionelle herausstellt, eine Markierung des edlen und
intellektuell hochstehenden Mannes, der sich einsam der Kontemplation

7 S. zu dieser Entwicklung Schliiter 2014, besonders 39, und zu den Zusammenhin-

gen von heroischem und melancholischem self-fashioning unter den jungen Hoflingen
Elisabeths I. den gesamten Aufsatz.
In der ersten Forderphase des Sonderforschungsbereichs 948 hat sich das Teilpro-
jekt C2, »Konkurrierende Modelle des Heroischen in England und Frankreich ca.
1580-1630 im Vergleich: Herrscher, Krieger, Martyrer, Glaubenskampfer« mit dieser
Krise beschiftigt, s. www.sfb948.uni-freiburg.de/de/teilprojekte/foerderphasel/pbc/
tpc2/index.html?page=1.

9 S, Asch 2013, 295-296.

10§ Schliiter 2014, 38. Wohlgemerkt geht es hier nicht um eventuell authentische Gefiih-
le, sondern um ihre Darstellung und Kultivierung.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124 Ulrike Zimmermann

widmet und zugleich zwischen Loyalitit zur Monarchin und dem Aus-
druck eigener Unzufriedenheit oszillieren kann, ohne dabei in Aktivitit
verfallen zu miissen.

Dieses Verharren!! in einem Zustand, der nicht aufgel6st werden kann,
vielleicht auch eine bewusste In-Aktivitit, die sich gegen den Druck der
Zeit (wobei das Hauptproblem ist, dass sie eben nicht zu vergehen scheint
und damit den Menschen auf sich selbst zuriickwirft), der Umgebung,
des Sozialen richtet, findet ihre Auspragung auch in der Dichtung, aber
natiirlich thematisch ausgeweitet. Im Folgenden geht es um die figurative
Pose des Verharrens, das melancholisch sein kann, aber nicht muss. Da-
bei lassen sich kurz gefasst zwei Motive ausmachen: zum einen religiose
Wartezustinde im weitesten Sinne. Hierbei geht es etwa um das Warten
auf die Erlosung und das ewige Leben, oder, chronologisch davor, iiber-
haupt um das mehr oder minder geduldige Warten im Glauben auf eine
Antwort Gottes. Des Weiteren findet sich die Inaktivitit des Wartens auf
Erfiillung in der Liebesdichtung — ein Motiv, das sich seit Petrarca in ver-
schiedenen Spielarten durchgesetzt hat. Warten verbindet sich hier nicht
mit Passivitdt und Schweigen, sondern mit Sprechen und mit Dichten.
Aus diesem Grunde sollen auch die Autoren der Beispieltexte einbezo-
gen werden und nicht nur, wie gemeinhin iiblich, die Sprecher.12

Il. Warten auf Gott: John Donne, Batter my heart

Als erstes Beispiel soll ein Gedicht herangezogen werden, das die beiden
Felder aufs Innigste miteinander verbindet: das »Holy Sonnet« Batter my

I Im Sinne der Typologie Ulrich Brocklings ist hier von der zweiten Kategorie, dem
Nicht-Aufgeben, wesentlich die Rede, doch passen sich die vorliegenden Beispiele
nicht ganz glatt ein. Das Element der Liebestreue spielt — mit der Ausnahme von
Henry King, wo es aber auch abgewandelt ist — eine weniger prominente Rolle, dafiir
ist das Aushalten von nicht vorhandener, aber erwiinschter und erwarteter Reaktion
deutlicher.

Im Deutschen ist bei Dichtung hdufig vom »lyrischen Ich« die Rede, was im vorliegen-
den Zusammenhang nicht recht zu passen scheint. Zum einen hat sich der Ausdruck
»lyrical I« in der englischsprachigen Forschung aus guten Griinden nicht durchgesetzt
(er klingt nach wie vor nicht eben idiomatisch). Zum anderen handelt es sich in den
vorliegenden Beispielen nicht um lyrische Sprechsituationen im engeren Sinne. Es
bleibt hier also bei dem Hilfsbegriff des Sprechers. Was die Genderzuschreibung be-
trifft, werden fiir die vorliegenden Interpretationszwecke, die die Autorenbiographien
miteinbeziehen, ménnliche Sprecher heuristisch gesetzt, immer im Wissen, dass dies
gerade bei John Donne zu kurz greift.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 125

heart von John Donne (1572-1631). Es ist ein Ausdruck religioser Sehn-
sucht, die in die Sprache von Liebesdichtung gekleidet ist. John Donne
ist sicher der bekannteste der sogenannten metaphysical poets des 17. Jahr-
hunderts. Ihr dichterisches Werk ist gekennzeichnet von einer spieleri-
schen, iiberbordenden Freude an extrem weit gespannten Metaphern,
den conceits (concetti), die moglichst auseinanderliegende Bereiche der
Vorstellung zusammenzuspannen suchen. Viele von ihnen teilen auBer-
dem eine Neigung zu unregelmiBiger Metrik, zu elliptischer oder grund-
satzlich eigenwilliger Syntax und zum héufigen Gebrauch von Paradoxa.
Die metaphysical poets waren keine Schule oder Bewegung, die sich selbst
diesen Namen gegeben hitte. Vielmehr ist der Terminus eigentlich ein
kritisch-abwertender, der insbesondere von Samuel Johnson im 18. Jahr-
hundert verwendet und so verbreitet wurde. Nicht zuletzt wegen ihrer
Sperrigkeit waren die metaphysicals insbesondere der klassizistisch ge-
prégten, spiteren Generation von Dichtern ein Griuel. Sie gerieten in
Vergessenheit und wurden erst wieder kanonisch, nachdem T. S. Eliot
sie fiir die Moderne wiederentdeckt hatte.'

Als junger Mann lieB sich John Donne in melancholischer Pose malen,
mit viel Schwarz in der Kleidung vor dunklem Hintergrund, mit offenem
Kragen, generell ein wenig zerfleddert wirkend. Die kaum erkennbare
Inschrift konnte ein abgewandeltes Zitat aus dem 18. Psalm sein, »Illu-
mina tenebr[as] nostras domina«, »Illuminate our darkness, lady«, was
durch das Ersetzen von »domine« durch »domina« auf ein Liebesthema
verweisen konnte, aber das wire wohl doch zu blasphemisch gewesen.'*
Das Bild zeigt jedenfalls einen jungen Mann, fiir den an diesem Punkt in
seinem Leben noch nicht klar war, ob er Jurist oder Soldat werden wiir-
de, und der dann Dichter und Geistlicher wurde, dessen Leben also sich
im Grunde vom Potenzial zur Tat hin zu eher kontemplativer Titigkeit
entwickelt hat. John Donne entstammte einer katholischen Familie, was
zu seinen Lebzeiten nicht nur ein Hemmschuh, sondern hochgefihrlich
war, und schaffte es, sich nach einer juristischen Ausbildung, die er nicht
abschlieBen konnte, weil ihm als Katholiken das Leisten des oath of alle-
giance verwehrt war, als Schriftsteller und Dichter zu etablieren.!® Nach

Zu der Geschichte der Bezeichnung sei die noch immer wunderbar zu lesende, kom-
pakte Einfithrung von Gardner 1985, 15-29 empfohlen; auerdem Targoff 2008, 1-6.
Das Portrait ist das Lothian oder Newbattle Portrait genannte Bild, das sich heute in der
National Portrait Gallery befindet. Fiir eine kurze Erlduterung s. etwa Greer 2006.

So hat er etwa Robert Devereux, den Earl of Essex, auf Reisen nach Cadiz und auf die
Azoren begleitet.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

126 Ulrike Zimmermann

Jahren der sozialen und finanziellen Unsicherheit wurde John Donne
schlieBlich Mitglied der Anglikanischen Kirche (1615), eine Konversion,
die von der Kiritik viel diskutiert wurde, die er sich aber nicht leicht ge-
macht hatte. Sein Schreiben wurde religioser, und auf dem Hohepunkt
seiner Karriere, als Dekan der St Paul’s Cathedral, in den letzten zehn
Jahren seines Lebens, entwickelte er sich zum wohl besten Prediger sei-
ner Zeit. Das Beispielgedicht gehort zur Gruppe der neunzehn »Holy
Sonnets«, die 1633 veroffentlicht wurden. Es existieren aber auch iltere
Manuskriptversionen davon. Das »Holy Sonnet« 14 Batter my heart ent-
stand vermutlich um 1609/10, also vor Donnes Ubertritt zur anglikani-
schen Kirche.

Das zentrale Bild des Sonetts ist ein handwerkender Gott, der vom Spre-
cher aufgefordert wird, an ihm titig zu werden. Der Sprecher bittet Gott,
mit den Feinarbeiten an ihm aufzuhoren: Bildfelder, die zu einem Gold-
schmied oder Feinmechaniker passen wiirden, werden hier verwendet.
Noch klopft Gott, haucht an, poliert und versucht zu reparieren: »As
yet but knocke, breathe, shine, and seeke to mend« (2).16 Stattdessen
solle er den Sprecher komplett erneuern und seine Kraft lieber darauf
verwenden, ihn zu brechen, kriftig darauf zu pusten und ihn (wie ein
Stiick Metall oder Ton) zu brennen. Der Sprecher sieht sich aber nicht
ausschlieBlich als Werkstiick, sondern spricht von sich auBerdem durch-
gehend in Bildern einer belagerten Stadt. Ein Rammbock (»battering
ramc), der schon in der ersten Zeile iiber das verwendete Verb »to bat-
ter« ins Spiel kommt — »Batter my heart, three person’d God« (1) —, ist zu
John Donnes Zeit tatsdchlich schon eine anachronistische Waffe, aber
eine extrem gewaltige. Das ganze Sonett ist verblastig, der erhoffte An-
griff Gottes wird auch als ein Angriff durch Worte imaginiert. Am Ende
des Gedichtes vermischen sich die Spuren explizit erotischer Lyrik des
friiheren Donne mit dem Wunsch, in Gott aufzugehen. Gott wird hier
in Bildern des Geliebten gefasst, der vom Sprecher Besitz ergreift. Die-
ser kann nur frei sein, wenn er von Gott gefangen gesetzt wird — »Take
mee to you, imprison mee, for I, / Except you’enthrall me, never shall
be free« (12-13), und in einem zweiten, direkt folgenden Paradoxon,
nur keusch, wenn Gott ihn iiberwiltigt: »Nor ever chast, except you
ravish mee.« (14) Wenn Gott der Geliebte in einem erotisch aufgela-
denen Gedicht ist, tritt der Sprecher an den Platz, der in der Rhetorik
dieser Texte normalerweise von der Frau (der Adressatin) gefiillt wird.

16 Das Sonett wird zit. nach Gardner 1985, 85-86.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 127

Die Amalgamation von religiéser mit erotischer Liebe und der entspre-
chenden, hdufig zwischen beiden Feldern oszillierenden Bildlichkeit ist
natiirlich nicht neu und schon gar keine Erfindung John Donnes. Wich-
tig im aktuellen Zusammenhang ist die Tatsache, dass Gott im Sonett
der einzige ist, dem Agency zugeschrieben wird, und zwar ohne Zweifel
eine gewalthafte. Der Sprecher des Sonetts muss allerdings zwangslau-
fig in einem spirituellen wie gefihrdeten Wartezustand verharren, denn
Gott macht jedenfalls im kleinen Rahmen des Sonetts dezidiert keinen
Gebrauch von seiner Handlungsmacht. Er muss vielmehr wiederholt
und insistierend in immer drastischeren Bildern vom Sprecher zum
Handeln aufgefordert werden, doch es passiert — nichts. Seit der zwei-
ten Zeile ist klar, dass »as yet« (noch) Gott weiterhin quasi in aller See-
lenruhe den Feinmechaniker gibt. Uber vierzehn Zeilen erstreckt sich
der Redefluss des Sprechers, ohne dass eine Antwort kdme. Ihm bleibt
nichts anderes, als eben zu sprechen. Sein Warten ist kein schweigendes
Warten, sondern wird zu einer widerstdndigen, ja widerborstigen Titig-
keit, die aufgeht in Metaphern, die zeigen, wie schwer dieser Zustand
auszuhalten ist. Unter welchem Druck der Sprecher des Sonetts steht,
zeigt sich nicht zuletzt im Ton, den er Gott gegeniiber anschlidgt. Zum
einen ist es ein sehr vertrauter Tonfall, man kennt sich gewissermaBen
und greift auf eine schon lange andauernde Beziehung zuriick: »I [...]
Labour to’admit you« (5-6) deutet darauf hin, dass sich der Sprecher
schon ldnger anstrengt. Das Sonett ist voller Imperative, energische wie
vertraute Aufforderungen, die an Gott gerichtet sind. Die Erwartung
der Titigkeit Gottes ist hier keineswegs eine demiitige Haltung. Wer
mit Gott so wenig unterwiirfig reden kann und zugleich erklart, dass
Gott ihn sich doch ziigig unterwerfen solle, hat nicht unbedingt eine
besonders bescheidene Sprecherposition inne. Flehentliches Dringen
schwingt hier durchaus mit, doch verfiigt der Sprecher auch iiber ein ge-
riittelt MaB3 an intellektuellem Selbstbewusstsein, wihrend er sich in die
Verfiigungsgewalt Gottes begibt: Es liegt in der Verantwortung Gottes,
dafiir zu sorgen, dass der Sprecher seinen hoheren Zweck, frei und rein
im Glauben zu sein, erfiillt. Warten auf Gott ist bei John Donne alles
andere als sinnlose Inaktivitdt. Es wird durch die Tatigkeit des Dichtens
an sich aufgewertet, aber auch durch die Stilisierung des Wartenden als
(potenziell heroisch) Tiétigen. Warten ist hier agonal zu verstehen und
erhilt so ein heroisches Momentum.

Timothy George merkt in einem geistlichen Text {iber die Donne-Lek-
tiire in der Fastenzeit an, dass Donne in diesem Sonett letztlich iiber sich

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

128 Ulrike Zimmermann

selbst schreibe, und iiber den »holy discontent of waiting for an answer
that does not come«.!” Hier wird die Unzufriedenheit, die sich im Ge-
dicht ausdriickt, selbst schon als heilig aufgewertet. Ohne ganz so weit
zu gehen, lésst sich bemerken, dass die erzwungene Inaktivitit sicher
kein Kleinmut ist. Der Zustand des unzufriedenen Ausharrens ist aber
auch keine Heroik der Tat, sondern des Aushaltens und Insistierens. Es
ist bemerkenswert, dass sich bei aller Demut der Sprecher als individu-
ell wichtig zeichnet; es ist immerhin ein gewaltiger Aufwand, den Gott
doch bitte alsbald mit ihm treiben mége. Nicht zuletzt ist der Sprecher,
wenn man die Bildlichkeit des handwerkenden Gottes ernst nimmt, das
Schmuckstiick, das Artefakt des Kunsthandwerkers. Dies ist kein schwa-
ches, kleinmiitiges, resigniertes Warten.

Die Einnahme des Menschen, Korper und Geist durch Gott erfolgt im
Tod, und John Donne war, selbst fiir seine Zeit, besessen davon. In sei-
nen letzten Lebensmonaten war er damit beschiftigt, sein eigenes Denk-
mal vorzubereiten; ein Portrait von sich selbst im Leichentuch bewahr-
te er auf, und seine Gedenkstatue in seiner Kirche St. Paul’s zeigt ihn
ebenfalls so. Seine Selbststilisierung scheint nicht nur mit einer gewissen
Unerschrockenheit, sondern auch mit personlichen Opfern verbunden:
Schon schwer krank, gestand Donne seinem Freund George Garrard,
dass er am liebsten wihrend der Predigt auf der Kanzel sterben wiirde.
Das ist ihm zwar nicht gelungen, doch seine letzte Predigt im Februar
1631, eine ausfiihrliche Betrachtung iiber die menschliche Sterblichkeit,
hinterlieB eindriickliche Erinnerungen bei der Nachwelt; die Zuhorer
sollen sich beim Anblick des todkranken Dechanten gefragt haben: »Do
these bones live?«!® In der Warteposition, nun nicht mehr auf eine fern-
liegende Erlosung, sondern auf den unmittelbar bevorstehenden eigenen
Tod, hat es sicher etwas Exzeptionelles, unerschiittert die Fassung zu be-
wahren. Heroisches Aushalten, nicht das von Passivitit gekennzeichnete
Erdulden, ist damit in die Biographie wie in die dichterische Arbeit John
Donnes eingeschrieben. Er und sein Sprecher im Sonett haben ihr im-
menses Durchhaltevermogen gemeinsam, und ihre gefasste Tapferkeit,
mit der sie in ein Gesprich, ja eine Debatte mit Gott selbst gehen.

v George 2014.
8 Diese Episoden von Donnes Lebensende finden sich zahlreich in der Literatur, s. z.B.

Targoff 2008, 154-156, und Targoff 2016.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 129

lll. Die Elegie: Henry King, The Exequy

Im zweiten Beispiel, einem Trauergedicht eines Zeitgenossen und Freun-
des Donnes, Henry King (1592-1669), der ebenfalls Geistlicher und Bi-
schof von Chichester war, geht es in dhnlicher Weise um das Warten auf
den eigenen Tod, ja sein Herbeiwiinschen nach dem Tod seiner gelieb-
ten Ehefrau Anne, die er 1617 geheiratet hatte und die 1624 verstarb. The
Exequy. To his Matchlesse never to be forgotten friend ist ein langeres Gedicht,
zu erwarten fiir eine Elegie. Daher sollen im Folgenden einige Verszeilen
daraus zur knappen Illustration herangezogen werden. Der Text beginnt
einigermaflen konventionell mit einer Anrede an die Verstorbene:

Accept thou shrine of my dead Saint,
Instead of Dirges this complaint;

And for sweet flowres to crown thy hearse,
Receive a strew of weeping verse

From thy griev’d friend [...]"

Der dichterische Ausdruck von Trauer dient hier — auch das noch kon-
ventionell - als Ersatz fiir Blumenschmuck beim Begrébnis und ist (so-
fern man etwa Horaz folgt) auf jeden Fall bestindiger als dieser. Der
Sprecher des Gedichtes fahrt mit der Feststellung fort, dass er eigentlich
nur noch an die Verstorbene denkt und »[flor thee (lov’d clay) / I lan-
guish out, not live the day« (12-13). Es gilt, die noch verfiigbare Zeit
einfach irgendwie zu iiberdauern. Das ist kein Leben mehr, nur noch ein
Verschmachten. Soweit hat der Text wenig Heroisches. Diane E. Hen-
derson bemerkt, dass Kings Position auch nach dem Verlust seiner Frau
unverindert blieb, er vielleicht deshalb gerade fahig war »to capture in
verse the despondence, the seeming endlessness, of bereavement .. Je20
Henderson bringt hier die zerdehnte Zeit mit ein, die die Inaktivitit so
besonders unertréiglich machen kann. Die Verse 85-88 verdndern aller-
dings die Sicht auf das Trauern und Warten:

But heark! My pulse like a soft Drum,
Beats my approch, tells 7hee I come;
And slow howe’er my marches be,

I shall at last sit down by Thee.

19" Zit. nach Gardner 1985, 110-113.
20 Henderson 1998, 62.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130 Ulrike Zimmermann

Der Herzschlag des Sprechers gibt den Takt des Wartens vor und beglei-
tet wie eine Marschtrommel sein Herannahen an die verstorbene Ehe-
frau. In einem fiir metaphysical poetry typisch makaber-verspielten Bild
wird das wichtigste Lebenszeichen, der Pulsschlag eines Menschen, als
Vorzeichen des Todes gedeutet. Das Bild greift zuriick auf die Vorstel-
lung, dass sich der Mensch mit seiner Geburt unweigerlich auf den Tod
zubewegt. Es ist auBerdem ein zeittypisches memento mori. Der Sprecher
bleibt dabei aber nicht stehen, sondern verschafft sich in den ihm gesetz-
ten engen Grenzen — die geliebte Frau ist tot und kann durch nichts zu-
riickgebracht werden, die Trauer um sie kann er nicht abschiitteln - ein
gewisses MaB3 an Handlungsmacht. Das Schlagen seines Pulses ermdog-
licht eine Kommunikation mit der Verstorbenen, die iiber die eigentlich
uniiberwindbare Schranke des Todes mitteilt, dass ihr Mann zu ihr kom-
men wird. Der trauernde Sprecher imaginiert sich als zum Trommel-
schlag marschierend,?! immer auf seine Frau zu. Auch wenn er vielleicht
langsam geht, am Ende wird er sie erreichen, als Gebrochener, aber un-
verzagt. Das trotzig-tapfere Hindurchgehen durch die Trauer und, bis
zum Wiedersehen, durch die Wechselfille des Lebens, wird hier in ei-
nem Bild kondensiert, das nicht nur die Kreativitit des Autors beweist,
sondern auch das Durchhalten des Sprechers in den Mittelpunkt riickt.
Henry King hat eine eher konventionelle Elegie verfasst, die dennoch
Trauer und die scheinbar endlose Zeit ohne die geliebte Ehefrau in einer
letzten Pointe umzudeuten versteht.

IV. Warten, heroisch aufgewertet: John Milton, When I consider

Auch zu spiterer Zeit, als die metaphysical poetry als Stil nicht mehr ge-
fragt, sondern von klassizistischen Dichtungsauffassungen und -praktiken
abgelost war, schreiben sich Dichter in ihrem Werk in der Haltung des
— hartnickigen und geduldigen — Wartens ein. Als Beispiel sei hier John
Milton (1608-1674) angefiihrt, Dichter, politischer Denker und Staats-
bediensteter im Commonwealth unter Oliver Cromwell. Sein Sonett 19
When I consider how my light is spent entstand wahrscheinlich in den 1650er
Jahren und ist nicht mehr in Miltons Handschrift geschrieben; der Titel

I Da der Marsch langsam vorgestellt wird, diirfte es sich der Elegie entsprechend um
einen Trauermarsch handeln, doch ruft das Bild auch Assoziationen an soldatisches
Marschieren und damit an Tat-Heldentum auf.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 131

On his blindness wurde allerdings spéter hinzugefiigt. Es geht sicher nicht
nur um Miltons immense Frustration iiber seine schwindende Sehkraft,
von der er als politischer Schriftsteller, aber auch als Ubersetzer, so ab-
hingig war. Das biblische Gleichnis von den anvertrauten Talenten Sil-
bergeld bildet den Hintergrund des Textes (Matthdus 25, 14-30). Man-
che Interpretationen sehen darin auch eine Anspielung auf die torichten
und klugen Jungfrauen im Gleichnis direkt davor (Matthédus 25, 1-13).
Der Sprecher des Gedichts ist unzufrieden, weil er Gott nicht mehr die-
nen zu konnen glaubt, und er sorgt sich, dafiir getadelt zu werden: »And
that one talent which is death to hide, / Lodged with me useless« (3-4).22
Will Gott denn Arbeit am Tage, wenn doch das Licht fehlt, fragt er sich.
Die beiden ersten Quartette bestehen fast nur aus einem Satz mit einer
Reihe von Nebensitzen, was als dringende Atemlosigkeit gelesen wer-
den kann. Die Antwort auf die Frage »Doth God exact day-labor, light
deny’d« (7) wird am Ende des zweiten Quartetts von der personifizier-
ten Geduld gegeben: Gott brauche im Grunde diesen Arbeitsdienst gar
nicht, weil ohnehin Heerscharen ohne Rast und Ruhe fiir ihn unterwegs
seien. Das Sonett endet mit der Zeile »They also serve who only stand
and wait.« (14) Die, die nur stehen und warten, dienen Gott auch. Das
Warten wird hier als genauso wiirdiger Gottesdienst wie intensive Aktivi-
tit gefasst. Bereits 1957 haben Jackson und Weese knapp diskutiert, dass
die bis dahin gingigen Interpretationen der Schlusszeile, ein Gldubiger
miisse pflichtgemdB und geduldig auf Anweisungen Gottes warten, mit
Blick auf Miltons extreme Produktivitit und seinen rastlosen, scharfen
Intellekt kaum zu halten seien. »The last line of the sonnet need not be
taken to imply resignation, even temporary resignation, to a passive and
contemplative existence in blindness.«** Ahnlich wie in den vorangehen-
den Beispielen wartet der Sprecher auBerdem nicht nur, sondern denkt
iiber seine nur scheinbar sinnlose Existenz ohne Augenlicht intensiv
nach. Dienen mag zwar alles andere als heroisch konnotiert sein, doch
die dringend-fragende Haltung des Sonetts und vor allem die Moglich-
keit des Dienens iiberhaupt in schier unméglichen Umstédnden zeugt von
der Fahigkeit des Sprechers, heroisch auszuhalten. Das Gedicht ist nicht
zuletzt auch ein Ergebnis dieser Fahigkeit. R. F. Hall diagnostiziert hier
treffend »the paradox of a fine poem dealing with lack of productive

*? Zit. nach Rosenblatt 2011, 87-88.
23 Jackson/Weese 1957, 91.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132 Ulrike Zimmermann

achievement«,?* ein Phinomen, das auf alle drei Beispiele zutrifft. Die
Betonung liegt hier auf der Umdeutung und Aufwertung des Wartens als
agonale Titigkeit.

John Miltons Epos Paradise Lost, 1667 veroffentlicht, das in der Zeit um
die Restauration entstand, als er verfolgt und seine Texte verbrannt wur-
den, bevor er sich nach einer Generalamnestie und dem Einfluss politisch
titiger Freunde (darunter Andrew Marvell) wieder aus der Deckung wa-
gen konnte, weist die Verschiebung vom Lobpreis der Tat zur Emphase
des Durchhaltens ebenfalls auf: Gott und Christus erscheinen darin be-
kanntermaBen eher zuriickhaltend, wihrend der aktive, zupackende und
zuschlagende Part ausgerechnet von Satan iibernommen wird (den die
Kritik daher oftmals als Charakter attraktiver findet). Milton will gera-
de zeigen, dass seine Idee eines christlichen Heldentums eben nicht das
Heldentum antiker Heroen und Kriege ist. Seine Auffassung der bib-
lischen Figuren steht damit fiir eine Psychologisierung oder zumindest
Verinnerlichung von Heldentum.

V. Schlussbemerkungen

Das Phianomen der erzwungenen Auseinandersetzung mit dem Warten-
und Ausharren-Miissen lésst sich in Gedichten des 17. Jahrhunderts viel-
fach feststellen. Die Texte zeigen eine Handlungsohnmacht, um einen
Terminus des Attentismusprojekts D6 im Sonderforschungsbereich 948
heranzuziehen, und zugleich das Erwarten des Sprechers einer Erlosung
durch Tod und ewiges Leben, Erfiillung in der Liebe, oder beides. Dabei
wird das Warten jedoch nicht als Kleinmut und Resignation gezeichnet,
sondern vielmehr widerstindig, hartnéckig, ja herausfordernd betrieben
und damit paradoxerweise zu einer agonalen Aktivitit, die potenziell he-
roisch ist, auch wenn sie nicht explizit so bezeichnet wird.

Die wartenden Sprecher sind keine drachentétenden Helden und Drauf-
ginger, sondern sie halten ihre Zeit und ihre Zustinde (und die der Zeit-
ldufte) aus. Thre Handlungsmacht, die heroische Agency, findet sich in
intellektueller Tétigkeit: Ausnahmen gibt es selbstverstdndlich immer,
doch gehen der Hofling, der Geistliche, der Dichter in der Regel nicht
mehr in den physischen Kampf, sondern in einen mit sich selbst und
mit Gott. Es ist bezeichnend, dass in den beispielhaft herangezogenen

24 Hall 21999, 110.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 133

Texten dichtende Geistliche, Denker und Prediger die Autoren sind. Es
wire moglich zu argumentieren, dass eben diesen intellektuellen und
wortmichtigen Berufen das Verfassen von Gedichten einfach nahe lie-
gen mag. Viel wichtiger scheint jedoch die Tatsache, dass diese Berufs-
gruppen eben nicht auf einem Schlachtfeld oder anderweitig physisch
demonstrativ agieren und daher wohl besonders dazu neigen, scheinba-
re Inaktivitdt mit heroischem Potenzial aufzuladen, das geistige Ringen
nicht weniger als die Tat zu schitzen.

In allen Fillen muss Zeit gefiillt und/oder iiberbriickt werden, ohne die
Fassung zu verlieren und zu verzweifeln. Die Sprecher zeichnen sich selbst
dabei als diejenigen, die das Warten aushalten und es dazu noch rheto-
risch elaboriert beschreiben und erfassen kénnen, und dabei nicht ver-
dorben, zum Schweigen verdammt werden von dem, was um sie herum
passiert. Wer schweigt, hitte verloren, wiirde zum Opfer — die Verfasser
der Gedichte (die alle tief religios sind, so dass der Aspekt des Wartens
im Glauben besonders hervorzuheben ist) schweigen also nicht in ihren
teilweise kaum ertréiglichen seelischen Zustinden, sondern ergehen sich
vielmehr gerade exzessiv in Sprache, widerstindig, draingend und pene-
trant. Damit wird die dichterische Sprache zum Werkzeug heroischer
Aktivitit. Die Autoren dieser Gedichte verfolgen auf diese Weise (was
bei John Donne besonders gut zu sehen war) auch eine Selbststilisierung,
so dass diese Texte von den Biographien kaum zu trennen sind. Das glau-
bende Warten auf Reaktionen Gottes, nicht die Taten des Glaubenden,
aber ebenso wenig die Taten Gottes werden zentral.”” Das Warten im
Glauben, wenn sich Gott nicht riihrt und keine Antwort kommt, wird zur
ultimativen Herausforderung fiir die Dichter. Ihr Warten sublimiert sich
im Dichten; es ist nicht mit Schweigen, sondern gerade mit viel Reden
verbunden, mit einer einpridgsamen Bildersprache und iiberbordender
Rhetorik. Dies mag eine unspektakuldre Heroisierung sein, die defini-
torisch an den Rédndern ausfranst, doch es ist wichtig festzustellen, dass
tapferes Aushalten durchaus heroisch sein und den, der erduldet und
erleidet, ohne zusammenzubrechen, zum Helden machen kann. Was ist
das Besondere an den vorliegenden Beispielgedichten? Thre Sprecher
halten das Warten besser aus als andere und kénnen dies rhetorisch ela-
boriert beschreiben.

%5 Eine aktuelle Betrachtung hierzu ist die Karfreitagspredigt des Bischofs von Trier,
Stephan Ackermann, aus dem Jahr 2013. Schweigen kann machtvoll sein, entgegen
der landldufigen Betrachtung, dass wer schweigt, verloren habe. Auerdem muss das
Schweigen Gottes ausgehalten werden.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134 Ulrike Zimmermann

Hierin liegt wohl auch eine der vielen moglichen Erkldrungen, warum
die Moderne (etwa T. S. Eliot) so von den metaphysical poets fasziniert
war. Es ist nicht nur der eine, tiberméchtige und immer wieder herange-
zogene Faktor ihrer Intellektualitit. Vielmehr ist das Aushalten und War-
ten, ohne darin einen unmittelbaren Sinn erkennen zu konnen, auch ein
Kennzeichen der Moderne selbst. Samuel Becketts Wladimir und Estra-
gon sind Helden ihres ziel- und zweckfreien Zustands, der in Warten auf
Godot (1952) dargestellt wird, schlicht weil sie ihn aushalten kénnen. Die
Dichter des 17. Jahrhunderts erwerben sich zumindest rhetorische Hand-
lungsmacht, weil sie das Schweigen aushalten, weil sie sonst iiber keine
andere Agency verfiigen. Die Texte werden damit zum Ort der Legiti-
mation und Sinnstiftung, es sind vielleicht keine Durchhalte-N arrative,20
sondern Durchhalte-Dichtungen. Das Heroische wird nach innen ver-
lagert und allenfalls auf rhetorischen Schlachtfeldern vorgefiihrt. Durch
Imperative, die sich an Gott richten (dem nun wirklich nichts befohlen
werden kann), durch eine hiufig gesperrte Syntax, die das schwerfillige
Verstreichen der Zeit nahebringt, und durch den Einsatz von Paradoxa
wird das quéilend langsame Verstreichen der Zeit, die immer kurz vor
ihrem Stillstand zu sein scheint, formal in Szene gesetzt. Die Sublimation
des inneren Drucks wegen erzwungener Untitigkeit findet durch und
in Dichtung statt; in der Agency durch Dichtung behalten die Sprecher
wenigstens die Kontrolle iiber ihren Text. Auch wenn Gott nie antwortet
und der Tod der geliebten Ehefrau oder der Verlust des Augenlichts nie-
mals riickgdngig gemacht werden konnen, enden die Gedichte nicht in
der schieren Verzweiflung. Es wiirde weitere Artikel brauchen, um iiber
Zeitauffassungen und Chronologien zu sprechen; es ist aber festzuhalten,
dass das Aushalten-Kénnen von unertréglich zerdehnter Zeit und Hand-
lungsohnmacht heroisches Potenzial hat. Dies ist ein Gegenprogramm
zum Moment der Heldentat und des Dreinschlagens, in dem sich (innere
oder duBere) Kraft blitzartig entladt.

In unterschiedlichen historischen Kontexten — hier in verschiedenen
Phasen der Frithen Neuzeit in England — wird das eigentlich inaktive
Warten zu einer implizit heroischen Aktivitdt. Nicholas Hilliards Minia-
tur des Young Man among Roses erinnert an das sozio-kulturelle Potenzial
von Melancholie am Hof Elisabeths I. als Merkmal des Exzeptionellen.

26 Ein Begriff Isabell Oberles; s. auch die Beschreibung des Attentismus-Projekts auf
https://www.sfb948.uni-freiburg.de/de/teilprojekte/foerderphase2/d6-heldenhaftes-
warten/index.html?page=1.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 135

Wihrend diese eingangs beschriebene melancholische Selbststilisierung
zumeist freiwillig als kulturelles Ausdrucksmuster gewihlt wird, wobei
sich das Besondere dann nicht mehr im Schlagen auf dem Schlachtfeld,
sondern in der Pose begreift, sind die Sprechsituationen der Gedichte
nicht selbst gewéhlt. Vielmehr finden sich die Sprecher in ihre Konstel-
lationen gezwungen, sei es durch den Tod der Ehefrau, die Verzweiflung
iiber das Erblinden oder der Versuch, eine deutliche Reaktion von Gott
zu bekommen. Es wird nicht auf einen Helden gewartet, oder auf die
eigene Held-Werdung, sondern die eigene (meist zwangsldufige) Inak-
tivitit wird ins Zentrum der Gedichte geriickt. Gegen diese Inaktivitit
wird quasi angedichtet, wodurch sie eine agonale, widerstindige Kom-
ponente erhilt. Weil auf die Losung von Fragen gewartet wird, die aus
beschrinkter menschlicher Sicht nie eine Antwort erhalten konnen, steht
das Aushalten einer eigentlich unertréglichen und in ihrem Ende nicht
erkennbaren Situation im Mittelpunkt. Dieses Aushalten, das sich zum
Teil duldsam und demiitig (am ehesten in der Elegie von Henry King),
zum Teil aber auch mit betridchtlicher Energie vollzieht, ist exzeptionell
und damit heroisierbar. Das Ziel dieses Warteprozesses ist fast zweitran-
gig, es ist aber ersichtlich, dass ein Ende des Wartens mit einer wie auch
immer gearteten Auf- oder Erlosung — Henry King spricht in seiner Ele-
gie sogar von der korperlichen »dissolution« (116) — nicht absehbar ist.
Diese Art der Heroisierung ist vielleicht mittelbar zu nennen, aber sie ist
ohne Zweifel prasent in der Haltung des jeweiligen Sprechers und der
verwendeten Inhalte und Rhetorik.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

136 Ulrike Zimmermann

Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Donne, John: Holy Sonnet. »Batter my heart, in: Helen Gardner (Hg.):
The Metaphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972), 85-86.

King, Henry: The Exequy, in: Helen Gardner (Hg.): The Metaphysical
Poets, London 1985 (zuerst 1972), 110-113.

Marvell, Andrew: To his Coy Mistress, in: Helen Gardner (Hg.): The Me-
taphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972), 250-252.

Milton, John: Sonnet XIX. »When I consider how my light is spent, in:
Jason P. Rosenblatt (Hg.): Milton’s Selected Poetry and Prose, New
York 2011, 87-88.

Sekundarliteratur

Ackermann, Stephan: Gottes Schweigen suchen und aushalten. Predigt
am Karfreitag 2013 im Trierer Dom, auf: Homepage des Bistums Trier,
www.bistum-trier.de/bistum-bischof/bischof/im-wortlaut/in-der-
predigt/gottes-schweigen-suchen-und-aushalten/ (letzter Zugang am
30.6.2019).

Asch, Ronald G.: Mirtyrer, Mérder und Monarchen. Das Konigtum zwi-
schen Heroismus und Heroismus-Defizit. Ein Vergleich zwischen Eng-
land und Frankreich (1589-1628), in: Achim Aurnhammer / Manfred
Pfister (Hg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance, Wiesba-
den 2013 (Wolfenbiitteler Abhandlungen zur Renaissanceforschung,
Bd. 28), 283-302.

Gardner, Helen: The Metaphysical Poets, London 1985 (zuerst 1972).

George, Timothy: John Donne in Lent. Flesh and Dust, 4.7.2014,
www.firstthings.com/web-exclusives/2014/04/john-donne-in-lent
(letzter Zugriff am 30.6.2019).

Greer, Germaine: Out of the Shadows, in: The Guardian, 28.1.2006,
https://www.theguardian.com/artanddesign/2006/jan/28/art.classics
(letzter Zugriff am 30.6.2019).

Hall, R. F.: Milton’s sonnets and his contemporaries, in: Dennis Danielson
(Hg.): The Cambridge Companion to John Milton, Cambridge 21999,
98-112.

Henderson, Diana E.: King and No King. »The Exequy« as an Antebel-
lum Poem, in: George Herbert Journal 22.1, 1998, 57-75.

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Young Men Among Roses? 137

Jackson, James L. / Walter E. Weese: »...Who Only Stand and Wait«:
Milton’s Sonnet »On his Blindness«, in: Modern Language Notes 72.2,
1957, 91-93.

Schliiter, Andreas: Humouring the Hero: The Uses of Melancholy among
Military Nobles in Late Elizabethan England, in: helden. heroes. héros.
E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2, 2014, 36-46.

Strong, Roy: The English Renaissance Miniature, London 1983.

Targoff, Ramie: John Donne: Body and Soul, Chicago 2008.

Targoff, Ramie: Facing Death, in: Achsah Guiborry (Hg.): The Cam-
bridge Companion to John Donne, Cambridge 2006, 217-232.

Victoria and Albert Museum: »Young Man among Roses.« [Sammlungs-
datenbank], https://collections.vam.ac.uk/item/O17315/young-man-
among-roses-portrait-miniature-hilliard-nicholas/ (letzter Zugriff am
30.6.2019).

Victoria and Albert Museum: »Young Man Among Roses« by Nicholas
Hilliard (1547-1619), http://www.vam.ac.uk/content/articles/y/nich
olas-hilliards-young-man-among-roses/ (letzter Zugriff am 30.6.2019).

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hittps://dol.org/10.5771/9783968210179-119 - am 13.01.2026, 03:09:04.



https://doi.org/10.5771/9783968210179-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

