
https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 

Reihe Philosophie 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


WISSENSCHAFTLICHE BEITRÄGE  
AUS DEM TECTUM VERLAG 
 
Reihe Philosophie 
 
Band 27 

 
 
Alexander Hevelke 
  
Von Wohl und Wille 
Zur ethischen Rechtfertigung von Patientenverfügung  
und mutmaßlichem Willen 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Alexander Hevelke 
  
Von Wohl und Wille.  
Zur ethischen Rechtfertigung von Patientenverfügung  
und mutmaßlichem Willen 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag:  
Reihe: Philosophie; Bd. 27 

 Tectum Verlag Marburg, 2017 
Zugl. Diss. Ludwig-Maximilians-Universität München 2016 
ISBN: 978-3-8288-6633-1 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter  
der ISBN 978-3-8288-3894-9 im Tectum Verlag erschienen.) 
Umschlagabbildung: © Quentin de Briey – Foto seines Vaters in Ostende, 
Belgien, 2012 
Alle Rechte vorbehalten 
 
Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben  
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


5

INHALTSVERZEICHNIS

Inhaltsverzeichnis

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7

Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .9
I. Die Frage  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
II. Autonomiebegriff und Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
III.  Historischer Hintergrund: Der medizinethische  

Paradigmenwechsel hin zur Autonomie/Selbstbestimmung . . . . . . . . . . 19
IV. Patientenverfügungen in der Gesetzgebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
V. Vorgehen in dieser Arbeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
VI. Erkenntnistheoretische Einbettung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

1 Die Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das 
Selbstbestimmungsrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
1.1  Defizite von Patientenverfügungen in Bezug auf Aufklärung . . . . . . . . . . 33
1.2 Die Tendenz zur Willensänderung im Ernstfall . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
1.3 Der Einwand der Nicht-Identität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
1.4 Fazit zur Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das  

Recht auf Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

2 Die Rechtfertigbarkeit paternalistischer Eingriffe in das 
Selbstbestimmungsrecht: Informed Consent und  
Patientenverfügungen im Vergleich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
2.1 Das Zusammenspiel des Selbstbestimmungsrechts mit anderen 

deontologischen Rechten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
2.2 Teleologische Gründe für die unterschiedliche Stärke des 

Selbstbestimmungsrechts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
2.2.1 Das Zusammenspiel von Rechten und Interessen –  

 die Relevanz teleologischer Gründe für ein starkes  
 Selbstbestimmungsrecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

2.2.2 Die Verbindung von Entscheidung und Wahrnehmung . . . . . . . . 66
2.2.3 Überlebende Interessen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71
2.2.4 Interessen zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung . . . . . . . 73

2.3 Minimalbedingungen einer gerechtfertigten Institutionalisierung  
von paternalistischen Eingriffen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
2.3.1 Der Wissensvorsprung des Patienten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
2.3.2 Die Gefahr, dass Patientenverfügungen einfach  

 ignoriert werden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


6

HEVELKE

2.4 Würde und Respekt als Rechtfertigung der Patientenverfügung . . . . . . 90
2.4.1 Dworkins würdebasierte Legitimation der  

 Patientenverfügung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
2.4.2 Selbstbestimmung und Respekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

2.5 Fazit zur Rechtfertigbarkeit paternalistischer Eingriffe in das 
Selbstbestimmungsrecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .100

3 Gibt es überlebende Interessen bei einwilligungsunfähigen  
Patienten?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
3.1 Das Konzept des Interesses – zwischen Wünschen, Werten  

und Wohl  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .112
3.2 Die Begründung der Existenz überlebender Interessen in  

Analogie zu den überlebenden Interessen von Toten . . . . . . . . . . . . . . . .118
3.3 Unterschiede zur Interessenzuschreibung bei  

gesunden Erwachsenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .124
3.4 Begründung der Existenz überlebender Interessen über 

Einzelfallbeispiele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .134
3.5 Fazit zur These der Existenz überlebender Interessen  . . . . . . . . . . . . . . .137

4 Mutmaßlicher Wille . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
4.1 Der mutmaßliche Wille als Ausdruck des Respektes vor der Person  . . .143
4.2 Begründbarkeit durch das Autonomie-Prinzip . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .144

4.2.1 Der Anspruch auf Schutz vor kontrollierenden  
 Einflüssen als Grundlage des mutmaßlichen Willens . . . . . . . . . . 146

4.2.2 Das nach innen gerichtete Ideal der Autonomie  
 als Grundlage des mutmaßlichen Willens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

4.2.3 Die intuitive Plausibilität des mutmaßlichen Willens als  
 Konsequenz des Autonomieprinzips . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

4.3 Das perfektionistische Ideal der Autonomie als Autorenschaft . . . . . . .152
4.4 Begründungsansätze auf Grundlage von überlebenden  

Interessen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .159
4.5 Der Mangel an besseren Alternativen: Defizite des Patientenwohls  

als Maßstab bei Behandlungsentscheidungen am Lebensende . . . . . .160
4.6 Fazit zum mutmaßlichen Willen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .166

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


7

DANKSAGUNG

Danksagung

Besonderer Dank gilt meinem Doktorvater Herrn Prof. Julian Nida-Rümelin 
für die Betreuung meines Dissertationsprojektes, seine Unterstützung und den 
Freiraum, den ich dabei genossen habe. Ebenso möchte ich Herrn Prof. Georg 
Marckmann danken, der in seiner Betreuung, Hilfe und Gesprächsbereitschaft 
weit über das hinausgegangen ist, was von einem Zweitgutachter erwartet wer-
den kann. 

Wichtige Anregungen verdanke ich des Weiteren den Teilnehmenden 
des Philosophischen Kolloquiums von Prof. Nida Rümelin in München, den 
Mitarbeitern der Arbeitsgruppe „Formen des Patientenwillens“ der Akade-
mie für Ethik in der Medizin sowie den Organisatoren und Dozenten des Ad-
vents-Workshops der Akademie für Ethik in der Medizin von 2011. Mein Dank 
gilt auch Lena Schneck und Oliver Kohlmaier für ihre aufmerksamen Anmer-
kungen und Korrekturen.

Besondere Erwähnung verdienen mein Vater Andreas von Hirsch und mei-
ne Frau Vivian Hevelke, die immer zur Verfügung standen, um auch kleins-
te Details der Arbeit mit mir zu diskutieren, und die, ebenso wie meiner Mut-
ter Marion Hevelke- von Craushaar und mein Stiefvater Götz von Craushaar in 
den schwierigen Phasen der Promo tionszeit immer für mich da waren. Diese 
Arbeit ist ihnen gewidmet.

München, 1. Oktober 2016
Alexander Hevelke

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


9

EINLEITUNG

Einleitung

I. Die Frage

Schätzungen zufolge leben allein in Deutschland ca. 1,3 Millionen Demenzkran-
ke.1 Ein erheblicher Teil der Betroffenen hat in Bezug auf die zentralen medizi-
nischen Fragen, die ihr Leben betreffen, die für eine Einwilligungsfähigkeit not-
wendigen geistigen Fähigkeiten verloren oder wird dies unausweichlich über 
kurz oder lang tun. Vor dem Hintergrund solcher Zahlen stellt sich die dringen-
de Frage, nach welchen Maßstäben möglicherweise notwendige Entscheidun-
gen über die medizinische Behandlung dieser Menschen getroffen werden sol-
len.2 Dies betrifft nicht nur – aber auch – Entscheidungen, bei denen es um die 
Möglichkeit eines Therapieabbruchs am Lebensende geht, was besagten Ent-
scheidungen zusätzliche Brisanz verleiht. 

Grundsätzlich stehen sich drei mögliche Entscheidungsmaßstäbe für den 
Umgang mit einwilligungsunfähigen Patienten gegenüber. Erstens ist es denk-
bar, möglicherweise im Voraus verfasste Patientenverfügungen umzusetzen, 
wenn sich diese auf die aktuelle Behandlungssituation des Betroffenen anwen-
den lassen. Zweitens könnte man sich an Vermutungen orientieren, was der 
Patient wollen würde, wenn er sich noch äußern könnte. In diesem Zusam-
menhang wird im Deutschen von einer Feststellung des „mutmaßlichen Wil-
lens“ gesprochen, im angelsächsischen Raum hat sich der Ausdruck „substituted 
judgement“ etabliert. Sowohl Patientenverfügung als auch mutmaßlicher Wille 
werden im Allgemeinen vor allem damit legitimiert, dass sie unter dem Schutz 
des Selbstbestimmungsanspruches3 stehen. Diesen beiden Möglichkeiten steht 
drittens ein primär an dem Patientenwohl orientierter Ansatz gegenüber, dem-
zufolge sich die Behandlung von einwilligungsunfähigen Kranken in erster Li-
nie an ihren aktuellen Interessen4 orientieren sollte.

1 Sütterlin 2011, S. 3–4.
2 Des Weiteren stellt sich natürlich die Frage, nach welchen Kriterien die Person/Personen ausge-

wählt werden sollen, welche die notwendigen Entscheidungen für den Patienten treffen soll/sol-
len. Auch hier bietet es sich an, dem Patienten die Möglichkeit zu geben, selbst einen Stellvertreter 
zu wählen. Detaillierte Diskussionen dieser Frage finden sich unter anderem in Buchanan und 
Brock 1989, S. 110. Im Rahmen der vorliegenden Arbeit wird dieses Element allerdings weitestge-
hend ausgeblendet.

3 Im Folgenden werden die Begriffe „Anspruch“ und „Recht“ synonym verwendet. Es geht dabei in 
beiden Fällen erst einmal um moralische Ansprüche/Rechte, die aber natürlich auch in entspre-
chenden gesetzlichen Regelungen ihren Ausdruck finden können. 

4 In dieser Arbeit wird ein Interessenbegriff verwendet, der sich primär auf das Wohl der Betroffe-
nen bezieht. Interessen beziehen sich demnach auf materielle und immaterielle Ressourcen und 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


10

HEVELKE

In den Jahren, seitdem der Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken 
im Anschluss an die Gerichtsverhandlung um Karen Ann Quinlan in den Fo-
kus medizinethischer Debatten gerückt ist, hat sich diesbezüglich zwar kein 
Konsens, aber doch eine Mehrheitsmeinung herausgebildet. Dieser Mehrheits-
meinung zufolge, zu deren prominentesten Vertretern Buchanan und Brock so-
wie Dworkin gehören, sollten Patientenverfügungen die primären Entschei-
dungsmaßstäbe beim Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken darstellen. 
Rechtfertigungsgrundlage sind dabei vor allem das Autonomieprinzip und das 
darin enthaltene Selbstbestimmungsrecht.5 Der Institution der Patientenverfü-
gung wird damit eine ähnliche Bindungskraft zugesprochen wie unmittelbaren 
Patientenentscheidungen in der Entscheidungssituation des informed consent.6 
Falls keine Patientenverfügung verfasst wurde oder diese nicht auf den jeweili-
gen Fall anwendbar ist, soll hingegen der mutmaßliche Wille des Patienten im 
Vordergrund stehen. Dies entspricht auch der aktuellen deutschen Gesetzge-
bung.

Die grundsätzliche Bedeutung der Patientenverfügung und ihre Rechtferti-
gung durch das Autonomieprinzip wird in dieser Arbeit nicht infrage gestellt, 
auch wenn im ersten Kapitel kurz auf verschiedene Einwände eingegangen wird. 
Der Fokus in dieser Arbeit liegt vielmehr auf dem Umgang mit klar selbstschä-
digend erscheinenden Patientenverfügungen. Es geht darum, ob Patientenver-
fügungen auch in solchen Fällen umgesetzt werden sollen, in denen dies den 
aktuellen Bedürfnissen des inzwischen einwilligungsunfähigen Patienten klar 
abträglich erscheint. Kritiker der Institution der Patientenverfügung wie Dres-
ser und Robertson verneinen dies.7 Vertreter der oben skizzierten Mehrheits-
meinung scheinen in dieser Frage hingegen gespalten. Während Dworkin etwa 

capabilities, die dem Wohl des Betroffenen dienen. Persönliche Wünsche und Werte können dabei 
zwar eine wichtige Rolle für die Interessen eines Menschen spielen, aber dies nur indirekt über 
ihre Bedeutung für das Wohl des Betroffenen. Dieses Verständnis des Interessenbegriffes wird in 
3.1 noch einmal näher begründet und basiert auf Feinberg 1990, S. 34 sowie Simester und von 
Hirsch 2011, S. 36.

5 Zur Verwendung der Begriffe von Selbstbestimmungsrecht und Autonomieprinzip im Rahmen 
dieser Arbeit siehe Einleitungskapitel II.

6 Die Formulierung „einer Entscheidung im Rahmen des informed consent“ findet sich im Rah-
men dieser Arbeit immer wieder, bedarf dabei aber einer kurzen Erklärung. Informed consent 
beschreibt in diesem Zusammenhang nicht nur eine der zentralsten medizinethischen Forderun-
gen, die sich aus dem Autonomieprinzip ergibt und selbstverständlich auch auf die Situation des 
Verfassens einer Patientenverfügung anwendbar ist. Es handelt sich auch – und im Rahmen dieser 
Arbeit vor allem – um eine spezifische Entscheidungssituation: Der Arzt hat den Patienten aufge-
klärt und diesem eine oder mehrere Behandlungsoptionen als grundsätzlich indiziert angeboten. 
Der Patient hat nun die Möglichkeit, eine oder mehrere davon in Anspruch zu nehmen oder alle 
abzulehnen.

 Des Weiteren wird der englische Begriff des informed consent statt möglicher Übersetzungen wie 
„informierte Einwilligung“ verwendet. Dies liegt vor allem daran, dass das Konzept auch in der 
deutschen medizinischen Praxis eine zentrale Rolle spielt, sich aber kein eigener deutscher Begriff 
für diese Praxis und die dahinterstehenden medizinethischen Überlegungen etabliert hat. 

7 Dresser und Robertson 2009, S. 436–447.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


11

EINLEITUNG

die Position vertritt, dass Patientenverfügungen fast völlig unabhängig von den 
aktuellen Bedürfnissen des Patienten umgesetzt werden sollten,8 bleiben ande-
re diesbezüglich neutral und verweisen schlicht darauf, dass Fragen dieser Art 
wenig praktische Relevanz hätten und deshalb hintangestellt werden könnten: 
„After all, challenging as this philosophical puzzle is, no one (at least at present) 
makes such directives. People make prior directives to avoid being tethered to med-
ical technology when unconscious or in a state such as Claire Conroy’s. When they 
start saying, ‘f I can’t do higher mathematics, kill me’, we will have to worry in ear-
nest about the limits of precedent autonomy.“9 

Letzteres kann allerdings bezweifelt werden. Zwar dürften offenkundig 
und absehbar selbstschädigende Patientenverfügungen, die gleichzeitig in vol-
lem Umfang gültig sind,10 in der Praxis tatsächlich kaum vorkommen. So wird 
kaum jemand in seiner Patientenverfügung die Verwendung von schmerzstil-
lenden Medikamenten kategorisch ausschließen. Fälle, in denen der selbst-
schädigende Charakter einer Patientenverfügung zumindest umstritten ist, die 
diesbezüglich also in einen Graubereich fallen, kann es in der Praxis hingegen 
sehr wohl geben. Paradigmatisch dafür sind etwa Patientenverfügungen, wel-
che im Falle bestimmter Erkrankungen (etwa ab einem gewissen Grad irrever-
sibler dementieller Veränderungen) jegliche lebensverlängernden Maßnahmen 
ausschließen. Ob Verfügungen dieser Art zum Zeitpunkt der Entscheidung als 
rational und sinnvoll angesehen werden sollten und was für Motive dahinter-
stehen, sei an dieser Stelle erst einmal außen vor gelassen. Auf jeden Fall fin-
den sich Verfügungen dieser Art durchaus auch in der Praxis, und das zum 
Teil auch bei Personen, die eine gründliche ärztliche Aufklärung erhalten ha-
ben.11 Damit stellt sich die Frage, wie vorzugehen ist, wenn eine Person mit ei-
ner solchen Verfügung zwar an dementiellen Einschränkungen leidet, aber an-
sonsten ausgesprochen zufrieden und glücklich wirkt. Ähnliches gilt in Bezug 
auf Fälle, in denen Menschen aus religiösen Gründen bestimmte Maßnahmen, 
wie etwa Bluttransfusionen ausgeschlossen haben. In solchen Fällen mag man 
durchaus den Standpunkt vertreten, dass eine entsprechende Verfügung in dem 
Sinne „selbstschädigend“ ist, dass zumindest zum Zeitpunkt ihrer Umsetzung 
ein klarer Konflikt zwischen Selbstbestimmungsrecht und individuellem Wohl 
vorliegt.12 Und damit stellt sich die Frage, wie mit Fällen dieser Art umgegan-
gen werden sollte.
8 Dworkin 1994, S. 303–330. Allerdings gibt es doch Hinweise darauf, dass auch Dworkin in Ext-

remfällen (etwa bei starken Schmerzen) bereit wäre, von der reinen, strengen Befolgung von Pati-
entenverfügungen abzurücken. Siehe dazu Dresser 1995, S. 35.

9 Rhoden 2009, S. 451.
10 Es geht hier ausschließlich um Verfügungen, deren Gültigkeit nicht aufgrund von Aufklärungsde-

fiziten oder eingeschränkter Einwilligungsfähigkeit zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung 
ohnehin fragwürdig ist. Wie in 1.1 näher ausgeführt werden soll, wäre dies selbstverständlich ein 
eigener, unabhängiger Grund, einer Patientenverfügung die Bindungskraft abzusprechen.

11 Für diesen Hinweis bin ich Prof. Georg Marckmann zu Dank verpflichtet.
12 Im Rahmen dieser Arbeit wird zwischen „Selbstschädigung“ und „Verzicht auf einen Nutzen“ 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


12

HEVELKE

Bei der Beantwortung dieser Frage macht es einen erheblichen Unter-
schied, ob ein paternalistisch13 gerechtfertigtes Zuwiderhandeln gegen die An-
weisungen einer Patientenverfügung kategorisch ausgeschlossen werden kann 
oder nicht. Ersteres würde den Umgang mit Fällen dieser Art sehr erleichtern, 
gleichzeitig wäre es aber begründungsbedürftig. Schließlich kann ein völliger 
Ausschluss jedes paternalistischen Zuwiderhandelns gegen gültige Patienten-
verfügung nicht mit einem bloßen Verweis auf das Selbstbestimmungsrecht be-
gründet werden. Paternalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht sind 
zwar immer rechtfertigungsbedürftig, sie sind aber nichtsdestoweniger in ver-
schiedenen Kontexten etablierter Teil staatlicher Praxis. Dies gilt nicht nur in 
Bezug auf einen „weichen“ Paternalismus, der sich gegen einwilligungsunfähige 
Personen richtet, sondern auch für „harte“ paternalistische Maßnahmen, von 
denen voll zurechnungs-, geschäfts- und einwilligungsfähige Erwachsene be-
troffen sind. Beispiele hierfür sind etwa die Gurtpflicht beim Autofahren, die 
Rezeptpflicht bei vielen Medikamenten sowie die Kriminalisierung der Tötung 
auf Verlangen oder des Handels mit verschiedenen Rauschmitteln.14 Ein (wenn 
auch vielfach indirekter) Paternalismus, der die Betroffenen aber nichtsdesto-
weniger erheblich in ihrer Entscheidungsfreiheit einschränkt, ist in all diesen 
Fällen etablierter und vielfach auch weitgehend akzeptierter Teil unserer gegen-
wärtigen Praxis. Vor diesem Hintergrund lässt sich ein völliger Ausschluss eines 
paternalistischen Zuwiderhandelns gegen die Anweisungen einer Patientenver-
fügung nicht lediglich mit einem Verweis auf das Selbstbestimmungsrecht oder 
das Autonomieprinzip rechtfertigen.15 

Diese Frage des Umgangs mit klar selbstschädigenden Patientenverfügun-
gen steht im Zentrum der Auseinandersetzung mit der Institution der Patien-
tenverfügung im Rahmen dieser Arbeit. Dabei geht es vor allem darum, ob es 
hinreichende Gründe gibt, paternalistische Eingriffe in die Anweisungen ei-
ner Patientenverfügung kategorisch auszuschließen. Falls dies nicht der Fall 

nicht weiter unterschieden.
13 Als paternalistisch bezeichnet man Eingriffe in den Willen eines Menschen zum Schutz von des-

sen eigenem Wohl. Eine Regel/Behandlungspraxis muss dabei nicht notwendigerweise dem expli-
ziten Willen des Betroffenen im jeweiligen Einzelfall widersprechen, um paternalistisch zu sein. Es 
reicht aus, dass der Wille des Betroffenen irrelevant oder zumindest gegenüber dem Schutz seines 
Wohls zweitrangig ist. 

14 Weitere Beispiele finden sich bei Dworkin. Wie dieser allerdings auch anführt, ist es schwierig, 
„reine“ Beispiele für staatlichen Paternalismus zu finden, da sich für solche Maßnahmen vielfach 
auch anderweitige Gründe anführen lassen. „Thus, for example, it may be that the original legisla-
tion requiring motorcyclists to wear safety helmets was introduced for purely paternalistic reasons. 
But the Rhode Island Supreme Court recently upheld such legislation on the grounds that it was ‚not 
persuaded that the legislature is powerless to prohibit individuals from pursuing a course of conduct 
which could conceivably result in their becoming public charges, thus clearly introducing reasons of a 
quite different kind. I regard this decision as being based on reasoning of a very dubious nature, but 
it illustrates the kind of problem one has in finding examples.“ Dworkin 1983, S. 20.

15 Natürlich kann die Legitimität harter paternalistischer Eingriffe auch prinzipiell infrage gestellt 
werden. Im Rahmen dieser Arbeit wird aber davon ausgegangen, dass unsere etablierte diesbezüg-
liche Praxis nicht auf einem grundsätzlichen Irrtum beruht. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


13

EINLEITUNG

ist, würde es die Fragen des angemessenen Umgangs mit einwilligungsunfähi-
gen Kranken noch einmal komplexer machen. So müssten wir uns unter ande-
rem damit auseinandersetzen, wie das Vorliegen eines solchen Konfliktes von 
Selbstbestimmung und Patientenwohl bei bestimmten Arten von Patientenver-
fügungen möglichst objektiv festzustellen ist und wie groß dieser Konflikt sein 
muss, damit paternalistische Eingriffe in diesem Bereich gerechtfertigt sind. 

Bei der Diskussion des mutmaßlichen Willens im Rahmen dieser Arbeit 
stellt sich dagegen eine sehr viel grundsätzlichere Frage. Hier geht es primär 
darum, wie dieser Behandlungsmaßstab für den Umgang mit einwilligungs-
unfähigen Kranken grundsätzlich legitimiert werden kann. Gerade wenn der 
mutmaßliche Wille bei Behandlungsentscheidungen für einwilligungsunfähi-
ge Kranke stärker gewertet werden soll als unmittelbare Urteile zum Patienten-
wohl, ist eine solche grundsätzliche Rechtfertigung kaum verzichtbar. In der 
medizinethischen Literatur findet sich diesbezüglich bemerkenswert wenig; der 
Fokus der Debatte liegt meist auf den praktischen Schwierigkeiten dabei, den 
mutmaßlichen Willen akkurat zu bestimmen. Die grundsätzliche Rechtferti-
gung des mutmaßlichen Willens wird dagegen meist vernachlässigt, wobei viel-
fach ohne weitere Begründung davon ausgegangen wird, dass der mutmaßliche 
Wille in irgendeiner Form von dem Autonomieprinzip abgedeckt ist.16 Auf den 
ersten Blick mag das auch naheliegen, eine offenkundige Wahrheit ist es aber 
auf keinen Fall. So ist von Kritikern dieser Position darauf hingewiesen worden, 
dass das Autonomieprinzip normalerweise Entscheidungen schützt. Und eine 
echte Entscheidung ist etwas sehr anderes als Vermutungen Dritter darüber, wie 
der Betroffene in diesem Fall entschieden hätte.17 

Vor diesem Hintergrund soll im Rahmen der vorliegenden Arbeit unter-
sucht werden, ob und inwiefern sich der mutmaßliche Wille als Behandlungs-
maßstab für den Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken rechtfertigen 
lässt. Dabei werden verschiedene mögliche Rechtfertigungsgrundlagen in Er-
wägung gezogen. Neben unterschiedlichen Elementen des Autonomieprinzips 
und perfektionistischen18 Überlegungen spielt dabei insbesondere die These 
der Existenz überlebender Interessen19 eine wichtige Rolle. Eine überzeugende 
Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens als Entscheidungsmaßstab für den 
Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken erweist sich dabei als bemer-
kenswert schwierig. 

16 Zu dem Problem mangelnder Begründung dieser Annahme siehe auch Broström und Johansson 
2007, S. 8.

17 Siehe etwa Dresser 1992, S. 74–75.
18 Perfektionistische Positionen gehen davon aus, dass bestimmte materielle und immaterielle Güter 

einen intrinsischen und objektiven Wert haben und deshalb für das menschliche Wohl von Be-
deutung sind. Siehe dazu etwa Couto 2014, S. 23–26.

19 Siehe dazu etwa Davis 2006, S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


14

HEVELKE

II. Autonomiebegriff und Selbstbestimmung

Bis zu diesem Punkt sind die Begriffe Autonomie und Selbstbestimmung, Auto-
nomieprinzip und Selbstbestimmungsanspruch nicht explizit voneinander ab-
gegrenzt worden. Da gerade die Verwendung des Autonomiebegriffs in Medizi-
nethik und Moralphilosophie nicht ganz einheitlich ist, lohnt es sich, darauf an 
dieser Stelle konkreter einzugehen. 

Grundsätzlich lassen sich zwei verschiedene Traditionen in der Verwen-
dung des Autonomiebegriffes unterscheiden,20 die für das Autonomieprinzip 
beide von Bedeutung sind. Auf der einen Seite steht der Begriff der Autono-
mie, wie er im Zentrum der modernen Medizinethik steht. Diese Autonomie 
hat ihre Wurzeln eher in der Millschen Freiheit (liberty) als in dem ursprüng-
lich von Kant geprägten Begriff der Autonomie.21 Autonomie in diesem ersten 
Sinne äußert sich vor allem in einer nach außen gerichteten Abwesenheit von 
Fremdkontrolle – sei es durch Zwang oder durch Manipulation.22 Aus der Auto-
nomie in diesem ersten Sinne ergeben sich starke Schutzansprüche – es besteht 
also ein Recht auf Schutz vor Fremdkontrolle. Hierunter fällt unter anderem das 
Recht auf Selbstbestimmung, welches sowohl im medizinethischen Kontext als 
auch außerhalb dessen von Bedeutung ist. Menschen haben im Grundsatz ei-
nen Anspruch darauf, selbst über ihre Körper und ihre Handlungen zu verfü-
gen. Einschränkungen dieses Rechts sind zwar vielfach unverzichtbar (so en-
det mein Recht darauf, meine Faust frei bewegen zu können, grundsätzlich an 
der Nase meiner Mitmenschen), bedürfen aber grundsätzlich einer Rechtferti-
gung. Zusätzlich liefert der Anspruch auf Schutz vor Fremdkontrolle aber auch 
einen Grund für die Aufklärungsstandards des informed consent und begrün-
det normative Bedenken in Bezug auf verschiedene Anwendungsbereiche von 
nudging.23

Gerade das Selbstbestimmungsrecht ist allerdings an gewisse Bedingun-
gen in Bezug auf die geistigen Fähigkeiten des Betroffenen (Einwilligungsfä-
higkeit) geknüpft. Wenn der gesunde Erwachsene dazu gezwungen wird, sich 
impfen zu lassen, verletzt dies seine Autonomie. Für Säuglinge gilt dies hinge-
gen sicherlich nicht. Eine genauere Diskussion der Bedingungen der Einwilli-
gungsfähigkeit würde an dieser Stelle zu weit vom Thema wegführen. Aber die 
Einordnung eines Menschen als einwilligungsunfähig ist in vielen Fällen sicher-
lich ohne weiteres möglich und nachvollziehbar. Der durchschnittliche, geistig 
gesunde Erwachsene ist zweifellos einwilligungsfähig. Gleichzeitig gibt es aber 

20 Diese Einteilung entspricht im Übrigen auch der Teilung der praktischen Autonomie in eine Au-
tonomie des Willens und Handelns wie man sie etwa bei Baumann findet. Baumann 2000, S. 133.

21 Jennings 2009, S. 73.
22 Beauchamp und Childress 2013, S. 101.
23 Siehe dazu die Debatte um „nudging“ bei Cohen 2013, S. 5; Swindell Blumenthal-Barby 2013, S. 31; 

Hausman und Welch 2010, S. 130.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


15

EINLEITUNG

auch Fälle, in denen die Betroffenen aufgrund von dementiellen Veränderun-
gen, geistigen Behinderungen oder geringem Alter die grundsätzliche Diagnose 
oder die verschiedenen Behandlungsmöglichkeiten und ihre möglichen Konse-
quenzen auch bei ernsthaft bemühten und wiederholten Erklärungsversuchen 
durch Ärzte nicht einmal ansatzweise verstehen können. In solchen Fällen ist es 
sicherlich sinnvoll, den Betroffenen die Einwilligungsfähigkeit abzusprechen. 
Zwischen diesen sehr klaren Fällen liegt offensichtlich eine relativ breite Grau-
zone, weshalb die genaue Festlegung der Grenzlinie der Einwilligungsunfähig-
keit wichtig und ausgesprochen schwierig ist.24 Auf jeden Fall ist die Einwilli-
gungsfähigkeit eines Menschen im Grundsatz davon abhängig, ob dieser die 
notwendigen Fähigkeiten mitbringt, die zu treffende Entscheidung und ihre zu 
erwartenden Konsequenzen zumindest im Grundsatz begreifen zu können. 

Dem gegenüber steht die ursprüngliche Verwendung des Autonomiebe-
griffs im Rahmen der Moralphilosophie, welche man unter anderem bei Kant 
und Rousseau findet. Autonomie in diesem Sinne ist in erster Linie nach in-
nen gerichtet. Es geht primär um die Bedingungen dafür, dass das Wollen des 
Menschen als autonom bezeichnet werden kann. Der in diesem Sinne autono-
me Mensch ist nicht Sklave seiner Triebe, sondern wird von rationalen Ent-
scheidungen geleitet. Ein solcher Autonomiebegriff hat in vielen Kontexten eine 
hohe intuitive Plausibilität, gerade wenn er Zwängen gegenübergestellt wird, die 
mit Süchten einhergehen. Der Raucher, der todmüde und durchgefroren bei 
Nacht und Regen noch einmal zwanzig Minuten zum nächsten Zigarettenau-
tomat läuft, ist in seinem Wollen (vermutlich) nicht autonom und mag sich ge-
nau deshalb auch über sich und seine Sucht ärgern.25 Bei vielen Autoren der mo-
dernen Medizinethik finden sich nach wie vor deutliche Spuren des kantischen 
Autonomiebegriffs – vor allem in Form eines Ideals der Autonomie, wobei die 
genauen Kriterien des ideal autonomen Wollens nach wie vor Gegenstand kon-
troverser Debatten sind.26 Grob umrissen sind autonome Entscheidungen dem-

24 Eine detailliertere Diskussion dieser Frage findet sich unter anderem in Beauchamp und Childress 
2013, S. 114–120; Buchanan und Brock 1989, S. 17–86.

 Zusätzlich darf nicht aus dem Auge verloren werden, dass Einwilligungsunfähigkeit vielfach kein 
konstanter Zustand ist. Die Einwilligungsfähigkeit eines Patienten kann je nach Fragestellung und 
Zeitpunkt sehr wechselhaft sein (siehe dazu Steinfath und Pindur 2013, S. 30). Gleichzeitig gibt 
es aber auch viele Patienten, die sich (zumindest in Bezug auf bestimmte für sie wichtige medizi-
nische Fragen) sehr wohl in einem Zustand konstanter Einwilligungsunfähigkeit befinden. Wenn 
im Rahmen dieser Arbeit von „einwilligungsunfähigen Kranken“ die Rede ist, bezieht sich das auf 
Fälle dieser letzten Art. Für eine prinzipielle Diskussion des normativen Status von Patientenver-
fügung und mutmaßlichem Willen scheint dies am zweckmäßigsten.

25 Autonomie in diesem Sinne wurde häufig verwendet, um Pflichten des Autonomieträgers selbst zu 
begründen – so etwa auch bei Kant. Ihm zufolge äußert sich Autonomie primär in der Befolgung 
der moralischen Gesetze, die sich der Mensch als vernünftiges Wesen selbst gibt. Diese Selbstge-
setzgebung ist aber nicht als kreativer Prozess zu verstehen; es geht vielmehr darum, die objektiven 
und universalen Gesetze der Vernunft als solche zu erkennen.

26 Siehe dazu etwa Zalta 2014. Quante betont in diesem Zusammenhang in Anlehnung an Frankfurt 
die Bedeutung einer Übereinstimmung der Entscheidungen einer Person mit den Präferenzen 
höherer Ordnung. „Let us understand personal autonomy as a second-order capacity of persons to 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


16

HEVELKE

nach solche, die rational und unaufgeregt getroffen werden; in informiertem 
Zustand und in Übereinstimmung mit den tiefer gehenden Überzeugungen 
und Werten des Entscheidenden.27 

Als Ideal ist dies sicherlich plausibel, aber es stellt sich die Frage, welche 
Konsequenzen daraus gezogen werden sollen. Sicherlich ist es sinnvoll, aus die-
sem Ideal einen Anspruch des Patienten auf Hilfestellung abzuleiten (etwa in 
Form eines Angebotes, sich vor einer Behandlungsentscheidung eingehend mit 
dem Arzt beraten zu können), auch wenn sich solche Hilfestellungen ebenfalls 
durch das individuelle Wohl rechtfertigen ließen.28 Des Weiteren spielt dieses 
Ideal auch für den Standard eine Rolle, von dem die Einwilligungsfähigkeit ei-
nes Menschen abhängig gemacht wird, wobei zwischen diesen Fragen wichtige 
Unterschiede bestehen. Es ist kein Problem, wenn die Kriterien einer idealen, 
perfekten Autonomie des Wollens so hoch gesteckt sind, dass sie nie völlig er-
reicht werden können. Im Gegensatz dazu darf der Standard der Einwilligungs-
fähigkeit auf keinen Fall so hoch sein, dass der gewöhnliche Erwachsene ihm 
nicht gerecht werden kann.29

Der Anspruch auf eine gründliche Aufklärung, die in der Medizinethik 
ebenfalls eine sehr wichtige Rolle spielt, lässt sich also sowohl aus dem Ideal der 
Autonomie30 als auch aus dem Recht auf Schutz vor kontrollierenden Einflüssen 
ableiten. Schließlich ist es aus beiden Perspektiven wünschenswert, dass sich 
der Patient bei seiner Entscheidung der medizinischen Situation, möglichen 
Behandlungsoptionen und zu erwartenden Konsequenzen in ausreichendem 
Umfang bewusst ist. Zum einen schützt dies vor Manipulation und zum ande-
ren ist es eine Hilfestellung, welche ein autonomeres Wollen ermöglicht. Gera-
de im medizinischen Kontext bedarf es deshalb einer „gleichermaßen verständli-
che[n] wie einfühlsame[n] Aufklärung über […] [die] medizinische Situation und 
die verfügbaren Behandlungsoptionen“31 durch den Arzt. Dabei ist zu beachten, 
dass es sich bei der Aufklärung nicht um eine Bedingung der Einwilligungsfä-
higkeit handelt, sondern um einen positiven Anspruch, auf den der Betroffene 

reflect critically upon their first-order preferences, desires, wishes, and so forth and the capacity to 
accept or attempt to change these in light of higher-order preferences and values. The life of a person 
is autonomous if this person has these capacities and has exercised them significantly often in the 
course of his life.“ Quante 2011, S. 598. Eine gegensätzliche Position findet sich bei Beauchamp und 
Childress 2013, S. 102–104.

27 Siehe dazu etwa Ach und Schöne-Seifert 2013, S. 44–45.
28 Das Ideal der Autonomie führt zu gewissen Überschneidungen von Autonomie und Konzep-

ten des guten Lebens. Dies liegt daran, dass eine möglichst hohe Kohärenz der zu erfüllenden 
Wünsche, Ziele oder Präferenzen eines Menschen mit seinen sonstigen Wünschen, Werten und 
Überzeugungen auch im Rahmen von wunschbasierten Konzepten des individuellen Wohls un-
verzichtbar ist. Siehe dazu Nida-Rümelin 1998, S. 173–178; Griffin 1986, S. 21–39. Die Bedeu-
tung der Kohärenz von Wünschen, Zielen und Präferenzen mit sonstigen Wünschen, Werten und 
Überzeugungen des Betroffenen wird im Übrigen auch in 3.1 noch einmal genauer diskutiert.

29 Siehe dazu etwa Beauchamp und Childress 2013, S. 114–120.
30 Siehe dazu Ach und Schöne-Seifert 2013, S. 44–45.
31 Marckmann 2011, S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


17

EINLEITUNG

zumindest im Grundsatz auch verzichten kann. Eine Ablehnung medizinischer 
Maßnahmen ist auch in Fällen zu respektieren, in denen der Patient die Aufklä-
rung durch den Arzt verweigert, und auch eine Zustimmung bei gleichzeitigem 
Verzicht auf Aufklärung ist zumindest im Grundsatz zulässig.32 

Zusätzlich verkompliziert wird die Situation dadurch, dass sich in der me-
dizinethischen Diskussion neben „Autonomieprinzip“ noch eine Reihe weite-
rer Formulierungen finden, die mehr oder minder das Gleiche bezeichnen. So 
war insbesondere zu Anfang der medizinethischen Debatte in den 70er- und 
80er-Jahren die Formulierung „Prinzip des Respekts von Personen“33 verbrei-
tet. Bei Beauchamp und Childress wurde daraus das „Prinzip des Respekts vor 
Autonomie“34. Des Weiteren wird Autonomie vielfach mit Selbstbestimmung 
gleichgesetzt,35 etwa in Form eines Prinzips der Selbstbestimmung36 oder auch 
eines Prinzips des Respekts vor der Selbstbestimmung.37 Aber auch von einem 
Selbstbestimmungsrecht38 ist immer wieder die Rede.

Welche dieser Formulierungen am sinnvollsten ist, hängt nicht unerheblich 
vom Kontext ab. So ist die Interpretation der Autonomie als „Prinzip“ absicht-
lich vage gehalten, womit der Tatsache Rechnung getragen wird, dass wir es hier 
nicht „nur“ mit einem einzelnen Recht zu tun haben, sondern mit etwas Um-
fassenderem. Wie bereits angesprochen, spielt das Selbstbestimmungsrecht (im 
Sinne eines auf die Entscheidungen gerichteten negativen Schutzrechts gegen 
Eingriffe von außen) auf jeden Fall eine wichtige Rolle. Es ist in der Medizinethik 
dabei aber eng mit einem Anspruch auf verständlich dargelegte Informationen 
verbunden und von der Existenz bestimmter kognitiver Fähigkeiten (Einwilli-
gungsfähigkeit) abhängig, die ebenfalls einer ethischen Rechtfertigung bedür-
fen. Dazu können zusätzliche Ansprüche wie das Recht auf vertrauliche Behand-
lung gesundheitsrelevanter Informationen und auf Hilfe durch den Arzt beim 
Entscheidungsprozess kommen.39 Grundlage dieser verschiedenen Elemente ist 
dabei nicht nur der Anspruch auf Schutz vor kontrollierenden Einflüssen, son-
dern auch ein Idealbild des autonomen/selbstbestimmten Menschen.40 Die Be-
schreibung als „Prinzip“ scheint dieser Diversität der Aspekte, welche im Rah-
men der Autonomie von Bedeutung sind, eher gerecht zu werden als andere, 
spezifischere Begriffe. Im Rahmen einer allgemeinen Betrachtung der Autono-
mie im Kontext der Medizinethik ist es also durchaus sinnvoll, von einem Auto-
nomieprinzip zu sprechen, das all diese Aspekte in sich vereint. 
32 Zu den Problemen eines solchen Vorgehens siehe Beauchamp und Childress 2013, S. 137.
33 Die Formulierung „Principle of respect for persons“ findet sich unter anderem in United States 

1978, S. 4–6.
34 „Principle of respect for autonomy“.
35 Ach und Schöne-Seifert 2013, S. 44.
36 Jennings 2009, S. 73.
37 Schöne-Seifert 2007, S. 128.
38 So etwa in Dworkin 1994, S. 263; Schöne-Seifert 2007, S. 41.
39 Ach und Schöne-Seifert 2013, S. 44–45.
40 Ach und Schöne-Seifert 2013, S. 44–45.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


18

HEVELKE

Die alternative Formulierung des „Prinzips des Respekts vor Autonomie“ 
hat zusätzlich den Vorteil, dass auf diese Weise begrifflich zwischen der Au-
tonomie als Zustand/Ideal und den damit verbundenen Pflichten von Dritten 
unterschieden werden kann. „Autonomie“ bezeichnet demnach einen Zustand 
bzw. ein Ideal. Die völlig autonome Person ist bei klarem Verstand, gut infor-
miert, unterliegt keinen kontrollierenden Einflüssen von Dritten etc. Tatsächli-
che Personen können diesem Ideal der Autonomie in unterschiedlichem Um-
fang entsprechen. Dem gegenüber steht der Respekt vor besagter Autonomie, 
der Pflichten Dritter bezeichnet, welche sich aus der Autonomie ergeben. In 
diese Kategorie fallen sowohl die Pflicht, die Entscheidungen einer Person zu 
respektieren, als auch die Pflicht, sie mit relevanten Informationen zu versorgen 
und sie in ihren Entscheidungsprozessen zu unterstützen.41 Der Nachteil dieser 
Formulierung liegt allerdings darin, dass zumindest nahegelegt wird, dass sich 
die im Autonomieprinzip enthaltenen Pflichten gegenüber dem Betroffenen in 
beträchtlichem Umfang durch den Respekt vor seiner Autonomiefähigkeit be-
gründen. Es ist eine Position, welche man sicherlich einnehmen kann, die aber 
auch für Befürworter eines starken Autonomieprinzips keineswegs zwingend 
ist.42 Dies ist auch der Grund, weshalb im Rahmen der vorliegenden Arbeit der 
Ausdruck des „Autonomieprinzips“ bevorzugt wird. 

Bei allen Vorteilen einer Betrachtung der Autonomie/Selbstbestimmung 
als Prinzip geht es zumindest im Zusammenhang mit der Rechtfertigung der 
Institution der Patientenverfügung aber vor allem um das im Autonomieprin-
zip enthaltene Selbstbestimmungsrecht – also um den gegen andere Personen 
gerichteten Anspruch darauf, über sein Leben, sein Handeln und seinen Kör-
per selbst entscheiden zu können. Dass ein solcher Anspruch im Autonomie-
prinzip enthalten ist, scheint offenkundig. Wenn man einen einwilligungsfähi-
gen Erwachsenen gegen seinen Willen zu einer Operation zwingt, „versündigt“ 
man sich damit nicht nur gegen ein abstraktes Prinzip, sondern verletzt zentra-
le Ansprüche des Betroffenen – unter anderem eben besagtes Recht auf Selbst-
bestimmung, welches im Autonomieprinzip enthalten ist. Da zumindest in den 
Überlegungen und Analysen der ersten beiden Kapitel vor allem das Selbst-
bestimmungsrecht eine Rolle spielt und andere Elemente des Autonomieprin-
zips in den Hintergrund treten, ist es an dieser Stelle sinnvoll, sich direkt auf 
das Selbstbestimmungsrecht zu beziehen statt gleichsam den Umweg über das 
(allgemeinere) Autonomieprinzip zu nehmen. Dies gilt gerade auch in Anbe-
tracht der Tatsache, dass der Anspruchscharakter des Selbstbestimmungsrechts 
für die Analysen des zweiten Kapitels eine ausgesprochen wichtige Rolle spielt 
– so etwa in Bezug auf die Beziehung dieses Rechts mit korrespondierenden In-
teressen.43 

41 Siehe dazu auch Ach und Schöne-Seifert 2013, S. 44–45; Faden et al. 1986, S. 8.
42 Mehr dazu in Kapitel 2.4.2.
43 Mehr zu der Beziehung von Rechten und Interessen findet sich in Kapitel 2.2.1.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


19

EINLEITUNG

Selbstverständlich ist das Selbstbestimmungsrecht auch aus dieser Perspek-
tive mit einem Anspruch auf verständlich aufbereitete Informationen verbun-
den und von dem Vorhandensein bestimmter kognitiver Fähigkeiten abhängig. 
Dazu mögen zusätzliche normativ relevante Elemente kommen, wie etwa eine 
Pflicht des Arztes, beim Entscheidungsprozess des Patienten Hilfe zu leisten. In-
sofern geht es hier im Kern um nichts anderes als um das, was auch im Rahmen 
des Autonomieprinzips geschützt werden soll – auch wenn ein spezifisches Ele-
ment dieses Prinzips im Fokus der Aufmerksamkeit steht. Wenn in den ersten 
beiden Kapiteln dieser Arbeit in erster Linie von dem Selbstbestimmungsrecht 
die Rede ist, sollte dies also vor allem als eine leichte Verschiebung der Perspek-
tive verstanden werden, welche eine genauere Analyse der hier zu behandeln-
den Fragen ermöglicht. 

III.  Historischer Hintergrund: Der medizinethische 
Paradigmenwechsel hin zur Autonomie/
Selbstbestimmung

Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts begann ein Paradigmenwechsel weg von ei-
nem rein um das Patientenwohl besorgten und vielfach stark paternalistischen 
Vorgehen hin zu einem Primat der Autonomie. Die Debatte um das normative 
Gewicht von Patientenverfügungen ist – wie so vieles in der gegenwärtigen Me-
dizinethik – stark von diesem Paradigmenwechsel geprägt.

In den Jahrhunderten zuvor war die westliche Medizinethik in erster Linie 
von der hippokratischen Tradition geprägt. Das Idealbild dieser Tradition war 
der wohlwollende, aber bestimmende Arzt, dem der vertrauensvoll gehorchen-
de Patient gegenüberstand. Der Arzt war in seinem Handeln klar an das Patien-
tenwohl gebunden. Dem Patientenwillen wurde hingegen keine eigene ethische 
Bedeutung zugemessen, auch wenn die Kooperation des Patienten natürlich von 
praktischer Bedeutung war.44 Diese Tradition dominierte im neunzehnten Jahr-
hundert auch noch in den USA, wo die Obrigkeitshörigkeit sonst eher gering 
war und Selbstbestimmung als Wert und Anspruch in Recht wie Alltagsmoral 
eine im Vergleich zu anderen Staaten relativ große Rolle spielte.45

Ins Wanken geriet diese stark paternalistische Berufsethik des Arztes erst 
im zwanzigsten Jahrhundert. Dabei spielten zum einen das relativ neue Phäno-
men von Schadensersatzforderungen aufgrund von ärztlichen Kunstfehlern in 
den USA46 und zum anderen eine Reihe von Skandalen bei der medizinischen 
Forschung an Menschen47 wichtige Rollen. Durch das vermehrte Auftreten von 

44 Will 2011a, S. 673.
45 Will 2011a, S. 672–673.
46 Will 2011b, S. 1494–1495.
47 Will 2011b, S. 1493-1494.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


20

HEVELKE

Schadensersatzforderungen wurden etablierte medizinische Praktiken, wie z. B. 
„benevolent deception“ (wohlwollende Täuschung), die historisch primär Ge-
genstand von internen medizinischen Debatten gewesen waren, auf einmal 
zum Gegenstand kritischer juristischer Prüfung. Da der Selbstbestimmungs-
anspruch im US-amerikanischen Recht Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts 
bereits tief verankert war, führte dies zu einer Serie von Urteilen, welche das 
Selbstbestimmungsrecht in der Medizin mehr und mehr stärkten. Zunächst 
kristallisierte sich dabei die Bedeutung der reinen Zustimmung des Patienten zu 
medizinischen Maßnahmen heraus.48 In den fünfziger bis siebziger Jahren ka-
men dann weitere Urteile hinzu, in welchen die zusätzliche Notwendigkeit ei-
ner angemessenen Aufklärung des Patienten betont wurde.49 

Parallel dazu kam es Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts zu einer Reihe von 
Skandalen, in denen bekannt wurde, dass Mediziner Experimente an Menschen 
durchgeführt hatten, welche in der (insbesondere US-amerikanischen) Öffent-
lichkeit als menschenverachtend und inakzeptabel angesehen wurden. Dies be-
gann mit den Enthüllungen über die Experimente von deutschen Ärzten an Ge-
fangenen in Konzentrationslagern im Rahmen der Nürnberger Prozesse. Aber 
in den folgenden Jahren wurde bekannt, dass auch US-amerikanische Ärzte an 
Obdachlosen, Waisen, Gefangenen, geistig Behinderten und Mitgliedern von 
ethnischen Minderheiten in den USA Experimente durchgeführt hatten, durch 
welche den Betroffenen zum Teil massiv geschadet wurde. Die Versuchsperso-
nen profitierten dabei vielfach in keiner Weise und waren über die Versuche 
auch nicht informiert worden. So wurden experimentelle Heilmittel gegen Dy-
senterie in Waisenhäusern getestet und Insassen von Gefängnissen und psychi-
atrischen Kliniken zu Forschungszwecken mit Malaria angesteckt. Des Weiteren 
kam es zu Experimenten wie der Tuskegee-Syphilis-Studie, bei denen potenti-
ell tödliche Krankheiten trotz vorhandenen Heilungsmöglichkeiten vorsätzlich 
nicht behandelt wurden, um ihren unbehandelten Verlauf zu studieren.50 Die-
se Skandale hatten erhebliche Auswirkungen auf das Vertrauen der US-ameri-
kanischen Bevölkerung in die Medizin als Ganzes: „A reluctance to trust resear-
chers to protect the well-being of their subjects soon turned into an unwillingness 
to trust physicians to protect the well-being of their patients.“51 

Die Abkehr der modernen Medizinethik von der primär am Patientenwohl 
orientierten (und vielfach stark paternalistischen) hippokratischen Tradition 
und die zunehmende Bedeutung der Autonomie erklären sich also nicht nur 
dadurch, dass Autonomie und Selbstbestimmung im zwanzigsten Jahrhundert 
insgesamt eine höhere Bedeutung zugemessen wurde als dies in den Jahrhun-
derten davor der Fall war. Von nicht minder großer Bedeutung waren ein zu-

48 Faden et al. 1986, S. 119–125.
49 Faden et al. 1986, S. 125–132.
50 Will 2011b, S. 1494.
51 Rothman 1991, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


21

EINLEITUNG

nehmendes Misstrauen gegenüber der medizinischen Praxis und die Erkennt-
nis, dass ärztliche Entscheidungen das Wohl ihrer Patienten durchaus auch 
verfehlen können – sei es unbeabsichtigt oder mit Vorsatz. 

Vor diesem Hintergrund ist es auch nicht verwunderlich, dass in der An-
fangsphase der medizinethischen Diskussion in der zweiten Hälfte des zwan-
zigsten Jahrhunderts erst einmal der Schutz des Selbstbestimmungsanspru-
ches des Patienten gegen paternalistische Übergriffe von Seiten der Medizin im 
Vordergrund stand.52 Es kann als Zeichen des Erfolges der Autonomie angese-
hen werden, dass sich allerdings auch bald Gegenbewegungen bildeten, welche 
vor einem übertriebenen Fokus auf die Autonomie warnten und etablierte Vor-
stellungen zu Fokus und Inhalt des Autonomieprinzips infrage stellten.53 Wie 
sich auch gerade in diesen Debatten zeigt, ist der Fokus auf die Antinomie zwi-
schen Fürsorge und Autonomie in der medizinethischen Debatte inzwischen 
beträchtlich schwächer geworden. Dies liegt sicherlich zumindest auch daran, 
dass sich die Autonomie als zentrales Prinzip der Medizinethik weitestgehend 
etabliert hat, was eine Verschiebung des Fokus ermöglicht: „Die Frage ist nicht 
mehr, ob die Autonomie des Patienten zu respektieren ist, sondern, wie dies in an-
gemessener Art und Weise geschehen kann.“54 Dies zeigt sich auch im Rahmen 
der Debatte um den normativen Status von Patientenverfügungen und mut-
maßlichem Willen. Solange die normative Bedeutung von Patientenverfügun-
gen von ihren Gegnern im Grundsatz bezweifelt wird (so etwa noch 1993 von 
der deutschen Bundesärztekammer),55 scheint sich diese Frage nahtlos in die 
Antinomie zwischen Autonomie und Fürsorge einzufügen. Sobald die normati-
ve Bedeutung von Patientenentscheidungen im Grundsatz allgemein anerkannt 
ist, werden die Fragen hingegen sehr viel differenzierter. 

So geht es etwa auf einmal um die Bedingungen personaler Identität und 
die Frage, ob der Verfasser einer Patientenverfügung und der spätere, vielleicht 
hochgradig demente Patient überhaupt noch dieselbe Person sind, wenn zwi-
schen ihnen keine Kontinuität von Erinnerungen und psychologischen Ei-
genschaften mehr besteht.56 Ein weiteres Beispiel ist die Debatte zu der Frage, 
inwiefern Patientenwohl und Selbstbestimmungsanspruch im Kontext der In-
stitution der Patientenverfügung überhaupt miteinander in Konflikt stehen. So 
begründen mit Dworkin, Davis sowie Buchanan und Brock einflussreiche Be-
fürworter der Institution der Patientenverfügung ihre diesbezügliche Position 
zumindest auch damit, dass Patientenverfügungen doch auch dem Wohl des 
späteren einwilligungsunfähigen Patienten dienlich seien. Sie argumentieren, 
dass Interessen, die auf früheren Werten und Präferenzen basieren, den Ver-

52 Marckmann 2011, S. 17.
53 Jennings 2009, S. 76.
54 Marckmann 2011, S. 17.
55 Bundesärztekammer 1993, S. A2404-A2406.
56 Dresser und Astrow 1998, S. 30. Siehe dazu auch Parfit 1984, S. 200.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


22

HEVELKE

lust geistiger Fähigkeiten „überleben“ können, auch wenn die zugrunde liegen-
den Werte und Präferenzen dem inzwischen schwer dementen Patienten nichts 
mehr bedeuten können.57 

Die aktuelle Debatte um den normativen Status von Patientenverfügung 
und mutmaßlichem Willen ist vielschichtig und komplex und reicht weit über 
einen bloßen Konflikt von Autonomie und Fürsorge hinaus. Dabei wird inzwi-
schen ein starker Fokus auf Fragen der Umsetzung und Umsetzbarkeit gelegt. 
Hier setzen etwa sowohl die Debatte um Ansätze des advance care planning58 an 
als auch kritische Stimmen wie etwa die von Fagerlin und Schneider.59 

So wünschenswert diese zunehmend differenzierte Sichtweise auch ist, dür-
fen dabei Fragen der grundsätzlichen ethischen Rechtfertigung und des ange-
messenen Umgangs mit Wertekonflikten nicht in Vergessenheit geraten. Auch 
wenn die Frage des Umgangs mit einwilligungsunfähigen Patienten nicht auf 
einen Konflikt von Fürsorge und Autonomie reduziert werden darf, kann es 
doch zu entsprechenden Konflikten kommen. Und es bedarf einer angemesse-
nen und normativ wohlbegründeten Antwort darauf, wie mit diesen Konflik-
ten umzugehen ist. Gleiches gilt für die Frage, ob und wie sich der Entschei-
dungsmaßstab des mutmaßlichen Willens grundsätzlich rechtfertigen lässt. Es 
ist sicher nicht die einzig relevante Frage, die sich diesbezüglich stellt. Aber sie 
bedarf dennoch einer überzeugenden Antwort, wenn wir an diesem Entschei-
dungsmaßstab festhalten wollen. 

IV. Patientenverfügungen in der Gesetzgebung

Der gesetzliche Status von Patientenverfügungen ist in den verschiedenen euro-
päischen und angelsächsischen Ländern recht unterschiedlich. In vielen Staaten 
der USA wurden Patientenverfügungen bereits in den siebziger und achtziger 
Jahren gesetzlich verankert.60 Im Gegensatz dazu ergibt sich in Europa bis heute 
ein sehr gemischtes Bild. Während Patientenverfügungen in England, Deutsch-
land, Spanien und einer ganzen Reihe weiterer Staaten rechtlich bindend sind, 
ist dies in anderen – unter ihnen Frankreich, Italien und Portugal – nicht oder 
nur mit beträchtlichen Einschränkungen der Fall.61 

Bezeichnend ist ebenfalls, dass sich auch die komparative Gewichtung von 
mutmaßlichem Willen und Patientenverfügung in verschiedenen Gesetzge-
bungen zum Teil erheblich unterscheidet. So steht die Patientenverfügung in 
Deutschland klar über dem mutmaßlichen Willen. Letzterer ist nur relevant, 

57 Siehe dazu Kapitel 3. 
58 Siehe dazu etwa Coors et al. 2015; Marckmann 2011, S. 29.
59 Fagerlin und Schneider 2004, S. 30–42.
60 Simon 2014, S. 4.
61 Simon 2014, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


23

EINLEITUNG

wenn keine unmittelbar auf die Behandlungssituation anwendbare Patienten-
verfügung vorhanden ist. In der Schweizer Gesetzgebung dagegen können Pa-
tientenverfügungen durch einen entsprechenden mutmaßlichen Willen in 
Zweifel gezogen werden, womit der mutmaßliche Wille effektiv über der Pati-
entenverfügung steht.62 

In Deutschland ist der Umgang mit Patientenverfügungen seit dem 1. Sep-
tember 2009 durch das Dritte Gesetz zur Änderung des Betreuungsrechts gesetz-
lich geregelt. Mit der Einführung von § 1901a BGB wurde die Patientenverfü-
gung zum primären Entscheidungskriterium für Stellvertreterentscheidungen 
zur medizinischen Behandlung von Einwilligungsunfähigen: 

„Hat ein einwilligungsfähiger Volljähriger für den Fall seiner Einwilligungs-
unfähigkeit schriftlich festgelegt, ob er in bestimmte, zum Zeitpunkt der Festle-
gung noch nicht unmittelbar bevorstehende Untersuchungen seines Gesundheits-
zustands, Heilbehandlungen oder ärztliche Eingriffe einwilligt oder sie untersagt 
(Patientenverfügung), prüft der Betreuer, ob diese Festlegungen auf die aktuel-
le Lebens- und Behandlungssituation zutreffen. Ist dies der Fall, hat der Betreuer 
dem Willen des Betreuten Ausdruck und Geltung zu verschaffen.“63 

Damit setzte sich ein Entwurf durch, den der Abgeordnete Joachim Stün-
ker und 205 weitere Abgeordnete verschiedener Fraktionen vorgelegt hatten. 
Die Geltungskraft einer Patientenverfügung ist dabei in keiner Weise von einer 
vorherigen Aufklärung durch einen Arzt oder einer notariellen Beglaubigung 
abhängig und unterliegt auch keiner zeitlichen Beschränkung. Des Weiteren 
ist die Geltungskraft der Patientenverfügung unabhängig von Art und Stadium 
möglicher Erkrankungen und es gibt keine medizinischen und pflegerischen 
Maßnahmen, die von möglichen Verboten in einer Patientenverfügung ausge-
nommen wären. Letzteres gilt auch für Maßnahmen, die in anderen Entwürfen 
der „Basisversorgung“ zugerechnet wurden. In all diesen Punkten unterschei-
det sich das Gesetz von dem schlussendlich unterlegenen Gegenentwurf von 
Wolfgang Bosbach und 50 weiteren Abgeordneten.64 

Als sekundäres Entscheidungskriterium werden in der deutschen Gesetzge-
bung die sogenannten Behandlungswünsche und der mutmaßliche Wille fest-
gelegt: „Liegt keine Patientenverfügung vor oder treffen die Festlegungen einer Pa-
tientenverfügung nicht auf die aktuelle Lebens- und Behandlungssituation zu, hat 
der Betreuer die Behandlungswünsche oder den mutmaßlichen Willen des Betreu-
ten festzustellen und auf dieser Grundlage zu entscheiden, ob er in eine ärztliche 
Maßnahme nach Absatz 1 einwilligt oder sie untersagt. Der mutmaßliche Wille 
ist aufgrund konkreter Anhaltspunkte zu ermitteln. Zu berücksichtigen sind ins-
besondere frühere mündliche oder schriftliche Äußerungen, ethische oder religiö-

62 Mona und Geth 2009, S. 157–180; Simon 2014, S. 10.
63 § 1901a BGB.
64 Deutscher Bundestag 2008.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


24

HEVELKE

se Überzeugungen und sonstige persönliche Wertvorstellungen des Betreuten.“65 
In diesem Punkt entspricht die neue Gesetzgebung der vorher bereits etablier-
ten Praxis. Entsprechende Regelungen fanden sich auch in den alternativen Ge-
setzesentwürfen.

In die Kategorie des „mutmaßlichen Willens“ fallen dem Gesetz zufolge 
(begründete) Mutmaßungen darüber, was der Betroffene gewollt hätte, wenn er 
sich mit dem Thema beschäftigt hätte. 

Dem gegenüber stehen die sogenannten Behandlungswünsche. Hier geht 
es um explizite Entscheidungen, die aber den formalen Kriterien einer Patien-
tenverfügung nicht gerecht werden. Vielleicht hat er seine Entscheidung nicht 
schriftlich festgehalten oder ist minderjährig, sich der Bedeutung und Trag-
weite seiner Entscheidung aber durchaus bewusst. In Fällen dieser Art kann 
der Bezug auf Behandlungswünsche dazu dienen, explizite (wenn auch etwa 
rein mündlich vorliegende) Entscheidungen des Betroffenen zur Anwendung 
zu bringen. Selbstverständlich gibt es dabei Probleme: Insbesondere die Ge-
fahr von fehlerhaften Erinnerungen oder vorsätzlichen Falschangaben bei der 
Übermittlung rein mündlich geäußerter Entscheidungen ist absehbar. Abgese-
hen von solchen Umsetzungsproblemen unterscheiden sich solche „Behand-
lungswünsche“ aber nicht grundsätzlich von Patientenverfügungen. Es handelt 
sich auch hier um echte, explizite Entscheidungen und dementsprechend las-
sen sich die Überlegungen, die im Folgenden in Bezug auf Patientenverfügun-
gen angestellt werden, auch auf diese übertragen. Aus diesem Grund wird die 
Rechtfertigung der Behandlungswünsche als Grundlage von Stellvertreterent-
scheidungen bei einwilligungsunfähigen Kranken in dieser Arbeit nicht geson-
dert thematisiert.

V. Vorgehen in dieser Arbeit

Im Zentrum der vorliegenden Arbeit stehen also die prinzipielle Zulässigkeit 
von paternalistisch begründeten Zuwiderhandlungen gegen die Entscheidun-
gen einer Patientenverfügung sowie die Frage der grundsätzlichen Rechtferti-
gung des mutmaßlichen Willens. Es wird dabei in erster Linie um Fälle gehen, 
in denen nicht davon auszugehen ist, dass die Betroffenen sich wieder so weit 
erholen werden, dass ihre Einwilligungsfähigkeit wieder hergestellt ist. 

Die ersten beiden Kapitel sind der Institution der Patientenverfügung gewid-
met. Obwohl der Schwerpunkt dabei auf der spezifischeren Frage der Zulässig-
keit paternalistischer Eingriffe liegt, soll im ersten Kapitel kurz die grundsätzli-
che Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das Selbstbestimmungsrecht 
thematisiert werden. In der medizinethischen Debatte zu diesem Thema sind 

65 § 1901a BGB.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


25

EINLEITUNG

verschiedene Einwände gegen das Selbstbestimmungsrecht als zentrale Recht-
fertigungsgrundlage der Institution der Patientenverfügung formuliert worden. 
Obwohl sich diese schlussendlich nicht durchgesetzt haben (und es dafür auch 
gute Gründe gibt), ist es sinnvoll, sie an dieser Stelle kurz zu rekapitulieren. 
Schließlich bildet die Debatte, ob Patientenverfügungen wirklich als selbstbe-
stimmte Entscheidungen respektiert werden sollten, den Hintergrund für die 
hier diskutierte Frage der Zulässigkeit von paternalistischen Eingriffen in die 
Entscheidungen einer Patientenverfügung.

Im zweiten Kapitel gehen die Überlegungen von dem Fazit des ersten Ka-
pitels aus, dass Patientenverfügungen zumindest im Grundsatz66 als selbstbe-
stimmte Entscheidungen akzeptiert werden sollten. Wie in I. bereits angedeutet, 
reicht dies aber nicht aus, um einen vollständigen Ausschluss paternalistischen 
Zuwiderhandelns zu rechtfertigen. Paternalistische Eingriffe in selbstbestimm-
te Entscheidungen von Menschen sind schließlich in verschiedenen Kontex-
ten etablierter und weitestgehend akzeptierter Teil unserer Praxis. Beispiele 
dafür sind etwa die Helmpflicht beim Motorradfahren oder die staatlich ver-
ordnete Verschreibungspflicht bei vielen Medikamenten.67 Vor diesem Hin-
tergrund stellt sich die Frage, wie der (etwa im deutschen Recht festgelegte) 
prinzipielle Ausschluss paternalistischer Eingriffe in die Entscheidungen einer 
Patientenverfügung zu rechtfertigen ist. Zur Beantwortung dieser Frage wird 
eine Parallele zur dominanten Stellung des Selbstbestimmungsrechts bei Pa-
tientenentscheidungen im Kontext des informed consent gezogen. Einem ein-
willigungsfähigen Erwachsenen aus paternalistischen Gründen eine Operati-
on aufzuzwingen, wäre unter allen Umständen inakzeptabel, was sich auch gut 
rechtfertigen lässt. Vier mögliche Gründe dafür werden im zweiten Kapitel die-
ser Arbeit analysiert und anschließend darauf untersucht, ob sie sich auf die In-
stitution der Patientenverfügung übertragen lassen.

Das dritte Kapitel befasst sich mit der Frage der Existenz überlebender In-
teressen, welche sowohl für die Zulässigkeit paternalistischer Zuwiderhandlun-
gen gegen Patientenverfügungen als auch für die grundsätzliche Rechtfertigung 
des mutmaßlichen Willens von beachtlicher Bedeutung ist. Abgesehen von ih-
rer Bedeutung für beide Bereiche sprechen auch der Umfang und die Komple-
xität dieser Frage dafür, ihr ein eigenes Kapitel zu widmen. In der medizinethi-
schen Diskussion zu Patientenverfügung und mutmaßlichem Willen ist vielfach 
die Position vertreten worden, dass Interessen, die auf früheren Wünschen und 
Werten der Patienten basieren, auch starke Demenz oder sogar völlige Bewusst-

66 Natürlich ist die Bindungskraft der einzelnen Patientenverfügung wie jede andere medizinische 
Entscheidung auch von bestimmten Bedingungen abhängig. So verliert eine Patientenverfügung 
deutlich an Bindungskraft, wenn der Verfasser sich weder ihrer Konsequenzen noch seiner eige-
nen diesbezüglichen Unwissenheit bewusst war, was allerdings auch bewiesen werden muss.

67 Weitere Beispiele finden sich in Dworkin 1983, S. 20. Siehe dazu auch Fußnote 14 in dieser Arbeit.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


26

HEVELKE

losigkeit „überleben“ können.68 Demnach können Menschen etwa auch dann 
noch ein Interesse am Wohl ihrer Familie haben, wenn dieses ihnen aufgrund 
fortschreitenden neurologischen Verfalls nichts mehr bedeutet und nichts mehr 
bedeuten kann. Falls solche „überlebenden Interessen“ wirklich existieren, hät-
te dies für das normative Gewicht von Patientenverfügung und mutmaßlichem 
Willen erhebliche Bedeutung. Auf der einen Seite ließe sich der von Kritikern 
der Patientenverfügung und des mutmaßlichen Willens attestierte Konflikt zwi-
schen früherem Wollen/früheren Interessen des Patienten und aktuellen Inter-
essen69 damit beilegen oder zumindest reduzieren. Auf der anderen Seite wür-
de die Existenz von überlebenden Interessen eine Rechtfertigungsgrundlage für 
den mutmaßlichen Willen als Entscheidungsmaßstab für den Umgang mit ein-
willigungsunfähigen Kranken liefern, woran es, wie im vierten Kapitel genauer 
darstellt wird, mangelt. Nun stellt sich die Frage, ob die Existenz solcher „über-
lebenden Interessen“ wirklich plausibel begründet werden kann. Mögliche An-
sätze sind dabei Begründungen in Analogie mit unserer Interessenzuschrei-
bung bei Toten sowie kasuistische Begründungsansätze. Zusätzlich müsste der 
Widerspruch aufgelöst werden, der zwischen der These der Existenz von über-
lebenden Interessen und unserer Praxis der Interessenzuschreibung bei gesun-
den Erwachsenen zu stehen scheint. Normalerweise gehen wir schließlich nicht 
davon aus, dass frühere Wünsche und Werte eines Menschen, die für sein Den-
ken und Fühlen inzwischen jede (direkte und indirekte) Bedeutung dauerhaft 
verloren haben, für seine aktuellen und künftigen Interessen noch von Bedeu-
tung wären. Der dringende Wunsch, eine Familie zu gründen, ist nur so lan-
ge von Bedeutung für das Wohl einer Person, wie dieser Wunsch noch einen 
Einfluss auf ihr Denken und Fühlen hat (oder er besagten Einfluss absehbarer-
weise wiedererlangen dürfte). Die diesbezüglichen Argumentationslinien von 
Verfechtern der Existenz von überlebenden Interessen werden in den verschie-
denen Teilkapiteln des dritten Kapitels nachgezeichnet und kritisch beleuch-
tet. Da die genaue Bedeutung und Verwendung des Interessenbegriffes in die-
sem Zusammenhang etwas unklar beziehungsweise wechselhaft zu sein scheint, 
wird im Vorfeld auch dieser Punkt untersucht. 

Das vierte und letzte Kapitel befasst sich schließlich mit der grundsätzli-
chen Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens als Entscheidungsmaßstab für 
die Behandlung von einwilligungsunfähigen Kranken. Dabei geht es um Fälle, 
in denen der Patient im Vorfeld keine Entscheidungen getroffen hat, aber ge-
nug von seinen allgemeinen Präferenzen, Werten und Inklinationen bekannt 
ist, um begründete Vermutungen darüber anzustellen, wie er in der aktuellen 
Situation entscheiden würde, wenn er für kurze Zeit „aufwachen“ würde. Im 
Rahmen des vierten Kapitels werden verschiedene Legitimationsansätze dieses 

68 So etwa Dworkin 1994, S. 277; Davis 2006, S. 18.
69 Siehe etwa Dresser und Robertson 2009, S. 440; Robertson 1991, S. 6–9.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


27

EINLEITUNG

Behandlungsmaßstabs untersucht. Der erste Ansatz ist dabei die Legitimation 
über den Respekt vor dem Patienten, der zweite die Legitimation durch die in 
Einführungskapitel II. bereits dargestellten verschiedenen Elemente des Auto-
nomieprinzips.70 Im Anschluss daran wird auch eine mögliche Rechtfertigung 
auf Grundlage eines perfektionistischen Ideals der Autonomie im Sinne von 
Autorenschaft erwogen. Als Viertes wird unter Rückgriff auf die Überlegungen 
des dritten Kapitels die Möglichkeit einer Legitimation über die Interessen des 
Patienten diskutiert. Als am ehesten erfolgversprechend erweist sich aber ein 
fünfter Ansatz, der vor allem auf den Mangel an überzeugenderen Alternativen 
zum mutmaßlichen Willen verweist. Der Grund für diesen Mangel liegt darin, 
dass es gerade am Lebensende ausgesprochen schwierig ist, objektiv festzustel-
len, welches Vorgehen dem Wohl des Patienten am ehesten dient.

VI. Erkenntnistheoretische Einbettung

An dieser Stelle ist noch ein kurzer erkenntnistheoretischer Exkurs sinnvoll. 
Schließlich scheint das Vorgehen in dieser Arbeit gerade im zweiten Kapitel et-
was im Widerspruch zu dem Status zu stehen, der dem Selbstbestimmungsan-
spruch in der Medizinethik für gewöhnlich zuerkannt wird. Der Anspruch auf 
Selbstbestimmung (genauer: das Autonomieprinzip, zu dem dieser Anspruch 
gehört) wird gerade in der Medizinethik gerne als unabhängiges Prinzip ver-
standen, das nicht von übergeordneten Prinzipien oder Theorien abhängt, auch 
wenn es mit vielen von ihnen kompatibel ist.71 Das Autonomieprinzip wird also 
gerne als Ausgangspunkt der ethischen Deliberation behandelt. Es bedarf dem-
nach zwar immer wieder Spezifizierungen und muss auch gegen andere Prinzi-
pien und Rechte abgewogen werden, benötigt aber selbst keine weitere Recht-
fertigung. Ein solches Vorgehen ist vielfach auch sowohl plausibel als auch 
praktikabel: Schließlich besteht in Bezug auf die im Autonomieprinzip enthal-
tenen Ansprüche ein beträchtlich höheres Maß an Einigkeit als in Bezug auf 
alle abstrakteren Theorien, von denen sich dieses Prinzip ableiten lassen könnte. 
Zusätzlich hat sich in der medizinethischen Diskussion ohnehin weitestgehend 
die Erkenntnis durchgesetzt, dass ein erkenntnistheoretischer Fundamentalis-
mus (engl.: foundationalism) in den Regress führt und damit nicht sinnvoll ist. 

Wenn im zweiten Kapitel dieser Arbeit nach den Gründen gefragt wird, 
die im medizinethischen Kontext normalerweise für den Selbstbestimmungs-
anspruch sprechen, kann dahinter dementsprechend auch nicht die Annahme 
stehen, dass die Autonomie von übergeordneten Prinzipien abgeleitet werden 
könne oder müsse. Auch soll nicht bezweifelt werden, dass das Autonomieprin-

70 Siehe Einleitungskapitel II. 
71 „[T]he principle of autonomy is presented as a middle-range principle, not dependent upon any single 

more general or abstract ethical theory and compatible with many.“ Jennings 2009, S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


28

HEVELKE

zip zu den stärksten und belastbarsten Elementen unseres Überzeugungssys-
tems gehört. 

Diese scheinbare Spannung lässt sich, wie im Folgenden aufgezeigt werden 
soll, im Rahmen einer pragmatistisch-kohärentistischen Position auflösen, wo-
bei die hier skizzierten Überlegungen primär auf den diesbezüglichen Positio-
nen von Nida-Rümelin basieren. Es handelt sich um eine Form des Kohärentis-
mus, die stark in unseren normativen Alltagsüberzeugungen verwurzelt ist und 
sich insofern erheblich von dem unterscheidet, was etwa Beauchamp und Chil-
dress unter dem Begriff des Kohärentismus verstehen.72 

Die erste zentrale Annahme liegt dabei darin, dass es weder möglich noch 
nötig ist, aus unserem Überzeugungssystem auszusteigen, um einzelne seiner 
Teile zu begründen.73 Es ist weder nötig noch sinnvoll, nach einem obersten 
Prinzip oder Grundstein der Ethik zu suchen. Für unsere Praxis moralischen 
Begründens bedarf es lediglich eines Gefälles von Gewissheit in Bezug auf die 
verschiedenen persönlichen moralischen Überzeugungen sowie eines gewis-
sen Mindestmaßes an „interpersonelle[r] Übereinstimmung bezüglich Zentrali-
tät und Gewissheit“74 der besagten Überzeugungen. Wir begründen umstritte-
ne oder unsichere ethische Positionen mit Bezug auf jene Überzeugungen, über 
die ein höheres Maß an Konsens und Gewissheit herrscht. 

Grundlage jeder ethischen Argumentation sind die bereits bestehenden 
Überzeugungen der Mitglieder der Diskursgemeinschaft. Eine besondere Rol-
le haben dabei starke Überzeugungen, in Bezug auf die ein hohes Maß an in-
tersubjektiver Gewissheit besteht und die eine wichtige Rolle für unser alltägli-
ches Miteinander spielen. Zu diesen ethischen Überzeugungen, welche für die 
Orientierung in unserer Lebenswelt unabdingbar sind, gehören Überzeugun-
gen wie „Das wahllose Töten von Unbekannten ist inakzeptabel“, oder „Verspre-
chungen/Verträge sollen im Grundsatz eingehalten werden“. Ohne diese Über-
zeugungen wäre ein „normales“ Leben kaum möglich, wir könnten uns in der 
Gesellschaft nicht zurechtfinden. Des Weiteren besteht in Bezug auf viele dieser 
normativen Überzeugungen eine ähnlich hohe interpersonelle Gewissheit wie 
in Bezug auf empirische Überzeugungen, die wir als Wissen wahrnehmen („da 
ist ein Baum“). Überzeugungen dieser Art, die Nida-Rümelin als „lebensweltli-
ches Orientierungswissen“ bezeichnet, bedürfen erst einmal keiner Begründung, 
solange es keine guten Gründe gibt, an ihnen zu zweifeln. Ganz im Gegenteil: 
Es ist es der Zweifel an diesen Überzeugungen, welcher begründungsbedürf-
tig wäre. 

Es ist damit durchaus möglich und sinnvoll, im Rahmen ethischer Diskus-
sionen von „unseren Überzeugungen“ und Ähnlichem zu sprechen, wenn es 
um Überzeugungen geht, über die in unserer Gesellschaft große Sicherheit ver-

72 Beauchamp und Childress 2013, S. 411.
73 Nida-Rümelin 1994, S. 310.
74 Nida-Rümelin 1994, S. 314.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


29

EINLEITUNG

breitet ist. Ohne ein hohes Maß an interpersoneller Übereinstimmung wäre 
eine Praxis normativer Deliberation, wie sie sich auch in Debatten zur Medi-
zinethik immer wieder zeigt, gar nicht möglich. Die Frage der Übertragbarkeit 
auf andere Kulturen ist dabei noch ein eigenes Problem, für unsere Frage aber 
erst einmal von geringerer Bedeutung.

Die Funktion eines Austausches von Gründen zu ethischen Fragen liegt vor 
diesem Hintergrund darin, „systematische Zusammenhänge zwischen einzelnen 
Überzeugungen herzustellen und damit Ungewisseres gewisser zu machen.“75 „Be-
gründung erfolgt durch Verknüpfung unter der Voraussetzung, daß es ein Gefäl-
le der Gewißheit zwischen unterschiedlichen Propositionen gibt. Theorien bilden 
Netzwerke der Verknüpfung von Propositionen. Sie fügen einzelne Propositionen 
in einen systematischen Zusammenhang ein.“76 Auf dieser Basis können sowohl 
neue Überzeugungen als auch Zweifel an bestehenden Überzeugungen begrün-
det werden. Neue ethische Erkenntnisse und Theorien gewinnen dadurch Plau-
sibilität, dass sie in einen Begründungszusammenhang mit bestehenden Über-
zeugungen gesetzt werden. Sie sind nur gerechtfertigt, wenn sie auf der Basis 
des bestehenden Überzeugungssystems zu begründen sind. „Begründungen 
stellen systematische Zusammenhänge her zwischen Überzeugungen, die zuvor 
unverbunden nebeneinander standen. Dies ist der Ort der Theorie. Die Theorie 
beginnt nicht bei Axiomen, sondern sie bewährt sich an denjenigen Elementen 
unseres Überzeugungssystems, die uns gewisser als diejenigen erscheinen, die wir 
mit Hilfe dieser Theorie begründen wollen.“77 Besonders leicht lässt sich das an 
dem Verhältnis zwischen klaren Urteilen zu Einzelfällen und stärker theoreti-
schen Überlegungen darstellen. Bei Urteilen zu Einzelfällen besteht häufig eine 
enorme Gewissheit: „Das Töten dieses Kindes ist inakzeptabel.“ Um aber von 
diesem auf andere, möglicherweise ähnliche Probleme (z. B. Abtreibung) zu 
schließen, bedarf es, wie im Übrigen auch von Beauchamp und Childress ein-
drucksvoll dargestellt wurde, der Theorie. „[T]o move constructively from case to 
case, a recognized and morally relevant norm must connect the cases. The norm is 
not part of the facts or narrative of the cases involved; it is a way of interpreting, 
evaluating and linking cases. All analogical reasoning in casuistry requires a con-
necting norm to indicate that one sequence of events is morally like or unlike an-
other sequence in relevant respects.“78

Dies resultiert in einem Netzwerk von Überzeugungen, in dem sich Über-
zeugungen gegenseitig stützen und durch mehr oder minder komplexe Argu-
mente miteinander verbunden sind. Zu den stärksten Elementen dieses Netzes 
gehört dabei das bereits erwähnte lebensweltliche Orientierungswissen: Über-

75 Nida-Rümelin 2009, S. 200.
76 Nida-Rümelin 1994, S. 310.
77 Nida-Rümelin 2009, S. 201–202.
78 Beauchamp und Childress 2013, S. 401.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


30

HEVELKE

zeugungen, in Bezug auf die das höchste Maß an intersubjektiver Gewissheit 
besteht und die für unser alltägliches Leben von zentraler Bedeutung sind.

Gleichzeitig ist kein Bereich unserer Überzeugungen prinzipiell von Zweifel 
ausgeschlossen. „Auch die Theorie ist wie jede einzelne der Überzeugungen, die 
sie systematisiert, fallibel.“79 Dies gilt auch für Überzeugungen, die Teil unseres 
lebensweltlichen Orientierungswissens sind. „Fallibel sein heißt nichts anderes, 
als dass sie in Konflikt geraten kann mit einer überzeugenderen Theorie oder mit 
einer einzelnen Überzeugung, die wir nicht zu Gunsten der Theorie aufzugeben 
bereit sind.“80 Ein Beispiel für die Fehlbarkeit starker und gesellschaftlich wohl 
etablierter ethischer Urteile ist etwa die Bewertung der Homosexualität in nicht 
allzu weiter Vergangenheit. 

Dieser Prozess ist ein gemeinschaftlicher. Die Praxis wissenschaftlichen Be-
gründens zielt in erster Linie nicht auf die Herstellung größtmöglicher Kohärenz 
der persönlichen Überzeugungen des forschenden Individuums ab. Vielmehr 
geht es hier um den Austausch von Gründen, die Etablierung von Theorien etc. 
Der Anspruch dieser Überlegungen ist dementsprechend auch nicht der, eine 
Methode ethischer Begründung vorzuschlagen. Vielmehr handelt es sich um 
eine Analyse der bereits bestehenden Praxis des (insbesondere wissenschaft-
lichen) Begründens und Argumentierens innerhalb der Ethik. Dem Anspruch 
nach ist dieser Ansatz also vor allem „rekonstruktiv: er weist darauf hin, wie Be-
gründungen de facto vonstatten gehen.“81

Vor diesem erkenntnistheoretischen Hintergrund erklärt sich die große 
normative Kraft des Selbstbestimmungsanspruches (bzw. des Autonomieprin-
zips, zu dem besagter Anspruch gehört) im Rahmen der Medizinethik vor al-
lem aus drei Faktoren, wobei insbesondere der letzte von ihnen für uns von Be-
deutung ist: 

Erstens ist die Annahme, dass Menschen (gerade im Kontext des infor-
med consent, aber nicht nur dort) einen Anspruch auf Selbstbestimmung ha-
ben, eine Überzeugung, in Bezug auf die inzwischen eine enorm starke und 
interpersonell geteilte Gewissheit besteht. Dies gilt nicht nur in Bezug auf die 
bloße Existenz eines Anspruchs auf Selbstbestimmung, sondern auch in Be-
zug auf sein hohes normatives Gewicht. Wir sind uns sowohl sehr sicher als 
auch sehr einig, dass einwilligungsfähige Patienten einen starken Anspruch auf 
Selbst bestimmung haben, wenn entschieden werden soll, welche medizinische 
Maßnahme bei ihnen angewendet werden soll. Wenn jemand die Existenz des 
Anspruchs auf Selbstbestimmung im medizinischen Kontext ernsthaft bestrei-
ten wollte, so bräuchte er dafür schon exzellente Gründe, damit dies irgendwie 
ernst genommen werden könnte. Die grundsätzliche Existenz eines Anspru-
ches auf Selbstbestimmung von einwilligungsfähigen Patienten ist natürlich 

79 Nida-Rümelin 2009, S. 202.
80 Nida-Rümelin 2009, S. 202.
81 Nida-Rümelin 1994, S. 318.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


31

EINLEITUNG

keine ewige und notwendige Wahrheit, gehört aber wohl zu den stärksten und 
am wenigsten angefochtenen moralischen Überzeugungen der aktuellen Medi-
zinethik.

Zweitens bewährt sich diese abstrakte Überzeugung permanent an prakti-
schen Einzelfällen, in Bezug auf die unsere Urteile ebenfalls klar, stark und wei-
testgehend unumstritten sind. Wenn ein (klar einwilligungsfähiger) Patient sich 
gegen die von dem Arzt empfohlene Operation entscheidet, haben wir weder 
Zweifel noch unterschiedliche Meinungen dazu, ob man ihn nicht doch zu der 
Operation zwingen darf. 

Drittens steht die große Bedeutung, die wir der Selbstbestimmung beimes-
sen, mit unseren sonstigen normativen Überzeugungen nicht im Widerspruch. 
Ganz im Gegenteil ist sie eng in das Netz unserer Überzeugungen eingebunden. 
So bauen viele zentrale spezifischere Überzeugungen in erheblichem Umfang 
auf dem Autonomieprinzip auf. Umgekehrt finden sich auf Grundlage ande-
rer normativer Überzeugungen (die einen zum Teil ähnlich hohen und unum-
strittenen Status haben) gute Gründe dafür, dass die große Gewissheit, mit der 
wir der Selbstbestimmung ein hohes normatives Gewicht zusprechen, berech-
tigt ist. Diese teilweise auf anderen Rechten oder Werten basierenden Gründe 
können darüber hinaus nicht nur für den grundsätzlichen Status der Selbstbe-
stimmung von Bedeutung sein, sondern auch für ihre Ausformung in spezifi-
schen Anwendungsbereichen. 

Vor diesem Hintergrund steht die Position, dass das Autonomieprinzip 
(samt dem darin enthaltenen Selbstbestimmungsrecht) zu den zentralsten und 
belastbarsten ethischen Prinzipien gehört, nicht im Widerspruch zu der These, 
dass sich Stärke und Ausformung der Autonomie mit Bezug auf andere Wer-
te begründen lassen. Dies sollte nicht so verstanden werden, dass sich Selbst-
bestimmungsrecht und Autonomieprinzip aus übergeordneten Prinzipien 
ableiten würden. Selbstbestimmungsrecht und Autonomieprinzip gehören si-
cherlich zu den zentralen Pfeilern unseres moralischen Überzeugungssystems. 
Es bedeutet lediglich, dass das Selbstbestimmungsrecht wie auch das Autono-
mieprinzip, zu dem es gehört, eng in das Netz unserer normativen Überzeugun-
gen eingebunden ist und sich seine zentrale Stellung und genaue Ausformung 
zumindest auch von dem Zusammenspiel mit anderen Werten ableiten. Dies 
gilt unabhängig davon, dass Selbstbestimmungsrecht und Autonomieprinzip 
natürlich trotzdem mit besagten anderen Werten in Konflikt geraten können. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


33

1        DIE RECHTFERTIGUNG DER PATIENTENVERFÜGUNG DURCH DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

1        Die Rechtfertigung der Patientenverfügung 

durch das Selbstbestimmungsrecht

Das Prinzip der Autonomie wird im Allgemeinen als wichtigste ethische Recht-
fertigungsgrundlage der Institution der Patientenverfügung angesehen. Patien-
tenverfügungen sind demnach Entscheidungen des Patienten über seine eige-
ne Behandlung und unterliegen als solche dem Autonomieprinzip sowie dem 
darin enthaltenen Selbstbestimmungsrecht.82 Diese mittlerweile weitestgehend 
etablierte Mehrheitsmeinung wird auch in der vorliegenden Arbeit vertreten.

Nichtsdestoweniger ist der Status von Patientenverfügungen als selbstbe-
stimmte Entscheidungen zum Teil in Zweifel gezogen worden. Auch wenn hier 
nicht der Schwerpunkt der Diskussion dieser Arbeit liegt, soll im Folgenden 
kurz auf dazu formulierten Einwände eingegangen werden. Schließlich bildet 
die Annahme, dass Patientenverfügungen als selbstbestimmte Entscheidungen 
respektiert werden sollten, den Hintergrund für die im zweiten Kapitel geführ-
te Diskussion der Zulässigkeit von paternalistischen Eingriffen in die Entschei-
dungen einer Patientenverfügung.

1.1  Defizite von Patientenverfügungen in Bezug auf 
Aufklärung

Ein erster gerne vorgebrachter Kritikpunkt gegen die Institution der Patienten-
verfügung liegt darin, dass diese den informed consent-Standards, die sonst für 
medizinische Entscheidungen gelten, nicht gerecht würden.83 Der Patient muss 
bei „normalen“ Zustimmungen zu medizinischen Maßnahmen über Chancen 
und Risiken der betreffenden medizinischen Maßnahmen informiert sein und 
diese Informationen auch begreifen. Im Falle einer Vorausverfügung ist dies – 
so wird vielfach argumentiert – aufgrund der Vielzahl von Eventualitäten kaum 
möglich.84 „What diseases will occur? What will be the specific diagnosis and pro-
gnosis? What treatment options will be available, involving what chances and ris-
ks? These are questions of high importance for future decision-making, but they 
cannot be (readily) foreseen at the time when an advance directive is created.“85 

Zusätzlich wird zum Teil die Gefahr angeführt, dass Patientenverfügungen 
vielfach auf spezifischen, aber nicht explizit genannten Annahmen in Bezug 

82 Siehe dazu auch Einführungskapitel II.
83 Buchanan und Brock 1989, S. 101.
84 Davis 2009, S. 354.
85 Simon 2014, S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


34

HEVELKE

auf den zu erwartenden Zustand des Betroffenen im Falle der Einwilligungs-
unfähigkeit basieren.86 Vielleicht hat er Erfahrungen mit dem Krankheitsver-
lauf eines Angehörigen gemacht, der etwa besonders zufrieden erschien oder 
besonders gelitten hat, und ist von diesem Erlebnis in seinen Erwartungen stark 
beeinflusst. Damit besteht, so der Vorwurf, die Gefahr, dass die in der Patien-
tenverfügung getroffenen Entscheidungen auf falschen Grundannahmen basie-
ren.

Zu guter Letzt besteht auch das „Risiko“ eines medizinischen Fortschritts. 
Vormals tödliche oder schwer belastende Krankheiten können durch den me-
dizinischen Fortschritt auf einmal ohne weiteres behandelbar werden.87 Da-
mit können die in einer Patientenverfügung getroffenen Entscheidungen auf 
veralteten und damit inzwischen falschen Annahmen basieren. Vor dem Hin-
tergrund dieser Probleme wird zum Teil die Position eingenommen, dass Ent-
scheidungen im Rahmen von Patientenverfügungen den sonst üblichen Stan-
dards des informed consent nicht gerecht werden könnten.88 Und damit scheint 
es gerechtfertigt, den moralischen Status der Patientenverfügung prinzipiell in-
frage zu stellen. 

Nun sind besagte Einwände selbst nicht über alle Zweifel erhaben. Zum ei-
nen besteht das kritisierte Wissensdefizit in Bezug auf die zukünftige medizi-
nische Entwicklung des Patienten nicht in Bezug auf alle relevanten Fragen. 
Viele prinzipielle Entscheidungen über den Therapieverzicht am Lebensende 
(oder bei voraussichtlich dauerhafter Bewusstlosigkeit) erscheinen so begrenzt 
und absehbar, dass es doch möglich sein sollte, sie vorweg zu nehmen.89 Zu-
mindest solange sich Patientenverfügungen inhaltlich auf Entscheidungen be-
schränken, die dazu geeignet sind, in diesem Rahmen gefällt zu werden, soll-
te eine gründliche Aufklärung vor diesem Hintergrund durchaus möglich sein. 
So sollten Verfügungen ohnehin nicht von dem Eintritt spezifischer Erkrankun-
gen abhängig gemacht werden, sondern von dem Eintritt bestimmter Zustän-
de körperlicher und geistiger Einschränkung. Bei therapeutischen Fortschrit-
ten tritt besagte Schädigung dann schlicht nicht mehr ein oder ist reversibel.90 
Zwar bedarf es zur Vermeidung solcher Fehler einer gründlichen ärztlichen Be-
ratung, aber eine solche ist ja auch im Rahmen anderer komplizierter medizi-
nischer Entscheidungen erforderlich. Angesichts der Vielzahl unterschiedlicher 
Fallkonstellationen mag die Anwendung einer Patientenverfügung ein gewisses 

86 „Advance directives are often framed with certain implicit assumptions in mind about the expected 
condition of the patient when a treatment decision must be made.“ Buchanan und Brock 1989, S. 
105.

87 Buchanan und Brock 1989, S. 104.
88 So etwa in Fagerlin und Schneider 2004, S. 33.
89 Siehe dazu etwa Marckmann 2005, S. 333.
90 Für diesen Hinweis bin ich Prof. Georg Marckmann zu Dank verpflichtet.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


35

1        DIE RECHTFERTIGUNG DER PATIENTENVERFÜGUNG DURCH DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Maß an Interpretation erfordern,91 aber auch dies kann in der Verfügung expli-
zit gewünscht oder ausgeschlossen werden. 

Des Weiteren ist festzuhalten, dass die Notwendigkeit, unter beträchtlichen 
Unsicherheitsbedingungen Entscheidungen zu treffen, auch im Rahmen des in-
formed consent ein unvermeidbarer Teil der medizinischen Praxis ist. Jede Ope-
ration bringt Risiken mit sich, die auf das Leben des Patienten unvorhersehbare 
Folgen haben können. Ein höheres Maß an Unsicherheit macht die jeweiligen 
Entscheidungen der Betroffenen erst einmal nicht weniger bindend.92 Es bedeu-
tet nur, dass Patienten in für sie verständlicher Form über die Existenz der je-
weiligen Unsicherheiten, Risiken etc. aufgeklärt werden müssen. Dies lässt sich 
prinzipiell auch auf Patientenverfügungen übertragen. Wenn die Betroffenen 
sich nicht der Tatsache bewusst sind, dass ihre in Patientenverfügungen enthal-
tenen Anweisungen mit ihrem späteren Wohl in Konflikt stehen können, so ist 
dies zweifellos ein erhebliches Problem.93 Es müsste aber durchaus möglich sein, 
die betroffenen Patienten über die oben dargestellten Unsicherheiten beim Ver-
fassen einer Patientenverfügung im Voraus aufzuklären. Dies gilt für die Mög-
lichkeit der Entwicklung neuer medizinischer Maßnahmen ebenso wie für die 
fehlende Absehbarkeit der Zufriedenheit von Demenzkranken etc. 

Zu guter Letzt ist die Gültigkeit einer Ablehnung medizinischer Maßnahmen 
im Rahmen der medizinischen Praxis grundsätzlich nicht davon abhängig, dass 
der Patient sich informieren lässt. Der (voll einwilligungsfähige) Krebskranke 
muss keine Belehrungen über sich ergehen lassen, bevor er eine von außen be-
trachtet sinnvolle Behandlung ablehnen darf. Er ist durchaus auch berechtigt, 
sich schlicht zu weigern, sich mit seiner Krankheit auseinanderzusetzen. Sein 
Entschluss wird dadurch nicht weniger wirksam.94 Auch bei einer Zustimmung 
zu indizierten medizinischen Maßnahmen kann durchaus der Standpunkt ver-
treten werden, dass der Betroffene darauf verzichten darf, sich informieren zu 
lassen. Die Gründe, welche gegen die Möglichkeit eines solchen Verzichts auf 
Aufklärung angeführt werden, sind vor allem konsequentialistischer Natur.95 

Die Kritik, dass die Entscheidungssituation beim Verfassen einer Patienten-
verfügung in der gegenwärtigen Praxis gegenüber typischen Patientenentschei-
dungen im Rahmen des informed consent zum Teil erhebliche Defizite aufweist, 

91 Siehe dazu etwa Marckmann 2005, S. 333.
92 „[A regular will as well as a living will] is an actual choice, and a change in circumstances is simply 

the risk one runs in making future choices.“ Rhoden 2009, S. 450–451.
93 Diese Kritik findet sich etwa bei Dresser und Robertson 2009, S. 440.
94 Vgl. Beauchamp und Childress 2013, S. 110.
95 Siehe dazu Beauchamp und Childress: „[A] widespread acceptance of waivers of consent in research 

and therapeutic settings could make subjects and patients more vulnerable to those who omit consent 
procedures for convenience, which is already a serious problem in health care. […] Although each 
case or situation of waiver needs to be considered separately, there may be appropriate procedural 
responses. For example, institutions can develop rules that disallow waivers except when they have 
been approved by deliberative bodies, such as institutional review committees and hospital ethics 
committees.“ Beauchamp und Childress 2013, S. 137.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


36

HEVELKE

ist in vielen Fällen sicherlich begründet; etwa wenn Menschen ohne jede Bera-
tung oder Vorkenntnisse Vordrucke für Patientenverfügungen ausfüllen, ohne 
deren Konsequenzen wirklich abschätzen zu können. Es ist auf jeden Fall ein in-
akzeptables Defizit, wenn das Verfassen einer Patientenverfügung nicht in insti-
tutionalisierter Weise mit einem kompetenten Beratungsangebot verbunden ist. 
Allerdings handelt es sich dabei erst einmal vor allem um Defizite der institutio-
nellen Umsetzung. Ansätze des advance care planning96 können hier eine wich-
tige Lücke schließen. Darüber hinaus können Probleme dieser Art im Einzelfall 
sicherlich gute Gründe liefern, die ethische Bindungskraft der einzelnen Pati-
entenverfügung zu hinterfragen, wenn diese den Standards des informed con-
sent nicht gerecht wurde. „Just as a patient’s current choice has less moral weight 
when the patient is uninformed about the issue in question, so the moral authori-
ty of an advance directive is weakened to the extent [to which] that patient did not 
understand or foresee the medical issues that would later arise.“97 Die prinzipiel-
le Rechtfertigbarkeit der Institution der Patientenverfügung durch das Selbstbe-
stimmungsrecht wird dadurch aber nicht infrage gestellt.

1.2 Die Tendenz zur Willensänderung im Ernstfall

Ein zweiter Ansatz der Kritik an der Institution der Patientenverfügung ver-
weist auf Studien, denen zufolge zwischen den im Vorfeld geäußerten Behand-
lungswünschen von Patienten und ihren Entscheidungen im Krankheitsfalle in 
einem erheblichen Teil der Fälle gravierende Abweichungen bestehen können.98 

Die Patientenverfügung könne also nicht als zuverlässiges Indiz dafür genom-
men werden, was der Patient „wollen würde“, wenn er vorübergehend die Ein-
willigungsfähigkeit wiedererlangen könnte. 

Nun stellt sich erst einmal die Frage, wie diese Ergebnisse zu interpretie-
ren sind. Kritiker der Institution der Patientenverfügung verweisen in diesem 
Zusammenhang gerne darauf, dass sich Patientenverfügungen vielfach auf Si-
tuationen beziehen, mit denen die Verfasser der Verfügung (im Sinne des Ver-
fügenden) nie selbst konfrontiert worden sind.99 Die Zustände, auf die sich die 
Entscheidung bezieht, sind in diesen Fällen für die Betroffenen selbst völlig hy-
pothetisch. Sie können dabei auf keinerlei eigene Erfahrungen zurückgreifen. 
Aber ohne eigene Erfahrungen sei es kaum möglich zu beurteilen, was man 
etwa im Falle einer Querschnittslähmung wollen würde. Sich in die Situation ei-
nes Patienten mit schweren Hirnschädigungen zu versetzen, mag noch schwie-
riger sein. Vor diesem Hintergrund sei es problematisch, Patientenverfügungen 

96 Siehe dazu etwa Coors et al. 2015; Marckmann 2011, S. 29.
97 Davis 2009, S. 354. Eine ähnliche Position findet sich bei Buchanan und Brock 1989, S. 108.
98 Ditto et al. 2006, S. 320; Vollmann 2014, S. 38.
99 Siehe dazu etwa Fagerlin und Schneider 2004, S. 33–34.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


37

1        DIE RECHTFERTIGUNG DER PATIENTENVERFÜGUNG DURCH DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

dieselbe Bindungskraft zuzusprechen wie einer unmittelbar in der Situation ge-
troffenen Entscheidung.100 

Auf der anderen Seite finden sich in empirischen Studien auch Hinweise 
darauf, dass Patienten, die ihre Behandlungswünsche in Bezug auf lebenserhal-
tende Maßnahmen im Rahmen einer schweren Krankheit und eines längeren 
Krankenhausaufenthalts geändert haben, wenige Monate nach ihrer Entlassung 
in einem beträchtlichen Teil der Fälle zu ihrer ursprünglichen Einstellung zu-
rückkehren.101 Dies steht in einem gewissen Widerspruch zu der Interpretation, 
welche die Veränderungen der Behandlungswünsche vor allem darauf zurück-
führt, dass die Betroffenen den jeweiligen Krankheitszustand nie am eigenen 
Leib erfahren haben. Die Patienten haben in diesen Fällen schließlich sehr wohl 
die entsprechenden Erfahrungen gesammelt und kehren trotzdem nach eini-
ger Zeit zu ihren ursprünglichen Behandlungswünschen zurück. Diese empiri-
schen Beobachtungen legen eine andere Interpretation nahe. Die Unterschiede 
zwischen den im Vorfeld und im Nachhinein geäußerten Behandlungspräfe-
renzen von Patienten und ihren Behandlungswünschen oder Entscheidungen 
im unmittelbaren Krankheitsfalle ließen sich nämlich auch damit erklären, dass 
Letzterer eine akute Krise darstellt, in der die emotionale Distanz verloren ge-
hen kann. Zu dieser Interpretation scheint auch die Beobachtung zu passen, 
dass die außerhalb der Krankheit geäußerten Präferenzen für die Behandlung 
am Lebensende häufig sehr stabil sind.102 Es scheint sich bei im Vorfeld geäu-
ßerten Behandlungswünschen also vielfach um langfristig stabile Entscheidun-
gen zu handeln. Diese Beobachtungen sprechen dagegen, die Differenzen zwi-
schen im Vorfeld geäußerter Präferenz und Entscheidung im Ernstfall primär 
durch im Vorfeld bestehende Informationsdefizite zu begründen. Ebenso plau-
sibel erscheint es, die mangelnde emotionale Distanz in der akuten Krise für 
diese Differenz verantwortlich zu machen. Falls dies zutrifft, wäre die Tendenz 
zur Willensänderung im Ernstfall kein Grund, die Institution der Patientenver-
fügung zu kritisieren. Schließlich wird ein gewisses Maß an emotionaler Dis-
tanz in den meisten Kontexten für eine objektive Betrachtung der Situation als 
eher wünschenswert angesehen,103 auch wenn das natürlich auch infrage gestellt 
werden kann. 

Schlussendlich steht zu vermuten, dass beide hier skizzierten Interpretati-
onen ein Element der Wahrheit enthalten. Die Differenz zwischen den im Vor-
feld geäußerten Behandlungswünschen von Patienten und ihren Präferenzen 
und Entscheidungen im Krankheitsfalle kann sich vermutlich sowohl durch 
mangelnde eigene Erfahrung im Vorfeld als auch durch die Tendenz zu irra-
tionalem oder stark emotionalem Verhalten in der akuten Krise erklären las-

100 Siehe etwa King 1996, S. 82.
101 Ditto et al. 2006, S. 319.
102 Jox 2014, S. 77.
103 Ditto et al. 2006, S. 321.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


38

HEVELKE

sen. Beide Entscheidungssituationen gehen mit Defiziten einher: die eine mit 
einem Mangel an emotionaler Distanz, die andere mit einem Mangel an prak-
tischer Erfahrung. Keines von beiden ist jedoch ein Grund, einer Entscheidung 
die Geltungskraft abzusprechen. 

Gleichzeitig geht besagte Diskussion, wie die Unterschiede zwischen den im 
Vorfeld geäußerten Behandlungswünschen von Patienten und ihren Entschei-
dungen im Krankheitsfalle zu interpretieren sind, an dieser Stelle etwas am The-
ma vorbei. Es mag zutreffen, dass eine Patientenverfügung kein zuverlässiges 
Indiz dafür ist, was der einwilligungsunfähige Patient im Ernstfall wollen wür-
de, wenn er seine geistige Klarheit vorübergehend wiedererlangen könnte. Aber 
inwiefern ist das für den normativen Status von Patientenverfügungen als au-
tonome Entscheidung relevant? Schließlich ist der normative Status einer Ent-
scheidung als Akt der Selbstbestimmung normalerweise nicht davon abhängig, 
ob der Betroffene diese Entscheidung später vielleicht bereuen mag.104 Ganz im 
Gegenteil deckt das Selbstbestimmungsrecht explizit auch solche Entscheidun-
gen ab, die mit erheblichen Risiken verbunden sind oder bei denen sogar ab-
sehbar ist, dass sie sich als selbstschädigend erweisen werden. Und damit kann 
die Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das Selbstbestimmungsrecht 
kaum davon abhängen, ob sie dem entspricht, was der Betroffene später wol-
len würde. 

Wenn die Tendenz zur Willensänderung im Ernstfall als Argument gegen 
die Patientenverfügung vorgebracht wird, läuft diese Kritik schlussendlich vor 
allem auf den Vorwurf hinaus, dass Patientenverfügungen mit dem späteren 
mutmaßlichen Willen des Betroffenen in Konflikt stehen könnten. Der Versuch 
einer solchen kritischen Hinterfragung der Patientenverfügung auf Grundlage 
des mutmaßlichen Willens ist allerdings allein deshalb kaum sinnvoll, weil die 
Patientenverfügung als selbstbestimmte Entscheidung auf einer sehr viel soli-
deren Rechtfertigungsgrundlage steht als dies in Bezug auf den mutmaßlichen 
Willen der Fall ist. Wie im Rahmen des vierten Kapitels näher dargelegt werden 
soll, ist es erstaunlich schwer, wirklich überzeugende Begründungen des Ent-
scheidungsmaßstabs des mutmaßlichen Willens zu finden. Gerade das Autono-
mieprinzip erweist sich als überraschend wenig geeignet, als Rechtfertigungs-
grundlage des mutmaßlichen Willens zu dienen. Vor diesem Hintergrund kann 
der Status einer Patientenverfügung als autonome Entscheidung aber kaum mit 
Hinweis darauf in Zweifel gezogen werden, dass sie mit dem mutmaßlichen 
Willen des Betroffenen in Konflikt stehen kann.

Die Tendenz von Patienten, im Ernstfall ihre Meinung zu ändern, ist für 
den normativen Status der Institution der Patientenverfügung demnach nicht 
annähernd so bedeutsam wie es auf den ersten Blick erscheinen könnte. Die 
Patientenverfügung erlangt ihre normative Kraft nicht durch ihre Bedeutung 

104 Rhoden 2009, S. 450–451.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


39

1        DIE RECHTFERTIGUNG DER PATIENTENVERFÜGUNG DURCH DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

für die Vorhersage zukünftiger Präferenzen, sondern dadurch, dass es sich um 
eine autonome Entscheidung handelt, die als solche respektiert werden sollte. 
Sie kann zwar von späteren (echten) Entscheidungen revidiert werden, ist aber 
in ihrer Geltungskraft nicht davon abhängig, dass sie im Anwendungsfall dem 
entspricht, was der Betroffene vermutlich wollen würde, wenn er sein volles Be-
wusstsein vorübergehend wiedererlangen könnte.

1.3 Der Einwand der Nicht-Identität

Ein letzter Einwand gegen die Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das 
Selbstbestimmungsrecht wirft die Frage der personalen Identität auf: Handelt es 
sich bei dem Verfasser der Patientenverfügung und dem Dementen, zu dem er 
später möglicherweise wird, überhaupt noch um dieselbe Person?105 Wenn diese 
Frage verneint werden müsste, würden Patientenverfügungen damit die mora-
lische Autorität einer selbstbestimmten Entscheidung verlieren – die Patienten-
verfügung würde aus dem Bereich des Selbstbestimmungsrechts herausfallen. 
Damit ist dieser Einwand geeignet, die normative Bedeutung von Patienten-
verfügungen grundsätzlich infrage zu stellen. Positionen, die in diese Richtung 
zu gehen scheinen, finden sich unter anderem bei Dresser. „substantial memo-
ry loss and other psychological changes may produce a new person, whose connec-
tion to the earlier one could be less strong, indeed, could be no stronger than that 
between you and me. Subscribers to this view of personal identity can argue that 
[…] earlier choices lack moral authority to control what happens to […] the de-
mentia patient.“106

Zweifel an der personalen Identität zwischen früherer und aktueller Per-
son lassen sich dadurch begründen, dass ein Minimum an Kontinuität von Er-
innerungen und psychologischen Eigenschaften zumindest eine notwendige 
Bedingung der personalen Identität sei. Dresser beruft sich in diesem Zusam-
menhang auf das Identitätskonzept Parfits. Diesem zufolge müssen die Erin-
nerungen und psychologischen Eigenschaften des Betroffenen zwar nicht kon-
stant bleiben, aber es muss doch so etwas wie eine kontinuierliche Kette von 
aufeinander folgenden und sich überlappenden Eigenschaften und Erinnerun-
gen geben.107 

Wenn man von solchen oder ähnlichen Konzepten der personalen Identität 
ausgeht, kann spätestens bei Patienten mit schweren neurologischen Schäden 

105 An dieser Stelle geht es weniger um eine Identität im engen logischen Sinne als um die Frage, was 
es bedeutet, durch die Zeit hindurch zu existieren. Es geht hier also primär um eine Frage der 
menschlichen Persistenz. Wenn im Folgenden der Begriff der „personalen Identität“ verwendet 
wird, ist dies in diesem Sinne zu verstehen.

106 Dresser 1995, S. 35.
107 Parfit 1984, S. 200 Siehe dazu auch Buchanan 1988, S. 283–284.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


40

HEVELKE

wie etwa Alzheimerpatienten im späten Stadium der Erkrankung von einem 
Verlust der ursprünglichen personalen Identität gesprochen werden.108 Damit 
stellt sich aber weiterhin die Frage, welches Maß an psychologischer Kontinui-
tät wir für die Aufrechterhaltung der personalen Identität für notwendig erach-
ten. Die Positionen hierzu sind recht unterschiedlich. Während Buchanan und 
Brock zufolge ein solcher Bruch der personalen Identität erst besteht, wenn der 
neurologische Schaden so schwerwiegend ist, dass sie den Patienten nicht mehr 
als Person bezeichnen würden,109 sieht Dresser einen solchen Bruch schon sehr 
viel früher.110

Das Argument lässt sich folgenderweise rekonstruieren:
(i) Die Patientenverfügung einer Person hat keine Autorität in Bezug 

auf Entscheidungen zum Schicksal einer anderen Person.
(ii) In manchen Fällen mit schweren und irreversiblen neurologischen 

Schäden ist die psychologische Kontinuität so weit unterbrochen, 
dass die Person, welche die Patientenverfügung verfasst hat, nicht 
mehr existiert. Der zurückbleibende Patient muss damit als andere 
Person gesehen werden. 

(iii) In einem solche Fall hat die Patientenverfügung keine moralische 
 Autorität, um über das Los der zurückgebliebenen Person zu ent-
scheiden.111

Das Problem dabei liegt in der Tatsache, dass die Frage, ob A (der Patient 
vor Eintritt der neurologischen Schäden) und A* (der Patient nach Eintritt der 
neurologischen Schäden) als unterschiedliche Personen zu betrachten seien, 
nicht kontextunabhängig zu beantworten und auch nicht rein ontologischer 
Natur ist. 

Es mag Kontexte geben, in denen es sinnvoll ist, A und A* nicht mehr als 
dieselbe Person zu behandeln.112 So liegt der Gedanke etwa nahe, dass es kei-
nen Sinn macht, A* für etwas zu bestrafen, was A getan hat. Und auch für die 
ethische Bewertung von Science-Fiction-Technologien wie Teleportation oder 
Hirntransplantationen mag diese Trennlinie sinnvoll erscheinen.113 Wenn es 
möglich wäre, das Bewusstsein eines Menschen (einschließlich aller Erinne-
rungen und Persönlichkeitsmerkmale) von einem Körper in einen anderen zu 
transferieren, wäre es vermutlich sinnvoll, Urteile zur Identität des Betroffenen 
eher an einer psychologischen Kontinuität festzumachen als an einer Kontinu-
ität des Organismus. 

108 Buchanan 1988, S. 280.
109 Simon 2014, S. 12; Buchanan und Brock 1989.
110 Dresser und Astrow 1998, S. 28.
111 Diese Zusammenfassung basiert auf Buchanan 1988, S. 281–282.
112 Quante 1999, S. 373–374.
113 Parfit 1984, S. 200.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


41

1        DIE RECHTFERTIGUNG DER PATIENTENVERFÜGUNG DURCH DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

In der Tat basiert die Rechtfertigung von Ansätzen, welche die personale 
Identität von einer psychologischen Kontinuität abhängig machen, in erhebli-
chem Umfang darauf, dass sie in solchen Science-Fiction-Szenarien die plausi-
belsten Ergebnisse liefern.114

Aber während sich die psychologische Kontinuität als primäres Kriterium 
der personalen Identität an solchen Science-Fiction-Szenarien bewährt, liefert 
es in Bezug auf Anwendungsbeispiele aus unserer tatsächlichen Praxis sehr viel 
weniger plausible Ergebnisse. Dies gilt insbesondere in Bezug auf Fragen des 
Umgangs mit einwilligungsunfähigen Kranken.

Wenn es etwa um Besitzansprüche geht oder um Ansprüche gegenüber Drit-
ten, die auf engen persönlichen/familiären Beziehungen basieren, scheint das 
Fehlen einer psychologischen Kontinuität sicher nicht ausreichend, um einem 
Patienten die personale Identität mit der Person, die er vorher war, abzuspre-
chen. „Most of us judge that Grandmother, there in the ICU, is still Grandmother, 
even if she cannot recognize her family, and her temperament and cognitive abil-
ities are drastically different. We say that Grandmother has changed, not died – 
otherwise the person in the ICU would be only months or weeks old, and Grand-
mother’s estate would be in probate.“115 Ebenso wäre es auf persönlicher Ebene 
sicherlich inakzeptabel, wenn Familie und Freunde eine Trauerfeier für die alte 
Dame abhalten und die Person in der Intensivstation als Fremde behandeln 
würden, mit der sie nichts zu tun hätten. 

Ein weiteres Beispiel betrifft die berechtigte Angst vor zukünftigen Schmer-
zen. Nehmen wir an, ein Patient mit einem unheilbaren Hirntumor fürchtet 
sich (begründeter Weise) vor den Schmerzen, die gerade im Spätstadium der 
Krankheit auf ihn zukommen. Ist diese Furcht begründet? Es erscheint absurd, 
den Betroffenen in einem solchen Fall damit beruhigen zu wollen, dass der spä-
tere Patient aufgrund des zu erwartenden Verlusts der psychologischen Konti-
nuität ein in relevanter Hinsicht anderer sei und er die Schmerzen des Spätsta-
diums der Krankheit deshalb voraussichtlich gar nicht „selber“ ertragen müsse. 
Unabhängig von möglichen Veränderungen der Persönlichkeit, Verlust von 
Erinnerung, Werten etc. bleibt es selbstverständlich der Betroffene selbst, der 
Schmerzen, Angst oder Einsamkeit gegebenenfalls wird ertragen müssen. Ob 
die im Vorfeld geäußerte Furcht des Betroffenen begründet ist, hängt davon ab, 
ob schwere Schmerzen wirklich zu erwarten sind und ob es nicht doch effekti-
ve Maßnahmen gibt, diese zu unterdrücken. Fragen der psychologischen Kon-
tinuität scheinen in diesem Zusammenhang irrelevant.

Das Non-Identity-Problem stellt sich nur, solange man psychologische Kon-
tinuität als alleiniges Kriterium personaler Identität akzeptiert. Nun bewährt 
sich dieses Kriterium aber vor allem an Science-Fiction-Beispielen, scheitert 

114 Siehe dazu Olson 2016.
115 Davis 2009, S. 358; Rich 1997, S. 139.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


42

HEVELKE

aber vielfach und in sehr offenkundiger Form an der Anwendung auf Situatio-
nen, die zum gegenwärtigen Zeitpunkt tatsächliche praktische Relevanz besit-
zen. Hinsichtlich der psychologischen Kontinuität als alleinigem Kriterium per-
sonaler Identität und dem darauf basierenden Non-Identity-Problem sollte das 
Anlass zu erheblicher Skepsis sein.116

1.4 Fazit zur Rechtfertigung der Patientenverfügung durch 
das Recht auf Selbstbestimmung

Abschließend lässt sich an dieser Stelle festhalten, dass sich die Institution der 
Patientenverfügung zumindest im Prinzip ohne weiteres über den Anspruch 
auf Selbstbestimmung rechtfertigen lässt. Der einzige Einwand der im Grund-
satz geeignet gewesen wäre, dies infrage zu stellen, ist der Einwand der fehlen-
den Identität zwischen dem Verfasser der Verfügung und dem späteren Patien-
ten. Dieser erweist sich bei genauerem Hinsehen aber als wenig überzeugend. 

Im Gegensatz dazu ist die Feststellung, dass die Aufklärungssituation beim 
Verfassen von Patientenverfügungen vielfach nicht den Standards des infor-
med consent gerecht wird, sicherlich zutreffend. Hier handelt es sich aber pri-
mär um ein Defizit der Umsetzung. Defizite dieser Art sind moralisch nicht 
irrelevant und können im Einzelfall sicherlich gute Gründe liefern, den Selbst-
bestimmungscharakter und damit die Bindungskraft einer spezifischen Patien-
tenverfügung infrage zu stellen. Des Weiteren ist die Existenz solcher Defizite 
ebenfalls ein guter Grund, Institutionen zu schaffen, welche den Verfassern von 
Patientenverfügungen Zugang zu einer möglichst gründlichen und kompeten-
ten Aufklärung und Beratung garantieren. Damit kann unter anderem auch si-
chergestellt werden, dass sich Patientenverfügungen auf Fragen beschränken, 
die in diesem Rahmen sinnvoll vorweggenommen werden können. Die grund-
sätzliche Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das Selbstbestimmungs-
recht wird durch diese Umsetzungsproblematik aber nicht infrage gestellt.

Zu guter Letzt mag es auch zutreffen, dass Entscheidungen von Menschen 
im akuten Krankheitsfall häufig von dem abweichen können, was die Betrof-
fenen im Vorfeld wollten. Gleichzeitig darf diese Feststellung aber auch nicht 
überbewertet werden. Schlussendlich lässt sich daraus lediglich ableiten, dass 
auch Patientenverfügungen keinen sicheren Hinweis auf den mutmaßlichen 
Willen liefern. Für die grundsätzliche Rechtfertigbarkeit der Patientenverfü-
gung durch das Selbstbestimmungsrecht ist dies aber nicht weiter von Bedeu-
tung. 

116 Diese Kritik an einer Position, die vor allem auf Science-fiktion-Beispielen basiert, findet sich in 
sehr ähnlicher Form bei Baumann 2000, S. 184.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


43

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

2        Die Rechtfertigbarkeit paternalistischer 

Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht: 

Informed Consent und Patientenverfügun-

gen im Vergleich

2       Die Rechtfertigbarkeit paternalistischer 

Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht

Vor dem Hintergrund der Überlegungen des letzten Kapitels lässt sich also fest-
halten, dass die prinzipielle Rechtfertigung der Institution der Patientenverfü-
gung auf Grundlage des Selbstbestimmungsrechts unproblematisch ist.117 Für 
die meisten Anwendungsfälle der Institution der Patientenverfügung dürfte 
dies auch ausreichen, um eine Umsetzung dieser Patientenverfügung zu legiti-
mieren. Solange Patientenverfügungen nicht offensichtlich mit anderen zentra-
len Werten in Konflikt geraten, liefert das Selbstbestimmungsrecht hinreichend 
Gründe, um den Status der Patientenverfügung als primären Handlungsmaß-
stab zu rechtfertigen. 

Gleichzeitig stellt sich aber doch die Frage, wie mit Situationen umgegan-
gen werden soll, in denen eine Patientenverfügung sehr wohl mit anderen zent-
ralen Werten in Konflikt gerät – wobei insbesondere Konflikte mit dem Patien-
tenwohl absehbar sind. Die Ablehnung bestimmter medizinischer Maßnahmen 
im Rahmen einer Patientenverfügung kann schließlich durchaus dem Wohl des 
Betroffenen klar abträglich sein. In dieser Beziehung unterscheiden sich Patien-
tenverfügungen nicht von unmittelbareren Entscheidungen im Rahmen des in-
formed consent118, weshalb es sich anbietet, eine Parallele zwischen diesen bei-
den zu ziehen. 

Im Kontext des informed consent kann es immer wieder Fälle geben, in de-
nen eine bestimmte medizinische Maßnahme klar das zu sein scheint, was dem 
Patientenwohl am ehesten dienlich ist, und in denen darüber hinaus ein erheb-
licher Zeitdruck herrscht. Wenn der Patient in einem solchen Fall von seinem 
absoluten Vetorecht Gebrauch macht, scheint dies dem Wohl des Betroffenen 
klar abträglich zu sein, und der potentielle Schaden kann in solchen Fällen be-
trächtlich sein. Ein Zögern des Patienten mag etwa dazu führen, dass ein ag-
gressiver Tumor, der anfangs leicht zu entfernen gewesen wäre, sich ausbreitet, 

117 Dies gilt unabhängig davon, dass die Bindungskraft einer Patientenverfügung wie jede andere me-
dizinische Entscheidung auch von bestimmten Bedingungen abhängig ist. Wie bereits in Kapitel 
1.1 erwähnt, verliert eine Patientenverfügung deutlich an Bindungskraft, wenn der Verfasser sich 
weder ihrer Konsequenzen noch seiner eigenen diesbezüglichen Unwissenheit bewusst war. 

118 Der Ausdruck „im Kontext/Rahmen des informed consent“ bezeichnet hier die typische bestimm-
te Entscheidungssituation eines einwilligungsfähigen Patienten für oder gegen bestimmte medizi-
nische Maßnahmen. Siehe dazu Fußnote 6. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


44

HEVELKE

Metastasen wirft und zu einer lebensbedrohlichen Situa tion führt.119 Nichtsdes-
toweniger ist weitestgehend unbestritten, dass die Entscheidungs hoheit eines 
(einwilligungsfähigen) Patienten bei einer solchen Ablehnung quasi absolut ist 
– zumindest gegenüber paternalistischen Erwägungen.120 

Dies ist nicht selbstverständlich. Paternalistisch gerechtfertigte Eingriffe in 
das Recht auf Selbstbestimmung sind in vielen Kontexten etablierter Teil unse-
rer Praxis. Beispiele dafür sind etwa gesetzliche Beschränkungen von medizini-
schem Enhancement, die Verschreibungspflicht bei vielen Medikamenten sowie 
die Helmpflicht beim Motorradfahren. Ein weiteres Beispiel sind die gesetzli-
chen Beschränkungen der Tötung auf Verlangen. Nun sind auch diese paterna-
listischen Maßnahmen zum Teil scharf kritisiert worden – gerade im Falle der 
Legalisierung von der Tötung auf Verlangen und Suizidhilfe besteht eine hefti-
ge Kontroverse.121 Gleichzeitig lässt sich wohl annehmen, dass der Eingriff in die 
Selbstbestimmung, die mit einer Gurtpflicht beim Autofahren einhergeht, zu-
mindest weniger problematisch ist als dies bei einer staatlichen Sanktionierung 
von erzwungenen Operationen der Fall wäre – und dies würde vermutlich auch 
gelten, wenn die Art der Zwangsmaßnahme in beiden Fällen identisch wären.122 

Zum Teil lässt sich dies sicherlich dadurch erklären, dass paternalistische 
Eingriffe verhältnismäßig sein müssen. Größere Eingriffe in die Selbstbestim-
mung bedürfen einer drastischeren Gefahr für das Wohl der Betroffenen, wenn 
sie paternalistisch gerechtfertigt werden sollen. Vor diesem Hintergrund las-
sen sich relativ minimale Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht wie die 
Gurtpflicht sicherlich leichter paternalistisch rechtfertigen als weitreichendere 
Eingriffe. Im obigen Beispiel des Krebspatienten wäre eine solche Verhältnis-
mäßigkeit aber vermutlich durchaus gegeben. Der Eingriff in das Selbstbestim-
mungsrecht wäre zeitlich stark begrenzt und der abzuwendende Schaden für 
den Patienten enorm. Nichtsdestoweniger wäre eine paternalistisch begründete 
Zwangsmaßnahme hier inakzeptabel, und dementsprechend stellt sich die Fra-
ge, warum dies so ist. Weshalb sind paternalistische Eingriffe in das Selbstbe-
stimmungsrecht in manchen Kontexten wie etwa dem informed consent prin-

119 Wir gehen dabei davon aus, dass der Betroffene keinen (gut begründeten und stabilen) Sterbe-
wunsch oder Ähnliches hegt, durch den das Urteil, dass es sich hier um eine selbstschädigende 
Entscheidung handelt, möglicherweise infrage gestellt werden könnte.

120 Wie bereits in der Einleitung angemerkt, bezeichnet der Begriff des Paternalismus typischerweise 
Eingriffe in den Willen eines Menschen zum Schutz von dessen eigenem Wohl. Dabei geht es nicht 
nur um Handlungen, die gegen den expliziten Willen des Betroffenen durchgesetzt werden. Ein 
Vorgehen kann bereits als „paternalistisch“ bezeichnet werden, wenn der Wille des Betroffenen für 
das Vorgehen irrelevant oder zumindest gegenüber dem Schutz seines Wohls zweitrangig ist. 

 An dieser Stelle von primärem Interesse ist dabei der sogenannte „harte“ Paternalismus, der sich 
gegen die Entscheidungen von einwilligungsfähigen Erwachsenen richtet. Wenn im Folgenden 
von „Paternalismus“ die Rede ist, ist dabei ein solcher harter Paternalismus gemeint.

121 Siehe dazu etwa von Hirsch et al. 2010.
122 Wie bereits angesprochen, kann die Legitimität harter paternalistischer Eingriffe auch prinzipiell 

infrage gestellt werden. Im Rahmen dieser Arbeit wird aber davon ausgegangen, dass unsere etab-
lierte diesbezügliche Praxis nicht auf einem grundsätzlichen Irrtum beruht. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


45

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

zipiell ausgeschlossen und in anderen nicht? Dafür lassen sich verschiedene 
Gründe anführen, die im Rahmen dieses Kapitels eine wichtige Rolle spielen 
werden. 

Nun stellt sich auch im Zusammenhang mit der Institution der Patienten-
verfügung die Frage, wie mit klar selbstschädigenden Patientenentscheidungen 
umzugehen ist.123 In der deutschen Gesetzgebung ist eine paternalistisch moti-
vierte Zuwiderhandlung gegen anwendbare und gültige Patientenverfügungen 
nicht vorgesehen. Die Selbstbestimmung hätte damit im Kontext von Patienten-
verfügungen die gleiche absolute Dominanz gegenüber paternalistischen Ge-
generwägungen wie dies auch bei Entscheidungen im Rahmen des informed 
consent der Fall ist. Dies ist aber begründungsbedürftig – und dabei reicht es 
nicht aus, auf den Status von Patientenverfügungen als autonome Entscheidun-
gen zu verweisen. Wie bereits dargestellt, sind paternalistische Eingriffe in das 
Selbstbestimmungsrecht schließlich durchaus etablierter Teil unserer Praxis. 

Wie in diesem Kapitel noch genauer dargelegt wird, gibt es im Falle von (vor 
allem ablehnenden) Entscheidungen im Rahmen des informed consent gute zu-
sätzliche Gründe, welche die absolute Dominanz des Selbstbestimmungsrechts 
gegenüber paternalistischen Erwägungen rechtfertigen. Wenn dies zutrifft, bie-
tet es sich an zu untersuchen, ob und inwieweit sich diese Gründe auf Entschei-
dungen im Rahmen einer Patientenverfügung übertragen lassen. Falls eine 
solche Übertragung nicht gelingt, müsste der prinzipielle Ausschluss von pa-
ternalistischen Zuwiderhandlungen gegen gültige und anwendbare Patienten-
verfügungen entweder anderweitig begründet oder fallen gelassen werden. An 
dieser Stelle sei allerdings noch einmal betont, dass auch im letzteren Fall die 
Hürden für einen legitimen paternalistischen Eingriff in eine gültige Patienten-
verfügung weiterhin sehr hoch sein können. Zumindest in Fällen, in denen eine 
(gültige) Patientenverfügung klar und in erheblichem Umfang selbstschädigend 
ist, wäre eine paternalistische Zuwiderhandlung damit aber eventuell möglich. 

Praktisch relevant ist die Frage nach dem Umgang mit uneingeschränkt gül-
tigen,124 aber selbstschädigenden Patientenverfügungen vermutlich vor allem 
für religiös motivierte Anweisungen (so etwa das Verbot von Bluttransfusionen 
bei manchen Zeugen Jehovas) sowie Patientenverfügungen, welche im Falle be-
stimmter Erkrankungen (etwa ab einem gewissen Grad der Demenz) jegliche 
weiteren lebensverlängernden medizinischen Maßnahmen ablehnen. Gleichzei-
123 Der Fokus soll dabei auf solchen Fällen liegen, in denen sich die betroffenen Verfügungen nicht 

aufgrund von Aufklärungsdefiziten oder eingeschränkter Einwilligungsfähigkeit zum Zeitpunkt 
des Verfassens der Verfügung disqualifizieren lassen. Wie bereits in 1.1 erwähnt, wäre dies selbst-
verständlich ein eigener, unabhängiger Grund, einer Patientenverfügung die Bindungskraft abzu-
sprechen. 

 Zusätzlich sei auch hier nochmals darauf hingewiesen, dass im Rahmen der vorliegenden Arbeit 
nicht zwischen „Selbstschädigung“ im engeren Sinne und „Verzicht auf einen Nutzen“ unterschie-
den wird. Siehe dazu auch Fußnote 12.

124 „Gültig“ in dem Sinne, dass beim Verfassen der Verfügung keine Defizite in Bezug auf Aufklärung, 
Einwilligungsfähigkeit, Freiwilligkeit etc. vorlagen. Siehe Fußnote 122.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


46

HEVELKE

tig sind diese Fälle sehr komplex, weil die Frage, in welchem Umfang Verfügun-
gen dieser Art als selbstschädigend angesehen werden müssen, durchaus strittig 
ist. So werden viele gläubige Mitglieder der Zeugen Jehovas eine solche Verfü-
gung vermutlich nicht als selbstschädigend ansehen, sondern ganz im Gegenteil 
als Schutz der eigenen langfristigen Interessen – auch wenn diese sich in erhebli-
chem Umfang auf die Zeit nach dem Tod beziehen.125 Damit stellt sich an dieser 
Stelle die Frage, wie in Anbetracht der Glaubensfreiheit mit quasi-empirischen 
Überzeugungen dieser Art umgegangen werden sollte. Für die Frage, was für 
die Betroffenen das Beste ist, macht es jedenfalls einen erheblichen Unterschied, 
ob wir religiöse Überzeugungen dieser Art dabei akzeptieren und als Tatsache 
mit einbeziehen oder nicht. Ähnliches gilt für Patientenverfügungen, die im Fal-
le bestimmter Erkrankungen jegliche weiteren lebensverlängernden medizini-
schen Maßnahmen ablehnen. Es ist sicher zutreffend, dass solche Verfügungen 
mit einem Risiko verbunden sind, eine eigentlich noch erfüllende Existenz un-
nötig zu verkürzen. In Anbetracht der Hilflosigkeit, mit der einwilligungsunfä-
hige Patienten Ärzten, Pflegern und Betreuern ausgeliefert sind, und der nach 
wie vor bestehenden Missstände (so etwa das von de Ridder kritisierte „Fias-
ko der Schmerztherapie in Deutschland“126) ist der allgemein selbstschädigende 
Charakter einer solchen Verfügung aber zumindest zum Zeitpunkt des Verfas-
sens einer solchen Verfügung keine offenkundige und unbestreitbare Tatsache. 

Aus diesem Grund werden an dieser Stelle der Einfachhalt halber Fallkons-
tellationen herangezogen, bei denen der selbstschädigende Charakter der Pati-
entenverfügung weitestgehend unumstritten sein dürfte. Als paradigmatisches 
Beispiel wird dabei ein Szenario herhalten, in denen ein Patient in seiner Pati-
entenverfügung die Verwendung jeglicher Schmerzmedikation ausgeschlossen 
hat. Der Grund dafür mag ein ausgeprägter Selbsthass oder eine prinzipielle 
Ablehnung der „Schulmedizin“ sein. Szenarien dieser Art werden in der medi-
zinischen Praxis bestenfalls in extremen Ausnahmefällen vorkommen. Gerade 
der offenkundig selbstschädigende Charakter einer solchen Verfügung, der sie 
als Beispiel attraktiv macht, lässt eine weite Verbreitung solcher Verfügungen 
eher unwahrscheinlich werden. An dieser Stelle sind sie aber dennoch hilfrei-
che Anschauungsobjekte. Es lässt sich hier leichter untersuchen, ob Verbote im 
Rahmen einer Patientenverfügung in gleicher Weise von paternalistischen Ein-
griffen ausgeschlossen werden sollten wie dies auf ablehnende Entscheidungen 
eines Patienten im Rahmen des informed consent zutrifft. 

Falls dies zutrifft, wäre es auch für weniger absurde, aber doch umstritte-
ne Patientenverfügungen von Bedeutung. Es würde nämlich bedeuten, dass die 
normative Bindungskraft einer Patientenverfügung, die etwa im Falle bestimm-
ter Erkrankungen jegliche weiteren lebensverlängernden medizinischen Maß-

125 Siehe dazu Watch Tower Bible and Tract Society 1961, S. 55. In 3.4 wird darauf noch einmal ge-
nauer eingegangen. 

126 Ridder 2010, S. 112.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


47

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

nahmen ablehnt, nicht von der Beurteilung ihres selbstschädigenden Charak-
ters abhängt. Selbst wenn offenkundig selbstschädigende Patientenverfügungen 
sehr selten sind, macht es deshalb auch für die Praxis einen erheblichen Un-
terschied, ob ein paternalistisches Zuwiderhandeln prinzipiell ausgeschlossen 
werden sollte oder nicht.

Wenn ein einwilligungsfähiger Erwachsener es ablehnt, in eine Operation 
einzuwilligen, ist ein paternalistischer Eingriff in diese Entscheidung völlig aus-
geschlossen. Dies gilt unabhängig davon, wie klein der Eingriff ist und wie dras-
tisch die Folgen der Ablehnung für die Gesundheit des Betroffenen sind. Im 
Gegensatz dazu sind paternalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht 
in anderen Kontexten durchaus möglich – auch wenn sie natürlich weiterhin 
gerechtfertigt werden müssen. Paradigmatisch dafür ist die bereits mehrfach 
erwähnte Gurtpflicht beim Autofahren. In den folgenden Teilkapiteln 2.1 bis 
2.4 soll untersucht werden, wie sich diese absolute Dominanz des Selbstbestim-
mungsrechts über paternalistische Erwägungen im Rahmen von (vor allem ab-
lehnenden) informed consent-Entscheidungen begründen lässt. Dabei werden 
vier mögliche Begründungsansätze unterschieden, denen jeweils ein Teilkapi-
tel gewidmet ist. 

In 2.1 geht es dabei um das Zusammenspiel des Selbstbestimmungsrechts 
mit anderen deontologischen Rechten. Gerade wenn es um ablehnende Ent-
scheidungen im Rahmen des informed consent geht, steht das Selbstbestim-
mungsrecht nie alleine dar. Ein paternalistisches Zuwiderhandeln wäre vor die-
sem Hintergrund besonders problematisch, weil es immer auch weitere zentrale 
deontologische Rechte – wie etwa das Recht auf körperliche Unversehrtheit – 
verletzen würde.

In 2.2 geht es dagegen um teleologische127 Überlegungen, denen zufolge die 
Stärke von Rechten (einschließlich des Selbstbestimmungsrechtes) zumindest 
auch von dem Gewicht der von ihnen geschützten Interessen abhängig ist. Auf 
dieser Grundlage ließe sich eine besonders große moralische Bedeutung des 
Selbstbestimmungsrechts im Kontext des informed consent begründen, die eine 
(Teil-) Rechtfertigung für den Ausschluss paternalistischer Eingriffe in diesem 
Bereich liefern könnte.

127 Diese Überlegungen sind in dem Sinne „teleologisch“, als sie auf einen außerhalb des Selbstbe-
stimmungsrechts liegenden Zweck (das Wohl des Rechtsträgers) gerichtet sind. 

 Der Begriff ist an dieser Stelle klar von dem Ausdruck des Konsequentialismus abzugrenzen, auch 
wenn Letzterer auf den ersten Blick vielleicht ebenfalls naheliegt. Der Begriff des Konsequentialis-
mus bezieht sich primär auf Theorien, denen zufolge das moralisch richtige Vorgehen ausschließ-
lich von den Handlungskonsequenzen abhängig ist. Dabei geht es typischerweise um das „alles in 
allem beste“ Ergebnis – also um eine Optimierung von Weltzuständen. Typischerweise müssen 
dabei die Interessen des Individuums gegen die Interessen der Mehrheit aufgewogen werden. 

 Im Gegensatz dazu geht es in den teleologischen Überlegungen dieses Kapitels um die Interessen 
des einzelnen Menschen und deren Bedeutung für den moralischen Status individueller Rechte. 
Eine Abwägung mit den Interessen Dritter ist hier in keiner Weise vorgesehen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


48

HEVELKE

In 2.3 geht es um die These, dass eine Institutionalisierung paternalistischer 
Eingriffe in den Willen des Einzelnen nur in solchen Bereichen zu rechtferti-
gen ist, in denen das Risiko von Missbrauch oder Irrtümern bei der Anwen-
dung hinreichend gering ist. Der Ausschluss von paternalistischen Eingriffen in 
ablehnende informed consent-Entscheidungen könnte vor diesem Hintergrund 
dadurch gerechtfertigt werden, dass diese Minimalbedingung einer legitimen 
Institutionalisierung paternalistischer Eingriffe hier nicht erfüllt würde. 

In 2.4 geht es zu guter Letzt um Begründungsansätze eines Ausschlusses 
von paternalistischen Eingriffen in ablehnende informed consent-Entscheidun-
gen, welche primär auf der Würde und der Pflicht zu Respekt vor den Betroffe-
nen basieren.

Jeder dieser Ansätze wird im Folgenden näher untersucht und jeweils da-
rauf geprüft, ob er auf die Institution der Patientenverfügung übertragbar ist.

2.1 Das Zusammenspiel des Selbstbestimmungsrechts mit 
anderen deontologischen Rechten

Wenn man die Fallbereiche näher betrachtet, in denen die relative Stärke des 
Selbstbestimmungsrechtes im Vergleich zu anderen normativen Erwägungen 
(auch, aber nicht nur im Vergleich mit Formen von Paternalismus) besonders 
groß ist, so fällt ins Auge, dass der Selbstbestimmungsanspruch in den meisten 
Fällen nicht alleine steht. Wenn wir den Anspruch auf sexuelle Selbstbestim-
mung unter besonderen Schutz stellen, geht es dabei nicht nur um die Selbst-
bestimmung an sich. Mindestens ebenso wichtig ist der zusätzliche Anspruch 
auf einen besonderen Schutz der Intimsphäre. Ähnliches gilt für den Anspruch 
auf Selbstbestimmung im Kontext des informed consent, welcher es dem Betrof-
fenen unter anderem erlaubt, auch lebensnotwendige und dabei weitestgehend 
nebenwirkungsfreie Eingriffe abzulehnen. Auch hier ist nicht nur das Selbstbe-
stimmungsrecht im Spiel. Auch zusätzliche Ansprüche wie das Recht auf kör-
perliche Unversehrtheit werden verletzt, wenn dem Betroffenen medizinische 
Maßnahmen aufgezwungen werden. 

Ein möglicher Grund dafür, warum die normative Bedeutung des An-
spruchs auf Selbstbestimmung kontextbedingt so unterschiedlich sein kann, 
liegt demnach darin, dass hinter den Entscheidungen einer Person in vielen 
Kontexten nicht „nur“ der Anspruch auf Selbstbestimmung, sondern noch wei-
tere Rechte von vergleichbarer oder vielleicht sogar größerer normativer Kraft 
stehen.

Allerdings geht die Verbindung der Selbstbestimmung mit anderen Rechten 
noch sehr viel tiefer. Deontologische Rechte/Ansprüche sind konzeptuell sehr 
eng mit einem Element der Selbstbestimmung verbunden. Wir gehen grund-
sätzlich davon aus, dass „Personen, denen individuelle Rechte zugeschrieben 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


49

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

werden, die Freiheit haben, auf ihre Beachtung zu verzichten.“128. Vielfach wird 
sogar die primäre Funktion von Rechten darin gesehen, dass sie dem Recht-
sinhaber die Kontrolle über die korrespondierenden Pflichten eines anderen 
geben.129 Er kann auf das pflichtgemäße Handeln des Anderen bestehen oder 
darauf verzichten sowie bei Zuwiderhandeln eines Anderen Kompensation ver-
langen oder auch darauf verzichten.130 Als alleinstehende Definition von Rech-
ten oder primäre Beschreibung ihrer Funktion ist dieses Element der Kontrol-
le vermutlich unzureichend. Ansonsten wären Säuglinge und schwer Demente 
als Rechtsträger ausgeschlossen, was kaum plausibel erscheint.131 Darüber hin-
aus wäre es im Rahmen einer solchen Konzeption von Rechten sinnlos, über die 
Existenz von Rechten zu diskutieren, auf deren Beachtung nicht verzichtet wer-
den kann (engl. non-waivable rights). Wenn Rechte rein über die Verfügungs-
gewalt des Betroffenen definiert werden, ist ein Recht, auf dessen Anwendung 
man nicht verzichten kann, ein Widerspruch in sich.132 Auch dies wirkt kaum 
überzeugend, schließlich ist es nicht nur möglich, sinnvoll über solche „unver-
zichtbaren“ Rechte zu sprechen; sie sind auch etablierter Teil unserer Praxis. Pa-
radigmatisch dafür ist der Anspruch darauf, nicht versklavt zu werden, der auch 
einen freiwilligen Verkauf der eigenen Person in die Sklaverei ausschließt. Sol-
che Einschränkungen der Verzichtsmöglichkeit werden im Übrigen üblicher-
weise auch als etwas angesehen, das den betreffenden Anspruch stärkt.133 

Vor diesem Hintergrund kann die Funktion von Rechten sicher nicht aus-
schließlich darin gesehen werden, dass diese dem Rechtsinhaber die Kontrol-
le über die korrespondierenden Pflichten eines anderen geben. Eine vermutlich 
nicht weniger wichtige Funktion von Rechten liegt im Schutz jener Interessen, 
mit denen sie verknüpft sind.134 Wenn unsere Spezies keinen Schmerz verspüren 
und jede Verletzung innerhalb von Sekunden heilen würde, wäre die normative 
Bedeutung, die wir dem Recht auf körperliche Unversehrtheit zumessen, wohl 
kaum zu rechtfertigen. Bei allen Problemen von Rechtskonzeptionen, welche 
Rechte rein über die Verfügungsgewalt des Betroffenen zu definieren suchen, ist 
aber kaum zu bezweifeln, dass ein gewisses Maß an Verfügungsgewalt über die 
eigenen Rechte und Ansprüche ein wichtiger Teil dessen ist, was wir in unserer 
moralischen Praxis als Anspruch bzw. Recht ansehen.135 Es ist ein zentraler As-

128 Nida-Rümelin 2002, S. 395.
129 Steiner 2006, S. 463–465.
130 Hart 1982, S. 182.
131 Siehe dazu Sreenivasan 2005, S. 257.
132 Sreenivasan 2005, S. 260.
133 Sreenivasan 2005, S. 259.
134 Die Debatte zwischen Vertretern primär interessenbasierter Rechtskonzepte und primär willens-

basierter Rechtskonzepte hält bis heute an. Im Rahmen dieser Arbeit soll die Position vertreten 
werden, dass beide Elemente für eine angemessene Konzeption von Rechten von erheblicher Be-
deutung sind. Eine entsprechende Position findet sich unter anderem auch bei Sumner 1987, S. 53; 
Nida-Rümelin 2002, S. 395. 

135 Bezeichnenderweise lässt es auch die wichtigste Alternative der reinen Willens-Theorie von Rech-
ten (die Interessen-Theorie) zu, dass die Betroffenen auf die Beachtung eines Anspruchs verzich-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


50

HEVELKE

pekt unseres Verständnisses von Rechten und Ansprüchen, dass ihr Inhaber sie 
einfordern kann, dies aber nicht muss. Rechte und Ansprüche gehen (zumin-
dest normalerweise) mit einem starken Element der Kontrolle des Rechts- bzw. 
Anspruchsinhabers einher. 

Hier findet sich auch ein wichtiger Grund dafür, warum die normative Be-
deutung des Anspruchs auf Selbstbestimmung kontextbedingt so unterschied-
lich sein kann. Die Möglichkeit, Rechte einzufordern oder auf ihre Anwendung 
zu verzichten, gibt dem Betroffenen in Situationen, in denen unterschiedliche 
mit starken Ansprüchen verbundene Interessen im Konflikt miteinander ste-
hen, die Möglichkeit, sich für ein Set von Ansprüchen zu „entscheiden“ und 
den Konflikt aufzuheben. So mag etwa der Anspruch auf Erhaltung und Wie-
derherstellung der Gesundheit dem Anspruch auf körperliche Unversehrtheit 
und Schmerzvermeidung entgegenstehen. In beiden Fällen handelt es sich um 
zentrale Ansprüche des Betroffenen. Wenn der Betroffene in einer solchen Si-
tuation auf die Beachtung eines der beiden Ansprüche verzichtet und diesem 
damit (vorübergehend) seine Bindungskraft nimmt, ist für die Pflichten von 
Außenstehenden auf einmal nur noch der übriggebliebene Anspruch von Be-
deutung, welcher eingefordert wurde. Hinter der normativen Bindungskraft 
dieser Entscheidung steht dann nicht nur der Anspruch auf Selbstbestimmung 
an sich, sondern vor allem auch die normative Kraft des übriggebliebenen An-
spruchs. Jene Ansprüche, die durch die Entscheidung des Betroffenen „neutra-
lisiert“ wurden, stellen in diesem Zusammenhang kein Gegengewicht mehr dar 
(auch wenn sie selbstverständlich jederzeit reaktiviert werden können, falls der 
Betroffene seine Meinung ändert). Sie haben in Bezug auf diese Entscheidung 
jede Relevanz verloren. Dies ist vor allem deshalb von Bedeutung, weil manche 
dieser Rechte (z. B. körperliche Unversehrtheit) für sich genommen stärker er-
scheinen als das „reine“ Selbstbestimmungsrecht es wäre. 

Wenn sich ein Patient für eine medizinisch sinnvolle operative Entfernung 
eines aggressiven Tumors entscheidet, würde es nicht nur seinen Selbstbestim-
mungsanspruch, sondern auch sein Recht auf medizinische Hilfeleistung verlet-
zen, wenn ihm dies verweigert würde. Sein Recht auf körperliche Unversehrt-
heit wird durch die Operation nicht verletzt, wenn er angemessen aufgeklärt 
war und der Maßnahme zugestimmt hat. Wenn er dagegen die Operation ab-
gelehnt hat, würde es neben seinem Selbstbestimmungsrecht auch seinen An-
spruch auf körperliche Unversehrtheit verletzen, wenn die Maßnahme durch-
geführt würde. In diesem Fall wäre es sein Recht auf medizinische Hilfeleistung, 
das irrelevant geworden ist, solange er an der Entscheidung festhält, auf dessen 
Anwendung zu verzichten. Die besondere normative Kraft der Selbstbestim-

ten. Siehe dazu etwa Steiner 2006, S. 465. Davon abgesehen spricht einiges dafür, schlicht zu ak-
zeptieren, dass „individuelle Rechte […] begrifflich und normativ sowohl mit Interessen als auch mit 
Willensäußerungen verknüpft [sind].“ Nida-Rümelin 2002, S. 395. Eine ähnliche Position findet 
sich in Sreenivasan 2005, S. 257–274.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


51

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

mung in bestimmten Kontexten lässt sich demnach in erheblichem Umfang da-
durch erklären, dass in besagten Kontexten starke zusätzliche Ansprüche beste-
hen, was dem Betroffenen die Möglichkeit gibt, sie entweder einzufordern oder 
auf sie zu verzichten. 

So lässt sich auch gut erklären, weshalb Patienten auf der einen Seite ein 
absolutes Vetorecht in Bezug auf medizinische Maßnahmen einzuräumen ist, 
Forderungen nach spezifischen medizinischen Maßnahmen dagegen aber keine 
annähernd so starke normative Geltungskraft haben. Quasi jede medizinische 
Maßnahme ist mit einem gewissen Eingriff in Ansprüche wie Schutz der kör-
perlichen Unversehrtheit, Schutz vor dem Zufügen von Schmerzen etc. verbun-
den. Bei Operationen oder aggressiven Chemotherapien ist dies besonders of-
fensichtlich, das Gleiche gilt aber im Grundsatz auch etwa für Impfungen oder 
die Vergabe von Antibiotika. Selbst in Fällen, in denen das Ablehnen einer emp-
fohlenen medizinischen Maßnahme stark selbstschädigend wäre, stehen hinter 
einer solchen Verweigerung immer starke zusätzliche Ansprüche, welche die 
Selbstbestimmung stützen. Möglicherweise entgegenstehende Ansprüche, die 
sich etwa aus der Fürsorgepflicht des Arztes ergeben können, werden dabei ir-
relevant, sobald sie durch die Entscheidung des Patienten neutralisiert werden. 
Wenn sich ein Patient gegen eine medizinisch sinnvolle und notwendige Ope-
ration entscheidet, würde es nicht nur seinen Selbstbestimmungsanspruch ver-
letzen, wenn diese durch Zwang oder Täuschung dennoch durchgeführt wür-
de, sondern auch sein Recht auf körperliche Unversehrtheit. Dazu können, je 
nach Kontext, weitere Ansprüche kommen, die durch verschiedene Formen 
von Zwang oder Täuschung verletzt würden.136 Dies gilt unabhängig davon, ob 
die Entscheidung schlussendlich selbstschädigend ist oder nicht. 

Im Gegensatz dazu sind Forderungen nach einer medizinischen Maßnah-
me im Regelfall nur dann von zusätzlichen Ansprüchen gestützt, wenn sie im 
Grundsatz sinnvoll sind. Wenn sich eine Person aufgrund guter medizinischer 
Gründe für die Amputation einer Hand entscheidet, wäre die Unterlassung der 
Maßnahme nicht nur eine Missachtung ihrer Selbstbestimmung, sondern auch 
ihres Rechts auf medizinische Hilfeleistung. Wenn die Person dieselbe Entschei-
dung hingegen deshalb trifft, weil die Hand als störend und als nicht zum eige-
nen Körper gehörend empfunden wird,137 stehen neben dem „reinen“ Selbst-
bestimmungsrecht (zumindest auf den ersten Blick) keine weiteren, ähnlich 
starken Ansprüche. Damit sind aus medizinischer Sicht nicht sinnvolle Forde-
rungen nach bestimmten Behandlungen typischerweise von erheblich geringe-
rer normativer Bedeutung als entsprechende Ablehnungen – selbst wenn letz-
tere sehr viel selbstschädigender sein sollten. Hier liegt der Grund, weshalb ein 
Patient gegen vergleichbar geringfügige, aber lebensrettende Maßnahmen ein 

136 Siehe dazu etwa die Überlegungen in Kapitel 2.3.
137 Zur sog. body integrity identity disorder siehe etwa Stirn et al. 2009.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


52

HEVELKE

absolutes Vetorecht hat und haben sollte, während medizinisch nicht indizier-
ten Forderungen eines Patienten ein deutlich geringeres normatives Gewicht 
zugemessen werden kann.138

Nun stellt sich die Frage, inwieweit sich diese Überlegungen auf die Institu-
tion der Patientenverfügung übertragen lassen. Dabei geht es erst einmal dar-
um, ob die Möglichkeit des Verzichts auf die Beachtung von Ansprüchen für die 
Institution der Patientenverfügung überhaupt von Bedeutung wäre. Dies lässt 
sich zumindest grundsätzlich bejahen. Auf der einen Seite ist so gut wie jede 
medizinische Maßnahme ein Eingriff in die körperliche Unversehrtheit und 
auf der anderen Seite steht der Unterlassung einer indizierten und für die Ge-
sundheit wichtigen Maßnahme der Anspruch auf medizinische Hilfe im Krank-
heitsfalle entgegen. Dazu können weitere Ansprüche, wie der Schutz vor star-
ken Schmerzen oder der Erhalt des Bewusstseins kommen, aber diese beiden 
Ansprüche stehen eigentlich bei so gut wie jeder (indizierten) medizinischen 
Maßnahme im Konflikt miteinander. Wenn also in einer Patientenverfügung 
festgelegt wird, ob die Verwendung von Magensonden erlaubt ist, so liegt dar-
in zweifellos der Verzicht auf die Anwendung eines Anspruchs und das Einfor-
dern eines anderen. Gleiches gilt für Patientenverfügungen, in denen unter be-
stimmten Bedingungen alle lebenserhaltenden Maßnahmen untersagt werden 
– etwa wenn der Betroffene sich „im Endstadium einer unheilbaren, tödlich ver-
laufenden Krankheit befinde[t], selbst wenn der Todeszeitpunkt noch nicht abseh-
bar ist“139. 

Die Möglichkeit, auf die Anwendung bestimmter Ansprüche zu verzichten 
und andere einzufordern, wäre demnach im Rahmen einer Patientenverfügung 
ebenso wichtig wie bei unmittelbareren Patientenentscheidungen. Wenn es kei-
ne überzeugenden Gründe gibt, die gegen die Möglichkeit eines solchen Einfor-
derns und Verzichtens im Kontext einer Patientenverfügung sprechen, lässt sich 
das an dieser Stelle skizzierte Zusammenspiel zwischen der Selbstbestimmung 
und anderen Rechten also durchaus auf die Patientenverfügung übertragen.140 

138 Dies ändert allerdings nichts daran, dass paternalistische Abweichungen vom Patientenwillen 
immer gut begründet sein müssen, da auch ein alleinstehendes Selbstbestimmungsrecht noch 
beträchtliches normatives Gewicht hat. Auch im Falle von Patienten mit body integrity identity 
disorder muss bei einem Handeln gegen den Patientenwillen überzeugend begründbar sein, dass 
damit dem Wohl der Betroffenen sehr viel besser gedient ist als durch ein Erfüllen des Patienten-
wunsches. Es ist durchaus denkbar, dass sich dies als unmöglich erweist und dem Wunsch des 
Patienten damit nachgekommen werden sollte.

139 Bayerisches Staatsministerium der Justiz und für Verbraucherschutz 2015, S. 25–26.
140 Zugegebenermaßen wirkt die Argumentation an dieser Stelle auf den ersten Blick etwas zirkulär. 

Schließlich beschäftigt sich dieses Kapitel im Ganzen mit der normativen Bindungskraft von Ent-
scheidungen, die in Patientenverfügungen niedergelegt sind. Es geht darum, ob sie eine ähnliche 
Bindungskraft haben wie unmittelbarere Patientenentscheidungen. Es scheint merkwürdig, dies 
mit der Verfügungsgewalt des Betroffenen über seine Rechte (die ja ein Teilaspekt der Selbstbe-
stimmung und damit des Untersuchungsgegenstands ist) beantworten zu wollen. Der Grund für 
dieses Vorgehen liegt darin, dass sich die Möglichkeit, auf die Umsetzung bestimmter Ansprüche 
und Rechte zu verzichten, recht grundsätzlich von anderen Bereichen der Selbstbestimmung un-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


53

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Im Grundsatz sind Rechte also mit der Möglichkeit verbunden, sie einfor-
dern oder auf ihre Anwendung verzichten zu können. Diese Möglichkeit ist zu-
mindest aus deontologischer Sicht ein wichtiger Grund für das hohe Gewicht 
der Selbstbestimmung im Rahmen des informed consent und im Folgenden soll 
der Frage nachgegangen werden, ob sich dies auch auf die Institution der Pati-
entenverfügung übertragen lässt.

An dieser Stelle lässt sich erst einmal feststellen, dass eine solche Über-
tragung auf den ersten Blick kontraintuitive Implikationen zu haben scheint: 
Nehmen wir einmal an, ein Patient X hat in seiner Patientenverfügung jegli-
che Schmerzmedikationen ausgeschlossen, ist inzwischen stark dement und 
leidet an erheblichen Schmerzen. (Ein – wie bereits erwähnt – wenig wahr-
scheinliches Szenario, aber es dient hier vor allem der Veranschaulichung.) Pa-
tientenwohl und Selbstbestimmungsrecht stehen in diesem Szenario im Kon-
flikt miteinander. Der Betroffene hat des Weiteren sowohl ein Recht darauf, mit 
schmerzstillenden Medikamenten versorgt zu werden, als auch ein Recht auf 
körperliche Unversehrtheit, welches dem entgegensteht. Nun hat der Betroffe-
ne in seiner Patientenverfügung darauf verzichtet, seinen Anspruch auf die Ver-
sorgung mit schmerzstillenden Medikamenten in Anspruch zu nehmen. Sind 
die Schmerzen des Dementen damit aus deontologischer Sicht irrelevant? Bei 
einem einwilligungsfähigen Patienten Y, der in einer vergleichbaren Situation 
auf Schmerzmittel verzichtet, wären sie das. Wir tun Y sicherlich kein Unrecht, 
wir verletzen ihn nicht in seinen Rechten, wenn wir ihn (seinem Wunsch ent-
sprechend) leiden lassen. Bei dem einwilligungsunfähigen X scheint dies aller-
dings nicht ganz so einfach. Wenn man einen Dementen, der starke Schmerzen 
erleidet, die Schmerzmittel verweigert, wirkt ein solches Vorgehen nicht in glei-
cher Weise unproblematisch wie im Falle von Y – obwohl es den Anweisungen 
der Patientenverfügung entspricht. Die Interpretation, dass hier in irgendeiner 
Form ein Anspruch des Dementen verletzt würde, ist naheliegend und zumin-
dest intuitiv plausibel. Dies würde nahelegen, dass ein Verzicht auf die Anwen-
dung bestimmter Rechte im Rahmen einer Patientenverfügung Dritte nicht in 
gleichem Umfang von der Beachtung dieser Rechte entbindet wie dies bei ei-
ner unmittelbareren Entscheidung eines Einwilligungsfähigen der Fall ist. Aber 
auch wenn man diesen Eindruck erst einmal so akzeptiert und teilt, stellt sich 
doch die Frage, welche Gründe sich finden lassen, um diese Intuition zu unter-
mauern. 

terscheidet. Die Verfügungsgewalt des Betroffenen über seine Rechte ist nicht nur ein Anwen-
dungsbereich der Selbstbestimmung. Sie ist vor allem auch ein zentrales, definierendes Element 
des Konzeptes von Rechten. Diese Verbindung zwischen der Selbstbestimmung und anderen 
Rechten und Ansprüchen liefert damit einen wichtigen Grund, weshalb die Selbstbestimmung ge-
rade im medizinischen Kontext vielfach eine so zentrale Bedeutung hat. Je stärker ein Recht oder 
Anspruch ist, desto größer ist auch die normative Bedeutung der Möglichkeit, auf dieses/diesen 
verzichten zu können. Und dies stärkt wiederrum das Selbstbestimmungsrecht in dem betroffe-
nen Kontext.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


54

HEVELKE

Ein erster möglicher Begründungsansatz wäre auch hier wieder das Prob-
lem der Nicht-Identität, welches aber aus den bereits diskutierten Gründen141 
kaum überzeugend ist. Damit scheidet das Problem der Nicht-Identität als 
Rechtfertigung der oben skizzierten Intuition aus.

Zweitens wäre es denkbar, nach Situationen zu suchen, in denen die Mög-
lichkeit eines Verzichts auf die Anwendung von Ansprüchen/Rechten in un-
serer etablierten Praxis explizit ausgeschlossen ist, und diese darauf zu unter-
suchen, ob sie der Entscheidungssituation von Patientenverfügungen nicht in 
relevanter Hinsicht entsprechen. 

Zum einen ist die Möglichkeit des Verzichts auf die Anwendung von Rech-
ten an die Einwilligungsfähigkeit gebunden. Diese erste Einschränkung ist 
kaum verwunderlich, es ist zweifellos sinnvoll, Entscheidungen dieser Art von 
gewissen minimalen geistigen Fähigkeiten abhängig zu machen. In dieser Be-
ziehung unterscheidet sich die Möglichkeit, auf die Anwendung von Ansprü-
chen verzichten zu können, nicht von anderen Bereichen der Selbstbestim-
mung. Natürlich stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage, wo und nach 
welchen Maßstäben diese Grenze genau gezogen werden sollte, aber das ist ein 
eigenes Thema, das an anderer Stelle behandelt werden muss.142 Diese erste Ein-
schränkung der Möglichkeit des Verzichts auf die Anwendung von Ansprüchen 
lässt sich wohl getrost ignorieren. Sie wird kaum fruchtbare Ansätze für eine 
Begründung liefern, weshalb Menschen im Rahmen ihrer Patientenverfügung 
nicht die Möglichkeit haben sollten, Rechte einzufordern oder auf ihre Anwen-
dung zu verzichten. 

Zum anderen gibt es spezifische Ansprüche, die prinzipiell in dem Sinne 
unverfügbar sind, dass auf ihre Anwendung nicht verzichtet werden kann. Das 
wohl am wenigsten umstrittene Beispiel dafür ist der Anspruch darauf, nicht 
versklavt zu werden. Allerdings scheinen auch die Ansprüche auf sichere Ar-
beitsbedingungen in diese Kategorie zu fallen.143 Aber worin genau liegt der 
Grund dafür, dass diese Rechte von der Möglichkeit des Verzichts auf ihre An-
wendung ausgeschlossen sind? Eine mögliche Begründung für die Beschrän-
kung der Möglichkeit, auf die Beachtung dieser Ansprüche zu verzichten, liegt 
darin, dass es gerade im Kontext von Menschenrechten zwar möglich sein soll, 
auf die Anwendung eines Anspruches zu verzichten, auf den Anspruch selbst 
aber nicht. Wenn die Möglichkeit des Verzichts auf ein zentrales Recht die 
grundsätzliche Existenz des betroffenen Rechts bedrohen oder zerstören wür-
de, ist dies ein Grund, die Möglichkeit des Verzichtes zu beschränken. Genau 
hier liegt das zentrale Problem der Sklaverei. Diese zeichnet sich geradezu da-
durch aus, dass der Sklave seinen Anspruch auf Freiheit, körperliche Unver-
sehrtheit etc. vollständig abtritt bzw. verliert. Ähnliches gilt für den Anspruch 

141 Siehe dazu Kapitel 1.3.
142 Siehe dazu etwa Beauchamp und Childress 2013, S. 117.
143 Sreenivasan 2005, S. 259.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


55

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

auf sichere Arbeitsbedingungen, auch wenn das Problem hier erst durch gesell-
schaftliche Dynamiken entsteht. Wenn der Arbeitnehmer auf diesen Anspruch 
verzichten kann, dann kann dieser Verzicht eine Bedingung dafür werden, ein-
gestellt zu werden oder Beförderungschancen zu haben. Dies würde – im Zu-
sammenspiel mit entsprechenden Marktkräften – den Anspruch auf sichere Ar-
beitsbedingungen effektiv aushebeln. Wenn die Möglichkeit des Verzichts auf 
die Anwendung eines zentralen Rechts das betroffene Recht an sich bedrohen 
oder zerstören würde, scheint dies also ein Grund, die Möglichkeit des Verzich-
tes zu beschränken. 

In dieser Beziehung scheint es auf den ersten Blick durchaus möglich, eine 
Parallele zur Institution der Patientenverfügung zu sehen. Schließlich hat ein 
Verzicht auf die Anwendung eines Anspruches auch im Rahmen einer Patien-
tenverfügung eine Dauerhaftigkeit und Unumkehrbarkeit, die einem solchen 
Verzicht in den meisten anderen Kontexten fehlt. Wenn ein einwilligungsfä-
higer Krebspatient sich entschließt, seine Behandlung endgültig abzubrechen, 
kann er diese Entscheidung und den damit einhergehenden Verzicht auf An-
wendung seines Anspruches auf medizinische Hilfe jederzeit widerrufen. Zwar 
wird er so oder so mit den medizinischen Konsequenzen der Behandlungspause 
leben müssen, aber der Verzicht auf Anwendung des Anspruches ist nicht end-
gültig. Im Gegensatz dazu wäre eine entsprechende Entscheidung im Rahmen 
einer Patientenverfügung endgültiger Natur – und dies nicht nur aufgrund irre-
versibler medizinischer Konsequenzen der Entscheidung, sondern weil sie (so-
lange der Betroffene seine Einwilligungsfähigkeit nicht wiedererlangt) nicht wi-
derrufen werden kann. Wenn eine Person im Rahmen ihrer Patientenverfügung 
alle medizinischen Maßnahmen mit Ausnahme der Vergabe von Schmerzmit-
teln ausschließt (was sicher extrem selten, aber durchaus möglich ist), dann ist 
der damit einhergehende Verzicht auf ihren Anspruch auf medizinische Hilfe 
zum Erhalt ihres Lebens vollständig und endgültig. Ähnliches gilt für das (er-
heblich verbreitetere) Verbot einer künstlichen Ernährung. 

Gleichzeitig gibt es aber auch grundsätzliche Unterschiede. Im Falle von 
Sklaverei sowie dem Anspruch auf sichere Arbeitsbedingungen würde die Mög-
lichkeit eines Verzichts direkt oder indirekt dazu führen, dass die Betroffenen 
auf einmal der Willkür Dritter ausgesetzt wären. Das Recht wird in dem Sin-
ne ausgeschaltet, dass es seine Schutzfunktion gegenüber Dritten nicht mehr 
erfüllen kann. Dies steht im grundsätzlichen Gegensatz zu der Situation der 
Patientenverfügung. Auch stark restriktive Patientenverfügungen machen den 
Betroffenen gegenüber der Willkür Dritter nicht verwundbarer. Wenn sich der 
Betroffene im Rahmen einer Patientenverfügung gegen einen Anspruch ent-
scheidet, führt dies nicht dazu, dass Dritte nach Belieben dagegen verstoßen 
können. Es wird lediglich festgelegt, welchem Recht im Falle eines Konfliktes 
unterschiedlicher Rechte der Vorzug gegeben werden soll. Vor diesem Hinter-
grund erscheint es kaum plausibel, einen Verzicht auf die Anwendung eines An-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


56

HEVELKE

spruchs im Rahmen einer Patientenverfügung als etwas anzusehen, bei dem der 
betroffene Anspruch in der Form grundsätzlich untergraben wird, wie dies bei 
der Sklaverei oder einem Verzicht auf sichere Arbeitsbedingungen der Fall ist.

Damit kommen wir zu einem letzten Rechtfertigungsansatz für die Intuiti-
on, dass ein Verzicht auf die Anwendung bestimmter Rechte im Rahmen einer 
Patientenverfügung Dritte nicht in gleichem Umfang von der Beachtung dieser 
Rechte entbindet, wie dies bei der unmittelbareren Entscheidung eines Einwilli-
gungsfähigen der Fall ist. Die Rechte von Einwilligungsunfähigen scheinen bei 
genauerem Hinsehen nämlich etwas anders zu funktionieren als dies bei geis-
tig gesunden Erwachsenen der Fall ist. Bei geistig gesunden Erwachsenen kann 
nur der Betroffene selbst im Rahmen einer autonomen Entscheidung auf die 
Anwendung eines Rechts verzichten. Dies bedeutet nicht, dass paternalistische 
Eingriffe in Rechte grundsätzlich ausgeschlossen sind, aber sie sind grundsätz-
lich als Rechtsverletzung zu werten und entsprechend rechtfertigungsbedürf-
tig. Hier liegt – gerade bei der Zustimmung zu medizinischen Eingriffen – eine 
wichtige Quelle des enormen Übergewichtes des Selbstbestimmungsrechts im 
Vergleich zu paternalistischen Erwägungen. Selbstbestimmte Entscheidungen 
(und nur diese) können in die Balance zwischen den verschiedenen hier rele-
vanten Rechten eingreifen, die zum Teil widersprüchlich, aber vielfach ausge-
sprochen stark sind. Der Betroffene allein hat die Möglichkeit, ein Set von Rech-
ten einzufordern und auf ein anderes zu verzichten. 

Bei einwilligungsunfähigen Menschen müssen Rechte hingegen etwas an-
ders funktionieren. Dabei ist zuerst einmal festzustellen, dass sie offenkundig 
ebenfalls Rechte haben müssen. Wenn ein Kleinkind144 von seinen Eltern mit 
einem Schürhaken gezüchtigt wird, ist es sinnvoll, von einer Verletzung des 
Rechts auf körperliche Unversehrtheit zu sprechen und dies mit einer entspre-
chenden Rechtsverletzung bei einem Erwachsenen gleichzusetzen. Gleiches gilt 
für einen Dementen, der von seinem Betreuer geschlagen wird. Auf der anderen 
Seite muss bei Einwilligungsunfähigen eine von der Selbstbestimmung des Be-
troffenen unabhängige Möglichkeit bestehen, um Rechte einzufordern oder auf 
ihre Anwendung zu verzichten. Eine Operation zur Behandlung einer Blinddar-
mentzündung muss auch bei einem Dreijährigen oder einem schwer Demen-
ten möglich sein, der die Situation, Behandlungsmöglichkeiten und Implikatio-
nen nicht einmal ansatzweise begreifen kann. Hier von einer Rechtsverletzung 
zu sprechen, würde der Situation nicht gerecht. Solange die Operation klar dem 
Wohl des Patienten dient (und der gesetzliche Vormund ihr zugestimmt hat), 
muss dies ausreichen, um das Recht auf körperliche Unversehrtheit an dieser 

144 Im Kontext des Umgangs mit einwilligungsunfähigen Kranken Parallelen zum Umgang mit Kin-
dern zu ziehen, ist – wie vielfach betont wird – nicht unproblematisch. Ein dementer 80-Jähriger 
ist kein Kind und sollte auch nicht mit einem solchen gleichgesetzt werden. Nichtsdestoweni-
ger gibt es Parallelen in den normativen Herausforderungen und Fragen, welche sich stellen. Die 
Funktionsweise von Rechten ist (so jedenfalls die Position in dieser Arbeit) eine davon. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


57

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Stelle in ähnlicher Weise „auszuschalten“, wie dies bei einem Verzicht auf die 
Anwendung eines Rechtes durch die Entscheidung eines Einwilligungsfähigen 
der Fall wäre. 

Wenn aber eine dem Patientenwohl dienliche Stellvertreterentscheidung bei 
Einwilligungsunfähigen in gleicher Weise über die Rechte des Betroffenen ver-
fügen kann, wie dies bei geistig gesunden Erwachsenen nur der Selbstbestim-
mung möglich ist, so verändert dies das Kräfteverhältnis zwischen Paternalis-
mus und Selbstbestimmung: 

Wenn der einwilligungsfähige Patient Y im Rahmen des informed consent 
zu einer klar selbstschädigenden Entscheidung kommt (etwa eine relativ klei-
ne Operation ablehnt, die ihm enormes Leid ersparen könnte), so würde ein 
paternalistisch legitimiertes Zuwiderhandeln trotz der Irrationalität der Ent-
scheidung nicht nur das Selbstbestimmungsrecht verletzen, sondern auch zu-
sätzliche Rechte wie das Recht auf körperliche Unversehrtheit. Der Anspruch 
auf medizinische Versorgung wäre an dieser Stelle irrelevant, weil Y auf die An-
wendung besagten Rechts verzichtet hat. Schließlich werden die zusätzlich be-
troffenen Rechte des Patienten bei einem Einwilligungsfähigen rein von seiner 
Selbstbestimmung kontrolliert.

Bei einer ähnlich selbstschädigenden Entscheidung im Rahmen einer Pa-
tientenverfügung würde sich im Anwendungsfall dagegen ein etwas anderes 
Bild abzeichnen: Hier würden auf einmal zwei Paradigmen des Einforderns von 
Rechten und des Verzichts auf Rechte aufeinanderprallen. Auf der einen Sei-
te stände die selbstbestimmte Entscheidung des Betroffenen X, auf der anderen 
Seite das, was der Betreuer (mit gutem Grund) als das Beste für X befindet. Bei-
de stellen im Grundsatz legitime Paradigmen für das Einfordern von und den 
Verzicht auf die zusätzlich betroffenen Rechten dar. 

Der Eindruck, dass ein Verzicht auf die Anwendung bestimmter Rechte im 
Rahmen einer Patientenverfügung Ärzte und Betreuer nicht in gleichem Um-
fang von der Beachtung dieser Rechte entbindet, wie dies bei der unmittel-
bareren Entscheidung eines Einwilligungsfähigen der Fall ist, scheint sich so 
durchaus rechtfertigen zu lassen. Wenn der einwilligungsunfähige X in seiner 
Patientenverfügung eine Entscheidung getroffen hat, die klar selbstschädigend 
ist und wichtige, mit starken Rechten verbundene Interessen in Mitleidenschaft 
zieht, führt dies insofern zu Komplikationen, als die Kontrolle über besagte 
Rechte und die damit einhergehende Verantwortung in diesem Fall nicht mehr 
allein bei dem Betroffenen liegt. Ein Teil der Verfügungsgewalt über die Rechte 
des Betroffenen liegt in solchen Fällen bei dem gesetzlichen Betreuer und den 
Ärzten, die damit auch einen Teil der Verantwortung tragen. Und Betreuer wie 
auch Ärzte sind in diesen Entscheidungen über das Einfordern von und den 
Verzicht auf zentrale Rechte des einwilligungsunfähigen Patienten zumindest 
auch an die Konsequenzen für das Patientenwohl gebunden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


58

HEVELKE

Wenn dies so zutrifft, stellt sich die Frage, welches dieser beiden Paradig-
men des Einforderns von und des Verzichts auf Rechte in einem solchen Fall 
dominieren sollte. Es mag sein, dass es überwältigende Gründe gibt, eines der 
beiden Paradigmen schwerer zu gewichten. Gleichzeitig ist aber auch denkbar, 
dass es sich um eine „Pattsituation“ handelt. In diesem Fall würde die Tatsa-
che, dass vielfach starke zusätzliche Rechte des Patienten involviert sind, zwar 
nicht gegen einen kategorischen Ausschluss paternalistischer Eingriffe in die 
Entscheidungen einer Patientenverfügung sprechen, könnte diesen aber auch 
nicht rechtfertigen. 

Einen möglichen Grund für eine Priorisierung der Selbstbestimmung als 
Paradigma des Einforderns von und des Verzichts auf Rechte liefert Rhoden, 
die auf das Kontinuum von gegenwärtigen Entscheidungen (etwa zu einer un-
mittelbar anstehenden Operation) und zukunftsorientierten Entscheidungen 
(im Rahmen einer Patientenverfügung) verweist.145 Diese Argumentation geht 
von der Feststellung aus, dass die Entscheidungen des Patienten in Bezug auf 
die Frage, welche Rechte er einfordert und auf welche er verzichtet, bei Voll-
narkosen und ähnlichen Formen vorübergehender Bewusstlosigkeit gegen-
über paternalistischen Erwägungen mit Sicherheit dominant bleiben müssen. 
Die Anweisungen eines Zeugen Jehovas, welcher vor einer Operation jegliche 
Bluttransfusionen kategorisch untersagt hat, verlieren durch den Beginn der 
Narkose in keiner Weise ihre Autorität. Vor diesem Hintergrund lässt sich argu-
mentieren, dass es die Selbstbestimmung in solchen „klaren“ Fällen gefährden 
würde, wenn bei Patienten, welche über einen längeren Zeitraum einwilligungs-
unfähig sind, auf einmal paternalistische Erwägungen den Umgang mit den 
Rechten des Betroffenen dominieren würden.146 Diese Argumentation ist sicher 
nicht unproblematisch. Die Tatsache, dass zwischen einer Vollnarkose und dem 
Zustand eines Alzheimerpatienten im späten Stadium der Erkrankung ein Kon-
tinuum besteht, ist für sich genommen sicher kein hinreichender Grund, diese 
beiden für alle praktischen Belange doch sehr unterschiedlichen Zustände als 
identisch zu behandeln. Die Situation gleicht dem Sorites-Paradox: Die Tatsa-
che, dass sich nicht festlegen lässt, wie viele Sandkörner nötig sind, um einen 
Haufen zu bilden, ist kein Grund, die Unterscheidung zwischen dem einzelnen 
Korn und dem Sandhaufen grundsätzlich aufzugeben. Vor diesem Hintergrund 
besteht für die Sorge, dass ein stärker paternalistisches Vorgehen bei voraus-
sichtlich dauerhaft einwilligungsunfähigen Kranken das Selbstbestimmungs-
recht bei Operationen unter Vollnarkose gefährden könnte, eigentlich kein An-
lass. Nichtsdestoweniger ist die Parallele zur Vollnarkose für uns interessant. 
Bei allen Unterschieden handelt es sich zweifellos auch hier um eine Situati-

145 Rhoden 2009, S. 449.
146 „Once we recognize that present autonomy and precedent autonomy are simply two ends of a continu-

um, […] we see that rejecting precedent autonomy threatens a fairly broad spectrum of present, prior, 
and mixed present/prior choices.“ Rhoden 2009, S. 449.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


59

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

on, in der die zwei Paradigmen des Einforderns und des Verzichts auf Rechte 
in Konflikt geraten können. Des Weiteren besteht im Falle der Vollnarkose bei 
Operationen ein klarer Konsens darüber, welches der beiden dominieren soll-
te. Dies ist sicher kein schlagendes Argument dafür, dass auch im Falle der Pati-
entenverfügung die Selbstbestimmung beim Einfordern von und dem Verzicht 
auf Rechte dominieren sollte, aber es kann wohl zumindest als Hinweis gewer-
tet werden, der in diese Richtung geht. 

Ein alternativer Grund dafür, in solchen Situationen der Entscheidung des 
Betroffenen den Vorzug zu geben, liegt darin, dass es der Betroffene ist, der so 
oder so mit dem Eingriff in seine Rechte leben muss. Er ist es, der eventuel-
le Ängste, Schmerzen und körperliche Eingriffe gegebenenfalls ertragen muss, 
und er ist es auch, der im umgekehrten Fall frühzeitig stirbt, obwohl er eigent-
lich noch ein für ihn „gutes“ Leben hätte haben können. Gerade bei der medi-
zinischen Versorgung von Dementen kommt es immer wieder zu Situationen, 
in denen die Frage, was das Beste für den Patienten ist, kaum objektiv zu be-
antworten ist. Unterschiedliche Interessen (Leben, Schmerzfreiheit, möglichst 
große geistige Klarheit, Bewegungsfreiheit etc.) können sich gegenüberstehen, 
dazu kommen Unsicherheiten in Bezug auf die Konsequenzen unterschiedli-
cher Vorgehensweisen wie auch in Bezug auf das subjektive Befinden des Be-
troffenen. Wenn unter solchen Bedingungen eine Entscheidung getroffen wer-
den muss, die in jedem Fall zentrale Rechte und Interessen in Mitleidenschaft 
zieht, spricht einiges dafür, bei dieser Entscheidung der im Voraus geäußerten 
Selbstbestimmung des Betroffenen Priorität über paternalistische Erwägungen 
zu geben; nicht weil der Betroffene es besser weiß, sondern weil vielfach keine 
der Optionen wirklich wünschenswert ist und er es ist, der die Konsequenzen 
ertragen muss. Dem ließe sich allerdings entgegenhalten, dass diese Argumen-
tation nur dann wirklich überzeugend ist, wenn alle Handlungsalternativen mit 
erheblichen (materiellen und immateriellen) Kosten für den Betroffenen ver-
bunden sind. In Fällen, in denen die Entscheidungen des Betroffenen seinem 
Wohl klar abträglich sind (und um diese geht es an dieser Stelle ja), verliert die-
ser Ansatz erheblich an Überzeugungskraft, weil ja gerade nicht zwei mehr oder 
minder gleichwertige Handlungsalternativen gegeneinander abgewogen wer-
den müssen.

Keiner dieser beiden Ansätze liefert eine wirklich überzeugende Begrün-
dung, weshalb das Selbstbestimmungsrecht als Paradigma des Einforderns von 
und des Verzichts auf Rechte von einwilligungsunfähigen Patienten überwie-
gen sollte. Damit scheint der Eindruck durchaus gerechtfertigt zu sein, dass ein 
Verzicht auf die Anwendung bestimmter Rechte im Rahmen einer Patienten-
verfügung die Rechte nicht in gleichem Umfang jeglicher normativer Relevanz 
beraubt wie dies bei der unmittelbareren Entscheidung eines Einwilligungsfä-
higen der Fall ist. Vielmehr scheint zwischen den beiden Paradigmen des Ein-
forderns von und des Verzichts auf Rechte in der Tat eine Pattsituation vorzu-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


60

HEVELKE

liegen.147 Die Tatsache, dass bei medizinischen Entscheidungen vielfach starke 
zusätzliche Rechte des Patienten involviert sind, spricht damit zwar nicht gegen 
eine absolute Dominanz von Patientenverfügungen über paternalistische Ge-
generwägungen, kann diese aber auch nicht rechtfertigen.

2.2 Teleologische Gründe für die unterschiedliche Stärke des 
Selbstbestimmungsrechts

Ein zweiter möglicher Grund für den kategorischen Ausschluss von paternalis-
tischen Eingriffen in ablehnende Entscheidungen im Kontext des informed con-
sent ist teleologischer Natur. Grundlage dieses Ansatzes ist die in 2.2.1 näher be-
gründete These, dass sich die normative Kraft von Rechten – einschließlich des 
Selbstbestimmungsrechtes – zumindest auch durch das Gewicht der von ihnen 
geschützten Interessen begründet. Moralische Rechte haben demnach (trotz ih-
rer ansonsten primär deontologischen Natur) auch ein teleologisches Element. 
Das normative Gewicht von Rechten basiert demnach zumindest teilweise auf 
ihrem instrumentellen Nutzen für die Interessen der Rechtsinhaber.148 

Der Ausschluss paternalistischer Eingriffe in ablehnende Entscheidungen 
im Kontext des informed consent lässt sich vor diesem Hintergrund dadurch 
(mit-)begründen, dass hier ein besonders starkes Interesse an Selbstbestim-
mung bestehe – eine Position, die in 2.2.2 genauer begründet wird. Wie zuvor 
stellt sich auch hier wieder die Frage, ob und inwiefern sich dies auf die Institu-
tion der Patientenverfügung übertragen lässt. 

Zu guter Letzt sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass eine in der me-
dizinethischen Literatur sehr verbreitete Begründung des teleologischen Wertes 
eines starken Selbstbestimmungsrechts in diesem Teilkapitel erst einmal ausge-
klammert wird. So begründen unter anderem Buchanan und Brock das beson-
ders starke Interesse an Selbstbestimmung im Kontext des informed consent vor 
allem damit, dass die Betroffenen selbst am ehesten beurteilen könnten, was gut 
für sie sei. „[S]elf-determination is, generally speaking, of considerable instrumen-
tal value for a competent individual – the assumption being that a competent per-
son’s own choices, at least under conditions of informed consent, are more likely 
to promote whatever particular interests that person has than are choices made 
by others.“149 Diese Argumentationslinie spielt auch in der vorliegenden Arbeit 

147 Dies gilt zugegebenermaßen nur für Situationen, in denen die Anweisungen in einer Patienten-
verfügung klar selbstschädigend sind, was in der Praxis kaum vorkommt. Aber paternalistische 
Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht kommen ohnehin nur in Situationen dieser Art infrage, 
und in diesem Kapitel geht es ja gerade um die Frage, ob es legitim ist, wenn ein paternalistisches 
Zuwiderhandeln gegen die Anweisungen einer Patientenverfügung vollständig ausgeschlossen ist.

148 Zu der Verwendung des Ausdrucks „teleologisch“ im Rahmen dieser Arbeit und seiner Abgren-
zung zum Begriff des Konsequenzialismus, siehe Fußnote 127.

149 Buchanan und Brock 1989, S. 105–106.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


61

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

eine wichtige Rolle. Sie wird allerdings nicht hier, als teleologischer Grund für 
ein starkes Selbstbestimmungsrecht behandelt, sondern erst im folgenden Teil-
kapitel 2.3.1, in dem es um die Bedingungen einer gerechtfertigten Institutiona-
lisierung von paternalistischen Eingriffen geht. Die genauen Gründe für dieses 
Vorgehen sind dort dargelegt.

2.2.1 Das Zusammenspiel von Rechten und Interessen – die Relevanz 

teleologischer Gründe für ein starkes Selbstbestimmungsrecht

Bevor in den folgenden Unterkapiteln auf die einzelnen Gründe näher einge-
gangen wird, welche dafür sprechen, dass ein starkes Selbstbestimmungsrecht 
im Rahmen des informed consent dem Patientenwohl dienlich sei, stellt sich 
noch eine andere Frage: Es muss geklärt werden, weshalb solche teleologischen, 
primär auf das Wohl gerichteten Überlegungen für das normative Gewicht des 
Selbstbestimmungsrechts überhaupt von Bedeutung sein sollten. 

Einen wichtigen Einwand gegen die Relevanz solcher auf das Wohl gerich-
teter Gründe für ein starkes Selbstbestimmungsrecht formuliert etwa Dwor-
kin. Ihm zufolge verlangt es der Selbstbestimmungsanspruch, „einem Menschen 
auch dann die Freiheit zuzugestehen, sein Leben so zu führen, wie er will, wenn 
er Verhaltensweisen an den Tag legt, von denen er nicht einmal selbst sagen wür-
de, daß sie zu seinem Besten sind.“150 Als Beispiel dafür nennt er etwa das Rau-
chen. Darüber hinaus sei ein solches Handeln gegen die eigenen Interessen in 
vielen Kontexten nicht nur erlaubt, sondern unter bestimmten Umständen so-
gar bewundernswert. Dies gilt vor allem im Zusammenhang mit altruistischen 
Entscheidungen.151 In der Tat werden Patientenwohl und Autonomie gerade in 
der Medizinethik normalerweise als klar distinkte, voneinander unterscheid-
bare und vielfach miteinander in Konflikt stehende Prinzipien gesehen.152 Eine 
Position, welche den Blick auf die Möglichkeit eines Konflikts zwischen Auto-
nomie und Patientenwohl verschleiert, scheint also wenig hilfreich. Vor diesem 
Hintergrund ist die Relevanz teleologischer Überlegungen an dieser Stelle si-
cherlich zumindest begründungsbedürftig. 

Wie gerade in der angelsächsischen Rechtsphilosophie vielfach festge-
stellt worden ist, sind Rechte konzeptuell nicht nur eng mit einem Element der 
Selbstbestimmung verbunden, sondern auch mit dem Konzept des Interesses.153 
Der Schutz der jeweils korrespondierenden Interessen ist zumindest auch eine 
Funktion von Rechten und spielt für ihr normatives Gewicht eine nicht uner-
hebliche Rolle. Wie bereits in 2.1 angesprochen, wäre ein starkes Recht auf kör-

150 Dworkin 1994, S. 309–310.
151 Dworkin 1994, S. 309–310.
152 Siehe dazu etwa Beauchamp und Childress 2013.
153 Sumner 1987, S. 53. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


62

HEVELKE

perliche Unversehrtheit aus ethischer Sicht zumindest erheblich schwerer zu 
rechtfertigen, wenn körperliche Unversehrtheit für das Wohl eines Menschen 
keine so wichtige Rolle spielen würde. Wenn unsere Spezies keinen Schmerz 
verspüren und jede Verletzung innerhalb von Sekunden heilen würde, wäre 
die enorme normative Bedeutung, die wir dem Recht auf körperliche Unver-
sehrtheit zumessen, wohl kaum nachzuvollziehen. Das normative Gewicht 
von Rechten scheint damit zumindest auch auf ihrem instrumentellen Nutzen 
für das Wohl des Betroffenen zu basieren.154 Diese Feststellung kann im Kon-
text von paternalistischen oder utilitaristischen155 Überlegungen stehen, muss 
es aber nicht. Auch wenn man paternalistische Eingriffe oder ein Aufrechnen 
der Interessen verschiedener Personen kategorisch ablehnt, kann man akzeptie-
ren, dass Ansprüche und Rechte ein solches teleologisches Element haben. Sie 
schützen Interessen, welche für das Wohl der Betroffenen typischerweise von 
Bedeutung sind. Und dieser Schutz ist unter anderem eben deshalb wünschens-
wert, weil diese Interessen für das Wohl der Betroffenen typischerweise von Be-
deutung sind. Besagtes minimal teleologisches Element von Rechten ist für sich 
genommen nicht auf einen optimalen gesellschaftlichen Zustand oder Ähnli-
ches bezogen. Es geht erst einmal nur um den Einzelnen und den Schutz der 
Interessen, die für sein individuelles Wohl eine wichtige Rolle spielen können. 

Diese Ausführungen sollten im Übrigen nicht in dem Sinne missverstan-
den werden, dass das normative Gewicht von Rechten ausschließlich über die 
Bedeutung der zugrunde liegenden Interessen für das Wohl des Betroffenen zu 
erklären wäre. Dies ist offensichtlich nicht der Fall, wie es etwa am Beispiel des 
Rechtes auf Meinungsfreiheit oder des Rechtes eines Journalisten, seine Quellen 
geheim halten zu dürfen, recht klar ersichtlich ist. Hier spielen sicherlich noch 
andere Faktoren eine wichtige Rolle.156 Des Weiteren soll hier auch nicht die Po-
sition vertreten werden, dass jedes Interesse automatisch mit einem Anspruch 
verbunden ist und von einem Recht geschützt werden sollte. Ebenso falsch wäre 
es aber, den Interessen eines Menschen ihre Bedeutung für die normative Kraft 
der jeweils mit ihnen korrespondierenden Rechte ganz abzusprechen. 

Es gibt erst einmal keinen Grund, weshalb sich diese Überlegungen nicht 
auf den Anspruch auf Selbstbestimmung übertragen lassen sollten. Auch wenn 
vielfach nicht von einem Selbstbestimmungsrecht, sondern von einem Auto-
nomieprinzip die Rede ist, ist es doch unübersehbar, dass mit diesem Prinzip 
ein starker Anspruch verbunden ist. Erwachsene, welchen den Ansprüchen der 
Einwilligungsfähigkeit genügen, haben ein Recht darauf, vor kontrollierenden 
Einflüssen, sprich Zwang und Manipulation geschützt zu werden. In diesem 

154 Zu der normativen Bedeutung von Interessen für die korrespondierenden Rechte siehe etwa Raz 
1984, S. 195; Finnis 2011, S. 203.

155 So etwa bei Mill 1859, S. 137.
156 Sreenivasan 2005, S. 265. Eine Diskussion dieses Punktes findet sich auch bei Raz 1989, S. 247–

248.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


63

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Zusammenhang scheint die Frage, ob dieses Recht mit starken Interessen kor-
respondiert, nicht weniger relevant als bei anderen Rechten einer Person.

Gleichzeitig scheint hier allerdings ein Konflikt zu bestehen. Auf der einen 
Seite hat der Selbstbestimmungsanspruch den Charakter eines Rechts und als 
solches begründet sich seine normative Kraft zumindest auch durch das Ge-
wicht der Interessen, die dadurch geschützt werden. Auf der anderen Seite liegt 
Dworkin mit seiner Feststellung sicherlich ebenfalls richtig, dass der Anspruch 
auf Selbstbestimmung auch offenkundig selbstschädigendes Verhalten mit ein-
schließt. Es besteht also die Notwendigkeit, Selbstbestimmungsrecht und Pa-
tientenwohl konzeptuell klar zu trennen. Das Selbstbestimmungsrecht schützt 
auch selbstschädigende Entscheidungen vor Eingriffen von außen und die Ver-
bindung von Selbstbestimmung und Wohl kann auf keinen Fall so eng sein, 
dass dies infrage gestellt wäre. 

Ein möglicher Schlüssel zur Lösung dieses Konfliktes findet sich in der an-
gelsächsischen Rechtsethik und der dort geführten Debatte um die Verwendung 
des Interessenbegriffes. Besonders hilfreich sind in diesem Zusammenhang die 
Überlegungen von Simester und von Hirsch, die auf Feinbergs einflussreichem 
Interessenkonzept157 aufbauen und dieses weiterentwickeln. Ihnen zufolge be-
zieht sich der Interessenbegriff auf materielle und immaterielle Ressourcen und 
capabilities, die dem Wohl des Betroffenen dienen, ohne dieses notwendiger-
weise zu determinieren oder mit ihm identisch zu sein. Wenn die Interessen ei-
ner Person verletzt werden, bedeutet dies nicht unbedingt, dass das Leben des 
Betroffenen schlechter verlaufen wird. Allerdings hat eine Interessenverletzung 
negative Auswirkungen auf die Chancen und Möglichkeiten des Betroffenen, 
ein gutes Leben zu führen. „Our interests merely serve our well-being. They aug-
ment our opportunities for success. They do not determine it. But when our inter-
ests are set back, there is a diminution of our wherewithal, our means and capac-
ities, for pursuing a good life and facing its challenges.“158 Interessen sind damit 
nicht unmittelbar Teil des individuellen Wohls, sondern beziehen sich auf ma-
terielle und immaterielle Ressourcen, welche dem Wohl des Betroffenen typi-
scherweise dienlich sind.159 Diese Verschiebung der Perspektive erlaubt ein er-
hebliches Maß an Standardisierung. Bei der Zuschreibung von „Interessen“ in 

157 „One’s interests, then, taken as a miscellaneous collection, consist of all those things in which one has 
a stake […]. These interests, or perhaps more accurately, the things these interests are in, are distingu-
ishable components of a person’s well-being: he flourishes or languishes as they flourish or languish. 
What promotes them is to his advantage or in his interest; what thwarts them is to his detriment or 
against his interest.“ Feinberg 1990, S. 34.

158 „[…] The idea here is that one’s interests comprise of the longer-term means or capabilities that 
one has. These are the assets one has in life, those things one can rely upon to sustain or enhance 
well-being. Their contribution to well-being may be either instrumental or constitutive. Indeed, some 
resources may be both: good health, for example, is valued both because it facilitates other pursuits 
and because it may be enjoyed in itself.“ Simester und von Hirsch 2011, S. 36.

159 Simester und von Hirsch 2011, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


64

HEVELKE

diesem Sinne geht es nicht um Einzelfallbetrachtungen, sondern um die Fest-
stellung typisch menschlicher Bedürfnisse. 

Bei Simester und von Hirsch ist besagtes Element der Standardisierung un-
abdingbar, weil es ihnen schlussendlich um die ethische Rechtfertigung der 
Kriminalisierung bestimmter Handlungen im Rahmen des angelsächsischen 
harm-principle geht. Wenn die Kriminalisierung eines bestimmten Verhaltens 
mit dem Vorliegen einer Interessenverletzung gerechtfertigt wird, ist gut nach-
vollziehbar, dass ein starkes Element der Standardisierung der zugrunde liegen-
den Interessen wünschenswert ist.

Aber auch wenn man den Zusammenhang von Interessen und deontologi-
schen Rechten betrachtet, erscheint eine solche Standardisierung des dabei ver-
wendeten Interessenbegriffes sinnvoll. Solange wir Interessen als standardisier-
te materielle und immaterielle Ressourcen betrachten, welche dem Wohl der 
Betroffenen typischerweise dienlich sind, verändert dies nichts an der Funk-
tionsweise der Rechte, welche die jeweiligen Interessen schützen. Die teleolo-
gischen Elemente würden sich auf die Rechtfertigung des moralischen Status 
einzelner deontologischer Rechte beschränken. Auf die Anwendung deontolo-
gischer Rechte hätten sie keinen Einfluss. Ohne ein solches Element der Stan-
dardisierung würde der hier angenommene Zusammenhang von Rechten und 
Interessen hingegen auf einmal dazu führen, dass die gleichen Rechte bei un-
terschiedlichen Personen auf einmal ein unterschiedliches normatives Gewicht 
haben könnten – abhängig von den jeweiligen Auswirkungen auf das Wohl der 
jeweils betroffenen Individuen im jeweiligen Einzelfall. Dies scheint kaum plau-
sibel. Es ist eine Sache anzunehmen, dass die normative Kraft des Rechts auf 
körperliche Unversehrtheit zumindest auch auf dem allgemeinen menschlichen 
Interesse an körperlicher Unversehrtheit basiert. Wenn man normative Kraft 
dieses Rechts jedoch in jedem Einzelfall davon abhängig machen würde, dass 
es dem Wohl des Betroffenen in diesem Fall auch wirklich dienlich ist, würde 
man sich hingegen sehr weit von dem entfernen, was üblicherweise mit einem 
deontologischen Recht gemeint ist. Wie gerade von Verfechtern primär willens-
basierter Rechtskonzeptionen immer wieder dargestellt wird, besteht ein zent-
rales Element des Konzeptes von Rechten schließlich darin, dass sie geschütz-
te Bereiche markieren, welche der Kontrolle des Betroffenen unterstehen – und 
eben nicht den Urteilen Dritter darüber, was das Beste für den Betroffenen wä-
re.160 Dies ist nirgendwo so deutlich, wie im Falle des Selbstbestimmungsrech-
tes. Wenn das Selbstbestimmungsrecht einer Person nur „gute“ und „sinnvol-
le“ Entscheidungen umfasst, dann hat eben nicht sie die Entscheidungshoheit, 
sondern derjenige, der in letzter Instanz entscheidet, was „gut“ und „sinnvoll“ 
ist. Wenn man Gründe für die Annahme hat, dass es dem Wohl von Patienten 
am besten dient, wenn sie ein starkes Recht auf Selbstbestimmung haben, so 

160 Siehe dazu etwa Steiner 2006, S. 463–464.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


65

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

muss dies auch die Möglichkeit einschließen, falsche Entscheidungen zu treffen. 
Ein Selbstbestimmungsrecht, welches diese Möglichkeit nicht mit einschließt, 
ist nämlich keines.

Zu guter Letzt erscheint ein solch standardisiertes Interessenkonzept auch 
geeignet, das oben beschriebene Dilemma aufzulösen. Wenn wir gute Grün-
de dafür haben, dass Menschen im Grundsatz ein starkes Interesse an Selbst-
bestimmung haben, ist dies auf der einen Seite ein guter teleologischer Grund, 
der für das Recht auf Selbstbestimmung spricht. Die Bedeutung dieses Inter-
esses an Selbstbestimmung für das korrespondierende Recht sollte nicht un-
terschätzt werden, was sich gut an einem Gedankenexperiment verdeutlichen 
lässt: Stellen wir uns eine Parallelwelt vor, in der Menschen leben, die uns zwar 
(soweit wie möglich) ähnlich sind, die aber keinerlei Interesse an Selbstbestim-
mung haben. Sie haben kein Verlangen, über ihre Belange selbst zu entschei-
den, und sind in ihren Bedürfnissen so homogen und absehbar, dass sich von 
außen gut beurteilen lässt, was das Beste für sie ist. Des Weiteren sind die Men-
schen in unserer Parallelwelt so altruistisch, dass hinter Eingriffen in die Inter-
essen anderer (etwa im Rahmen medizinischer Maßnahmen) so gut wie immer 
ein ehrliches Bemühen um das Wohl des Betroffenen steht. Wäre ein starker 
Selbstbestimmungsanspruch in einer solchen Welt noch ähnlich bedeutend 
und wünschenswert wie in der unseren? Vermutlich nicht. Die normative Be-
deutung des Selbstbestimmungsanspruches scheint damit, genau wie die aller-
meisten zentralen Rechte einer Person, zumindest auch auf der Stärke der Inter-
essen zu beruhen, welche durch dieses Recht geschützt werden. Auf der anderen 
Seite scheint eine solche Standardisierung von Interessen geeignet, die Art von 
Problemen zu vermeiden, vor denen Dworkin warnt. Der normative Status des 
Selbstbestimmungsrechts ist demnach ja nicht in jedem Einzelfall davon abhän-
gig, ob es dem Wohl der Betroffenen in dieser spezifischen Situation dienlich ist. 
Es ist lediglich von Bedeutung, ob im Grundsatz davon ausgegangen werden 
kann, dass Menschen ein starkes Interesse an Selbstbestimmung haben. Inso-
fern wären weiterhin auch solche Entscheidungen, von denen nicht einmal der 
Betroffene selbst sagen würde, dass sie zu seinem Besten sind, von dem Selbst-
bestimmungsanspruch abgedeckt.

Des Weiteren würde es eine solche Perspektive auf das Zusammenspiel 
von Rechten und Interessen auch ermöglichen, zwischen Anwendungsfeldern 
zu unterscheiden. So mag es Bereiche geben, in denen das Interesse an Selbst-
bestimmung typischerweise stärker ist als in anderen. So ist das Interesse an 
Selbstbestimmung im Kontext der Sexualität erheblich stärker als im Kontext 
des Straßenverkehrs, was sich auch in der unterschiedlichen Stärke des Selbst-
bestimmungsrechts in diesen beiden Kontexten niederzuschlagen scheint. 
Wenn sich also darstellen lässt, dass auch der informed consent zu jenen Kon-
texten gehört, in denen das Interesse an Selbstbestimmung besonders stark ist, 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


66

HEVELKE

so ließe sich damit begründen, warum das Recht auf Selbstbestimmung in die-
sem Kontext stärker erscheint als in anderen. 

Die Stärke des Selbstbestimmungsanspruches kann in unterschiedlichen 
Kontexten also durchaus unterschiedlich ausfallen, was in erheblichem Umfang 
davon abhängt, wie wichtig das Interesse an Selbstbestimmung im jeweiligen 
Kontext ist. Wenn dies zutrifft, mag hier ein nicht unwichtiger Grund liegen, 
weshalb das Selbstbestimmungsrecht in manchen Kontexten der Abwägung mit 
anderen Werten entzogen ist. Es mag Bereiche geben, in denen das Selbstbe-
stimmungsrecht so stark ist, dass eine Abwägung mit paternalistischen Erwä-
gungen nicht mehr infrage kommt.

2.2.2 Die Verbindung von Entscheidung und Wahrnehmung

Im Kontext des informed consent lässt sich ein besonders starkes Interesse an 
Selbstbestimmung durch den Zusammenhang von Zustimmung und Wahrneh-
mung erklären. Es geht dabei um die Bedeutung der Zustimmung zu einer me-
dizinischen Maßnahme für die Art und Weise, wie diese von den Betroffenen 
wahrgenommen wird. 

Die Erfahrung des Gezwungen-Werdens ist in sich etwas, das dem Wohl ei-
nes Menschen in erheblichen Umfang abträglich sein kann. Stellen wir uns etwa 
eine Situation vor, in der ein voll zurechnungsfähiger Krebspatient gegen sei-
nen expliziten Willen und trotz massiver Gegenwehr zwangsweise langwierigen 
Chemo- und Strahlentherapien sowie verschiedenen Operationen unterzogen 
wird. Ein solches Vorgehen wäre dem Wohl des Betroffenen mit Sicherheit in 
sehr viel stärkerem Maße abträglich als eine identische medizinische Maßnah-
me, die der Betroffene aber freiwillig über sich ergehen lässt. Das Element des 
Erzwungenen verändert nämlich die Erfahrung solcher ohnehin schon leidvol-
len, beängstigenden und invasiven medizinischen Maßnahmen und macht sie 
zu etwas noch viel Schlimmerem. 

Das Entscheiden eines Menschen steht gerade in Bereichen der körperlichen 
Integrität und Intimsphäre in engem Verhältnis zu seinem Erleben. Wie wir 
Eingriffe in die körperliche Unversehrtheit oder Intimsphäre erleben, ist sehr 
stark davon abhängig, ob wir dazu im jeweiligen Moment unsere Zustimmung 
geben. Das offensichtlichste Beispiel dafür ist wohl der Gegensatz zwischen ein-
vernehmlichem Sex und Vergewaltigungen. Dabei handelt es sich nicht um ver-
gleichbare Erfahrungen, die sich nur dadurch unterscheiden, ob sie durch die 
Zustimmung der Betroffenen legitimiert worden sind. Die beiden werden auch 
dann (und mit gutem Grund) als etwas völlig Unterschiedliches erfahren, wenn 
die eigentlich vorgenommenen Handlungen quasi identisch sind.161 Das Ele-

161 So etwas mag etwa im Rahmen von Rollenspielen der Fall sein. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


67

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

ment des Erzwungenen verändert die Erfahrung der Handlung grundsätzlich. 
Es macht aus etwas, das ansonsten lustvoll sein kann, etwas Schreckliches und 
Traumatisierendes. 

Selbstbestimmung und Ansprüche wie körperliche Unversehrtheit und 
Schutz der Intimsphäre sind in diesen Anwendungsbereichen also eng mitei-
nander verwoben, was über theoretische Fragen der Legitimation hinausgeht. 
Vergewaltigungen sind nicht „nur“ sexuelle Akte mit fehlender Autorisierung. 
Das Element des Zwangs macht den sexuellen Akt zu etwas Anderem, sehr viel 
Destruktiverem – was auch der Grund ist, warum Vergewaltigungen keine phy-
sischen Schäden hinterlassen müssen, um als schwere Schädigung angesehen 
zu werden. Die Notwendigkeit eines starken Schutzes der Intimsphäre beruht 
vor allem auch darauf, dass erzwungene Eingriffe in diesem Bereich von Men-
schen typischer- und absehbarerweise so völlig anders wahrgenommen werden 
als solche, zu denen wir unsere Zustimmung gegeben haben. 

Der gleiche Zusammenhang lässt sich auch in Bezug auf medizinische Maß-
nahmen beobachten. Auch wenn viele medizinische Maßnahmen niemals an-
genehm sind, bleibt eine Operation, zu der man sich selbst entschlossen hat, 
doch eine grundsätzlich andere Erfahrung als wenn einem die entsprechende 
Prozedur aufgezwungen würde. Gleiches scheint auch für den Gegensatz zwi-
schen hingenommener und erzwungener Intimpflege zu gelten. Gerade in die-
sem Bereich gibt es Berichte, dass manche Patienten diese prinzipiell notwen-
dige Prozedur als „reine Vergewaltigung“ zu erleben scheinen, was sie auch 
zum Teil mit enormer Gegenwehr zum Ausdruck bringen.162 Das Element des 
Zwangs scheint also auch hier in der Lage zu sein, ansonsten für das Wohl des 
Betroffenen eher unproblematische Eingriffe zu etwas grundsätzlich Anderem, 
erheblich Schädigenderem zu machen. Es ist ein grundsätzliches Problem pa-
ternalistischer Zwangsmaßnahmen im Kontext der Medizin, dass die Betroffe-
nen in vielfach absehbarer Weise unter dem damit verbundenen Zwang leiden 
werden. Hinzu kommt, dass Zwangsmaßnahmen dieser Art das Vertrauensver-
hältnis zu Ärzten und Pflegern erschüttern können. Und auch dies ist dem Pa-
tientenwohl tendenziell abträglich.

Darüber hinaus scheint es sich hier um eine Form des Leids zu handeln, de-
ren spezifische Qualität es besonders problematisch macht. Es geht hier nicht 
„lediglich“ um einen Faktor menschlichen Leids, der mit anderen auf eine Ebe-
ne gestellt und mit ihnen abgewogen werden kann. Das Leid, das mit einer 
erzwungenen Operation verursacht wird, kann nicht einfach gegen das Leid 
aufgewogen werden, das durch die Operation vermieden wird. Medizinische 
Maßnahmen sind vielfach körperlich invasiv, schmerzhaft und beängstigend. 
Wenn dann auch noch ein Element des Zwanges dazukommt, stößt man in ei-
nen Bereich zentralster Interessenverletzung vor, den wir in anderen Kontex-

162 Für diesen Hinweis bin ich Irmgard Hofmann zu Dank verpflichtet.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


68

HEVELKE

ten (etwa in der Strafverfolgung) als Folter bezeichnen und mit kategorischen 
deontologischen Verboten versehen. Wenn Dershowitz etwa vorschlägt, Ter-
roristen sterile Nadeln unter die Fingernägel zu schieben,163 wenn dadurch le-
bensrettende Informationen zu erlangen sind, so erscheint dies zumindest aus 
deontologischer Sicht völlig inakzeptabel. Gleichzeitig gibt es durchaus medizi-
nische Maßnahmen, die körperlich invasiver, schmerzhafter und beängstigen-
der wären. Natürlich lassen sich diese Fälle nicht völlig gleichsetzen. So kön-
nen erzwungene medizinische Maßnahmen schlussendlich immer noch darauf 
ausgerichtet sein, dem Wohl des Betroffenen zu dienen, was für Dershowitz‘ 
Vorschläge zum Verhör festgenommener Terroristen sicherlich nicht zutrifft. 
Dazu geht es im Rahmen von Dershowitz‘ Vorschlägen darum, den Willen des 
Betroffenen zu brechen, etwa indem sie den Betroffenen zu Handlungen (wie 
etwa Informationsweitergabe) zwingen, die seinen Überzeugungen grundsätz-
lich widersprechen.164 Für unsere kategorische Ablehnung der Folter sind diese 
Überlegungen sicherlich auch von erheblicher Bedeutung, während sie im Zu-
sammenhang mit erzwungenen medizinischen Maßnahmen kaum eine Rolle 
spielen werden. Nichtsdestoweniger erklärt sich unsere kategorische und von 
allen Konsequenzen unabhängige Ablehnung der Folter sicherlich auch durch 
den reinen Horror der Erfahrung, hilflos schmerzhaften und zum Teil hochgra-
dig beängstigenden Eingriffen in den eigenen Körper ausgeliefert zu sein. Und 
in diesem Punkt scheint doch eine nicht unerhebliche Ähnlichkeit zu den Inte-
ressenverletzungen bei einer erzwungenen Dialyse, Chemotherapie oder Ope-
ration zu bestehen. 

In den meisten Anwendungsbereichen stärkt diese Wechselbeziehung zwi-
schen Entscheidung und Erleben (sowie die daraus erwachsenden Interessen) 
den Anspruch auf autonome Selbstbestimmung im Kontext des informed con-
sent. Sie liefert zusätzliche Gründe, weshalb dieser Bereich unter die Autori-
tät des Betroffenen fallen sollte. Gerade im medizinischen Bereich schützt der 
Anspruch auf Selbstbestimmung im Rahmen des informed consent eine Person 
normalerweise davor, erleben zu müssen, wie ihr gegen ihren Willen und trotz 
Gegenwehr schmerzhafte, invasive und beängstigende medizinische Maßnah-
men aufgezwungen werden. Viele medizinische Maßnahmen sind auch dann 
leidvoll genug, wenn man ihren Zweck und ihre Notwendigkeit versteht und ih-
nen zugestimmt hat. Aber zumindest ist man vor der Erfahrung des Gezwun-
gen-Werdens geschützt, die nicht nur geeignet ist, die Angst und das Leid noch 
einmal zu potenzieren, sondern die Erfahrung auch in etwas qualitativ Anderes 
und sehr viel Schrecklicheres verwandelt. Vor diesem Hintergrund erscheint es 
durchaus plausibel, Patienten vor Interessenverletzungen dieser Art mit kate-
gorischen Verboten zu schützen, die nicht gegen paternalistische Erwägungen 

163 Dershowitz 2002, S. 131–164.
164 Von Hirsch 1993, S. 83. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


69

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

aufgewogen werden können. Es ist ein Grund, das Selbstbestimmungsrecht an 
dieser Stelle jeder Abwägung mit paternalistischen Erwägungen zu entziehen.

Gleichzeitig sollten auch die Grenzen dieses Begründungsansatzes nicht 
übersehen werden: So kann auf diese Art und Weise etwa nicht gerechtfertigt 
werden, weshalb auch paternalistisch motivierte Täuschungen oder vergleichs-
weise kleine und zeitlich stark begrenzte Eingriffe wie etwa eine erzwungene 
Vergabe von Antibiotika im Rahmen des informed consent kategorisch ausge-
schlossen sein sollten. Insofern reicht diese teleologische Begründung alleine 
nicht aus, um die Dominanz des Selbstbestimmungsrechts gegenüber paterna-
listischen Erwägungen im Kontext des informed consent vollständig begründen 
zu können. In den Fällen, auf die sie anwendbar ist, hat dieser Ansatz nichtsdes-
toweniger eine nicht unerhebliche Begründungskraft.

Im Falle der Patientenverfügung scheint die Entscheidungshoheit des Pati-
enten die hier skizzierte Schutzfunktion hingegen weitestgehend zu verlieren. 
Das liegt daran, dass eine frühere, dem unmittelbaren Wollen nicht mehr ent-
sprechende Entscheidung auf die aktuelle Wahrnehmung des Betroffenen kei-
nen Einfluss hat. Wenn eine medizinische Prozedur an einem einwilligungs-
unfähigen Patienten durchgeführt wird, welcher diese weder versteht noch 
wünscht, so wird ein solches Vorgehen für ihn nicht erträglicher, wenn man 
ihm versichert, dass es den Vorgaben seiner drei Jahre zuvor verfassten Patien-
tenverfügung entspricht. Für das Erleben des einwilligungsunfähigen Betrof-
fenen macht es keinen Unterschied, ob der ihm aufgezwungenen Behandlung 
eine längst vergessene und ihm nun unverständliche Patientenverfügung zu-
grunde liegt oder es sich schlicht um eine Entscheidung der Ärzteschaft han-
delt. 

Nehmen wir – hypothetisch – etwa an, ein Krebskranker hat verfügt, die Be-
kämpfung der Krankheit auch im Falle der Einwilligungsunfähigkeit im vollen 
Umfang weiterzuführen. Nun ist dieser Fall eingetreten und er wehrt sich mit al-
ler Kraft gegen die verschiedenen Maßnahmen. In so einem Fall wäre die frühe-
re Entscheidung gerade der ausschlaggebende Grund dafür, dass der Betroffene 
genau die Erfahrung des „Gezwungen-Werdens“ machen muss, vor welcher der 
Autonomieanspruch ihn normalerweise schützen würde. Der besondere Hor-
ror, der von einer schmerzhaften, beängstigenden oder auch demütigenden me-
dizinischen Maßnahme ausgeht, deren Zweck und Notwendigkeit man nicht 
nachvollziehen kann und die einem aufgezwungen wird, wird nicht dadurch 
gemindert, dass man ihr in einer längst vergessenen Patientenverfügung zu-
gestimmt hat. Menschen haben ein sehr starkes Interesse daran, nicht erleben 
zu müssen, wie ihnen gegen ihren Willen und trotz Gegenwehr schmerzhafte, 
invasive und beängstigende medizinische Maßnahmen aufgezwungen werden. 
Im Rahmen des informed consent schützt das Selbstbestimmungsrecht dieses 
Interesse. Im Falle von Patientenverfügungen kann das Selbstbestimmungs-
recht diese Schutzfunktion nicht nur verlieren, sie kann sich gegen besagtes In-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


70

HEVELKE

teresse wenden und zur Ursache einer entsprechenden Interessenverletzung des 
Dementen werden.

Im Übrigen lässt sich das Szenario auch umdrehen: Nehmen wir an, ein 
Patient hat im Frühstadium seiner Alzheimererkrankung per Patientenverfü-
gung bestimmte Maßnahmen (etwa Magensonden) ausgeschlossen. Anweisun-
gen dieser Art sind in Patientenverfügungen durchaus verbreitet. Wird diese 
von ihm längst vergessene Verfügung Jahre später Einfluss darauf haben, wie er 
besagte Maßnahmen wahrnehmen würde? Vermutlich nicht. Die Tatsache, dass 
sie in der Patientenverfügung ausgeschlossen wurde, macht eine Magensonde 
nicht beängstigender. Dies bedeutet nicht, dass das Legen einer Magensonde 
nicht zu Leid führen könnte. Aber dieses mögliche Leid ist völlig unabhängig 
davon, ob in der Patientenverfügung zugestimmt wurde. Ob der Betroffene eine 
Maßnahme als etwas Erzwungenes wahrnimmt, hängt davon ab, ob sie seinem 
aktuellen Wollen zuwiderläuft. Wenn der Betroffene etwa in einem vegetativen 
Zustand ist, wird dies kaum der Fall sein. Zweifellos ist dieses Szenario weni-
ger drastisch und ethisch nicht annähernd so problematisch wie das zuvor dis-
kutierte. Die Verbindung von Entscheidung und Wahrnehmung ist „lediglich“ 
durchtrennt und nicht ins Gegenteil verkehrt. Nichtsdestoweniger fällt auch 
hier ein wichtiger teleologischer Grund weg, der im Rahmen des informed con-
sent für eine Entscheidungshoheit des Betroffenen sprechen würde. Das Selbst-
bestimmungsrecht verliert auch in solchen Situationen seine Schutzfunktion in 
Bezug auf das hier diskutierte Interesse.

Natürlich besteht auch die Möglichkeit, dass das Verbot bestimmter Maß-
nahmen in einer Patientenverfügung den Betroffenen tatsächlich davor schützt, 
die Erfahrung des Gezwungen-Werdens machen zu müssen. Zum Teil mögen 
Patientenverfügungen auch genau darauf ausgelegt sein. Ein Beispiel dafür ist 
auch hier wieder das in Patientenverfügungen verbreitete Verbot von PEG-Son-
den. Magensonden gehören zu den Maßnahmen, die in Patientenverfügungen 
gerne ausgeschlossen werden, was gerade daran liegt, dass sie vielfach als be-
trächtliche Belastung wahrgenommen werden und auch dem akuten Wollen 
der späteren einwilligungsunfähigen dementen Patienten widersprechen kön-
nen, was dann Fixierungen und Ähnliches nötig machen kann. Insofern schei-
nen die Festlegungen in einer Patientenverfügung die Betroffenen sehr wohl da-
vor schützen zu können, die Erfahrung machen zu müssen, zu schmerzhaften 
und beängstigenden Maßnahmen gezwungen zu werden. Des Weiteren kann 
dies auch die explizite Intention der Verfügung sein. Dies ist aber abhängig da-
von, dass die Anweisung in der Patientenverfügung (zufällig) mit dem aktuel-
len Wollen des späteren dementen Patienten übereinstimmt. Die unmittelbare 
Verbindung von Entscheidung und Wahrnehmung, um die es an dieser Stelle 
geht und die im Rahmen des informed consent auch bei klar selbstschädigenden 
Entscheidungen gute Gründe für eine Dominanz der Selbstbestimmung liefert, 
spielt hier keine Rolle mehr. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


71

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Die Wahrnehmung schmerzhafter und invasiver medizinischer Maßnah-
men ist stark von der unmittelbaren Zustimmung abhängig. Wenn diese Zu-
stimmung fehlt und durch Zwang von außen ersetzt wird, verändert dies den 
Charakter der (ohnehin schon leidvollen) Maßnahme. Sie wird etwas sehr viel 
Problematischeres. Dieser enge Zusammenhang zwischen Zustimmung, (ab-
sehbarer) Wahrnehmung und Charakter der medizinischen Maßnahme spricht 
im Rahmen des informed consent für gewöhnlich für eine Priorisierung des 
Selbstbestimmungsanspruchs – gerade bei ablehnenden Entscheidungen. Im 
Falle der Patientenverfügung ist die Verbindung durchbrochen und zum Teil 
sogar ins Gegenteil verkehrt. Wenn jemand in seiner Patientenverfügung einer 
schmerzhaften und invasiven medizinischen Maßnahme zustimmt, wird die-
se Zustimmung seine Wahrnehmung und damit den Charakter der Maßnahme 
nicht beeinflussen. Eine gegen die Gegenwehr des Betroffenen erzwungene Dia-
lyse verliert nichts von ihrem Horror, nur weil der Betroffene sie in seiner lange 
vergessenen Patientenverfügung abgesegnet hat. Umgekehrt wird eine Dialyse 
bei einem dauerhaft Bewusstlosen nicht auf einmal zu einem qualvollen Erleb-
nis, weil der Betroffene diese im Vorfeld abgelehnt hat. 

Damit liefert die Verbindung zwischen Wahrnehmung und Zustimmung 
einen weiteren Grund, der im Kontext des informed consent für eine Dominanz 
des Selbstbestimmungsrechts gegenüber paternalistischen Erwägungen spricht, 
sich aber nicht ohne weiteres auf Entscheidungen im Rahmen von Patienten-
verfügungen übertragen lässt. 

Gleichzeitig muss an dieser Stelle aber auch noch einmal festgehalten 
werden, dass sich dieser Begründungsansatz eines Ausschlusses von pater-
nalistischen Eingriffen auch im Kontext des informed consent nur auf einen 
beschränkten Teil der Fälle anwenden lässt. Er liefert Gründe, weshalb es beson-
ders problematisch ist, wenn dem Patienten stark invasive und beängstigende 
medizinische Maßnahmen aufgezwungen werden. Kleinere und zeitlich stark 
beschränkte Eingriffe (z.  B. Blutentnahmen) sind von dieser Argumentation 
hingegen ebenso wenig abgedeckt wie paternalistische Eingriffe, die nicht mit 
Zwang, sondern mit Täuschung durchgesetzt werden. Insofern darf die Fest-
stellung, dass sich diese Begründung einer Dominanz des Selbstbestimmungs-
rechts gegenüber paternalistischen Erwägungen nicht auf die Institution der Pa-
tientenverfügung übertragen lässt, auch nicht überbewertet werden. 

2.2.3 Überlebende Interessen

Eine mögliche alternative Begründung dafür, dass einwilligungsunfähige Per-
sonen ein starkes Interesse daran haben, dass Patientenverfügungen durchge-
setzt werden, basiert auf der These der Existenz überlebender Interessen. Dieser 
These zufolge können die früheren Werte, Wünsche und Ziele eines Menschen 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


72

HEVELKE

für die Interessen eines Einwilligungsunfähigen auch dann noch von zentra-
ler Wichtigkeit sein, wenn sie ihm selbst krankheitsbedingt nichts mehr bedeu-
ten. Positionen dieser Art finden sich unter anderem bei Davis165, Buchanan und 
Brock166 sowie Dworkin167. 

Im Kern geht es hier um die These, dass Interessen, die auf den früheren 
Wünschen, Werten und Zielen eines Menschen basieren, es „überleben“ kön-
nen, wenn die Wünsche, Werte und Ziele, auf denen sie basieren, für das Den-
ken und Wollen des Betroffenen aufgrund dementieller Veränderungen jegli-
che Bedeutung verlieren. So mag eine schwer dementer Patient auch dann noch 
ein Interesse an dem Wohl seiner Enkel haben, wenn er sich nicht mehr an sie 
erinnert. Wenn dies der Fall sein sollte, ließe sich auf dieser Grundlage gut be-
gründen, dass auch hinter der Institution der Patientenverfügung starke Inter-
essen des Patienten an Selbstbestimmung stehen, die ihm auch zum Zeitpunkt 
der Anwendung der Verfügung noch zuzuschreiben sind. Schließlich können 
die Entscheidungen in einer Patientenverfügung durchaus auch Ausdruck zent-
raler Werte und Ziele des Betroffenen sein. Ein vielfach genanntes Beispiel hier-
für ist etwa die religiös begründete Entscheidung vieler Zeugen Jehovas, eine 
Vornahme von Bluttransfusionen zu untersagen. 

Wenn die Interessen, die auf solchen früheren Wünschen, Werten und Zie-
len basieren, den Betroffenen trotz starker dementieller Veränderungen weiter 
zugeschrieben werden könnten, würde dies auf jeden Fall dafür sprechen, dass 
auch die späteren, einwilligungsunfähigen Patienten ein Interesse daran haben 
können, dass die Patientenverfügung umgesetzt wird.

In Bezug auf Menschen, deren Einwilligungsfähigkeit nur vorübergehend 
beeinträchtigt ist, ist die Existenz solcher überlebenden Interessen auch völlig 
plausibel. Wenn wir wissen, dass es den Betroffenen nach seinem Erwachen in 
eine tiefe Krise stürzen würde, ist dies ein guter Grund, es als Interessenverlet-
zung anzusehen, wenn dem bewusstlosen Zeugen Jehovas gegen seinen vorher 
geäußerten Willen eine Bluttransfusion verabreicht wird. 

Bei dauerhaft einwilligungsunfähigen Patienten erweist sich die These der 
Existenz solcher überlebenden Interessen hingegen als sehr viel problematischer. 
Die Existenz von überlebenden Interessen bei dauerhaft einwilligungsunfähi-
gen Kranken gehört zu den wohl umstrittensten und komplexesten Fragen in 
der Diskussion um die Institution der Patientenverfügung. Da es der Komplexi-
tät dieser Frage nicht gerecht würde, sie im Rahmen dieses Unterkapitels abhan-
deln zu wollen, wird sie in einem eigenen Kapitel (3.) behandelt. An dieser Stelle 
sei allerdings vorausgeschickt, dass die Ergebnisse der dort geführten Diskussi-
on klar auf der Seite der Zweifler stehen. Die These der Existenz überlebender 
Interessen bietet – so das Fazit des dritten Kapitels – keine hinreichende Grund-

165 Davis 2009, S. 367–371.
166 Buchanan und Brock 1989, S. 162.
167 Dworkin 1994, S. 274.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


73

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

lage, um einen kategorischen Ausschluss paternalistischer Eingriffe in die Ent-
scheidungen einer Patientenverfügung überzeugend zu rechtfertigen.

2.2.4 Interessen zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung

Im Kontext der Patientenverfügung scheint das Interesse der Betroffenen an 
Selbstbestimmung also deutlich schwächer zu sein als im Kontext des informed 
consent. Eine teleologische Begründung des Ausschlusses von paternalistischen 
Eingriffen168 gestaltet sich im Kontext der Patientenverfügung damit deutlich 
schwieriger als im Kontext des informed consent.

Allerdings darf man den Fokus in diesem Zusammenhang nicht rein auf die 
Ex-post-Perspektive legen. Die Frage, ob die Anwendung der Patientenverfü-
gung im Interesse des einwilligungsunfähigen Kranken ist, bleibt zwar wichtig, 
aber auch die Bedürfnisse und Interessen des Patienten zum Zeitpunkt des Ab-
fassens der Verfügung können von normativer Bedeutung sein. 

Dies lässt sich gut aufzeigen, wenn man eine Parallele zu Versprechen und 
Verträgen zieht. Um zu erklären, warum gegebene Versprechen und Verträge 
bindend sind, reicht eine reine Ex-post-Perspektive. Die spätere Bindungskraft 
von Versprechen und Verträgen lässt sich auch dadurch erklären, dass man ei-
nem Dritten bestimmte Ansprüche übertragen hat. Wenn man einen Vertrag 
schließt, bindet man sich damit in gewisser Weise selbst. Wenn man besagten 
Vertrag später bricht (und der Staat nichts dagegen tut), ist dies aber in erster Li-
nie nicht deshalb problematisch, weil es die eigene frühere Entscheidung in un-
zureichender Weise achtet. Vielmehr werden damit die begründeten Interessen 
des Vertragspartners verletzt. Ein wichtiger Grund, weshalb wir die Entschei-
dung des Betroffenen im Fall von Verträgen auch dann als bindend ansehen 
sollten, wenn es nicht mehr in seinem Interesse ist, liegt weniger in seinem An-
spruch auf Selbstbestimmung, sondern in den aus dem Vertrag hervorgehen-
den Ansprüchen seines Vertragspartners. Auch ein gebrochenes Versprechen 
verletzt nicht die Rechte desjenigen, der das Versprechen gegeben hat, sondern 
die begründeten Interessen des Empfängers. Dresser und Robertson sehen hier 
den primären Grund für die Bindungskraft von Versprechen und Verträgen und 
argumentieren, dass sich dies nicht auf die Institution der Patientenverfügung 
übertragen lasse. „[U]nlike contracts, advance treatment directives are not promi-
ses on which other parties rely, in return for their own promise of performance or 
other consideration. Other persons may have their own interests in enforcement of 
an advance directive, but they have no contractual right to enforcement, since they 

168 Wir gehen dabei erst einmal davon aus, dass die paternalistischen Maßnahmen auch wirklich dem 
Patientenwohl im Einzelfall dienen. Auf Umsetzungsdefizite des Paternalismus wird in 2.3 noch 
einmal getrennt eingegangen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


74

HEVELKE

have not promised performance in return. Thus, an obligation to honor advance 
directives does not follow from the obligation to enforce contracts.“169

Gleichzeitig stellt sich aber auch die Frage, warum Menschen überhaupt die 
Möglichkeit haben sollten, Versprechen abzugeben und bindende Verträge zu 
schließen. Und an dieser Stelle ist vor allem die Ex-ante-Perspektive von Bedeu-
tung. Um zu erklären, warum Menschen ein starkes Interesse daran haben, bin-
dende Verträge schließen zu dürfen, müssen wir uns auf den Zeitpunkt kon-
zentrieren, zu dem der Vertrag geschlossen wird. Und an diesem Punkt spielt 
der vielbemühte Hinweis, dass Menschen in ihrem Handeln, Denken und Stre-
ben vielfach stark auf die Zukunft gerichtet sind, eine wichtige Rolle. Ohne Ins-
titutionen wie Versprechen oder Verträge und die darin enthaltenen, in die Zu-
kunft gerichteten Selbstbindungen wäre ein großer Teil der Ziele, Wünsche und 
Lebenspläne, die unser Leben bestimmen, nicht verfolg- oder umsetzbar. Men-
schen haben ein starkes Interesse daran, Versprechen abgeben oder Verträge 
abschließen zu können – nicht unbedingt zum Zeitpunkt, an dem das Verspre-
chen / die vertraglichen Gegenleistungen vom Gegenüber eingefordert werden, 
aber typischerweise sehr wohl zu dem Zeitpunkt, zu dem der Vertrag geschlos-
sen wird. Die Möglichkeit, Versprechen zu geben und Verträge zu schließen, 
besteht aber nur dann, wenn diese später auch bindend sind. Insofern lässt sich 
der bindende Charakter von Versprechen und Verträgen zumindest auch da-
durch rechtfertigen, dass er eine notwendige Bedingung dafür ist, dass die Be-
troffenen überhaupt die Möglichkeit haben können, Versprechen abgeben oder 
Verträge schließen zu können. Menschen haben ein starkes Interesse daran, 
diese Möglichkeit zu haben. 

Diese Überlegungen lassen sich durchaus von Verträgen auf Patientenver-
fügungen – und im Übrigen auch auf Testamente – übertragen. Die Instituti-
on der Vorausverfügung muss demnach also nicht notwendigerweise über die 
Bedürfnisse und Interessen des Betroffenen zum Zeitpunkt ihrer Umsetzung 
legitimiert werden. Auch die Interessen des Betroffenen zum Zeitpunkt ihres 
Verfassens sind ein möglicher und unter Umständen vielversprechenderer An-
satzpunkt. Wenn sich darstellen lässt, dass die Betroffenen zum Zeitpunkt des 
Verfassens der Verfügung ein starkes Interesse daran besitzen, diese Möglichkeit 
zu haben, so wäre auch das ein guter Grund, der für diese Institution spricht. 

Wie in 2.2.1 dargestellt, bezieht sich der Interessenbegriff auf materielle und 
immaterielle Ressourcen und capabilities, die dem Wohl des Betroffenen typi-
scherweise dienen, ohne dieses notwendigerweise zu determinieren.170 Genau 
dies trifft auf die Institution der Patientenverfügung zu. Bei vielen Menschen 
wird die Möglichkeit, Patientenverfügungen zu verfassen, kaum eine sonderli-
che Bedeutung für ihr Wohl zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung ha-

169 Dresser und Robertson 2009, S. 439–440.
170 Simester und von Hirsch 2011, S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


75

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

ben. Gleichzeitig wird es aber kaum verblüffen, wenn diese Möglichkeit für das 
Wohl mancher Menschen doch beträchtliche Bedeutung hat. So mögen Men-
schen mit einer (frühen) Alzheimerdiagnose dadurch ein gewisses Gefühl der 
Kontrolle über ihr weiteres Leben erlangen. Ein gläubiger Zeuge Jehovas mag 
dadurch die Sicherheit bekommen, dass auch im Falle der Demenz nichts mit 
ihm getan wird, das seinem Glauben zufolge seinen Platz im Paradies gefährden 
könnte. Andere mögen ein starkes Bedürfnis haben, den Angehörigen emoti-
onale, finanzielle und zeitliche Belastungen zu ersparen. Auch daraus können 
starke entsprechende Interessen erwachsen. Zum einen kann die Sorge um das 
Wohl seiner Lieben eine erhebliche emotionale Belastung sein.171 Zum anderen 
darf nicht übersehen werden, dass Menschen ein starkes unmittelbares Inter-
esse an dem Wohl ihrer Kinder/Eltern/Partner haben können. Schließlich sind 
die zentralen Wünsche eines Menschen nicht nur deshalb von Bedeutung für 
sein Wohl, weil sie sein subjektives Befinden beeinflussen. Dies wird im Üb-
rigen auch von Kritikern der Institution der Patientenverfügung wie Dresser 
nicht bezweifelt.172 Motive dieser Art für das Abfassen einer Patientenverfügung 
scheinen des Weiteren recht verbreitet zu sein. Einer Umfrage der Deutschen 
Hospiz Stiftung zufolge ist der Wunsch, niemandem zur Last fallen zu wollen, 
ein verbreitetes Motiv für das Verfassen einer Patientenverfügung.173 

Es gibt also aus der Ex-ante-Perspektive gute Gründe, die Institution der 
Patientenverfügung als etwas zu sehen, was im Interesse der Betroffenen ist. 
Die Betroffenen können zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung ein Inte-
resse daran haben, diese Option zu besitzen und sich darauf verlassen zu kön-
nen, dass ihre Patientenverfügung auch umgesetzt wird. In dieser Hinsicht ent-
spricht die Patientenverfügung also anderen in die Zukunft gerichteten Formen 
der Selbstbindung wie Versprechen und Verträgen. Sie alle sind als Institution 
zumindest auch deshalb wünschenswert, weil die Betroffenen zum Zeitpunkt 
der Festlegung ein starkes und begründetes Interesse daran besitzen, diese Opti-
on zu haben. Dies ist auch ohne jeden Bezug auf überlebende Interessen ein gu-
ter Grund, ihnen diese Option zur Verfügung zu stellen. Die spätere Bindungs-
kraft der Patientenverfügung erklärt sich dann zum einen konsequentialistisch 
durch entsprechende Interessen anderer (noch einwilligungsfähiger) Mitglieder 
der Gesellschaft an dieser Institution und zum anderen dadurch, dass der Staat 
sich verpflichtet hat, Patientenverfügungen umzusetzen. Wie auch im Kontext 
der Debatte um überlebende Interessen immer wieder dargestellt wird, ist die 

171 Buchanan und Brock 1989, S. 100.
172 Sie wendet sich nur gegen die These, dass solche Interessen die Einwilligungsunfähigkeit überdau-

ern können, wenn die dahinterliegenden Werte, Wünsche und Ziele dem Betroffenen krankheits-
bedingt nichts mehr bedeuten können. Dresser 1992, S. 75.

173 Deutsche Hospiz Stiftung 2005, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


76

HEVELKE

moralische Bindungskraft von Versprechen nicht davon abhängig, dass die Per-
son, der etwas versprochen wurde, davon noch etwas hat.174 

Nun lässt sich mit Dresser und Robertson einwenden, dass den hier darge-
legten Interessen des Patienten zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung 
objektiv stärkere Interessen zum Zeitpunkt ihrer Umsetzung entgegenstehen 
können.175 Und in der Tat wird das hier skizzierte Interesse, die Möglichkeit zum 
Verfassen einer absolut bindenden Patientenverfügung zu haben, kaum annä-
hernd so stark sein wie etwa das unmittelbare Interesse eines stark leidenden 
Dementen an Schmerzlinderung oder das Interesse eines glücklichen Demen-
ten an einer Verlängerung seiner Existenz. Vor diesem Hintergrund kann be-
zweifelt werden, dass die hier skizzierten Interessen zum Zeitpunkt des Verfas-
sens der Verfügung stark genug sind, um einen kategorischen Ausschluss von 
paternalistischen Eingriffen in diesem Bereich zu rechtfertigen.

2.3 Minimalbedingungen einer gerechtfertigten 
Institutionalisierung von paternalistischen Eingriffen

Die beiden bisher dargelegten Begründungsansätze für den Ausschluss pater-
nalistischer Eingriffe in ablehnende Entscheidungen im Rahmen des informed 
consent bezogen sich vor allem auf das Selbstbestimmungsrecht. Es wurde ar-
gumentiert, dass das Selbstbestimmungsrecht im Kontext des informed consent 
eine besonders große normative Bedeutung habe und paternalistische Eingriffe 
in diesem Kontext deshalb besonders problematisch seien. Der dritte Begrün-
dungsansatz, der in diesem Teilkapitel thematisiert werden soll, schlägt den 
entgegengesetzten Weg ein. Statt auf einer besonderen Stärke des Selbstbestim-
mungsrechts liegt der Fokus hier auf den Minimalbedingungen einer legitimen 
Institutionalisierung von paternalistischen Eingriffen. 

Wie bereits zu Anfang des Kapitels erwähnt, bezeichnet der Begriff des Pater-
nalismus typischerweise Eingriffe in den Willen eines Menschen zum Schutz von 
dessen eigenem Wohl, wobei an dieser Stelle vor allem ein sogenannter „harter“ 
Paternalismus von Interesse ist, der sich gegen die Entscheidungen von einwil-
ligungsfähigen Erwachsenen richtet.176 Die Maßnahme muss also zum einen im 
Widerspruch mit dem Willen des Betroffenen stehen oder zumindest unabhän-
gig von seinem Willen durchgesetzt werden. Zum anderen muss besagtes Vorge-
hen dem Schutz und der Förderung des eigenen Wohls des Betroffenen dienen 
und genau damit gerechtfertigt werden. Zweck und Rechtfertigungsgrundlage 
eines jeden paternalistischen Eingriffes sind der Schutz und die Förderung des 
individuellen Wohls der Person, auf die sich der paternalistische Eingriff richtet. 

174 Siehe dazu Blaumer 2015, S. 127–128; Partridge 1981, S. 243–264.
175 Dresser 1992, S. 78–79. Siehe auch Robertson 1991, S. 6–9.
176 Siehe dazu Fußnote 119.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


77

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Daraus leitet sich eine starke Objektivitätsbedingung ab. Die Rechtfertigung ei-
nes paternalistischen Eingriffes ist davon abhängig, dass das, was von dem Pa-
ternalist als das Beste für den Betroffenen angesehen wird, auch das tatsächlich 
objektiv Beste ist.

Die Feststellung des besagten objektiven Wohls ist dabei ein nicht uner-
hebliches Problem, da paternalistische Maßnahmen von Menschen umgesetzt 
werden, die weder allwissend noch unfehlbar sind, so dass es leicht zu Feh-
leinschätzungen und Differenzen darüber kommen kann, worin das Wohl des 
Betroffenen in einem bestimmten Fall de facto besteht. Des Weiteren müssen 
paternalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht irgendwie umgesetzt 
werden, und diese Umsetzung kann eigene Belastungen für das Wohl des Be-
troffenen mit sich bringen. Zusätzlich stellt sich die Frage, ob der Selbstbestim-
mung nicht auch eine eigene, von anderen Faktoren unabhängige Bedeutung 
für das Wohl eines Menschen zugesprochen werden sollte.177 Und auch die Ge-
fahr von Interessenkonflikten ist in diesem Zusammenhang sicherlich ernst zu 
nehmen. Es gibt also verschiedene Gründe, weshalb paternalistische Maßnah-
men ihr Ziel, das Wohl des Betroffenen zu schützen, verfehlen können. 

Vor diesem Hintergrund ist es kaum verwunderlich, dass die Kontexte, 
in denen paternalistische Eingriffe aus ethischer Sicht am unproblematischs-
ten erscheinen, häufig jene sind, bei denen besonders problemlos und einheit-
lich feststellbar ist, was dem Wohl des Betroffenen am ehesten dient, und sich 
dies auch ohne erhebliche Belastungen für die Betroffenen mit paternalistischen 
Maßnahmen durchsetzen lässt. Paradigmatisch hierfür ist die Gurtpflicht beim 
Autofahren. Der für ihre Durchsetzung notwendige Eingriff ist für die meis-
ten Menschen vielleicht lästig, aber nicht wirklich belastend. (Wenn dies nicht 
der Fall ist, besteht Reformbedarf.) Des Weiteren dürfte es schwerfallen, rea-
listische Situationen zu konstruieren, in denen zum Zeitpunkt des Losfahrens 
Zweifel daran bestehen, dass ein Tragen des Sicherheitsgurtes dem Wohl des 
Autofahrers eher dienlich ist als die Alternative. Der Verzicht auf das Tragen ei-
nes Sicherheitsgurtes im Straßenverkehr führt zu einem objektiv erhöhten Ver-
letzungsrisiko. Und dieses ist in den allermeisten Fällen sicherlich als etwas rein 
Negatives zu bewerten. Zusätzlich fällt es auch schwer, sich realistische Szena-
rien vorzustellen, in denen diese zusätzliche Gefährdung durch einen ähnlich 
schwerwiegenden Vorteil aufgewogen würde. Zumindest solange wir davon 
ausgehen, dass es dem Wohl des Fahrers dienlich ist, gesund zu bleiben, und 
keine Wetten oder Ähnliches im Spiel sind, ist anzunehmen, dass die allgemei-
ne Gurtpflicht dem Wohl der Menschen dient, deren Freiheit sie einschränkt – 
zumindest in dem überwältigenden Teil der Fälle.178

177 Ein solches perfektionistisches Ideal der Autonomie/Selbstbestimmung findet sich etwa in Raz 
1989, S. 369.

178 Dies gilt im Übrigen auch in Fällen, in denen der Betroffene schlussendlich durch das Tragen des 
Gurtes zu Schaden kommt. „Wenn wir im Nachhinein beurteilen wollen, ob die Handlung X als Ver-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


78

HEVELKE

Im Gegensatz dazu stehen Kontexte, in denen absehbar ist, dass paternalis-
tische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht zumindest in einem erheblichen 
Teil der Fälle ihr Ziel verfehlen werden, das Wohl der Betroffenen zu schützen. 
In solchen Kontexten wäre eine Institutionalisierung entsprechender paterna-
listischer Eingriffe erheblich problematischer, da entsprechende Umsetzungs-
probleme ihre grundsätzliche Legitimation untergraben. Da paternalistische 
Maßnahmen per Definition immer in einem Konflikt mit dem Selbstbestim-
mungsrecht der Betroffenen stehen, sind sie in hohem Maß rechtfertigungsbe-
dürftig. Dies gilt nicht nur in Bezug auf den Einzelfall, sondern auch in Bezug 
auf eine grundsätzliche Institutionalisierung solcher Maßnahmen. Wenn der 
Gesetzgeber darüber entscheidet, ob er in einem bestimmten Kontext pater-
nalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht zulassen soll, macht es ei-
nen erheblichen Unterschied, ob davon auszugehen ist, dass der überwiegende 
Teil der Anwendungsfälle dieser paternalistischen Option ihr Ziel auch wirk-
lich erfüllen wird. Wenn in einem bestimmten Kontext abzusehen ist, dass ein 
erheblicher Teil der im Einzelnen vorgenommenen paternalistischen Eingriffe 
dem Wohl der Betroffenen nicht oder nur in geringem Maße dienlich sein wird, 
dann ist dies ein guter Grund, in diesem Kontext von einer Institutionalisierung 
paternalistischer Eingriffe abzusehen. 

Wie im folgenden Teilkapitel 2.3.1 dargestellt wird, ist genau das im Kon-
text des informed consent der Fall. Die Gründe dafür sind allerdings nicht un-
mittelbar auf die Institution der Patientenverfügung übertragbar. Alternative 
Gründe dafür, dass sich bei einem paternalistischen Zuwiderhandeln gegen die 
Anweisungen einer Patientenverfügung ähnliche Probleme auftun, werden im 
anschließenden Kapitel 2.3.2 diskutiert.

2.3.1 Der Wissensvorsprung des Patienten179

Bereits Mill hat seine Ablehnung paternalistischer Maßnahmen dadurch ge-
rechtfertigt, dass die Betroffenen am ehesten beurteilen könnten, was gut für 
sie ist, und auch eher geneigt seien, danach zu handeln. „[W]ith respect to his 
own feelings and circumstances, the most ordinary man or woman has means of 
knowledge immeasurably surpassing those that can be possessed by anyone else. 
The interference of society to overrule his judgment and purposes in what only 

letzung der Interessen einer Person zu gelten hat, so wäre es ein Fehler, dies mit Blick auf die nur im 
Nachhinein bekannten Konsequenzen tun zu wollen. Vielmehr sind es die rational zu erwartenden 
Konsequenzen und ihre Wahrscheinlichkeit zum Zeitpunkt der Handlung, auf die wir Bezug nehmen 
müssen.“ Hevelke und Nida-Rümelin 2014, S. 11.

179 Wie bereits zu Beginn von Kapitel 2.2 dargelegt, wird der in diesem Teilkapitel behandelte Punkt 
meist in einem etwas anderen Kontext diskutiert. So spielt er auch bei Buchanan und Brock eine 
wichtige Rolle, allerdings im Zusammenhang mit dem instrumentellen Nutzen der Selbstbestim-
mung für das individuelle Wohl. Siehe dazu Buchanan und Brock 1989, S. 105–106.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


79

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

regards himself, must be grounded on general presumptions; which may be alto-
gether wrong, and even if right, are as likely as not to be misapplied to individual 
cases, by persons no better acquainted with the circumstances of such cases than 
those are who look at them merely from without.“180 

Ob dies wirklich in allen Kontexten so stimmt, darf bezweifelt werden – 
man denke etwa an das oben bereits genannte Beispiel der Gurtpflicht beim Au-
tofahren. In Bezug auf Patientenentscheidungen im Rahmen des informed con-
sent, bei denen die Entscheidungshoheit des Patienten mit einer gründlichen 
Aufklärung durch den Arzt verbunden ist, erscheint diese Argumentation zu-
mindest schlüssiger. „[W]hile the physician commonly brings to the physician-pa-
tient encounter medical knowledge, training, and experience that the patient lacks, 
the patient brings knowledge that the physician lacks: knowledge of his or her par-
ticular subjective aims and values that are likely to be affected by whatever deci-
sion is made. […] As medicine’s arsenal of possible interventions has dramatically 
expanded in recent decades, alternative treatments (and the alternative of no tre-
atment) now routinely promise different mixes of benefits and risks to the patient. 
Moreover, since health is only one value among many, and different aspects of it 
are assigned different importance by different persons, there is commonly no one 
single intervention for a particular condition that is best for everyone. Which, if 
any, intervention best serves a particular patient’s well-being will depend in signi-
ficant part on that patient’s aims and values. This is why health care decision-ma-
king usually ought to be a joint undertaking between physician and patient – each 
brings knowledge and experience that the other lacks, yet which is necessary for de-
cisions that will best serve the patient’s well-being.“181 

Untermauern lässt sich diese Position unter anderem mit der Erkenntnis, 
dass das Wohl eines Menschen stark von seinen Empfindungen, Wahrnehmun-
gen, Werten, Wünschen, Zielen und Überzeugungen etc. abhängig ist.182 Natür-
lich ist ein Teil davon in hohem Maße absehbar. Raz spricht in diesem Zusam-
menhang von biologisch determinierten Bedürfnissen.183 Menschen, die starke 
Schmerzen haben, werden wahrscheinlich darunter leiden und einen starken 
Wunsch entwickeln, dass diese Schmerzen aufhören mögen. In Bereichen, in 
denen diese biologisch determinierten Bedürfnisse unmittelbar betroffen sind 
und auch keine Konflikte mit sonstigen Interessen, Wünschen oder Werten be-
stehen, kann die Frage nach dem Wohl als eine rein medizinische erscheinen. 
Knochen sollten nach Möglichkeit gerade zusammenwachsen, Wunden sich 
nicht entzünden, Schmerz soll vermieden werden und auch der Erhalt geistiger 
Klarheit ist (zumindest außerhalb von Narkosen) im Normalfall wünschens-
wert. In all solchen Fällen, in denen über das Ziel Einigkeit besteht, bezieht sich 

180 Mill 1859, S. 137.
181 Buchanan und Brock 1989, S. 30.
182 Buchanan und Brock 1989, S. 105–106.
183 Raz 1989, S. 290.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


80

HEVELKE

die Entscheidung vor allem darauf, wie dieses am besten zu erreichen ist. Und 
dies kann der Mediziner im Allgemeinen besser beurteilen als der Patient.184 

Sobald aber die Zielsetzung infrage steht, etwa weil verschiedene zentrale 
Interessen wie Leidvermeidung, Einschränkungen in der Lebensführung und 
Heilungschancen gegeneinander stehen, ändert sich dies. Medizinisches Fach-
wissen ist weiterhin unabdingbar, etwa um zu erwartende Heilungschancen, 
das zu erwartende Ausmaß an Schmerz etc. abzuschätzen. Gerade in Grenzfäl-
len verbessert medizinisches Fachwissen aber nicht die Fähigkeit, abzuschätzen, 
wann etwa der Leidvermeidung gegenüber den Heilungschancen der Vorzug 
zu geben ist. Hier scheint der Betroffene selbst eher geeignet, zu bestmögli-
chen Entscheidungen zu kommen. Natürlich haben medizinische Laien in Be-
zug auf medizinische Behandlungsentscheidungen erhebliche Wissensdefizite – 
ein Problem, das man mit den bestehenden Regelungen zu informed consent zu 
beheben oder zumindest zu mindern sucht. Dieser Wissensvorsprung erleich-
tert es Ärzten aber nicht, Konflikte zwischen verschiedenen biologisch determi-
nierten Bedürfnissen besser auflösen zu können als es dem Laien möglich wäre. 

In diesem Zusammenhang sei auch kurz auf die Diskussion um die Fest-
stellung der Lebensqualität verwiesen. Der Begriff der Lebensqualität stammt 
aus den Sozialwissenschaften185 und etablierte sich in den achtziger Jahren auch 
in der Medizinethik. Die zugrunde liegende Erkenntnis war, dass es nicht dem 
Wohl der Betroffenen dient, wenn sich die Medizin ausschließlich an physiolo-
gischen und funktionalen Zielen wie der Wiederherstellung von Organfunktio-
nen oder der Erhöhung der Lebenserwartung orientiert. Solche Erfolgsindika-
toren sind zwar relativ gut messbar, gehen aber schlussendlich an dem vorbei, 
was das individuelle Wohl eines Menschen wirklich ausmacht.186 Dies hängt eng 
mit dem Problem zusammen, dass es wenig erfolgversprechend ist, bei der Be-
urteilung von Lebensqualität sauber zwischen “medizinisch„ und “nicht medi-
zinisch„ trennen zu wollen. „Tatsächlich empfinden viele Patienten die mit ihrer 
Krankheit verbundenen sekundären Einschränkungen ihrer Lebensmöglichkeiten 
als belastender als die ‚Beschwerden‘, nach denen der Arzt bei der Visite fragt. An-
dererseits gibt es zahlreiche Beispiele dafür, daß auch nach objektiven Maßstäben 
Schwerkranke eine beträchtliche subjektive Lebensqualität erreichen.“187 Bei der 
Beurteilung von Lebensqualität müssen also auch im medizinischen Kontext 
nicht-medizinische Fragen wie Einsamkeit, Zukunftsangst etc. mit berücksich-
tigt werden. Ausgehend von dieser Erkenntnis hat die medizinethische Lebens-
qualitätsforschung lange Zeit versucht, objektive Methoden zur Feststellung der 
Lebensqualität zu entwickeln, welche auch solche nicht-medizinischen Fakto-

184 Die Voraussetzung dabei ist natürlich, dass ein bestimmter Weg aus medizinischer Sicht der klar 
beste zum Erreichen des Zieles ist.

185 Sass 1990, S. 225.
186 Birnbacher 1998, S. 129.
187 Birnbacher 1998, S. 131–132.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


81

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

ren mit einbeziehen. Vor diesem Hintergrund ist eine Vielzahl von Verfahren 
zur Messung der Lebensqualität entwickelt worden.188 

Inzwischen hat sich allerdings mehr und mehr herauskristallisiert, dass 
auch bei Einbeziehung solcher nicht-medizinischer Faktoren eine Entwicklung 
empirischer Maßstäbe zur Feststellung der Lebensqualität kaum möglich ist. 
Die Lebensqualität eines Menschen wird zwar typischerweise stark von Fak-
toren wie Schmerz oder Einsamkeit beeinflusst, aber auch dies ist in erhebli-
chem Umfang von Eigenheiten und Vorlieben des Betroffenen abhängig. „Be-
obachtungen mit der Selbstmedikation mit Schmerzmitteln haben gezeigt, daß 
die Schmerztoleranz bei angenommenen gleichartigen postoperativen Schmerz-
zuständen intersubjektiv stark variiert. Nicht jeder fühlt sich durch Schmerzen, 
Mißstimmungen und Ängste im gleichen Maße belastet. […] Auch sozialwissen-
schaftliche Umfragen zur Lebensqualität lassen darauf schließen, daß die weite 
Verbreitung von Sorgen, Angst, Nervosität, Niedergeschlagenheit sowie Gefühlen 
der Machtlosigkeit, Sinnlosigkeit und Einsamkeit ‚koexistieren‘ können mit einem 
recht hohen Maß an Zufriedenheit mit dem Leben und der Selbsteinschätzung 
als glücklich […].“189 Das zentrale Problem einer empirischen Feststellung des 
Wohls oder der Lebensqualität liegt dabei in der enormen Bedeutung rein sub-
jektiver Faktoren. Von außen messbare Parameter wie Schmerz, Isolation, etc. 
spielen zwar eine wichtige Rolle, sind aber an die Bedeutung gebunden, welche 
besagte Parameter für das subjektive Befinden des Einzelnen haben. Sie können 
(abhängig von den sonstigen Präferenzen, Werten und Empfindlichkeiten der 
Betroffenen oder von Gewöhnungseffekten) von den jeweiligen Patienten daher 
sehr unterschiedlich bewertet werden. 

Gleiches gilt natürlich auch für körperliche Einschränkungen. Beeinträch-
tigungen des äußeren Erscheinungsbilds können als sehr unterschiedlich belas-
tend wahrgenommen werden – und die Auswirkungen auf das eigene Selbst-
bild und auf präferierte Aktivitäten werden dabei eine wichtige Rolle spielen. 
Wie sehr eine Person darunter leidet, wenn sie beim Lesen schnell Kopfschmer-
zen bekommt, wird davon abhängig sein, ob sie gerne liest. Dabei spielt auch 
eine Rolle, inwiefern der Betroffene die Möglichkeit hat, seine Tätigkeiten ei-
ner möglichen Einschränkung anzupassen. Ein Geologe, der gesundheitsbe-
dingt nicht mehr ins Gelände kann, mag unter Umständen auf körperlich weni-
ger anspruchsvolle Bereiche seines Fachbereichs ausweichen. Ein Handwerker, 
Landwirt oder Möbelpacker hat diese Möglichkeit nicht.

Ausgehend von solchen Problemen sind eine Reihe von Stimmen laut ge-
worden, welche fordern, im Rahmen von wissenschaftlichen Diskussionen zu 
medizinethischen Fragestellungen ganz auf Lebensqualitätsurteile zu verzich-
ten.190 Die Lebensqualität – so das gezogene Fazit – entzieht sich der neutralen, 

188 Für eine detaillierte Diskussion verschiedener Methoden siehe etwa Raspe 1990, S. 29–34. 
189 Birnbacher 1998, S. 135–136.
190 So etwa Raspe 1990, S. 37–38.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


82

HEVELKE

empirischen Messung. Wir können die Lebensqualität eines Kranken nicht in 
der gleichen Form empirisch feststellen wie wir dies bei Blutwerten tun. Ande-
re vertreten den Standpunkt, dass die Beurteilung von Lebensqualität und in-
dividuellem Wohl letztendlich dem Patienten selbst überlassen werden muss. 
Damit wäre es möglich, dem stark subjektiven Charakter der Lebensqualität 
Rechnung zu tragen, ohne das Konzept der Lebensqualität und damit die Be-
zugnahme auf das individuelle Wohl deshalb aufgeben zu müssen.191

Um dies so weit akzeptieren zu können, ist es im Übrigen nicht nötig, ein 
Konzept des individuellen Wohls zu vertreten, welche dieses rein über die sub-
jektiven Bedürfnisse und Wünsche des Augenblicks definiert. Wie in Kapitel 
3.3 näher dargelegt wird, wäre eine solche Position kaum plausibel und soll hier 
auch nicht vertreten werden. Natürlich kann eine Erfüllung des unmittelba-
ren Wollens eines Menschen seinem Wohl auch durchaus schädlich sein, etwa 
wenn es mit anderen wichtigeren Wünschen oder perfektionistischen Fakto-
ren des individuellen Wohls (falls es so etwas gibt) in Konflikt steht. Gleichzei-
tig ist schwer zu übersehen, dass subjektive Wünsche und Wahrnehmungen auf 
das Wohl eines Menschen erheblichen Einfluss haben. Und dieser Einfluss er-
schwert gerade in komplexeren Situationen eine realistische Feststellung des in-
dividuellen Wohls von außen enorm.

Diese Probleme bei der realistischen Beurteilung der Lebensqualität zeigen 
eine wichtige Grenze des ärztlichen Wissensvorsprungs bei der Beurteilung des 
Patientenwohls auf. Zwar sind medizinisch messbare Faktoren für das Wohl des 
Betroffenen von beträchtlicher Bedeutung, darauf reduziert werden darf das Pa-
tientenwohl aber nicht. Von ebenso großer Bedeutung sind vielfach subjektive 
Faktoren, die der Patient selbst am ehesten beurteilen kann. Vor diesem Hin-
tergrund scheint die Position durchaus plausibel, dass der (durch den Arzt in-
formierte und beratene) Patient selbst am ehesten beurteilen kann, welche Be-
handlungsziele seinem Wohl dienen. Vor allem ist es aber auch ein guter Grund, 
von medizinischen Zwangsmaßnahmen abzusehen. Wenn sich das, was dem 
Wohl des Betroffenen am ehesten dient, von außen nicht objektiver feststellen 
lässt als es dem Betroffenen selbst möglich wäre, sind paternalistisch gerechtfer-
tigte Zwangsmaßnahmen von vornherein zum Scheitern verurteilt. Vor diesem 
Hintergrund erscheint die These, dass eine Entscheidungshoheit des Patienten 
die für sein Wohl besten Ergebnisse liefert, beträchtlich plausibler als sie auf den 
ersten Blick wirkt. Dies gilt insbesondere, wenn man sich vor Augen führt, dass 
Zwang gerade im medizinischen Bereich in sich eine Quelle von erheblichem 
Leid sein kann.192 Das Patientenwohl ist demnach zu sehr von subjektiven Fak-
toren wie Lebensstil oder persönlichen Bewertungen von inneren und äußeren 
Zuständen abhängig als dass das traditionell paternalistische Ideal der Arzt-Pa-

191 Schöne-Seifert 2007, S. 65.
192 Mehr dazu in Kapitel 2.4.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


83

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

tienten-Beziehung, wie sie in der hippokratischen Tradition vertreten wurde, 
wirklich dem Wohl des Patienten dienen würde. 

Diesen Überlegungen ließe sich entgegenhalten, dass Menschen vielfach 
Dinge tun, von denen sie nicht einmal selbst sagen würden, dass sie im eige-
nen Interesse wären. Dworkin führt in diesem Zusammenhang das Beispiel des 
Rauchens an, zweifellos gibt es zahllose andere. Dafür finden sich eine Vielzahl 
von Gründen wie Trägheit oder den Unwillen, sich mit unangenehmen The-
men auseinanderzusetzen, ebenso wie das Problem der Überbewertung schnel-
ler Befriedigung unmittelbarer Bedürfnisse gegenüber eigentlich als wichtiger 
angesehenen langfristigen Zielen.193 

Wie hilfreich dies als Rechtfertigung für paternalistische Maßnahmen 
ist, erscheint gleichzeitig aber auch fraglich. Schließlich wird die Gefahr von 
Fehlentscheidungen auch nicht unbedingt geringer, wenn man die Entschei-
dungshoheit über die Belange einer Person auf eine andere überträgt. Trägheit, 
fehlendes Interesse oder ein Unwillen, sich mit unangenehmen Themen ausein-
anderzusetzen, sind bei Stellvertreterentscheidungen schließlich nicht weniger 
wahrscheinlich als bei eigenen Entscheidungen. Und auch wenn ein Stellver-
treter wahrscheinlich weniger in Versuchung geraten wird, kurzfristige Inter-
essen der Betreuten gegenüber ihren langfristigen Interessen überzubewerten, 
so können dafür Interessenkonflikte zwischen ihm und dem Betreuten zu nicht 
minder problematischen Versuchungen führen. Sunstein fasst dieses Problem 
mit der folgenden Feststellung sehr treffend zusammen: „For every bias identi-
fied for individuals, there is an accompanying bias in the public sphere.“194 

Bei Buchanan und Brock liefern diese Überlegungen vor allem teleologi-
sche Gründe für ein starkes Selbstbestimmungsrecht. „The ethical foundations 
of the competent person’s right to refuse treatment, as has already been suggest-
ed in Chapter 1, are the values of individual self-determination and well-being. 
First, self-determination is, generally speaking, of considerable instrumental value 
for a competent individual – the assumption being that a competent person’s own 
choices, at least under conditions of informed consent, are more likely to promote 
whatever particular interests that person has than are choices made by others.“195 
Eine solche Interpretation ist sicherlich möglich. Aber solange wir die hier dar-
gelegten Überlegungen lediglich als zusätzlichen teleologischen Grund für ein 
starkes Selbstbestimmungsrecht betrachten, können sie uns über die prinzipi-
elle Zulässigkeit von paternalistischen Eingriffen nicht allzu viel verraten. Im 
Rahmen der zu Beginn von 2.3 dargestellten Minimalbedingung einer legiti-
men Institutionalisierung paternalistischer Eingriffe spielen die hier dargeleg-
ten Überlegungen hingegen eine sehr viel wichtigere Rolle. Sie liefern einen 
hinreichenden Grund, paternalistische Eingriffe in ablehnende informed con-

193 Siehe dazu etwa Thaler und Sunstein 2009, S. 73.
194 Sunstein 2015, S. 102.
195 Buchanan und Brock 1989, S. 91.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


84

HEVELKE

sent-Entscheidungen prinzipiell abzulehnen. Wie bereits zu Beginn von 2.3 dar-
gestellt wurde, liegt eine Minimalbedingung einer legitimen Institutionalisie-
rung paternalistischer Eingriffe darin, dass der Löwenanteil der einzelnen auf 
dieser Grundlage durchgeführten paternalistischen Maßnahmen auch wirklich 
dem Wohl des Betroffenen dienen muss. Ausgehend von den hier skizzierten 
Überlegungen scheint aber genau dies bei paternalistischen Eingriffen in ableh-
nende Entscheidungen eines Patienten im Rahmen des informed consent nicht 
mehr gegeben zu sein.196 

Zusammenfassend lässt sich also feststellen, dass zumindest in komplexe-
ren Situationen Ärzten vielfach der Zugang zu subjektiven Faktoren fehlt, ohne 
die das Wohl eines Patienten nicht hinreichend bestimmt werden kann. Der Pa-
tient hat hier zumindest einen gewissen Zugang zu hochgradig relevanten In-
formationen, welcher dem Arzt weitestgehend abgeht. Gleichzeitig mag es zwar 
zutreffen, dass Patienten vielfach aus Angst, Faulheit oder ähnlichen irrationa-
len Gründen zu selbstschädigenden Entscheidungen neigen. Dies gilt allerdings 
in ähnlichem Umfang für paternalistische Stellvertreterentscheidungen. Für die 
Rechtfertigung paternalistischer Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht von 
Patienten ist dies ein erhebliches Problem. Rechtfertigungsgrundlage eines je-
den paternalistischen Eingriffs ist das Patientenwohl. Es muss dabei nicht nur 
überzeugend dargestellt werden, dass der paternalistische Eingriff dem Patien-
tenwohl eher dienlich ist als ein Respektieren des Selbstbestimmungsrechtes. 
Der Unterschied für das Wohl des Betroffenen muss so groß sein, dass die Ver-
letzung des Selbstbestimmungsanspruches (und möglicherweise weiterer Rech-
te197) dadurch aufgewogen wird. Wenn es in einem bestimmten Kontext Anlass 
für die Annahme gibt, dass paternalistische Maßnahmen ihr Ziel der Förderung 
des Patientenwillens allzu leicht verfehlen werden, sollte von der Institutionali-
sierung paternalistischer Eingriffe in diesem Kontext auch dann abgesehen wer-
den, wenn man paternalistischen Maßnahmen im Prinzip offen gegenübersteht. 
Davon wären selbstverständlich auch Situationen betroffen, in denen eine Pati-
entenentscheidung de facto sehr wohl selbstschädigend ist. Im Kontext des in-
formed consent scheint es solche Gründe zu geben. Zum einen ist das Wohl von 
Menschen zumindest in komplexeren Fällen von außen extrem schwer objek-
tiv feststellbar. Zum anderen verlangt hier jeder Einzelfall eine eigene Entschei-
dung. Damit können Faktoren wie Trägheit, Überarbeitung, fehlendes Interesse 
(egal ob am Patienten oder an der Komplexität des individuellen Wohls als Kon-
zept) oder Interessenkonflikte schnell für zusätzliche Fehlerquellen sorgen. Der 

196 Wir gehen an dieser Stelle davon aus, dass eine Beschränkung der „positiven“ Entscheidungsmög-
lichkeiten der Patienten auf Maßnahmen, die von der Medizin als indiziert angesehen wird, den 
hier skizzierten Minimalbedingungen einer gerechtfertigten Institutionalisierung von medizini-
schen Eingriffen gerecht wird. Natürlich lässt sich aber auch das infrage stellen. 

197 Siehe dazu Kapitel 2.1.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


85

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Unterschied zu Bereichen, in denen paternalistische Eingriffe als weitestgehend 
unproblematisch gelten können, erscheint an dieser Stelle eklatant. 

Als Erklärung für das Phänomen, dass paternalistisch gerechtfertigte Ein-
griffe in die Selbstbestimmung in manchen Kontexten zumindest prinzipiell 
denkbar, bei Ablehnungen im Rahmen des informed consent aber kategorisch 
ausgeschlossen sind, ist dieser Ansatz also vielversprechend. Insofern stellt sich 
für uns nun die Frage, inwiefern sich diese Überlegungen vom Kontext des in-
formed consent auf den Kontext der Patientenverfügung übertragen lassen. 

Bei Buchanan und Brock finden sich in diesem Zusammenhang eine Rei-
he von „Asymmetrien“ zwischen „normalen“ Behandlungsentscheidungen ei-
nes Patienten im Rahmen des informed consent und einer Patientenverfügung, 
welche eine solche Übertragung ihnen zufolge zumindest erschweren. Zuerst 
einmal wird dabei angeführt, dass sich Krankheiten und Krankheitsverläufe wie 
auch das subjektive Befinden des Patienten vielfach schwer vorhersagen ließen. 
Allerdings stellt sich auch hier wieder die Frage, ob es überhaupt zutrifft, dass 
im Rahmen einer Patientenverfügung eine gründliche Aufklärung nicht mög-
lich ist. Natürlich müssen sich die Entscheidungen in einer Patientenverfügung 
auf Fragen beschränken, die dazu geeignet sind, in diesem Rahmen behandelt 
zu werden. Aber es scheint durchaus eine Anzahl prinzipieller Entscheidun-
gen über den Therapieverzicht am Lebensende zu geben, die sehr wohl vorweg-
genommen werden können und in Bezug auf die eine gründliche Aufklärung 
auch durchaus möglich sein sollte. Und auch wenn man die Form umstritte-
ner Patientenverfügungen betrachtet, welche im Fokus dieses Kapitels stehen, 
zeichnen sie sich nicht dadurch aus, dass eine gründliche Aufklärung hier nicht 
möglich wäre. Wenn eine Patientenverfügung Bluttransfusionen oder Schmerz-
medikamente kategorisch ausschließt, dann liegt das Problem nicht darin, dass 
man den Betroffenen nicht über die Konsequenzen einer solchen Verfügung 
unterrichten könnte. Diese erste Asymmetrie scheint also kaum hinreichende 
Gründe zu liefern, Patientenverfügungen grundsätzlich anders zu behandeln als 
Entscheidungen im Rahmen des informed consent. 

Damit verwandt ist die zweite Kritik, dass Patientenverfügungen vielfach 
bestimmte implizite Annahmen über den Zustand des Patienten in der Behand-
lungssituation enthielten, der tatsächliche spätere Zustand des Patienten aber 
davon grundsätzlich abweicht.198 Nehmen wir an, ein Patient liegt nach einem 
Unfall auf der Intensivstation. Nach einigen Stunden zeichnet sich ein akutes 
Nierenversagen ab, das bei adäquater Therapie (Dialyse) mit sehr hoher Wahr-
scheinlichkeit innerhalb von 14 Tagen reversibel ist. Der Betroffene hat eine Pa-

198 Freie Übersetzung von: „Advance directives are often framed with certain implicit assumptions in 
mind about the expected condition of the patient when a treatment decision must be made. When 
the patient’s actual condition is substantially different, this calls into question the authority of the 
advance directive.“ Buchanan und Brock 1989, S. 105.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


86

HEVELKE

tientenverfügung, in der er eine Dialyse ausdrücklich ablehnt.199 In einem sol-
chen Fall kann es jedoch gut der Fall sein, dass der Betroffene beim Verfassen 
der Verfügung den Fall eines vorübergehenden Nierenversagens nicht im Sinn 
hatte. Vielleicht ging es ihm vor allem darum, im Falle der Demenz nicht über 
Jahre „an eine Dialysemaschine gekettet zu sein“. Die Umsetzung der Verfügung 
wird in einem solchen Fall kaum seinem Wohl dienen. Auch diese zweite Asym-
metrie ist allerdings vor allem ein Grund, der für eine Bereitstellung guter Hilfs- 
und Beratungsangebote beim Verfassen einer Patientenverfügung spricht. Falls 
in einem spezifischen Fall Grund besteht, dass der Patientenverfügung fälsch-
liche Annahmen zugrunde liegen, mag dies dafür sprechen, die Geltungskraft 
dieser Verfügung infrage zu stellen. Dies liegt aber weniger an einer prinzipiel-
len Schwäche des Konzepts der Patientenverfügung an sich als an einem Defi-
zit der Entscheidung in diesem spezifischen Fall, der durch kompetente Aufklä-
rung durchaus vermeidbar ist. Ähnliches mag in Fällen gelten, in denen sich die 
therapeutischen Möglichkeiten und damit die Prognose in der Zeit zwischen 
dem Verfassen der Patientenverfügung und ihrer Umsetzung zu stark verändert 
haben.200 Auch diese zweite Asymmetrie scheint demnach keine überzeugen-
den Gründe zu liefern, weshalb Patientenverfügungen grundsätzlich anders zu 
behandeln wären als Entscheidungen im Rahmen des informed consent.

Drittens lässt sich anführen, dass die hier dargelegte Rechtfertigung eines 
Ausschlusses paternalistischer Eingriffe stark auf der Feststellung basiert, dass 
das Patientenwohl in erheblichem Umfang von subjektiven Faktoren abhängig 
sei, und damit von außen nur sehr schwer greifbar wäre.201 Während man aber 
durchaus davon ausgehen kann, dass einwilligungsfähige Menschen diese sub-
jektiven Faktoren in Bezug auf ihre aktuelle Person besser einschätzen können 
als dies etwa einem Arzt möglich wäre, ist es zumindest fraglich, ob dies auch 
in Bezug auf ihre spätere, durch Demenz oder sonstige neurologische Schäden 
möglicherweise stark veränderte Person gilt. So mag jemand wissen, dass die 
Fähigkeit zu lesen für ihn aktuell sehr wichtig ist und es für ihn einen ech-
ten Verlust bedeuten würde, wenn er dies nicht mehr könnte. Ob dies nach 
einer schweren Kopfverletzung mit erheblichen dementiellen Veränderungen 
immer noch der Fall sein würde, kann niemand vorhersagen. Auch demente 
Menschen können Vorlieben haben – Aktivitäten oder Sinneserfahrungen, die 
ihnen besonders wichtig sind. Dworkin berichtet etwa von einer Patientin na-
mens Margo, dass sie gerne las, malte und vor allem eine enorme Freude am 
Genuss von Erdnussbutterbroten hatte.202 Margo wird als ausgesprochen glück-
licher Mensch beschrieben – absehbar war dies im Vorfeld der Krankheit aber 

199 Dieses Beispiel entstammt einer noch unvollendeten Veröffentlichung der Arbeitsgruppe „For-
men des Patientenwillens“ der AEM (Akademie für Ethik in der Medizin).

200 Siehe dazu Buchanan und Brock 1989, S. 104.
201 Siehe dazu auch Birnbacher 1998, S. 135–136; Buchanan und Brock 1989, S. 106.
202 Dworkin 1994, S. 306–307.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


87

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

sicherlich noch nicht. Ebenso wenig war vorauszusehen, welche Auswirkun-
gen es auf ihr Befinden gehabt hätte, wenn sie aufgrund von Schluckschwie-
rigkeiten auf einmal keine feste Nahrung mehr zu sich nehmen könnte. Viel-
leicht hätte sie ihre Erdnussbutterbrote schnell vergessen und weiterhin enorme 
Freude an Dingen gefunden, die ihr weiterhin möglich gewesen wären – viel-
leicht aber auch nicht. Ebenso können demente Menschen mehr oder minder 
schmerzempfindlich sein, unter pflegerischen Eingriffen in die Intimsphäre lei-
den oder eben nicht etc. In manchen Fällen wird dies für einen aufmerksamen 
Pfleger oder Betreuer durchaus gut erkennbar sein, in anderen nicht. Auf je-
den Fall ist es schwer nachzuvollziehen, inwiefern der Verfasser einer Patienten-
verfügung diesbezüglich einen privilegierten Zugang zu Informationen haben 
könnte. Dabei geht es weniger darum, dass es so schwer ist, sich in das Denken 
und Wollen eines Menschen mit schweren neurologischen Schäden hineinzu-
versetzen – dieses Problem haben Mediziner, Pfleger und Betreuer ebenso. Es 
geht vor allem darum, dass mögliche Veränderungen von Vorlieben, Wünschen 
und Empfindlichkeiten von den Betroffenen selbst im Vorfeld nicht besser ab-
sehbar sind als für Außenstehende. Damit stellt sich die Frage, ob bei einwil-
ligungsunfähigen Kranken ein ernsthaft bemühter Betreuer nicht doch in ei-
ner besseren Position ist, aktuelle Wünsche, Werte und Wahrnehmungen eines 
einwilligungsunfähigen Kranken festzustellen als es dem Betroffenen selbst im 
Vorfeld möglich gewesen wäre. 

Zumindest dieser letzte Einwand stellt ein nicht unerhebliches Problem dar, 
da er die oben skizzierte Begründung für einen Ausschluss paternalistischer Ein-
griffe auszuschalten scheint. Die Argumentation basierte auf der Feststellung, 
dass der Patient einen privilegierten Zugang zu Informationen habe, die für die 
Beurteilung seines Wohls von enormer Bedeutung sei und die dem Arzt fehle. 
Dabei geht es um Informationen zu den persönlichen Zielen, Wertungen und 
Präferenzen, aber auch um die besonderen Empfindlichkeiten des Betroffenen. 
Dieser Informationsvorsprung des Patienten führte dazu, dass es zumindest 
fragwürdig erschien, ob ein paternalistisches Primat der ärztlichen Einschät-
zung des Patientenwohls dem tatsächlichen Wohl des Patienten eher dienlich 
ist als eine Priorisierung seines Selbstbestimmungsrechts. So hängt die Antwort 
auf die Frage, ob chronische Schmerzen, Atemprobleme oder bestimmte phy-
sische Einschränkungen „erträglich“ sind, etwa primär von der Wahrnehmung 
und reflexiven Beurteilung des Patienten ab und nicht von der Einschätzung 
des Arztes. Solange dies so zutrifft, ist ein primär paternalistisches Vorgehen des 
Arztes, welches die Einschätzungen und Wahrnehmungen des Patienten außer 
Acht lässt, auch mit Hinblick auf das Patientenwohl kaum zu rechtfertigen. Im 
Kontext der Patientenverfügung scheint dies aber nicht mehr ohne weiteres zu-
zutreffen. Patienten können vor dem Verfassen ihrer Verfügung zwar aufgeklärt 
werden, aber sie haben kein privilegiertes Wissen über ihre zukünftigen Wün-
sche, Werte oder Wahrnehmungen. Ganz im Gegenteil sind es Ärzte, Betreu-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


88

HEVELKE

er, und Angehörige, die diese für die Beurteilung des Wohls so wichtigen Fak-
toren vermutlich noch eher in Erfahrung bringen können – im Umgang und 
Gespräch mit dem späteren dementen Patienten. Damit erscheint es in diesem 
Kontext erheblich plausibler, dass eine Legalisierung paternalistischer Eingrif-
fe in das Selbstbestimmungsrecht auch wirklich dem Wohl des Betroffenen die-
nen könnte als im Kontext des informed consent. 

Damit soll nicht bezweifelt werden, dass Fragen des zukünftigen Befindens 
beim Verfassen einer Patientenverfügung vorweggenommen werden können. 
Der Verfasser kann sich bewusst sein, dass er auch im Falle schwerer dementiel-
ler Veränderungen noch ein erhebliches Maß an Lebensfreude empfinden kann, 
und sich dennoch dafür entscheiden, in einer solchen Situation nicht lebens-
verlängernd behandelt werden zu wollen. Das Selbstbestimmungsrecht des Be-
troffenen spricht in einem solchen Fall zweifellos dafür, eine solche Verfügung 
umzusetzen. Aber der Patient hat auch in diesem Szenario keinen gegenüber 
dem Arzt privilegierten Zugang auf Informationen mehr, die für eine realisti-
sche Einschätzung seines Wohls von Bedeutung wären und einen kategorischen 
Ausschluss jeden paternalistischen Zuwiderhandelns begründen könnten.203

2.3.2 Die Gefahr, dass Patientenverfügungen einfach ignoriert werden

Die in 2.3.1 dargelegte Begründung für die These, dass tiefer gehende paternalis-
tische Eingriffe in den Prozess des informed consent das Patientenwohl zu leicht 
verfehlen, lässt sich also nicht ohne weiteres auf die Institution der Patienten-
verfügung übertragen. Allerdings gibt es im Zusammenhang mit Patientenver-
fügungen andere Gründe, welche nahelegen, dass ein harter Paternalismus allzu 
leicht am Ziel der Förderung des Patientenwohls vorbeischießen kann.

So besteht unter anderem das Problem, dass ein starkes Selbstbestimmungs-
recht im Rahmen von Patientenverfügungen in der medizinischen Praxis weit 
weniger etabliert ist als bei unmittelbareren Patientenentscheidungen im Rah-
men des informed consent. Insofern besteht eine erhebliche Gefahr, dass Patien-
tenverfügungen ignoriert würden, wenn ihre rechtliche Autorität eingeschränkt 
wird. „[W]e might well conclude that in spite of these asymmetries the law ought 
to regard valid advance directives as having the same force as a competent patient’s 
contemporaneous choice. For we might be persuaded that attempts to limit the au-

203 Verfechter der These der Existenz überlebender Interessen können hier selbstverständlich wider-
sprechen. Verfechter dieser These gehen davon aus, dass persönliche Überzeugungen zu Fragen 
des guten Lebens auch dann ihre Bedeutung für das persönliche Wohl behalten, wenn sie dem 
Betroffenen aufgrund dementieller Veränderungen nichts mehr bedeuten. Wenn dies zutrifft, be-
hält der Betroffene auch beim Verfassen der Patientenverfügung seinen privilegierten Zugang zu 
Informationen, die für die Einschätzung seines (zukünftigen) Wohls von Bedeutung sind. Wie 
im Kapitel 3 näher dargelegt wird, gibt es aber gute Gründe, der These der Existenz überlebender 
Interessen sehr kritisch gegenüberzustehen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


89

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

thority of advance directives would in practice lead to their being ignored by pater-
nalistic physicians or families, thus robbing them of their value.“204 

In diesem Zusammenhang sei auch darauf hingewiesen, dass Patientenver-
fügungen typischerweise vor allem Anweisungen über den Therapieverzicht am 
Lebensende enthalten. Wie in Kapitel 4.5 genauer ausgeführt werden soll, gibt 
es gravierende und grundsätzliche Schwierigkeiten dabei, in solchen Fällen zu 
belastbaren Urteilen darüber zu kommen, was das Beste für die Betroffenen 
ist. Zum einen ist es ohnehin problematisch, die allgemeine Lebensqualität ei-
nes Menschen objektiv von außen zu beurteilen.205 Zu viele Faktoren können 
dabei eine Rolle spielen, von denen viele darüber hinaus stark subjektiver Na-
tur sind (persönliche Wünsche, Werte, Empfindungen etc.).206 Im Falle von ein-
willigungsunfähigen Kranken, die über all diese Faktoren vielfach nicht ein-
mal Auskunft geben können, wird dies noch einmal komplizierter, weshalb zum 
Teil sogar der (hier nicht geteilte) Standpunkt vertreten wird, dass der Maßstab 
der „Lebensqualität“ auf sie nicht anzuwenden sei.207 Zum anderen ist es kaum 
möglich, objektive Maßstäbe zu finden, um die Lebensqualität eines Menschen 
mit seinem Lebensende aufzuwiegen – zumindest wenn es dem Betroffenen 
nicht offenkundig gut oder sehr schlecht geht. Wie viel Leid ist erträglich? Ist 
„Erträglichkeit“ überhaupt ein geeignetes Kriterium? Solche und ähnliche Fra-
gen, die für den Umgang mit einwilligungsunfähigen Patienten von großer Be-
deutung sind, fallen in den Bereich persönlicher Wertmaßstäbe und Werturtei-
le und lassen sich nicht ohne weiteres objektiv beantworten. Gleichzeitig haben 
Menschen – einschließlich Ärzte und Betreuer – zur Frage des Therapiever-
zichts am Lebensende vielfach sehr starke, wenn auch unterschiedliche persön-
liche Meinungen und Überzeugungen – wie unter anderem auch an den Kont-
roverse über den Behandlungsabbruch von Eluana Englaro oder Terri Schiavo 
deutlich erkennbar wurde. 

Insofern scheint es in der Tat plausibel, dass eine Einschränkung der Gel-
tungskraft von Patientenverfügungen zu einer nicht unerheblichen Gefahr von 
ungerechtfertigten paternalistischen Eingriffen in das Selbstbestimmungsrecht 
führen würde. Gleichzeitig kann eine solche Plausibilität belastbare empirische 
Studien natürlich nicht ersetzen. 

Zu guter Letzt ist in diesem Zusammenhang auch immer wieder darauf 
hingewiesen worden, dass klar selbstschädigende Patientenverfügungen (wel-
che nicht auf mangelnden oder falschen Informationen basieren und deren Bin-
dungskraft deshalb ohnehin fragwürdig ist) in der Praxis kaum eine Rolle spie-
len. Die Gefahr einer offenkundig selbstschädigenden Patientenverfügung, die 

204 Buchanan 1988, S. 279.
205 Siehe dazu Raspe 1990, S. 37–38; Schöne-Seifert 2007, S. 65.
206 Birnbacher 1998, S. 135–136; Schöne-Seifert 2007, S. 65.
207 So etwa Birnbacher 1998, S. 143.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


90

HEVELKE

dann mit furchtbaren Konsequenzen für den Betroffenen durchgesetzt werden 
muss, ist demnach vor allem theoretischer Natur.208 

Vor diesem Hintergrund liegt es in der Tat nahe, diese eher hypothetische 
Gefahr erst einmal zurückzustellen und sich darauf zu konzentrieren, die Mas-
se der Patientenverfügungen davor zu bewahren, einfach ignoriert zu werden. 
Es ist ein durchaus legitimer Grund, welcher dafür spricht, paternalistische Ein-
griffe in den Patientenwillen in diesem Kontext auszuschließen. Der Grund 
dafür wäre schlussendlich der Gleiche, wie bei den in 2.3.1 diskutierten Ent-
scheidungen im Rahmen des informed consent: Eine Institutionalisierung von 
paternalistischen Eingriffen in den Patientenwillen ist umso schwerer zu recht-
fertigen, je größer das Risiko von Missbrauch oder Irrtümern bei der externen 
Feststellung des Patientenwohls ist, welches mit einer jeden paternalistischen 
Maßnahme einhergeht. Wenn klar selbstschädigende Patientenverfügungen 
ohnehin kaum jemals vorkommen und gleichzeitig abzusehen ist, dass eine In-
stitutionalisierung paternalistischer Eingriffe in diesem Bereich zu erheblichem 
Missbrauch führen würde, so ist dies ein Grund, paternalistische Eingriffe in 
diesem Bereich gar nicht erst zuzulassen.

Allerdings ist ein solcher Rechtfertigungsansatz davon abhängig, dass es 
belastbare (und aktuelle) empirische Hinweise gibt, dass die Besorgnis, welche 
dieser Rechtfertigung zugrunde liegt, auch nach wie vor begründet ist. Wenn 
dies nicht (oder nicht mehr) der Fall ist, verliert auch dieser Begründungsan-
satz eines Ausschlusses paternalistischer Eingriffe in die Anweisungen einer Pa-
tientenverfügung schnell an Überzeugungskraft. Zusätzlich stellt sich die Fra-
ge, ob hier nicht auch institutionelle Schranken ausreichen könnten, um solche 
Missstände zu vermeiden. So wäre es denkbar, dass in Fällen, in denen ein Arzt 
die Anweisungen in einer Patientenverfügung für klar selbstschädigend befin-
det, automatisch ein Ethikgremium eingeschaltet wird. 

2.4 Würde und Respekt als Rechtfertigung der 
Patientenverfügung

In diesem letzten Teil des zweiten Kapitels sollen zwei weitere Gründe für eine 
Dominanz des Selbstbestimmungsrechts untersucht werden. Dabei handelt es 
sich um Gründe, die stark auf der Würde, bzw. dem Respekt vor dem Betroffe-
nen aufbauen. 

208 Siehe dazu etwa Rhoden 2009, S. 452.
 Eine ähnliche Position findet sich auch in Buchanan und Brock 1989, S. 108.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


91

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

2.4.1 Dworkins würdebasierte Legitimation der Patientenverfügung 

Begründungen einer Dominanz des Selbstbestimmungsanspruches, die auf die 
menschliche Würde verweisen, finden sich bei verschiedenen Autoren, unter 
ihnen Quinn.209 Bei den diesbezüglichen Überlegungen geht es allerdings häu-
fig in erster Linie um die Pflicht, den Betroffenen und seine Selbstbestimmung 
zu respektieren. An dieser Stelle geht es hingegen primär um eine spezifische 
und recht einflussreiche würdebasierte Rechtfertigung der Institution der Pa-
tientenverfügung, welche ursprünglich von Dworkin stammt,210 aber auch von 
anderen übernommen wurde.211

Dworkins Würdebegriff lässt sich der kantischen Tradition zuordnen. Kant 
zufolge bezeichnet Würde (sinngemäß und grob gesprochen) den unbeding-
ten Wert des Menschen. Grundlage der Würde ist dabei die Fähigkeit des Men-
schen zu moralischem Denken und Handeln. Dworkin versteht die Würde 
ebenfalls als Wert des Menschen212 und bringt sie mit der Fähigkeit des Men-
schen, moralische Urteile zu fällen, in Beziehung. Ihm zufolge liefert diese Fä-
higkeit aber nicht nur die Begründung für den Wert des Menschen. Respekt 
vor dem Wert des Menschen äußert sich ihm zufolge vor allem auch darin, dass 
man es den Betroffenen erlaubt, die Fähigkeit zu moralischem Handeln auszu-
leben. Dworkin spricht in diesem Zusammenhang von Stimmigkeit, Olick von 
Integrität. Sowohl der Betroffene selbst als auch Dritte können aus dieser Sicht 
die Würde eines Menschen verletzen, wenn ihre Entscheidungen dafür verant-
wortlich sind, dass sein Leben nicht mehr mit dem kompatibel ist, was er als gut 
und richtig erkennt. 

Dworkin fasst diese Position folgendermaßen zusammen: „Wir halten es 
für wichtig, daß unser Leben nicht nur eine Vielzahl richtiger Erfahrungen, Leis-
tungen und Beziehungen umfaßt, sondern daß es darüber hinaus eine bestimmte 
Struktur besitzt, die eine kohärente Strategie der Wahl zwischen all diesen Mög-
lichkeiten widerspiegelt – das heißt für manche Menschen, daß ihrem Leben eine 
durchgängige Orientierung an einem bestimmten Ideal von Charakter oder Leis-
tung zugrunde liegen soll, die es als Ganzes wie eine zusammenhängende Ge-
schichte ausdrückt und illustriert. […] Wir bewundern Menschen, die konsequent 
tun, was sie für richtig halten, auch wenn es keineswegs das ist, was wir für richtig 
halten. Innere Stimmigkeit hat viel mit Würde zu tun, und wir sagen, daß jemand, 
der sich, um einen Vorteil zu erlangen oder Ärger zu vermeiden, auf eine Art und 
Weise verhält, die seinem Cha rakter zuwiderläuft, keine Selbstachtung besitzt.“213 

209 Quinn 1993, S. 170.
210 Dworkin 1994, S. 275–334.
211 Siehe etwa Olick 2001, S. 52.
212 Dworkin 1994, S. 328.
213 Dworkin 1994, S. 283–284.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


92

HEVELKE

Diese Interpretation der Würde liefert Dworkin zufolge eine solide Grund-
lage zur Rechtfertigung eines starken Autonomieprinzips: „Die plausibelste Al-
ternativbegründung [der Autonomie] rückt nicht das Wohl des betreffenden Men-
schen, sondern seine Würde in den Vordergrund. Aus dieser Sicht gründet das 
Recht auf Selbstbestimmung darauf, daß sie das menschliche Vermögen schützt, 
den eigenen Charakter – Werte, Engage ment, Überzeugungen, erlebensbezogene 
und wertebezogene Inter essen – im eigenen Leben zum Ausdruck zu bringen. Das 
Recht auf Selbstbestimmung ermöglicht Selbstverwirklichung. Es gestattet uns, un-
ser Leben eigenverantwortlich nach Maßgabe unserer – kohä renten oder inkohä-
renten, in jedem Fall aber besonderen – Persön lichkeit zu gestalten. Es erlaubt uns, 
unser Leben zu führen, statt hindurchgeführt zu werden, so daß jeder von uns – 
soweit ein Geset zesschema dies zu ermöglichen vermag – das sein kann, was er 
aus sich gemacht hat. Wir erlauben es einem Menschen, den Tod einer Radika-
lamputation oder einer Bluttransfusion vorzuziehen, wenn dies sein wohlerwoge-
ner Wunsch ist, da wir sein Recht auf ein nach seinen Werten strukturiertes Le-
ben anerkennen.

Diese Stimmigkeitsbegründung des Rechts auf Selbstbestimmung geht nicht 
davon aus, daß Menschen ihr Leben lang denselben Wer ten anhängen, dauernd 
in sich logische Entscheidungen treffen oder immer ein strukturiertes, wohlüber-
legtes Leben führen. Sie erkennt an, daß unsere Entscheidungen oft von Schwäche, 
Unentschlossen heit, Lust und Laune oder blanker Irrationalität diktiert sind – daß 
zum Beispiel auch Gesundheitsfanatiker zuweilen rauchen. Jede plausible Theo-
rie des Selbstbestimmungsrechts, die sich auf das Stimmigkeitsargument gründet, 
muß zwischen dem allgemeinen Sinn oder Wert der Selbstbestimmung und ihren 
Folgen für einen konkreten Menschen in einer konkreten Situation unterscheiden. 
Selbstbestimmung fördert und schützt die menschliche Fähigkeit, Leben auf der 
Grundlage eines deutlichen Gefühls für die eigene Persönlichkeit und das, was für 
diese wichtig oder unwichtig ist, zu gestalten. Vielleicht kommt der Kernbestand-
teil dieses Vermö gens nur dann, wenn das betreffende Leben im ganzen tatsächlich 
eine generelle Stimmigkeit und Authentizität erkennen läßt, zum Tragen. Doch 
das Recht auf Selbstbestimmung schützt und fördert dieses menschliche Vermögen 
in jedem Fall, indem sie es allen, die es besitzen, gestattet, selbst zu entscheiden, 
wieweit und in welcher Form sie dieses Ziel zu verwirklichen trachten.“214

Dworkin zufolge ist die Autonomie/Selbstbestimmung des Menschen also 
eng mit seiner Würde verbunden, leitet sich sogar von dieser ab. Natürlich wird 
nicht jede Entscheidung eines Menschen in vollständigem Einklang mit all sei-
nen Werten und langfristigen Zielen stehen. Aber eine grundsätzliche Kompa-
tibilität zwischen Lebensführung, langfristigen Projekten und Werten ist durch-
aus zu erreichen und für die Würde des Betroffenen unabdingbar.215 Es verletzt 

214 Dworkin 1994, S. 311–312.
215 Dworkin 1994, S. 311.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


93

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

Dworkin zufolge die Würde eines Menschen, wenn diese grundsätzliche Stim-
migkeit zwischen Lebensführung, langfristigen Projekten und Werten verloren 
geht – sei es durch die eigenen Entscheidungen des Betroffenen, sei es durch die 
Entscheidungen anderer. 

Dabei ist es nicht unbedingt nötig, dass die Betroffenen ihre Werte und ihr 
Leben bewusst reflektieren. Dworkin argumentiert, dass „auch Menschen, deren 
Leben scheinbar planlos verläuft, oft von einem Gefühl dafür geleitet werden, wel-
che generelle Art zu leben sie für richtig halten und welche Entscheidungen ihnen 
nicht nur momentan, sondern grundsätzlich gut erscheinen.“216 Und dieses all-
gemeine Gefühl für richtig und falsch, wichtig und unwichtig ist für ihr Leben 
nicht weniger bedeutend als sehr viel abstraktere und präzisere Überzeugungen 
von Menschen, die ihre Überzeugungen stärker reflektieren.

Dworkin zufolge lassen sich diese Überlegungen auch unmittelbar auf Pa-
tientenverfügungen übertragen. Patientenverfügungen geben den Betroffenen 
die Möglichkeit, auch für den Fall der Einwilligungsunfähigkeit diese für die 
menschliche Würde so wichtige Kontrolle über die grundsätzliche Ausrichtung 
des Lebens aufrechtzuerhalten.217 „Eine geistig zurechnungs fähige Person, die in 
einem Patiententestament Verfügungen über die Art der Behandlung trifft, die ihr 
zuteil werden soll, falls sie ein mal in den Zustand der Demenz gerät, fällt genau 
jene Sorte Urteil, die das Selbstbestimmungsrecht nach der Stimmigkeitsbegrün-
dung vor allem anderen respektiert: eine Aussage über den Gesamtcharakter des 
Lebens, das sie geführt haben möchte.“218 Die Stimmigkeit, also die Vereinbarkeit 
des Lebens eines Menschen mit seinen lebensbegleitenden Werten und Zielen, 
behält demnach auch dann ihre Bedeutung für die Würde der Person, wenn der 
Betroffene aufgrund dementieller Veränderungen in seinem aktuellen Denken 
und Fühlen keinerlei Beziehungen zu besagten Werten und Zielen mehr hat. 

Nun hat Dworkin zwar sicherlich recht damit, dass ein Leben, welches den 
Werten des Betroffenen grundsätzlich widerspricht, defizitär ist. Und dies mag 
auch als ein guter Grund für den Anspruch auf Selbstbestimmung angesehen 
werden. Ob es sinnvoll ist, an dieser Stelle den Begriff der „Würde“ zu bemü-
hen, kann aber bezweifelt werden. Wenn jemand (etwa durch die Geheimpoli-
zei) gezwungen ist, seine Familie zu verraten, mag diese Beschreibung angemes-
sen sein. Wenn ein katholischer Priester, der das Zölibat prinzipiell befürwortet, 
entgegen seinen Überzeugungen eine Affäre hat, wirkt der Ausdruck einer Ver-
letzung der Würde hingegen eher verfehlt. Es spricht einiges dafür, den Begriff 
der Würdeverletzungen für Übergriffe aufzusparen, deren schwerwiegender 
Charakter auch unabhängig vom Würdebegriff dargelegt werden kann.219 

216 Dworkin 1994, S. 279.
217 Vgl. Dworkin 1994, S. 314.
218 Vgl. Dworkin 1994, S. 314.
219 Siehe dazu Hevelke 2014, S. 63.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


94

HEVELKE

Zusätzlich stellt sich auch die Frage, ob es gerade im medizinischen Kon-
text angemessen ist, von einer Würdeverletzung zu sprechen, wenn jemand sei-
nen Werten nicht gerecht wird. Zweifellos ist es tragisch, wenn eine krebskranke 
Schwangere zwischen dem Leben ihres ungeborenen Kindes und ihrem eige-
nen entscheiden muss. Und sicherlich gibt es auch manche, die (sei es aus reli-
giösen oder ethischen Überzeugungen heraus) der Meinung sind, dass sie sich 
in einer solchen Lage für das Kind entscheiden sollte. Aber verletzt es wirklich 
die Würde der Betroffenen, wenn sie sich letztlich gegen ihre Überzeugungen 
und für das eigene Leben entscheidet? Es ist sicherlich ein Vorteil des Anspru-
ches auf Selbstbestimmung, dass er den Betroffenen die Möglichkeit gibt, auch 
im medizinischen Kontext ihr Leben nach ihren eigenen Werten auszurichten. 
Der Bezug auf die Menschenwürde ist in diesem Kontext aber nicht wirklich 
überzeugend. 

Hinter dieser Kritik von Dworkins Verwendung des Würdebegriffes steht 
ein Problem, das für würdebasierte Argumentationen typisch ist. Der Begriff 
der Würde ist – zumindest in seiner inhaltlichen Füllung – ausgesprochen um-
stritten. In der juristischen wie auch philosophischen Debatte um den Würde-
begriff hat sich eine Vielzahl von heterogenen Interpretationen und Definiti-
onen herausgebildet, ohne dass sich dabei ein Konsens abzeichnen würde.220 
Gleichzeitig besteht in Bezug auf den moralischen Status der Würde – mindes-
tens ein zentrales Menschenrecht, unter Umständen sogar die Grundlage al-
ler Rechte – ein erheblich höherer Konsens. Aus diesem Grund besteht bei der 
Verwendung des Würdebegriffes leicht die Gefahr, dass dieser als „conversation 
stopper“ verwendet wird: „Verurteilungen einer bestimmten Praxis als menschen-
würdewidrig [werden] oft nicht mehr auf ihre Gründe befragt. […] Nicht nur 
spricht […] [diese Tabuisierungsfunktion] ein kategorisches Verdikt über eine 
Handlung oder Praxis aus, sie lässt es auch als nahezu unanständig erscheinen, 
nach Gründen zu fragen. Deshalb kommt die Berufung auf die Menschenwürde 
vielfach dann gelegen, wenn es an stichhaltigen Gründen fehlt, die eine als evident 
empfundene intuitive Ablehnungshaltung absichern könnten.“221 

Doch selbst wenn dies nicht der Fall ist, führt der Dissens über Inhalt und 
Reichweite der Würde dazu, dass sich in manchen Fragen sowohl Verfechter als 
auch Gegner spezifischer Regelungen auf die Menschenwürde berufen. Gera-
de bei etwas unüblichen Verwendungen des Würdebegriffes ist die Gefahr groß, 
dass eine entsprechende Argumentation „die Kontroverse von der eigentlichen 
Frage weg hin zu einer Auseinandersetzung über die jeweils verwendete Interpre-
tation des Begriffs verlagert und damit wenig hilfreich ist.“222 Ein Beispiel dafür 
ist die Diskussion um Suizidhilfe, wo mit der Menschenwürde sowohl eine Le-
galisierung von Tötung auf Verlangen wie auch ihr Verbot begründet worden 

220 Borchers 2007, S. 139.
221 Birnbacher 2004, S. 249–250.
222 Borchers 2007, S. 157

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


95

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

ist.223 Es ist bezeichnend, dass sich in Bezug auf jene allgemeine Definition der 
Würde, welche sich der wohl breitesten Anerkennung erfreut, ähnliche Proble-
me ausmachen lassen. Es handelt sich dabei um die Interpretation der Würde 
als „Instrumentalisierungsverbot“.224 Wenn man ihre Verwendung in der akade-
mischen Literatur vergleicht, fällt auf, dass die Interpretationen dieses Prinzips 
zum Teil erstaunlich weit auseinandergehen. So ist etwa umstritten, ob es als 
reines Schutzrecht zu verstehen ist, welches den Träger vor übermäßigen staat-
lichen und gesellschaftlichen Übergriffen schützen soll,225 oder doch eher/auch 
eine Verpflichtung jedes Einzelnen gegen sich selbst darin enthalten ist, die ge-
gebenenfalls auch paternalistische Interventionen durch den Staat legitimiert.226 
Ebenso ist strittig, ob rein instrumentalisierende Behandlungen grundsätzlich 
als Würdeverletzungen zu verstehen sind oder etwa nur dann, „wenn sie einen 
Menschen erheblich schädigen […] oder wenn die Instrumentalisierung mit wei-
teren Aspekten von Menschenwürdewidrigkeit wie dem Entzug von Freiheit oder 
der Zerstörung der Selbstachtung verbunden ist.“227 

Neumann hat in diesem Zusammenhang auf eine Besonderheit des Wür-
debegriffes aufmerksam gemacht, die darin besteht, dass die „konkreten Verbote 
und Gebote, die dem Prinzip der Würde zugeordnet werden, […] in weit höherem 
Maße konsens- oder doch jedenfalls begründungsfähig [sind] als generalisieren-
de Definitionen der Menschenwürde.“228 Offensichtlichstes Beispiel ist dabei die 
Ächtung von Prangerstrafen oder Folter. Vor diesem Hintergrund lassen sich 
zumindest gewisse Kernelemente der Würde herausarbeiten, die diesen konkre-
ten Verboten und Geboten meist zu eigen zu sein scheinen. Die Menschenwürde 
steht demnach in enger Beziehung zu dem Gedanken des gleichen intrinsischen 
Wertes und moralischen Status aller Menschen.229 Je stärker und deutlicher eine 
Praktik dies verneint, desto unumstrittener ist tendenziell der Status als Würde-
verletzung. Dies gilt für Folter ebenso wie für Regelungen wie die Nürnberger 
Rassengesetze: Die Betroffenen werden offenkundig als etwas Geringeres, etwas 
Wertloses behandelt, was als ein Kernelement der Würdeverletzung angesehen 
werden kann. 

Für die hier skizzierte Argumentation von Dworkin ist dieser generelle 
Dissens zu Inhalt und Reichweite des Würdebegriffes ein beträchtliches Prob-
lem. Seine Argumentation ist für sich genommen sicherlich nicht inkohärent. 
Aber die Überzeugungskraft seiner Argumente ist stark davon abhängig, dass 

223 Mohr 2007, S. 22–23.
224 Siehe dazu die Diskussion um die „Selbstzweckformel“ z. B. bei Borchers 2007, S. 143; Wetz 2004, 

S. 234.
225 Entsprechende Positionen werden unter anderem von Neumann vertreten. Siehe auch Neumann 

2004, S. 42–62.
226 Siehe Spaemann 1987; Urteile zu „Zwergenweitwurf “ und „Peepshow“.
227 Birnbacher 2004, S. 257.
228 Neumann 2004, S. 61.
229 Jaber 2003, S. 83–84.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


96

HEVELKE

man seine eher ungewöhnliche Verwendung des Würdebegriffes akzeptiert. Es 
ist keine offensichtliche Wahrheit, dass es die Würde eines Menschen verletzt, 
wenn seine Lebensführung seinen Werten nicht gerecht wird. Und dies gilt 
insbesondere in Fällen, in denen es sich um frühere Werte handelt, derer sich 
der Betroffene aufgrund von neurologischen Schäden nicht mehr bewusst sein 
kann. An dieser Stelle hat sich Dworkins Position zu weit von den weitestge-
hend unbestrittenen Kernbereichen des Würdebegriffes entfernt, um noch ech-
te Überzeugungskraft zu besitzen und analytisch hilfreich zu sein. Dworkins 
Begründung, weshalb die früheren Werte einer Person für ihre aktuellen Inter-
essen nach wie vor von Bedeutung sind, wird uns in 3.4 noch einmal näher be-
schäftigen. Seine Begründung der Selbstbestimmung auf Grundlage der Würde 
ist aber nicht wirklich überzeugend. Dies bedeutet nicht, dass Dworkins „Stim-
migkeit“ irrelevant wäre, weshalb wir in Kapitel 3 noch einmal auf seine diesbe-
züglichen Überlegungen zurückkommen werden. Vielleicht gibt es gute Grün-
de für die Annahme, dass das Leben eines einwilligungsunfähigen Kranken mit 
den früheren Zielen und Werten des Betroffenen kompatibel sein sollte. Die 
Verwendung des Würdebegriffes scheint an dieser Stelle aber nicht hilfreich.

2.4.2 Selbstbestimmung und Respekt

Wie bereits in Einführungskapitel II. angesprochen, wird der Anspruch auf 
Selbstbestimmung gerade in der medizinethischen Diskussion gerne mit dem 
Begriff des Respekts in Verbindung gebracht. Beispiel dafür sind die entspre-
chenden Überlegungen in den Principles of Biomedical Ethics: „To respect auto-
nomous agents is to acknowledge their right to hold views, to make choices, and to 
take actions based on their values and beliefs.“230 

Nun besteht erst einmal eine große Einigkeit darüber, dass wir unseren Mit-
menschen Respekt schulden, was gerne auf die im letzten Teilkapitel bereits the-
matisierte Menschenwürde zurückgeführt wird. Dahinter steht eine der wohl 
konsensfähigsten Interpretationen der Menschenwürde: Die Menschenwürde 
bezeichnet demnach den Status des Menschen als wertvoll und schützenswert. 
Enthalten sind dabei Elemente des Universalismus (alle Menschen sind wert-
voll)231, des Egalitarismus (alle Menschen sind gleichermaßen wertvoll)232 sowie 
des Individualismus (Menschen sind als Individuum wertvoll, unabhängig von 
ihrer Stellung, Nutzen oder Rolle in und für die Gemeinschaft)233. Ein weite-
res wichtiges Element ist an dieser Stelle die Annahme der Überpositivität (Der 
Wert des Menschen existiert unabhängig von seiner rechtlichen Verankerung, 

230 Beauchamp und Childress 2013, S. 106–107. Siehe auch Buchanan und Brock 1989, S. 99. 
231 Jaber 2003, S. 66.
232 Jaber 2003, S. 67.
233 Jaber 2003, S. 68.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


97

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

er kann ihm nicht genommen werden oder sonstwie verloren gehen.)234. Ein 
guter Teil der zeitgenössischen Autoren bezieht sich, wenn sie von Würde re-
den, auf etwas in diese Richtung Gehendes, weshalb beispielsweise Jaber in die-
sem Zusammenhang von einer Kernauffassung235 spricht. Des Weiteren lässt 
sich dieser grundsätzliche Wert des Menschen wohl auch ohne weiteres in eine 
Pflicht übersetzen, Menschen mit einem ihrem hohen intrinsischen Wert ent-
sprechenden Respekt zu behandeln. 

Respekt ist dabei erst einmal eine zum Ausdruck gebrachte Einstellung dem 
anderen gegenüber. Handlungen, die eine gravierende Abwertung des anderen 
zum Ausdruck bringen (ihn also als etwas im Vergleich zu anderen Menschen 
Geringeres, Minderwertiges behandeln), verletzen den Anspruch auf Respekt 
und sind damit aus ethischer Sicht inakzeptabel.236 Diese zentrale und primäre 
Stoßrichtung des Respektes ist gerade auch im Zusammenhang mit der Behand-
lung von einwilligungsunfähigen Kranken unabdingbar. Mangelnder Respekt 
im alltäglichen Umgang mit diesen Menschen ist ein beträchtliches Problem, 
das zweifellos unsere Aufmerksamkeit verdient.

Sobald man über diese primäre Stoßrichtung des Respekts hinausgeht, fällt 
schnell auf, dass dem Respekt eine klare Richtung fehlt. Die meisten Ansprü-
che lassen sich auf die eine oder andere Weise als Ausdruck von Respekt in-
terpretieren. Wenn jemand einen starken Anspruch auf etwas hat, so kann es 
immer als Zeichen mangelnden Respektes angesehen werden, wenn dieser An-
spruch nicht oder nur unzureichend geachtet wird. Das trifft für die Selbstbe-
stimmung ebenso zu wie für Meinungsfreiheit oder das Recht auf körperliche 
Unversehrtheit. Dies gilt vor allem dann, wenn besagte Rechte zu Gunsten Drit-
ter verletzt werden, weshalb Argumente dieser Art auch insbesondere im Rah-
men von deontologischer Kritik an konsequentialistischen Ansätzen eine wich-
tige Rolle spielen.237

In Bezug auf paternalistisch motivierte Eingriffe in die Selbstbestimmung 
funktioniert eine solche Argumentation hingegen weniger gut. Dies liegt vor al-
lem daran, dass auch hinter paternalistischen Eingriffen durchaus eine erhebli-
che Achtung vor dem Selbstwert und ein ehrliches Bemühen um den Schutz der 
Interessen des Betroffenen stehen kann. Hier werden nicht die Interessen einer 
Person zum Wohle Dritter geopfert, sondern „lediglich“ der Schutz der Interes-

234 Jaber 2003, S. 69.
235 Jaber 2003, S. 69.
236 Siehe dazu auch Hevelke 2012, S. 79–92.
237 Siehe etwa Quinn 1993, S. 170: „A person is constituted by his body and his mind. They are parts or 

aspects of him. For that very reason, it is fitting that he have primary say over what may be done to 
them – not because such an arrangement best promotes overall human welfare, but because any ar-
rangement that denied him that say would be a grave indignity. In giving him this authority, morality 
recognizes his existence as an individual with ends of his own – an independent being. Since that is 
what he is, he deserves this recognition.“

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


98

HEVELKE

sen des Betroffenen über seine Selbstbestimmung gestellt. Ein abwertendes Ur-
teil über den Betroffenen muss darin erst einmal nicht zum Ausdruck kommen. 

Ein möglicher Einwand gegen eine solche Verteidigung paternalistischer 
Interventionen liegt darin, die Natur des Menschen als zu autonomem Denken 
und Handeln fähiges Wesen hervorzuheben. Daraus lässt sich aber nur dann 
eine besondere Pflicht zu Respekt vor den Entscheidungen des Menschen ablei-
ten, wenn wir den unbedingten Selbstwert des Menschen an dieser spezifischen 
Fähigkeit festmachen. Eine solche Position scheint von Faden und Beauchamp 
vertreten zu werden. „To respect an autonomous agent is to recognize with due 
appreciation that person’s capacities and perspective, including his or her right 
to hold certain views, to make certain choices, and to take certain actions ba-
sed on personal values and beliefs.“238 Diese Position hat vor allem zwei Schwä-
chen. Erstens führt diese Begründung gerade in Bezug auf den Status von nicht 
Einwilligungsfähigen zu Problemen, die ohne beträchtliche argumentative Ver-
renkungen kaum zu lösen sind. Auf der einen Seite soll der Wert des einzelnen 
menschlichen Individuums durch die Vernunftfähigkeit der Spezies begrün-
det werden und dabei von den geistigen Fähigkeiten des einzelnen Betroffe-
nen völlig unabhängig sein. Auf der anderen Seite soll es der Respekt vor der 
Vernunftfähigkeit des einzelnen Betroffenen verlangen, dass wir ihm ein starkes 
Selbstbestimmungsrecht zusprechen. Diese beiden Positionen lassen sich nicht 
voneinander ableiten, stehen sogar in einem gewissen Konflikt zueinander. 
Wenn sich der unbedingte Wert der Person bereits aus der Vernunftfähigkeit 
der Spezies ableitet, ergibt sich daraus nicht, dass wir auch der Vernunftfähig-
keit des Individuums noch einmal besonderen Respekt zollen müssen. Wenn 
die Vernunftfähigkeit des Individuums dagegen als etwas angesehen wird, dem 
besonderer Respekt gebührt, führt dies zu dem Problem, dass damit Menschen, 
denen diese Fähigkeit fehlt, weniger Respekt zukommt als autonomen Perso-
nen. Letzteres erscheint aber kaum akzeptabel. Zweitens besteht zwar über den 
Status des Menschen als unbedingter Selbstwert zumindest in der deontologi-
schen Ethik ein hohes Maß an Einigkeit. Das Gleiche gilt aber nicht für die kan-
tische Begründung derselben durch die Fähigkeit zu autonomer Selbstgesetzge-
bung. Wie etwa Wetz kritisiert, ist „nicht einzusehen, warum Vernunftbesitz und 
Freiheit als solche bereits einen absoluten Wert darstellen. Hierfür fehlt, auch bei 
Kant, jede stichhaltige Begründung.“239

Nun muss man nicht den grundsätzlichen Wert des Menschen von der Ver-
nunftfähigkeit des Betroffenen oder der Spezies abhängig machen, um anzu-
erkennen, dass wir dieser Fähigkeit (wie verschiedenen anderen auch) einen 
beträchtlichen Wert beimessen. Des Weiteren kann durchaus die Position ver-
treten werden, dass es respektlos ist, einer Person (grundlos) eine schätzens-

238 Faden et al. 1986, S. 8.
239 Wetz 2004, S. 231. Für eine Verteidigung der hier kritisierten Position siehe etwa Braun 2004, S. 

83–84. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


99

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

werte Fähigkeit abzusprechen, die der Betroffene de facto durchaus besitzt. Vor 
diesem Hintergrund mag argumentiert werden, dass man sich im Rahmen pa-
ternalistischer Eingriffe bei einwilligungsfähigen Personen in gewisser Weise 
über den Betroffenen erhebt. Der Paternalist spricht dem Betroffenen die Fähig-
keit ab, (nach angemessener Aufklärung über die medizinischen Fakten) selbst 
beurteilen zu können, was gut für ihn ist, oder er nimmt für sich zumindest in 
Anspruch, diese Fähigkeit in so viel höherem Maße zu besitzen, dass er die dies-
bezüglichen Meinungen des Betroffenen getrost übergehen kann. Er behandelt 
den Betroffenen zwar weiterhin als wertvollen und schützenswerten Menschen, 
aber nicht als ebenbürtigen Erwachsenen. 

Eine solche, auf dem Gedanken des Respekts basierende Kritik an paterna-
listischen Ansätzen scheint zwar plausibel, aber nicht ansatzweise belastbar ge-
nug, um für die normative Kraft des Selbstbestimmungsanspruches eine wich-
tige Rolle zu spielen. Schließlich handelt es sich hier auf keinen Fall um die Art 
grundsätzlicher Abwertung, wie dies etwa bei Prangerstrafen, Folter oder syste-
matischen staatlichen Diskriminierungen der Fall wäre.240 Der Betroffene wird 
nicht als etwas Wertloses behandelt, schließlich ist der Wert eines Menschen 
nicht von seiner Vernunftfähigkeit abhängig. Der Grad an Respektlosigkeit ist 
eher mit anderen Situationen vergleichbar, in denen einer Person ohne guten 
Grund eine für sie zentrale und schätzenswerte Fähigkeit abgesprochen wird. Es 
ließe sich an dieser Stelle vielleicht eine Parallele zu Fällen ziehen, in denen ein 
Staat de facto gleichwertige Ausbildungsabschlüsse aus anderen Ländern nicht 
anerkennt. Ein solches Vorgehen ist kritikwürdig, aber kaum mit einer Verlet-
zung der zentralen Ansprüche eines Menschen zu vergleichen.

Aber auch wenn wir eine solche auf Respekt basierende Argumentation ak-
zeptieren, lässt sie sich kaum auf die Institution der Patientenverfügung über-
tragen. Zwar finden sich in der Literatur zu diesem Thema durchaus Positionen 
dieser Art,241 aber im Kontext der Patientenverfügung ist wirklich nicht mehr 
nachvollziehbar, weshalb ein Umsetzen der Verfügung respektvoller ist als ein 
Handeln nach dem aktuellen Patientenwohl. 

Schließlich lässt sich ebenso gut der umgekehrte Standpunkt vertreten, dass 
es respektlos sei, wenn wir den aktuellen Interessen des Einwilligungsunfähi-
gen weniger Gewicht beimessen als seinen früheren Präferenzen. Schließlich, 
so ließe sich argumentieren, scheint hier der Betroffene weniger als vollwerti-
ger Mensch behandelt zu werden denn als trauriger Überrest der eigentlichen 
und eigentlich schützenswerten Person. Vor diesem Hintergrund kann es kaum 
als respektlos bezeichnet werden, wenn Dresser und Robertson dafür plädie-

240 Hevelke 2012, S. 71. 
241 Ein Beispiel dafür findet sich bei Olick 2001, S. 63: „Ignoring the patient’s prior autonomous wishes 

treats the incompetent patient as an object and shows disrespect for the person that the patient is 
and has been over the course of a lifetime. To abridge the patient’s life in this way is to degrade and 
dehumanize the incompetent patient.“

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


100

HEVELKE

ren, im Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken paternalistischen Erwä-
gungen den Vorrang zu lassen. Auch sie verweisen dabei auf die Pflicht, den 
Betroffenen zu respektieren242 – und ihre Begründungen sind dabei zumindest 
nicht weniger überzeugend als die von Verfechtern der Institution der Patien-
tenverfügung. 

Inwiefern dies eine ernsthafte Schwächung von Patientenverfügungen im 
Vergleich zu unmittelbareren Entscheidungen ist, hängt allerdings davon ab, 
wie wichtig das Element des Respekts für den grundsätzlichen normativen Sta-
tus der Selbstbestimmung ist. Wenn man der Argumentation dieses Teilkapi-
tels folgt, ist dieses Element – zumindest solange es um einen Konflikt zwischen 
dem Selbstbestimmungsanspruch und paternalistischen Erwägungen geht – 
weitestgehend zu vernachlässigen.

2.5 Fazit zur Rechtfertigbarkeit paternalistischer Eingriffe in 
das Selbstbestimmungsrecht

Ausgangspunkt der Überlegungen dieses Kapitels war die Feststellung des vor-
angegangenen ersten Kapitels, dass die Institution der Patientenverfügung zu-
mindest prinzipiell243 unter das Selbstbestimmungsrecht fällt. Hier liegt die 
primäre Rechtfertigungsgrundlage dieser Institution. Für die meisten Anwen-
dungsfälle der Institution der Patientenverfügung wird dies auch ausreichen. 
Solange Patientenverfügungen nicht offensichtlich mit anderen zentralen Wer-
ten in Konflikt geraten, liefert das Selbstbestimmungsrecht hinreichend Grün-
de, um den Status der Patientenverfügung als primärer Handlungsmaßstab zu 
rechtfertigen. 

Dies bedeutet aber noch nicht, dass ein paternalistisches Zuwiderhandeln 
gegen die Entscheidungen der Patientenverfügung prinzipiell ausgeschlossen 
ist. Paternalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht sind in vielen Kon-
texten etablierter Teil unserer alltäglichen Praxis. Ein Beispiel dafür ist etwa die 
Gurtpflicht beim Autofahren oder die Rezeptpflicht bei vielen Medikamenten. 
Insofern sollte in diesem Kapitel die Frage beantwortet werden, ob Ablehnun-
gen bestimmter medizinischer Maßnahmen in einer Patientenverfügung eine 
ähnlich absolute Geltungskraft beanspruchen können wie dies bei vergleichba-
ren Patientenentscheidungen im Rahmen des informed consent der Fall ist. Aus 

242 Ein Beispiel dafür findet sich bei Robertson: „The difference between competent and incompetent 
interests is so great that if we are to respect incompetent persons, we should focus on their needs and 
interests as they now exist, and not view them as retaining interests and values which, because of 
their incompetency, no longer apply.“ Robertson 1991, S. 7. Siehe dazu auch Dresser und Robertson 
2009, S. 438.

243 Diese Einschränkung ist nötig, weil Patientenverfügungen (wie andere Patientenentscheidungen 
auch) deutlich an Bindungskraft verlieren, wenn der Verfasser sich etwa weder ihrer Konsequen-
zen noch seiner eigenen diesbezüglichen Unwissenheit bewusst war. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


101

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

der bloßen Tatsache, dass es sich in beiden Fällen um autonome Entscheidun-
gen handelt, ergibt sich das noch nicht.

Ausgangspunkt der Analyse waren dabei vier Begründungsansätze, mit de-
nen sich bei Ablehnungen bestimmter medizinischer Maßnahmen eines Pati-
enten im Rahmen des informed consent rechtfertigen lässt, dass ein paterna-
listisches Zuwiderhandeln ausgeschlossen sein sollte. Diese wurden genauer 
untersucht und darauf geprüft, ob sie auf die Institution der Patientenverfügung 
übertragbar sind.

Erstens lässt sich in diesem Zusammenhang anführen, dass das Selbstbe-
stimmungsrecht bei Entscheidungen dieser Art nie alleine steht. Ein paterna-
listisches Zuwiderhandeln würde immer auch weitere zentrale deontologische 
Rechte wie etwa das Recht auf körperliche Unversehrtheit verletzen.

Zweitens lässt sich aus eher teleologischer Perspektive anführen, dass das 
Recht auf Selbstbestimmung in diesem Kontext mit besonders starken Inter-
essen korrespondiert – gerade im Kontext besonders schmerzhafter oder int-
rusiver Maßnahmen, welche durch das Element des Zwangs noch sehr viel un-
erträglicher werden können als sie es ohnehin schon sind. Dahinter steht der 
Gedanke, dass die Kraft eines Rechtes zumindest auch von der Bedeutung des 
von ihm geschützten Interesses für das Wohl des Betroffenen abhängig ist. Die-
ser Ansatz ist insofern der beschränkteste, als er sich nur auf einen Teil der Si-
tuationen bezieht. So kann auf diese Art und Weise nicht begründet werden, 
weshalb auch paternalistisch motivierte Täuschungen ausgeschlossen sind. In-
sofern ist diese teleologische Begründung der Dominanz des Selbstbestim-
mungsrechts gegenüber paternalistischen Erwägungen zu begrenzt, um allei-
ne stehen zu können. Nichtsdestoweniger liefert sie einen guten zusätzlichen 
Grund, gerade paternalistisch motivierten Zwangsmaßnahmen (die von dem 
Betroffenen auch als solche wahrgenommen werden) kategorisch auszuschlie-
ßen.

Drittens besteht im Kontext des informed consent aus verschiedenen Grün-
den eine besonders große Gefahr, dass paternalistische Eingriffe in den Patien-
tenwillen ihr Ziel (die Förderung des Patientenwohls) verfehlen. Eine Instituti-
onalisierung paternalistischer Eingriffe in den Patientenwillen ist aber nur dann 
zu legitimieren, wenn das Risiko eines solchen verfehlten Paternalismus relativ 
gering ist. So lässt sich die Gurtpflicht beim Autofahren unter anderem deshalb 
rechtfertigen, weil wir hier davon ausgehen können, dass der Paternalismus in 
der überwältigenden Mehrheit der Fälle sein Ziel auch wirklich erreicht.

Der vierte Begründungsansatz für die Dominanz des Selbstbestimmungs-
anspruchs im Rahmen des informed consent, der primär auf der Menschenwür-
de und Respekt aufbaut, hat sich hingegen als wenig überzeugend erwiesen und 
wurde verworfen. 

Vor diesem Hintergrund stellte sich in einem zweiten Schritt die Frage, ob 
und in welchem Umfang sich diese Rechtfertigungen einer absoluten Domi-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


102

HEVELKE

nanz des Selbstbestimmungsrechts gegenüber paternalistischen Erwägungen 
auf die Institution der Patientenverfügung übertragen lassen. 

Die in 2.1 diskutierten Gründe für die absolute Dominanz des Patienten-
willens gegenüber paternalistischen Erwägungen lassen sich nicht ohne wei-
teres vom Kontext des informed consent auf den Kontext der Patientenverfü-
gung übertragen. Aus dieser primär deontologischen Perspektive erklärt sich 
die Dominanz des Selbstbestimmungsrechts gegenüber paternalistischen Er-
wägungen im Kontext des informed consent vor allem durch zwei Faktoren, die 
eng miteinander verbunden sind. Dabei handelt es sich zum einen um die Ver-
fügungsgewalt eines geistig gesunden Erwachsenen über seine Rechte und An-
sprüche, die es ihm ermöglicht, bestimmte Rechte einzufordern und auf die An-
wendung anderer zu verzichten. Dazu kommt zum anderen die Tatsache, dass 
gerade Entscheidungssituationen des informed consent typischerweise durch 
einen Konflikt zentraler Rechte gekennzeichnet sind. Somit stehen hinter der 
Entscheidung des Betroffenen im Rahmen des informed consent nicht nur das 
„bloße“ Selbstbestimmungsrecht, sondern immer auch zusätzliche Rechte wie 
etwa das Recht auf körperliche Unversehrtheit oder der Anspruch auf medizi-
nische Versorgung. Die Rechte, welche durch die Entscheidung des Betroffenen 
in Mitleidenschaft gezogen werden, sind dabei aus deontologischer Sicht irrele-
vant, eben weil der Betroffene auf ihre Anwendung verzichtet hat. 

Nun stehen auch im Kontext von Patientenverfügungen die gleichen zent-
ralen Rechte miteinander im Konflikt wie bei unmittelbareren Entscheidungen 
im Rahmen des informed consent. Allerdings stellt sich die Frage, ob Rechte, auf 
deren Anwendung im Rahmen einer Patientenverfügung verzichtet wird, ihre 
moralische Relevanz im gleichen Umfang verlieren wie dies bei einer unmittel-
baren Entscheidung im Rahmen des informed consent der Fall ist. Zumindest in 
Fällen, in denen die Entscheidung klar selbstschädigend ist, ist man erst einmal 
geneigt, dies zu verneinen. Wenn ein Demenzpatient starke Schmerzen erleidet 
und ihm jegliche schmerzstillenden Medikamente verwehrt werden, so schei-
nen wir dies tendenziell auch dann als Unrecht ansehen, wenn es aufgrund der 
Entscheidungen in seiner Patientenverfügung geschieht. Eine mögliche Recht-
fertigung dieser Intuition liegt darin, dass bei einwilligungsunfähigen Kranken 
die Rechte der Betroffenen nicht ausschließlich durch das Selbstbestimmungs-
recht kontrolliert werden und die Verantwortung für mögliche negative Kon-
sequenzen damit auch nicht rein bei dem Betroffenen selbst liegt. Bei einwil-
ligungsunfähigen Kranken stellt die externe Entscheidung des Vertreters zum 
Wohle des Patienten nämlich ein ebenfalls etabliertes und unverzichtbares Pa-
radigma der Einforderung und des Verzichts auf Rechte dar. Damit können im 
Falle klar selbstschädigender Patientenverfügungen zwei Paradigmen des Ein-
forderns von und Verzichts auf Rechte kollidieren. Solange keine guten Gründe 
dafür vorgebracht werden, dass eines von beiden klar dominieren sollte, scheint 
hier so etwas wie eine Pattsituation zu bestehen. Besagte Pattsituation äußert 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


103

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

sich dann eben darin, dass Rechte, auf deren Anwendung im Rahmen einer Pa-
tientenverfügung verzichtet wird, ihre moralische Relevanz dadurch nicht au-
tomatisch verlieren – zumindest nicht, wenn besagter Verzicht klar selbstschä-
digend war. Diese Pattsituation bezieht sich (das sei hier noch einmal betont) 
nur auf besagte Paradigmen des Einforderns von und des Verzichtens auf Rech-
te und bedeutet nicht, dass ein Abwägen zwischen den einzelnen in Konflikt 
stehenden Rechten damit nicht mehr möglich wäre. Ganz im Gegenteil kann 
eine solche Abwägung genau deshalb notwendig werden, weil eben keines die-
ser Rechte einfach durch einen Verzicht aus dem Spiel genommen werden kann.

Ein kategorischer Ausschluss paternalistischer Eingriffe in die Entscheidun-
gen lässt sich vor diesem Hintergrund nicht damit begründen, dass bei den me-
dizinischen Entscheidungen, um die es hier geht, auch immer weitere Rech-
te tangiert werden. Zumindest in Fällen, in denen ein Befolgen der Verfügung 
klar selbstschädigend wäre, ist nämlich nicht klar, ob dies nun für eine Priori-
sierung der Selbstbestimmung spricht oder nicht doch eher für ein paternalisti-
sches Vorgehen. Diese erste Begründung für einen Ausschluss paternalistischer 
Eingriffe in ablehnende Entscheidungen im Rahmen des informed consent, wel-
che sich aus dem Zusammenspiel der Selbstbestimmung mit den deontologi-
schen Rechten des Betroffenen ergibt, lässt sich demnach nicht ohne weiteres 
auf die Institution der Patientenverfügung übertragen. 

Nun zu der in 2.2 diskutierten teleologischen Begründung für einen Aus-
schluss paternalistischer Eingriffe in ablehnende Entscheidungen im Rahmen 
des informed consent: Diese gründet auf der Position, dass die Kraft deontolo-
gischer Rechte in erheblichem Umfang auf der normativen Bedeutung der In-
teressen basiert, welche durch das jeweilige Recht geschützt sind. Dies gilt nicht 
nur für Ansprüche wie das Recht auf körperliche Unversehrtheit, sondern auch 
für das Selbstbestimmungsrecht. Vor diesem Hintergrund lässt sich der Aus-
schluss paternalistischer Zwangsmaßnahmen gegen ablehnende Entscheidun-
gen im Rahmen des informed consent zumindest auch dadurch rechtfertigen, 
dass hier ein Interesse verletzt würde, dessen besondere Qualität einen absolu-
ten Schutzanspruch rechtfertigt. 

Grundsätzlich kann es auch im Kontext der Patientenverfügung ein nicht 
unerhebliches Interesse an Selbstbestimmung geben – insbesondere zum Zeit-
punkt des Verfassens der Verfügung. Gerade Menschen, die sich zu Beginn ei-
ner progressiven dementiellen Erkrankung befinden, können ein starkes Inte-
resse daran haben, bindende Behandlungsentscheidungen für eine Zeit treffen 
zu können, in der sie ihre Einwilligungsfähigkeit verloren haben. Von ähnlicher 
Bedeutung wie das Interesse an Selbstbestimmung bei einer unmittelbaren Ent-
scheidung im Rahmen des informed consent ist dies aber kaum. Im Kontext des 
informed consent steht hinter dem Selbstbestimmungsrecht des Patienten unter 
anderem das Interesse daran, nicht erleben zu müssen, wie einem schmerzhaf-
te, beängstigende und invasive medizinische Maßnahmen aufgezwungen wer-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


104

HEVELKE

den. Dies mag ausreichen, um in diesem Kontext eine absolute Dominanz des 
Selbstbestimmungsrechts gegenüber paternalistischen Erwägungen zu begrün-
den. Das Interesse daran, im Vorfeld bindende Behandlungsentscheidungen 
für eine Zeit treffen zu können, in der man seine Einwilligungsfähigkeit ver-
loren hat, scheint hingegen nicht annähernd so stark zu sein. Als hinreichen-
den Grund für eine absolute Dominanz des Selbstbestimmungsrechts gegen-
über paternalistischen Erwägungen wäre er vermutlich kaum überzeugend. 

Am ehesten lässt sich ein Ausschluss paternalistischer Eingriffe in die Ent-
scheidungen einer Patientenverfügung damit durch die in 2.3 diskutierte Gefahr 
rechtfertigen, dass paternalistische Eingriffe in den Patientenwillen ihr Ziel (die 
Förderung des Patientenwohls) verfehlen. Wie in 2.3 dargestellt, liegt eine Mi-
nimalbedingung gerechtfertigter Institutionalisierungen von paternalistischen 
Eingriffen darin, dass der Löwenanteil der in dem jeweiligen Bereich durch-
geführten paternalistischen Eingriffe auch wirklich dem Wohl der Betroffenen 
dienen wird. Paradigmatische Beispiele für legitime paternalistische Eingrif-
fe wie etwa die Gurtpflicht beim Autofahren zeichnen sich unter anderem da-
durch aus, dass sie dieser Bedingung in sehr hohem Maße gerecht werden. Der 
Ausschluss paternalistischer Eingriffe in ablehnende Entscheidungen im Rah-
men des informed consent lässt sich vor diesem Hintergrund damit rechtferti-
gen, dass eine Institutionalisierung paternalistischer Eingriffe in diesem Bereich 
bereits an dieser Minimalbedingung scheitert. 

Nun besteht auch im Kontext der Patientenverfügung eine erhebliche Ge-
fahr, dass paternalistische Eingriffe ihr Ziel verfehlen, das Patientenwohl zu 
schützen. In diesem Punkt ähnelt die Situation der Anwendung einer Patien-
tenverfügung der Situation des informed consent, auch wenn die Gründe da-
für etwas andere sind. Im Falle des informed consent liegt das Hauptproblem 
darin, dass der Patient einen privilegierten Zugang zu Informationen hat, die 
für eine objektive Feststellung des Patientenwohls von erheblicher Bedeutung 
sind. Dabei geht es vor allem um Informationen zu subjektiven Faktoren wie 
den persönlichen Wünschen, Zielen und Wahrnehmungen. Dies lässt sich nicht 
ohne weiteres auf die Patientenverfügung übertragen – zumindest nicht, wenn 
wir nicht von der Existenz überlebender Interessen ausgehen.244 Das bedeutet 
aber nicht, dass eine Institutionalisierung paternalistischer Eingriffe in die Ent-
scheidungen von Patientenverfügungen nicht ebenfalls mit erheblichen Umset-
zungsproblemen verbunden wäre. Insbesondere wird vielfach angeführt, dass 
Einschränkungen der rechtlichen Autorität von Patientenverfügungen zumin-
dest gegenwärtig noch zu leicht dazu führen können, dass Patientenverfügun-
gen in der Praxis ganz ignoriert werden. Dabei liegt es nahe, dies darauf zurück-
zuführen, dass sich Patientenverfügungen noch nicht in dem Umfang etabliert 
haben wie das Selbstbestimmungsrecht im Rahmen des informed consent. Zu-

244 Auf diese wird im folgenden dritten Kapitel genauer eingegangen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


105

2       DIE RECHTFERTIGBARKEIT PATERNALISTISCHER EINGRIFFE IN DAS SELBSTBESTIMMUNGSRECHT

sätzlich beziehen sich Patientenverfügungen vielfach primär auf Fragen des 
Therapieverzichts am Lebensende. Es handelt sich hier um einen stark von per-
sönlichen Wertüberzeugungen geprägten Bereich, in dem es chronisch schwie-
rig ist, objektive Aussagen darüber zu treffen, was für den Betroffenen das Bes-
te wäre. Unzweifelhaft selbstschädigende Patientenverfügungen, welche nicht 
auf falschen Informationen oder mangelndem Wissen des Verfassers basieren 
(so etwa das in dieser Arbeit viel verwendete Beispiel des Patienten, der alle 
Schmerzmedikamente ausgeschlossen hat), scheinen dagegen so selten zu sein, 
dass sie für die Praxis kaum eine Rolle spielen. Die wenigsten Menschen wer-
den ihre Patientenverfügungen mit dem expliziten Vorsatz verfassen, sich selbst 
zu schädigen. Vor diesem Hintergrund lässt sich die unter anderem in der deut-
schen Gesetzgebung festgelegte Immunität der Patientenverfügung gegenüber 
paternalistischen Erwägungen damit rechtfertigen, dass die Möglichkeit eines 
paternalistischen Zuwiderhandelns gegen uneingeschränkt gültige und voll an-
wendbare Patientenverfügungen zu missbrauchsanfällig wäre. In diesem Zu-
sammenhang ließe sich auch anführen, dass unzweifelhaft selbstschädigende 
Patientenverfügungen (die nicht auf mangelhafter Aufklärung basieren) in der 
Praxis ohnehin fast kaum eine Rolle spielen. Vor diesem Hintergrund sei es 
wichtiger, die Masse der Patientenverfügungen davor zu schützen, ignoriert zu 
werden, als auf den in erster Linie hypothetischen Fall einer klar selbstschädi-
genden Patientenverfügung eine angemessene Antwort zu haben. 

Eine solche Rechtfertigung der Dominanz der Patientenverfügungen, wie 
sie unter anderem in der gegenwärtigen deutschen Gesetzgebung festgelegt ist, 
hat allerdings nicht unerhebliche Schwächen. Zum einen ist sie nur so lange 
überzeugend wie es auch tatsächlich zutrifft, dass Einschränkungen der rechtli-
chen Autorität von Patientenverfügungen dazu führen würden, dass Patienten-
verfügungen in der Praxis ganz ignoriert werden. Diese Rechtfertigung bedarf 
damit empirischer Belege, und diese müssten regelmäßig aktualisiert werden. 
Zusätzlich stellt sich die Frage, ob sich hier nicht auch institutionelle Schran-
ken schaffen ließen, welche dieses Problem beseitigen, aber in extremen Fäl-
len dennoch paternalistische Eingriffe in eine uneingeschränkt gültige245, aber 
klar selbstschädigende Patientenverfügung zulassen würden. Zu guter Letzt ba-
siert diese Rechtfertigung zumindest auch auf der These, dass klar selbstschä-
digende Patientenverfügungen kaum jemals vorkommen. Auf das hier vielfach 
verwendete Beispiel einer Verfügung, in der jede Form von Schmerzmedikati-
on ausgeschlossen wird, trifft das auch sicherlich zu. Das Auftreten von Patien-
tenverfügungen, deren selbstschädigender Charakter zumindest umstritten ist, 
ist dagegen sehr viel eher möglich. Als Beispiel dafür sind etwa Patientenverfü-
gungen genannt worden, welche im Falle bestimmter Erkrankungen (etwa ab ei-

245 „Gültig“ in dem Sinne, dass beim Verfassen der Verfügung keine Defizite in Bezug auf Aufklärung, 
Einwilligungsfähigkeit, Freiwilligkeit etc. vorlagen. Siehe dazu auch Fußnote 122.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


106

HEVELKE

nem gewissen Grad der Demenz) jegliche weiteren lebensverlängernden medi-
zinischen Maßnahmen ausschließen. Wenn die Rechtfertigung der Institution 
der Patientenverfügung stark darauf basiert, dass selbstschädigende Patienten-
verfügungen in der Praxis kaum vorkommen, kommen wir um eine Diskussion 
der Frage, welche Art von Verfügungen in diese Kategorie fallen, kaum herum. 
Gleichzeitig ist eine solche Debatte ohnehin auch aus anderen Gründen wün-
schenswert – so etwa für die Ausarbeitung von Beratungsstandards für das Ver-
fassen von Patientenverfügungen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


107

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

3       Gibt es überlebende Interessen bei 

einwilligungsunfähigen Patienten?

Der Begriff der „überlebenden Interessen“ (engl.: „surviving interests“) stammt 
aus der Diskussion um das Weiterbestehen von Interessen bei Toten. Es geht 
um die Frage, ob es Interessen gibt, die auf den früheren Wünschen, Werten 
und Zielen des Betroffenen basieren und welche den Tod als Ende des Den-
kens, Wollens und Fühlens, als Ende aller Bedürfnisse des Betroffenen „überle-
ben“ können. Gerade im Zusammenhang mit der Frage, ob es möglich ist, Tote 
zu schädigen, ist dies von erheblicher Bedeutung. 

Diese Frage stellt sich aber in sehr ähnlicher Weise auch im Zusammenhang 
mit einwilligungsunfähigen Kranken, weshalb der in diesem Kontext selbstre-
dend nicht mehr ganz treffende Begriff der surviving interests übernommen 
wurde. Auch im Rahmen der vorliegenden Arbeit soll aus pragmatischen Grün-
den an dieser Begriffsverwendung festgehalten werden, obwohl alternative For-
mulierungen wie „überdauernde“ oder „fortbestehende“ Interessen im Kontext 
einwilligungsunfähiger Kranker sicherlich treffender wären.

Die Existenz überlebender Interessen wäre für den Umgang mit einwilli-
gungsunfähigen Patienten in zweierlei Hinsicht von Bedeutung. 

Zum einen würden überlebende Interessen eine belastbare Grundlage für 
die Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens als Entscheidungsmaßstab für 
Stellvertreterentscheidungen im Umgang mit einwilligungsunfähigen Men-
schen liefern. Wie in Kapitel 4 deutlich werden wird, bestehen in Bezug auf die-
sen Entscheidungsmaßstab erhebliche Rechtfertigungsdefizite. 

Zum anderen wäre die Existenz überlebender Interessen eine zusätzliche 
Rechtfertigungsgrundlage eines Ausschlusses paternalistischer Eingriffe in die 
Entscheidungen einer Patientenverfügung. So begründet Dworkin mit Hinweis 
auf die überlebenden Interessen der Betroffenen seine Position, dass Patien-
tenverfügungen lediglich mit bestimmten Interessen der Betroffenen in Kon-
flikt stehen könnten, mit anderen (schlussendlich ausschlaggebenderen) aber 
nicht.246 Auf diese Weise versucht er den Wertekonflikt zwischen Selbstbestim-
mungsrecht und aktuellen Interessen des inzwischen einwilligungsunfähigen 
Kranken zu relativieren, der von Gegnern dieser Institution gerne hervorgeho-
ben wird.247 

246 Dworkin 1994, S. 322. An dieser Stelle sei allerdings darauf hingewiesen, dass Dworkin den Begriff 
der „überlebenden Interessen“ nicht explizit verwendet. Aufgrund der sehr großen inhaltlichen 
Übereinstimmung wird er an dieser Stelle dennoch als prominenter Vertreter dieser Position be-
handelt. 

247 „A policy choice in favour of the subjective treatment standard [i. e. A policy choice which favours 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


108

HEVELKE

Wenn Dworkin mit seiner Einschätzung richtig liegt, ist ein prinzipieller 
Ausschluss paternalistischer Eingriffe in Patientenverfügungen gut zu rechtfer-
tigen. Wenn es zutrifft, dass die Umsetzung einer (gültigen)248 Patientenverfü-
gung immer auch die aktuellen Interessen des Betroffenen schützt, die schlus-
sendlich wichtiger seien249 als unmittelbarere Interessen wie das Weiterführen 
eines dementen, aber zufriedenen Lebens, scheitert jede Institutionalisierung 
von paternalistischen Eingriffen in diesem Bereich an den in 2.3 dargestellten 
Minimalbedingungen. 

Hinter dem Konzept der überlebenden Interessen steht meist eine Tei-
lung der Interessen einer Person in zwei Kategorien, wobei sich die genauen 
Begrifflichkeiten und Grenzziehungen bei verschiedenen Autoren durchaus 
unterscheiden können. Die erste Kategorie ist etwas, das Dworkin als „erle-
bensbezogene Interessen“ bezeichnet. Interessen dieser Art sind von unserem 
unmittelbaren positiven oder negativen Erleben abhängig. Solange wir gutes 
Essen genießen und fähig sind, unter Schmerzen zu leiden, haben wir ein In-
teresse an Zugang zu gutem Essen und der Vermeidung von Schmerz.250 Eine 
ähnliche Kategorie findet sich etwa auch bei Davis, wobei dieser von „welfare 
interests“ spricht und neben der Vermeidung von Leid auch Faktoren wie gute 
Sehkraft oder eine gesunde Diät mit einbezieht. Davis zufolge sind welfare inte-
rests jene Interessen, die dem Wohl des Betroffenen unabhängig davon dienen, 
ob er sie schätzt oder nicht.251 Unabhängig von diesen Unterschieden zwischen 
den Autoren besteht Einigkeit darüber, dass Interessen dieser ersten Katego-
rie von den früheren Wünschen und Werten des Betroffenen unabhängig sind. 
Grundlage sind das unmittelbare positive oder negative Erleben des Patienten 
sowie (bei Davis) Annahmen über speziestypische Bedürfnisse des Menschen. 

advance directives] says, in effect, that […] it is better to harm the demented incompetent patient by 
effectuating an advance directive than to harm the competent person by disregarding that person’s 
exercise of precedent autonomy. Incompetent patients may justifiably be subjected to treatment decisi-
ons that fail to serve their interests, so that competent persons may have the future control they seek. I 
put the conflict so starkly to illustrate the hidden bias inherent in the subjective approach to treatment 
decision-making.“ Dresser 1992, S. 78–79.

248 Wie bereits mehrfach angesprochen, ist die Bindungskraft der einzelnen Patientenverfügung wie 
jede andere medizinische Entscheidung von den Bedingungen des informed consent abhängig. So 
verliert eine Patientenverfügung etwa deutlich an Bindungskraft, wenn der Verfasser von Dritten 
unter Druck gesetzt wurde oder ihm falsche Informationen zur Verfügung standen. 

249 Quante ist diesbezüglich im Übrigen deutlich vorsichtiger und weist mit Bezug auf Dresser darauf 
hin, dass viele Menschen gar nicht den Wunsch haben, dass ihre wertbezogenen Interessen über 
ihre erlebensbezogenen Interessen gestellt werden. „The critical interests of a person should domi-
nate her experiential ones only if she has expressed her values in an advance directive clearly, or if 
surrogate decision makers have enough evidence that such an outcome reflects her wishes.“ Quante 
1999, S. 371. Dies wäre ein Grund, überlebende Interessen nur jenen Menschen zuzuschreiben, 
die so etwas auch wirklich gewollt hätten, was vor allem für die Rechtfertigung des mutmaßlichen 
Willens ein Problem darstellen würde. 

250 Dworkin 1994, S. 277–278.
251 Davis 2006, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


109

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

Dieser ersten Kategorie von Interessen wird eine zweite Kategorie von In-
teressen gegenübergestellt, die Dworkin als „wertbezogene Interessen“ bezeich-
net. Hinter dieser zweiten Kategorie stehen ihm zufolge vielfach tief verankerte 
Überzeugungen darüber, was ein Leben im Ganzen gelungener macht. Interes-
sen dieser zweiten Art stellen demnach nicht nur Erlebensvorlieben dar, son-
dern basieren auf kritischen (Wert-)Urteilen. „Ein enges Verhältnis zu meinen 
Kindern zu haben ist mir nicht nur wichtig, weil ich zufällig das unmittelbare Er-
leben genieße – ich glaube im Gegenteil, daß mein Leben ohne diesen Wunsch 
weit weniger wert gewesen wäre.“252 Dworkin betont, dass die Dinge, die uns 
im Leben wirklich wichtig sind, typischerweise in diese Kategorie fallen. Da-
vis spricht in diesem Zusammenhang hingegen von „investment interests“ – und 
sein Zugang zu dieser zweiten Kategorie weicht auch hier wieder etwas von der 
Auffassung Dworkins ab. Er betont weniger die Werte, die dem Wunsch nach 
und Interesse an X zugrunde liegen, als das Element der Investition, das den Be-
troffenen mit dem Interessengegenstand verbindet. „You have an interest in X if 
and only if you have a stake in X. To have a stake in X you must invest energy or 
goods in X, or pursue some project affected by X. On this account, the holder of an 
interest acquires that interest by investing in the object of the interest, and this fits 
ordinary usage: We say that one takes an interest in X, acquires an interest, is in-
terested in X, much as one might acquire a stake in a business.“253 Wichtiger als 
die Unterschiede sind aber auch hier die Gemeinsamkeiten. Hinter den Interes-
sen, die in diese zweite Kategorie fallen, stehen grundsätzlich die persönlichen 
Werte, Wünsche und Ziele des Betroffenen. Diese beziehen sich vielfach stark 
auf die Zukunft. So mag es zu den zentralen Lebensplänen einer Person gehö-
ren, genügend Geld anzusparen, um ihren Kindern eine gute Ausbildung zu er-
möglichen. Es erscheint plausibel, dass der Betroffene in einem solchen Szena-
rio ein Interesse daran hat, sein Ziel zu erreichen. 

Nun können sich Interessen dieser Art zweifellos auch auf die Zeit nach 
dem eigenen Tod oder nach dem Eintreten schwerer dementieller Veränderun-
gen beziehen. Es ist völlig nachvollziehbar, wenn jemand (etwa durch eine Le-
bensversicherung) sicherstellen will, dass der Partner oder mögliche Kinder 
nach seinem Tod finanziell abgesichert sind. Gleiches gilt auch für mögliche 
Entscheidungen, die sich auf die Zeit nach dem Eintreten schwerer kognitiver 
Einschränkungen beziehen – etwa wenn eine Person im Frühstadium einer Alz-
heimererkrankung Maßnahmen trifft, um ihre Familie, so gut es geht, finanziell 
abzusichern oder anderweitig zu entlasten. 

Die Frage ist nun, ob solche auf früheren Wünschen, Zielen und Werten ba-
sierende Interessen dem Betroffenen weiterhin zuzurechnen sind, wenn sie ihm 
aufgrund abnehmender kognitiver Fähigkeiten nichts mehr bedeuten. Genau 

252 Dworkin 1994, S. 278.
253 Davis 2006, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


110

HEVELKE

dies ist der Kern der Frage, um die es im Rahmen der Diskussion um die Exis-
tenz von überlebenden Interessen geht. 

Nehmen wir also an, eine Krebspatientin liegt mit schweren und irrever-
siblen neurologischen Schäden auf der Intensivstation. Sie hat vor zwei Jahren 
eine Patientenverfügung verfasst, in der sie aus religiösen Gründen eine Ma-
ximaltherapie bis zum bitteren Ende angeordnet hat. Verfechter der Existenz 
von überlebenden Interessen würden in einer solchen Situation davon ausge-
hen, dass sie nach wie vor ein Interesse daran hat, dass ihre Patientenverfügung 
umgesetzt wird, obwohl die zugrunde liegenden religiösen Überzeugungen ihr 
nichts mehr bedeuten können. Gleiches gilt in Fällen, in denen die Patientin 
zwar keine Patientenverfügung verfasst hat, ihre diesbezüglichen Präferenzen 
aber unzweifelhaft bekannt waren. 

Wie eingangs bereits erwähnt, wäre die Existenz solcher überlebenden Inte-
ressen sowohl für die Institution der Patientenverfügung als auch für den mut-
maßlichen Willen von beträchtlicher Bedeutung. Im Falle des mutmaßlichen 
Willens würde die Existenz solcher überlebenden Interessen eine belastbare 
Rechtfertigungsgrundlage liefern und wie im vierten Kapitel noch deutlich wer-
den wird, bestehen diesbezüglich erhebliche Defizite. Für die Institution der Pa-
tientenverfügung wäre die Existenz überlebender Interessen nicht ganz so be-
deutsam, da diese Institution auf jeden Fall unter das Selbstbestimmungsrecht 
fällt und durch dieses gerechtfertigt werden kann. Des Weiteren gibt es, wie 
in Kapitel 2 bereits dargestellt wurde, auch unabhängig von der Existenz über-
lebender Interessen gute Gründe, keine paternalistischen Eingriffe in die Ent-
scheidungen einer Patientenverfügung zuzulassen. Gleichzeitig basierten die-
se Gründe aber stark darauf, dass sich die Institution der Patientenverfügung in 
der medizinischen Praxis noch nicht hinreichend etabliert hat, und sind damit 
nicht dauerhafter Natur. Insofern könnte die Existenz überlebender Interessen 
auch hier durchaus einen erheblichen Unterschied machen. Schließlich könnte 
die Existenz von überlebenden Interessen das Konfliktpotential zwischen in der 
Patientenverfügung niedergelegter Entscheidung und aktuellem Interesse des 
einwilligungsunfähigen Patienten deutlich abschwächen und paternalistischen 
Eingriffen damit dauerhaft ihre Grundlage entziehen. 

Dies lässt sich gut am vielzitierten Fall von Margo verdeutlichen, einer 
schwer dementen, aber sehr glücklich und zufrieden wirkenden Patientin, die 
(so die zusätzliche Annahme) in ihrer Patientenverfügung festgelegt hat, im Fal-
le des Eintretens einer lebensbedrohlichen Krankheit keine medizinische Be-
handlung zu wollen.254 In seiner Diskussion dieses Falles kommt Dworkin zu 
dem folgenden Schluss: „Wir könnten […] nicht behaupten, es sei Aus druck von 
Mitgefühl, nicht das zu tun, was sie wollte, als sie noch zurechnungsfähig war, 
denn dies wäre nicht mitfühlend gegenüber der ganzen Person – jener Person, die 

254 Dworkin 1994, S. 314.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


111

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

tragischerweise in Demenz ver fiel. Wir könnten natürlich andere Gründe haben, 
uns nicht nach Margos Patiententestament zu richten – weil wir es etwa einfach 
nicht über uns bringen, einem Menschen ärztliche Hilfe zu verweigern, der bei Be-
wußtsein ist und solche Hilfe nicht zurückweist –, aber wir könnten uns nicht da-
rauf berufen, es um seinetwillen zu tun.“255 Hinter diesem Urteil steht Dworkin 
zufolge die Tatsache, dass es zwar ausgehend von Margos subjektivem Befinden 
gute Gründe gibt, anzunehmen, dass ein Weiterleben in Margos Interesse sei, 
diesen Interessen aber andere, auf die früheren Werte und Ziele gerichtete In-
teressen gegenüberständen, wobei letztere Dworkin zufolge klar die wichtige-
ren sind.256 Ein paternalistischer Eingriff in das Selbstbestimmungsrecht lässt 
sich unter diesen Umständen nicht mehr rechtfertigen. Diese Argumentation 
scheint sich im Übrigen auch ohne weiteres auf eine entsprechende Rechtferti-
gung des mutmaßlichen Willens übertragen zu lassen. 

Nun ist die These der Existenz überlebender Interessen immer wieder scharf 
kritisiert worden – unter anderem von Dresser und Robertson. Ihnen zufolge 
kann vergangenen Wünschen, Zielen und Werten, die für das aktuelle Denken, 
Fühlen und Wollen eines schwer dementen Patienten keinen Einfluss mehr ha-
ben, keine Bedeutung für seine aktuellen Interessen zugemessen werden.257 

Im Folgenden soll also der Frage nachgegangen werden, wie überzeugend 
die These der Existenz überlebender Interessen ist. In diesem Zusammenhang 
muss betont werden, dass es hier um Fälle geht, in denen nicht davon auszu-
gehen ist, dass die verlorenen Wünsche, Ziele und Werte für das Denken und 
Wollen des Betroffenen wieder relevant werden könnten. Eine vorübergehende 
Bewusstlosigkeit oder Verwirrtheit können die wertbezogenen Interessen ei-
ner Person selbstverständlich überleben.258 In Bezug auf Schlaf und Narkose er-
scheint dies offenkundig. Die Bewusstlosigkeit einer Person im Rahmen einer 
Narkose ist kein Grund, die Relevanz ihrer wertbezogenen Interessen in Zwei-
fel zu ziehen. Das Gleiche gilt aber auch für längere Zustände der Bewusstlo-
sigkeit oder Verwirrtheit. Solange wir damit rechnen müssen, dass der Betrof-
fene aufwachen wird, macht es wenig Unterschied, ob er zwei Tage oder zwei 
Monate bewusstlos ist. Schließlich sind neben den aktuellen selbstverständlich 
auch die absehbaren zukünftigen Wünsche, Ziele und Werte für die Interessen 
eines Menschen von Bedeutung. Solange wir keine guten Gründe für die An-
nahme haben, dass die Zeit der Bewusstlosigkeit oder Verwirrtheit die Werte 
und Wünsche des Betroffenen verändert hat, scheint es sinnvoll, davon auszu-
gehen, dass die früheren Wünsche, Ziele und Werte des Betroffenen eine recht 
zuverlässige Grundlage für Prognosen zu den zukünftigen darstellen. Die Re-
levanz früherer Wünsche und Ziele für die Interessen eines vorübergehend Be-

255 Dworkin 1994, S. 322.
256 Dworkin 1994, S. 278.
257 Dresser und Robertson 2009, S. 439.
258 Siehe dazu Rhoden 2009, S. 449.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


112

HEVELKE

wusstlosen scheint also recht offenkundig. Damit unterscheiden sich Fälle die-
ser Art sehr grundsätzlich von Fällen, in denen nicht davon auszugehen ist, dass 
die früheren Werte, Wünsche und Ziele für das aktuelle und künftige Denken 
und Wollen des Patienten jemals wieder von Bedeutung sein werden. Vor die-
sem Hintergrund ist es ein Fehler, Fälle vorübergehender Einwilligungsunfä-
higkeit mit Fällen anhaltender Einwilligungsunfähigkeit gleichsetzen zu wol-
len. Dies ist auch eine wichtige Einschränkung für Rhodens Argumentation, 
wenn sie mit dem Kontinuum von gegenwärtigen Entscheidungen (etwa zu ei-
ner unmittelbar anstehenden Operation) und zukunftsorientierten Entschei-
dungen (im Rahmen einer Patientenverfügung) argumentiert.259 Ihre Argumen-
tation ist sehr überzeugend, solange sie sich auf vorübergehende Zustände der 
Einwilligungsunfähigkeit bezieht. In diesen Fällen besteht in der Tat ein Konti-
nuum zwischen Patientenentscheidungen vor einer Operation und den in einer 
Patientenverfügung niedergelegten Verfügungen. Grundsätzliche Unterschie-
de bestehen im Gegensatz dazu zwischen Fällen, in denen die geistigen Ein-
schränkungen vorübergehend sind, und solchen, in denen sie dauerhaft zu sein 
scheinen.260 Gerade im Kontext der Diskussion um die Existenz überlebender 
Interessen sind diese Fälle kaum vergleichbar. Das Problem der Begründung 
der Existenz von überlebenden Interessen besteht nur bei dauerhaft einwilli-
gungsunfähigen Patienten.

3.1 Das Konzept des Interesses – zwischen Wünschen, Werten 
und Wohl 

In den Argumentationen, welche im Folgenden behandelt werden, gewinnt 
man immer wieder den Eindruck, dass die Verwendung und Bedeutung des 
Interessenbegriffes vielfach etwas schwammig und wechselhaft bleibt. Dies äu-
ßert sich vor allem darin, dass der primäre Bezugspunkt des Interessenbegriffes 
zwischen dem Wohl des Betroffenen und seinen Wünschen, Zielen oder Wer-
ten zu pendeln scheint. Da der primäre Bezugspunkt des Interessenbegriffes für 
die weiteren Überlegungen dieses Kapitels von zentraler Bedeutung ist, soll die-
ser Aspekt hier noch einmal etwas eingehender beleuchtet werden. Die folgen-
den Darstellungen zum Interessenbegriff sind dabei erheblich grundsätzlicher 
als die Überlegungen zum gleichen Thema, die in Kapitel 2.2.1 erläutert wurden. 

In der Philosophie finden sich sowohl Verwendungen des Interessenbegrif-
fes, die sich unmittelbar auf die Wünsche oder Ziele des Betroffenen beziehen, 
als auch solche, die in erster Linie auf das Wohl des Betroffenen gerichtet sind. 

259 Rhoden 2009, S. 449: „Once we recognize that present autonomy and precedent autonomy are simply 
two ends of a continuum, […] we see that rejecting precedent autonomy threatens a fairly broad 
spectrum of present, prior, and mixed present/prior choices.“

260 Diese Kritik findet sich auch bei Davis 2009, S. 361.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


113

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

Ein Beispiel für erstere Tradition findet sich bei Hoerster, der dabei zwei Arten 
von auf Wünsche bezogenen Interessen unterscheidet. Die erste Art bezeich-
net Hoerster als „spontane Interessen“. Ein Interesse bezieht sich dabei unmit-
telbar auf die empirisch tatsächlich feststellbaren Wünsche des Betroffenen.261 
Die zweite Art, die für seine Überlegungen die zentralere ist, bezeichnet Hoers-
ter als „aufgeklärte Interessen“. Grundlage sind hier die rationalen Wünsche des 
Betroffenen. Es sind jene Wünsche, die „jemand lediglich unter Rationalitäts-
bedingungen hat (oder jedenfalls haben würde).“262 Nun ist ein solcher Interes-
senbegriff im Rahmen von Hoersters vertragstheoretischen Überlegungen si-
cherlich sinnvoll. Im Rahmen medizinethischer Fragestellungen erscheint ein 
solcher primär auf die Wünsche des Betroffenen bezogener Interessenbegriff 
hingegen an dem vorbeizugehen, was in diesem Kontext gemeinhin mit „Inte-
resse“ gemeint ist. Wenn wir im medizinischen Kontext davon sprechen, dass 
etwas „im Interesse“ eines Patienten ist, wird damit normalerweise zum Aus-
druck gebracht, dass es in irgendeiner Form gut für ihn ist. Die persönlichen 
Wünsche des Betroffenen können für seine Interessen eine Rolle spielen, aber 
nur deshalb und nur dann, wenn sie für sein Wohl relevant sind. Auch in der 
medizinethischen Diskussion wird dieser hauptsächliche Bezug auf das Wohl 
immer wieder sehr deutlich, so etwa in den Überlegungen von Hawkins263 oder 
auch bei Buchanan und Brock.264 

Im Übrigen erscheint ein primärer Bezug auf das Wohl auch im Rahmen 
der Diskussion um die Existenz „überlebender Interessen“ deutlich sinnvoller. 
Die Frage, ob die früheren Wünsche, Ziele und Werte für die aktuellen Inter-
essen des Betroffenen nach wie vor von Bedeutung sind, wird stark interpreta-
tionsbedürftig, wenn wir „Interesse“ mit „Wunsch“ übersetzen. Auch die nor-
mative Bedeutung dieser Frage wäre zumindest nicht unmittelbar erkennbar. 
Wenn wir dagegen einen primär auf das Wohl bezogenen Interessenbegriff ver-
wenden, ergibt sich eine klare Frage, deren normative Relevanz für die Institu-
tion der Patientenverfügung und des mutmaßlichen Willens auch unmittelbar 
nachvollziehbar ist: Es geht dann um die Frage, ob die früheren Wünsche, Ziele 
und Werte für das aktuelle Wohl eines Einwilligungsunfähigen nach wie vor re-
levant sind. Wenn sich dies als zutreffend erweist, wäre dies ein starker Grund, 
welcher für Patientenverfügungen und den Entscheidungsmaßstab des mut-
maßlichen Willens sprechen würde. 

Vor diesem Hintergrund ist es also sinnvoll, an dieser Stelle von einem In-
teressenbegriff auszugehen, der sich in erster Linie auf das Wohl des Patienten 

261 Hoerster 2003, S. 37. Das, was jemand unter Rationalitätsbedingungen wollen würde, ist zweifel-
los auch für das Wohl des Betroffenen relevant. Eine gewisse Überschneidung zwischen den hier 
diskutierten Interessenkonzepten gibt es damit in jedem Fall. Hier geht es aber um die Frage, was 
der primäre Bezugspunkt des Interessenbegriffes ist.

262 Hoerster 2003, S. 38.
263 Hawkins 2014, S. 507.
264 Buchanan und Brock 1989, S. 37–38.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


114

HEVELKE

bezieht. Wie bereits angesprochen liefert Feinberg dabei die folgende, sehr ein-
flussreiche Definition: „One’s interests, then, taken as a miscellaneous collection, 
consist of all those things in which one has a stake […]. These interests, or perhaps 
more accurately, the things these interests are in, are distinguishable components 
of a person’s well-being: he flourishes or languishes as they flourish or languish. 
What promotes them is to his advantage or in his interest; what thwarts them is 
to his detriment or against his interest.“265 Feinberg versteht die Interessen einer 
Person also als Komponenten, aus denen sich das Wohl des Betroffenen zusam-
mensetzt. Gleiches gilt für die Überlegungen zum Interessenbegriff von Simes-
ter und von Hirsch, auf welche in 2.2.1 näher eingegangen wurde.

Dies bedeutet nicht, dass Wünsche, Präferenzen und Werte des Betroffenen 
für seine Interessen unbedeutend wären. Ganz im Gegenteil sind sie (wie auf 
den folgenden Seiten auch noch einmal deutlich dargestellt werden soll) zent-
rale Faktoren für das individuelle Wohl und damit auch für die Interessen eines 
Menschen. Nichtsdestoweniger ist ihre Relevanz für die Interessen des Betroffe-
nen davon abhängig, dass und inwiefern sie Einfluss auf das Wohl des Betroffe-
nen haben. Wie in den folgenden Teilkapiteln deutlich werden wird, macht dies 
einen beträchtlichen Unterschied, der im Rahmen von Rechtfertigungen der 
Existenz überlebender Interessen viel zu häufig übersehen wird.

In diesem Zusammenhang scheint ein kurzer Exkurs zu der Rolle sinnvoll, 
welche die persönlichen Wünsche, Präferenzen und Werte für das Wohl des be-
troffenen Menschen spielen: In den meisten modernen Theorien des individu-
ellen Wohls (des guten Lebens) spielen die persönlichen Wünsche, Ziele und 
Werte eine sehr zentrale Rolle, wobei sich ihre genaue Gewichtung und Art der 
Einarbeitung zum Teil stark unterscheiden kann.266 Die Bedeutung von Wün-
schen und Zielen basiert vor allem darauf, dass das Leben von Menschen typi-
scherweise stark auf diese ausgerichtet ist. Auch wenn Menschen durchaus in 
der Lage sind, einfach im Augenblick zu leben, ist unser Denken und Handeln 
doch vielfach stark auf die Zukunft und auf zukunftsbezogene Wünsche und 
Ziele ausgerichtet. Unsere Wünsche und Ziele formen nicht nur unser Handeln, 
sie beeinflussen unsere Wahrnehmung der Umwelt, spielen eine wichtige Rol-
le für unsere emotionalen Reaktionen und bestimmen unsere Gedankenwelt.267 
Insofern ist es nicht erstaunlich, dass der Einfluss eines Ereignisses auf unser 
Leben vielfach in erster Linie davon abhängig ist, was für Auswirkungen dieses 
Ereignis auf unsere Wünsche und Ziele hat.268 Dabei ist es erst einmal egal, ob 
es sich um die Verspätung eines Busses, ein gebrochenes Bein oder eine berufli-

265 Feinberg 1990, S. 34.
266 Siehe dazu etwa Griffin 1986, S. 10–74; Nida-Rümelin 1998, S. 173–178; Parfit 1984, S. 493.
267 Raz 1989, S. 291: „Since they are his goals he guides his actions towards them, they colour his percep-

tion of his environment and of the world at large, and they play a large part in his emotional responses 
and in his imaginative musings.“

268 Raz 1989, S. 305.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


115

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

che Chance handelt. Diese Feststellung bestätigt sich auch im Kontext der Me-
dizin immer wieder. Auch hier sei nochmals auf Birnbachers Feststellung ver-
wiesen, dass „viele Patienten die mit ihrer Krankheit verbundenen sekundären 
Einschränkungen ihrer Lebensmöglichkeiten als belastender [empfinden] als die 
‚Beschwerden‘, nach denen der Arzt bei der Visite fragt.“269 Es ist kaum überra-
schend, wenn etwa bestimmte körperliche Einschränkungen von begeisterten 
Sportlern oder hauptberuflichen Handwerkern als beeinträchtigender wahrge-
nommen werden als von Intellektuellen.270 Des Weiteren lässt sich umgekehrt 
feststellen, dass selbst schwerwiegende körperliche Einschränkungen wie etwa 
Taubheit ihren Einfluss auf das Wohl eines Menschen weitestgehend verlieren, 
wenn sie die Wünsche des Betroffenen und deren Erfüllung in keiner Weise in 
Mitleidenschaft ziehen. 

Darüber hinausgehende, zusätzliche Gründe für die große Bedeutung von 
persönlichen Wünschen und Zielen für Urteile zum individuellen Wohl finden 
sich im Rahmen perfektionistischer Überlegungen. So betont Raz die Bedeu-
tung des aktiven Strebens nach eigenen Zielen für das, was wir im Allgemeinen 
als gutes Leben ansehen. „Our notion of a successful life is of a life well spent, of a 
life of achievement, of handicaps overcome, talents wisely used, of good judgment 
in the conduct of one’s affairs, of warm and trusting relations with family and fri-
ends, stormy and enthusiastic involvement with other people, many hours spent 
having fun in good company, and so on.“271 Raz’ Charakterisierung dessen, was 
wir gemeinhin als gutes Leben ansehen, wirkt ohne Zweifel überzeugend. Und 
es ist auch ohne weiteres nachvollziehbar, wie stark ein solches Leben von den 
persönlichen Wünschen, Zielen, Vorlieben und Werten des Betroffenen abhän-
gig ist. Wenn die „Erfolge“ dem Betroffenen nichts bedeuten, weil die gesetzten 
Ziele nicht die seinen sind oder er kein Bedürfnis nach Kontakt mit den Men-
schen seines Umfelds hat und aus ihnen auch keine Befriedigung mehr zieht, 
verlieren diese Erfolge und Beziehungen damit ihren Wert für sein Wohl. 

In diesem Zusammenhang erscheint es sinnvoll, die Rolle, welche die Wün-
sche im Zusammenhang mit dem Wohl einer Person spielen, noch einmal 
deutlich von ihrer Bedeutung für den Selbstbestimmungsanspruch abzugren-
zen. Sowohl das Wohl als auch die Selbstbestimmung haben einen engen Be-
zug zu den Wünschen des Betroffenen. Der Umgang mit diesen ist im Kontext 
der Selbstbestimmung ein völlig anderer als im Kontext des Wohls. Die Erfül-
lung eines Wunsches dient nämlich nur dann dem Wohl des Betroffenen, wenn 
er bestimmten Rationalitätsbedingungen gerecht wird. So darf er nicht mit an-
deren, wichtigeren Wünschen in Konflikt liegen, wobei der Maßstab der „Wich-
tigkeit“ eines Wunsches ein Punkt ist, an dem sich die Positionen verschiede-
ner Philosophen zum Teil deutlich unterscheiden. Nida-Rümelin setzt hier etwa 

269 Birnbacher 1998, S. 131. 
270 Birnbacher 1998, S. 134.
271 Raz 1989, S. 306.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


116

HEVELKE

auf interne Kohärenz des Wunsches mit anderen propositionalen Einstellun-
gen,272 während Griffin stärker perfektionistische Maßstäbe anlegt.273 Die Wün-
sche eines Menschen müssen im Kontext des Wohls also eine kritische Hin-
terfragung über sich ergehen lassen, wobei der Kontakt zu dem tatsächlichen 
Wollen des Betroffenen selbstverständlich nicht verloren gehen darf. Dabei be-
steht zugegebenermaßen eine erhebliche Überschneidung zwischen dem indi-
viduellen Wohl und dem in Einleitungskapitel II bereits angesprochenen Ideal 
der Autonomie. 

Im Gegensatz dazu schützt der Selbstbestimmungsanspruch vor allem das 
unmittelbare Wollen des Betroffenen vor Zwang, Manipulation etc. Es han-
delt sich im Kern um einen negativen Freiheitsanspruch gegen Eingriffe von 
außen (auch wenn es gute Gründe gibt, ihn mit einem Anspruch auf Versor-
gung mit den relevanten Informationen zu verbinden). Wenn die Entschei-
dung einer Person vor dem Hintergrund ihrer sonstigen Wünsche kontrapro-
duktiv erscheint oder das eigentliche Ziel verfehlt, ist dies vielleicht ein Grund 
zu versuchen, sie umzustimmen (eben weil es ihrem Wohl abträglich wäre). 
Die Bindungskraft ihrer Entscheidung im Rahmen des Selbstbestimmungsan-
spruchs wird dadurch aber erst einmal nicht eingeschränkt. Wenn ein (hand-
lungsleitender) Wunsch mit anderen, an sich wichtigeren Wünschen des Be-
troffenen in Konflikt liegt, ist er weiterhin vom Selbstbestimmungsanspruch 
geschützt, dient aber nicht mehr dem Wohl des Betroffenen. Als Beispiel mag 
der erfolgreiche und begeisterte Konzertpianist dienen, der immer wieder der 
Versuchung erliegt, Ski zu fahren und so seine Finger und damit seine Karrie-
re unnötig riskiert. Er hat im Rahmen seiner Selbstbestimmung zweifellos das 
Recht dazu, es dient aber unter Umständen nicht seinem Wohl, ein solches Ri-
siko unnötig einzugehen.

Ein Konzept des individuellen Wohls, das die Wünsche und Ziele des Be-
troffenen völlig außer Acht lässt, erscheint vor diesem Hintergrund wenig über-
zeugend. Die persönlichen Werte des Betroffenen (X ist sinnvoll, Y ist verwerf-
lich etc.) kommen in diesem Zusammenhang vor allem deshalb ins Spiel, weil sie 
für unser Verhältnis zu unseren Wünschen und Zielen, unserem Befinden, aber 
auch unserem Leben als Ganzes eine so wichtige Rolle spielen. Wünsche sind 
vielfach von Werturteilen motiviert, und auch unser subjektives Befinden (das 
für das Wohl eines Menschen ja auch relevant ist) wird häufig stark von Wertur-
teilen zu unserem Handeln oder unserem Leben beeinflusst. Vor allem aber sind 
unsere Urteile dessen, welche Lebensarten „gut“ und erstrebenswert sind, oft in 
erheblichem Umfang von Werten abhängig. In diesem Zusammenhang bietet es 
sich an, auf Nozicks Gedankenexperiment der Erlebnismaschine zu verweisen.

272 Nida-Rümelin 1998, S. 174.
273 Griffin 1986, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


117

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

„Suppose there were an experience machine that would give you any experien-
ce you desired. Superduper neuropsychologists could stimulate your brain so that 
you would think and feel you were writing a great novel, or making a friend, or 
reading an interesting book. All the time you would be floating in a tank, with elec-
trodes attached to your brain. Should you plug into this machine for life, prepro-
gramming your life’s experiences? […] Of course, while in the tank you won’t know 
that you’re there; you’ll think it’s all actually happening.“274

Die meisten von uns würden ein solches Leben kaum als erstrebenswert, 
geschweige denn als „gut“ ansehen. Der Grund dafür liegt nicht lediglich dar-
in, dass wir ein solches Leben nicht wollen. Wir haben einen Grund für unsere 
Ablehnung. Wir wollen es nicht, weil wir es als sinnlos oder verschwendet an-
sehen. Gerade von außen betrachtet, spricht zwar nichts dagegen, die Tatsache, 
dass der Betroffene so nicht leben will, als prima-facie-Grund anzusehen, dass 
diese Art zu leben auch nicht gut für ihn wäre. Wie bereits dargestellt, dient es 
nicht dem Wohl des Betroffenen, ein Leben zu führen, das er ablehnt (wobei es 
zweifellos komplizierter wird, wenn die Handlung das Bewusstsein verändert). 
Aber gerade in Fällen wie diesen, in denen hinter der Ablehnung dieser Lebens-
art klare Werturteile stehen, reicht der reine Bezug auf die Wünsche nicht aus. 
Hinter dem Wunsch steht klar ein starker und tief verankerter Wert. Eine Kon-
zeption des individuellen Wohls sollte dies einfangen können, wenn sie sich 
nicht zu weit von unserer tatsächlichen Handlungs- und Bewertungspraxis ent-
fernen soll. 

In diesem Exkurs ging es nicht darum, eine vollständige Theorie des guten 
Lebens zu skizzieren. Ein solcher Versuch würde an dieser Stelle den Rahmen 
sprengen. Es geht hier lediglich um die Feststellung, dass Werte, Wünsche und 
Ziele für das Wohl und damit die Interessen eines Menschen zwar von erhebli-
cher Bedeutung sind, mit diesen aber auf keinen Fall gleichgesetzt werden kön-
nen. Die Wünsche eines Menschen sind für sein Wohl und damit für seine In-
teressen von Bedeutung, wofür sich auch gute Gründe anführen lassen. Einige 
davon wurden oben dargelegt. Wir dürfen aber nicht aus den Augen verlieren, 
dass das Wohl des Betroffenen hier gewisser Weise die Brücke bildet, die Wün-
sche und Interessen miteinander verbindet. In Fällen, in denen nicht nachvoll-
ziehbar ist, inwiefern bestimmte Wünsche für das Wohl des Betroffenen von 
Bedeutung sein können, verlieren sie auch für seine Interessen jede Relevanz. 

Dieser eigentlich offensichtliche Punkt scheint gerade im Kontext der Dis-
kussion um überlebende Interessen immer wieder verloren zu gehen, etwa wenn 
Interessen als Entscheidungen behandelt werden, die so lange bestehen bleiben 
wie sie nicht in einem autonomen Akt zurückgenommen werden.275 Dieses Pro-
blem geht im Übrigen auf Feinberg zurück. Obwohl Feinberg (wie bereits dar-

274 Nozick 1974, S. 42.
275 Mehr dazu in 3.3.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


118

HEVELKE

gestellt) sehr klar macht, dass das Wohl der primäre Bezugspunkt seines Inter-
essenkonzeptes ist, scheint er dies in seiner Argumentation für die Existenz von 
überlebenden Interessen bei Toten doch immer wieder aus den Augen zu verlie-
ren. Im folgenden Teilkapitel 3.2 wird darauf näher eingegangen.

Zu guter Letzt ist an dieser Stelle noch sinnvoll, auf einen wichtigen Unter-
schied zwischen der Verwendung des Interessenbegriffes im Rahmen dieses drit-
ten Kapitels und den Ausführungen in 2.2.1 einzugehen. Dabei geht es vor allem 
um den Grad der Abstraktion. In 2.2.1 bezog sich der Interessenbegriff auf allge-
meine menschliche Bedürfnisse. Es ging um materielle und immaterielle Res-
sourcen, welche dem menschlichen Wohl typischerweise dienlich sind.276 Solan-
ge es um das Zusammenspiel von Interessen und deontologischen Rechten geht, 
ist die damit verbundene Standardisierung und Abstraktion vom Einzelfall auch 
unverzichtbar. Die Gründe dafür sind in 2.2.1 näher ausgeführt.

Gleichzeitig wird der Interessenbegriff aber auch auf den Einzelfall ange-
wendet. So geht es in der Debatte um die Existenz überlebender Interessen, 
die Gegenstand dieses dritten Kapitels ist, um das Wohl des einzelnen spezi-
fischen Individuums und die Faktoren, die für dieses von Bedeutung sind. Die 
Feststellung von Simester und von Hirsch, dass Interessen dem Wohl lediglich 
dienen, ohne es schlussendlich zu determinieren, trifft zwar weiterhin zu (so 
kann es sich durchaus erweisen, dass ein kurzfristiges Scheitern langfristig pri-
mär positive Konsequenzen hat), aber die spezifischen Interessen einer Person 
können sich durchaus von den Interessen einer anderen unterscheiden – etwa 
aufgrund stark unterschiedlicher Präferenzen. Die unmittelbareren, individua-
lisierten Interessen, um die es in diesem dritten Kapitel geht, sind also weit we-
niger standardisiert als die in 2.2.1 thematisierten typisch menschlichen Inter-
essen, welche vielfach durch deontologische Rechte geschützt werden und für 
deren normatives Gewicht von Bedeutung sind. 

3.2 Die Begründung der Existenz überlebender Interessen in 
Analogie zu den überlebenden Interessen von Toten

Ein verbreitetes Argument für die Existenz von überlebenden Interessen bei 
einwilligungsunfähigen Kranken zieht eine Parallele zu der Debatte um Schä-
den an und Rechte von Toten. Wenn Interessen den Tod des Betroffenen über-
dauern können, so das Argument, dann können sie auch dauerhafte Bewusstlo-
sigkeit und sonstige Einschränkungen der Einwilligungsfähigkeit überstehen.277 

276 Simester und von Hirsch 2011, S. 37.
277 „If interests can survive death, then a fortiori they can survive permanent unconsciousness, loss of 

personal identity, and less extensive departures from competence.“ Buchanan und Brock 1989, S. 
162–163.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


119

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

Eine erste Kritik dieses Begründungsansatzes wurde von Hawkins vorge-
bracht. Selbst wenn wir akzeptieren, dass Tote Interessen haben können, so ar-
gumentiert sie, wiegen diese Interessen doch sicherlich geringer als die Inte-
ressen von Lebenden. Um dies zu verdeutlichen, konstruiert sie das folgende 
Beispiel: 

„Suppose you have been given a generous sum of money by the charitable 
foundation you work for and tasked with using that money to benefit a single indi-
vidual. You are told you must choose between A and B. […] [Let us further stip-
ulate that] there are no strong moral reasons for preferring either candidate. But 
suppose we now change just one detail of the case: we add that A, unlike B, is dead. 
Now if A is chosen, someone will have to act on A’s behalf, using the money to sat-
isfy posthumous desires, but let us suppose this is not a problem. The posthumous 
benefit A would receive is still equivalent in degree to the benefit B would receive. 
Surely it would be preposterous to think that the two claims are still morally on a 
par. It seems obvious that B’s claim is not just a little greater but hugely so.“278

Selbst wenn wir die Existenz von überlebenden Interessen bei Toten akzep-
tieren, müssen diese Hawkins zufolge also als beträchtlich schwächer angesehen 
werden als die Interessen einer lebendigen Person. Wenn wir also eine Analogie 
zu den Interessen eines einwilligungsunfähigen Toten ziehen wollen, wäre dies 
immer noch keine Rechtfertigung für Dworkins These, derzufolge die überle-
benden Interessen eines einwilligungsunfähigen Kranken gegenüber den stär-
ker auf das Hier und Jetzt bezogenen Interessen überwiegen.279 

Es muss festgehalten werden, dass sich dieser Einwand nur gegen Positio-
nen richtet, die (wie Dworkins) die überlebenden Interessen als die eigentlich 
ausschlaggebenden ansehen. Diese Position lässt sich Hawkins zufolge nicht in 
Analogie zu den überlebenden Interessen von Toten begründen. Positionen, die 
lediglich dann auf die überlebenden Interessen zugreifen, wenn wir ausgehend 
vom Hier und Jetzt keine klaren Aussagen zum Patientenwohl machen können, 
sind von besagtem Einwand dagegen nicht betroffen. 

Zusätzlich sei festgehalten, dass es einen möglichen Ausweg aus Hawkins’ 
Einwand gibt. Wenn nämlich den Interessen von geistig stark eingeschränkten 
Menschen ein stark reduziertes Gewicht zugesprochen werden würde, könn-
ten die überlebenden Interessen weiterhin überwiegen. Hawkins zufolge wür-
de eine solche Position unseren diesbezüglichen Überzeugungen zu sehr wi-
dersprechen, um plausibel zu sein. „[W]e do not typically think that the life of a 
demented person counts less simply because she is demented, and we would not 
ordinarily allow her to be harmed so as to benefit someone else.“280 Viele von uns 
würden ihr an dieser Stelle sicherlich zustimmen. Allerdings wird diese Intui-
tion offenkundig nicht von allen geteilt. So findet sich etwa bei Buchanan eine 

278 Hawkins 2014, S. 517–518.
279 Dworkin 1994, S. 322. 
280 Hawkins 2014, S. 517–518.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


120

HEVELKE

genau entgegengesetzte Position, wenn auch nur in Bezug auf schwere Fälle wie 
etwa bei Alzheimer im Endstadium der Erkrankung. „The nature of the surviv-
ing being’s interests […] consist solely in the interest in avoiding pain and the in-
terest in having whatever fleeting, fragmentary, and unanticipated experiences of 
simple physical pleasure his or her damaged nervous system still allows. The cru-
cial point is that our obligations to such a being are at best quite limited because of 
the radically truncated character of its interests. In the case of those ’primitive’ spe-
cies of nonhuman animals who have such radically truncated interests, it is hard-
ly controversial to conclude that our obligation is simply the negative one of not in-
flicting suffering (or that at most we are obligated to give them pleasure if we can 
do so at little cost to ourselves and without compromising the interests of other be-
ings with more robust interests).“281 Die Tatsache, dass es sich hier nach wie vor 
um einen Menschen handelt, ist Buchanan zufolge nur in psychologischer Hin-
sicht relevant. Die stärkere Identifikation mit Mitgliedern der eigenen Spezi-
es mag dazu führen, dass diese stark verkürzten (truncated) Interessen schwer 
dementer Menschen ernster genommen werden als sie es eigentlich verdienen. 
Aber dies bedeutet nicht, dass eine entsprechende Pflicht bestünde.282 Buchan-
ans Argumentation öffnet die Tür zu einer Debatte, die hier zu weit vom Thema 
wegführen würde. An dieser Stelle muss der Hinweis reichen, dass dieser Aus-
weg aus Hawkins’ Einwand offenkundig nicht von allen als so völlig unplausibel 
angesehen wird wie sie es darstellt.

Ein zweiter Einwand gegen die Argumentation in Analogie zu den überle-
benden Interessen von Toten bewegt sich auf einer grundsätzlicheren Ebene. 
Dieser Einwand stellt die Frage, wie belastbar die Annahme der Existenz von 
überlebenden Interessen bei Toten ist. Die folgende Skizze der diesbezüglichen 
Auseinandersetzung stützt sich vor allem auf die Debatte zwischen Feinberg283 
und Partridge284, da eine umfassende Darstellung der diesbezüglichen Debat-
te an dieser Stelle ebenfalls den Rahmen sprengen würde.285 Es geht hier in ers-
ter Linie darum aufzuzeigen, dass es durchaus auch plausible Gründe gibt, an 
der Existenz von überlebenden Interessen bei Toten zu zweifeln. Wenn dies zu-
trifft, ist es aber kaum hilfreich, die Existenz von überlebenden Interessen bei 
einwilligungsunfähigen Kranken mit dem Vorhandensein von entsprechenden 
Interessen bei Toten begründen zu wollen. Schließlich haben solche Analogien 
nur wenig Überzeugungskraft, wenn auch bei der Überzeugung, auf die Bezug 

281 Buchanan 1988, S. 286.
282 „Our greater sense of identification with members of our own species, unbolstered by any arguments 

of principle, may even be sufficient to justify behaving differently toward human beings with trunca-
ted interests simply because they are human beings, if we choose to do so. But none of this shows that 
we have robust, positive obligations toward them.“ Buchanan 1988, S. 286.

283 Feinberg 1990, S. 73–80.
284 Partridge 1981.
285 Siehe dazu etwa Blaumer 2015, S. 106–128.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


121

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

genommen wird, guter Grund für ernstliche Zweifel hinsichtlich ihrer Richtig-
keit bestehen.

Das Argument der überlebenden Interessen von Toten konzentriert sich in 
erheblichem Maße auf die Frage, ob Interessen realisiert werden können, ohne 
dass der Betroffene sich dessen bewusst ist. Wenn es Interessen gibt – so der Ge-
danke –, deren Realisierung unabhängig davon ist, ob der Betroffene über den 
Zustand des Interessengegenstandes informiert ist, so können diese Interes-
sen auch über den Tod hinaus bestehen. Um diese Frage zu beantworten, greift 
Feinberg auf eine Unterscheidung zurück, die sich bei Ross in Bezug auf Wün-
sche findet.286 Er unterscheidet zwischen der Erfüllung von Wünschen (das Ge-
wünschte tritt ein) und der Befriedigung von Wünschen (der Betroffene erlebt 
die Befriedigung, die mit der Erfüllung von Wünschen einhergeht). Wünsche 
können demnach in Erfüllung gehen (want-fulfillment), ohne dass der Betroffe-
ne sich dessen bewusst ist. Nur die Befriedigung von Wünschen (want-satisfac-
tion) ist von dem Erleben des Betroffenen abhängig. 

Diese Unterscheidung wird auf den Interessenbegriff übertragen. Die Inte-
ressen Toter können demnach zwar nicht befriedigt werden, es ist aber weiter-
hin möglich, sie zu erfüllen. Damit könnten zumindest jene Interessen, die sich 
nicht auf das Erleben des Betroffenen (etwa das Schmerzempfinden) beziehen, 
über den Tod hinweg bestehen. 

Wenn die Wünsche des Betroffenen der zentrale Bezugspunkt des hier zur 
Anwendung kommenden Interessenbegriffes wären, wäre diese Argumentati-
on auch völlig schlüssig. Bei Feinberg ist der primäre Bezugspunkt des Interes-
senbegriffes aber das Wohl des Betroffenen, und nicht seine Wünsche. Damit 
reicht es nicht aus, darzustellen, dass Wünsche auch dann in Erfüllung gehen 
können, wenn dies keinerlei Auswirkungen auf den Betroffenen selbst hat. Es 
müsste dargestellt werden, dass die Realisierung dieser Wünsche für das Wohl 
des Betroffenen weiterhin von Bedeutung ist. Und dies ist bei Toten ausgespro-
chen schwierig. „[…] while it is true that interests are, or may be, fulfilled by ob-
jective events and circumstances, these objective conditions are ‘interests’ only in-
sofar as they matter to someone, take away the personal concern or ‘stake’, say by 
death, and what remain are mere pointless happenings and conditions, not ‘in-
terests’.“287 Zumindest wenn der Interessenbegriff in irgendeinem Zusammen-
hang mit dem aktuellen Wohl des Betroffenen stehen soll, ist es unabdingbar, 
dass ein nach wie vor denkendes oder zumindest fühlendes Wesen als Interes-
senträger zur Verfügung steht. Ein „Interesse“, das dem Interessenträger nichts 
bedeutet und auch nichts bedeuten kann und seine aktuelle Existenz auch sonst 
in keiner Weise berühren kann, ist kein Interesse im Feinbergschen Sinne. Hier 
liegt das eigentliche Problem der Interessenzuschreibung bei Toten. Sie haben 

286 Feinberg 1977, S. 302; Ross 1939, S. 300.
287 Partridge 1981, S. 247.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


122

HEVELKE

kein Leben mehr, das positiv oder negativ beeinflusst werden könnte. Daran än-
dert im Übrigen auch die Feststellung nichts, dass es in der Natur menschlicher 
Interessen liegt, sich auch auf Zukünftiges beziehen zu können.288 Damit eine 
Person zum Zeitpunkt X in ihren Interessen geschädigt werden kann, muss sie 
zu diesem Zeitpunkt in irgendeiner Form beeinträchtigt werden können. Und 
genau dies ist bei einem Toten nicht der Fall: „A necessary condition of the con-
cepts of ‘harm‘ and ‘interest‘, as explicated above, is the capacity of the ‘person‘ to 
be affected (i.e., ‚… he stands to gain or lose depending…‘). But can that which 
is incapable of ‘gaining‘ or ‘losing‘ stand in the relationship described above? Yet 
such is precisely the circumstance of the dead. After death, no events can alter a 
moment of a person’s life. Nothing remains to be affected.“289 Die Interessen einer 
lebenden Person können sich demnach zwar auf die Zeit nach ihrem Tod be-
ziehen, sie können den Tod aber nicht in dem Sinne überleben, dass sie dem Be-
troffenen als Totem immer noch zuzurechnen sind.290 

Ein möglicher Einwand gegen diese Kritik ist das Argument der effektlo-
sen Schädigung: Feinberg geht dabei von einem Beispiel aus, in dem eine Per-
son verleumdet wird, der Betroffene es aber aufgrund räumlicher Distanz nie-
mals mitbekommen wird, und in dem sein Leben auch niemals von den Lügen 
und ihren Konsequenzen beeinflusst werden wird. Die Verleumdung wäre laut 
Feinberg nichtsdestotrotz als Schädigung anzusehen – als Verletzung des Inte-
resses an einem guten Ruf. Dieses Interesse besteht Feinberg zufolge unabhän-
gig von möglichen verletzten Gefühlen und sonstigen Faktoren. „I have an in-
terest, so I believe, in having a good reputation as such, in addition to my interest 
in avoiding hurt feelings, embarrassment, and economic injury. And that interest 
can be seriously harmed without my ever learning of it.“291 Nun stellt sich die Fra-
ge, inwiefern sich dieser Fall von einer Verleumdung von Toten unterscheidet. 
Wie unterscheidet sich der Fall, in dem jemand kurz vor seinem Tod als Ehebre-
cher und Plagiator verleumdet wird, von dem Fall, in dem die Verleumdung erst 
unmittelbar danach stattfindet? Gehen wir dabei davon aus, dass der Betroffene 
auch im ersten Fall zu Lebzeiten in keiner Weise von der Verleumdung beein-
flusst wird. Feinberg stellt sich auf den Standpunkt, dass es zwischen diesen bei-
den Fällen keinen relevanten Unterschied gebe. Mit diesem Fazit hat Feinberg 
wohl auch recht. Wenn es bei Lebenden Schädigungen geben kann, die den Be-
troffenen und sein Leben in keiner Weise berühren, dann ist nicht einzusehen, 
warum es keine entsprechenden Schädigungen bei Toten geben kann.

288 „Because the objects of a person’s interests are usually wanted or aimed at events that occur outside of 
his immediate experience and at some future time, the area of a person’s good or harm is necessarily 
wider than his subjective experience and longer than his biological life“. Feinberg 1977, S. 305.

289 Partridge 1981, S. 248–249.
290 Dieser Punkt wird in 3.6 weiter verfolgt.
291 Feinberg 1977, S. 306.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


123

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

Nun bezweifelt Partridge, ob jemand wirklich durch eine Verleumdung ge-
schädigt werden kann, ohne dass das geringste Risiko besteht, dass dies auf sein 
Leben irgendwelchen Einfluss haben könnte. Wenn der Betroffene gegenüber 
seinen Kollegen und Freunden verleumdet wird, ist dies zweifellos schädigend, 
gleichzeitig ist die Wahrscheinlichkeit gering, dass dies auf ihn keinerlei Aus-
wirkungen haben wird. Wenn die Verleumdung aber gegenüber einer Gruppe 
Ureinwohner in Borneo geschieht, ist zwar plausibel, dass der Betroffene nie et-
was davon mitbekommen oder davon beeinflusst werden wird, dafür erscheint 
das Vorliegen einer Schädigung sehr viel fragwürdiger: „The alleged harm would 
seem to fade with the likelihood of feedback and, significantly, to the degree that 
the ‘victim‘ is an identifiable person to those who deride him.“292 Sobald wir also 
die konkreten Bedingungen betrachten, unter denen das Leben einer (lebendi-
gen) Person von Verleumdungen, die über sie verbreitet wurden, auch wirklich 
völlig unbeeinflusst bleiben dürfte, wird die Intuition, dass sie geschädigt wur-
de, sehr viel schwächer. Dementsprechend zieht Partridge das Fazit, dass man 
auch bei lebenden Personen nicht von der Existenz völlig effektloser Schädigun-
gen ausgehen kann.293

Feinberg selbst ändert seine diesbezügliche Position im Anschluss an Par-
tridges Kritik. In seinem späteren Werk „Harm to others“ nimmt er die Positi-
on ein, dass überlebende Interessen doch nicht dem aktuellen Toten zuzurech-
nen sind, sondern der früheren, noch lebenden Person.294 Die ist zwar nicht 
mehr am Leben, zumindest ein Teil ihrer Interessen kann Feinberg zufolge aber 
noch weiterhin erfüllt, wenn auch nicht befriedigt werden.295 Dieser Ausweg ist 
allerdings ebenfalls nicht unproblematisch, da Feinberg hier eine rückwärtsge-
wandte Kausalität („backward causation“) zu konstruieren scheint.296 Ein Ereig-
nis, das nach dem Tod des Betroffenen liegt, müsste ihn vor seinem Tod verletzt 
haben können. Feinberg versucht diesem Einwand zuvorzukommen, indem er 
sich auf den Standpunkt stellt, dass die Tatsache, dass eine zukünftige Handlung 
seine Interessen nach seinem Tod durchkreuzen wird, den Betroffenen noch 
zu Lebzeiten schädigt. „It does not suddenly ’become true’ that the antemortem 
Smith was harmed. Rather, it becomes apparent to us for the first time that it was 
true all along – that from the time Smith invested enough in his cause to make 
it one of his interests, he was playing a losing game.“297 Wie Callahan aber sehr 
überzeugend darlegt, hätte dies hochgradig unplausible Implikationen. Wenn 
X nämlich noch zu Lebzeiten durch die zukünftige Handlung von Z geschädigt 
werden kann, dann muss Z für diese Schädigung schon verantwortlich sein, be-

292 Partridge 1981, S. 251.
293 Partridge 1981, S. 251–252.
294 Feinberg 1990, S. 83.
295 Feinberg 1990, S. 83.
296 Callahan 1987, S. 345.
297 Feinberg 1990, S. 91.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


124

HEVELKE

vor er irgendetwas getan hat. Feinberg scheint damit auf eine Form der Präde-
terminationslehre festgelegt zu sein. „[W]hat now shall we say of a person who 
will later perform an action productive of posthumous harm? It seems that we 
must say that he is, long before doing something, already responsible for placing 
the antemortem Smith or A in a harmed state. Even worse, it can surely turn out 
on this view that our would-be agent is responsible for harming another even be-
fore he is born, just as long as it is now true that he will perform the act. For those 
of us who do not ascribe to some doctrine of original sin, this is a difficult implica-
tion to swallow.“298 Die These der Existenz von überlebenden Interessen von To-
ten ist so also nicht zu retten. 

Diese Zweifel an der Existenz überlebender Interessen von Toten führen 
im Übrigen nicht dazu, dass Fragen des Umgangs mit dem Andenken oder den 
letzten Willen von Toten ethisch irrelevant würden, was in der Tat wenig plau-
sibel wäre. Natürlich ist es nicht annehmbar, den Ruf eines Menschen posthum 
mit Verleumdungen zu beschmutzen oder sein Testament zu ignorieren, und 
es mag gute Gründe geben, dies auch gesetzlich zu verankern. Es bedeutet le-
diglich, dass diese Verwerflichkeit nicht mit den Interessen des Toten zu be-
gründen ist. Dafür stehen andere Begründungen zur Verfügung – etwa über 
die prinzipielle Verwerflichkeit von Lügen und Geschichtsfälschungen, die Auf-
rechterhaltung in sich wertvoller moralischer Institutionen299 oder über das In-
teresse der aktuell Lebenden an besagten Institutionen.300 

Solange solche durchaus überzeugenden Gründe für Zweifel an der Exis-
tenz überlebender Interessen von Toten bestehen, stellen diese keine solide Ba-
sis für die Rechtfertigung der Existenz von überlebenden Interessen bei einwil-
ligungsunfähigen Kranken dar. Dieser erste verbreitete Rechtfertigungsansatz 
für die Existenz von überlebenden Interessen bei einwilligungsunfähigen Kran-
ken fällt damit aus.

3.3 Unterschiede zur Interessenzuschreibung bei gesunden 
Erwachsenen

Eine grundsätzliche Schwäche der These einer Existenz überlebender Interessen 
liegt darin, dass sie im grundsätzlichen Widerspruch zu unserer Praxis der Zu-
schreibung von Interessen bei einwilligungsfähigen Personen zu stehen scheint. 
Obwohl Wünsche, Ziele und Werte vielfach klar in die Zukunft gerichtet sind, 
haben sie normalerweise nur so lange Einfluss auf die Interessen des Betroffe-
nen wie sie für sein Denken, Fühlen und Wollen Bedeutung haben (sei es di-

298 Callahan 1987, S. 345.
299 Blaumer 2015, S. 110–112. 
300 Siehe etwa Partridge 1981, S. 243–264.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


125

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

rekt oder indirekt301) oder absehbar ist, dass sie diese Bedeutung zurückerlangen 
könnten.302 Parfit hat dies an einem sehr eindrücklichen Beispiel festgemacht: 
„When I was young, I most wanted to be a poet […]. Now that I am older, I have 
lost this desire […]. Does my past desire give me a reason to try to write poems 
now, […] because this was what I most wanted for so many years[?] […] Most of 
us would find this claim hard to believe.“303 Dieser Punkt wird auch von vielen 
Verfechtern der Existenz überlebender Interessen zugestanden, so etwa von Da-
vis: „Normally, such an interest would cease to exist when the interest holder cea-
ses to care about the object.“304 

Wenn ein früheres Ziel eines Menschen mit seinem aktuellen und abseh-
baren zukünftigen Wollen in keiner Verbindung mehr steht, scheint es für das 
Wohl des Betroffenen also für gewöhnlich auch dann jede Bedeutung zu verlie-
ren, wenn es einmal einen starken Zukunftsbezug hatte. 

Dies bedeutet nicht, dass das Patientenwohl rein subjektivistisch zu bestim-
men wäre. Wie in 3.1 bereits angesprochen, kommt eine überzeugende Theorie 
des individuellen Wohls um eine kritische Hinterfragung der Wünsche des Be-
troffenen nicht herum. Bei einer solchen kritischen Hinterfragung spielen die 
sonstige Wünsche, Einstellungen und Überzeugungen des Betroffenen zweifel-
los eine ebenso wichtige Rolle wie absehbare zukünftige Bedürfnisse und Wün-
sche. Wenn aktuelle Wünsche etwa mit anderen, langfristig wichtigeren Wün-
schen oder zentraleren Werten des Betroffenen in Konflikt geraten, ist dies ein 
Grund, sie als selbstschädigend zu betrachten. Des Weiteren besteht die Not-
wendigkeit einer solchen kritischen Hinterfragung natürlich auch in Bezug auf 
eine Abkehr von bestimmten Wünschen. So kann die Abkehr von bestimmten 
Wünschen etwa absehbarerweise nur vorübergehender Natur sein, etwa wenn 
jemand im akuten Liebeskummer das Interesse an seiner beruflichen Zukunft 
vorübergehend verliert. In einem solchen Fall behält besagter Wunsch seine Be-
deutung für das langfristige Wohl durchaus. Darüber hinaus kann ein eigent-
lich dauerhaft abgelegter Wunsch für die Erfüllung eines nach wie vor beste-
henden, übergeordneten Wunsches/Bedürfnisses weiterhin notwendig sein. In 
einem solchen Fall kann dieser (frühere) Wunsch durchaus eine erhebliche Be-
deutung für das Wohl des Betroffenen behalten, auch wenn diese Bedeutung 
rein instrumentell ist. All dies soll an dieser Stelle nicht bezweifelt werden. Hier 
geht es lediglich um die Beobachtung, dass es bei gesunden Erwachsenen zu-
mindest sehr ungewöhnlich wäre, bei der Beurteilung ihrer Interessen vergan-
genen Wünschen und Werten eine eigene Bedeutung zuzusprechen, wenn diese 

301 Ein Beispiel dafür wären notwendige Mittel für einen erwünschten Zweck – so etwa das mühsame 
Lernen als Mittel zum Zweck des erwünschten Bestehens einer Abschlussprüfung. 

302 In den folgenden Ausführungen wird grundsätzlich davon ausgegangen, dass Letzteres nicht der 
Fall ist.

303 Parfit 1984, S. 157.
304 Davis 2006, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


126

HEVELKE

für das aktuelle Wollen und Urteilen des Betroffenen keinerlei (direkte oder in-
strumentelle) Rolle mehr spielen und dies voraussichtlich auch nie wieder tun 
werden. Das gilt unabhängig davon, wie stark der Zukunftsbezug dieser Wün-
sche einmal war. 

Dieser Bedeutungsverlust von Wünschen und Zielen, die in dieser Form 
rein in der Vergangenheit liegen, scheint des Weiteren auch nicht graduell zu 
sein. Der frühere Wunsch, Dichter zu werden, hat für Parfits Wohl im Vergleich 
zu aktuellen Wünschen nicht lediglich graduell an Bedeutung verloren. Sobald 
Parfit den Wunsch, Dichter zu werden, wirklich in keiner Weise mehr hegt (und 
diese Änderung seiner Präferenzen und Werte stabil ist und auch nicht mit sei-
nen sonstigen Bedürfnissen in Konflikt steht etc.), scheint eine mögliche Er-
füllung dieses früheren Zieles zu seinem Wohl überhaupt nicht mehr beizutra-
gen.305 

Für Gegner der Institution der Patientenverfügung und des mutmaßlichen 
Willens wie Dresser kann an dieser Stelle bereits ein Schlussstrich gezogen wer-
den. Wenn ein Wunsch, Ziel oder persönlicher Wert für den Betroffenen dau-
erhaft keine Bedeutung mehr hat, so wird er auch für sein Wohl irrelevant. Dies 
gilt auch für jene Wünsche, die in Patientenverfügungen zum Ausdruck kom-
men. 

Die These der Existenz überlebender Interessen ist also zumindest rechtfer-
tigungsbedürftig. Dabei mag es verschiedene Stoßrichtungen geben. Zum einen 
kann versucht werden, darzustellen, dass unsere alltägliche Praxis der Zuschrei-
bung von Interessen bei genauerem Hinsehen gar nicht im Widerspruch zu der 
Existenz überlebender Interessen steht. Zum anderen lässt sich die Position ein-
nehmen, dass die These der Existenz überlebender Interessen zwar in der Tat 
in einem gewissen Widerspruch zu unserer sonstigen Praxis der Zuschreibung 
von Interessen steht, sich aber Gründe aufzeigen lassen, welche diesen Gegen-
satz rechtfertigen können.

Ein Ansatz, der in die erste Kategorie fällt, geht von der These aus, dass man 
bei der Beurteilung des individuellen Wohls immer auch das Leben des Betrof-
fenen als Ganzes vor Augen haben müsse. Eine Position dieser Art findet sich 
etwa bei Dworkin. Im Zentrum seiner Begründung für diese Position steht der 
Begriff der Stimmigkeit: „Wir halten es für wichtig, daß unser Leben nicht nur 
eine Vielzahl richtiger Erfahrungen, Leistungen und Beziehungen umfaßt, son-
dern daß es darüber hinaus eine bestimmte Struktur besitzt, die eine kohären-
te Strategie der Wahl zwischen all diesen Möglichkeiten widerspiegelt – das heißt 
für manche Menschen, daß ihrem Leben eine durchgängige Orientierung an ei-
nem bestimmten Ideal von Charakter oder Leistung zugrunde liegen soll, die es als 
Ganzes wie eine zusammenhängende Geschichte ausdrückt und illustriert. […] 

305 Hawkins 2014, S. 516.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


127

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

Wir bewundern Menschen, die konsequent tun, was sie für richtig halten, auch 
wenn es keineswegs das ist, was wir für richtig halten.“306 

Diese Forderung nach Stimmigkeit bezieht sich des Weiteren nicht nur 
auf die aktuellen und absehbaren zukünftigen Überzeugungen und Werte ei-
nes Menschen, die für sein Wohl ohne Frage von Bedeutung sind. Das Leben 
– auch das Leben eines Demenzkranken – darf Dworkin zufolge nicht nur aus 
vorwärts gerichteter Perspektive betrachtet werden.307 Das Leben des Betroffe-
nen ist ein zusammenhängendes Kontinuum, wir müssen es als Ganzes „und 
nicht nur sein trau riges Endstadium“ betrachten.308 Dworkin zufolge müssen wir 
„die Zukunftsmöglichkeiten unter dem Gesichtspunkt ab[-wägen], wie sie auf den 
Charakter des Ganzen zu rückwirken.“309

Damit können die auf Werte bezogenen Interessen einer Person auch auf 
früheren Überzeugungen basieren, die für das aktuelle Denken und Wollen des 
Betroffenen (soweit dies absehbar ist) nie wieder von Bedeutung sein werden. 
Dies bedeutet zuerst einmal, dass der Betroffene besagte auf persönliche Werte 
bezogene Interessen nicht einfach verliert, wenn er sie vergisst. Dworkin kann 
auf diese Weise auch einem schwer dementen Patienten noch Interessen zuspre-
chen, die auf seinen früheren Werten und Lebenszielen basieren. 

Dworkins Rechtfertigung für die Existenz überlebender Interessen (wobei 
er selbst diesen Begriff nicht verwendet) basiert in diesem Zusammenhang also 
auf zwei Elementen: Zum einen darf der Fokus bei der Beantwortung der Frage, 
ob eine Entscheidung dem Wohl eines Menschen dient, ihm zufolge nicht nur 
auf ihren Auswirkungen für die Gegenwart und Zukunft des Betroffenen liegen. 
Vielmehr müssen immer auch die Auswirkungen für den Gesamtcharakter sei-
nes Lebens im Blick behalten werden. Zum anderen ist Dworkin zufolge eine 
Stimmigkeit zwischen Lebensführung und Werten für besagten Gesamtcharak-
ter des Lebens von erheblicher Bedeutung. Diese beiden Elemente werden in 
dem Sinne miteinander verbunden, dass die aktuelle Lebensführung auch mit 
früheren, dauerhaft abgelegten Werten des Betroffenen vereinbar sein müsse.

Nun kann man Dworkin sicher zustimmen, dass eine Kohärenz zwischen 
Werten und Lebensführung für ein gelungenes Leben wichtig ist – und dies 
nicht nur im Sinne einer Momentaufnahme, sondern auch in Bezug auf den 
Gesamtcharakter des Lebens. Es ist tragisch, wenn ein Mensch auf sein Leben 
zurückblickt und erkennen muss, dass es seinen Vorstellungen eines guten Le-
bens in keiner Weise gerecht wird. Aber ist eine solche Stimmigkeit des Ge-
samtcharakters eines Lebens auch dann von Bedeutung, wenn sie dem Betrof-
fenen nichts bedeutet? Das scheint zu implizieren, dass es in irgendeiner Form 
defizitär wäre, wenn ein Mensch im Laufe seines Lebens seine Werte in Bezug 

306 Dworkin 1994, S. 283–284.
307 Dworkin 1994, S. 319.
308 Dworkin 1994, S. 320.
309 Dworkin 1994, S. 320.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


128

HEVELKE

auf die Fragen sinnvoller oder wertvoller Tätigkeit mehrmals grundlegend revi-
diert. Und zumindest in Bezug auf geistig gesunde Erwachsene wirkt eine sol-
che Position wenig überzeugend. Wenn ein früherer langjähriger Hippie und 
Weltenbummler doch sesshaft wird und einen „spießigen“ Lebensstil pflegt, den 
er einst radikal abgelehnt hätte, so würden wir diesen durch Wertewandel be-
dingten Bruch in der Biographie des Betroffenen kaum an sich als prima-fa-
cie-Übel ansehen. Ganz im Gegenteil scheint die Frage, ob es tragisch ist, wenn 
man ein zentrales Ideal seines Lebens irgendwann zu hinterfragen beginnt, um 
sich dann ganz von ihm abzuwenden, von ganz anderen Fragen abzuhängen, 
so etwa der moralischen Bewertung des jeweiligen Ideals. Wenn ein durch und 
durch altruistischer Mensch sich irgendwann verbittert und enttäuscht gegen 
die Menschen wendet, denen er einst helfen wollte, ist dies zweifellos tragisch. 
Wenn dagegen ein Mitarbeiter des Staatssicherheitsdienstes der DDR irgend-
wann anfing, das System zu hinterfragen, so erscheint diese Entwicklung doch 
eigentlich eher als begrüßenswert. Der reinen Stimmigkeit des Lebens als Gan-
zes scheint dabei erst einmal kein intrinsischer moralischer Wert zuzukommen. 
Die These, dass man bei der Beurteilung der Interessen eines Menschen immer 
den Charakter des Lebens als Ganzes im Blick haben müsse und dabei auch eine 
Stimmigkeit in Bezug auf frühere Werte eine Rolle spielt, ist also keine selbst-
evidente Wahrheit. In unserer Alltagspraxis der Zuschreibung von Interessen 
scheint es jedenfalls kaum eine Rolle zu spielen. Wenn ein Freund einen in ei-
ner schwierigen Entscheidungssituation um Rat bittet, sollte eine ernst gemein-
te Antwort sicher nicht primär auf früheren Werten des Freundes basieren, wel-
che dieser dauerhaft abgelegt zu haben scheint.310

Nun kann man Dworkins Forderung nach einer transtemporalen Stimmig-
keit auch so verstehen, dass Änderungen zentraler, lebensbestimmender Wer-
te zur „richtigen“ Lebensart zwar kein Übel an sich sind, es aber auf jeden Fall 
defizitär ist, wenn sie sich vor dem Hintergrund der sonstigen Überzeugungen 
des Betroffenen nicht begründen lassen.311 Auch hinter scheinbar radikalen Ver-
änderungen der Werte eines Menschen stehen für gewöhnlich theoretische und 
praktische Gründe, und dies ist wohl auch wünschenswert. Es wird dem Sinnes-
wandel des ehemaligen Stasi-Mitarbeiters kaum gerecht, wenn wir ihn als zufäl-
liges Ereignis auffassen. Der Betroffene wird Gründe für diesen Wandel haben 
und diese werden auf seinen sonstigen (und bereits bestehenden) Wünschen 
und Überzeugungen basieren. Vor diesem Hintergrund stellt sich der Bruch als 
erheblich weniger radikal dar als er auf den ersten Blick wirkt. 

Wenn ein einwilligungsfähiger Erwachsener seine zentralen Werte zur 
grundsätzlichen Ausrichtung seines Lebens dagegen ohne jeden Grund funda-

310 Zweifellos mag es zum Teil durchaus gute moralische Gründe geben, die früheren Werte eines 
Menschen seinen aktuellen vorzuziehen – etwa im Falle unseres ehemaligen Altruisten. Dabei 
geht es aber nicht mehr um ein Ideal der Stimmigkeit.

311 Nida-Rümelin 2001, S. 159.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


129

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

mental änderte, würden wir einen solchen radikalen Bruch zweifellos als stark 
erratisch und irrational wahrnehmen. Insofern wäre ein wirklich radikaler – 
also vor dem Hintergrund der im Vorfeld bestehenden sonstigen Wünsche und 
Werte nicht begründbarer – Bruch in den zentralen, die Richtung des Lebens 
bestimmenden Werten einer Person in der Tat defizitär.312 

Aber welche Bedeutung hat dieser defizitäre Charakter eines solchen wirk-
lich radikalen Bruchs in den Wertüberzeugungen eines Menschen für die Fest-
stellung seines Wohls? Zuerst einmal wäre besagtes Defizit vermutlich ein 
Grund, die Stabilität des Wertewandels infrage zu stellen. Der erratische Cha-
rakter eines unbegründeten Wandels grundlegender Werte mag plausible Zwei-
fel hervorrufen, ob dieser Wandel dauerhafter Natur sein wird. Und wenn wir 
gute Gründe hätten zu vermuten, dass der Wertewandel nur vorübergehender 
Natur sein wird, so könnten die betroffenen früheren Werte der jeweiligen Per-
son selbstverständlich ihre Bedeutung für ihr Wohl behalten. Wie bereits mehr-
fach festgehalten, können frühere Wünsche und Werte, von denen absehbar ist, 
dass sie wiederkehren werden, ihre Bedeutung für ihr Wohl auf jeden Fall be-
halten. Da es hier aber vor allem darum geht, eine Parallele zu dauerhaft ein-
willigungsunfähigen Patienten zu ziehen, können wir diesen Aspekt getrost ig-
norieren.

Wie sieht es also mit ehemals zentralen Überzeugungen aus, die eine Person 
ohne gute Gründe, aber vermutlich dauerhaft hinter sich gelassen hat? Es ist et-
was schwer, Szenarien zu konstruieren, in denen dies der Fall ist. Aber zumin-
dest im Zusammenhang mit Kopfverletzungen oder neurologischen Eingriffen 
ist so etwas durchaus denkbar. Der Sinneswandel wäre in einem solchen Fall 
zwar medizinisch erklärbar, aber immer noch erratisch und nicht nachvollzieh-
bar. Aber welche Schlüsse sind daraus zu ziehen?

In einer derartigen Situation wäre man vermutlich geneigt, die radikale und 
nicht nachvollziehbare Veränderung von zentralen Vorstellungen eines guten 
Lebens als stark defizitär anzusehen. Wenn eine Person, die Kinder liebte und 
das Gründen einer Familie als zentrales sinnstiftendes Element des Lebens an-
sah, nach einer Kopfverletzung jedes Interesse an Familie und Kindern verliert, 
ist dies ein Grund für Bedauern – und das besonders, aber vermutlich nicht 
nur, wenn er bereits eine Familie gegründet hat und diese nur noch als Belas-
tung wahrnimmt. In diesem Sinne kann der Gesamtstimmigkeit des Lebens in 
der Tat eine normative Bedeutung für die Beurteilung des Lebens eines Men-
schen zugesprochen werden.

Für eine Verteidigung der These der Existenz überlebender Interessen reicht 
dies aber nicht aus. Schließlich geht es an dieser Stelle nicht um die Beantwor-
tung der Frage, ob der Betroffene ein gutes/wünschenswertes Leben hat. Es geht 
nicht um eine bloße Beurteilung des Zustands. Vielmehr geht es hier um Urtei-

312 Für diesen Ansatz bin ich Prof. Nida-Rümelin zu Dank verpflichtet.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


130

HEVELKE

le über noch anstehende Entscheidungen und die Frage, welches weitere Vor-
gehen am ehesten seinem Wohl dienen würde. Und bei der Beantwortung die-
ser zweiten Frage scheinen die hier skizzierten Überlegungen kaum hilfreich zu 
sein. Es ist eine Sache, festzustellen, dass der Fall der ehemals stark familienbe-
zogenen Person tragisch ist. Es ist eine sehr andere, davon auszugehen, dass das 
Gründen einer Familie weiterhin ihrem Wohl dienen würde – unabhängig da-
von, dass sie Kinder (dauerhaft) nicht mehr mag und dem Gründen einer Fami-
lie auch (soweit wir wissen) nie wieder einen Wert zumessen wird. Diese zweite 
Schlussfolgerung erscheint hochgradig unplausibel und lässt sich auf Grundla-
ge der hier skizzierten Überlegungen auch nicht rechtfertigen. 

Es gibt gute Gründe, einen wirklich radikalen Bruch in den Werten eines 
Menschen als tragisch anzusehen – nicht nur für den Betroffenen selbst, son-
dern auch für sein Umfeld, das in Bezug auf den Betroffenen und seine Per-
sönlichkeit vor einem Rätsel stehen wird. Diese Tragik wird aber nicht redu-
ziert, wenn wir bei Urteilen darüber, welches weitere Vorgehen für ihn das beste 
wäre, so tun, als wären die Werte und Präferenzen des Betroffenen unverän-
dert geblieben. Wir tun der Person, die ihre Kinderliebe und Familienbezogen-
heit (soweit wir dies absehen können) dauerhaft verloren hat, keinen Gefallen, 
wenn wir sie dennoch überreden, Kinder zu bekommen. Bei geistig gesunden 
Erwachsenen würde man also nicht davon ausgehen, dass man bei der Beur-
teilung ihrer Interessen immer den Charakter des Lebens als Ganzes im Blick 
haben müsse und dass dabei auch eine Stimmigkeit in Bezug auf frühere Wer-
te eine Rolle spielt, die sie dauerhaft abgelegt haben. Insofern stellt sich die Fra-
ge, weshalb besagte Gesamtstimmigkeit bei der Beurteilung der Interessen von 
Einwilligungsunfähigen im Gegensatz dazu von zentraler Bedeutung sein soll. 

Unsere alltägliche Praxis der Zuschreibung von Interessen scheint also auch 
bei genauerem Hinsehen im Widerspruch zu der These der Existenz überleben-
der Interessen zu stehen. Wir würden bei Einschätzungen der aktuellen und zu-
künftigen Interessen eines geistig gesunden Erwachsenen keine vergangenen 
Wünsche, Ziele und Werte des Betroffenen heranziehen; es sei denn, wir gehen 
davon aus, dass sie für sein Denken und Wollen wieder an Bedeutung gewinnen 
werden (sei es direkt oder indirekt). Sobald Wünsche, Ziele und Werte für das 
Denken und Fühlen des Betroffenen dauerhaft irrelevant geworden sind, verlie-
ren sie (außer im Rahmen einer reinen Zustandsbewertung) auch ihre Bedeu-
tung für sein Wohl. Insbesondere Davis gesteht dies auch explizit ein.313 

Damit bleibt Befürwortern der Existenz von überlebenden Interessen der 
Versuch, zu begründen, weshalb die vergangenen Wünsche, Ziele und Wer-
te bei einwilligungsunfähigen Patienten grundsätzlich anders behandelt wer-

313 „’Investment interests’ […] are created when a person invests effort and concern in something – for 
example, affirming and living in accord with a conception of personal dignity that requires indepen-
dence and activity – and cease to exist when he or she ceases to care about that thing.“ Davis 2009, S. 
368.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


131

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

den sollen als bei voll einwilligungsfähigen. Bei dem durchschnittlichen geis-
tig gesunden Erwachsenen begründet die bloße Tatsache, dass X früher einmal 
ein zentraler Wunsch oder persönlicher Wert des Betroffenen war, allein noch 
keine Relevanz für seine aktuellen Interessen. Ein früherer Wunsch, Ziel oder 
Wert muss auch für das aktuelle oder absehbare zukünftige Denken, Wollen 
und Wahrnehmen des Betroffenen in irgendeiner Form eine (positive) Rolle 
spielen, um seinem Wohl dienlich sein zu können. Diese Bedeutung mag rein 
instrumentell sein, etwa wenn die Erfüllung eines längst vergessenen Wunsches 
einem nach wie vor bestehenden Wunsch weiterhin dienlich ist. Aber wenn die 
Erfüllung eines früheren Wunsches oder Wertes in Anbetracht der aktuellen 
(und absehbaren zukünftigen) Wünsche, Werte und Bedürfnissen des Betroffe-
nen in keiner Weise wünschenswert erscheint, ist es normalerweise kaum nach-
vollziehbar, dass dieser frühere Wusch oder Wert bei der aktuellen Beurteilung 
der Interessen des Betroffenen weiterhin herangezogen werden sollte. Natür-
lich ist denkbar, dass hier ein Unterschied zwischen einwilligungsfähigen Per-
sonen und einwilligungsunfähigen besteht. Vielleicht gibt es gute Gründe für 
die Annahme, dass frühere zentrale Wünsche und Werte bei einwilligungsun-
fähigen Menschen auch dann noch ihre Bedeutung für das Wohl erhalten kön-
nen, wenn sie für das aktuelle und absehbare zukünftige Denken und Wollen 
des Betroffenen völlig irrelevant geworden sind. Dies wäre aber begründungs-
bedürftig.

Eine verbreitete Argumentation liegt in diesem Zusammenhang darin, dass 
man zwischen zwei Arten und Weisen unterscheiden müsse, auf die ein Wunsch, 
Ziel oder Wert für den Betroffenen an Bedeutung verlieren kann. Zum einen 
kann es passieren, dass den Betroffenen sein früherer Wunsch nicht mehr inte-
ressiert, etwa weil er seine Aufmerksamkeit anderen Dingen zuwendet. Wenn 
dies der Fall ist, verliert der frühere Wunsch dieser Position zufolge in der Tat 
jede moralische Relevanz. Zum anderen kann der Grund, weshalb einem seine 
früheren Wünsche nichts mehr bedeuten, auch der sein, dass man bestimmte 
dafür notwendige kognitive Fähigkeiten verloren hat. Wenn Letzteres der Fall 
ist – so wird argumentiert –, können die früheren Ziele für das Wohl des Be-
troffenen sehr wohl noch relevant sein. Eine solche Position findet sich unter 
anderem bei Davis: „A surviving interest – if there are any – is an investment in-
terest that requires a certain psychological capacity to create, which the holder ne-
ver renounced, and which survives a loss of the capacity to care about it.“314 Da-
mit stellt sich aber die Frage, wieso zwischen „X interessiert sich dauerhaft nicht 
mehr für seinen früheren Wunsch“ und „Y hat dauerhaft die Fähigkeit verloren, 
sich für seinen früheren Wunsch zu interessieren“ ein so grundsätzlicher Unter-
schied bestehen soll. Gleiches gilt für frühere Ziele oder zentrale Werte.

314 Davis 2009, S. 368.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


132

HEVELKE

Dworkin erklärt dies durch das Element der Selbstbestimmung. Wenn ein 
voll zurechnungsfähiger Patient eine Entscheidung trifft, die früheren Werten 
bzw. moralischen Überzeugungen zuwiderläuft, so hebt die aktuelle Entschei-
dung „seine ursprüngliche Überzeugung auf, weil sie einen neuerlichen Akt der 
Ausübung seines Selbstbestimmungsrechtes“315 darstellt. Frühere, nicht mehr ak-
tuelle Werte des Betroffenen scheinen nach Dworkin ihre Relevanz für die ak-
tuellen Interessen einer voll zurechnungsfähigen Person also nicht bereits des-
halb zu verlieren, weil sie für das Denken und Fühlen des Betroffenen keine 
Bedeutung mehr haben. Vielmehr müssen sie durch einen Akt der Ausübung 
seines Selbstbestimmungsrechtes aufgehoben werden. Aus dieser Sicht gibt es kei-
ne Diskrepanz zwischen einwilligungsfähigen und nicht einwilligungsfähigen 
Patienten. In beiden Fällen basieren die wertebezogenen Interessen schlicht auf 
den letzten, noch nicht aufgehobenen Werten des Betroffenen.

Diese Vorstellung, dass Werte/moralische Überzeugungen so lange die In-
teressen des Betroffenen bestimmen, bis sie in einem selbstbestimmten Akt re-
vidiert werden, ist allerdings nicht unproblematisch: Die moralischen Überzeu-
gungen eines Menschen haben normalerweise nicht den Charakter willentlicher 
Entscheidungen. Dies wird von Dworkin selbst zu Anfang seiner Überlegungen 
auch noch einmal betont. Ihm zufolge handelt es sich hier vielfach nur um ein 
„Gefühl dafür […], welche generelle Art zu leben sie [die Betroffenen] für richtig 
halten und welche Entscheidungen ihnen nicht nur momentan, sondern grund-
sätzlich gut erscheinen.“316 Und auch im Falle von Menschen, die sehr wohl be-
wusst darüber nachdenken, welche generelle Art zu leben sie für richtig halten, 
ist nicht klar, inwiefern ihre diesbezüglichen Überzeugungen als willentliche 
Entscheidungen zu werten sind. Werte sollten (wie alle Überzeugungen) ei-
gentlich von Gründen geleitet sein und nicht von Willensakten. Wir würden 
eine Person, die in ihren Werten oder normativen wie empirischen Überzeu-
gungen nicht von Gründen, sondern von willentlichen Entscheidungen gelenkt 
wird, als völlig irrational erleben. Änderungen der Überzeugungen eines Men-
schen zu Fragen des richtigen Handelns und Lebens als „Akt der Ausübung sei-
nes Selbstbestimmungsrechtes“317 zu verstehen, ist demnach also nicht sinnvoll. 
Dworkins Begründung der Bindungskraft früherer Werte verliert damit ihre 
Grundlage. 

Das gleiche Problem besteht in Bezug auf die Wünsche eines Menschen. Die 
Existenz von überlebenden Interessen wäre leicht zu begründen, wenn Wün-
sche, Pläne und Präferenzen bei voll einwilligungsfähigen Menschen so lange 
für das Wohl des Betroffenen relevant blieben, bis der Betroffene sie in einer 
bewussten Entscheidung zurücknähme oder durch andere ersetzte. Die Unter-
scheidung zwischen „X interessiert sich nicht mehr für sein früheres Ziel Y“ 

315 Dworkin 1994, S. 315.
316 Dworkin 1994, S. 279.
317 Dworkin 1994, S. 315.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


133

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

und „X hat die Fähigkeit verloren, sich für sein früheres Ziel Y zu interessie-
ren“ ließe sich dann dadurch begründen, dass der Wunsch im einen Fall in ei-
nem autonomen Akt zurückgenommen wurde und im anderen nicht. Dies trifft 
aber nicht zu. Ob die Erfüllung eines früheren Wunsches für das Wohl des Be-
troffenen noch relevant ist, ist normalerweise zumindest auch davon abhängig, 
ob der Wunsch dem Betroffenen noch etwas bedeutet bzw. abzusehen ist, dass 
er ihm wieder etwas bedeuten wird – sei es direkt oder indirekt.318 Dies unter-
liegt aber nicht – oder zumindest nur sehr eingeschränkt – der Entscheidungs-
gewalt des Betroffenen. Das lässt sich gut an Fällen veranschaulichen, in denen 
Menschen damit zu kämpfen haben, dass ihnen ehemals zentrale Wünsche und 
Ziele, auf die sie ihr Leben ausgerichtet hatten, mit der Zeit immer weniger be-
deuten. So mag eine Person über Jahre ein Karriereziel verfolgen und irgend-
wann feststellen, dass dieses Ziel für ihr Denken, Fühlen und Wollen immer 
mehr in den Hintergrund tritt. Das früher so zentrale Ziel ist keine echte Präfe-
renz des Betroffenen mehr. Dabei ist es durchaus möglich, dass der Betroffene 
diesen Sinneswandel in seinen Präferenzen zweiter Ordnung negativ bewertet. 
Vielleicht wünscht er sich nichts sehnlicher, als dass ihm sein Karriereziel, dem 
er über Jahre hinweg alles untergeordnet hat, weiterhin so viel bedeuten möge 
wie zuvor. Ein Wunsch bzw. eine Präferenz benötigt aber nicht die Zustimmung 
seines/ihres „Inhabers“, um sich verflüchtigen zu können. Genau dies ist ja auch 
die Erkenntnis, die hinter der Unterscheidung von Präferenzen erster, zweiter 
und x-ter Ordnung319 steht: Die Tatsache, dass ich gerne eine starke Präferenz 
für X hätte, bedeutet nicht, dass ich besagte Präferenz auch entwickle. Und die 
Tatsache, dass ich aktuell eine starke Präferenz für X habe und diese weiterhin 
haben möchte, bedeutet nicht, dass ich besagte Präferenz nicht trotzdem (ohne 
es zu wollen) verlieren kann.

Natürlich hat der Betroffene in einem solchen Fall die Möglichkeit, den-
noch an der Verfolgung des betreffenden Zieles festzuhalten. Dies kann auch 
weiterhin seinem Wohl dienlich sein, etwa wenn er dadurch Geld für die Verfol-
gung anderer Ziele verdient oder Grund zu der Hoffnung hat, dass seine Begeis-
terung für sein altes Ziel zurückkehren könnte. Die Erfüllung des vergangenen 
(und nicht zurückkehrenden) Wunsches an sich ist dem Wohl des Betroffenen 
aber nicht mehr zuträglich. Die grundsätzliche Unterscheidung zwischen „X in-
teressiert sich nicht mehr für sein früheres Werturteil“ und „Y hat die Fähigkeit 
verloren, sich für sein früheres Werturteil zu interessieren“, die für die Existenz 
von überlebenden Interessen so wichtig wäre, lässt sich also nicht über das Ele-
ment der Selbstbestimmung erklären. Gleiches gilt für die Wünsche und Ziele 
eines Menschen.

318 Bei Wünschen, die vor allem Mittel zum Zweck sind, mag es vielfach auch ausreichen, dass das 
übergeordnete Ziel dem Betroffenen nach wie vor etwas bedeutet.

319 Frankfurt 1971, 6 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


134

HEVELKE

Der grundsätzliche Widerspruch zwischen der Annahme einer Existenz 
überlebender Interessen und unserer Praxis des Zuschreibens von Interessen 
bei geistig gesunden Erwachsenen scheint sich demnach also nicht ohne weite-
res auflösen zu lassen. Wenn sich aber keine guten Gründe finden, die dennoch 
für besagte Annahme sprechen, ist dies ausreichend, um die Existenz überle-
bender Interessen bei einwilligungsunfähigen Patienten zu verneinen.

Zu guter Letzt sollte auch hier noch einmal betont werden, dass an die-
ser Stelle nicht die Position vertreten wird, dass das Wohl eines Menschen rein 
durch die Erfüllung der Wünsche des Augenblicks determiniert wäre. Die hier 
vertretene Position zu Natur und Charakter des individuellen Wohls ist sehr viel 
weniger radikal oder anspruchsvoll: Zum einen wird an dieser Stelle davon aus-
gegangen, dass die Wünsche eines Menschen und ihre Erfüllung für sein Wohl 
von Bedeutung sind.320 Ob es noch andere Faktoren wie etwa ein hohes subjek-
tives Befinden oder perfektionistische Werte gibt, die für die Beurteilung des 
individuellen Wohls von Bedeutung sind, dazu soll an dieser Stelle keine Po-
sition bezogen werden. Zum anderen wird die Position vertreten, dass es zwar 
möglich und notwendig ist, die unmittelbaren Wünsche eines Patienten kri-
tisch zu hinterfragen, diese „Hinterfragung“ aber nicht so weit gehen darf, dass 
die „Wünsche“ des Betroffenen ihre Verbindung mit dem empirischen Wollen 
des Betroffenen verlieren. Ein „Wunsch“, der zu dem empirisch erfassbaren (be-
wussten oder unbewussten) Wollen des Betroffenen in keiner Beziehung mehr 
steht (weder aktuell noch in Zukunft, weder unmittelbar noch instrumentell321) 
und dessen Erfüllung dem Betroffenen keinerlei Befriedigung bereitet, kann (so 
das Ergebnis der hier angestellten Überlegungen) dem Wohl des Betroffenen 
kaum dienlich sein. 

3.4 Begründung der Existenz überlebender Interessen über 
Einzelfallbeispiele

Ein letzter Begründungsansatz für die Existenz von überlebenden Interessen 
funktioniert induktiv über die Verallgemeinerung von als unstrittig angesehe-
nen Urteilen in Bezug auf paradigmatische Beispiele. Ein solcher Ansatz fin-
det sich unter anderem bei Davis. Er geht in seiner Argumentation von dem 
Beispiel einer Zeugin Jehovas aus, die in ihrer Patientenverfügung Bluttrans-
fusionen ausgeschlossen hat und in einen Zustand dauerhafter Bewusstlosig-
keit gerät. Während ihrer Bewusstlosigkeit gibt es Komplikationen, die eine 
Bluttransfusion nötig machen. Diese wird durchgeführt. Ein Jahr später wird 

320 Siehe dazu Griffin 1986; Nida-Rümelin 1998.
321 Eine instrumentelle Verbindung würde etwa vorliegen, wenn ein früherer Wunsch nach wie vor 

ein notwendiges Mittel zum Erreichen eines weiterhin bestehenden, übergeordneten Wunsches 
darstellt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


135

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

(gegen alle Erwartung) ein Heilmittel entdeckt, sie wacht auf und ist über die 
(lebensrettende) Transfusion empört. Davis geht davon aus, dass die meisten 
Leser die Transfusion in diesem Fall als moralisch falsch/verwerflich ansehen 
würden. 

Diese Verwerflichkeit kann, so Davis, nicht durch die Empörung der Pa-
tientin begründet werden. „First, the judgment is that, at the time of acting, it 
is wrong, not that there is a slim chance that it might later become (retroacti-
vely) wrong. Second, she was outraged because she was wronged; it was not wrong 
because she was outraged, otherwise her outrage would be justified by her outra-
ge (a strange sort of wrong). Third, […] The fact that her condition later became 
curable and she recovered makes it easier to see that her doctor’s action was wrong, 
but if it was wrong when he did it, it would have been wrong even if medicine had 
never discovered a cure for her disease.“322 Das Urteil, dass es verwerflich war, ihr 
die Transfusion zu verabreichen, lässt sich laut Davis vor diesem Hintergrund 
nur dadurch begründen, dass ihr Interesse daran, eine Transfusion zu vermei-
den, ihre Bewusstlosigkeit überlebt hat. 

Diese Argumentation weist eine Reihe von Schwächen auf. Erstens geht Da-
vis in seiner Argumentation davon aus, dass die Verwerflichkeit eines solchen 
Vorgehens nicht allein durch die absehbare Empörung der Patientin begründet 
werden kann. Darüber mag man bereits streiten. Wenn wir wissen, dass ein Pa-
tient auf bestimmte Handlungen sehr schockiert und negativ reagieren wird, so 
ist dies auch dann ein ethisch relevanter prima-facie-Grund, besagte Handlun-
gen zu unterlassen, wenn wir seine Reaktion als völlig unbegründet und irrati-
onal ansehen. Zusätzlich handelt es sich auf jeden Fall um einen Eingriff in ihr 
Selbstbestimmungsrecht. Und auch dies reicht aus, um die Empörung der Pa-
tientin zu rechtfertigen. Vor diesem Hintergrund scheinen Davis‘ Schlussfolge-
rungen an dieser Stelle zumindest nicht zwingend zu sein.

Eine zweite Schwierigkeit dieser Argumentation, die rein auf der intuiti-
ven Plausibilität eines bestimmten ethischen Urteils zu Beispielfällen basiert, 
liegt darin, dass sie sehr geschwächt wird, wenn sich Gegenbeispiele finden las-
sen, bei denen unsere Intuitionen ähnlich stark sind, aber in eine entgegenge-
setzte Richtung gehen. Dies scheint hier durchaus möglich. Nehmen wir eine 
Person, die aus religiösen Gründen Homosexualität strikt ablehnt und einen 
Großteil ihres Erwachsenenlebens damit verbracht hat, gegen die Gleichberech-
tigung von Homosexuellen im gesellschaftlichen Leben zu kämpfen. Nehmen 
wir nun an, der Betroffene leidet nach einem Schlaganfall an schweren geistigen 
Einschränkungen, er wird pflegebedürftig und das Konzept der Homosexuali-
tät verliert für ihn ebenso jede Bedeutung wie seine früheren religiösen Über-
zeugungen. Nun hat er einen Pfleger, der sich gut um ihn kümmert und zu dem 
er eine enge emotionale Bindung entwickelt. Nach einem Jahr outet sich besag-

322 Davis 2009, S. 369.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


136

HEVELKE

ter Pfleger als homosexuell, kümmert sich aber weiterhin um seinen Patienten 
und ihre Beziehung ist davon nicht beeinträchtigt. Einige Zeit später erlangt 
der Patient aber gegen alle Erwartung seine Geisteskraft zurück und ist entsetzt 
und empört. Es ist anzunehmen, dass zumindest viele von uns diesen Fall sehr 
anders bewerten würden. Falls wir überhaupt akzeptieren, dass dem Betroffe-
nen ein Unrecht getan wurde, so dann wohl nur deshalb, weil wir wussten, in 
was für eine Krise wir ihn stürzen würden, falls er sein volles Bewusstsein je-
mals zurückerlangen sollte. Dies als Unrecht zu verstehen, ist auch nicht wirk-
lich „merkwürdig“. Wenn wir wissen, dass ein Patient auf bestimmte Reize sehr 
schockiert und negativ reagiert, so ist dies auch dann ein ethisch relevanter pri-
ma-facie-Grund, besagte Reize von ihm fernzuhalten, wenn diese Reaktion völ-
lig irrational ist. Der Grund für die sehr anderen Intuitionen in diesem Fall liegt 
vermutlich zumindest auch darin, dass die Überzeugung des Betroffenen so ab-
stoßend ist. Je moralisch defizitärer die Werte und Lebensziele eines Menschen 
erscheinen, desto weniger sind wir geneigt, ihnen auch dann noch Relevanz für 
das Wohl des inzwischen Einwilligungsunfähigen zuzusprechen, wenn sie ihm 
selbst nichts mehr bedeuten. 

Drittens sind Argumentationen dieser Art stark davon abhängig, dass der 
Leser Davis’ Intuition in Bezug auf das am Anfang stehende Beispiel teilt – was 
im Übrigen auch für das zuvor skizzierte Gegenbeispiel gilt. Davis’ Ausführun-
gen (wie auch das hier skizzierte Gegenbeispiel) können nur jene überzeugen, 
die den entsprechenden zugrunde gelegten Urteilen zustimmen, ob den Patien-
ten jeweils ein Unrecht getan wurde. Dies liegt in der Natur einer solchen rein 
induktiven Argumentation, stellt aber dennoch eine erhebliche Schwäche dar.

Viertens lässt sich an dieser Stelle bemängeln, dass das von Davis gewählte 
Beispiel weniger verallgemeinerbar ist als es auf den ersten Blick erscheint. Der 
Fall eines Zeugen Jehovas, der die Bluttransfusion ablehnt, wird gerne paradig-
matisch für einen Fall angesehen, in dem jemand aufgrund seiner Wertüber-
zeugungen bestimmte Maßnahmen ausschließt. Diese Sichtweise ist insofern 
problematisch, als dass diese Entscheidung unter den Betroffenen selbst zumin-
dest auch als Gebot der Klugheit und des persönlichen Nutzens angesehen wird. 
„Realistically viewed, resorting to blood transfusions even under the most extreme 
circumstances is not truly lifesaving. It may result in the immediate and very tem-
porary prolongation of life, but that at the cost of eternal life for a dedicated Chris-
tian. Then again, it may bring sudden death, and that forever.“323 Ob die Entschei-
dung eines Gläubigen für eine solche Patientenverfügung in erster Linie von 
normativen Überzeugungen geleitet wird oder ob in erster Linie die quasi-em-
pirische Überzeugung dahinter steht, dass eine Bluttransfusion den Betroffe-
nen das ewige Leben im Paradies kosten könnte, ist von außen kaum zu beur-
teilen. Auf jeden Fall ist die Intuition, dass dem Betroffenen ein Unrecht getan 

323 Watch Tower Bible and Tract Society 1961, S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


137

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

wird, wenn wir ihm eine Bluttransfusion aufzwingen, nur schwer von den sehr 
drastischen Konsequenzen zu trennen, die ein solches Vorgehen seinem Glau-
ben zufolge für sein langfristiges Wohl hat. Damit lassen sich unsere Intuitio-
nen zu diesem Fall schlecht auf die Frage der Existenz überlebender Interessen 
in Fällen übertragen, bei denen solche quasi-empirischen Überzeugungen zum 
Leben nach dem Tod keine Rolle spielen.324 

Davis’ Begründung der Existenz von überlebenden Interessen ist davon ab-
hängig, ob wir der Beurteilung seines (etwas konstruierten) Beispielfalles zu-
stimmen. Dies ist ohnehin keine sonderlich solide Basis, gerade weil sie die Last 
der Begründung allein tragen muss. Wie in den vorangegangenen Kapiteln 3.2 
und 3.3 dargestellt, steht eine überzeugende prinzipielle Erklärung, weshalb ver-
gessene Ziele, Wünsche oder Werte bei Einwilligungsunfähigen einen anderen 
Status haben sollten als bei Einwilligungsfähigen, nicht zur Verfügung. Die un-
mittelbare Plausibilität von Davis’ Beurteilung seines Beispiels kann damit nicht 
durch überzeugende theoretische Überlegungen unterfüttert werden. Gleich-
zeitig steht die Annahme der Existenz von überlebenden Interessen bei Einwil-
ligungsunfähigen im Widerspruch zu unserer sonstigen Praxis des Zuschrei-
bens von Interessen bei geistig gesunden Erwachsenen. Zusätzlich stellt sich die 
Frage, ob Davis‘ Beispiel angesichts der quasi-empirischen Natur der zugrunde 
liegenden Überzeugungen überhaupt geeignet ist, als Grundlage einer solchen 
induktiven Argumentation zu dienen. Wenn sich dann noch ähnlich plausib-
le (wenn auch noch stärker konstruierte) Gegenbeispiele finden lassen, bei de-
nen unsere Intuitionen völlig anders aussehen, verliert dieser Begründungsan-
satz gänzlich an Überzeugungskraft.

3.5 Fazit zur These der Existenz überlebender Interessen 

Die These der Existenz von überlebenden Interessen ist unter anderem von 
Buchanan und Brock325, Dworkin326 und Davis327 vertreten worden. Ihnen zufol-
ge können frühere Wünsche, Ziele oder persönliche Werte auch dann noch ihre 
Bedeutung für die aktuellen Interessen eines einwilligungsunfähigen Patienten 
von Bedeutung behalten, wenn diese für das aktuelle Denken, Fühlen und Wol-
len des Betroffenen dauerhaft jede Bedeutung verloren haben. 

Die Frage der Existenz überlebender Interessen bei einwilligungsunfähigen 
Kranken spielt in der Debatte um Patientenverfügung und mutmaßlichen Wil-
len eine wichtige Rolle. Im Falle des mutmaßlichen Willens wäre die Existenz 

324 Damit soll natürlich nicht bestritten werden, dass die Frage, wie mit solchen Fällen umgegangen 
werden soll, ebenfalls von großer Bedeutung ist. 

325 Buchanan und Brock 1989, S. 162–169.
326 Dworkin 1994, S. 322.
327 Davis 2009.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


138

HEVELKE

überlebender Interessen von besonderer Bedeutung, weil sie eine grundsätzli-
che Rechtfertigungsgrundlage liefern würde.328 Wie im folgenden Kapitel 4 ge-
nauer ausgeführt wird, bestehen in dieser Beziehung erhebliche Defizite. 

Im Kontext der Patientenverfügung wäre es unter anderem deshalb von Be-
deutung, weil damit dem Vorwurf von Dresser329 begegnet werden könnte, dass 
die dominante Stellung von Patientenverfügungen in vielen Gesetzgebungen 
ein Ausdruck der Übergewichtung der Autonomie gegenüber anderen Fakto-
ren wie dem Patientenwohl sei. Die Existenz von überlebenden Interessen wäre 
geeignet gewesen, die Spannung zwischen aktuellen Interessen und früherer 
Entscheidung des Betroffenen deutlich zu reduzieren und damit diesen Kritik-
punkt an der dominanten Stellung von Patientenverfügungen zu relativieren.330 
Wenn die These der Existenz überlebender Interessen zutreffen würde und Pati-
entenverfügungen wirklich typischerweise Ausdruck dieser Interessen wären,331 
könnte jede Institutionalisierung von paternalistischen Eingriffen in diesem Be-
reich möglicherweise bereits dadurch an den in 2.3 dargestellten Minimalbedin-
gungen scheitern. 

Wie sich in den Überlegungen dieses Kapitels herauskristallisiert hat, er-
weist sich die These der Existenz von überlebenden Interessen aber als nur 
schwer haltbar. Ein grundsätzliches Defizit dieser These besteht dabei darin, 
dass sie im Gegensatz zu der Art und Weise steht, wie wir Interessen bei geis-
tig gesunden Erwachsenen zuschreiben. Niemand würde auf die Idee kommen, 
dass jemand aufgrund der Tatsache, dass er früher einmal gerne eine Familie 
gründen wollte, selbst dann noch ein Interesse an der Erfüllung dieses früheren 
Wunsches habe, wenn ihm sein besagter Wunsch (dauerhaft) nichts mehr be-
deutet und er Kinder (dauerhaft) nicht mehr mag. Dies gilt unabhängig davon, 
ob besagte Änderung der Präferenzen im Rahmen eines Abwägens von Grün-
den erfolgt ist oder plötzlich im Anschluss an eine Kopfverletzung, die gewis-
se (dauerhafte) Veränderungen des Charakters nach sich zog. Diese Diskrepanz 
ist zumindest erklärungsbedürftig, eine wirklich überzeugende Rechtfertigung 
steht dafür aber nicht zur Verfügung. Auch alternative Rechtfertigungsansät-
ze der Existenz überlebender Interessen über die Zuschreibung von Interessen 
bei Toten oder über die Verallgemeinerung unserer Intuitionen zu Einzelfall-
beispielen scheitern. Eine überzeugende Rechtfertigung der These der Existenz 
überlebender Interessen bei einwilligungsunfähigen Kranken ist damit sicher 
nicht ausgeschlossen, steht aber noch aus.

Zu guter Letzt sei noch darauf hingewiesen, dass es in diesem Zusammen-
hang nicht ausreicht, die grundsätzliche Existenz überlebender Interessen bei 

328 Siehe dazu etwa Davis 2006, S. 29.
329 Dresser 1992, S. 78–79.
330 Dworkin 1994, S. 323. 
331 Auch dies ist nicht selbstverständlich und wird von Kritikern gerne bezweifelt. Siehe dazu etwa 

Dresser 1995, S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


139

3       GIBT ES ÜBERLEBENDE INTERESSEN BEI EINWILLIGUNGSUNFÄHIGEN PATIENTEN?

einwilligungsunfähigen Menschen zu rechtfertigen. Um die Rolle spielen zu 
können, welche ihnen etwa von Dworkin zugeteilt wird, müsste darüber hin-
aus dargestellt werden, dass und warum überlebende Interessen gegenüber an-
deren eher unmittelbaren Interessen besagter Patienten (wie der Vermeidung 
von Schmerz) klar überwiegen sollten.332 Wenn dies aber nicht der Fall sein soll-
te, bliebe die Existenz überlebender Interessen für die Rechtfertigung der Do-
minanz von Patientenverfügungen gegenüber paternalistischen Erwägungen 
bestenfalls von untergeordneter Bedeutung. Die Gefahr von klar selbstschädi-
genden Patientenverfügungen bliebe schließlich weitestgehend unverändert be-
stehen. Und auch in Bezug auf den mutmaßlichen Willen würde die Existenz 
überlebender Interessen erheblich an Bedeutung verlieren. Sie könnte begrün-
den, weshalb dem mutmaßlichen Willen eine gewisse Bedeutung zukommt – 
als ein Faktor des individuellen Wohls. Sie könnte aber nicht begründen, wes-
halb Feststellungen des mutmaßlichen Willens höher gewichtet werden sollten 
als ein gut begründetes Gesamturteil darüber, was in einer spezifischen Situati-
on für den Patienten das Beste ist. 

332 Siehe dazu Hawkins 2014, S. 517–518, sowie Kapitel 3.2 in der vorliegenden Arbeit.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


141

4        MUTMASSLICHER WILLE

4        Mutmaßlicher Wille

Während in den vorangegangenen Kapiteln dieser Arbeit vor allem die Patien-
tenverfügung thematisiert wurde, geht es in diesem vierten Kapitel primär um 
die grundsätzliche Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens. 

Bei der Feststellung des mutmaßlichen Willens handelt es sich um (begrün-
dete) Mutmaßungen darüber, wie der Patient in der aktuellen Situation ent-
scheiden würde, wenn er für kurze Zeit „aufwachen“ würde. Dabei geht es ex-
plizit nicht darum, was der Vertreter als das Beste für den Betroffenen ansieht, 
sondern darum, wie der Patient selbst entscheiden würde, wenn er dies noch 
könnte.333 Nun stellt sich die Frage, ob und weshalb solchen Mutmaßungen da-
rüber, was der Betroffene wollen würde, wenn er vorübergehend „aufwachen“ 
könnte, bei Stellvertreterentscheidungen zur medizinischen Behandlung ein-
willigungsunfähiger Kranker Bedeutung zugemessen werden soll. 

In Deutschland kommt der mutmaßliche Wille ins Spiel, wenn keine auf 
die aktuelle Lebens- und Behandlungssituation zutreffende Patientenverfügung 
vorliegt und der Betroffene im Vorfeld auch keine klaren und anwendbaren 
mündlichen Entscheidungen (Behandlungswünsche) getroffen hat.334 Der Be-
treuer hat in einem solchen Fall „den mutmaßlichen Willen des Betreuten festzu-
stellen und auf dieser Grundlage zu entscheiden, ob er in eine ärztliche Maßnahme 
[…] einwilligt oder sie untersagt. Der mutmaßliche Wille ist aufgrund konkreter 
Anhaltspunkte zu ermitteln. Zu berücksichtigen sind insbesondere frühere münd-
liche oder schriftliche Äußerungen, ethische oder religiöse Überzeugungen und 
sonstige persönliche Wertvorstellungen des Betreuten.“335 Der Entscheidungsmaß-
stab des mutmaßlichen Willens steht damit unter der Patientenverfügung und 
expliziten im Vorfeld (etwa mündlich) geäußerten Behandlungswünschen, aber 
(zumindest in der Theorie) immer noch über möglichen Urteilen von Ärzten, 
Angehörigen oder Betreuungsrichtern darüber, was das Beste für den Patien-
ten wäre. Damit stellt sich die Frage, wie sich der Maßstab des mutmaßlichen 
Willens grundsätzlich rechtfertigen lässt und ob es hinreichend gute ethische 
Gründe gibt, den Maßstab des mutmaßlichen Willens gegenüber unmittelbaren 
Urteilen darüber zu bevorzugen, was in einer spezifischen Situation das Bes-
te für den Patienten ist.336 Die möglichen Rechtfertigungsgrundlagen des mut-

333 So etwa in Beauchamp und Childress 2013, S. 227.
334 Siehe dazu Einleitungskapitel IV.
335 § 1901a BGB. 
336 Dabei muss – wie schon im Zusammenhang mit der Institution der Patientenverfügung – zwi-

schen Situationen unterschieden werden, in denen der Zustand der Einwilligungsunfähigkeit nur 
vorübergehend sein dürfte, und solchen Fällen, in denen es um dauerhaft einwilligungsunfähige 
Patienten geht. Außer in Fällen, in denen explizit von vorübergehenden Zuständen der Einwil-

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


142

HEVELKE

maßlichen Willen, die im Rahmen dieses Kapitels einer näheren Untersuchung 
unterzogen werden sollen, sind der Respekt vor der Person, das Autonomie-
prinzip, das perfektionistische Ideal der Autorenschaft, die These der Existenz 
überlebender Interessen sowie zu guter Letzt die Probleme eines unmittelbaren 
Bezugs auf das Patientenwohl. 

An dieser Stelle sei noch angemerkt, dass der Entscheidungsmaßstab des 
mutmaßlichen Willens auch mit erheblichen praktischen Schwierigkeiten ver-
bunden ist. So ist in verschiedenen Studien aufgezeigt worden, dass Menschen 
bemerkenswert große Schwierigkeiten dabei haben, die Behandlungswünsche 
ihrer Angehörigen korrekt einzuschätzen.337 Für die Rechtfertigung des mut-
maßlichen Willens als Entscheidungsmaßstab für Stellvertreterentscheidungen 
bei einwilligungsunfähigen Kranken ist dies ein offenkundiges Problem. Des 
Weiteren ist kritisiert worden, dass es bei der Feststellung des mutmaßlichen 
Willens auch an Klarheit darüber fehlt, was genau festgestellt werden soll.338 
Geht es lediglich darum, von früher bekannte und unmittelbar auf die Situ-
ation anwendbare Präferenzen umzusetzen? Dann wäre der Anwendungsbe-
reich des mutmaßlichen Willens sehr beschränkt. Oder soll (wie es der Begriff 
des mutmaßlichen Willens nahelegt), eine hypothetische Entscheidungssituati-
on rekonstruiert werden, um festzustellen, wie sich der Betroffene in dieser Si-
tuation entschieden hätte? In diesem Fall müsste festgelegt und begründet wer-
den, wie diese Entscheidungssituation auszusehen hat, was nicht ganz einfach 
ist. Wenn es wirklich darum geht, die früheren Entscheidungsmuster des Be-
troffenen bestmöglich nachzustellen, müssten etwa auch Einflüsse Dritter mit 
rekonstruiert werden.339 Aber gilt das etwa auch für frühere emotionale Abhän-
gigkeitsverhältnisse?

Solche und ähnliche Umsetzungsprobleme des mutmaßlichen Willens stel-
len zweifellos erhebliche Herausforderungen dar. Nichtsdestoweniger liegt der 
Fokus der folgenden Überlegungen rein auf der Frage, ob und wie sich der mut-
maßliche Wille als Entscheidungsmaßstab für den Umgang mit einwilligungs-
unfähigen Kranken prinzipiell rechtfertigen lässt. Ohne eine solche grundsätz-
liche Rechtfertigung, die sich im Übrigen als überraschend schwierig erweist, 

ligungsunfähigkeit die Rede ist, geht es in den Ausführungen dieses Kapitels ausschließlich um 
dauerhaft einwilligungsunfähige Patienten, da eine Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens im 
letzteren Fall das deutlich größere Problem darstellt. Genaueres dazu in Kapitel 4.4.

337 In Studien, in denen mithilfe von Befragungen zu hypothetischen Krankheitssituationen unter-
sucht wurde, wie weit sich die Einschätzungen von Angehörigen oder behandelnden Ärzten be-
züglich des mutmaßlichen Willens eines Patienten mit den tatsächlichen Entscheidungen der Be-
troffenen decken, waren die Ergebnisse wenig vertrauenserweckend. Die Übereinstimmung von 
gemutmaßtem Willen und tatsächlichem Willen lag bei durchschnittlich rund 68 %. Shalowitz et 
al. 2006, S. 493–497. Siehe dazu auch Jox 2004, S. 407; Covinsky et al. 2000, S. 190.

338 Broström und Johansson 2007, S. 4.
339 Dafür plädiert etwa Kuczewski als Verfechter der „relationalen Autonomie“. Kuczewski 2004, S. 

66.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


143

4        MUTMASSLICHER WILLE

verlieren besagte Umsetzungsschwierigkeiten schließlich ohnehin an Bedeu-
tung. 

4.1 Der mutmaßliche Wille als Ausdruck des Respektes vor der 
Person 

Ein erster, verbreiteter Rechtfertigungsansatz des mutmaßlichen Willens argu-
mentiert mit dem Respekt vor der Autonomie des Betroffenen. Es wird argu-
mentiert, dass eine „Befolgung“ des mutmaßlichen Willens in ähnlicher Weise 
Ausdruck des Respekts vor der Autonomie oder Selbstbestimmung des Betrof-
fenen sei, wie dies auch für die Befolgung einer Patientenverfügung gilt.340 Hin-
ter der Aussage, dass man den Willen eines Menschen respektieren müsse, steht 
dabei nicht notwendigerweise eine tiefe Konzeption des Respektes. Wenn in der 
medizinethischen Debatte von dem „Prinzip des Respekts vor der Autonomie“ 
die Rede ist, handelt es sich im Allgemeinen um eine Redewendung, bei der es 
inhaltlich um die Ansprüche gegenüber Dritten geht, die sich aus dem Autono-
mieprinzip ableiten.341 Gleichzeitig können Fragen des Respekts aber auch von 
eigenständiger moralischer Bedeutung sein. Dies gilt gerade auch im Zusam-
menhang mit der Frage des angemessenen Umgangs mit einwilligungsunfähi-
gen Kranken. Insofern scheint es sinnvoll, an dieser Stelle zuerst kurz darauf 
einzugehen, ob die Pflicht zu Respekt vor dem Patienten für die Rechtfertigung 
des mutmaßlichen Willens nicht auch von unmittelbarer Relevanz sein kann.

Der Gedanke, dass der mutmaßliche Wille als Entscheidungsmaßstab für 
die Behandlung einwilligungsunfähiger Patienten Ausdruck des Respektes vor 
den Betroffenen und ihren (früheren) Zielen und Werten sei, ist erst einmal 
sehr schön und wirkt auf den ersten Blick auch plausibel. Es ist weitestgehend 
anerkannt, dass wir diesen Menschen Respekt schulden, und dies scheint ein 
angemessener Weg, diesen Respekt zum Ausdruck zu bringen. Nichtsdestowe-
niger ist diese Argumentationsrichtung mit beträchtlichen Problemen verbun-
den.

Wie bereits in 2.4.2 dargelegt, liegt die Hauptschwierigkeit eines starken Be-
zuges auf den Respekt in unserem Kontext darin, dass der Respekt als Konzept 
nicht primär auf die Selbstbestimmung gerichtet ist. Der Begriff des „Respekts“ 
bezeichnet im moralphilosophischen Kontext in erster Linie eine bestimmte 
positive Einstellung dem anderen gegenüber, die durch verschiedenste Hand-
lungen zum Ausdruck gebracht werden kann. Während sich der Respekt einem 
anderen gegenüber zweifellos darin ausdrücken kann, dass man die Selbstbe-
stimmung des anderen achtet, lassen sich durchaus auch paternalistische Ein-
griffe als Ausdruck des Respekts interpretieren. Vor diesem Hintergrund ver-

340 Beispiele für eine solche Position finden sich etwa bei Beauchamp und Childress 2013, S. 227; 
Buchanan und Brock 1989, S. 112; Marckmann 2011, S. 23.

341 Siehe dazu Einführungskapitel II.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


144

HEVELKE

wundert es nicht, dass sich auch Gegner der Konstruktion des mutmaßlichen 
Willens auf den Respekt vor dem Betroffenen berufen und dabei auch nicht we-
niger überzeugend sind. Ein Beispiel dafür ist die folgende Argumentation von 
Robertson: „The difference between competent and incompetent interests is so gre-
at that if we are to respect incompetent persons, we should focus on their needs 
and interests as they now exist, and not view them as retaining interests and valu-
es which, because of their incompetency, no longer apply.“342 

Solange wir nicht bereit sind, den Wert einer Person (also den Grund, wes-
halb sie Respekt verdient) an ihrer persönlichen Fähigkeit zu autonomem Han-
deln festzumachen, ist der Respekt vor Autonomie lediglich ein möglicher Aus-
druck des Respekts vor dem Betroffenen an sich. Ein Ausweg wäre die Position, 
dass es an dieser Stelle eben nur um den Respekt vor der Autonomie gehen wür-
de, dieser aber durchaus mit dem Respekt vor anderen Facetten des Betroffenen 
in Konflikt geraten könnte. Aber auch dies scheint wenig überzeugend. 

Es besteht zweifellos eine Pflicht, einwilligungsunfähige Kranke mit Respekt 
zu behandeln, und diese Pflicht hat auch durchaus praktische Relevanz. Der Re-
spekt, den wir den Betroffenen schulden, ist einer der Gründe, weshalb es wich-
tig ist, die Frage des Umgangs mit einwilligungsunfähigen Patienten ernsthaft 
zu behandeln und zu versuchen, die für die Betroffenen bestmögliche Regelung 
zu finden. Sobald es aber darum geht, welcher der verschiedenen ernsthaften 
Lösungsansätze den Bedürfnissen und Rechten des Betroffenen am ehesten ge-
recht wird, kann der Respekt keine hilfreichen Gründe mehr liefern. Schließlich 
ist nicht nachvollziehbar, inwiefern die Befolgung des mutmaßlichen Willens 
den Betroffenen „mehr“ oder „besser“ respektiert als dies durch die bestmögli-
che Förderung des Patientenwohls möglich wäre. 

4.2 Begründbarkeit durch das Autonomie-Prinzip

Wenn das Element des Respektes an dieser Stelle keinen analytischen Mehrwert 
bietet, lassen sich Positionen wie die von Buchanan und Brock nur so interpre-
tieren, dass sie die moralische Bedeutung des mutmaßlichen Willens aus dem 
Anspruch auf Selbstbestimmung oder anderen Elementen des Autonomieprin-
zips ableiten.343 Diese Position ist immer wieder kritisiert worden, so etwa von 
Dresser344 oder Brudney345. Der zentrale Einwand ist der, dass das medizinethi-

342 Robertson 1991, S. 7.
343 Eine entsprechende Position wird unter anderem vertreten von Welie 2001, S. 171 sowie 

Beauchamp und Childress 2013, S. 227.
344 Dresser 1992, S. 74–75: „When proxy decision-makers reflect on a patient’s former informal remarks, 

general attitudes about medical treatment, character traits, and so forth, to determine what the pati-
ent ‘would want’, autonomy is not involved.“

345 „Hypothetical consent (for instance, in recent versions of social contract theory) is not a weaker form 
of actual consent. Rather, the two are conceptually distinct. Hypothetical consent has to do with what 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


145

4        MUTMASSLICHER WILLE

sche Autonomieprinzip und der darin enthaltene Anspruch auf Selbstbestim-
mung primär die tatsächliche Entscheidung des Betroffenen schützen. Ein hy-
pothetischer, mutmaßlicher Wille sei aber nicht lediglich eine schwächere Form 
der Entscheidung, sondern etwas völlig anderes.

Über die Frage, ob der mutmaßliche Wille von dem Selbstbestimmungsan-
spruch des Patienten abgedeckt wird, besteht also ein grundsätzlicher Dissens. 
Dabei ist auffällig, dass die Annahme, dass sich der Behandlungsmaßstab des 
mutmaßlichen Willens durch das Autonomieprinzip rechtfertigen lasse, zwar 
vielfach getroffen, aber kaum jemals wirklich begründet wird. Dies ist unter an-
derem auch von Broström und Johansson kritisiert worden. „It is noteworthy 
that we have yet to see an explicit and convincing argument for the view that 
it’s appropriate to interpret SJS [the Substituted Judgment Standard] as an auto-
nomy standard. That SJS protects the autonomy of incompetent patients, albeit a 
compromised form of autonomy, has very much been taken for granted, and […] 
skeptical questions […] mainly dealt with the possibility of ensuring sufficient reli-
ability and objectivity in actual use. This absence of arguments certainly should be 
a cause for concern, since the appropriateness of grounding SJS in autonomy con-
siderations isn’t self-evident.“346

Die Ableitung des mutmaßlichen Willens vom Autonomieprinzip ist also 
begründungsbedürftig. Aber wie könnte eine solche Begründung aussehen? 
Schließlich hat Dresser insofern sicherlich recht darin, dass eine Feststellung 
des mutmaßlichen Willens bestenfalls auf früheren Präferenzen basiert (und 
vielfach auch lediglich auf bloßen Inklinationen)347 und diese nicht einfach mit 
echten Entscheidungen gleichgesetzt werden können. 

Nun darf das Autonomieprinzip natürlich nicht auf einen Schutz von ex-
pliziten Entscheidungen reduziert werden. Wie bereits in Einführungskapitel 
II. dargestellt wurde, lassen sich zwei verschiedene Stoßrichtungen des Auto-

a person would agree to, not with what she has agreed to. Hypothetical consent has nothing at all to 
do with the exercise of a person’s will. It concerns what would be rational to do, not what is actually 
being done.“ Brudney 2009, S. 34. Brudney zufolge bedeutet das nicht, dass der mutmaßliche Wille 
moralisch irrelevant sei, aber er könne nicht durch die Autonomie bzw. das Selbstbestimmungs-
recht des Menschen gerechtfertigt werden.

346 Broström und Johansson 2007, S. 8. 
347 Präferenzen beschreiben dabei bekannte Vorlieben des Betroffenen, die dieser aber nie in explizite 

Entscheidungen übersetzt hat. Dies ist etwa der Fall, wenn der Betroffene beispielsweise mehrfach 
in Bezug auf Patienten im Wachkoma geäußert hat, dass die Betroffenen „tot sicherlich besser 
dran“ wären. In diesem Szenario hat der Betroffene zwar keine Entscheidung für den Fall getrof-
fen, dass er sich in einer ähnlichen Situation wiederfinden könnte, aber seine diesbezüglichen 
Präferenzen hat er doch recht deutlich gemacht. 

 Der Begriff der Inklination bezeichnet an dieser Stelle dagegen Verhaltensdispositionen, die dazu 
führen, dass der Betroffene in Bezug auf bestimmte Fragen mit hoher Wahrscheinlichkeit be-
stimmte Präferenzen ausgebildet und bestimmte Entscheidungen getroffen hätte. Wenn der Be-
troffene sich aber nie explizit zu relevanten Fragen am Lebensende geäußert hat und der mutmaß-
liche Wille deshalb vor allem aufgrund allgemeiner religiöser Einstellungen rekonstruiert werden 
soll, ist dies als ein Versuch zu werten, frühere Inklinationen des Betroffenen herauszuarbeiten. 
Echte bekannte relevante Präferenzen stehen hier ja nicht zur Verfügung.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


146

HEVELKE

nomieprinzips unterscheiden, die beide für das medizinethische Autonomie-
prinzip von Bedeutung sind und beide über den reinen Schutz von Entschei-
dungen hinausgehen. Dabei handelt es sich zum einen um den Anspruch auf 
Schutz vor kontrollierenden Einflüssen von außen in der Tradition von Mills 
Freiheit (liberty) und zum anderen um das vor allem nach innen gerichtete Ide-
al der Autonomie, das seine Wurzeln in dem ursprünglichen kantischen Auto-
nomiebegriff hat. Beide Aspekte des Autonomieprinzips sollen im Folgenden 
darauf untersucht werden, ob sie eine belastbare Basis des mutmaßlichen Wil-
lens liefern können. 

4.2.1 Der Anspruch auf Schutz vor kontrollierenden Einflüssen als 

Grundlage des mutmaßlichen Willens

Wenden wir uns zuerst dem Recht auf Schutz vor kontrollierenden Einflüssen 
zu, der sich aus dem vor allem nach außen gerichteten Anspruch auf Schutz 
der Autonomie des Handelns ergibt. Lässt sich der mutmaßliche Wille, wel-
cher schließlich auf früheren Präferenzen und Wertvorstellungen des Betroffe-
nen basieren sollte, aus diesem Aspekt der Autonomie ableiten? 

 Ein erstes Problem besteht dabei darin, dass der mutmaßliche Wille not-
wendigerweise von Dritten festgestellt wird, was unvermeidbar mit einem ge-
wissen Maß an kontrollierenden Einflüssen von außen verbunden ist. Das Aus-
maß dieser Fremdkontrolle ist allerdings stark davon abhängig, wie groß der 
Spielraum ist, der für Interpretationen gelassen wird. Im schlimmsten Fall kann 
der Stellvertreter seine eigenen Vorstellungen vom Wohl des betroffenen Pati-
enten als dessen mutmaßlichen Willen darstellen. Damit wäre der mutmaßliche 
Wille geradezu das Tor, durch welches kontrollierende Einflüsse von außen ein-
fallen könnten. Aber auch wenn die Feststellung des mutmaßlichen Willens von 
allgemeinen früheren Werthaltungen und Entscheidungstendenzen des Betrof-
fenen abhängig gemacht wird, führt der damit einhergehende Interpretations-
spielraum dazu, dass ein erheblicher Teil der Kontrolle über das Ergebnis auf 
Ärzte und Betreuer übergeht. 

Dieses Problem ist allerdings nicht grundsätzlicher Natur und ließe sich mit 
Hilfe entsprechend strenger Maßstäbe bei der Ermittlung des mutmaßlichen 
Willens durchaus lösen. So ist denkbar, dass ausschließlich im Vorfeld klar zum 
Ausdruck gebrachte, an dieser Stelle anwendbare Präferenzen als Grundlage ei-
ner Feststellung des mutmaßlichen Willens herangezogen werden dürfen („So 
kann doch niemand leben wollen!“). Die Gefahr eines kontrollierenden Einflus-
ses von außen würde damit minimiert, wobei eine gewisse Gefahr von Miss-
brauch oder fehlerhaften Erinnerungen bei der Übermittlung früherer Präfe-
renzen natürlich weiterhin nicht zu vermeiden ist.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


147

4        MUTMASSLICHER WILLE

Zweitens muss an dieser Stelle aber auch die Frage gestellt werden, ob eine 
Behandlung auf Grundlage von klar zum Ausdruck gebrachten Präferenzen 
wirklich als etwas angesehen werden kann, das der Kontrolle des Betroffenen 
über sein eigenes Leben dienlich ist. Schließlich richtet sich die Autonomie des 
Handelns nicht nur gegen kontrollierende Einflüsse durch andere Personen. Die 
Fremdkontrolle, gegen die sich die Autonomie des Handelns richtet, ist als Ge-
gensatz zu der eigenen Kontrolle zu sehen, welche mit einer Entscheidungsho-
heit über die eigenen Belange einhergeht. Hier scheint auch ein mutmaßlicher 
Wille, der an sehr strenge Maßstäbe geknüpft ist, im Vergleich zu echten Ent-
scheidungen klare Defizite aufzuweisen. 

Wie Buchanan und Brock sehr richtig anmerken, wird mit der Art von Prä-
ferenz, um die es hier geht, schlussendlich nicht viel mehr zum Ausdruck ge-
bracht als eine positive Haltung, ein Wunsch. „A preference is merely a pro-at-
titude, a desire to have one thing rather than something else.“348 Ihnen fehlt der 
selbstbindende Charakter, welcher echten Entscheidungen zu eigen ist. Diese 
Tatsache ist uns vielfach auch sehr bewusst. Wenn jemand seinen Freunden ge-
genüber über Monate und Jahre hinweg immer wieder betont, dass er seinem 
Partner / seiner Partnerin jetzt endlich einen Heiratsantrag machen wolle, dies 
aber lange Zeit nicht tut, so kann darin genau dieses Bewusstsein zum Ausdruck 
kommen. Der Betroffene hat eine starke Präferenz dafür, seinen Partner / sei-
ne Partnerin zu heiraten, aber er scheut das Treffen einer echten Entscheidung 
und die Selbstbindung, welche damit einhergeht. Echte Kontrolle über das eige-
ne Leben äußert sich in erheblichem Maße auch darin, dass man diesen Schritt 
von bloßer Präferenz zur konsequenzenreichen Entscheidung selbst kontrollie-
ren kann. Wenn eine Person in einem Kontext eine bloße Präferenz äußert, in 
dem sie keinen Grund für die Annahme hat, dass diese ohne ihre explizite Zu-
stimmung umgesetzt werden könnte, fördert eine solche Umsetzung nicht die 
Kontrolle über das eigene Leben. 

Dieser Punkt lässt sich im Übrigen auch gut am Element der Eigenverant-
wortung verdeutlichen. Wir gehen im Allgemeinen davon aus, dass ein Mensch 
für absehbare negative Konsequenzen seiner autonom getroffenen Entschei-
dungen selbst verantwortlich ist. Gleiches gilt nicht, wenn er lediglich eine Prä-
ferenz zum Ausdruck gebracht hat und Dritte sich entschlossen haben, diese 
ohne sein Wissen in die Tat umzusetzen. Es wäre absurd, eine Person für ab-
sehbare negative Konsequenzen der Umsetzung ihrer Präferenzen verantwort-
lich zu machen, wenn der Betroffene dieser Umsetzung nie (auch nicht implizit) 
zugestimmt hat. Die Tatsache, dass die Umsetzung auf einer von ihm geäußer-
ten Präferenz basierte, kann nicht zu einer Verantwortlichkeit führen, und der 
Grund dafür liegt darin, dass besagte Umsetzung gerade nicht seiner Kontrol-
le unterlag. 

348 Buchanan und Brock 1989, S. 116.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


148

HEVELKE

Eine Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens auf Grundlage des primär 
nach außen gerichteten, von Mill geprägten Rechts auf eine Autonomie des 
Handelns erweist sich also als schwierig. Zwar lässt sich mit entsprechend strik-
ten Maßstäben verhindern, dass der mutmaßliche Wille zum Einfallstor für 
kontrollierende Einflüsse von außen wird, aber es mangelt an Kontrolle durch 
den Betroffenen selbst. Gerade weil sich Menschen des Unterschieds zwischen 
einer bloßen, zum Ausdruck gebrachten Präferenz und einer echten Entschei-
dung typischerweise sehr bewusst sind, kann der mutmaßliche Wille nicht ohne 
weiteres als etwas angesehen werden, was die Kontrolle der Patienten über ihr 
Leben bewahrt.

4.2.2 Das nach innen gerichtete Ideal der Autonomie als Grundlage des 

mutmaßlichen Willens

Damit bleibt die zweite der beiden primären Stoßrichtungen des medizinethi-
schen Autonomieprinzips: das primär nach innen gerichtete Ideal der Autono-
mie, bei dem es vor allem um die Bedingungen einer Autonomie des Wollens 
geht. Wichtige medizinische Entscheidungen sollte der betroffene Patient dem-
nach – soweit es geht – wohlüberlegt, in Bewusstsein der relevanten Fakten, 
nach eingehender Überlegung und in Übereinstimmung mit den eigenen über-
geordneten Wünschen sowie tiefergehenden Überzeugungen und Werten tref-
fen. Zentrales Kriterium, an dem die Autonomie des Wollens gemessen wird, 
ist also die Rationalität besagten Wollens.349 Dieses Ideal drückt sich etwa in der 
Pflicht des Arztes aus, den Patienten bei schweren medizinischen Entscheidun-
gen nicht nur mit Informationen zu versorgen, sondern ihn aktiv in seinen Ent-
scheidungsprozessen zu unterstützen – ihm etwa als Gesprächspartner zur Ver-
fügung zu stehen.350 Nun stellt sich auch hier die Frage, ob dieser Aspekt des 
Autonomieprinzips geeignet ist, als Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens 
zu dienen.

Das Ideal der Autonomie spielt in der Medizinethik eine nicht unerhebli-
che Rolle. Diese beschränkt sich aber für gewöhnlich auf zwei Bereiche. Dabei 
handelt es sich zum einen um die Frage der Kriterien für Einwilligungsfähig-
keit und zum anderen um die Begründung eines Anspruchs auf Hilfsangebote. 
Wenn der Anwendungsbereich des Ideals der Autonomie hingegen ausgewei-
tet wird, und kontrafaktische Konstruktionen dessen, was der Betroffene rati-

349 Baumann 2000, S. 265. Wie genau diese Rationalität auszusehen hat, ist allerdings Gegenstand 
einer bis heute anhaltenden philosophischen Debatte. Manche legen den Schwerpunkt auf eine 
Kohärenz des aktuellen Wollens mit den sonstigen Wünschen und Überzeugungen des Betroffe-
nen (zum Teil auch auf eine Vereinbarkeit mit Wünschen höherer Ordnung), andere eher auf die 
Art und Weise, wie das Wollen zustande gekommen ist. Siehe dazu Zalta 2014.

350 Siehe etwa Ach und Schöne-Seifert 2013, S. 45. 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


149

4        MUTMASSLICHER WILLE

onalerweise wollen sollte, zur Rechtfertigung von Behandlungen herangezogen 
werden, stößt man schnell auf Probleme. 

Auch wenn entsprechende Positionen in der Philosophiegeschichte immer 
wieder vertreten wurden, so etwa von Rousseau, führt ein solches Vorgehen 
zu dem Problem, dass das Ideal der Autonomie damit in einen direkten Kon-
flikt mit dem unmittelbaren Selbstbestimmungsrecht gebracht wird. Wie be-
reits Berlin in seiner Gegenüberstellung von positiver und negativer Freiheit 
darstellt,351 ist es grundsätzlich problematisch, wenn eine kontrafaktische Kon-
struktion dessen, was der Betroffene rationalerweise wollen sollte, wie tatsäch-
liche Entscheidungen behandelt und unter dem Banner der Selbstbestimmung 
gegen den tatsächlichen, empirisch feststellbaren aktuellen Willen des Betrof-
fenen durchgesetzt wird. „It is one thing to say that I know what is good for X, 
while he himself does not; and even to ignore his wishes for its – and his – sake; 
and a very different one to say that he has eo ipso chosen it, not indeed conscious-
ly, not as he seems in everyday life, but in his role as a rational self which his em-
pirical self may not know[…]. This monstrous impersonation, which consists in 
equating what X would choose if he were something he is not, or at least not yet, 
with what X actually seeks and chooses, is at the heart of all political theories of 
self-realization. It is one thing to say that I may be coerced for my own good which 
I am too blind to see: this may, on occasion, be for my benefit; indeed it may en-
large the scope of my liberty. It is another to say that if it is my good, then I am 
not being coerced, for I have willed it, whether I know this or not, and am free (or 
‘truly’ free) even while my poor earthly body and foolish mind bitterly reject it, and 
struggle against those who seek however benevolently to impose it, with, the grea-
test desperation.“352 Zumindest im Umgang mit einwilligungsfähigen Erwachse-
nen scheint es vor diesem Hintergrund also auf jeden Fall sinnvoll, das Ideal der 
Autonomie als etwas zu verstehen, aus dem sich ein Anspruch auf verschiede-
ne Hilfestellungen ableitet, nicht aber als Grundlage für die Rechtfertigung von 
Zwangsmaßnahmen. Dies entspricht auch der Rolle, welche das Ideal der Auto-
nomie in der Medizinethik üblicherweise spielt.

Nun ist es durchaus denkbar, dass man besagtem Ideal der Autonomie im 
Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken mehr Raum lassen könnte als 
dies bei gesunden Erwachsenen ratsam wäre. Schließlich scheint der Konflikt, 
vor dem Berlin warnt, hier nicht in gleichem Umfang zu bestehen. Die Patien-
ten, um die es bei der Feststellung des mutmaßlichen Willens geht, sind (gegen-
wärtig) nicht einwilligungsfähig, weshalb ihr unmittelbares Wollen nicht als au-
tonome Entscheidungen zu werten ist. Des Weiteren unterscheidet sich auch 

351 Berlin 1969b, S. 133–134: „[T]he ‘positive’ conception of freedom as self-mastery, with its suggestion 
of a man divided against himself, has, in fact, and as a matter of history, of doctrine and of practice, 
lent itself more easily to this splitting of personality into two: the transcendent, dominant controller, 
and the empirical bundle of desires and passions to be disciplined and brought to heel.“

352 Berlin 1969a, S. 133–134.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


150

HEVELKE

der mutmaßliche Wille recht grundsätzlich von der Konstruktion des „wahren 
Willens“, gegen die sich Berlin wendet. Grundlage einer Feststellung mutmaß-
lichen Willens sind keine abstrakten theoretischen Gebäude, die dem Patien-
ten vielleicht nie etwas bedeutet haben, sondern tatsächliche frühere Präferen-
zen und Werte des Betroffenen selbst. Insofern scheint es etwas ungerecht, den 
mutmaßlichen Willen mit den kontrafaktischen Willenskonstruktionen gleich-
zusetzen, die Berlin in seinen Überlegungen kritisiert. 

Dem ließe sich entgegenhalten, dass auch einwilligungsunfähige Patienten 
zumindest aus moralischer Sicht durchaus noch ein (wenn auch geschwächtes) 
Selbstbestimmungsrecht haben können. So sind medizinische Zwangsmaßnah-
men, die gegen den expliziten Willen dieser Menschen durchgesetzt werden, bei 
einwilligungsunfähigen Menschen zwar nicht ausgeschlossen, bleiben aber pro-
blematisch. Wenn dies zutrifft, besteht das von Berlin dargestellte Problem ei-
nes positiven Freiheitsbegriffs auch im Zusammenhang mit einwilligungsunfä-
higen Kranken. Ein Autonomiebegriff, der in sich gespalten ist und bei dem sich 
einige Teile gegen andere kehren, ist kaum hilfreich. 

Zusätzlich stellt sich die Frage, inwiefern der Entscheidungsmaßstab des 
mutmaßlichen Willens dem Ideal der Autonomie überhaupt dienlich sein kann. 
Wie bereits in Einführungskapitel II angesprochen, zielt besagtes Ideal der Au-
tonomie normalerweise auf eine Verbesserung der Autonomie des Wollens ab.353 
Es geht darum, dass der autonome Mensch in seinem handlungsleitenden Wol-
len von rationalen Entscheidungen geleitet wird und nicht Sklave seiner Triebe 
ist. Es ist durchaus nachvollziehbar, dass Hilfestellungen wie Gesprächsangebo-
te in diesem Zusammenhang wünschenswert sein können. Aber inwiefern ist es 
in diesem Zusammenhang hilfreich, wenn Dritte für den Betroffenen entschei-
den, was er vor dem Hintergrund seiner früheren Präferenzen und Werte ratio-
nalerweise wollen sollte, und dies dann ohne seine Zustimmung umsetzen? Das 
Ideal der Autonomie richtet sich primär nach innen, auf das tatsächliche, aktu-
elle, empirische Wollen des Betroffenen. Dieses ist es, das rationaler und damit 
autonomer werden soll. Bei Behandlungsentscheidungen auf Grundlage des 
mutmaßlichen Willens wird es dagegen völlig umgangen. Der betroffene Pati-
ent wird in seinem tatsächlichen Wollen nicht autonomer, wenn man ignoriert, 
was er aktuell möchte, und Behandlungsentscheidungen von Einschätzungen 
darüber abhängig macht, was er früher (vermutlich) gewollt hätte.

Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass auch dieses stärker an 
Kant angelehnte, primär nach innen gerichtete zweite Hauptelement des Auto-
nomieprinzips nicht wirklich geeignet erscheint, eine Rechtfertigung des mut-
maßlichen Willens zu liefern. 

353 Für eine genauere Analyse der Autonomie des Wollens siehe etwa Baumann 2000, S. 135. Siehe 
auch Christman 1991, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


151

4        MUTMASSLICHER WILLE

4.2.3 Die intuitive Plausibilität des mutmaßlichen Willens als Konsequenz 

des Autonomieprinzips

Der Gedanke, dass die Betroffenen so behandelt werden sollen wie sie es „ge-
wollt hätten“ und dass dies in irgendeiner Form mit dem Gedanken der Au-
tonomie in Verbindung steht, hat für viele von uns eine sicherlich nicht uner-
hebliche intuitive Plausibilität. Aber ohne überzeugende Darstellung, wie diese 
Verbindung auszusehen hat, reicht eine bloße intuitive Plausibilität an dieser 
Stelle kaum aus. 

Wie bereits aufgezeigt, ist keine der beiden zentralen Stoßrichtungen des 
Autonomieprinzips geeignet, den mutmaßlichen Willen als Entscheidungs-
maßstab für den Umgang mit einwilligungsunfähigen Patienten zu rechtferti-
gen. Besonders deutlich ist dies im Falle des primär gegen Dritte gerichteten 
Rechts auf Schutz vor Zwängen und sonstigen kontrollierenden Einflüssen von 
außen. Beim zweiten Bereich, der sich als Ideal der Autonomie charakterisieren 
lässt, geht es dagegen primär um eine Förderung der Autonomie des Wollens 
des betroffenen Patienten, die stark nach innen gerichtet ist. Zentrales Krite-
rium, an dem die Autonomie dabei gemessen wird, ist die Rationalität besag-
ten Wollens. Auch hier ist schwer nachvollziehbar, inwiefern der mutmaßliche 
Wille als Entscheidungsmaßstab für einwilligungsunfähige Kranke diesem Ziel 
dienlich sein soll. Das Wollen eines einwilligungsunfähigen Kranken wird nicht 
rationaler, wenn wir so für ihn entscheiden, wie wir glauben, dass es seinen frü-
heren Präferenzen entspricht. Eine Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens 
durch diese beiden Hauptelemente des Autonomieprinzips erscheint damit we-
nig erfolgversprechend.

Nun ist es sicherlich denkbar, das Autonomieprinzip zu erweitern und den 
hier diskutierten beiden Elementen einen weiteren Aspekt hinzuzufügen. Aller-
dings ist nicht ohne weiteres ersichtlich, wie ein solcher auszusehen hätte und 
gerechtfertigt werden könnte. Zusätzlich mag man daran zweifeln, ob es sinn-
voll ist, dem ohnehin schon etwas überladenen Autonomieprinzip zusätzliche 
Elemente hinzuzufügen und es damit noch weiter zu verkomplizieren. 

Der intuitiven Plausibilität des Gedankens, dass der mutmaßliche Wille in 
irgendeiner Form mit der Autonomie in Verbindung steht, wird dies keinen 
Abbruch tun. Aber zumindest vorläufig scheint kein gut begründeter Rechtfer-
tigungsansatz des mutmaßlichen Willens auf Grundlage eines überzeugenden 
Autonomiekonzeptes zur Verfügung zu stehen. Und solange dies zutrifft, soll-
ten wir vor dem Hintergrund der hier dargestellten Rechtfertigungsschwierig-
keiten davon ausgehen, dass sich der mutmaßliche Wille nicht durch das Auto-
nomieprinzip rechtfertigen lässt.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


152

HEVELKE

4.3 Das perfektionistische Ideal der Autonomie als 
Autorenschaft

Nun ist es durchaus möglich, die Autonomie aus etwas anderer Perspektive zu 
betrachten, nämlich als perfektionistisches Ideal des guten Lebens.354 Ein sol-
ches perfektionistisches Ideal der Autonomie findet sich unter anderem bei Raz, 
auch wenn dieses Ideal bei ihm nicht mit der Frage des Umgangs mit einwilli-
gungsunfähigen Patienten in Zusammenhang gebracht wird: „In western indus-
trial societies a particular conception of individual well-being has acquired con-
siderable popularity. It is the ideal of personal autonomy. […] The ruling idea 
behind the ideal of personal autonomy is that people should make their own lives. 
The autonomous person is a (part) author of his own life.“355 Vergleichbare Positi-
onen, die ebenfalls die Bedeutung der Autorenschaft über das eigene Leben he-
rausheben, finden sich bei Vertretern narrativer Ansätze wie etwa Brody.356

Das Leben eines Menschen ist demnach objektiv besser, wenn es seinen per-
sönlichen Stempel trägt. Ein solcher Gedanke ist sicher nicht unattraktiv. Unter 
anderem lässt sich daraus eine Pflicht des Staates ableiten, den Bürgern, soweit 
es geht, die Möglichkeit zu geben, ihre Persönlichkeit möglichst frei entfalten 
und ausleben können. Wenn man dies so akzeptiert, könnte eine solche Posi-
tion durchaus Gründe liefern, die für den mutmaßlichen Willen als Entschei-
dungsmaßstab bei der Behandlung von einwilligungsunfähigen Kranken spre-
chen. Der mutmaßliche Wille könnte als Versuch interpretiert werden, dafür zu 
sorgen, dass das Leben eines Menschen auch dann noch seinen persönlichen 
„Stempel“ trägt, wenn der Betroffene nicht mehr einwilligungsfähig ist – ein für 
viele sicherlich sympathischer Gedanke. 

Ein solches perfektionistisches Ideal ist mit dem Autonomieprinzip der 
Medizinethik sicherlich kompatibel und stützt dieses sogar – insbesondere das 
Selbstbestimmungsrecht, welches im Autonomieprinzip enthalten ist. Wenn 
wir davon ausgehen, dass eine Autorenschaft in Bezug auf das eigene Leben ein 
wichtiges Merkmal eines guten Lebens ist, kann dies sicherlich als zusätzlicher 
Grund angesehen werden, der für ein starkes Selbstbestimmungsrecht spricht. 

In diesem Zusammenhang sei auch darauf hingewiesen, dass perfektionis-
tische Überzeugungen darüber, welchen Tätigkeiten, Tugenden oder Fähigkei-
ten ein intrinsischer Wert beizumessen ist, für unsere Urteile darüber, welche 
Lebensarten gut oder erstrebenswert sind, erhebliche Bedeutung haben. Vie-
le Menschen bevorzugen bestimmte Berufe, Tätigkeiten oder Ziele, gerade weil 
sie diese für sinnvoll und „wertvoll“ (im Sinne des englischen „worthwhile“) hal-

354 Perfektionistische Positionen zeichnen sich durch die Annahme aus, dass bestimmte materiel-
le und immaterielle Güter einen intrinsischen und objektiven Wert haben und deshalb für das 
menschliche Wohl von Bedeutung sind. Siehe dazu etwa Couto 2014, S. 23–26.

355 Raz 1989, S. 369.
356 Brody 2003, S. 239.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


153

4        MUTMASSLICHER WILLE

ten. Besagte Wertungen werden dabei nicht als persönliche Vorlieben wahrge-
nommen, sondern als objektive, kritische Urteile. Viele grundsätzliche Lebens-
ziele (etwa das Gründen einer Familie) können in erheblichem Umfang auf der 
Überzeugung basieren, dass es sich bei solchen Zielen um etwas handelt, dem 
ein objektiver, intrinsischer Wert zukommt. Und auch im Bereich des staatli-
chen Handelns sind perfektionistische Werte dieser Art vielfach unvermeidba-
rer Teil unserer gesellschaftlichen Praxis. Beispiele dafür sind etwa Entschei-
dungen über schulische Inhalte oder die Verteilung von Subventionen in der 
Kunst.357

Nichtsdestoweniger unterscheidet sich dieses perfektionistische Ideal der 
Autonomie bei aller Ähnlichkeit des Namens und inhaltlichen Überschneidun-
gen von dem medizinethischen Autonomieprinzip – gerade was die Rechtferti-
gung anbelangt. Rechtfertigungsgrundlage eines jeden perfektionistischen Ide-
als ist nämlich das individuelle Wohl. Es geht hier um die These, dass es dem 
menschlichen Wohl dienlich ist, wenn die Betroffenen die Möglichkeit haben, 
Autoren ihres eigenen Lebens zu sein. Die begriffliche Überschneidung darf 
hier nicht dazu verführen, dass der Eindruck entsteht, dass eine solche stellver-
tretende Autorenschaft unter das „gewöhnliche“ medizinethische Autonomie-
prinzip fällt und durch dieses gerechtfertigt würde. Um Missverständnisse zu 
vermeiden scheint es vor diesem Hintergrund sinnvoll, den Begriff der Auto-
nomie im Folgenden zu vermeiden und von einem Ideal der Autorenschaft zu 
sprechen.

Nun stellt sich für uns die Frage, welche normative Kraft diesem perfekti-
onistischen Ideal der Autorenschaft zukommt, gerade wenn sie ohnehin nur 
stellvertretend aufrechterhalten werden kann. Zuerst einmal ist Raz sicherlich 
zuzustimmen, dass das Ideal der Autonomie im Sinne von Autorenschaft gera-
de in der westlichen Welt einen erheblichen Einfluss zu haben scheint. Dabei 
spielen sowohl ein Element der Unabhängigkeit als auch ein Element der In-
dividualität eine Rolle. Ein gutes Leben zeichnet sich demnach auch dadurch 
aus, dass seine grundsätzliche Richtung von dem Betroffenen zumindest mit-
bestimmt wird und es zusätzlich einen individuellen Charakter (einen persön-
lichen „Stempel“) aufweist. Ein Leben, welches völlig fremdbestimmt ist, wäre 
demnach als ebenso defizitär zu beurteilen wie eines, dem es völlig an indivi-
duellem Charakter fehlt. Zu den wohl klarsten Negativbeispielen, die man zur 
Verdeutlichung dieses Ideals heranziehen kann, gehören wohl die Menschen in 
Huxleys Roman „Brave New World“. Ein im Vorfeld bis ins Detail vorgezeich-
netes Leben ohne jeden individuellen Charakter erscheint uns auch dann nicht 
als etwas Positives, wenn die Betroffenen damit völlig zufrieden sind (wie es im 
Roman die Regel ist). 

357 Raz 1989, S. 110–164.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


154

HEVELKE

Nun lässt sich dieses Ideal durchaus auch noch unmittelbar auf einwilli-
gungsunfähige Kranke anwenden – gerade im pflegerischen Bereich. In vielen 
Fällen ist es trotz erheblicher dementieller Veränderungen noch möglich, den 
Patienten zumindest noch ein gewisses Maß an Autorenschaft über das eige-
ne Leben zu ermöglichen – sei es, indem man sie so lange wie möglich zuhau-
se wohnen lässt oder indem sie weiterhin über Tagesablauf oder Speisen (mit-) 
entscheiden können. Und auch hier ist durchaus nachvollziehbar, dass dies dem 
Wohl der Betroffenen dienlich sein könnte. Gleichzeitig liefert eine solche un-
mittelbare Anwendung besagten Ideals primär Gründe, die gegen den mutmaß-
lichen Willen sprechen. Schließlich ist dieser ja von den aktuellen Präferenzen 
des einwilligungsunfähigen Patienten unabhängig und kann durchaus mit die-
sem in Konflikt stehen. 

Wenn besagte Autorenschaft hingegen stellvertretend aufrechterhalten wer-
den soll, so stellt sich die Frage, wie dies auszusehen hat. Zuerst einmal kann es 
dabei nicht um den Erhalt von Unabhängigkeit und Kontrolle gehen, der Fo-
kus muss auf dem Erhalt des persönlichen „Stempels“ liegen. In vielen Fällen 
mag dies auch ohne weiteres möglich sein. Dies gilt nicht nur für den paradig-
matischen Fall eines schwer dementen Mitglieds der Jehovas Zeugen, sondern 
auch für überzeugte Asketen, Veganer oder Gegner der „Schulmedizin“, die rein 
auf Homöopathie setzen. In all solchen Fällen mag es durchaus möglich sein, 
zumindest einen wichtigen Teil des individuellen Charakters, den ein Mensch 
seinem Leben gegeben hat, im Falle dementieller Veränderungen zu bewah-
ren. Gerade in Pflegeeinrichtungen ist es (zumindest theoretisch) ohne weite-
res möglich, dafür zu sorgen, dass ein früher überzeugter Veganer sich auch 
weiterhin streng vegan ernährt – auch wenn der Betroffene dies vielleicht nicht 
mehr möchte und sehr gerne ein Stück vom Schnitzel oder von der Sahnetor-
te hätte.358 

Ob einer solchen Form von stellvertretend in Anspruch genommener Au-
torenschaft immer noch ein intrinsischer Wert zuzusprechen ist, lässt sich nur 
schwer abschließend beurteilen. Die Meinungen hierzu werden sicherlich aus-
einandergehen und es liegt in der Natur der Zuschreibung eines intrinsischen 
Wertes359, dass überwältigende Gründe dafür oder dagegen vielfach schwierig 
zu finden sind – zumindest solange ein solcher Wert nicht in klarem Wider-
spruch zu anderen Werten oder zentralen (und gut zu rechtfertigenden) Aspek-
ten unserer Praxis steht. Dies ist hier nicht der Fall. Allerdings handelt es sich 
sicherlich um keinen Bereich, in dem das Bestehen eines intrinsischen Wertes 
weitestgehend offenkundig ist und Zweifel fast schon absurd erscheinen, wie 

358 Dieses Beispiel ist weniger medizinisch als pflegerisch, aber es fällt schwer, nachzuvollziehen, wes-
halb ein perfektionistisches Ideal der stellvertretend in Anspruch zu nehmenden Autorenschaft 
auf medizinische, nicht aber auf pflegerische Fragen anwendbar sein sollte. 

359 „Intrinsisch wertvoll“ bedeutet dabei, dass die betroffenen Güter ihren Wert nicht aus einem inst-
rumentellen Nutzen für ein anderes Gut ableiten. Siehe dazu etwa Couto 2014, S. 23–24.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


155

4        MUTMASSLICHER WILLE

es etwa in Bezug auf den intrinsischen Wert von Wissen, Wahrheit oder engen 
zwischenmenschlichen Bindungen der Fall ist. Des Weiteren gibt es doch Grün-
de, welche zwar nicht überwältigend sind, aber doch eher gegen ein perfektio-
nistisches Ideal der stellvertretend in Anspruch zu nehmenden Autorenschaft 
sprechen. 

Zum einen bewähren sich perfektionistische Ideale gemeinhin zuallererst 
an den Wahrnehmungen und Überzeugungen derer, die ihnen gerecht werden. 
Wenn wir einen reichen Wissens- und Erfahrungsschatz, künstlerische Fähig-
keiten, Unabhängigkeit oder auch enge, vertrauensvolle Freundschaften als et-
was intrinsisch Wertvolles ansehen, so liegt dies nicht zuletzt daran, dass ein er-
heblicher Teil der Menschen, welche in den Genuss dieser Dinge gekommen 
ist, diese nicht nur genießen, sondern ihnen auch einen intrinsischen Wert zu-
sprechen. Wenn ein perfektionistisches Ideal dagegen nur von außen wün-
schenswert erscheint, von den Menschen, die es ausüben oder besitzen, aber ty-
pischerweise als eher negativ oder wertneutral wahrgenommen werden, so ist 
dies zumindest Grund, an diesem Ideal zu zweifeln. Genau das ist aber der Fall, 
wenn wir einer stellvertretend in Anspruch genommenen Autorenschaft einen 
intrinsischen Wert zuschreiben und sie als relevanten Faktor für das Wohl eines 
einwilligungsunfähigen Kranken ansehen. Schließlich ist kaum anzunehmen, 
dass ein Großteil der Patienten, welche in den „Genuss“ eines solchen stellver-
tretend wahrgenommenen Autorenschaft kommen, diese als positiv und intrin-
sisch wertvollen Faktor ihres Lebens wahrnehmen werden. Dafür wird dieses 
Konstrukt in den meisten Fällen auch zu abstrakt sein. Bestenfalls werden die 
Betroffenen nichts davon bemerken, im schlechtesten Fall wird die stellvertre-
tend wahrgenommene Autorenschaft mit ihren tatsächlichen akuten Präferen-
zen in Konflikt stehen. Damit hat dieses Ideal den Charakter einer theoretischen 
Konstruktion, die von außen sympathisch erscheint, aber für die Personen, auf 
die sie angewendet werden soll, kaum einen Reiz haben wird. Dies mag kein 
Grund sein, die stellvertretend in Anspruch genommene Autorenschaft als per-
fektionistisches Ideal kategorisch abzulehnen. Aber es steht doch in merkli-
chem Gegensatz zu paradigmatischen Beispielen von perfektionistischen Idea-
len wie Wissen oder Freundschaft.

Zusätzlich lässt sich auch die noch grundsätzlichere Frage stellen, ob sich 
perfektionistische Maßstäbe überhaupt sinnvoll auf Menschen übertragen las-
sen, welche besagte Maßstäbe aufgrund von geistigen Einschränkungen nicht 
einmal ansatzweise nachvollziehen können. Wenn wir beurteilen, ob ein geistig 
gesunder Erwachsener ein alles in allem gutes Leben hat, mag es plausibel sein, 
dabei perfektionistische Kriterien anzulegen. So mag man (wieder mit Raz) den 
Standpunkt vertreten, dass ein gutes Leben ein aktives ist und dass die Verfol-
gung würdiger Ziele [engl.: worthwhile goals] ein notwendiges Element eines 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


156

HEVELKE

guten Lebens sei.360 Dieselben Kriterien bei der Beurteilung der Lebensquali-
tät von Menschen anzuwenden, für deren Denken und Fühlen besagte Kriteri-
en nicht die geringste Bedeutung haben, ist jedoch fragwürdig. Dies lässt sich 
gut am Beispiel eines Säuglings361 veranschaulichen. Bei einem Säugling stellen 
wir für gewöhnlich nicht die Frage, ob die „Ziele“, die er verfolgt, „würdig“ sind. 
Diese Kategorien scheinen auf einen Säugling ebenso wenig anwendbar zu sein 
wie auf einen Hund oder einen Baum. Des Weiteren liegt es nahe, diese man-
gelnde Anwendbarkeit darauf zurückzuführen, dass besagtes perfektionistische 
Ideal mit Maßstäben arbeitet, die für das Denken und Fühlen des Säuglings gar 
keine Bedeutung haben können. 

Wenn es tatsächlich zutrifft, dass es nicht sinnvoll ist, perfektionistische Kri-
terien auf Menschen anzuwenden, für deren Denken und Fühlen diese Krite-
rien keine Bedeutung (mehr) haben, so würde dies (bei allen Unterschieden 
zwischen Kindern und Dementen) auch die Anwendbarkeit von perfektionis-
tischen Idealen auf einwilligungsunfähige Menschen beeinflussen. Dies bedeu-
tet nicht, dass ein Heranziehen perfektionistischer Ideale völlig ausgeschlossen 
wäre. Viele Demenzkranke können durchaus noch Wertvorstellungen haben 
und damit perfektionistischen Idealen gegenüber zugänglich sein.362 Aber es 
würde die Anwendbarkeit perfektionistischer Ideale auf einwilligungsunfähi-
ge Kranke einschränken. Ein Verfolgen „sinnvoller Tätigkeiten“ wäre damit nur 
für das Wohl jener Dementer ein relevanter Faktor, für die diese Kategorie noch 
einen Sinn ergibt.363 Und auch ein Ideal der stellvertretend in Anspruch genom-
menen Autorenschaft ließe sich damit nur noch auf jene Patienten anwenden, 
für die ein solches Konzept noch eine Bedeutung hat. In Anbetracht des hohen 
Abstraktionsgerades dieses Ideals dürfte dies eine relativ kleine Gruppe sein.

Diese Überlegungen reichen sicher nicht aus, um zu dem Schluss zu kom-
men, dass das perfektionistische Ideal der Autorenschaft, welche im Falle von 
einwilligungsunfähigen Kranken auch stellvertretend in Anspruch genommen 

360 Raz 2004, S. 269.
361 Wie bereits angesprochen, sind Vergleiche zwischen kleinen Kindern und einwilligungsunfähigen 

Erwachsenen nicht unproblematisch. Nichtsdestoweniger gibt es Parallelen in den normativen 
Fragen, welche sich stellen. Siehe dazu auch in Fußnote 143.

362 Ein Beispiel dafür ist etwa der Bericht über einen früheren Wissenschaftler, der an Alzheimer 
erkrankte und dann begann, an einem Demenz-Forschungsprojekt teilzunehmen. Er „zog daraus 
tiefe Befriedigung. Obwohl er kaum noch verstand, worum es in dem Projekt überhaupt ging, steiger-
te die bloße Mitwirkung sein Selbstwertgefühl: Als Projektteilnehmer könne er ‚viel mehr machen‘, 
erklärte der Mann – im Heim hingegen sei er ‚nichts‘.“ Vasek 2011, S. 4.

363 Raz selbst sieht das anders, wie man etwa an seinem Urteil über das Leben von behinderten Men-
schen erkennen kann, deren Leben zufrieden, aber völlig passiv ist. „It is not the worst life one can 
have. It is simply not a life at all. It lacks activity, it lacks goals.[…] It is simply sufficiently unlike 
human life in the respects which matter that we regard it as only a degenerate case of human life. But 
clearly not being alive can be better than that life.“ Dabei schließt er explizit auch jene Menschen 
mit ein, die aufgrund mentaler und physischer Einschränkungen gar nicht in der Lage wären, in 
irgendeiner Form sinnvollen Tätigkeiten nachzugehen. „We can isolate this feature by imagining 
that the human being concerned is mentally and physically affected in a way which rules out the 
possibility of a life with any kind of meaningful pursuit in it.“ Raz 1989, S. 307.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


157

4        MUTMASSLICHER WILLE

werden kann, prinzipiell nicht infrage komme. Aber sie reichen aus, um intui-
tive Zweifel, die man an dem objektiven und intrinsischen Wert einer solchen 
stellvertretenden Autorenschaft hegen mag, weiter zu unterfüttern. 

Diese Defizite einer stellvertretend in Anspruch genommenen Autoren-
schaft verstärken ein Problem, welches perfektionistischen Idealen ohnehin zu 
eigen ist. Wie bereits angemerkt, zeichnen sich perfektionistische Positionen 
durch die Annahme aus, dass bestimmte materielle und immaterielle Güter ei-
nen intrinsischen und objektiven Wert haben und deshalb für das menschli-
che Wohl von Bedeutung sind. Nun gehören solche auf das „intrinsisch Gute“ 
bezogene Fragen ohnehin zu den umstritteneren Elementen unseres kollekti-
ven Überzeugungssystems.364 Dafür lassen sich verschiedene Gründe anführen. 
Zum einen liegt es in der Natur der Zuschreibung eines intrinsischen Wertes, 
dass es vielfach schwer ist, dafür oder dagegen überzeugende Gründe zu fin-
den. Schließlich zeichnet sich ein intrinsischer Wert gerade dadurch aus, dass 
er aus sich heraus besteht und sich nicht aus einem instrumentellen Nutzen für 
ein anderes Gut ableitet.365 Dies bedeutet nicht, dass besagte Werte einer kri-
tischen Hinterfragung vollständig entzogen wären. Nichtsdestoweniger ist es 
vielfach schwer, im Falle eines Aufeinandertreffens unterschiedlicher Überzeu-
gungen zwingende Gründe zu finden, die für oder gegen die Zuschreibung ei-
nes intrinsischen Wertes sprechen. Zum anderen ist es durchaus denkbar, dass 
unterschiedliche Lebensarten zu unterschiedlichen und inkompatiblen perfek-
tionistischen Idealen führen, die für sich genommen alle von objektivem Wert 
sind. Ein solcher genuiner Wertepluralismus366 kann durchaus auch dazu füh-
ren, dass Menschen mit unterschiedlichen Lebensentwürfen Schwierigkeiten 
haben, das von anderen als intrinsisch wertvoll Wahrgenommene als solches zu 
erkennen. Zu guter Letzt ist in Anbetracht des Objektivitätsanspruches von per-
fektionistischen Idealen anzunehmen, dass der Dissens teilweise auch auf genu-
ine Irrtümer der einen oder anderen Seite zurückzuführen ist.

Diese Erklärungen für den Mangel an Konsens in Bezug auf perfektionis-
tische Ideale stehen nicht in Konflikt miteinander. Sie alle sprechen dafür, dass 
der Staat sehr vorsichtig mit Eingriffen sein sollte, die auf der Annahme ba-
sieren, dass ein bestimmtes perfektionistisches Ideal nicht nur von intrinsi-

364 Dies ist im Übrigen auch vielfach als Grund dafür herangezogen worden, dass der Staat zu Fragen 
des guten Lebens neutral bleiben sollte. Gegen eine solche Position spricht, dass perfektionistische 
Werte fast unvermeidbar Teil unserer gesellschaftlichen Praxis sind – etwa bei Entscheidungen 
über schulische Inhalte oder die Verteilung von Subventionen in der Kunst. Siehe dazu etwa Raz 
1989, S. 110–164.

365 Siehe dazu Couto 2014, S. 23–24.
366 “[M]oral pluralism is the view that there are various forms and styles of life which exemplify diffe-

rent virtues and which are incompatible. Forms or styles of life are incompatible if, given reasonable 
assumptions about human nature, they cannot normally be exemplified in the same life. There is 
nothing to stop a person from being both an ideal teacher and an ideal family person. But a person 
cannot normally lead the life both of action and contemplation, to use one of the traditionally recog-
nized contrasts, nor can one person possess all the virtues of a nun and of a mother.“ Raz 1989, S. 395.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


158

HEVELKE

schem Wert sei, sondern sich auch auf das Leben eines jeden Menschen unein-
geschränkt anwenden ließe. 

Zum Teil ist aus diesen Problemen der Schluss gezogen worden, dass der 
Staat in Bezug auf Fragen dieser Art neutral bleiben sollte. Dies ist aber kaum 
praktikabel. Schließlich sind perfektionistische Werte auch im Bereich staatli-
chen Handelns wichtiger und vielleicht sogar notwendiger Teil unserer gesell-
schaftlichen Praxis. Als Beispiele dafür lassen sich etwa viele Entscheidungen 
über schulische Inhalte anführen (z. B. das Weiterbestehen der Geschichte oder 
Kunst als Schulfach) oder staatliche Subventionen für Opern, Galerien etc.367 
Perfektionistische Ideale als Grundlage staatlichen Handelns ganz auszuschlie-
ßen ist also wenig praktikabel. Nichtsdestoweniger ist der mangelnde Konsens 
in Bezug auf perfektionistische Ideale zumindest ein guter Grund, darauf basie-
rende staatliche Tätigkeiten auf die Schaffung von Angeboten und Freiräumen 
zu begrenzen.368 Auf diese Weise lässt sich der Tatsache Rechnung tragen, dass 
perfektionistische Ideale zwar wichtige Teile unseres Moralsystems sind, gleich-
zeitig aber nur wenige solche Ideale in der Weise konsensfähig sind wie dies 
etwa in Bezug auf zentrale deontologische Rechte zutrifft. 

Solch eine Beschränkung ist umso wünschenswerter, je stärker die Gründe 
sind, an dem objektiven und intrinsischen Wert eines perfektionistischen Ideals 
zu zweifeln. Für die Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens auf Grundlage 
des perfektionistischen Ideals der Autorenschaft stellt dies ein erhebliches Prob-
lem dar. Auf der einen Seite ist der intrinsische Wert einer stellvertretend in An-
spruch zu nehmenden Autorenschaft zumindest nicht offensichtlich und es gibt 
durchaus gute Gründe, die zusätzlich gegen ein solches perfektionistisches Ide-
al sprechen. Auf der anderen Seite kann sich der staatliche Eingriff hier nicht auf 
ein bloßes Angebot beschränken. Solange der mutmaßliche Wille als Grundla-
ge für Stellvertreterentscheidungen gesetzlich festgelegt ist, wird er auf einwilli-
gungsunfähige Kranke angewendet werden, von denen die meisten dieses Ideal 
vermutlich nicht einmal ansatzweise verstehen können. 

Es ist nicht weiter bedenklich, wenn perfektionistische Überlegungen ver-
wendet werden, um Bereiche zu identifizieren, die für das menschliche Wohl 
wichtig sein können und dann gefördert oder vor Eingriffen von außen ge-
schützt werden. Ein solches Vorgehen ist in vielen Kontexten sinnvoll und ließe 
sich trotz eines gewissen Dissens und Rechtfertigungsdefiziten, die bei perfek-
tionistischen Idealen vielfach kaum zu vermeiden sind, durchaus rechtfertigen. 
Schließlich trägt der Einzelne, der ein solches Angebot annimmt, einen erheb-

367 Raz 1989, S. 110–164.
368 Siehe dazu auch die Unterscheidung von moderatem und extremem Perfektionismus in Chan 

2000. Eines der zentralen Merkmale eines moderaten und damit legitimen staatlichen Perfektio-
nismus liegt Chan zufolge darin, dass sich letzterer nicht in Zwangsmaßnahmen äußert. „For non-
coercive perfectionism, the aim of the state is to create a social environment which is more conducive 
to the promotion of goods and worthwhile ways of life. The state does this by noncoercive means, such 
as providing subsidies, tax exemptions, and education.“ Chan 2000, S. 14–15.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


159

4        MUTMASSLICHER WILLE

lichen Teil der Verantwortung selbst und es besteht typischerweise auch kein 
starker Konflikt mit anderen zentralen Werten. 

Wenn das ohnehin schon fragwürdige perfektionistische Ideal einer stell-
vertretenden Autorenschaft als primäre Rechtfertigung der gegenwärtigen Stel-
lung des mutmaßlichen Willens im Betreuungsrecht dienen soll, ist dies hinge-
gen etwas sehr anderes. In einem solchen Fall wäre die Rechtfertigungslast in 
Bezug auf Objektivität und Allgemeingültigkeit besagten Ideals sehr viel grö-
ßer. Schließlich kann der mutmaßliche Wille durchaus mit anderen, zentraleren 
Elementen des Patientenwohls in Konflikt liegen und es ist auch nicht möglich, 
einen Teil der Verantwortung für einen möglichen Irrtum auf den Patienten ab-
zuwälzen. Vor diesem Hintergrund kann das perfektionistische Ideal der (stell-
vertretenden) Autorenschaft kaum eine hinreichend solide Grundlage bieten, 
um die doch beträchtliche Stellung zu rechtfertigen, welche der mutmaßliche 
Wille etwa im deutschen Recht einnimmt.

4.4 Begründungsansätze auf Grundlage von überlebenden 
Interessen

Die Rechtfertigung des Entscheidungsmaßstabs des mutmaßlichen Willens er-
weist sich also als überraschend schwierig – zumindest in Fällen, in denen da-
von auszugehen ist, dass der Verlust der Einwilligungsfähigkeit dauerhaft sein 
sollte. 

Im Gegensatz dazu stehen Fälle, in denen der Zustand der Einwilligungsun-
fähigkeit vermutlich nur vorübergehend sein wird. In diesen letzteren Situatio-
nen lässt sich relativ leicht begründen, weshalb die früheren Inklinationen und 
Präferenzen des Betroffenen bei Behandlungsentscheidungen eine Rolle spie-
len sollten – und zwar mit Verweis auf das Patientenwohl. Dies gilt insbeson-
dere in Fällen, in denen anzunehmen ist, dass die Entscheidung auf die weitere 
Lebensführung des Betroffenen einen erheblichen Einfluss haben dürfte. Neh-
men wir etwa an, eine Schwangere liegt nach einem Unfall schwer verletzt im 
Koma und es muss eine Entscheidung zwischen dem Leben des Embryos und 
der Verhinderung dauerhafter körperlicher Schäden der Mutter getroffen wer-
den. Solange eine realistische Chance besteht, dass sie ihr Bewusstsein wieder-
erlangt, wären die Präferenzen und Inklinationen der Patientin vor dem Unfall 
offenkundig von beträchtlicher Bedeutung – allein schon deshalb, weil sie be-
lastbare Indizien für ihre zukünftigen Präferenzen darstellen und diese für ihr 
Wohl von zentraler Bedeutung sind.369 Vielleicht ist bekannt, dass sie eine be-
geisterte Sportlerin ist und ohnehin ernsthaft überlegte, die Schwangerschaft 
abzubrechen. Alternativ ist es natürlich auch denkbar, dass die Gründung einer 

369 Zur Bedeutung von Präferenzen/Wünschen/Zielen für das individuelle Wohl siehe Kapitel 3.1.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


160

HEVELKE

Familie zu ihren zentralen Lebensplänen gehört und dies eventuell ihre letzte 
Chance sein wird, ein Kind zu bekommen. Wenn wir davon ausgehen können, 
dass ein Patient seine geistige Klarheit wieder zurückerlangen wird, sind sol-
che Überlegungen offenkundig von zentraler Bedeutung – einfach deshalb, weil 
die aktuellen und absehbaren zukünftigen Präferenzen eines Menschen für sein 
Wohl eine zentrale Rolle spielen.370 Damit lässt sich der Entscheidungsmaßstab 
des mutmaßlichen Willens zumindest für die Gruppe der nur vorübergehend 
einwilligungsunfähigen Kranken ohne weiteres über das Wohl der Betroffenen 
rechtfertigen.

Nun stellt sich die Frage, ob sich diese Argumentation nicht auch auf jene 
einwilligungsunfähigen Patienten übertragen lässt, von denen nicht anzuneh-
men ist, dass sie sich wieder erholen. Damit sind wir wieder bei der These der 
Existenz von überlebenden Interessen bei einwilligungsunfähigen Kranken. 
Wenn die früheren Wünsche, Ziele und persönlichen Werte eines inzwischen 
einwilligungsunfähigen Patienten ihre Bedeutung für das Wohl des Betroffe-
nen behalten würden, ließe sich damit unter Umständen rechtfertigen, warum 
es im Interesse des Patienten das Beste wäre, wenn er so behandelt wird wie 
er es wollen würde. Und in der Tat ist der Verweis auf überlebende Interessen 
etwa bei Davis ein Grund, der für den Entscheidungsmaßstab des mutmaß-
lichen Willens spricht.371 Nun hat sich die Annahme der Existenz von überle-
benden Interessen in Kapitel 3 aber als sehr problematisch erwiesen. Diese An-
nahme steht in erheblichem Kontrast zu unserer Praxis der Zuschreibung von 
Interessen bei gesunden Erwachsenen und keiner der Begründungsansätze für 
diese Diskrepanz hat sich als wirklich überzeugend erwiesen. Solange aber kei-
ne überzeugende Begründung für die Existenz von überlebenden Interessen bei 
einwilligungsunfähigen Patienten vorgelegt wird, können diese keine belastba-
re Legitimationsgrundlage für den Entscheidungsmaßstab des mutmaßlichen 
Willens liefern. 

4.5 Der Mangel an besseren Alternativen: 
Defizite des Patientenwohls als Maßstab bei 
Behandlungsentscheidungen am Lebensende

Bei allen Schwierigkeiten einer Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens als 
Entscheidungsmaßstab für die Behandlung von einwilligungsunfähigen Kran-
ken stellt sich die Frage, was die Alternativen sind. Die offensichtliche Antwort 
auf diese Frage ist ein Vorgehen mit primärer Ausrichtung auf das unmittelbare 
Patientenwohl. Dies ist auch die Position, welche etwa von Dresser und Robert-

370 Mehr dazu in der Einleitung von Kapitel 3.
371 Davis 2006, S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


161

4        MUTMASSLICHER WILLE

son als Kritiker des mutmaßlichen Willens eingenommen wird. Ihnen zufolge 
sollte die medizinische Behandlung von einwilligungsunfähigen Patienten pri-
mär davon abhängig gemacht werden, was für den Patienten das Beste wäre.372

Nun besteht allerdings das Problem, dass ein „objektives“ Urteil dessen, was 
das Beste für den Patienten wäre, gerade bei Entscheidungen am Lebensende 
vielfach nicht ohne weiteres möglich ist. Dabei soll nicht bezweifelt werden, 
dass es eine Vielzahl von spezifischen Entscheidungen gibt, in denen das Wohl 
eines Menschen ohne weiteres und mit großer Verlässlichkeit bestimmbar ist. 
Wenn jemand es aufgrund von philosophischen Zweifeln an der Allgemein-
gültigkeit von Konzepten des individuellen Wohls unterlässt, seine dreijährige 
Tochter daran zu hindern, sich auf eine heiße Herdplatte zu setzen, werden wir 
wahrscheinlich wenig Verständnis zeigen und wahlweise das Jugendamt oder 
auch einen psychologischen Gutachter rufen.373 Ähnliches gilt in Bezug auf eine 
Vielzahl von Fragen zur medizinischen und pflegerischen Behandlung einwil-
ligungsunfähiger Kranker – etwa wenn es um das Schienen eines gebrochenen 
Armes geht. 

Gerade am Ende des Lebens gibt es aber vielfach Entscheidungen, bei de-
nen eine valide Beurteilung dessen, was das Beste für den Patienten wäre, fast 
nicht möglich ist. Soll ein Patient im permanenten vegetativen Zustand auf un-
bestimmte Zeit künstlich ernährt werden? Und wie ist es mit einem schwer de-
menten Patienten, der kaum auf Reize von außen reagiert, aber wimmert, wenn 
man ihn anfasst, und ab und zu versucht, sich die Magensonde selbst zu ziehen? 
Ähnliche Fragen stellen sich in Bezug auf nicht einwilligungsfähige Patienten 
mit chronischem Nierenversagen, die auf Dialyse angewiesen sind und sich im-
mer wieder gegen diese wehren. 

Das Problem liegt hier nicht nur darin, dass Stellvertreterentscheidungen 
über Leben und Tod auf Grundlage von Urteilen darüber, was das Beste für 
den Patienten wäre, hochgradig missbrauchsanfällig und historisch vorbelastet 
sind.374 Sie stehen auch vor erheblichen prinzipiellen Problemen. 

Zum einen sind belastbare Urteile darüber, was am Lebensende das Beste 
für den Patienten wäre, deshalb schwer zu finden, weil Entscheidungen, welche 
Konsequenzen über Leben oder Tod haben, eine allgemeine Evaluierung der 
aktuellen und zukünftigen Lebensqualität erfordern. Es muss festgestellt wer-
den, „wie es dem Betroffenen alles in allem geht“ und wie seine diesbezüglichen 
Zukunftsaussichten sind. Leider hat sich eine solche allgemeine empirische 
Evaluierung der aktuellen und zukünftigen Lebensqualität von außen als aus-
gesprochen schwierig erwiesen.375 Ausgenommen sind dabei Fälle wie der von 

372 Dresser und Robertson 2009, S. 443.
373 Siehe dazu Nida-Rümelin 2006, S. 53.
374 Schöne-Seifert 2007, S. 66.
375 Siehe dazu Raspe 1990, S. 37–38; Schöne-Seifert 2007, S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


162

HEVELKE

Margo,376 in denen es dem Patienten offenkundig sehr gut oder sehr schlecht 
geht. Abgesehen davon, dass Prognosen zukünftiger Zustände niemals einfach 
sind, liegt die Schwierigkeit der Evaluierung vor allem daran, dass das indi-
viduelle Wohl sehr stark von subjektiven Faktoren wie Vorlieben, Wünschen, 
Empfindlichkeiten und persönlichen Wertungen abhängt. Des Weiteren stellt 
sich die Frage, wie genau diese Faktoren zusammenspielen. Zwar gibt es eine 
Vielzahl philosophischer Konzeptionen des individuellen Wohls – diese weisen 
zum Teil aber beträchtliche Unterschiede auf377 und sind auch nicht auf die Be-
antwortung medizinethischer Fragen ausgelegt. Besonders deutlich wird dies, 
wenn man versucht, sie auf einwilligungsunfähige Patienten anzuwenden. So 
findet sich bei Nida-Rümelin etwa die Position, dass das „für eine Person gute 
Leben […] (je individuell) in der Erfüllung ihrer wirklichen Wünsche [bestehe], 
also derjenigen Wünsche, die die Person unter epistemischen Idealbedingungen 
und bei Auflösung aller praktischen Dilemmata als (rationale) Wünsche akzep-
tieren würde.“378 Als philosophische Position zum individuellen Wohl mag dies 
sehr plausibel sein, auch wenn es durchaus andere, konkurrierende Positionen 
gibt. Aber wie soll man diesen Standard auf stark demente Patienten anwenden, 
die vielleicht durchaus noch Wünsche oder Werte haben mögen, allerdings viel-
fach gar nicht mehr in der Lage sind, diese in verständlicher Form zu kommu-
nizieren? Eine in sich geschlossene, gut anwendbare und allgemein akzeptier-
te Konzeption individuellen Wohls, die als Grundlage einer realistischen und 
praktisch umsetzbaren Messung der Lebensqualität dienen könnte, steht in der 
Medizinethik gegenwärtig nicht zur Verfügung. 

Gleichzeitig können die meisten Faktoren, welche auf die Lebensqualität 
Einfluss haben, intersubjektiv stark variieren. So können klar negative Reize wie 
Ängste, Einsamkeit und Schmerzen sehr unterschiedlich wahrgenommen wer-
den und damit sehr unterschiedlich starke Auswirkungen auf das Befinden der 
Betroffenen haben. Gleiches gilt umgekehrt auch für positive Reize wie die Freu-
de an gutem Essen oder Gesellschaft.379 Das führt dazu, dass selbst „Grundbe-
dürfnisse“ wie Hunger, Schmerzvermeidung oder Gesellschaft auf das individu-
elle Wohl verschiedener Menschen einen sehr unterschiedlichen Einfluss haben 
können.380 Dies hindert uns nicht daran, festzustellen, dass etwa Schmerzlosig-
keit im Normalfall starken Schmerzen vorzuziehen ist. Aber eine realistische, 
halbwegs objektive Feststellung der allgemeinen Lebensqualität eines einwilli-
gungsunfähigen Patienten ist vor diesem Hintergrund nur in Fällen möglich, 
in denen die verschiedenen, als relevant anzusehenden Faktoren (verschiede-

376 Dworkin 1994, S. 306–307.
377 Diskussionen dieser Frage finden sich etwa in Griffin 1986; Nida-Rümelin 1998; Hawkins 2014; 

Fenner 2007; Raz 1989, S. 288–321.
378 Nida-Rümelin 1998, S. 178.
379 Birnbacher 1998, S. 135–136.
380 Schöne-Seifert 2007, S. 65.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


163

4        MUTMASSLICHER WILLE

ne Wünsche, subjektives Befinden, Grundbedürfnisse, etc.) klar erkennbar sind 
und nicht in übermäßigem Konflikt miteinander stehen.

Zum anderen lässt sich der Tod im Rahmen von Überlegungen des indivi-
duellen Wohls kaum greifen. Dieses zweite Problem wiegt mindestens ebenso 
schwer wie die zuvor dargelegten Probleme bei der Feststellung der Lebensqua-
lität. Selbst wenn es möglich wäre, eine „Skala des individuellen Wohls“ zu kon-
struieren, und die Lebensqualität des Patienten darauf objektiv verortet werden 
könnte, ständen wir weiterhin vor der Frage, ab welchem Punkt dieser hypo-
thetischen Skala der Tod durch Therapieverzicht einer weiteren lebenserhalten-
den Behandlung vorzuziehen wäre. Solange es dem Patienten „gut geht“, er sich 
also klar im positiven Bereich unserer Skala bewegt (oder zumindest anzuneh-
men ist, dass dies in naher Zukunft der Fall sein wird), könnte man wohl davon 
ausgehen, dass der Einsatz lebenserhaltender Behandlungen seinem Wohl die-
nen dürfte. Sobald sich die Lebensqualität des Betroffenen aber in den negati-
ven Bereich bewegt, wird es sehr schwierig, objektiv zu beurteilen, ab wann ein 
Tod bzw. der Verzicht auf weitere lebensverlängernde Maßnahmen vorzuzie-
hen wäre. Unterschiedliche Menschen können hier verschiedene Präferenzen 
haben, hinter denen auch persönliche moralische oder religiöse Überzeugun-
gen stehen mögen. 

Die Festlegung einer „objektiv richtigen“ Position ist aber kaum möglich. 
Dieses Problem lässt sich gut daran veranschaulichen, wie schwierig es bereits 
ist, die richtige Kategorie festzulegen. Geht es darum, ab wann weitere medizi-
nische Maßnahmen der Lebenserhaltung nicht mehr zumutbar sind? Oder stellt 
sich nicht vielmehr die Frage, ab wann sie sich für den Patienten nicht mehr loh-
nen? Dahinter stehen zwei verschiedene mögliche Sichtweisen dessen, wie Le-
bensqualität und Lebenserhaltung gegeneinander aufzuwiegen sind. Auf der ei-
nen Seite steht die Position, dass das Leben von dem Betroffenen in irgendeiner 
Form, aktuell oder in Zukunft insgesamt positiv bewertet oder wahrgenommen 
werden muss, um dem Tod vorzuziehen zu sein. Auf der anderen Seite steht 
die Sichtweise, dass auch ein Leben mit (anhaltend) klar negativer Lebensqua-
lität dem Tod objektiv vorzuziehen ist, solange die Lebensqualität nicht so weit 
sinkt, dass dies nicht mehr zuzumuten ist. In Bezug auf die eigene Person kön-
nen sicherlich beide Positionen sinnvoll vertreten werden. Aber es wäre ver-
mutlich schwer, einer Person, die eine von beiden Positionen vertritt, überzeu-
gende Gründe zu nennen, weshalb sie irrt. 

Vor diesem Hintergrund scheint es sinnvoller, bei dem Treffen entsprechen-
der Urteile schlicht von der persönlichen Einstellung des Betroffenen auszuge-
hen. Den „einen“ objektiv richtigen Maßstab scheint es hier nicht zu geben, was 
gerade in einer pluralistischen Gesellschaft dafür spricht, den Maßstab von den 
persönlichen Werten, Präferenzen und Inklinationen der Betroffenen abhängig 
zu machen. Dabei geht es weniger um einen Anspruch auf Selbstbestimmung 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


164

HEVELKE

als um eine Interpretationshoheit des Betroffenen zu einem wichtigen Aspekt 
des individuellen Wohls, wenn ein wirklich objektives Urteil nicht möglich ist.

Es ist vielfach die Position vertreten worden, dass es in solchen Fällen zu be-
vorzugen sei, „auf der sicheren Seite zu bleiben“ und die Betroffenen eher länger 
als kürzer am Leben zu erhalten. Aber bei der Frage, wie negativ die Lebensqua-
lität eines Menschen sein darf, bevor medizinische Maßnahmen zur Lebenser-
haltung nicht mehr in seinem Interesse sind, gibt es keine „sichere“ Seite. Natür-
lich ist der Tod endgültig. Aber es ist auch nicht rückgängig zu machen, wenn 
ein Mensch, dessen Tage klar von negativen Reizen wie (erträglichen) Schmer-
zen und ungebrochener Langeweile dominiert werden und der seinem Leben 
kaum noch etwas Positives abgewinnen kann, über Monate oder Jahre am Le-
ben erhalten wird. Wenn eine Person lieber früher sterben möchte als ihre letz-
ten Jahre in einem solchen Zustand zu verbringen, ist es schwer zu begründen, 
weshalb dies eine Fehlentscheidung wäre. Die Tatsache, dass das Leid des Be-
troffenen nach wie vor „zumutbar“ ist, bedeutet nicht automatisch, dass eine 
solche Existenz einem früheren Tod vorzuziehen wäre. Gleiches gilt natürlich 
auch im umgekehrten Fall der Person, die in einem solchen Zustand auf jeden 
Fall weiterleben möchte. Auch sie macht damit keinen „objektiven Fehler“. 

Vor diesem Hintergrund bietet sich die Position an, dass der mutmaßliche 
Wille als Entscheidungsmaßstab für medizinische Stellvertreterentscheidungen 
dieser Art allein deshalb wünschenswert ist, weil sich die Maßstäbe, anhand de-
rer (negative) Lebensqualität und Lebensende gegeneinander abzuwägen sind, 
nur subjektiv bestimmen lassen. Wenn dies so zutrifft, scheint unmittelbar nach-
vollziehbar, dass eine Bestimmung anhand der persönlichen Werte und Präfe-
renzen des Betroffenen hier eine wünschenswertere Lösung ist als eine willkür-
liche Festlegung durch den Staat. Dresser und Robertson irren, wenn sie sich 
auf den Standpunkt stellen, dass die Feststellung des Patientenwohls in diesem 
Kontext auch nicht problematischer sei als die Feststellung des mutmaßlichen 
Willens.381 Zumindest wenn es um Entscheidungen über Leben und Tod geht 
und es sich nicht um einen Extremfall wie den des paradigmatischen glücklich 
Dementen handelt, stößt der Versuch einer objektiven Feststellung des Wohls 
nicht nur auf praktische Umsetzungsschwierigkeiten. Es besteht vielmehr das 
sehr viel grundsätzlichere Problem, dass wir keinerlei objektive Kriterien ha-
ben, anhand derer wir eine negative Lebensqualität und den Tod gegeneinander 
aufwiegen könnten. Damit scheint es die beste Lösung, bei Urteilen darüber, ob 
etwa eine künstliche Ernährung durchgeführt werden soll, die bekannten Prä-
ferenzen und Wertvorstellungen des Betroffenen selbst zugrunde zu legen. So 
trägt man der Tatsache Rechnung, dass eine objektive Abwägung von Lebens-
qualität und Tod nicht möglich ist und die früheren Präferenzen des Betroffe-

381 Dresser und Robertson 2009, S. 446.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


165

4        MUTMASSLICHER WILLE

nen vor diesem Hintergrund die belastbarsten und vor allem neutralsten Krite-
rien sind, welche uns zur Verfügung stehen. 

Dieser Legitimationsansatz des mutmaßlichen Willens geht mit bestimmten 
Begrenzungen einher, die aber durchaus sinnvoll erscheinen. So lässt sich auf 
diese Weise nicht rechtfertigen, weshalb ein mutmaßlicher Willen auch dann 
umzusetzen ist, wenn dies dem Wohl des Betroffenen klar abträglich wäre. Aber 
dies erscheint durchaus plausibel und sogar wünschenswert. Die Tatsache, dass 
der (ansonsten einwilligungsfähige) Patient zu selbstschädigendem Verhalten 
tendiert hat (etwa aus Selbsthass),382 ist sicher kein Grund, es für wünschens-
wert zu befinden, dass seine weitere Behandlung als Demenzpatient weiterhin 
von dieser Tendenz zur Selbstschädigung geprägt sein soll. Die Plausibilität des 
mutmaßlichen Willens als Entscheidungsmaßstab basiert in hohem Maße da-
rauf, dass er im Normalfall durchaus mit gut begründeten Urteilen zum Wohl 
des Betroffenen vereinbar ist. In Fällen, in denen dies nicht der Fall ist, in denen 
der mutmaßliche Wille also mit dem klar erkennbaren Wohl des Betroffenen in 
Konflikt liegt, wäre es vermutlich kaum wünschenswert, wenn der mutmaßli-
che Wille über das Patientenwohl gestellt würde. 

Zusätzlich rückt ein solcher Legitimationsansatz bestimmte pragmatische 
Vorteile des mutmaßlichen Willens als Entscheidungsmaßstab in ein aus ethi-
scher Sicht positiveres Licht. So kann der Fokus auf den mutmaßlichen Willen 
die doch sehr erhebliche emotionale Last der Hinterbliebenen reduzieren. Ge-
rade bei Entscheidungen am Lebensende fällt es den bald Hinterbliebenen viel-
fach extrem schwer, sich zu einer Entscheidung durchzuringen. Wenn stattdes-
sen der Fokus darauf gelegt wird, was der Betroffene wollen würde, kann dies 
die Entscheidungsfindung für die Angehörigen deutlich erleichtern.383 Wenn 
man dem hier skizzierten Begründungsansatz des mutmaßlichen Willens folgt, 
geht es an dieser Stelle nicht nur darum, es den Hinterbliebenen einfacher zu 
machen. Vielmehr steht hinter den Schwierigkeiten der Angehörigen, sich zu 
einer Entscheidung darüber durchzuringen, was für den Patienten das Beste 
wäre, ein sehr legitimes Problem: Hier wird von ihnen etwas verlangt, was ob-
jektiv nicht zu leisten ist. Da es (außer in sehr klaren Fällen) keine auch nur an-
satzweise objektiven Kriterien gibt, nach denen Lebensqualität und Tod gegen-
einander abgewogen werden können, fehlt ihnen für Urteile darüber, welches 
Vorgehen dem Patienten am ehesten dienlich ist, jede Grundlage. Vor diesem 
Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass die Betroffenen die an sie gestell-
te Aufgabe als enorme Belastung wahrnehmen. Ein Fokus auf das, was der Be-
troffene wollen würde, hat vor diesem Hintergrund den Vorteil, die Aufgaben 

382 Hier spielt wieder die Frage eine Rolle, ob im Rahmen einer Feststellung des mutmaßlichen Wil-
lens auch irrationale oder selbstschädigende Verhaltensdispositionen der Person rekonstruiert 
werden sollen. Siehe dazu Kapitel 4, Einleitung. 

383 Torke et al. 2008, S. 1515.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


166

HEVELKE

von Angehörigen und Stellvertretern im Rahmen dessen zu halten, was zumin-
dest prinzipiell zu leisten ist. 

Es spricht also einiges dafür, die Kriterien für Abwägungen zwischen nega-
tiver Lebensqualität und Lebensende von den früheren Werten und Präferen-
zen des Betroffenen abhängig zu machen. Dahinter steht weniger ein Gedanke 
der Selbstbestimmung – also des Schutzes des Betroffenen vor kontrollieren-
den Einflüssen von außen – als die Erkenntnis, dass an dieser Stelle keine ob-
jektiven Kriterien zur Verfügung stehen und dem Betroffenen damit in gewis-
ser Weise eine „Interpretationshoheit“ zukommt. Die Tatsache, dass es sich hier 
um frühere Werte und frühere Präferenzen handelt, ist in diesem Zusammen-
hang sicherlich ein nicht unerhebliches Defizit, aber mangels besserer Alterna-
tiven hinnehmbar. 

Zu guter Letzt sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass die hier skizzier-
ten Defizite des Patientenwohls als Richtlinie bei Behandlungsentscheidungen 
am Lebensende nicht nur für die Legitimation des mutmaßlichen Willens von 
Bedeutung sind. Es ist auch ein Grund, der für die Institution der Patienten-
verfügung sowie eine Förderung von Programmen des advance care planning384 
spricht, welche den Betroffenen dabei helfen können, sich im Vorfeld mit die-
sen Themen auseinanderzusetzen.

4.6 Fazit zum mutmaßlichen Willen

Die zentrale Frage dieses Kapitels war die Rechtfertigung des mutmaßlichen 
Willens als Entscheidungsmaßstab für den Umgang mit einwilligungsunfähi-
gen Kranken. Weshalb sollen Mutmaßungen darüber, was der Betroffene wol-
len würde, wenn er seine geistige Klarheit vorübergehend wiedererlangen könn-
te, etwa für die Behandlung eines Patienten im späten Alzheimerstadium von 
Bedeutung sein?

In Fällen, in denen die Einwilligungsunfähigkeit nur vorübergehend ist, 
kann dies gut begründet werden, weil sich die Mutmaßungen nicht auf eine hy-
pothetische Situation, sondern auf die tatsächlichen zukünftigen Präferenzen 
des Betroffenen beziehen und letztere für das Wohl des Betroffenen von erheb-
licher Bedeutung sein können. In Fällen, in denen eine Wiederherstellung der 
Einwilligungsfähigkeit nicht absehbar ist, ist die Rechtfertigung der normativen 
Relevanz des mutmaßlichen Willens hingegen erheblich schwieriger. Im Fol-
genden wird es ausschließlich um letztere gehen. 

Vielfach wird der Standpunkt vertreten, dass ein solches Vorgehen auf-
grund des Respekts vor der Selbstbestimmung/Autonomie des Betroffenen 
geboten sei. Der Respekt ist dabei nicht als unabhängiges Prinzip zu verste-

384 Siehe dazu Kapitel 1.1.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


167

4        MUTMASSLICHER WILLE

hen. Die Pflicht, den Betroffenen mit Respekt zu behandeln, ist mit dem Be-
handlungsmaßstab des mutmaßlichen Willens zwar gut zu vereinbaren, aber so 
unspezifisch, dass sich damit auch primär paternalistische Vorgehensweisen be-
gründen ließen. 

Aber auch eine Begründung des mutmaßlichen Willens durch das Auto-
nomieprinzip erweist sich als problematisch. Die Ansprüche, die sich aus dem 
medizinethischen Autonomieprinzip ergeben, teilen sich primär in zwei Ka-
tegorien: Auf der einen Seite steht der Schutz des Betroffenen und seiner Ent-
scheidungen vor kontrollierenden Einflüssen von außen. Hier geht es um einen 
Schutz der Autonomie des Handelns, aus dem sich unter anderem das Selbst-
bestimmungsrecht ergibt. Auf der anderen Seite stehen das Ideal der Autono-
mie und die Ansprüche auf Hilfestellungen, die sich daraus ergeben. Besagtes 
Ideal ist primär auf eine Förderung der Autonomie des Wollens bezogen. Man-
che Ansprüche, wie etwa das Recht auf eine gründliche Aufklärung, lassen sich 
aus beiden Aspekten des Autonomieprinzips ableiten. Im Gegensatz dazu lie-
fert keine dieser beiden Stoßrichtungen des Autonomieprinzips eine belastba-
re Grundlage für eine Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens. Auf der einen 
Seite lässt sich der mutmaßliche Wille sicherlich nicht einfach als Anwendung 
des Selbstbestimmungsrechts legitimieren, wie dies bei der Patientenverfügung 
der Fall ist. Und auch ansonsten ist nicht zu erkennen, inwiefern stellvertreten-
de Entscheidungen auf Grundlage eines mutmaßlichen, kontrafaktischen Wil-
lens dem Schutz des Betroffenen und seiner Entscheidungen vor kontrollieren-
den Einflüssen von außen dienen könnten. Auch ein Bezug auf das Ideal der 
Autonomie erweist sich als wenig fruchtbar, da es hier primär um Hilfestellun-
gen für eine Verbesserung der Autonomie des Wollens geht. Der Patient soll 
darin unterstützt werden, ein vor dem Hintergrund seiner sonstigen Wünsche 
und Überzeugungen möglichst rationales Wollen auszubilden. Es ist diesem 
Ziel nicht dienlich, wenn kontrafaktische Konstruktionen von Dritten darüber, 
was der Betroffene rationalerweise wollen sollte, zur Grundlage von Behand-
lungsentscheidungen werden, da hier sein empirisches Wollen schlicht umgan-
gen wird.

Etwas vielversprechender ist eine Legitimierung des mutmaßlichen Willens 
auf Grundlage eines perfektionistischen Ideals der Autonomie im Sinne von 
Autorenschaft. Dieses Ideal ist erst einmal sicherlich sympathisch und man mag 
durchaus die Position vertreten, dass besagte Autorenschaft zur Not auch stell-
vertretend erfolgen kann. Wichtig ist, an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass 
es sich hier um ein perfektionistisches Ideal handelt. Bezugspunkt ist hier nicht 
mehr das typische Autonomieprinzip. Vielmehr geht es hier um die These, dass 
eine solche Autorenschaft für ein gutes/gelungenes Leben von Bedeutung sei. 
Die begriffliche Nähe zu Autonomie kann hier leicht zu Verwirrung führen, 
weshalb im Rahmen dieser Arbeit auch primär von einem Ideal der Autoren-
schaft gesprochen wurde. Trotz der intuitiven Plausibilität dieses Ansatzes stößt 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


168

HEVELKE

auch dieser auf gewisse Probleme. So gehören die meisten perfektionistischen 
Ideale grundsätzlich zu den umstritteneren Elementen unseres Überzeugungs-
systems. Zwar spielt die Vorstellung, dass bestimmte Fähigkeiten, Charakterei-
genschaften, Tätigkeiten etc. einen intrinsischen Wert haben, für unsere Alltags-
moral eine wichtige Rolle, aber über die Beurteilung einzelner Ideale lässt sich 
trefflich streiten, weshalb zum Teil sogar die Position vertreten wird, dass per-
fektionistische Ideale als Grundlage von staatlichem Handeln ganz auszuschlie-
ßen seien. Des Weiteren bestehen gerade im Falle einer stellvertretend in An-
spruch genommenen Autorenschaft noch einmal zusätzliche Gründe, an dem 
intrinsischen Wert und der Allgemeingültigkeit dieses Ideals zu zweifeln. Nun 
besteht normalerweise die Möglichkeit, der eingeschränkten Konsensfähigkeit 
von perfektionistischen Idealen Rechnung zu tragen, indem man ein staatliches 
Handeln, welches auf perfektionistischen Idealen basiert, auf die Schaffung von 
Angeboten und Freiräumen beschränkt. Eine solche Begrenzung ist hier aber 
nicht möglich. Der mutmaßliche Wille als Entscheidungsmaßstab für den Um-
gang mit einwilligungsunfähigen Kranken ließe sich als bloßes Angebot nicht 
umsetzen. Wenn der mutmaßliche Wille dennoch auf Grundlage eines perfek-
tionistischen Ideals gerechtfertigt werden soll, ist die Rechtfertigungslast in Be-
zug auf Objektivität, Stärke und Allgemeingültigkeit besagten Ideals sehr viel 
größer. Das ohnehin etwas fragwürdige Ideal einer stellvertretend in Anspruch 
genommenen Autorenschaft wird diese Last aber kaum tragen können. Pro-
bleme dieser Art reichen vielleicht nicht aus, um das perfektionistische Ideal 
der Autorenschaft als Rechtfertigung für den mutmaßlichen Willen kategorisch 
auszuschließen. Auf jeden Fall lässt sich aber feststellen, dass es sich um eine 
sehr schwache Rechtfertigung handelt. Die doch recht starke Stellung des mut-
maßlichen Willens im deutschen Betreuungsrecht wird sich auf dieser Grund-
lage allein kaum rechtfertigen lassen.

Eine weitere Rechtfertigungsgrundlage des mutmaßlichen Willens, welche 
sich in der medizinethischen Literatur immer wieder findet, ist die These der 
Existenz überlebender Interessen. Allerdings hat sich bereits im dritten Kapi-
tel dieser Arbeit gezeigt, dass frühere Interessen, die auf damaligen Werten und 
Präferenzen basieren und die für das aktuelle und zukünftige Wollen, Denken 
und Fühlen keinerlei Relevanz mehr haben (weder direkt noch indirekt – etwa 
als Mittel zum Zweck) einem dementen Patienten nicht mehr sinnvoll als ak-
tuelle Interessen zugerechnet werden können. Als Legitimationsgrundlage des 
mutmaßlichen Willens fällt dieser Ansatz damit folglich ebenfalls weg.

Eine letzte, alternative Begründung könnte von der Erkenntnis ausgehen, 
dass es sich (außer in Extremfällen) nicht objektiv beurteilen lässt, wie schlecht 
es einem Menschen gehen muss, bevor medizinische Maßnahmen zum Erhalt 
seines Lebens nicht mehr seinem Wohl dienen. Vor diesem Hintergrund bie-
tet es sich an, dem Betroffenen gerade bei Entscheidungen zum Ende des Le-
bens eine „Interpretationshoheit“ darüber zuzusprechen, was für ihn das Beste 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


169

4        MUTMASSLICHER WILLE

ist. Zumindest in Fällen, in denen der Betroffene im Vorfeld klare und auf sei-
ne aktuelle Situation anwendbare Werturteile oder Präferenzen geäußert hat, ist 
so durchaus zu begründen, weshalb diese für Stellvertreterentscheidungen über 
seine weitere Behandlung relevant sein sollen. 

Dieser letzte Ansatz mag (möglicherweise im Zusammenspiel mit dem Ide-
al der Autorenschaft) ausreichen, um eine grundsätzliche Relevanz des mut-
maßlichen Willens für den Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken zu 
rechtfertigen. Allerdings stößt diese Relevanz schnell an ihre Grenzen, sobald 
der mutmaßliche Wille mit einem gut begründbaren und unstrittigen Urteil da-
rüber, was für den Betroffenen das Beste wäre, in Konflikt gerät.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


171

FAZIT

Fazit

In Deutschland ist der Patientenverfügung eines einwilligungsfähigen Volljäh-
rigen, die auf die aktuelle Lebens- und Behandlungssituation anwendbar ist, 
grundsätzlich Geltung zu verschaffen. Dies gilt selbst in Fällen, in denen ein 
Konsens darüber besteht, dass die in der Verfügung niedergelegten Entschei-
dungen dem Wohl des Betroffenen abträglich sind. Anwendbaren und gültigen 
Patientenverfügungen wird damit ein ähnlicher Status zugesprochen wie un-
mittelbaren Entscheidungen im Rahmen des informed consent. Ein paternalisti-
sches Zuwiderhandeln gegen (ablehnende) autonome Patientenentscheidungen 
ist in beiden Fällen kategorisch ausgeschlossen. Gerade Letzteres ist rechtferti-
gungsbedürftig und diese Rechtfertigung kann sich nicht auf einen Verweis auf 
das Autonomieprinzip beschränken.

Wenn keine auf die aktuelle Lebens- und Behandlungssituation zutreffen-
de Patientenverfügung verfasst wurde (und auch keine im Vorfeld explizit zum 
Ausdruck gebrachten mündlichen Behandlungswünsche vorliegen)385, hat der 
Betreuer hingegen „den mutmaßlichen Willen des Betreuten festzustellen und auf 
dieser Grundlage zu entscheiden, ob er in eine ärztliche Maßnahme […] einwil-
ligt oder sie untersagt.“386 Damit steht der mutmaßliche Wille unter der Patien-
tenverfügung – ihm wird aber immer noch mehr Bedeutung zugemessen als 
unmittelbaren Urteilen dazu, was das Beste für den Patienten wäre. Dies ist be-
gründungsbedürftig. Darüber hinaus stellt sich im Falle des mutmaßlichen Wil-
lens die noch grundsätzlichere Frage, ob und wie sich dieser Entscheidungs-
maßstab für den Umgang mit einwilligungsunfähigen Kranken überhaupt 
rechtfertigen lässt. 

Vielfach wird angenommen, dass eine „Befolgung“ des mutmaßlichen Wil-
lens in ähnlicher Weise Ausdruck des Respekts vor der Autonomie oder Selbst-
bestimmung des Betroffenen sei wie dies auch für die Befolgung einer Patien-
tenverfügung gilt. Begründet wird diese These meist aber nicht weiter und bei 
genauerem Hinsehen zeigt sich, dass nur schwer nachzuvollziehen ist, wie dies 
der Fall sein könnte. Weder der nach außen gerichtete Anspruch auf Schutz vor 
kontrollierenden Einflüssen noch das ebenfalls im Autonomieprinzip enthal-
tene, nach innen gerichtete Ideal der Autonomie erweist sich als geeignet, den 
mutmaßlichen Willen als Entscheidungsmaßstab für den Umgang mit einwil-
ligungsunfähigen Kranken zu rechtfertigen.387 Der Respekt als eigenständiges 

385 Siehe dazu Einführungskapitel IV.
386 § 1901a BGB.
387 Siehe dazu Kapitel 4.2.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


172

HEVELKE

Prinzip ist dagegen zwar gut mit dem mutmaßlichen Willen zu vereinbaren, 
aber zu unspezifisch, um als Rechtfertigung dienen zu können.388 

Damit bleiben Rechtfertigungen des mutmaßlichen Willens übrig, die sich 
auf die eine oder andere Weise auf das Patientenwohl berufen. In diesem Zu-
sammenhang wird vielfach mit überlebenden Interessen argumentiert, aller-
dings erweist sich die These der Existenz solcher überlebenden Interessen in 
Kapitel 3 ebenfalls als schwer haltbar.389 Besonders problematisch ist dabei die 
Feststellung, dass diese These im Widerspruch zu der Art und Weise steht, wie 
wir geistig gesunden Erwachsenen Interessen zuschreiben würden. Es wäre 
sehr merkwürdig, jemandem aufgrund der Tatsache, dass er früher einmal ger-
ne eine Familie gründen wollte, selbst dann noch ein entsprechendes Interesse 
zuzuschreiben, wenn er diesen Wunsch (dauerhaft) hinter sich gelassen hat und 
Kindern (dauerhaft) nichts mehr abgewinnen kann. Auch alternative Rechtfer-
tigungsansätze auf Grundlage der Zuschreibung von Interessen bei Toten oder 
durch eine Verallgemeinerung unserer Intuitionen zu Einzelfallbeispielen er-
weisen sich als wenig überzeugend. Eine stichhaltige Rechtfertigung der The-
se der Existenz überlebender Interessen bei einwilligungsunfähigen Kranken ist 
damit zwar nicht ausgeschlossen, steht aber aktuell nicht zur Verfügung.

Eine weitere Alternative ist die Begründung des mutmaßlichen Willens auf 
Grundlage eines perfektionistischen Ideals der Autonomie im Sinne von Auto-
renschaft, die auch stellvertretend wahrgenommen werden kann.390 Ein solcher 
Ansatz ist zwar durchaus möglich, trifft aber ebenfalls auf erhebliche Probleme. 
Solange sich staatliche Tätigkeiten auf Grundlage von perfektionistischen Idea-
len auf eine Schaffung von Angeboten und Freiräumen beschränken, lassen sie 
sich trotz gewisser Konsens- und Rechtfertigungsprobleme relativ problemlos 
rechtfertigen. Der mutmaßliche Wille als Entscheidungsmaßstab für den Um-
gang mit einwilligungsunfähigen Kranken geht allerdings weit über ein bloßes 
Angebot hinaus, womit die Rechtfertigungslast in Bezug auf Objektivität und 
Allgemeingültigkeit eines perfektionistischen Ideals erheblich steigt. Und da 
der intrinsische Wert einer stellvertretend in Anspruch genommenen Autoren-
schaft bestenfalls zweifelhaft ist, hat dieses perfektionistische Ideal damit nicht 
die notwendige Tragfähigkeit, um besagter Rechtfertigungslast standzuhalten. 
Bestenfalls handelt es sich hier um einen zusätzlichen, aber schwachen Grund, 
dem mutmaßlichen Willen zumindest eine gewisse Relevanz zuzusprechen.

Ein letzter Grund, weshalb der mutmaßliche Willen als Entscheidungsmaß-
stab trotz dieser Schwierigkeiten wünschenswert sein kann, liegt in der Schwie-
rigkeit einer objektiven Feststellung dessen, was das Beste für den Betroffenen 
ist.391 Da wir gerade bei Entscheidungen zur Therapiebegrenzung am Lebensen-

388 Siehe dazu Kapitel 4.1.
389 Siehe dazu Kapitel 4.4.
390 Siehe dazu Kapitel 4.3.
391 Siehe dazu Kapitel 4.5.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


173

FAZIT

de vielfach nicht objektiv beurteilen können, was das Beste für den Betroffenen 
wäre, kann ein Bezug auf die diesbezüglichen früheren Präferenzen des Betrof-
fenen als die sinnvollste (weil neutralste) Vorgehensweise angesehen werden, 
die uns zur Verfügung steht. 

Die doch relativ starke Position, die der mutmaßliche Wille in der deut-
schen Gesetzgebung (zumindest in der Theorie) im Vergleich zum Patienten-
wohl einnimmt, lässt sich vor diesem Hintergrund nur schwer begründen. Eine 
Rechtfertigung des mutmaßlichen Willens als Behandlungsmaßstab erscheint 
zwar prinzipiell möglich, stößt aber auch sehr schnell an ihre Grenzen – immer 
dann nämlich, wenn sich gut beurteilen lässt, was für den Betroffenen das Bes-
te wäre, und dies von dem mutmaßlichen Willen abweicht. 

In der Praxis wird dies in den meisten Fällen kaum zu ernsthaften Proble-
men führen, was daran liegt, dass der mutmaßliche Wille so offen für Interpre-
tationen ist. Der mutmaßliche Wille wird kaum jemals auch dann streng durch-
gehalten werden, wenn er dem aktuellen Wohl des Betroffenen offenkundig und 
in erheblichem Umfang widersprechen würde. Man wird einen Demenzpatien-
ten, der früher die Schulmedizin abgelehnt und bei ernsthaften Beschwerden 
nur homöopathische Behandlungen in Anspruch genommen hat, vermutlich 
kaum die Behandlung mit echten Medikamenten versagen, wenn er etwa star-
ke Schmerzen erleidet. Gleichzeitig stellt sich jedoch die Frage, ob eine gesetz-
liche Regelung, die vor allem deshalb unproblematisch erscheint, weil sie ohne-
hin kaum streng umgesetzt wird, nicht geändert werden sollte.

Im Falle der Patientenverfügung ist die grundsätzliche Rechtfertigungs-
grundlage dagegen leicht zu finden. Sie liegt im Autonomieprinzip, genauer im 
darin enthaltenen Selbstbestimmungsrecht. Dies entspricht auch der vorherr-
schenden medizinethischen Mehrheitsmeinung. Zwar finden sich in der me-
dizinethischen Literatur verschiedene Einwände gegen diese grundsätzliche 
Rechtfertigung der Patientenverfügung, bei genauerem Hinsehen erweist sich 
aber keiner von ihnen als stichhaltig.392 Irrelevant sind besagte Einwände des-
halb aber nicht. Gerade die Feststellung, dass die Aufklärungssituation beim 
Verfassen von Patientenverfügungen vielfach nicht den Standards des informed 
consent gerecht wird, ist als prinzipieller Einwand gegen die Institution der Pa-
tientenverfügung zwar nicht überzeugend, zeigt jedoch sehr ernstzunehmende 
Umsetzungsprobleme auf. Umsetzungsdefizite dieser Art können im Einzelfall 
sehr wohl gute Gründe liefern, den Selbstbestimmungscharakter einer spezi-
fischen Patientenverfügung infrage zu stellen. Des Weiteren besteht ohne Fra-
ge die Notwendigkeit, institutionelle Anpassungen vorzunehmen, welche die-
se Defizite beseitigen und den Verfassern von Patientenverfügungen Zugang zu 
einer gründlichen Aufklärung garantieren. Ansätze des advance care planning 
können hier einen wichtigen Beitrag leisten.

392 Siehe dazu Kapitel 1.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


174

HEVELKE

Grundsätzliche Rechtfertigungsgrundlage der Institution der Patientenver-
fügung ist also das Selbstbestimmungsrecht, was auch hinreichend ist, um den 
Status der Patientenverfügung als primärer Entscheidungsmaßstab für den Um-
gang mit einwilligungsunfähigen Kranken in den meisten Fällen zu rechtferti-
gen. 

Gleichzeitig ist die Stellung der Patientenverfügung, wie sie etwa im deut-
schen Recht festgelegt ist, aber so stark, dass ein bloßer Verweis auf das Selbst-
bestimmungsrecht nicht ausreicht, um sie zu rechtfertigen. Ähnlich wie bei den 
unmittelbaren Entscheidungen einwilligungsfähiger Patienten ist eine Behand-
lung, die einer expliziten und anwendbaren Patientenverfügung widerspricht, 
nämlich überhaupt nicht vorgesehen – und dies unabhängig von drohenden 
Gefahren für das Patientenwohl.393 Ein solch totaler Ausschluss paternalisti-
scher Eingriffe ergibt sich noch nicht aus dem bloßen Selbstbestimmungsrecht. 
Schließlich sind paternalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht in 
vielen Kontexten etablierter und weitgehend akzeptierter Teil unserer Praxis. 
Paradigmatisch dafür sind die Gurt- und die Helmpflicht im Straßenverkehr, 
oder die Rezeptpflicht bei vielen Medikamenten. Natürlich ließe sich in diesem 
Zusammenhang auch die Position vertreten, dass ein solcher „harter“ Paterna-
lismus, der sich gegen einwilligungsfähige Erwachsene richtet, nie gerechtfer-
tigt sei. Aber die Überlegungen der vorliegenden Arbeit gingen erst einmal von 
der Annahme aus, dass unsere etablierte diesbezügliche Praxis im Grundsatz 
gerechtfertigt ist. Insofern stellt sich die Frage, wie der völlige Ausschluss pater-
nalistischer Eingriffe in die Entscheidungen einer Patientenverfügung gerecht-
fertigt werden kann. Aus der bloßen Feststellung, dass Patientenverfügungen 
unter das Selbstbestimmungsrecht fallen, geht dies noch nicht hervor.

Paternalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht sind also in man-
chen Kontexten zumindest im Grundsatz möglich (auch wenn sie weiterhin ei-
ner Rechtfertigung bedürfen und verhältnismäßig sein müssen), in anderen 
Kontexten dagegen von vornherein ausgeschlossen. Ein in dieser Arbeit vielfach 
genanntes Beispiel für Ersteres ist die Rezeptpflicht bei Medikamenten. Das für 
uns wichtigste Beispiel für Letzteres ist die ablehnende Entscheidung im Rah-
men des informed consent. Es ist egal, wie dringend und wenig belastend eine 
medizinische Maßnahme auch sein mag oder wie irrational und selbstschädi-
gend die Weigerung des Patienten erscheint. Ein paternalistisches Zuwiderhan-
deln gegen eine solche Behandlungsverweigerung bei einem einwilligungsfähi-
gen Patienten wäre inakzeptabel. 

393 Natürlich ist die Bindungskraft der einzelnen Patientenverfügung wie jede andere medizinische 
Entscheidung auch von bestimmten Bedingungen abhängig. So verliert eine Patientenverfügung 
deutlich an Bindungskraft, wenn der Verfasser von falschen Annahmen ausging oder bereits zum 
Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung Zweifel an seiner Einwilligungsfähigkeit bestand. Hier 
geht es aber um Fälle, in denen die Patientenverfügung uneingeschränkt gültig und anwendbar ist.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


175

FAZIT

Für diesen Gegensatz muss es Erklärungen geben. In der Tat wurden im 
zweiten Kapitel der vorliegenden Arbeit vier Begründungsansätze unterschie-
den, mit welchen die besondere Dominanz ablehnender Patientenentscheidun-
gen im Rahmen des informed consent gegenüber paternalistischen Erwägun-
gen gerechtfertigt werden könnte. Die ersten beiden sind dabei vor allem auf 
das Selbstbestimmungsrecht gerichtet und begründen dessen Dominanz durch 
sein besonders hohes Gewicht im Kontext des informed consent. Der dritte Be-
gründungsansatz richtet sich dagegen unmittelbar auf die Möglichkeit paterna-
listischer Eingriffe. Hier geht es um stark pragmatische Gründe, welche gerade 
im Kontext des informed consent dagegen sprechen, paternalistische Eingriffe in 
den Patientenwillen als Option zu institutionalisieren. Der vierte Begründungs-
ansatz, der primär auf Menschenwürde und Respekt aufbaut, hat sich hingegen 
als wenig hilfreich erwiesen und wurde nicht weiter verfolgt. 

Alle Begründungslinien, welche im Rahmen des informed consent die Do-
minanz ablehnender Patientenentscheidungen gegenüber paternalistischen Er-
wägungen rechtfertigen können, wurden darauf untersucht, ob und inwiefern 
sie auf die Institution der Patientenverfügung übertragbar sind. 

Der erste Begründungsansatz ging von der Feststellung aus, dass der Selbst-
bestimmungsanspruch bei Entscheidungen über medizinische Eingriffe typi-
scherweise nicht allein steht, sondern immer auch weitere starke deontologi-
sche Rechte tangiert sind.394 Fast jeder medizinische Eingriff ist zugleich ein 
Eingriff in die körperliche Unversehrtheit, und auch weitere zentrale Ansprü-
che können in Mitleidenschaft gezogen werden – etwa wenn starke Schmer-
zen oder Bewusstseinsveränderungen im Spiel sind. Zusätzlich lässt sich ein pa-
ternalistisch motiviertes Vorgehen gegen den Patientenwillen vielfach nur mit 
Hilfe von Zwang oder Täuschung durchsetzen, womit zusätzliche zentrale An-
sprüche verletzt werden können. Dies ist für den normativen Status der Selbst-
bestimmung im Rahmen des informed consent vor allem deshalb von Bedeu-
tung, weil hinter den Entscheidungen des Betroffenen damit nicht mehr „nur“ 
der Anspruch auf Selbstbestimmung steht. Wenn eine Person einen medizini-
schen Eingriff ablehnt, würde ein paternalistisch begründetes Zuwiderhandeln 
nicht nur die Selbstbestimmung des Betroffenen verletzen, sondern auch des-
sen Recht auf körperliche Unversehrtheit wie auch (je nach konkreter Situation) 
möglicherweise weitere zentrale deontologische Ansprüche. Bei einwilligungs-
fähigen Personen führt die Tatsache, dass bei medizinischen Behandlungsent-
scheidungen wichtige zusätzliche Rechte in Mitleidenschaft gezogen werden, 
also zu einer Stärkung des Selbstbestimmungsrechts im Vergleich zu paterna-
listischen Erwägungen. 

Sobald es hingegen um Patientenverfügungen und den Umgang mit einwil-
ligungsunfähigen Patienten geht, ändert sich das Bild. Zwar sind bei Entschei-

394 Siehe dazu Kapitel 2.1.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


176

HEVELKE

dungen zur medizinischen Behandlung von Einwilligungsfähigen typischer-
weise weiterhin wichtige zusätzliche Rechte des Patienten mit betroffen. Aber 
auf einmal ist es zumindest nicht mehr ganz klar, ob dies für eine Dominanz des 
Selbstbestimmungsrechtes spricht oder für eine Zulässigkeit paternalistischer 
Eingriffe. Zumindest im Extremfall eines Patienten, der in seiner Patientenver-
fügung die Vergabe von schmerzstillenden Medikamenten ausgeschlossen hat, 
ist dies sehr deutlich. Wenn wir dem dementen, starke Schmerzen erleidenden 
Patienten X in einem solchen Fall jegliche Schmerzmittel vorenthalten würden, 
liegt es zumindest intuitiv nahe, dies als Unrecht, als Rechtsverletzung zu ver-
stehen. Rechtfertigen lässt sich diese Intuition dadurch, dass hier zwei Para-
digmen des Einforderns von und des Verzichts auf Rechte aufeinanderprallen. 
Bei einwilligungsunfähigen Personen unterliegt die Kontrolle über die eigenen 
Rechte nicht mehr allein der Selbstbestimmung des Betroffenen. Auch durch 
das Wohl gerechtfertigte Stellvertreterentscheidungen sind geeignet, Rechte 
des Betroffenen einzufordern und auf ihre Anwendung zu verzichten. Damit 
stellt sich die Frage, welches dieser beiden Paradigmen im Falle des Konflikts 
dominieren sollte. Mangels überwältigender Gründe für die eine oder andere 
Richtung lässt sich hier eine Pattsituation feststellen. Die Tatsache, dass bei me-
dizinischen Entscheidungen vielfach starke zusätzliche Rechte des Patienten in-
volviert sind, spricht damit zwar nicht gegen einen kategorischen Ausschluss 
paternalistischer Eingriffe in die Entscheidungen einer Patientenverfügung, lie-
fert aber auch keine Gründe, die einen solchen kategorischen Ausschluss recht-
fertigen könnten.

Damit kommen wir zur zweiten, primär teleologischen Begründung für die 
Dominanz ablehnender Patientenentscheidungen gegenüber paternalistischen 
Erwägungen im Kontext des informed consent.395 Auch hier handelt es sich um 
Überlegungen, die primär für eine besondere Stärke des Selbstbestimmungs-
rechtes in diesem Kontext sprechen. Hinter diesem Ansatz steht die Feststel-
lung, dass die normative Kraft von Rechten typischerweise stark von dem Ge-
wicht der Interessen abhängig ist, welche durch die jeweiligen Rechte geschützt 
werden. Und dies gilt nicht nur für Ansprüche wie das Recht auf körperliche 
Unversehrtheit, sondern auch für das Recht auf Selbstbestimmung, welches Teil 
des Autonomieprinzips ist.396 Nun gibt es bei Entscheidungen im Rahmen des 
informed consent gute Gründe, das Interesse an Selbstbestimmung als beson-
ders stark anzusehen. Insbesondere ist in diesem Zusammenhang auf die enge 
Beziehung von Zustimmung und Wahrnehmung zu verweisen, die vor allem 
im Zusammenhang mit beängstigenden und invasiven medizinischen Maßnah-
men von erheblicher Bedeutung ist.397 Auch wenn viele medizinische Maßnah-

395 Siehe dazu Kapitel 2.2.
396 Diese Position – wie auch der dahinterstehende Interessenbegriff – wurde in 2.2.1 genauer darge-

stellt und begründet.
397 Siehe dazu Kapitel 2.2.2.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


177

FAZIT

men niemals angenehm sind, bleibt eine Operation, zu der man sich selbst ent-
schlossen hat, doch eine grundsätzlich andere Erfahrung als wenn einem die 
entsprechende Prozedur aufgezwungen würde. Das Element des Zwangs scheint 
also auch hier in der Lage zu sein, ansonsten für das Wohl des Betroffenen eher 
unproblematische Eingriffe zu etwas erheblich Schädigendem zu machen. Man 
mag die Position vertreten, dass das Interesse, vor Verletzungen dieser Art ge-
schützt zu werden, so stark und fundamental ist, dass es einen kategorischen 
Ausschluss paternalistischer Eingriffe in diesem Bereich rechtfertigen kann. 

Gleichzeitig muss an dieser Stelle noch einmal darauf hingewiesen werden, 
dass diese Argumentation sehr beschränkt ist. Auf diese Weise kann gut be-
gründet werden, weshalb paternalistisch motivierte stark invasive Zwangsmaß-
nahmen kategorisch auszuschließen sind. Wenn es hingegen um leicht invasive 
Eingriffe oder paternalistisch motivierte Täuschungen geht, verliert diese Ar-
gumentation einen erheblichen Teil ihrer Überzeugungskraft. Insofern ist die-
se teleologische Begründung eines Ausschlusses paternalistischer Eingriffe auch 
im Rahmen des informed consent zu begrenzt, um alleine stehen zu können. 
Nichtsdestoweniger liefert sie einen relevanten zusätzlichen Grund, paternalis-
tisch motivierten Zwangsmaßnahmen kategorisch auszuschließen.

Auf die Patientenverfügung lässt sich auch diese Argumentation nicht ohne 
weiteres übertragen, da in diesem Kontext die Verbindung von Zustimmung 
und Wahrnehmung durchtrennt ist. Als wie belastend ein dementer Patient 
eine Dialyse empfindet, ist von seinem unmittelbaren diesbezüglichen Wollen 
abhängig und nicht von den Entscheidungen in seiner Patientenverfügung. Dies 
bedeutet nicht, dass hinter der Institution der Patientenverfügung kein Interes-
se an Selbstbestimmung stände. Auch im Kontext der Patientenverfügung lässt 
sich ein gewisses gesteigertes Interesse an Selbstbestimmung aufzeigen, insbe-
sondere zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung.398 Dieses erscheint aber 
nicht ansatzweise so stark wie das Interesse daran, nicht die Erfahrung machen 
zu müssen, dass einem etwa mehrmals wöchentlich eine Dialyse aufgezwungen 
wird. Als (Teil-) Rechtfertigung eines absoluten Ausschlusses von paternalisti-
schen Eingriffen scheinen besagte Interessen damit nicht auszureichen. Auch 
dieser zweite teleologische Begründungsansatz für einen Ausschluss paternalis-
tischer Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht lässt sich damit nicht ohne wei-
teres auf die Institution der Patientenverfügung übertragen. 

Der dritte hier diskutierte Begründungsansatz für die Dominanz des Selbst-
bestimmungsrechts über paternalistische Gegenerwägungen im Rahmen des 
informed consent richtet sich nicht auf das Selbstbestimmungsrecht, sondern 
direkt gegen die Möglichkeit des Paternalismus. Grundlage der Argumentation 
ist die Position, dass eine Institutionalisierung paternalistischer Eingriffe durch 
den Staat gewissen Minimalbedingungen genügen muss, um legitim zu sein. Zu 

398 Siehe dazu Kapitel 2.2.4.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


178

HEVELKE

diesen Minimalbedingungen gehört zumindest, dass die einzelnen paternalisti-
schen Eingriffe, welche durch eine solche Institutionalisierung ermöglicht wur-
den, in der überwältigenden Mehrheit der Fälle dem Wohl des Betroffenen auch 
wirklich dienlich sein müssen. Zu den besten Beispielen für einen Bereich, in 
dem die Institutionalisierung paternalistischer Eingriffe durch den Staat dieser 
Minimalbedingung gerecht wird, gehört die Gurtpflicht beim Autofahren. 

Der Ausschluss paternalistischer Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht 
im Rahmen des informed consent lässt sich vor diesem Hintergrund dadurch 
rechtfertigen, dass eine Institutionalisierung paternalistischer Eingriffe in die-
sem Bereich bereits an dieser Minimalbedingung scheitern würde. In diesem 
Kontext lässt sich unter anderem darauf verweisen, dass das Patientenwohl 
stark von subjektiven Faktoren beeinflusst ist, zu denen der Betroffene selbst 
sehr viel besseren Zugang hat als der Arzt. Vor diesem Hintergrund ist eine ge-
meinsame Entscheidungsfindung von Arzt und Patient sehr viel erfolgverspre-
chender als ein einseitig paternalistisches Vorgehen durch den Arzt.

Im Gegensatz zu den anderen beiden Rechtfertigungsansätzen lässt sich 
diese Argumentation prinzipiell durchaus auf die Institution der Patientenver-
fügung übertragen, auch wenn der Grund, weshalb eine Institutionalisierung 
paternalistischer Eingriffe an dieser Minimalbedingung scheitern würde, ein et-
was anderer ist. Ein privilegierter Zugang zu Informationen, welche für eine re-
alistische Bestellung des zukünftigen Wohls von Bedeutung wären, lässt sich 
beim Verfassen einer Patientenverfügung nur schwer aufzeigen. 

Allerdings ist vielfach dargelegt worden, dass klar selbstschädigende Patien-
tenverfügungen extrem selten sind. Des Weiteren besteht die Gefahr, dass jede 
Einschränkung der Geltungskraft von Patientenverfügungen zu einer Nicht-
beachtung von Patientenverfügungen auf breiter Ebene führen würde. Solan-
ge dies so zutrifft (und dabei kann sich die Situation in verschiedenen Ländern 
deutlich unterscheiden), liegt hier ein starker und vermutlich auch hinreichen-
der Grund vor, jedes paternalistisch motivierte Zuwiderhandeln gegen die Ent-
scheidungen einer Patientenverfügung kategorisch auszuschließen. 

Gleichzeitig ist die Rechtfertigung von Letzterem sehr abhängig davon, dass 
die empirischen Annahmen, die dabei zugrunde gelegt wurden, auch wirklich 
nach wie vor zutreffen, weshalb eine regelmäßige Prüfung hier unumgänglich 
ist. Sobald sich Patientenverfügungen so weit etabliert haben, dass ihre Beach-
tung auf breiter Ebene sichergestellt ist, verliert auch dieser Grund, paternalisti-
sche Eingriffe in die Entscheidungen einer Patientenverfügung kategorisch aus-
zuschließen, seine Gültigkeit. 

An dieser Stelle sei allerdings noch einmal betont, dass selbst in Bereichen, 
in denen paternalistische Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht nicht katego-
risch ausgeschlossen sind, ein legitimer paternalistischer Eingriff anspruchsvol-
len Maßstäben gerecht werden muss. Paternalistische Eingriffe liegen per De-
finition in Konflikt mit dem Selbstbestimmungsrecht und lassen sich nur dann 

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


179

FAZIT

rechtfertigen, wenn sie verhältnismäßig sind – also die Abwendung eines erheb-
lichen (und objektiv bestehenden) Schadens für den Betroffenen einem über-
schaubaren Eingriff in die Selbstbestimmung gegenübersteht. Eine verbreitete 
Nichtbeachtung von Patientenverfügungen wäre demnach ein starkes Indiz für 
einen missbräuchlichen Gebrauch dieser Option. Schließlich sind offenkundig 
und unstrittig selbstschädigende Patientenverfügungen sehr selten. Dazu kom-
men die in 4.6 dargestellten Schwierigkeiten, objektiv zu beurteilen, ab wann 
der Tod einer Verlängerung des Lebens vorzuziehen ist. Nichtsdestoweniger 
ist anzunehmen, dass sich Patientenverfügungen in der medizinischen Praxis 
der einzelnen Länder soweit etablieren können, dass weichere institutionelle 
Schranken ausreichen, um die Gefahr eines verfehlten Paternalismus weitestge-
hend zu bannen. So könnte ein paternalistisch begründetes Abweichen von ei-
ner Patientenverfügung zwar prinzipiell ermöglicht werden, aber in jedem Ein-
zelfall der Zustimmung einer Ethikkommission oder des Betreuungsgerichts 
bedürfen. Ein kategorischer Ausschluss paternalistischer Eingriffe in die An-
weisungen einer Patientenverfügung dürfte sich vor diesem Hintergrund nur 
über begrenzte Zeit rechtfertigen lassen.

Praktisch relevant sind diese Überlegungen zum kategorischen Ausschluss 
von harten paternalistischen Eingriffen vor allem in Zusammenhang mit stark 
restriktiven Patientenverfügungen, die vor dem Hintergrund der Werte, Ängs-
te, Prioritäten und Überzeugungen des Betroffenen zum Zeitpunkt des Verfas-
sens durchaus rational sein mögen,399 zum Zeitpunkt ihrer Anwendung aber 
(zumindest von außen betrachtet) selbstschädigende Konsequenzen haben. 
Typisches Beispiel dafür sind Verfügungen, die im Falle bestimmter Erkran-
kungen (etwa ab einem gewissen Grad der Demenz) jegliche weiteren lebens-
verlängernden medizinischen Maßnahmen ausschließen. Hinter solchen Ver-
fügungen mag etwa die Angst vor einem langen Dahinsiechen vor dem Tod 
stehen, oder auch der Wunsch, der Familie nicht zur Last zu fallen. 

Solange paternalistische Eingriffe in die Anweisungen einer Patientenver-
fügung kategorisch ausgeschlossen sind, ist die uneingeschränkte Geltungs-
kraft solcher Verfügungen unabhängig von der Frage zu rechtfertigen, ob sie 
sich als selbstschädigend erweisen. Wenn hingegen abzusehen ist, dass ein kate-
gorischer Ausschluss von paternalistischen Eingriffen in diesem Kontext nicht 
dauerhaft aufrecht zu erhalten ist, müssen wir uns der Frage stellen, ob und 
unter welchen Bedingungen Patientenverfügungen dieser Art als dem Wohl 
des Betroffenen „objektiv“ abträglich anzusehen sind. Zusätzlich stellt sich die 
Frage, wie drastisch der selbstschädigende Charakter einer solchen Verfügung 

399 Das in dieser Arbeit vielfach verwendete Beispiel einer Patientenverfügung, in der jede Form von 
Schmerzbehandlung ausgeschlossen wird, dürfte in der Praxis hingegen kaum jemals auftreten. 
Der Grund dafür ist gerade der augenscheinlich selbstschädigende Charakter einer solchen Ver-
fügung, der sie als Beispiel so attraktiv gemacht. Es ist nicht anzunehmen, dass viele Menschen 
vorsätzlich eine Patientenverfügung verfassen werden, die so offensichtlich selbstschädigend ist.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


180

HEVELKE

ausfallen muss, damit ein paternalistischer Eingriff gerechtfertigt ist. Schließ-
lich ändert die Feststellung, dass paternalistische Maßnahmen nicht prinzipiell 
ausgeschlossen werden sollten, nichts an den strengen Bedingungen der Ver-
hältnismäßigkeit, denen paternalistische Eingriffe in die Selbstbestimmung ge-
nügen müssen, um gerechtfertigt zu sein. In all diesen Fragen besteht demnach 
zumindest mittelfristig ein erheblicher Diskussionsbedarf. Wenn es zutrifft, 
dass der kategorische Ausschluss paternalistischer Eingriffe in die Anweisun-
gen einer Patientenverfügung auf Dauer nicht zu rechtfertigen ist, müssen über 
kurz oder lang andere Regelungen gefunden werden.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


181

LITERATURVERZEICHNIS

Literaturverzeichnis

Ach, Johann S.; Schöne-Seifert, Bettina (2013): Relationale Autonomie. 
Eine kritische Analyse. In: Claudia Wiesemann und Alfred Simon (Hg.): 
Patientenautonomie. Theoretische Grundlagen, praktische Anwendungen. 
Münster: Mentis, S. 42–60.

Baumann, Peter (2000): Die Autonomie der Person. Paderborn: Mentis.

Bayerisches Staatsministerium der Justiz und für Verbraucherschutz (Hg.) 
(2015): Vorsorge für Unfall, Krankheit und Alter durch Vollmacht, 
Betreuungsverfügung, Patientenverfügung. 16. Aufl., München: Beck.

Beauchamp, Tom L.; Childress, James F. (2013): Principles of Biomedical 
Ethics. 7. Aufl., New York: Oxford University Press.

Berlin, Isaiah (Hg.) (1969a): Four Essays On Liberty. Oxford: Oxford 
University Press.

Berlin, Isaiah (1969b): Two Concepts of Liberty. In: Isaiah Berlin (Hg.): Four 
Essays On Liberty. Oxford: Oxford University Press, S. 118–172.

Birnbacher, Dieter (1998): Der Streit um die Lebensqualität. In: Joachim 
Schummer (Hg.): Glück und Ethik. Würzburg: Königshausen & Neumann, 
S. 125–145.

Birnbacher, Dieter (2004): Menschenwürde – abwägbar oder nicht abwägbar. 
In: Matthias Kettner (Hg.): Biomedizin und Menschenwürde. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, S. 249–271.

Blaumer, Nikolai (2015): Korrektive Gerechtigkeit. Über die Entschädigung 
historischen Unrechts. 1. Aufl., Frankfurt am Main: Campus.

Borchers, Dagmar (2007): Menschenwürde in der Angewandten Ethik: 
verzichtbar und unverzichtbar. In: Hans Jörg Sandkühler (Hg.): 
Menschenwürde. Philosophische, theologische und juristische Analysen. 
Frankfurt am Main: Lang, S. 129–158.

Braun, Kathrin (2004): Die besten Gründe für eine kategorische Auffassung 
der Menschenwürde. In: Matthias Kettner (Hg.): Biomedizin und 
Menschenwürde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 81–102.

Brody, Howard (2003): Stories of sickness. 2. Aufl., Oxford, New York: Oxford 
University Press.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


182

HEVELKE

Broström, Linus; Johansson, Mats (2007): Is Hypothetical Consent a Substitute 
for Actual Consent? In: Toni Rønnow-Rasmussen, Björn Petersson, Jonas 
Josefsson und Dan Egonsson (Hg.): Hommage à Wlodek; 60 Philosophical 
Papers Dedicated to Wlodek Rabinowicz – published as web resource only. 
Lund: Lund University, Department of Philosophy.

Brudney, Daniel (2009): Choosing for Another. Beyond Autonomy and Best 
Interests. In: Hastings Center Report 39 (2), S. 31–37.

Buchanan, Allen E. (1988): Advance Directives and the Personal Identity 
Problem. In: Philosophy and Public Affairs 17 (4), S. 277–302.

Buchanan, Allen E.; Brock, Dan W. (1989): Deciding for others. The ethics of 
surrogate decision making. Cambridge: Cambridge University Press.

Bundesärztekammer (1993): Darstellungen der Richtlinien der 
Bundesärztekammer für die Ärztliche Sterbebegleitung. In: Deutsches 
Ärzteblatt 90 (37), S. 2404–2406.

Bürgerliches Gesetzbuch (BGB). Stand: 01.10.2015

Callahan, Joan C. (1987): On Harming the Dead. In: Ethics 97 (2), S. 341–352.

Chan, Joseph (2000): Legitimacy, Unanimity, and Perfectionism. In: Philosophy 
& Public Affairs 29 (1), S. 5–42.

Christman, John (1991): Autonomy and Personal History. In: Canadian 
Journal of Philosophy 21 (1), S. 1–24.

Cohen, Shlomo (2013): Nudging and Informed Consent. In: The American 
Journal of Bioethics 13 (6), S. 3–11.

Coors, Michael; Jox, Ralf J.; in der Schmitten, Jürgen (Hg.) (2015): Advance 
Care Planning. Von der Patientenverfügung zur gesundheitlichen 
Vorausplanung. Stuttgart: Kohlhammer.

Couto, Alexandra (Hg.) (2014): Liberal Perfectionism. The Reasons that 
Goodness Gives. Berlin: De Gruyter.

Covinsky, Kenneth; Fuller, Jon D.; Yaffe, Kristine; Johnston, Bree; Hamel, Mary 
Beth; Lynn, Joanne et al. (2000): Communication and decision-making in 
seriously ill patients: findings of the SUPPORT project. In: Journal of the 
American Geriatrics Society 48 (5), S. 187–193.

Davis, John K. (2006): Surviving Interests and Living Wills. In: Public Affairs 
Quarterly 20 (1), S. 17–30.

Davis, John K. (2009): Precedent Autonomy, Advance Directives, and End-of-
Life Care. In: Bonnie Steinbock (Hg.): The Oxford Handbook of Bioethics. 
New York: Oxford University Press, S. 349–374.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


183

LITERATURVERZEICHNIS

Dershowitz, Alan M. (2002): Why terrorism works. Understanding the threat, 
responding to the challenge. New Haven: Yale University Press.

Deutsche Hospiz Stiftung (2005): Wie denken die Deutschen über 
Patientenverfügungen? Online verfügbar unter https://www.stiftung-
patientenschutz.de/uploads/files/pdf/stellungnahmen/32.pdf, zuletzt geprüft 
am 08.10.2015.

Deutscher Bundestag (2008): Drucksache 16/11360. Online verfügbar unter 
http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/16/113/1611360.pdf, zuletzt geprüft am 
21.09.2015.

Ditto, Peter H.; Jacobson, Jill A.; Smucker, William D.; Danks, Joseph H.; 
Fagerlin, Angela (2006): Context Changes Choices: A Prospective Study of 
the Effects of Hospitalization on Life-Sustaining Treatment Preferences. In: 
Medical Decision Making 26 (4), S. 313–322.

Dresser, Rebecca (1992): Autonomy Revisited: The Limits of Anticipatory 
Choices. In: Robert H. Binstock, Stephen Garrard Post und Peter J. 
Whitehouse (Hg.): Dementia and aging. Ethics, values, and policy choices. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press, S. 71–85.

Dresser, Rebecca (1995): Dworkin on Dementia: Elegant Theory, Questionable 
Policy. In: The Hastings Center Report 25 (6), S. 32–38.

Dresser, Rebecca; Astrow, Alan B. (1998): An Alert and Incompetent Self, The 
Irrelevance of Advance Directives. In: The Hastings Center Report 28 (1), S. 
28–30.

Dresser, Rebecca S.; Robertson, John A. (2009): Quality of Life and Non-
Treatment Decisions for Incompetent Patients: A Critique of the Orthodox 
Approach. In: Bonnie Steinbock, John D. Arras und Alex John London 
(Hg.): Ethical issues in modern medicine. Contemporary readings in 
bioethics. 7. Aufl., Boston: McGraw-Hill, S. 436–447.

Dworkin, Gerald (1983): Paternalism. In: Rolf Sartorius (Hg.): Paternalism. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, S. 19–34.

Dworkin, Ronald (1994): Die Grenzen des Lebens. Abtreibung, Euthanasie 
und persönliche Freiheit. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Faden, Ruth R.; Beauchamp, Tom L.; King, Nancy M. P. (1986): A history and 
theory of informed consent. New York: Oxford University Press.

Fagerlin, Angela; Schneider, Carl E. (2004): Enough. The Failure of the Living 
Will. In: The Hastings Center Report 34 (2), S. 30–42.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


184

HEVELKE

Feinberg, Joel (1977): Harm and Self-Interest. In: Hart, H. L. A, Hacker, P. M. 
S und Joseph Raz (Hg.): Law, morality, and society. Essays in honour of 
H.L.A. Hart. Oxford: Clarendon Press, S. 284–308.

Feinberg, Joel (1990): Harm to others. The moral limits of the criminal law. 4. 
Aufl., New York: Oxford University Press.

Fenner, Dagmar (2007): Das gute Leben. Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Finnis, John (2011): Natural law and natural rights. 2. Aufl., Oxford, New York: 
Oxford University Press.

Frankfurt, Harry G. (1971): Freedom of the Will and the Concept of a Person. 
In: The Journal of Philosophy 68 (1), S. 5–20.

Griffin, James (1986): Well-being. Its meaning, measurement, and moral 
importance. Oxford: Clarendon Press.

Hart, Herbert L. A. (1982): Essays on Bentham. Studies in jurisprudence and 
political theory. Oxford: Clarendon Press.

Hausman, Daniel M.; Welch, Brynn (2010): Debate: To Nudge or Not to 
Nudge. In: The Journal of Political Philosophy 18 (1), S. 123–136.

Hawkins, Jennifer (2014): Well-Being, Time, and Dementia. In: Ethics 124 (3), 
S. 507–542.

Hevelke, Alexander (2012): Echte und eingebildete Demütigungen. 
Objektivität als Bedingung einer normativen Verwendung des 
Demütigungsbegriffes. In: Zeitschrift für Rechtsphilosophie 10 (1), S. 79–92.

Hevelke, Alexander (2014): Die Würde als Sammelbegriff. Moralisches 
Grundprinzip und Überbegriff mehrerer spezifischer Rechte. In: Zeitschrift 
für philosophische Forschung 68 (1), S. 57–77.

Hevelke, Alexander; Nida-Rümelin, Julian (2014): Selbstfahrende Autos 
und Trolley-Probleme. Zum Aufrechnen von Menschenleben im Falle 
unausweichlicher Unfälle. In: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 19 (5-
23). DOI: 10.1515/jwiet-2014-0103.

Hirsch, Andreas von; Neumann, Ulfrid; Seelmann, Kurt (Hg.) (2010): 
Paternalismus im Strafrecht. Die Kriminalisierung von selbstschädigendem 
Verhalten. Baden-Baden: Nomos.

Hirsch, Andrew von (1993): Censure and sanctions. Oxford: Clarendon Press 
(Oxford monographs on criminal law and justice).

Hoerster, Norbert (2003): Ethik und Interesse. Stuttgart: Reclam.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


185

LITERATURVERZEICHNIS

Jaber, Dunja (2003): Über den mehrfachen Sinn von Menschenwürde-
Garantien. Mit besonderer Berücksichtigung von Art. 1 Abs. 1 
Grundgesetz. Frankfurt am Main: Ontos-Verlag.

Jennings, Bruce (2009): Autonomy. In: Bonnie Steinbock (Hg.): The Oxford 
Handbook of Bioethics. New York: Oxford University Press, S. 72–89.

Jox, Ralf (2004): Bewusstlos, aber autonom? Ethische Analyse stellvertretender 
Entscheidungen für einwilligungsunfähige Patienten. In: Ethik in der 
Medizin 16, S. 401–414.

Jox, Ralf (2014): Revocation of Advance Directives. In: Peter Lack, Nikola 
Biller-Andorno und Susanne Brauer (Hg.): Advance directives. Dordrecht: 
Springer. S. 73–90.

King, Nancy (1996): Making Sense of Advance Directives. Washington, D.C.: 
Georgetown University Press.

Kuczewski, Mark (2004): From Informed Consent to Substituted Judgment. 
Decision-Making at the End-of-Life. In: H E C Forum 16 (1), S. 27–37.

Marckmann, Georg (2005): Patientenverfügungen. Vorsorge für das Ende des 
Lebens. In: Ärzteblatt Baden-Württemberg 60 (8), S. 332.

Marckmann, Georg (2011): Selbstbestimmung bei entscheidungsunfähigen 
Patienten aus medizinethischer Sicht. In: Christof Breitsameter (Hg.): 
Autonomie und Stellvertretung in der Medizin. Entscheidungsfindung bei 
nichteinwilligungsfähigen Patienten. Stuttgart: Kohlhammer, S. 17–33.

Mill, John Stuart (1859): On Liberty. 2. Aufl., London: John W. Parker and Son.

Mohr, Georg (2007): Ein „Wert, der keinen Preis hat“. 
Philosophiegeschichtliche Grundlagen der Menschenwürde bei Kant und 
Fichte. In: Hans Jörg Sandkühler (Hg.): Menschenwürde. Philosophische, 
theologische und juristische Analysen. Frankfurt am Main: Lang, S. 13–37.

Mona, Martino; Geth, Christopher (2009): Widersprüche bei der Regelung der 
Patientenverfügung im neuen Erwachsenenschutzrecht: Verbindlichkeit, 
mutmasslicher Wille oder objektive Interessen? In: Zeitschrift für 
Schweizerisches Recht ZSR 128 (1), S. 157–180.

Neumann, Ulfrid (2004): Die Menschenwürde als Menschenbürde – oder wie 
man ein Recht gegen den Berechtigten wendet. In: Matthias Kettner (Hg.): 
Biomedizin und Menschenwürde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 42–62.

Nida-Rümelin, Julian (1994): Begründung in der Ethik. In: Logos 1 (4), S. 
306–320.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


186

HEVELKE

Nida-Rümelin, Julian (1998): Subjektive Wünsche und das individuell gute 
Leben. In: Brigitta Keintzel (Hg.): Bewegliche Ziele. Positionen zur 
Philosophie der Gefühle. Wien: Turia + Kant, S. 169–179.

Nida-Rümelin, Julian (2001): Strukturelle Rationalität. Stuttgart: Reclam.

Nida-Rümelin, Julian (2002): Wert des Lebens. In: Julian Nida-Rümelin (Hg.): 
Ethische Essays. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 369-399.

Nida-Rümelin, Julian (2006): Demokratie und Wahrheit. München: Beck.

Nida-Rümelin, Julian (2009): Philosophie und Lebensform. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Nozick, Robert (1974): Anarchy, State and Utopia. Oxford: Blackwell.

Olick, Robert S. (2001): Taking advance directives seriously. Prospective 
autonomy and decisions near the end of life. Washington, D.C.: 
Georgetown University Press.

Olson, Eric T. (2016): Personal Identity. In: Edward N. Zalta (Hg.): The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2016 Edition). Online 
verfügbar unter http://plato.stanford.edu/archives/spr2016/entries/identity-
personal/, zuletzt geprüft am 20.08.2016.

Parfit, Derek (1984): Reasons and persons. Oxford: Clarendon Press.

Partridge, Ernest (1981): Posthumous Interests and Posthumous Respect. In: 
Ethics 91, S. 243–264.

Quante, Michael (1999): Precedent Autonomy and Personal Identity. In: 
Kennedy Institute of Ethics Journal 9 (4), S. 365–381.

Quante, Michael (2011): In defence of personal autonomy. In: Journal of 
Medical Ethics 37 (10), S. 597–600.

Quinn, Warren (1993): Morality and action. Cambridge, New York: 
Cambridge University Press.

Raspe, Hans-Heinrich (1990): Zur Theorie und Messung der „Lebensqualität“ 
in der Medizin. In: Paul Schölmerich und Gerhard Thews (Hg.): 
Lebensqualität als Bewertungskriterium in der Medizin. Stuttgart: Fischer, 
S. 23–40.

Raz, Joseph (1984): On the Nature of Rights. In: Mind 93 (370), S. 94–214.

Raz, Joseph (1989): The morality of freedom. Oxford: Clarendon (Clarendon 
paperbacks).

Raz, Joseph (2004): The Role of Well-Being. In: Philosophical Perspectives 18, S. 
269–294.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


187

LITERATURVERZEICHNIS

Rhoden, Nancy K. (2009): The Limits of Legal Objectivity. Nachdruck. In: 
Bonnie Steinbock, John D. Arras und Alex John London (Hg.): Ethical 
issues in modern medicine. Contemporary readings in bioethics. 7. Aufl., 
Boston: McGraw-Hill, S. 447–454.

Rich, Ben A. (1997): Prospective Autonomy and Critical Interests. A Narrative 
Defense of the Moral Authority of Advance Directives. In: Cambridge 
Quarterly of Healthcare Ethics 6 (2), S. 138–147.

Ridder, Michael de (2010): Wie wollen wir sterben? Ein ärztliches Plädoyer 
für eine neue Sterbekultur in Zeiten der Hochleistungsmedizin. 1. Aufl., 
München: Deutsche Verlags-Anstalt.

Robertson, John A. (1991): Second Thoughts on Living Wills. In: The Hastings 
Center Report 21 (6), S. 6–9.

Ross, W. David (1939): Foundations of ethics. Oxford: Oxford University Press.

Rothman, David J. (1991): Strangers at the Bedside. A History of How Law and 
Bioethics Transformed Medical Decision Making. New York: BasicBooks.

Sass, Hans-Martin (1990): Behandlungsqualität oder Lebensqualität? Ethische 
Implikationen von ‚Lebensqualität‘ als Bewertungskriterium in der 
Medizin. In: Paul Schölmerich und Gerhard Thews (Hg.): Lebensqualität 
als Bewertungskriterium in der Medizin. Stuttgart: Fischer, S. 225–245.

Schöne-Seifert, Bettina (2007): Grundlagen der Medizinethik. Stuttgart: 
Kröner.

Shalowitz, David I.; Garrett-Mayer, Elizabeth; Wendler, David (2006): The 
Accuracy of Surrogate Decision Makers. A Systematic Review. In: Archives 
of Internal Medicine 166 (5), S. 493–497.

Simester, Andrew; Hirsch, Andreas von (2011): Crimes, Harms and Wrongs. 
On the Principles of Criminalisation. Oxford: Hart Publishing.

Simon, Alfred (2014): Historical Review of Advance Directives. In: Peter Lack, 
Nikola Biller-Andorno und Susanne Brauer (Hg.): Advance directives. 
Dordrecht: Springer. S. 3–17.

Spaemann, Robert (1987): Über den Begriff der Menschenwürde. In: Ernst-
Wolfgang Böckenförde und Wolfgang Spaemann (Hg.): Menschenrechte 
und Menschenwürde, Historische Voraussetzungen – säkulare Gestalt – 
christliches Vermächtnis. Stuttgart: Klett-Cotta, S. 295.

Sreenivasan, Gopal (2005): A Hybrid Theory of Claim-Rights. In: Oxford 
Journal of Legal Studies 25, S. 257–274.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


188

HEVELKE

Steiner, Hillel (2006): Moral Rights. In: David Copp (Hg.): The Oxford 
Handbook of Ethical Theory. New York: Oxford University Press, S. 459–
480.

Steinfath, Holmer; Pindur, Anne-Marie (2013): Patientenautonomie im 
Spannungsfeld philosophischer Konzeptionen von Autonomie. In: Claudia 
Wiesemann und Alfred Simon (Hg.): Patientenautonomie. Theoretische 
Grundlagen, praktische Anwendungen. Münster: Mentis, S. 27–41.

Stirn, Aglaja; Thiel, Aylin; Oddo, Silvia (Hg.) (2009): Body integrity identity 
disorder: psychological, neurobiological, ethical and legal aspects. 
Lengerich: Pabst Science Publ.

Sumner, L. W. (1987): The moral foundation of rights. Oxford, New York: 
Clarendon Press; Oxford University Press.

Sunstein, Cass R. (2015): Why nudge? The politics of libertarian paternalism. 
New Haven: Yale University Press (Storrs Lectures on Jurisprudence).

Sütterlin, Sabine (2011): Demenz in Deutschland, Österreich und der Schweiz. 
Hg. v. Berlin-Institut für Bevölkerung und Entwicklung. Berlin. Online 
verfügbar unter http://www.berlin-institut.org/online-handbuchdemografie/
bevoelkerungsdynamik/auswirkungen/demenz-in-deutschland-oesterreich-
und-der-schweiz.html, zuletzt geprüft am 20.09.2015.

Swindell Blumenthal-Barby, Jennifer (2013): On Nudging and Informed 
Consent – Four Key Undefended Premises. In: The American Journal of 
Bioethics 13 (6), S. 31–33.

Thaler, Richard H.; Sunstein, Cass R. (2009): Nudge. Wie man kluge 
Entscheidungen anstößt. Berlin: Econ Verlag.

Torke, Alexia M.; Alexander, G. Caleb; Lantos, John (2008): Substituted 
Judgment: The Limitations of Autonomy in Surrogate Decision Making. In: 
Journal of General Internal Medicine 23 (9), S. 1514–1517.

United States (1978): The Belmont report: Ethical principles and guidelines 
for the protection of human subjects of research. Bethesda, Md.: The 
Commission.

Vasek, Thomas (2011): Damit die Würde bleibt. In: Die Zeit, 2011 (20), S. 1. 
Online verfügbar unter http://www.zeit.de/2011/20/Diagnose-Alzheimer, 
zuletzt geprüft am 24.11.2016.

Vollmann, Jochen (2014): Advance directives in Psychiatry. In: Peter Lack, 
Nikola Biller-Andorno und Susanne Brauer (Hg.): Advance directives. 
Dordrecht: Springer. S. 37–49.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331


189

LITERATURVERZEICHNIS

Watch Tower Bible and Tract Society (1961): Blood, Medicine, and the Law of 
God. New York: International Bible Students Association.

Welie, Jos V. M. (2001): Living wills and substituted judgments: A critical 
analysis. In: Medicine, Health Care and Philosophy 4 (2), S. 169–183.

Wetz, Franz Josef (2004): Menschenwürde als Opium fürs Volk. Der 
Wertstatus von Embryonen. In: Matthias Kettner (Hg.): Biomedizin und 
Menschenwürde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 221–248.

Will, Jonathan F. (2011a): A Brief Historical and Theoretical Perspective on 
Patient Autonomy and Medical Decision Making. Part I: The Beneficence 
Model. In: Chest 139 (3), S. 669–673.

Will, Jonathan F. (2011b): A Brief Historical and Theoretical Perspective on 
Patient Autonomy and Medical Decision Making. Part II: The Autonomy 
Model. In: Chest 139 (6), S. 1491–1497.

Zalta, Edward N. (Hg.) (2014): The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Winter 2014 Edition). Online verfügbar unter http://plato.stanford.edu/
archives/win2014/, zuletzt geprüft am 24.11.2016.

https://doi.org/10.5771/9783828866331 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 10:46:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866331

	Cover
	Danksagung
	Einleitung
	I. Die Frage
	II. Autonomiebegriff und Selbstbestimmung
	III. Historischer Hintergrund: Der medizinethische Paradigmenwechsel hin zur Autonomie/Selbstbestimmung
	IV. Patientenverfügungen in der Gesetzgebung
	V. Vorgehen in dieser Arbeit
	VI. Erkenntnistheoretische Einbettung

	1 Die Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das Selbstbestimmungsrecht
	1.1 Defizite von Patientenverfügungen in Bezug auf Aufklärung
	1.2 Die Tendenz zur Willensänderung im Ernstfall
	1.3 Der Einwand der Nicht-Identität
	1.4 Fazit zur Rechtfertigung der Patientenverfügung durch das Recht auf Selbstbestimmung

	2 Die Rechtfertigbarkeit paternalistischer Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht: Informed Consent und Patientenverfügungen im Vergleich
	2.1 Das Zusammenspiel des Selbstbestimmungsrechts mit anderen deontologischen Rechten
	2.2 Teleologische Gründe für die unterschiedliche Stärke des Selbstbestimmungsrechts
	2.2.1 Das Zusammenspiel von Rechten und Interessen – die Relevanz teleologischer Gründe für ein starkes Selbstbestimmungsrecht
	2.2.2 Die Verbindung von Entscheidung und Wahrnehmung
	2.2.3 Überlebende Interessen
	2.2.4 Interessen zum Zeitpunkt des Verfassens der Verfügung

	2.3 Minimalbedingungen einer gerechtfertigten Institutionalisierung von paternalistischen Eingriffen
	2.3.1 Der Wissensvorsprung des Patienten
	2.3.2 Die Gefahr, dass Patientenverfügungen einfach ignoriert werden

	2.4 Würde und Respekt als Rechtfertigung der Patientenverfügung
	2.4.1 Dworkins würdebasierte Legitimation der Patientenverfügung
	2.4.2 Selbstbestimmung und Respekt

	2.5 Fazit zur Rechtfertigbarkeit paternalistischer Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht

	3 Gibt es überlebende Interessen bei einwilligungsunfähigen Patienten?
	3.1 Das Konzept des Interesses – zwischen Wünschen, Werten und Wohl
	3.2 Die Begründung der Existenz überlebender Interessen in Analogie zu den überlebenden Interessen von Toten
	3.3 Unterschiede zur Interessenzuschreibung bei gesunden Erwachsenen
	3.4 Begründung der Existenz überlebender Interessen über Einzelfallbeispiele
	3.5 Fazit zur These der Existenz überlebender Interessen

	4 Mutmaßlicher Wille
	4.1 Der mutmaßliche Wille als Ausdruck des Respektes vor der Person
	4.2 Begründbarkeit durch das Autonomie-Prinzip
	4.2.1 Der Anspruch auf Schutz vor kontrollierenden Einflüssen als Grundlage des mutmaßlichen Willens
	4.2.2 Das nach innen gerichtete Ideal der Autonomie als Grundlage des mutmaßlichen Willens
	4.2.3 Die intuitive Plausibilität des mutmaßlichen Willens als Konsequenz des Autonomieprinzips

	4.3 Das perfektionistische Ideal der Autonomie als Autorenschaft
	4.4 Begründungsansätze auf Grundlage von überlebenden Interessen
	4.5 Der Mangel an besseren Alternativen: Defizite des Patientenwohls als Maßstab bei Behandlungsentscheidungen am Lebensende
	4.6 Fazit zum mutmaßlichen Willen

	Fazit
	Literaturverzeichnis

