Il Die Voraussetzung von Freiheit
im theoretischen Denken

Es liegt nahe, zuerst nach dem Verhiltnis von Zeichen und Realitdit zu fragen;
denn dem Gedanken, dass wir im Weltinterpretieren frei sind, steht offenbar die
alteingesessene Intuition entgegen, es miisse so etwas geben wie »die Realitit-
an-sich«. Wer sich von dieser Uberzeugung leiten lisst, wiirde vermutlich nicht
auf den Gedanken kommen, dass Selbstbestimmung im theoretischen Denken
eine ernstzunehmende Rolle spielen kann. Jede Freiheit der Interpretation, so
wiirde er vielleicht sagen, muss an externen Gegebenheiten ihre absolute Grenze
finden. Eine Verantwortung konnte demzufolge bestenfalls beziiglich der Varia-
tion von duBerlichen Formen der »Reprisentation« bestehen, welche erst nach-
traglich hinzutreten. Dass unser besonderes Augenmerk Darstellungsformen gilt,
konnte er dahingehend deuten wollen.

Versucht man, diese Sichtweise zu explizieren, stoBt man freilich sehr bald
auf uniiberwindliche Schwierigkeiten. Eine Welt und ein bestimmtes Verhéltnis
zur Realitit, so die von Kant her gelaufige kritische Einsicht, formieren sich erst
im Zuge von geistigen Tatigkeiten. In der hier gewéhlten Terminologie konnen
wir es so formulieren: Der Gebrauch von Zeichen ist fiir die Form einer Welt
konstitutiv und diese irreduzibel mit den jeweils verwendeten Ausdrucksformen
verschrinkt. Zeichen sind keine duflerlichen Reprisentationen einer gegebenen
Realitidt; Weltbezug und Zeichengebrauch konnen gar nicht trennscharf separiert
werden. Bringt man sich dies zu Bewusstsein, so verliert die Uberzeugung, dass
eine Freiheit im Bereich des Theoretischen nur »in rein rhetorischer Hinsicht«
bestehen kann, an Kraft." Es ist nicht plausibel, die Realitit als Grenze von Frei-

1  Alternativ konnte man formulieren: Die Uberzeugung, dass das Rhetorische nur eine
Nebenrolle spielt, verliert an Kraft. Die Rhetorik hat es nicht nur mit Vermittlung zu
tun, wenn die Darstellungsform fiir den Erkenntnisinhalt konstitutiv ist. Zu diesem

Komplex vgl. exemplarisch Gabriel, Logik und Rhetorik der Erkenntnis.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | ZEICHEN UND FREIHEIT

heit auf die eine und die Darstellungsform als produktiven Gegenpart auf die
andere Seite zu stellen. Gerade aus dieser kritischen Einsicht heraus lisst sich
geltend machen, dass Freiheit eine zentrale Rolle im theoretischen Weltverhilt-
nis spielt. Durch diese Einsicht wird es sinnvoll zu fragen, welche Freiheit wir
haben, wenn erst noch bestimmt wird, wie etwas zu verstehen oder welche Welt-
interpretation angemessen ist.

Dies ist der Blickwinkel, aus dem heraus ich nun zuerst an zentrale empiris-
mus- und realismuskritische Befunde erinnern werde (II 1). Die Absicht dabei ist
freilich nicht erkenntnistheoretischer, sondern therapeutischer Art: Indem wir
uns vor Augen fithren, warum die Idee eines durch die Realitéit bewirkten natiir-
lichen »Interpretationszwangs«, der uns die Dinge soundso auffassen ldsst, nicht
sinnvoll konzipierbar ist, vergewissern wir uns der prinzipiellen Autonomie des
Denkens und Verstehens. Eine kritische Haltung zum metaphysischen Stand-
punkt eroffnet so die Moglichkeit, die Voraussetzung der Interpretationsfreiheit
in eine fundamentale Stellung zu bringen (II 2). Da diese Voraussetzung sinnlo-
gischen Charakter hat, bleibt sie von den massiven Grenzen, mit denen der welt-
bezogene Zeichengebrauch zweifelsohne zu tun hat, unberiihrt (II 3).

1 Drei Ideen natiirlichen Interpretationszwangs

Gehen wir einmal von der Behauptung aus, dass die Welt »an sich« schon eine
Form habe und dass die Art und Weise, wie die Welt zu interpretieren ist, durch
diese selbst zwingend festgelegt sei. In diesem zweistelligen Erkenntnismodell
steht der Zeichenverwender einer natiirlichen Realitdt gegeniiber; und will er
inhaltlich richtige Darstellungen bilden, so muss er diese Realitit abbilden und
ihre »Form« tibernehmen. Wir konnen diese Position fiir unsere Zwecke auf die
These bringen, dass wir der Realitidt gegeniiber kognitiv heteronom sind und
unter einem natiirlichen Interpretationszwang stehen. Bin ich eine Person, die
einen solchen Interpretationszwang voraussetzt, so konnte ich z. B. argumentie-
ren wollen, dass ich deswegen nicht frei bin, einen Kiichentisch als gasférmig zu
beschreiben, weil dieser seiner intrinsischen Beschaffenheit nach ein Festkorper
ist. Nicht ich lege die richtige Interpretation fest; diese ist bereits festgelegt, und
zwar durch die Struktur der Welt-an-sich.

Der erste Schritt in der Explikation des Begriffs der Interpretationsfreiheit
soll die Vergewisserung sein, dass diese Heteronomiethese nicht aufgehen kann.
Dies sei mit Blick auf drei Varianten geltend gemacht, wie sich ein Interpret auf
eine absolut gegebene Realitit berufen konnte: die Idee direkt gegebener Tat-
sachen, die Idee eines sinnlichen So-Seins und die Idee einer eigentlichen (meta-

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 53

physischen) Realitét-an-sich. In allen Fillen kommt es auf den Nachweis an,
dass der Verweis auf die fertige, soundso beschaffene Realitidt ohne Inhalt bleibt,
da sich eine unabhingige Relation von Realitit und Abbildung nicht denken
lasst. Es kann mithin nicht sinnvoll sein, eine externe Realitiit zu unterstellen, die
zu einer bestimmten Weise des Interpretierens zwingt.

Da die These eines natiirlichen Interpretationszwangs weniger unzutreffend
ist, als vielmehr sinnleer, diirfen aus dem Scheitern dieser Idee jedoch noch
keine vorschnellen Riickschliisse auf die Struktur unserer Interpretationsfreiheit
gezogen werden. Soweit sind wir noch nicht. Es gilt zunéchst, falsche Bilder als
solche kenntlich zu machen. Die Verabschiedung des Postulats einer an sich
schon geformten Realitit, die dem Interpretieren Restriktionen auferlegt, kann
keine »Befreiung von etwas« sein; es ist eine Perspektivbestimmung. Es geht
noch nicht um die Beschreibung von Einschrinkungen und Mdoglichkeiten des
Interpretierens, sondern um die grundsétzliche Voraussetzung von kognitiver
Autonomie und um eine Freiheitsannahme, deren Sinn fiir das lebensweltliche
Interpretieren spiter erst noch entfaltet werden muss.

1.1 »Gegebene Tatsachen«

Stellen wir uns vor, ein Weltinterpret wiirde behaupten, dass wir insofern unter
einem natiirlichen Interpretationszwang stehen, als einige Tatsachen direkt gege-
ben seien. Er wiirde dabei offenbar von der Intuition ausgehen, dass die Realitit
das ist, was uns jederzeit umgibt und hier und jetzt unmittelbare Prisenz hat.
Seine Idee konnte entsprechend sein, dass wir gezwungen sind, die Tatsachen
»da drauBen« so zu nehmen, wie sie eben sind. So wiirde er z. B. sagen — wir
werden hier und im Folgenden stets an ganz alltigliche Situationen denken —,
dass der angesichts einer tibergelaufenen Badewanne gedufSerte Satz »Die Bade-
wanne ist tibergelaufen« evidentermafien die Darstellung eines wirklichen Sach-
verhalts und als solche ohne jeden Zweifel wahr sei.

Dass es solche privilegierten Sétze geben muss, war der Kerngedanke des
erkenntnistheoretischen Fundamentalismus, dem zufolge alles Wissen letztlich
durch eine uninterpretierte Schicht von empirisch Gegebenem fundiert ist. Aus-
sagen, die sich direkt auf die sinnliche Wirklichkeit beziehen, seien, so die An-
nahme, so evident wie diese selbst; sie stehen fiir den Kontakt zur Realitiit ein
und zeichnen sich dadurch aus, dass ihre Wahrheit »absolut gewiss« ist. Charak-
teristisch dabei ist die Idee von Erfahrungspartikeln oder Wissensatomen, die der
begrifflichen Organisation vorhergehen: Die Sitze, die sich auf dieses Gegebene

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | ZEICHEN UND FREIHEIT

beziehen, sind mit Selbstevidenz und unantastbarer Autoritdt ausgestattet und
geben den natiirlichen Ankerpunkt fiir alles weitere Wissen ab.

Nun muss die Idee des Gegebenen jedoch, wie Sellars es formuliert hat, als
Mythos gelten. Eine kurze Erinnerung an die entscheidenden Kritikpunkte soll
hier geniigen.” Eine Hauptschwiiche liegt in der These, Sitze konnten sich direkt,
ohne weitere Vermittlung, auf gegebene Tatsachen beziehen. Dies ldsst auler
Acht, dass jede Aussage komplexe grammatische Voraussetzungen hat. Dass ein
elementarer Satz der Form x ist F wahr sein und Tatsachenbezug haben kann,
lasst sich nicht mit Verweis auf eine zweistellige Relation erkldren. Dies ist
schon deswegen nicht plausibel, weil Aussagen in ein Geflecht von Aussagen
eingebettet sind, fiir das wir Kohirenz verlangen. Eine Uberzeugung ist logisch
auf andere Uberzeugungen und ein Netzwerk von Uberzeugungen bezogen und
setzt theoretisches Wissen bereits voraus.” Der atomistische Gedanke der Selbst-
evidenz hat deshalb keinen klaren Sinn. Jede Aussage steht in einem Rechtferti-
gungszusammenhang und ist prinzipiell revidierbar. Ihre Wahrheit mag in einem
besonderen Fall unstrittig sein, doch sie ist unmoglich absolut zweifelsresistent.*
Bereits daraus geht hervor, dass es Aussagen, die sich auf die Autoritit eines
»Gegebenen« stiitzen und sich uns in diesem Sinne »aufzwingen«, nicht geben
kann. Beschrinkungen von Interpretationsfreiheit lassen sich mithin auch nicht
mit Rekurs auf solche Aussagen plausibel machen.

Fiir unsere Zwecke konnen wir uns auf einen zweiten Punkt konzentrieren,
der noch etwas tiefer liegt, da er die Bedingungen der Satzbildung betrifft: Auch
im Falle von Aussagen iiber »direkt prisente Sachverhalte« ldsst sich Bestimmt-
heit nur unter der Verwendung von Prédikaten erreichen. Wir bilden nicht ein-

2 Solche Kritiken wurden natiirlich von verschiedenen Autoren vorgetragen: Zu denken
ist an die Unkonzipierbarkeit der unmittelbaren Apprehension allgemein bestimmter
Eigenschaften auf Basis von einzelnen Sinnesereignissen bzw. die Differenz von epi-
stemischen und natiirlichen Tatsachen (vgl. Sellars, »Empiricism and the Philosophy
of Mind, S. 128-134) oder an die Einsicht, dass sich vorsprachliche, private Sinnes-
empfindungen nicht ausweisen lassen (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen,
§§ 243ff.). Ein Vorldufer solcher Kritiken ist: Peirce, »Questions Concerning Certain
Faculties Claimed for Man«. Die Symboltheorie ist mafigeblich durch die Kritik des
Gegebenen motiviert: vgl. Goodman, The Structure of Appearance, S. 100-102 oder
ders., »Sense and Certainty«.

3 Quine hat dies im Sinne seines Holismus in die Formel gefasst, »that our statements
about the external world face the tribunal of sense experience not individually but
only as a corporate body« (»Two Dogmas of Empiricism, S. 41).

4 Vgl. Goodman, »Sense and Certainty«, S. 60f.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 55

fach Sinnestatsachen ab, sondern qualifizieren etwas allgemein, z. B. als rot oder
als Tisch. Dies aber setzt notwendig generelle Termini und eine Praxis der Pradi-
kation voraus. In einer solchen erst konstituiert sich ein Wie der Beschreibung.
Es gibt keine gegebenen Erfahrungspartikel, die uns sagen, was die Grundbau-
steine eines Weltverstidndnisses zu sein haben. Dass wir etwas als rot klassifi-
zieren, ldsst sich nicht mit Verweis auf eine singulédre ror-Empfindung erkliren.
Es ist immer bereits ein Wissen dariiber erforderlich, was es bedeutet, dass etwas
rot ist, welchem Pridikatenschema >rot< angehort, in welchen logischen Bezie-
hungen >rot< zu anderen Priddikaten steht oder wie das Préadikat >rot« richtig ver-
wendet wird (z. B. welche Standardbedingungen gelten). Es miissen also, kurz
gesagt, schon Begriffssysteme verwendet und das heif3it, Praktiken des Zeichen-
gebrauchs beherrscht werden. Wer Aussagen iiber etwas macht, nimmt pradi-
kative Bestimmungen vor, und diese tragen grundbegriffliche Voraussetzungen
bereits in sich. Um etwa sagen zu konnen, dass die Badewanne iibergelaufen ist,
muss ich wissen, was es bedeutet, dass etwas iibergelaufen ist. Eine Person, die
etwas aussagt, muss sich notwendig auf solche Begriffe verstehen und auf allge-
meine Priadikate zuriickgreifen konnen.

Beziehen wir dies nun auf unsere Fragestellung: Wenn in jeder Aussage von
den Ressourcen zugrunde gelegter grundbegrifflicher Systeme oder Zeichen-
praktiken Gebrauch gemacht wird und die Bestimmung eines Wahrnehmungs-
gegenstandes als soundso (z. B. als rot oder als Tisch) notwendig mit der Ver-
wendung von Priadikaten verbunden ist, dann lédsst sich nicht mehr versténdlich
machen, wie vorsprachliche Tatsachen die Weise der Darstellung bestimmen
sollten. Es bleibt notwendig unklar, wie gegebene Sachverhalte eine Kontrolle
iiber Interpretationsweisen ausiiben konnten.” Damit aber ist die Idee des Gege-
benen in ihrem Kern fragwiirdig geworden. Die Frage »Zwingen mich sinnlich
gegebene Tatsachen zu bestimmten Interpretationen?« ist dann mit Nein zu be-
antworten — genauer: der Sinn dieser Frage ist zweifelhaft geworden. Denn inter-
pretationsfreie, natiirliche Tatsachen, die der sprachlichen Darstellung vorher-
gehen, lassen sich nicht konzipieren. Es kann keine absolute Festlegung dariiber
geben, wie sich etwas verhilt. Und so kann die (richtige) Darstellungsform auch
nicht durch ein natiirlicherweise Gegebenes bestimmt sein. Interpretationszwang
oder kognitive Heteronomie in diesem Sinn kann es nicht geben.

Nun kann dies natiirlich nicht heilen, dass das Individuum selbstbestimmt
dariiber zu entscheiden vermag, wie die sinnliche Erfahrungswelt aussieht. Eine
solche radikal voluntaristische Konzeption von Interpretationsfreiheit muss, wie
erortert, ausgeschlossen bleiben. Und tatséichlich geht sie aus dem Gesagten auch

5 Vgl. die Formulierung von Scheffler, Symbolic Worlds, S. 163.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | ZEICHEN UND FREIHEIT

nicht hervor: Die Einsicht besteht darin, dass noch die evidenteste Feststellung
oder Beschreibung Grundbegriffe voraussetzt, welche die Hinsichten festlegen,
nach denen die Realitit geordnet wird. Allgemeiner formuliert: Wo immer ich
darstelle, greife ich auf Darstellungsweisen zuriick. Dies schlieit jedoch nicht
aus, dass ich in irgendeiner Weise durch Systeme oder Praktiken begrenzt oder
eingeschrinkt bin, die die herausgehobenen Eigenschaften und das, was jeweils
als gegeben zidhlen wird, vorbestimmen.’ Einige Hinsichten konnten als Grund-
elemente der Erfahrung festgelegt und fiir mich verbindlich sein, wenn mir die
entsprechenden Interpretationsweisen als Verstdndnis zueigen geworden sind. Es
konnte dann z. B. sein, dass ich etwas als Badewanne oder als iibergelaufen
verstehen muss. Diese Moglichkeit eines »nicht-natiirlichen« Interpretations-
zwangs bleibt vorerst offen. — Fiirs erste halten wir jedoch fest: Wie interpreta-
tionslos gegebene Tatsachen einen Weltinterpreten auf bestimmte Darstellungen
festlegen konnten, lédsst sich nicht begreiflich machen.

1.2 »Sinnliche Beschaffenheiten«

Nun konnte man eine zweite Moglichkeit erwigen: Ein Zwang durch gegebene
Tatsachen und Wissenspartikel, so wird man vielleicht sagen, mag nicht konzi-
pierbar sein; doch es muss so etwas geben wie einen Zwang durch die direkt
gegebene Beschaffenheit der Realitdt. Wir miissen vielleicht nicht so sehr da-
nach fragen, was der Fall ist, sondern direkter darauf sehen, wie die Realitit ist.
Und dies scheint ja offen zutage zu liegen. Es scheint so etwas zu geben wie ein
unmittelbares So-Sein der sinnlichen Welt, das eine direkte Kontrolle iiber das
Darstellen ausiiben konnen sollte. Der Interpret der Welt miisste dann in irgend-
einer Weise unter dem natiirlichen Interpretationszwang stehen, die Darstellung
so zu gestalten, wie auch das Dargestellte beschaffen ist. Die Frage konnte mit-
hin lauten: »Kann das sinnliche So-Sein der Realitét uns zu bestimmten Darstel-
lungsformen zwingen?«

Wer so fragt, denkt offenbar an Beschaffenheiten, wie sie in nichtsprachliche
Darstellungen einzuflieBen scheinen, welche die sinnliche Welt »originalgetreu«
abbilden. Er setzt auf Représentationen, die im Gegensatz zu sprachlichen (etwa
»symbolischen«) Zeichen nicht-konventioneller (etwa »ikonischer«) Natur sind
und der Relativitit, die die Abhédngigkeit von Interpretationssystemen mit sich
bringt, dadurch entkommen. Auch wenn solchen Darstellungen keine Wahrheit
zukommen kann — dieses Prédikat bleibt Aussagen vorbehalten —, so konnten sie

6  Vgl. Goodman, The Structure of Appearance, S. 99-102.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 57

doch realistische Abbilder der Wirklichkeit sein. In ihnen konnte sich die Auto-
ritit des Gegebenen dadurch geltend machen, dass sie dem Dargestellten ihrer
sinnlichen Beschaffenheit nach dghnlich sind.

Goodmans kritische Revision des Ahnlichkeitsbegriffs ist in diesem Kontext
einschligig.” Den Angriffspunkt stellt die These dar, dass sich Symbolisierungen
auf ihren Gegenstand beziehen, wenn sie diesem nur hinreichend #hnlich sind.®
Nach dieser These besteht zuerst eine (interpretationsunabhingige) Ahnlichkeits-
relation zwischen Darstellung und Dargestelltem — und diese etabliert sodann
eine Bezugnahme. Dass diese Sichtweise jedoch zu kurz greift, zeigt sich daran,
dass die Ahnlichkeit zweier Objekte keineswegs zwangsliufig eine Zeichen-
Objekt-Relation nach sich zieht: So dhnelt ein Gegenstand sich selbst in hoch-
stem Maf3e, ohne sich jedoch selbst abzubilden; das Dargestellte dhnelt der Dar-
stellung ebenso wie diese jenem, doch die Referenzrelation ist asymmetrisch;
und schlieBlich reprisentieren sich zwei einander &hnliche Gegenstinde (z. B.
Zwillinge) gewdhnlich nicht gegenseitig.” Hier liegt also offensichtlich ein Miss-
verstindnis vor. Ein Foto ist nicht ein Foto des Eiffelturms, weil es dem Eiffel-
turm dhnelt; und niichtern betrachtet, lassen sich auch gar nicht so leicht Ahn-
lichkeiten zwischen dem Eiffelturm und einem Foto angeben. Und wo Ahn-
lichkeit besteht, dort ist damit noch nicht notwendig auch Referenz gegeben. All
dies ldsst den Schluss zu, dass die realistische Darstellung gar nicht auf einer
Ahnlichkeitsrelation basieren kann.

Goodman bringt in diesem Zusammenhang ein weiteres, allgemeineres Mo-
ment ins Spiel: Die Ahnlichkeitsbeziehung reiche nicht hin, um eine bildliche
Darstellung von etwas zu etablieren, da ein Zeichen seinen Gegenstand zunéchst
einmal denotieren miisse, um ihn darzustellen. Eine stabile Referenzbeziehung
ist also logische Voraussetzung fiir eine realistische (und iiberhaupt bildliche)
Darstellung von etwas: »Denotation is the core of representation and is inde-

Zum Folgenden vgl. Goodman, Languages of Art, Kap. L.

Goodman verwendet den Begriff representation und verbindet damit primér »pictorial
representation, or depiction« (ebd., S. 4, Fn 1). Ich verwende hier und im Folgenden
weiter den Terminus Darstellung und bestimme diesen jeweils néher, z. B. als sprach-
liche Darstellung (Préadikation, Beschreibung usw.) oder als nichtsprachliche (bild-
liche, gestische, mimische, musikalische usw.) Darstellung. In diesem Abschnitt gehe
ich von bildlichen Darstellungen aus, die dem Anspruch nach realistisch sind und als
dem Dargestellten dghnlich interpretiert werden. Die Erorterungen dienen indes wie-
derum dazu, bestimmte Kritikpunkte einzubringen und in den allgemeineren Beschrei-
bungsrahmen iiberzuleiten.

9 Vgl.ebd, S. 4.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | ZEICHEN UND FREIHEIT

pendent of resemblance.«'’ Das heiBt: Damit etwas eine realistische Darstellung
eines Gegenstandes sein kann, muss es zundchst einmal als Darstellung eines
Gegenstandes interpretiert werden. Auf diese Weise werden bildliche Darstel-
lungen in den allgemeinen Beschreibungsrahmen der Symboltheorie einge-
gliedert.'' Ein Zeichen nimmt zunichst einmal Bezug auf etwas — ob es dann als
dem Dargestellten dhnlich, als realistisches Abbild oder als »konventionelles«
Zeichen betrachtet wird, ist eine weitere Frage.

Dieser Schritt ist entscheidend: Bildliche Darstellungen in den Rahmen der
Symboltheorie zu integrieren, bedeutet, sie analog zu Pridikaten zu behandeln:
»the relation between a picture and what it represents is thus assimilated to the
relation between a predicate and what it applies to [...]«."> Wie sprachliche Aus-
sagen stets generelle Termini enthalten, so operieren wir auch im nichtsprach-
lichen Darstellen der Realitdt mit Darstellungstypen bzw., wie Goodmans Be-
griff lautet, mit »Etiketten« (labels).13 Die Art und Weise, wie wir interpretieren
bzw. wahrnehmen — und dies bezieht sich nun ebenso auf die Interpretation
bildlicher Darstellungen wie auf die Wahrnehmung der sinnlichen Realitét —, ist
wesentlich durch diese Etiketten geprigt. Wir werden zwar sagen wollen, dass
wir nicht anders konnen, als etwas als Tisch, als rot oder auch als Badewanne
wahrzunehmen, wenn wir die entsprechenden Interpretationstechniken interna-
lisiert haben; doch es handelt sich nichtsdestoweniger um ein Sehen-als.'* Tm
Falle von Vexierbildern wird dies am deutlichsten. So kann ein Hasen-Enten-
Kopf etwa auf zweierlei Weise als Darstellung funktionieren; man konnte sagen,
er kann nach verschiedenen Regeln interpretiert werden. Ich kann so eine Zeich-
nung als Hasen-Bild oder Enten-Bild auffassen und entsprechend als »hasen-
dhnlich« oder als »entenidhnlich« wahrnehmen. Stellen wir folglich vorerst nur
den Etikettencharakter in Rechnung, so liegen hier nicht eine, sondern zwei Dar-

10 Ebd., S.5.

11 Die Denotation ist neben der Exemplifikation eine der zwei grundlegenden Referenz-
relationen: vgl. Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 55 oder Goodman/Elgin,
Reconceptions in Philosophy and Other Arts and Sciences, S. 124.

12 Goodman, Languages of Art, S. 5. — Vgl. erginzend: ebd., S. 30f. und S. 40ff.

13 Wie es ein rot-Priadikat oder Tisch-Pradikat gibt, so gibt es auch Mann-Bilder oder
Frau-Bilder. Um was fiir ein Etikett es sich jeweils handelt, entscheidet sich daran,
wie das Symbol selbst klassifiziert wird, das heifit, welche Priadikate es denotieren
(vgl. ebd., S. 22-31). Dies ist eine weitere Moglichkeit, das herauszufiltern, was oben
als Wie der Darstellung bezeichnet wurde: Die Darstellungsform konstituiert sich da-
durch, dass bestimmte Darstellungsweisen herangezogen werden (vgl. dazu Kap. III).

14 Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 518ff.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 59

stellungen vor — ganz so, wie das Zeichen >ANGEL< im Deutschen ein Gerit zum
Fischen, im Englischen aber einen gottlichen Boten denotiert, so dass wir es hier
mit zwei verschiedenen Waortern zu tun haben."”

Beziehen wir diese grundsitzliche Einsicht nun wieder auf unsere Fragestel-
lung: Insofern bildliche Zeichen Etiketten enthalten, sind sie in Zeichen- bzw.
Symbolsysteme eingebettet und werden iiber sie interpretiert. Sie sind insofern
ebenfalls Symbole.'® Daraus geht nun schon hervor, dass auch das realistischste
Abbild sinnlicher Gegebenheiten nicht aufgrund intrinsischer Eigenschaften das
ist, was es ist. Der Versuch, eine zweistellige Abbildungsrelation zu explizieren,
muss auch im Falle der Ahnlichkeit scheitern. Realistische Abbilder konnen sich
nicht dadurch auszeichnen, dass sie aus einem natiirlichen So-Sein der Realitit
motiviert sind. Vielmehr werden die Hinsichten, nach denen ein solches So-Sein
bestimmt wird, wiederum erst durch die Darstellungsweisen festgelegt, welche
in Gebrauch sind. Die Idee einer dem Interpretieren vorhergehenden Erfahrung
lasst sich deshalb auch nicht durch den Rekurs auf direkt zugéngliche Beschaf-
fenheiten retten. Auch der Frage »Zwingt mich das sinnlich gegebene So-Sein
der Realitit zu einem bestimmten Darstellen?« kann kein klarer Sinn verliehen
werden. Ich kann nicht durch ein uninterpretiertes Gegebenes zu bestimmten
Darstellungen gezwungen sein, da sich ein solches Gegebenes nicht konzipieren
lasst. Es gibt kein natiirliches Wie der Welt, das Kontrolle iiber mein Darstellen
ausiiben konnte. Ebenso wie Pridikate sind auch bildliche Darstellungen nicht
von einem sinnlich Gegebenen herleitbar, sondern umgekehrt konstitutiv fiir die
Formation unserer sinnlichen Wirklichkeit: Was wir fiir realistisch halten und
wie wir die Realitit jeweils wahrnehmen, hingt entscheidend davon ab, wie wir
sie ins Bild zu setzen gewohnt sind."’

15 Eine alternative Beschreibung dieser Sachlage liefert: Peirce, Harvard Lectures on
Pragmatism, Lect. VII, S. 228f.

16 Diese Lesart ist in der Symboltheorie gingig (vgl. Elgin, Between the Absolute and
the Arbitrary, S. 137-139).

17 Natiirlich bleibt die Aufgabe, Begriffe wie realistisch oder dhnlich auf verdnderter
Basis zu reformulieren. Vorschlige dazu findet man bei Schwartz, »Representation
and Resemblancex, bes. S. 508ff. oder bei Goodman, Languages of Art, Kap. VI und
Kap. I 8. Goodman betont, dass er Ahnlichkeitsrelationen keineswegs leugnet: »Nei-
ther here nor elsewhere have I argued that there is no constant relation of resem-
blance; judgments of similarity in selected and familiar respects are, even though
rough and fallible, as objective and categorical as any that are made in describing the
world.« (ebd., S. 39, Fn. 31) In diesem Kontext hat die kritische Akzentsetzung zu

Missverstiandnissen gefiihrt, etwa bei Dipert, »Reflections on Iconicity, Representa-

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Wiederum ist damit nicht gesagt, das Individuum habe die uneingeschrinkte
Kontrolle dariiber, was als realistische Darstellung gilt. Ich kann nicht entschei-
den, in welcher Wahrnehmungswelt ich mich jeweils befinde. Der Punkt ist nur,
dass die entsprechenden Interpretationsbeschrinkungen nicht mit Verweis auf
intrinsische Strukturen einer sinnlichen Realitdt begreiflich gemacht werden
konnen. Die Moglichkeit, sie in den Interpretationspraktiken zu suchen, die jene
Darstellungsweisen bereitstellen, die die Wahrnehmung formen, bleibt offen.

1.3 »Realitat-an-sich«

Mein Interpretieren kann weder durch direkt priasente Tatsachen noch durch ein
unmittelbar sich zeigendes sinnliches So-Sein heteronom bestimmt sein. Doch
man kann noch einen Schritt weitergehen: Nicht nur die Idee einer unmittelbar
zugdnglichen soundso-beschaffenen Realitét muss sinnkritisch aufgelost werden;
der Sinn der Idee einer absolut gegebenen Realitit iiberhaupt ist zweifelhaft. Die
bisherigen Einwinde lassen immer noch Raum fiir die Behauptung, dass eine
fertig bestimmte — eine eigentliche — Realitét existiere, die nicht direkt gegeben
ist und dennoch einen natiirlichen Interpretationszwang entfaltet. Wo dieser Ge-
danke, der sich dem metaphysischen Realismus zuordnen ldsst, seine Wirkung
entfaltet, wiirde der Voraussetzung von Freiheit im theoretischen Denken wiede-
rum der Boden entzogen. Bei einer solchen Freiheit konnte es sich bestenfalls
um die Freiheit handeln, sich die Dinge anders zu denken, als sie »eigentlich«
sind.

Dass diese Sichtweise nicht aufgeht, stellt einen weiteren wichtigen Baustein
unserer Explikation dar. Die entsprechende Kritik wird fiir den weiteren Gedan-
kengang fundamentale Bedeutung haben. Putnams Formulierung der Kritik am
metaphysischen Realismus kann hier als Ausgangspunkt dienen. Putnam zufolge
kann diese Position durch die Annahmen charakterisiert werden, dass es (a) eine
Totalitdt von geist-unabhidngigen Objekten, (b) genau eine wahre Beschreibung
der Welt und (c) Korrespondenzrelationen zwischen Worten bzw. Zeichen und
externen Objekten gebe.'® Im Zentrum steht also ein Realititsbegriff, der eine
gewisse intuitive Attraktion auszuiiben scheint und gern dem Common Sense zu-
geordnet wird: Die Realitit sei demzufolge eine Menge von Gegenstidnden, die

tion, and Resemblance« oder Chasid, »Why the pictorial relation is not reference«.
Letzterer liest die Kritik an der Idee natiirlicher Reprisentationen als Reduktion bild-
licher Zeichen auf arbitrére Referenzrelationen. Dies ist eine Fehlinterpretation.

18 Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 49.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 61

in natiirliche Arten eingeteilt sind und intrinsische Eigenschaften besitzen, ganz
gleich, wie sie aufgefasst, erfahren oder reprisentiert werden. Die Welt ldsst sich
folglich als Totalitit von definitiven Tatsachen verstehen." Eine Darstellung ist
dieser Auffassung zufolge richtig, wenn sie den eigentlichen Verhéltnissen »kor-
respondiert«, und sie ist falsch, wenn dies nicht der Fall ist — was im Prinzip
definitiv entscheidbar ist.”” Die Frage, ob eine Darstellung (ein Satz) sachhaltig
(wahr) ist oder nicht, muss dann mit Rekurs auf das » An-sich« der Dinge beant-
wortet werden. Gedacht ist dabei nun nicht mehr an ein direkt gegebenes So-
Sein der sinnlichen Wirklichkeit, sondern an die Beschaffenheit der Welt, wie
sie unabhdngig von der sinnlichen Erfahrung ist — etwa an gewisse Primireigen-
schaften, die den erfahrbaren Sekundireigenschaften (z. B. Farben) zugrunde
liegen. Die Ubereinstimmung mit diesen an sich bestehenden Wesensziigen ist
es, an der sich die inhaltliche Richtigkeit einer Interpretation bemisst. Eine Dar-
stellung, so konnte man sagen, zieht ihren Realititsgehalt aus dieser Uberein-
stimmung. Wollen wir Darstellungen der Welt bilden, so sind wir gezwungen,
diese Eigenschaften wiederzugeben.”'

Das Problem einer solchen Position liegt nicht allein darin, dass es faktisch
nicht gelingt, die definitiv richtige Reprisentation der Wirklichkeit — die »eine
wahre Theorie« — zu finden. Das tiefer liegende Problem ist, dass génzlich un-
klar ist, wie jemals festgestellt werden konnte, ob sie gefunden ist. Denn um dies
festzustellen, wiére ein unabhédngiger Zugriff auf die Realitit als Bezugszugang
notig. Das heif3it, wir konnten unsere Theorien nur dann mit der »eigentlichen
Realitit« vergleichen, wenn wir auf einem gottlichen Standpunkt stiinden, von

19 Diese Tatsachen seien in diesem Zusammenhang als zeitunabhingig aufgefasst. Es
geht nicht um hier und jetzt bestehende Sachverhalte, sondern um die Tatsache, dass p
zum Zeitpunkt # der Fall ist oder der Fall war.

20 Die Idee der reprisentationsunabhéngigen Realitét impliziert, dass die Darstellung ein
dem Dargestellten gegeniiber duBerliches Abbild ist. Zwei wahre Weltbeschreibungen
also wird man dem metaphysischen Realismus zufolge als notationale Varianten der-
selben Beschreibung verstehen miissen (vgl. Putnam, »Why there isn’t a ready-made
world«, S. 211); andernfalls miisste die Behauptung, es konne nur eine wahre Theorie
geben, besagen, es gebe nur eine mogliche Beschreibungsweise. Fiir unsere Zwecke
kann der metaphysische Realismus deshalb mit der These identifiziert werden, dass
die eigentliche Struktur der Realitit stets eindeutig festlegt, ob eine Weltbeschreibung
zutreffend ist oder nicht.

21 Dass die epistemische Normativitit iiber einen Konditionalsatz erklart werden muss,

verweist auf ein Problem, das spéter (Kap. IV 1.1 und IV 1.2) noch erortert wird.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dem aus wir die Relata iiberblicken.”> Doch ein solcher steht uns nicht zur Ver-
fligung, und so ldsst sich der Anspruch, tiber die eine wahre Theorie zu verfiigen,
aus prinzipiellen Griinden niemals rechtfertigen. Um der Behauptung, eine Dar-
stellung spiegele die Eigenschaften der Dinge selbst wider, Sinn zu verleihen,
miissten wir diese Eigenschaften als solche ausweisen konnen und unabhéngig
von aller Schematisierung oder Konzeptualisierung auf sie zugreifen konnen.
Doch das uniiberwindliche Problem besteht darin, dass sich ein solcher Zugriff
nicht konzipieren lédsst. Die Behauptung, eine Darstellung korrespondiere den
Fakten, wie sie intrinsisch sind, bleibt notwendig eine leere Versicherung. Eine
Einteilung der Welt in bestimmte Dinge und Eigenschaften unabhingig von
Begriffssystemen kann es nicht geben. Dass etwas »soundso« beschaffen ist oder
eine Soundso-Eigenschaft hat, ist untrennbar damit verbunden, dass wir dieses
Etwas soundso klassifizieren.

Assertorische Sétze sind das wichtigste Beispiel dafiir: Der metaphysische
Realist wird typischerweise annehmen, dass sich jedem Aussagesatz definitiv ein
Wahrheitswert zuordnen lisst; er behauptet strikte Bivalenz und schlieft Vagheit
aus. Wahrheit ist demzufolge eine objektive Eigenschaft von Sdrzen (die gleich-
sam unabhingig von epistemischen Einstellungen besteht). In diesem Szenario
jedoch konnte die Korrespondenz des Satzes mit den Fakten niemals gesichert,
seine Wahrheit niemals endgiiltig festgestellt werden. Wir miissten immer noch
so etwas annechmen wie einen Unterschied zwischen den (fiir uns) wahren Sitzen
und (an sich) »wirklich wahren« Sitzen — solchen, die der wahren Struktur der
Wirklichkeit, von der wir moglicherweise noch gar keinen Begriff haben, korre-
spondieren. Die damit gesetzten Anspriiche lassen sich unmoglich einlosen: Der
Unterschied zwischen einer Fiirwahrhaltung und der eigentlichen Wahrheit liee
sich nicht mehr iiberbriicken.”

Mit der metaphysisch-realistischen Sichtweise 10st sich die dritte Variante
der Idee des natiirlichen Interpretationszwangs auf. Ein Determinationsverhiltnis
zwischen zwei unabhingigen Relata namens »Realitit« und »Reprisentation«
oder eine Heteronomie der Interpretation ldsst sich auch auf diese Weise nicht
explizieren. Die Frage »Kann mich die eigentliche Realitéit zu bestimmten Inter-
pretationen zwingen?« ist ebenfalls sinnleer. Es ist nicht begreiflich zu machen,
wie Beschreibungen durch unabhéngige Priméreigenschaften bestimmt oder aus
ihnen motiviert sein konnten. Es kann kein natiirliches Wie der Welt geben, das
einen Zwang auf die Weise — das Wie — des Interpretierens ausiiben konnte. Die

22 Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 50ff.
23 Dass dies unweigerlich skeptizistische Konsequenzen hat, ist oft bemerkt worden: vgl.

stellvertretend ebd., Kap. 1 und 3.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 63

Idee einer ready-made reality und die abbildtheoretische Lesart der Zeichen-
Objekt-Relation sind in allen Varianten zu verabschieden.

Unser erstes Zwischenergebnis ist somit: Einen natiirlichen Interpretations-
zwang kann es nicht geben. Wie immer wir im Weiteren vorgehen — iiber die
Freiheit des theoretischen Denkens kann nicht mit Verweis auf die sinnlich
gegebene oder eigentliche Beschaffenheit der Realitét entschieden werden. Es
hatte sich bereits angedeutet, dass wir daher gut daran tun, moglichst bald die-
jenigen Grenzen und Einschrinkungen zu behandeln, die mit den im Zeichen-
gebrauch beanspruchten Praktiken der Interpretation zu tun haben. Die Frage
muss offenbar lauten, wie es um unsere interpretative Freiheit bestellt ist, wenn
solche Praktiken vorausgesetzt sind, bzw. welche Moglichkeiten der Interpreta-
tion einer Person in einer schon verstandenen Welt und im Kontext intersubjek-
tiver Verhiltnisse zugeschrieben werden konnen.”* Die Arbeit am Verstindnis,
welche sich in interpretierenden Zeichenbildungen und darin 6ffentlich vollzieht,
stiitzt sich gleichzeitig schon auf Versténdnis.

Doch bevor wir uns dieses Themas annehmen, bleiben noch zwei Dinge zu
tun: Erstens missen wir die Bedeutung des Gesagten fiir die Entfaltung des Be-
griffs der Interpretationsfreiheit niher erértern. Dem werden wir uns im folgen-
den Abschnitt widmen (II 2). Und sodann ist zu klaren, inwiefern es trotz allem
sinnvoll ist, im Kontext des Weltbezugs von Zeichen von Grenzen der Interpre-
tation zu sprechen (II 3).

24 Damit befinden wir uns auf dem Wege zu einer Konzeption von Freiheit im Denken
und Verstehen, die sich vom Szenario des urspriinglich autonom urteilenden Subjekts
schon im Ansatz unterscheidet. Taylor hat in »Overcoming Epistemology« auf den
Zusammenhang dieser Idee mit der Idee innerer Wissenszustidnde hingewiesen: Dem-
zufolge ist Erkenntnisfreiheit in der représentationalistischen Deutung die Freiheit
eines atomistischen Subjekts, dessen Urteilen sich unabhingig von sozialen Beziigen
und aus einer neutralen Stellung gegeniiber der Welt vollziehen kann. Der Bezug zu
anderen Personen und zur Welt kann sekundiar zum Denken hinzutreten; Erkenntnis-
freiheit quillt aus einer urspriinglichen epistemischen Wiirde des vorstellenden Indivi-
duums. — Unsere Konzeption wird jenseits solcher Pramissen angesiedelt sein; es wird
die Freiheit des Verstehens als Freiheit einer Person rekonstruieren, die schon in einer

Welt lebt und im Verhiltnis zu anderen Personen steht.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 | ZEICHEN UND FREIHEIT

2 Die Moglichkeit von Interpretationsfreiheit

Die Frage »Zwingt uns die Realitit zu bestimmten Darstellungen?« wurde nicht
einfach mit nein beantwortet; vielmehr wurde der Sinn des Ausdrucks »Realitét«
problematisch. Das Gesagte darf deshalb nicht in der Behauptung gipfeln, wir
seien im Zeichengebrauch frei von den Einschrinkungen der externen Realitiit.
Auch dies wire keine sinnvolle These: Hier wurde nicht dafiir argumentiert, dass
unsere Weltentwiirfe auf die Struktur der Welt nicht festgelegt sind, sondern
daran erinnert, dass eine Opposition von Darstellung und Realitit-an-sich gar
nicht ausformuliert werden kann. Die grundlegende Einsicht ist somit, dass inter-
pretative Freiheit nicht »Freiheit gegeniiber >der Realitiit« ist. Vielmehr ist der
weltinterpretierende Zeichengebrauch eine Titigkeit in einer Welt. Wie dieses
Resultat in unsere Uberlegungen eingeht, ist die Frage, mit der wir uns nun zu
befassen haben. Ich werde den folgenden Weg einschlagen: Mit der Vergewis-
serung, dass kein natiirlicher Interpretationszwang besteht, wird eine Autonomie
der Interpretation allgemein denkbar; sie eroffnet die Moglichkeit, eine solche
Freiheit im theoretischen Denken vorauszusetzen.

2.1 Distanzierung vom metaphysischen Standpunkt

Die genannten kritischen Einwinde sind selbst keine Einsichten, die wir von
einem gottlichen Standpunkt aus gewinnen. Sie haben den Status einer internen
Sinnkritik. Kants Kopernikanische Wendung oder Putnams Internalismus kon-
nen als Richtungsanzeige dienen: Ein Dualismus von absoluten Fakten und Re-
présentation ist ohne Grundlage, da jeder Weltbezug kategorial vorgepragt ist
bzw. jeder Entwurf der Realitit begriffliche Schemata voraussetzt und auf diese
hin relativiert ist. Jeder Bezug auf eine eigentliche Realitit ist somit leer. Doch
dies lduft nicht etwa auf die These hinaus, wir konnten mit unseren endlichen
Mitteln die eigentliche Realitiit eben nicht erkennen.”® Da die Kritik eine interne
Sinnkritik ist, ist zu fragen, welchen Sinn sie innerhalb unserer gewohnlichen
Weltsicht — soll heilen: ohne Rekurs auf eine »absolut gegebene Realitit« —
haben kann. Man kann einen solchen »internen« Sinn entwickeln, indem man die

25 Vgl. Simon, Philosophie des Zeichens, S. 94: »Denken erlebt sich als Freiheit der
Interpretation nicht gegeniiber >der< Natur [...].«

26 Putnam bemerkt einmal: »If the notion of an absolute point of view is unintelligible,
then not being able to speak from the absolute point of view is not an incapacity.«

(»Replies and Comments«, S. 404).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 65

dargelegten Kritiken als Perspektivbestimmung liest. Die Einsicht, dass wir uns
nicht in eine metaphysische Position versetzen konnen, lehrt uns etwas Wesent-
liches iiber die Position, in der wir uns tatsdchlich befinden. In der kritischen
Wendung werden wir uns ndmlich dariiber bewusst, auf einem Endlichkeits-
standpunkt zu stehen — wobei auch diesem Begriff erst noch ein Sinn zu ver-
leihen ist, der ohne Rekurs auf einen absoluten Standpunkt auskommt.

Wir konnen den Endlichkeitsstandpunkt zunichst so charakterisieren, dass
der Anspruch, iiber einen privilegierten Zugang zur Welt zu verfiigen, keine
Basis hat. Ein Interpret kann das »unabhéngig Gegebene« oder »das Eigent-
liche« nicht als Grund einbringen, wenn er sein Interpretieren rechtfertigen will.
Ich kann nicht ernsthaft sagen: »Die externe Realitét zwingt uns dazu, die Dinge
soundso zu sehen.« Eine solche Aussage bleibt am Ende unverstiandlich, wenn
der Verweis auf eine Welt vor aller Interpretation ohne Inhalt ist. Damit hat eine
bestimmte Form des Dogmatismus die Grundlage verloren. Niemand kann vor-
geben, aus einer absoluten Perspektive zu sprechen. So kann der Ausdruck >in
Wirklichkeit« in der Aussage »Der Mittelstiirmer ist in Wirklichkeit ein Haufen
von Molekiilen« z. B. nicht mehr beinhalten als eine Art der Emphase; sie gehort
nicht zur sachlichen Auseinandersetzung, sondern betrifft den Ton, in dem ge-
sprochen wird.”’ Die Behauptung nimlich, etwas sei ein originalgetreues Abbild
der Realitit, miissen wir als unverstiandlich einstufen. Die wesentliche Funktion,
die die Sinnkritik in unserem theoretischen Nachdenken tibernehmen kann, ist
es, einem solchen Dogmatismus vorzubeugen. Die genannten Befunde fristen im
neuen Horizont weniger das Dasein von »Thesen« als vielmehr das von anti-
dogmatischen Argumenten. Sie markieren, dass die Option des rechtfertigungs-
externen »Es-ist-eben-so« prinzipiell zuriickzuweisen ist.

Wie aber kann die Einsicht, dass wir nicht heteronom unter einem natiir-
lichen Interpretationszwang stehen und sich niemand auf einen solchen Zwang
rausreden kann, in die Einsicht iiberfiihrt werden, dass wir uns im theoretischen
Denken als autonom betrachten konnen? — In einem allgemeinen Sinne ist eine
solche Autonomie schon mitgedacht: Wenn es keine hoheren Einsichten geben
kann, die ihre Autoritdt von auBlerhalb der vertrauten Welt schopfen, ist unsere
Art und Weise, die Welt zu verstehen, keine in irgendeiner Hinsicht sekundére
oder provisorische, sondern eine vollkommen eigenstindige. Es wire sinnleer zu
meinen, »unsere« Weise der Weltauffassung stehe hinter einer Weise der Welt-
auffassung zuriick, die als die wirklich richtige ausgewiesen werden kann. Liasst
sich eine solche Ausweisung aber nicht bewerkstelligen, muss die Entscheidung
iber die inhaltliche Richtigkeit von Interpretationen im Rahmen unserer eigenen

27 Ich mache hier eine Anleihe bei Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 772.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Denktitigkeiten gefillt werden. Und in diesem — auf verschiedene Weise néher
bestimmbaren — Sinn sind wir in der Weltinterpretation autonom.

Dies ldsst sich wie folgt erldutern: Der Verweis auf externe Fakten hilft bei
der Bestimmung des Richtigen in keiner Weise weiter; der Realitdtsgehalt einer
Darstellung kann nicht durch Vergleich mit vorgefundenen Gegebenheiten er-
mittelt werden. Die Interpretation muss ohne absolute Ankerpunkte auskommen.
Formelhaft kann man dies so ausdriicken: Wir konnen nicht erst die Darstel-
lungen als richtig betrachten, die erwiesenermaf3en Darstellungen der Welt sind
(dahin kommen wir nie), sondern wir miissen diejenigen Darstellungen als Dar-
stellungen der Welt betrachten, die richtig sind.”® Indem wir die Distanzierung
vom metaphysischen Standpunkt auf diese Form bringen, machen wir uns be-
wusst, dass es sinnvoll ist, die Richtigkeit einer Interpretation als etwas zu be-
trachten, das nicht bereits von den Dingen her festgelegt ist. Interpretationen sind
Festlegungen, die wir selbst machen.

Wir hatten die Situation einer autonomen Person so beschrieben, dass diese
innerhalb eines Spielraums Moglichkeiten ausmacht, aus denen sie selbst aus-
wihlt. Diese Situation, in der sich jeder von uns jeden Tag befindet, wollen wir
auch fiir den Bereich des Theoretischen zugrunde legen: Als autonome Person
frage ich nicht nur, wie ich (am besten) handeln soll, sondern auch, was ich (am
besten) glauben und wie ich etwas verstehen soll. Wir stellen uns so auf den
Standpunkt einer ersten Person, welche ihre Welt selbst interpretiert, indem sie
Zeichen bildet, und sich tiber ihr theoretisches Weltverhiiltnis reflexiv Rechen-
schaft ablegen kann. — Aus der sinnkritischen Auflosung der Idee der Realitiit-
an-sich nun geht hervor, dass es in der Tat moglich ist, eine solche Freiheits-
situation zugrunde zu legen. Wir sind berechtigt, uns als Wesen zu verstehen, die
nach den besten Interpretationen fragen und eigenstdndig zu theoretischen Ein-
stellungen (einem Weltverstdndnis) kommen. Gibe es eine vorfabrizierte Reali-
tit, konnte sich Interpretationsfreiheit nur als Variation duflerlicher Gestaltungs-
formen realisieren. Die Frage nach inhaltlicher Richtigkeit wire stets ein Symp-
tom von Unwissenheit und wiirde am Ende durch die Welt beantwortet. Aber
wenn der Verweis auf die Realitit-an-sich leer ist, konnte die Form der Welt
auch von uns und unserem Denken abhédngen. Damit erdffnet sich eine Sicht-
weise, innerhalb der der Gedanke, dass wir selbst bestimmen, wie etwas zu inter-
pretieren ist, an Boden gewinnt.

28 Goodman formuliert den Grundsatz, »that >the world« depends upon rightness« (Ways
of Worldmaking, S. 4) bzw. dass »making right versions is making worlds« (Of Mind
and Other Matters, S. 42).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 67

Was dies bedeutet, werden wir ausarbeiten miissen. Und inwiefern wir gut
daran tun, uns als freie Weltinterpreten zu verstehen, wird erst in der weiteren
Begriffsexplikation deutlich werden konnen; »Freiheitsbeweise« kann es nicht
geben. Die Voraussetzung der Interpretationsfreiheit leitet sich nicht direkt aus
der Realismuskritik ab. Diese ist fiir uns zwar eine notwendige Bedingung, ohne
welche Interpretationsfreiheit nicht denkbar wire. Doch dies fiihrt nicht zwin-
gend zu einem bestimmten positiven Bild. »Freiheit« wird an dieser Stelle als ein
Grundbegriff der theoretischen Reflexion eingesetzt. Aber der Nachweis, dass
diese Voraussetzung sinnvoll und fruchtbar ist, wird im Laufe der Uberlegungen
erfolgen miissen — etwa, indem gezeigt wird, inwiefern das Verstidndnis, das wir
vom eigenen Interpretieren haben, vom Freiheitsbegriff aus geschirft werden
kann, und auch dadurch, dass deutlich wird, wie die Voraussetzung von Interpre-
tationsfreiheit in der lebensweltlichen Praxis und der intersubjektiven Verstandi-
gung praktische Funktion iibernehmen kann.

Ein Seitenblick auf Kant soll dies verdeutlichen: Auch fiir die Kopernikani-
sche Wendung hat die Kritik am metaphysischen bzw. dogmatischen Realismus
freiheitskonditionalen Status. Freiheit ist nur dort denkbar, wo die »betriigliche
Voraussetzung der absoluten Realitdt der Erscheinungen« fallen gelassen wird.
»Denn, so der zentrale Gedanke, »sind Erscheinungen Dinge an sich selbst, so
ist Freiheit nicht zu retten«.” Kant hat dabei die Antinomie zwischen dem prak-
tischen Selbstverstidndnis des Menschen und einem kausalistischen Naturver-
stindnis im Auge, angesichts derer die Moglichkeit von Selbstgesetzgebung erst
wieder verstindlich gemacht werden muss. Seine Losung ist der transzendental-
philosophische Blickwinkel selbst: Das theoretische Denken bleibt auf den Be-
reich der Erfahrungserkenntnis begrenzt, doch die Vernunft kann eigene Gesetze
haben, die keiner Naturkausalitit unterliegen. Die Unterscheidung zwischen Er-
scheinung und »Ding an sich« (die aus erkenntnistheoretischer Perspektive als
eher ungliickliche Losung zu werten wire), hat aus diesem Blickwinkel zunéchst
die Funktion, die Denkbarkeit von Freiheit zu sichern.” Fiir uns heift das vor
allem: Sie soll kein Beleg fiir die Wirklichkeit von Freiheit sein. Ganz im Gegen-

29 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 564.

30 Kant schreibt: »Ob ich nun meine Seele [...] durch keine spekulative Vernunft (noch
weniger durch empirische Beobachtung), mithin auch nicht die Freiheit als Eigen-
schaft eines Wesens, dem ich Wirkungen in der Sinnenwelt zuschreibe, erkennen kann
[...], so kann ich mir doch die Freiheit denken, d.i. die Vorstellung davon enthilt
wenigstens keinen Widerspruch in sich, wenn unsere kritische Unterscheidung beider
(der sinnlichen und intellektuellen) Vorstellungsarten [...] Statt hat« (ebd., B XXVII-
XXVIII).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | ZEICHEN UND FREIHEIT

teil: Die theoretische Vernunft wiirde den praktischen Vernunftgebrauch nicht
nur dann, wie Kant schreibt, »vernichten«31, wenn sie ihn (wie die empiristische
Erkenntnistheorie) undenkbar werden liele, sondern auch dann, wenn sie ver-
suchen wiirde, ihn (wie die rationalistische Metaphysik) mit ihrer » AnmaBung
iiberschwenglicher Einsichten«’* veritativ zu fixieren. Die Zuriickhaltung gegen-
tiber der Ontologie der Freiheit ist selbst eine Freiheitsvoraussetzung.

Folgen wir Kant darin, so bekommt die These dass wir in einer praktisch
orientierten Reflexion direkt ansetzen und »Freiheit« als Grundbegriff voraus-
setzen konnen, einen Hintergrund: Ein solches Vorgehen ist kein aus der Not
geborenes Postulat, fiir das eine tiefere Begriindung noch nachgereicht werden
miisste. Dass wir grundsitzlich autonom sind, kann gar keine theoretische These
sein. Denn diese Autonomie erschlief3t sich nicht in deskriptiver Einstellung; sie
ist eine praktische Voraussetzung oder eine regulative Idee.”” Die Voraussetzung
von Freiheit muss folglich ohne metaphysische Riickversicherung auskommen.
Kognitive Autonomie — in dem Sinne, wie sie noch nicht die Wahlmoglichkeiten
in einer bestimmten Situation betrifft, sondern unser Verstandnis des eigenen In-
der-Welt-seins — muss von Anfang an ein Bestandteil unseres Selbstbilds sein.
Sofern dies der Fall ist, kommt es nicht mehr darauf an, die Wirklichkeit von
Freiheit theoretisch zu beweisen, sondern darauf, Freiheit praktisch zu verwirk-
lichen.

Wir sind also, wenn man so will, in unserer Untersuchung bisher soweit vor-
gedrungen, dass wir eine Idee von Freiheit im Bereich des Theoretischen zu-
grunde legen konnen.”* Dies ist der Punkt, von dem ich im niichsten Abschnitt
ausgehen werde. Warum wir indes gut daran tun, uns in diesem grundsétzlichen
Sinn als freie Weltinterpreten zu verstehen, wird sich erst im Laufe der weiteren

31 Ebd., B XXV.

32 Ebd., B XXX. — In diesen Zusammenhang gehort auch der Satz: »Ich musste also das
Wissen autheben, um zum Glauben Platz zu bekommen« (ebd.).

33 Kant spricht auch von der Idee der »transzendentalen Freiheit« (ebd., B 561) Diese ist
nicht etwas, was es zu beweisen gilt; es geht nicht um die Frage, ob es eine solche
transzendentale Freiheit »gibt«. Die theoretische Philosophie fragt nicht nach der
Wirklichkeit der Freiheit (vgl. ebd., B 585), sondern allein danach, ob Freiheit denk-
moglich ist; und die Idee der transzendentalen Freiheit markiert diese Denkmdglich-
keit. So »wiirde die Aufhebung der Idee der transzendentalen Freiheit zugleich alle
praktische Freiheit vertilgen« (ebd., B 561f.).

34 Wenn hier und im Folgenden gelegentlich von Idee die Rede ist, so ist damit schlicht
das angesprochen, was in einem Begriff zum Ausdruck kommt, den wir verwenden,

um eine Praxis zu regeln oder iiber sie nachzudenken.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 69

Uberlegungen erweisen. Das zentrale Argument dafiir jedoch lisst sich sofort
ausmachen. Es dridngt sich auf, wenn wir die kritische Distanzierung vom meta-
physischen Standpunkt auf die Ich-Perspektive beziehen: Wenn ich mir klar-
mache, dass ich selbst die Welt interpretiere, ohne mich auf eine Realitit-an-sich
berufen zu konnen, werde ich daraus kaum die Konsequenz ziehen, dass ich die
Welt interpretieren darf, wie es mir gefillt. Fiir mich wird dies bedeuten, dass
ich die Welt selbst interpretieren muss und fiir die Richtigkeit meiner Interpreta-
tionen sorgen muss. Sich selbst als »freien Weltinterpreten« zu verstehen, heifit,
ein kritischer Weltinterpret zu sein. Indem ich mir die Endlichkeit meines Inter-
pretierens klarmache, fithre ich mir vor Augen, dass ich eine Verantwortung fiir
mein Interpretieren habe. Dies ist die Richtung, in die der Gedankengang fiihren
wird.

2.2 Freies Urteilen

Fiir unsere Entfaltung des Begriffs der Interpretationsfreiheit ist die sinnkritische
Auflosung des metaphysischen Realismus konditional. Dass das Auffassen nicht
durch eine »soundso beschaffene Realitidt« bestimmt sein kann, ist eine Voraus-
setzung, die man machen muss, wenn man das theoretische Denken als frei ver-
stehen will. Mit dieser Voraussetzung ist ein allgemeiner Sinn von Denk- und
Erkenntnisfreiheit etabliert: Wie immer sich unser Auffassen genau vollzieht und
mit welchen Restriktionen es auch immer verbunden sein mag — es ist zumindest
nicht heteronom durch ein externes Aufgefasstes, durch eine transzendente und
fremde Realitidt-an-sich bestimmt. Mit dieser Einsicht, die man als internalisti-
sche Version der allgemeinen Voraussetzung (der Idee) kognitiver Autonomie
bezeichnen konnte, ist bereits ein duferst wichtiger Baustein des Sinns von Frei-
heit im Theoretischen markiert: Die Interpretation wird stets »intern« festgelegt,
und nicht »extern« durch eine »Realitiit-an-sich«.> In diesem grundsitzlichen
Sinne ist alles Interpretieren autonom.

Da hier nun aber nicht ein von einer »Realitit-an-sich« abgetrennter Bereich
umgrenzt, sondern unser lebensweltliches Interpretieren und Verstehen in eine
bestimmte Perspektive geriickt wurde, muss die angesprochene autonome Sphire
erst noch so auf Begriffe gebracht werden, dass die Grenzen, Einschrankungen
und Entscheidungsfreiheiten im theoretischen Zeichengebrauch sichtbar werden.
Mit der Auskunft, dass sich die Richtigkeit einer Interpretation intern bestimmt,

35 Die Anfiihrungszeichen deuten an, dass ich spiter eine andere Terminologie vorziehen

und die intern/extern-Unterscheidung in den Hintergrund verschieben werde.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ist so lange nicht viel gesagt, als nicht klar ist, wie diese Autonomievorausset-
zung ins Interpretieren eingebracht werden kann. Da die Aufgabenstellung darin
besteht, Momente individueller Zurechenbarkeit und Verantwortung im theo-
retischen Denken ausfindig zu machen, wird sich vor allem die Frage stellen,
inwiefern die interne Festlegung einer richtigen Interpretation einer individuellen
Person (»mir«) zugerechnet werden kann. Nach dem Gesagten ist schon sichtbar,
dass der Moglichkeit, unterschiedliche Darstellungsformen zu bilden, dabei eine
zentrale Bedeutung zukommen wird. Dass die inhaltliche Richtigkeit einer Inter-
pretation nicht durch Gegebenheiten pradeterminiert sein kann, die schon von
sich her individuiert und charakterisiert sind, hat notwendig zur Folge, dass stets
viele Darstellungen richtig oder angemessen sein kénnen.*

Doch auch in der bisherigen Version kann die Idee von Freiheit im Erkennen
und Verstehen ins Spiel gebracht werden — und zwar auch dort, wo individuelle
Zurechenbarkeit und Verantwortung auf den ersten Blick keinen Ort haben: im
Falle hochgradig bestimmter Interpretationen, wie sie sich in der sinnlichen
Wahrnehmung vollziehen, oder dort, wo allgemeine Restriktionen Platz greifen,
die als iiberindividuell verbindlich qualifiziert werden, z. B. die Einschrinkun-
gen der Urteilslogik. Fiir unser Thema wird es wichtig sein, dass solche Restrik-
tionen nicht Unfreiheit im Sinne von Heteronomie, sondern nur Grenzen der
individuellen Freiheit bedeuten.

Dies sei an der rationalen Kontrolliertheit von Uberzeugungen illustriert, und
damit an einer Dimension von Erkenntnisfreiheit, welche oben®’ vorerst ausge-
klammert wurde. Wir hatten gesehen, dass es sinnwidrig ist, Uberzeugungen als
Gegenstand individuell zurechenbarer Entscheidungen zu verstehen, da damit
die Urteilslogik aufgehoben wiirde. Wenn ich weif}, dass p der Fall ist, kann ich
diese Einstellung nicht als Produkt meiner Willkiir verstehen. Ein solcher Weg
ist nicht gangbar. Nun ist die enge Verbundenheit von Freiheit und Rationalitit,
welche sich im Zusammenhang der reflexiven Kontrolle angedeutet hatte, ein
viel plausiblerer Ansatzpunkt. Ein wichtiges Indiz in diese Richtung stellt die
epistemische Normativitét dar, die die Diskussionen um will und belief immer
wieder anstoBt.”® Begriffe wie »Wahrheit« und »Wissen« sind eng an evaluative
Begriffe gekoppelt und an den Begriff der Rechtfertigung. Eine Uberzeugung ist
wesentlich fiir Griinde empfinglich und potentiell Gegenstand von Kritik; sie
steht in einem »normativen Raum der Griinde«.”” Wenn wir Meinungen iiber die

36 Dies wird in den néchsten beiden Abschnitten (Kap. II 2.3 und II 2.4) néher erléutert.
37 Vgl. Kap.12.

38 Vgl. z. B. Feldman, »The Ethics of Belief«.

39 Vgl. Sellars, »Empiricism and the Philosophy of Mind, § 36.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 71

Welt in ihrem epistemischen Wert beurteilen, stellen wir die Frage, was wir als
wahr akzeptieren sollen. Diese Frage ist nicht nur fiir die methodische oder insti-
tutionalisierte Uberzeugungsgewinnung kennzeichnend, sondern tief in unsere
lebensweltlichen Praktiken eingelassen.*’

Vor diesem Hintergrund kann die Spannung zwischen einem verbindlichen
pradikativen Fiirwahrhalten und individuellem Entscheiden so gefasst werden,
dass der Bezug auf Individualitdt im epistemischen Rechtfertigungskontext aus-
geschlossen werden muss. Wenn ich sage »Ich weil, dass p der Fall ist«, so kann
ich dies nicht auf eine eigene Entscheidung zuriickfiihren; so kann ich die Auto-
nomievoraussetzung nicht sinnvoll geltend machen. Nun konnte dies insbeson-
dere dann dazu veranlassen, die Rede von Freiheit im Denken und Verstehen fiir
leer zu erkldren, wenn wir dem iiblichen Verstindnis folgen und unter norma-
tiven Auflagen solche verstehen, gegen die verstoffen werden kann. Wo wir
sagen, eine Person sollte die Uberzeugung, dass p, haben, erlegen wir ihr demzu-
folge eine Verpflichtung auf, die sie erfiillen kann oder auch nicht.*' Entspre-
chend wiirde die »doxastische Verantwortung«, die diese Person fiir ihre Uber-
zeugungen zu iibernehmen hat, nur noch so erklért werden konnen, dass sie auch
von etwas anderem hiitte iiberzeugt sein konnen. Nur in diesem Fall, so der Ein-
druck, konnten wir dieser Person eine Uberzeugung zuschreiben. Angesichts der
Spannung zwischen der Logik des Urteilens und individueller Selbstbestimmung
aber scheint epistemische Freiheit damit ausgeschlossen.

Der Rekurs auf den positiven Freiheitsbegriff und auf das Moment der ratio-
nalen Kontrolle ldsst die Sache in einem anderen Licht erscheinen: Allgemein
wurde deutlich, dass Rationalitiit ein wesentliches Moment von Freiheit sein
muss: Ich mag noch so viele Moglichkeiten haben — ich kann dennoch nur dann
selbstbestimmt verfahren, wenn ich hinreichend befihigt bin, Griinde abzuwigen
und Zwecke zu verfolgen. Die Auskunft, dass ich selbst es bin, der entscheidet,
hiitte andernfalls keinen rechten Gehalt.”” Verstehen wir unter Rationalitiit ganz
allgemein eine solche Fihigkeit, so ist Rationalitéit eine notwendige Bedingung
von Autonomie. — Wo es um Freiheit im theoretischen Denken geht, ist dieser
Ankniipfungspunkt sogar sehr naheliegend, da sich Wissen maflgeblich in einem
Kontext rationaler Notwendigkeiten konstituiert. Man kann sich eine Vielzahl

40 Dies betonen: Pettit/Smith, »Freedom in Belief and Desire«, S. 430-436.

41 Diese Uberlegung findet man etwa bei: Alston, »Concepts of Epistemic Justification«,
S.91. Das reduzierte Verstindnis von Freiheit als Willkiir hat gelegentlich zu der
Schlussfolgerung gefiihrt, die Rede von Normativitdt im Bereich des Epistemischen
sei ganz fehl am Platze: vgl. Fumerton, »Epistemic Justification and Normativity«.

42 Vgl. oben, Kap.11.2.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | ZEICHEN UND FREIHEIT

von Varianten denken, wie dies genau ausgearbeitet wird.*’ Als charakteristisch
jedoch darf man die Idee betrachten, dass eine Uberzeugung durch Griinde
(rational) und nicht durch Ursachen (kausal) bestimmt wird. Rationale Kontrolle
erfolgt, im Gegensatz zu Verursachungen, nicht gegen das Denken, sondern be-
greift dessen Nachvollzug wesentlich mit ein. So kann ich zwar meine Meinung,
dass es dimmrig ist, revidieren miissen, wenn man mich darauf aufmerksam
macht, dass ich eine Sonnenbrille trage. Aber diese Revision muss aus einer
eigenen Reflexion hervorgehen: Ich muss z. B. mein Wissen zugrunde legen,
dass Sonnenbrillen die Dinge dunkler erscheinen lassen. Das heif3t, ich komme
nicht fremdbestimmt durch externe Einwirkung zu einer neuen Uberzeugung,
sondern durch Betidtigung meiner Vernunft — und in diesem Sinne aus Freiheit.
Fremde Fiirwahrhaltungen, also Uberzeugungen, die sich in mein Denken nicht
einfiigen, konnen fiir mich nicht zwingend sein. Wo ich mich veranlasst sehe,
etwas als wahr oder richtig zu akzeptieren, dort handelt es sich immer um einen
eigenen, autonomen Vollzug.

Eine allzu intellektualistische Lesart dieser Art von Urteilsfreiheit indes ldsst
unverstindlich werden, inwiefern die Person eine solche Festlegung als Indivi-
duum macht. Die Rede von Rationalitit oder Begriindung wird man nur insoweit
unter den Autonomiebegriff bringen konnen, als die Person selbst fiir die voll-
zogene Denkweise einstehen kann. Wenn ich etwa sage »Ich weil3, dass p der

43 In der Debatte um will und belief (vgl. Kap. 12) gibt es unterschiedliche Vorschlige,
letztlich doch einen Sinn von epistemischer Freiheit zu profilieren. Auf diese kann an
dieser Stelle nicht im einzelnen eingegangen werden. Es wire allerdings eine interes-
sante Fragestellung, inwiefern hier eine Akzentverschiebung von einer Willkiir- oder
Entscheidungsfreiheit auf die Motiviertheit von Uberzeugungen bzw. von einem pas-
siven auf einen aktiven Erkenntnisbegriff im Spiel ist. So macht Kornblith die Frage
der epistemischen Verantwortung daran fest, ob das Denken gewissen Regeln eines
idealen Schlussfolgerns folgt oder nicht: »In thinking about epistemology in ethical
terms, however, it is important to remember that beliefs are not freely chosen; coming
to believe something is not a voluntary action. The ethics of belief will thus not issue
in rules of acceptance, but rather in rules of conduct.« (»Justified Belief and Epistemi-
cally Responsible Action«, S. 34) Van Fraassen macht den Sinn epistemischer Frei-
heit an der mit einer Behauptung eingegangenen Verpflichtung und dem implizierten
kognitiven Engagement fest (»Belief and the Will, S. 252-256). Und Pettit und Smith
schlagen vor, Autonomie fiir epistemische Kontexte durch Orthonomie zu ersetzen,
Freiheit also zu einer Sache des richtigen Denkens zu machen (»Freedom in Belief
and Desire«, S. 442). In all diesen Vorschlagen wird Erkenntnisfreiheit am positiven

Moment einer rationalen Kontrolle festgemacht.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 73

Fall ist« und dafiir Griinde und Argumente als Rechtfertigung einbringe, so muss
es sich dabei doch um meine Griinde und Argumente handeln konnen. Es ist
notig, dass ich mich selbst als rationales Wesen verstehen kann — und zwar in
dem beanspruchten Sinn von »rational«.* So sind beispielsweise die urteils-
logischen Einschrinkungen wie das Konsistenzgebot nur dann keine fremden
Gesetze fiir mich, wenn in ihnen eine Art des Urteilens zum Zuge kommt, die
auch die meine ist. Ich muss sagen konnen: »Diese Uberzeugung ist fiir mich als
(rationales) Individuum notwendig«; andernfalls wire die Rede von Zwang in
der Tat passender.”

Diese Lesart vertrdgt sich durchaus mit der Bedingung, dass Individuen ihre
Uberzeugungen nicht nach eigenem Belieben festlegen konnen. Indem das posi-
tive Moment der Kontrolle ins Zentrum gestellt wird, kann die Aufmerksamkeit
darauf iibergehen, dass eine verbindliche Firwahrhaltung auf der Selbstbindung
eines denkenden Wesens beruht. Ganz im Sinne der Idee der Autonomie kann
dann geltend gemacht werden, dass sich Wissen nicht durch Zwang, sondern im
Kontext rationaler Notwendigkeiten formiert — wobei kein allgemein verbind-
licher Begriff von Rationalitit unterstellt werden muss. Aus diesem Blickwinkel
ist es in der Tat plausibel, den »Raum der Griinde« als ein »Reich der Freiheit«*
zu betrachten. Die jeweiligen Einschrinkungen erwachsen aus einer Reflexions-
tatigkeit, kommen in diesem Sinne »von innen« und sind gerade fiir urteilende
oder denkende Wesen verbindlich. Rationale Kontrolle kann so als Teil der indi-
viduellen reflexiven Kontrolle betrachtet werden. Denn insofern meine Uberzeu-
gungen rational motiviert sind, bin ich als rationale Person in diesen Uberzeu-
gungen selbstbestimmt. Ich kann mich so selbst dort noch als frei verstehen, wo
es fiir mich nur eine richtige Interpretation gibt.

Wir haben damit einen Sinn von Freiheit im Theoretischen gewonnen, der
vordergriindig ohne Aspekte der Willkiir oder dufere Entscheidungsspielrdaume
auskommt. Die internalistische Version der allgemeinen Voraussetzung kogni-
tiver Autonomie kann auch dort noch in Anschlag gebracht werden, wo ein
hochster Grad an Entschiedenheit besteht. Wenn sich nun das Interesse auf Fille
verlagert, die Entscheidungen beinhalten, soll dieser allgemeine Sinn nicht revo-

44 Dass der interne Status von Griinden in der Literatur als Kopplung an die Motive des
Agenten gefasst wird, deutet dies an (vgl. Williams, »Internal and external reasons«).

45 Zur Unterscheidung von rationaler und logischer Notwendigkeit: vgl. Korsgaard,
»The Normativity of Instrumental Reason, S. 221f.

46 Diese Redeweise, in der Sellars und Kant kombiniert werden, wurde durch McDowell
und Brandom prominent: vgl. McDowell, Mind and World, S. 4f.; ders., »Having the

World in View, S. 433f. sowie Brandom, »Freedom and Constraint by Norms«.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | ZEICHEN UND FREIHEIT

ziert, wohl aber erginzt werden. Die Aufgabenstellung sieht vor, einer Dimen-
sion der individuellen Zurechenbarkeit und Verantwortung unter allgemeinen
Einschrinkungen Kontur zu verleihen. Die rationale Motivation durch Griinde
im Sinne der Urteilslogik steht daher mehr im Hintergrund der Uberlegungen. Es
soll darauf ankommen, eine Freiheit des Denkens und Erkennens in einem nicht-
intellektualistischen Sinn zu explizieren, nicht im Sinne rationaler, sondern refle-
xiver Kontrolle. Der Terminus Interpretationsfreiheit soll diesen Akzent haben.

Um ihn zu entwickeln, ist die Moglichkeit unterschiedlicher Interpretationen
von entscheidender Bedeutung. Im Weiteren wird deshalb nicht die soeben skiz-
zierte internalistische, sondern eine pluralistische Deutung der Voraussetzung
von Freiheit im theoretischen Denken maligeblich sein.

2.3 Pluralitat als Bedingung von Interpretationsfreiheit

Die bisher gewonnene Voraussetzung, dass kognitive Freiheit prinzipiell mog-
lich sein muss, kann immer dort ins Feld gefiihrt werden, wo uns die Behauptung
begegnet, dass bestimmte Darstellungen objektiv als die richtigen feststehen. In
dieser antidogmatischen Funktion hat sie den Status einer Autonomievoraus-
setzung. Doch um individueller Interpretationsfreiheit Gestalt zu verleihen, miis-
sen wir das Gesagte weiter vertiefen und einen weiteren Aspekt herausheben: die
Voraussetzung der Pluralitdt. Es muss eine Grundannahme sein, dass unter-
schiedliche Weltinterpretationen moglich sind. Denn die Frage »Wie soll ich am
besten interpretieren?« hat nur dann rechten Sinn, wenn berechtigterweise meh-
rere (richtige) Interpretationen in Erwigung gezogen werden konnen.”” Es wird
zu kldren sein, was es mit dieser Pluralitit genau auf sich hat und inwiefern sie
Interpretationsfreiheit bedeutet. An dieser Stelle soll ein erster Schritt gemacht
und der Voraussetzungscharakter des Pluralitidtsgedankens erortert werden.

Dazu ist es zunéchst wichtig, dass Pluralitit hier keine zusitzliche These ist,
sondern aus dem schon Gesagten hervorgeht. Bereits der Kritik am metaphysi-
schen Realismus eignet pluralistisches Potential.* Das Kernstiick des dogmati-
schen Realismus ist, wie Putnam festhilt, die Idee der einen Wirklichkeit, die
nur eine wahre Beschreibung zuldsst. »What makes the realist a metaphysical

47 Ich setze hier — entgegen Frankfurt, »Alternative Possibilities and Moral Respon-
sibility« — voraus, dass Freiheit im allgemeinen ohne Wabhlfreiheit keinen Bestand hat.

48 Dies schwingt schon bei Putnam mit, auch wenn dieser eine gemiBigtere Position ver-
tritt als z. B. Goodman. Vgl. Putnam, Reason, Truth and History, S. 49f. oder ders.,
Renewing Philosophy, S. 115-123.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 75

realist is his belief that there is somewhere >one true theory<«.*’ Die Distanzie-
rung von diesem Anspruch muss demgegeniiber die Moglichkeit unterschied-
licher Weltbeschreibungen und alternativer Realititskonzeptionen ins Auge fas-
sen. Ich werde den Begriff des Zeichens so verwenden, dass er fiir diesen Per-
spektivwechsel steht: Indem die nichtpropositionale Seite des Weltbezugs mitge-
dacht wird, wird ein pluralistisches Potential in systematisch ausschlaggebender
Weise ins Blickfeld geriickt: Wo eingerdumt wird, dass die Welt in Zeichen
interpretiert wird, dort ist auch einzurdumen, dass jederzeit alternative Interpre-
tationen moglich sind. Dies sei nun etwas niher erldutert.

Oben war von der Notwendigkeit die Rede, den Gehalt der Kritik des meta-
physischen Realismus und den Sinn des Endlichkeitsbegriffs auszuweisen, ohne
wiederum auf eine Realitiit-an-sich bezugzunehmen.” Der Begriff des Internen —
und dies ist sein wesentlicher Nachteil — kann nicht mit Rekurs auf eine Sphire
des »Externen« plausibel gemacht werden. Wenn wir nun die Aufmerksamkeit
auf Zeichen und das heif3t: auf konkrete Darstellungsformen richten, kristallisiert
sich indes eine neue Moglichkeit heraus: Die genannten Redeweisen konnen mit
Inhalt gefiillt werden, indem das Verhdltnis unterschiedlicher Interpretationen
zueinander ins Zentrum gestellt wird: Dass wir richtige Interpretationen »intern«
festlegen miissen, bedeutet, dass es nicht nur eine richtige Interpretation gibt.
Dass wir auf einem Endlichkeitsstandpunkt stehen, bedeutet nicht, dass wir die
»absolute Perspektive« verfehlen, sondern dass immer andere Interpretationen
moglich sind.

Dies kann in erster Ndherung anhand von Goodmans Konzept des World-
making verdeutlicht werden. Der antirealistische Impuls dieses Ansatzes besteht
nicht darin, dass ein Unterschied zwischen den Zeichenwelten, die wir kennen,
und der »eigentlichen Welt«, die wir nicht kennen, gemacht wird.”' Dies hiefe,
die Behauptung, dass unsere Darstellungen keine spiegelbildlichen Reproduktio-
nen der Realitdt sind, mit Verweis auf eine Differenz von Original und Abbild
plausibel machen zu wollen. Der entscheidende Punkt liegt von Anfang an darin,
dass Weltinterpretationen notwendig unterschiedlich ausfallen werden. Alles
Verstehen ist dadurch bedingt, dass besondere Symbolsysteme gebraucht und
bestimmte Verstandnisweisen instantiiert werden. In diesen Zusammenhang ge-
héren Begriffe wie Symbolwelten oder Weltversionen.” Die Entkriftung der Idee
einer fertig gegebenen Realitit ergibt sich daraus, dass die vielen richtigen Welt-

49 Putnam, »Why there isn’t a ready-made world«, S. 211.

50 Vgl Kap. I12.1.

51 Vgl. schon Goodman, »The Way the World is«.

52 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, bes. Kap. I, VI und VII.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | ZEICHEN UND FREIHEIT

darstellungen in keinem plausiblen Sinn zu einem einheitlichen Bild zusammen-
gefiigt werden konnen. Jede Interpretation setzt in ihrer Bestimmtheit im Gegen-
teil Differenz zu anderen Interpretationen voraus; der Konflikt zwischen den
Symbolwelten hat eine fundamentale systematische Stellung.” Pluralitit — die
Voraussetzung einer Vielzahl unterschiedlicher Weltversionen oder die prinzi-
pielle Moglichkeit anderen Interpretierens — muss immer schon in Rechnung
gestellt sein, wenn verstdndlich bleiben soll, dass wir tiberhaupt richtig interpre-
tieren konnen. Sie ergibt sich somit intern und ist konditional.**

Entsprechend kénnen wir unsere bisherige Version der allgemeinen Idee von
Freiheit im theoretischen Denken pluralistisch ausgestalten. Wir hatten folgende
Formulierung gewéhlt: Die inhaltliche Richtigkeit der Darstellung wird intern
festgelegt und nicht extern durch eine »Realitét-an-sich« bestimmt. Es ist nun
sichtbar, dass dies nichts anderes besagen kann, als dass die dogmatische Festle-
gung auf eine Darstellung ausgeschlossen werden muss; denn anders als dogma-
tisch kann sich die Behauptung »an sich richtiger« Darstellungen »intern« nicht
niederschlagen. Dass das Interpretieren nicht durch eine Realitét-an-sich préide-
terminiert ist, bedeutet also, dass es unterschiedliche Bestimmungen von Realitit
geben kann. Unser Weltentwurf kann nicht im Kontrast zur eigentlichen Welt
stehen, sondern immer nur im Kontrast zu anderen Weltentwiirfen. Die Endlich-
keit einer Perspektive erweist sich an der Verschiedenheit von Perspektiven, an
deren Versionalitdt, nicht in Opposition zu einer »absoluten« Perspektive.”

53 Vgl. ebd., S. 119: »[...] worlds seem to depend upon conflict for their existence.«

54 Vgl. etwa Abel, Sprache, Zeichen, Interpretation, S. 65f.; zur internen Pluralitét ebd.,
Kap. 11 sowie Goodman, »Conditional Plurality of Pluralism«.

55 Die Transzendentalphilosophie sieht sich schon seit Hegel mit dem Einwand konfron-
tiert, dass der Rekurs auf ein Ding an sich die Endlichkeitsperspektive implizit iiber-
schreitet. Der transzendentale Standpunkt wire entsprechend ein externer Standpunkt
(zu dieser verbreiteten Lesart vgl. etwa Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature,
Kap. III oder McDowell, Mind and World, S. 40ff.). Diese Interpretation ist aber nicht
alternativlos; der transzendentale Standpunkt kann auch als kritischer und in diesem
Sinne interner Standpunkt aufgefasst werden (So hat McDowell seine Auffassung
spiter partiell revidiert; vgl. »Having the World in View, S. 446, Fn. 23). Durch eine
solche Deutung gewinnt die Frage der Pluralitdt und die Moglichkeit unterschied-
licher, individuell zu verantwortender Weltentwiirfe auch fiir die kritische Philosophie
Relevanz. Dies ist ein Grundgedanke von Josef Simons Kant-Interpretation: » Erken-
nenc [...] ist in dieser Kritik selbst als freie Handlung begriffen. Das ist der philosophi-
sche Ort der »transzendentalen Freiheit< als Voraussetzung der praktischen. [...] Das

Handeln beginnt schon mit dem >Bild<, das man sich von der jeweiligen Ausgangs-

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 77

Wir geben unserem Freiheitsprinzip daher am besten die folgende Form: Es
sind immer unterschiedliche richtige Interpretationen moglich. Gemeint ist dabei
nun eine konkrete, in Zeichen ausgewiesene Interpretation. — Wie gesagt, soll
damit noch keine Vorentscheidung dariiber getroffen sein, wie radikal die Plura-
litdt zu fassen ist. Die Voraussetzung hat ganz prinzipiellen Charakter: Konnen
tiberhaupt richtige Weltinterpretationen gebildet werden (und davon gehen wir
aus), so konnen viele solcher Interpretationen gebildet werden. Diese Moglich-
keit alternativen richtigen Interpretierens ist eine wichtige Pridmisse unserer
Studie. Die Frage »Wie soll ich am besten interpretieren?« setzt logisch voraus,
dass viele Interpretationen moglich sind. Und soll sich in dieser Frage nicht
einfach nur Nicht-Wissen artikulieren, so setzt sie dariiber hinaus voraus, dass
viele richtige Weltinterpretationen moglich sind. Ist dies der Fall, so konnte ich
als Person, die theoretische Uberlegungen anstellt, in die Verlegenheit geraten,
verantwortliche Entscheidungen treffen zu miissen. — Es empfiehlt sich jedoch,
sogleich zu kliren, welche Bedeutung ein solches Prinzip im individuellen theo-
retischen Uberlegen iiberhaupt haben kann.

2.4 Weltenvielfalt und individuelles Interpretieren

Die Begriffe »Zeichen« und »Pluralitit« wurden nicht im Sinne eines metaphy-
sischen Entwurfs, sondern im Sinne eines kritischen Reflexionsmodells aufge-
nommen. Dieses Vorgehen ldsst sich an unser Alltagsverstindnis anschlieen:
Der Gehalt der Rede von einer Weltbildung durch den Gebrauch von Zeichen
erwiéchst wesentlich aus der Moglichkeit alternativer Weltentwiirfe. Gibe es nur
ein Bild der Welt, so hitten wir keinen Grund, von »Bild« zu sprechen. Es ist der
Konflikt, der zu der Einsicht dringt, dass das, was aus meiner Perspektive die
Welt ist, aus einer anderen Perspektive als eine bloe Weltsicht gelten kann. In
solchen Zusammenhiéngen konnen Begriffe wie »Interpretation«, »Perspektive«
oder »Darstellung« in einem ganz alltdglichen Sinn ins Spiel gebracht werden.
Sie sind von Anfang an mit der Moglichkeit des Andersverstehens verkniipft.
Gleichwohl sind wir, wenn wir diese Redeweisen buchstiblich verstehen,
sofort mit einer Moglichkeit konfrontiert, die auf den ersten Blick kontraintuitiv
erscheint: der Moglichkeit einer Vielfalt von richtigen, aber doch inkompatiblen
Realititsentwiirfen. In der Tat ist es fiir unser Thema von zentraler Bedeutung,

situation und von seinen moglichen zukiinftigen Folgen selbst smacht«« (Simon,
»Zeichenphilosophie und Transzendentalphilosophie«, S. 84). Ausfiihrlich dazu: ders.,
Kant. Die fremde Vernunft und die Sprache der Philosophie.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | ZEICHEN UND FREIHEIT

dass die Vielfalt und Variabilitdt der Darstellungs- und Interpretationsweisen
letztlich eine Pluralitdt der Welten mit sich bringt. Mit der Frage, ob es eine
Sache von Freiheit ist, wie wir interpretieren, setzen wir, wie erldutert, zwar an
der Form der Darstellung an. Aber es sind nicht »bloe« Darstellungsformen,
die verwendet werden; der Zeichengebrauch tritt zum Weltbezug nicht erst nach-
traglich hinzu, sondern ist konstitutiv fiir dessen Form. Das Wie ldsst sich nicht
sauber vom Was trennen, und dies lidsst den Gedanken vieler richtiger, aber mog-
licherweise doch unvereinbarer Weltentwiirfe bedeutsam werden.

Wie ist das zu verstehen? Es hilft, sich klarzumachen, dass die Figur der
Weltenvielfalt als Konsequenz aus anfangs ganz unproblematischen Erwigungen
entwickelt werden kann. Gehen wir von der Uberlegung aus, dass Interpreta-
tionen grundsitzlich unter Zugrundelegung unterschiedlicher Zeichenpraktiken,
Symbolsysteme oder Sprachspiele gebildet werden. Ich kann die Welt immer so
oder auch anders darstellen: Eine Freiheit in diesem Sinne scheint offensichtlich
gegeben. Kant duflert noch die Hoffnung, dass sich ein »Verzeichnis aller ur-
spriinglich reinen Begriffe der Synthesis, die der Verstand a priori in sich ent-
hilt«’®, anfertigen lasse. Sein »Leitfaden« fiir dieses Unternehmen ist die Urteils-
tafel; »denn der Verstand ist durch gedachte Funktionen vollig erschopft und
sein Vermdgen dadurch ginzlich ausgemessen«.”’ Wo der Apriorismus aber an
Uberzeugungskraft verloren hat und die Struktur des Geistes, wie Goodman es
beschreibt, durch »several symbol systems of the sciences, philosophy, the arts,
perception, and everyday discourse«™ substituiert wird, scheint die Annahme,
dass uns geradezu unbegrenzt viele Darstellungsweisen zur Verfiigung stehen,
plausibler. Wir konnen unterschiedlichste »Mittel« heranziehen, um uns die Welt
verstindlich zu machen. In dieser Hinsicht haben wir offenkundig grof3te Wahl-
freiheit.”’ Ich kann mich auf die Welt beziehen, indem ich Sitze, Bilder, Karten,
Modelle, Gesten, Diagramme, Piktogramme und viele andere nichtsprachliche
Zeichen verwende. Solange mit der Frage, ob es eine Sache von Freiheit ist, wie
ich die Welt interpretiere, diese Weisen des Darstellens angesprochen sind, kann
ohne Zweifel Variabilitidt unterstellt werden. Ich muss meine Interpretationen
sogar in anderen Zeichen ausweisen konnen. Wire ich zu einer Variation — z. B.
zu einer Erlduterung des Gesagten in anderen oder eigenen Worten oder zur
Ubersetzung einer Zeichnung in eine Beschreibung — nicht in der Lage, so
konnte man mir kaum das nétige Verstdndnis zuschreiben.

56 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 106.

57 Ebd., B 105.

58 Goodman, Ways of Worldmaking, S. X.

59 Dies wird sich in Kap. III bestitigen, vgl. bes. Kap. III 3.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 79

Nun wurde jedoch behauptet, dass jede bestimmte Realitit auch durch den
Gebrauch von Darstellungsweisen bestimmt ist. Jede Welt bleibt eine »Welt in
Zeichen«. Aber wenn dies so ist, beinhaltet dies strenggenommen bereits eine
Pluralitdt von Welten. Es ist dann némlich nicht moglich, die Vielfalt der Dar-
stellungen sauber auf eine Welt zu beziehen. Dass sich Welt und Darstellung
nicht trennscharf separieren lassen, heifit, dass wir prinzipiell nicht festlegen
konnen, wo die Darstellungsmittel aufhéren und die Sachhaltigkeit der Zeichen
anfiangt. Es ist auch nicht abzusehen, wie sich die Mannigfaltigkeit der Ver-
sionen — etwa von Kunst, Wissenschaft und Alltag oder von unterschiedlichen
Kulturen — zu einem einheitlichen Bild zusammenfiigen lidsst. Es stehen keine
Prozeduren oder iibergeordneten Schemata zur Verfiigung, wie die divergenten
Darstellungen ineinander iibersetzt und aufeinander abgebildet werden konn-
ten.’ Und ebenso wenig kann von der Realitét her dariiber entschieden werden,
welche Darstellungsformen die richtigen sind; denn wir haben nur diese Darstel-
lungsformen. Wihrend es im Horizont realistischer Gewohnheiten also selbst-
verstindlich erscheint, dass verschiedene Weltversionen als Versionen derselben
Welt aufzufassen sind(’l, gibt es hier keine pristabilierte Harmonie mehr. Wenn
wir daran festhalten, dass Realitit nur dort bestimmte Struktur gewinnt, wo man
Zeichen gebraucht, dann miissen wir die Konsequenz ziehen, dass eine Hetero-
genitidt der verwendeten Darstellungen mit einer Heterogenitit der Realitéiten
einhergeht. Wir konnen uns nicht mit dem Gedanken trosten, dass es eigentlich
nur eine Welt gibt, auch wenn dies auf vielerlei Weise aufgefasst wird.®® Auszu-
gehen ist stattdessen von einer echten Weltenvielfalt, deren folgenreicher Sinn
darin liegt, »that many different world-versions are of independent interest and
importance, without any requirement or presumption of reducibility to a single
base«.”> Eine Vielfalt von wirklichen Symbolwelten tritt an die Stelle der einen
Realitét: nicht »multiple possible alternatives to a single actual world«, sondern
»multiple actual worlds«.**

Goodmans Konsequenz, dass es viele wirkliche Welten geben muss, konnte
man als starke Lesart unserer Voraussetzung, dass viele richtige Interpretationen
moglich sind, festhalten. Es bleibt freilich zu kldren, welchen Sinn diese Rede

60 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 3. — Zur Kritik des Synonymiebegriffs im
Sinne einer »Bedeutungsihnlichkeit« vgl. ders., »On Likeness of Meaning«.

61 Ein solches Modell befiirwortet Scheffler, vgl. etwa »A Plea for Plurealism«. In eine
dhnliche Richtung geht: Lynch, Truth in Context.

62 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, S. 2.

63 Ebd., S. 4.

64 Ebd, S.2.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | ZEICHEN UND FREIHEIT

von Weltenvielfalt haben kann; und ich werde vorschlagen, sie nicht quasi-onto-
logisch, sondern als eine bestimmte Art der Freiheitsvoraussetzung zu deuten.”
Goodman soll als Gewihrsmann eines formalen Pluralismus gelten. Das heift, es
ist noch zu sehen, welche Rolle Pluralititsvoraussetzungen fiir den lebenswelt-
lichen Zeichengebrauch wirklich haben konnen. Dabei ist insbesondere daran zu
denken, dass bisher unklar ist, wie die Vielfalt der Symbolsysteme und Symbol-
welten mit individueller Freiheit zusammenhidngt. Symbolsysteme sind keine
Strukturen, die dem Zeichengebrauch vorhergehen, sondern werden aus den
Praktiken des Zeichengebrauchs selbst herausgelesen. Eine zurechenbare Arbeit
am Weltverstindnis vollzieht sich daher stets innerhalb der Welten, die ihre
Form im Vollzug solcher Praktiken finden, und es ist noch zu fragen, welcher
Spielraum unter den Bedingungen solcher Zeichen- und Interpretationspraktiken
fiir die freie Zeichenbildung einer Person bleibt.

Gerade der Gedanke einer moglichen Weltenvielfalt macht dabei auf einen
entscheidenden Punkt aufmerksam: Als Individuum mag ich es fiir wahrschein-
lich halten, dass die Zeichenwelten verschiedener Interpretationsgemeinschaften
— etwa unterschiedlicher Kulturkreise — vielfdltig sind, aber ich nehme gewohn-
lich nicht an, dass ich selbst Welten frei entwerfen kann. Ich werde darauf be-
stehen, dass ich in einer Welt lebe. Selbst wenn ich einrdume, mich in verschie-
denen Welten zu bewegen — etwa in der akademischen Welt und in der Welt des
FuBballs —, so bin ich doch iiberzeugt davon, dass diese Welten gemeinsam Platz
in meiner Lebensrealitit finden. Diese mag heterogen sein, aber der Begriff der
Welt deutet seinem Sinn nach auf den Zusammenhang des Ganzen, in dem die
Person lebt.%

Besonders deutlich wird dies, wenn man eine Konsequenz ins Auge fasst, die
fiir die These der Weltenpluralitidt maBgeblich ist: die Annahme konfligierender
Wahrheiten bzw. inkompatibler wahrer Aussagen.”” Diese ist deswegen so irri-
tierend, weil eine individuelle Person zwei einander widersprechende Aussagen
aus ihrer Perspektive gar nicht beide als wahr verstehen kann. Hier macht sich
der Festlegungscharakter von Uberzeugungen wieder geltend: Ich vermag meine
Firwahrhaltungen nicht ins Gegenteil zu verkehren, da diese ihrem Sinn nach
Festlegungen sind. Wenn die erste Person Singular unversohnliche Aussagen als
Wahrheiten anerkennt, so kann dies nicht dadurch geschehen, dass sie fiir zwei
konkrete, aber konfligierende Wahrheiten eintritt und in disjunkten Welten lebt.

65 Vgl. Kap. V 3.

66 Kant bestimmt den Weltbegriff in der Kritik der reinen Vernunft, B 447 als »Inbegriff
aller Erscheinungen«. Gemeint ist damit kein erfahrbares Ganzes, sondern eine Idee.

67 Vgl. Goodman, Ways of Worldmaking, bes. Kap. VIL.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 81

Eine Unentschiedenheit im Fiirwahrhalten durchbriche die Einheit einer Lebens-
realitidt. Oder besser: Sie wire ein Symptom dafiir, dass sich jemand noch gar
nicht zu einer verbindlichen Fiirwahrhaltung durchgerungen und sein Weltver-
stdndnis in einer bestimmten Hinsicht keine Kontur hat.

Darin deutet sich bereits eine Art Prinzip an: Die Variation einer richtigen
Interpretation muss aus Sicht der ersten Person eine Variation der Darstellungs-
form bleiben. Nicht zuletzt aus diesem Grunde ist zu bedenken, dass der Plurali-
tatsgedanke konditionalen Status hat und die Interpretationsautonomie bislang
eine Voraussetzung oder »Idee« ist. Die Differenz der Weltversionen ldsst sich
nicht von einem tibergeordneten Standpunkt aus verifizieren oder quasi-empi-
risch feststellen; die Weltenvielfalt ist kein Faktum. Es geht um eine Denkmog-
lichkeit, die aus sinnkritischen Uberlegungen resultiert: Wenn der Unterschied
zwischen dem, was als Darstellung und dem, was als Inhalt gilt, selbst in der
Interpretation gemacht werden muss, gibt es notwendig viele berechtigte und
gleichwohl unvertrigliche Perspektiven. Doch dies heifit nicht, dass eine erste
Person von ihrer Interpretationsfreiheit Gebrauch machen kann, indem sie sich
inkompatible theoretische Einstellungen zulegt. Ein solcher phantastischer Be-
griff von Freiheit hat keine plausible Anwendung. Wir werden uns nach Wegen
umsehen miissen, die Idee unterschiedlicher richtiger Weltinterpretationen im
Sinne eines verantwortlichen Interpretierens einzubringen. Und entscheidend
dabei wird sein, zwischen der starken und einer schwachen Lesart der Moglich-
keit anderen Interpretierens zu differenzieren.

Schliefen wir den Komplex ab: Eine Freiheit im Weltdarstellen ist eine Frei-
heit in der Weltinterpretation, wenn die Darstellungsweise konstitutiven Status
hat. Nur wenn sich das Wie nicht vom Was trennen lésst, kann Interpretations-
freiheit eine mehr als »rein rhetorische« Relevanz haben. Der Freiheitsbegriff
spielt dann nicht nur fiir das Handeln in einer schon konstituierten Erscheinungs-
welt eine Rolle, sondern auch bei der Beantwortung der Frage, wie die Welt je-
weils bestimmt werden soll. Dass diese Beantwortung grundsitzlich autonom
erfolgt, markiert die Voraussetzung unterschiedlicher richtiger Interpretationen.
Aus der Ich-Perspektive allerdings kann diese Voraussetzung nicht auf Welten,
sondern muss auf Darstellungen bezogen werden. Eine erste Person Singular
muss zwar ins Auge fassen, dass ihre Kontrolle dariiber, wie sie interpretiert —
ihre Freiheit in der Darstellungsweise —, die Form ihrer Welt mitpragt. Aber es
ist ihr nicht moglich, urteilslogische Einschriankungen aufler Kraft zu setzen und
ihre Weltsicht abzuwerfen. Wie die Vielfalt der Interpretationsméglichkeiten fiir
ein Individuum relevant sein und inwiefern sie als Freiheitsvoraussetzung sinn-
voll ins Spiel gebracht werden kann, ist noch zu kléren.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | ZEICHEN UND FREIHEIT

3 Die innere Begrenztheit des Interpretierens

Wir stellen die Frage, inwiefern es eine Sache von Freiheit ist, wie wir die Welt
in Zeichen interpretieren. Wir schauen dabei auf den Darstellungsaspekt und
haben uns zunéchst vergewissert, dass ein durch »die Realitidt« bewirkter Zwang,
auf bestimmte Weise zu interpretieren, nicht konzipierbar ist. Diese Vorausset-
zung wurde so formuliert, dass viele richtige Interpretationen und damit letztlich
auch inkompatible Weltverstdndnisse moglich sein miissen.

Wenn nun noch von »Realitét« die Rede ist, kann damit nur die durch ganz
bestimmte Interpretationsweisen geprigte Realitédt bzw. eine von denkenden und
handelnden Wesen verstandene Welr gemeint sein. Und es ist wichtig zu sehen,
welche Bandbreite damit angesprochen ist: Im Alltag beziehen wir uns nicht nur
auf Gegenstinde der Wahrnehmung, etwa auf Tische und Stiihle, sondern auch
auf »Personen«, »Freundschaft«, »Kultur«, »Gliick«, » Wissen«, »Zukunft«, »Ur-
laub«, »Wiirde« oder »den aktuellen Spielstand«. In den Wissenschaften redet
man von »Naturgesetzen«, der »Logik« oder der »Raumzeit«. Dies deutet einen
wichtigen Sinn dessen an, was es heif3t, dass wir nicht durch eine jenseits unserer
Welt liegende Realitit zu Interpretationen bestimmt werden. Doch es schimmert
auch schon durch: Obwohl ich in meinem Interpretieren nicht durch natiirliche
Gegebenheiten bestimmt — mithin fremdbestimmt — bin: Gerade als Bewohner
einer »Zeichenwelt« bin ich an gegebene Interpretationsweisen gebunden. Ich
bin Teilnehmer einer intersubjektiven menschlichen Praxis und gerade dadurch
Restriktionen unterworfen, hinter die ich nicht zuriick kann. Wenn der Sinn von
Interpretationsfreiheit weiter aufgeschliisselt wird, miissen diese Restriktionen
angemessene Beriicksichtigung finden.

Bevor dieses Thema aufgenommen wird, ist ein Punkt jedoch noch zu disku-
tieren: Es gibt eine charakteristische Implikation des Begriffs der Realitit in der
Lebenswelt, der allem Anschein nach mit massiven Freiheitsbeschrinkungen
verbunden ist. Gemeint ist jener Aspekt, der im Modalititsbegriff »Wirklichkeit«
noch deutlicher zum Ausdruck kommt und gelegentlich als »stubbornness of
facts«®® bezeichnet wird. Dieser harte Sinn des Realititsbegriffs scheint insbe-
sondere dort zum Tragen zu kommen, wo wir uns auf die sinnliche Erfahrungs-
welt beziehen: Ich kann, so wird man sagen wollen, iiber »das Wirkliche« nicht
einfach hinweggehen. So kann z. B. eine Interpretation »dieses Stuhls hier« nicht
richtig sein, wenn hier und jetzt kein Stuhl da ist (sondern ein Tisch). Insofern

68 So Hempel in »Comments on Goodman’s Ways of Worldmaking«, S. 130. Peirce fiihrt
die Realitét der Secondness ein, um den Abstand vom Idealismus zu wahren (vgl. »An

American Plato«, S. 224f. und Harvard Lectures on Pragmatism, S. 177f.).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 83

bin ich augenscheinlich in meinen Darstellungsmoglichkeiten begrenzt. Und dies
hat, so wird man wohl ebenfalls sagen wollen, nicht mit bestimmten Praktiken,
Normen oder Regeln zu tun, sondern mit der »nackten« Wirklichkeit, den Gege-
benheiten der aktuellen Situation. In diesem Verstindnis konnte es auf den ersten
Blick sinnvoll erscheinen, zu sagen, dass »die Realitit« meinem Interpretieren
keinen unendlichen Spielraum l&sst.

Um ein Abgleiten in einen absoluten Idealismus auszuschlief3en, ist dies nun
einzubeziehen. Dabei sollen die nicht-normativen Faktoren, die einen Freiheits-
spielraum festlegen, unter dem Stichwort Grenzen behandelt werden. Die Auf-
gabe besteht darin, Restriktionen zu bestimmen, die wir spezifisch mit den Be-
griffen »Realitit« und »Wirklichkeit« verbinden. Die Interpretationen miissen,
wenn man so will, auf die wirklich moglichen begrenzt werden, wobei der Aus-
druck »moglich« den faktischen Spielraum meiner Interpretationsmoglichkeiten
betrifft, sie mdogen mir richtig scheinen oder auch nicht, ich mag sie in Erwidgung
ziehen oder auch nicht. Inwiefern kommen im Interpretieren solche Interpreta-

tionsgrenzen zum Tragen?69

3.1 Keine externen Grenzen

Vergewissern wir uns zuerst, dass angesichts der Kritik des metaphysischen
Realismus keine externen Grenzen mehr unterstellt werden konnen. Eine ent-
sprechende Argumentation konnte so aussehen: Wir mogen Schwierigkeiten
haben, von einer direkt gegebenen oder der eigentlichen Realitit zu sprechen;
doch es gibt letztlich »irgend etwas da drauflen, das sich in der »Hartndckigkeit
der Fakten« geltend macht. Um das produktive Potential der Symbole zu ziigeln,
miissen wir der Darstellungsaktivitit daher trotz allem eine Realitit »gegentiber-
stellen«. Diese mag fiir uns nicht direkt bestimmbar sein; aber es gibt eine Art
widerstindigen Stoff. — Solche oder dhnliche Uberlegungen klingen auch bei
Autoren durch, die sich vom metaphysischen Realismus distanzieren, wie der
unter dem Titel Starmaking bekannt gewordene Streit um Goodmans World-
making-Konzept eindrucksvoll belegt.”

69 Ich beschrinke mich hier auf die Klarstellung der Punkte, die fiir die Bestimmung der
Zurechenbarkeit der Interpretation relevant sind. Die Uberlegungen sind kein Beitrag
zur Theorie der Wahrnehmung oder der direkten Referenz.

70 Zur Entstehung dieser Debatte vgl. Putnam, Renewing Philosophy, S. 111 und S. 216,
Fn. 6. Die Diskussionsbeitrige von Goodman, Scheffler, Putnham und Hempel sind

versammelt in: McCormick (Hrsg.), Starmaking. Weitere Uberlegungen zum Thema

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Nun ergibt sich jedoch sogleich die Schwierigkeit, dass der Gedanke eines
widerstdndigen Stoffes nicht unbedingt verstindlicher ist als der zu erlduternde
Umstand selbst: Wir konnen uns sofort darauf einigen, dass wir Welten nicht
beliebig aus dem Nichts erschaffen und empirische Bezugsgegenstinde nicht
herbeisymbolisieren konnen. Was kann das Postulat der unbestimmten externen
Wirklichkeit dieser Gewissheit noch hinzufiigen? Dass wir auf diese Weise nicht
vorankommen, kann entlang zweier moglicher Deutungen der These von den
externen Grenzen gezeigt werden.

Erstens konnte die Versicherung, es gebe so etwas wie einen widerstdndigen
Stoff, selbst eine Bestimmung sein. In diesem Fall aber wiren wir sofort wieder
in die Aporien des metaphysischen Realismus verwickelt. Wir miissten ndmlich
wieder auf Darstellungen zuriickgreifen, um den vermeinten Widerstand genauer
zu fassen. Goodman weist des Ofteren auf diesen Punkt hin, etwa indem er be-
hauptet, dass auch die »many stuffs — matter, energy, waves, phenomena — that
worlds are made off«’' oder, wie es an anderer Stelle heillt, »matter, anti-matter,
mind, energy, or what not«’> zusammen mit unseren Welten konstruiert werden.
Denn wie immer wir das unseren Interpretationen zugrunde liegende Substrat
umschreiben — wir miissen es dabei in irgendeiner Weise bestimmen, und dies
bedeutet, dass wir unweigerlich Versionen erstellen. Diese Notwendigkeit gibt
Goodman sichere Deckung, wenn er z. B. Scheffler dazu auffordert, anzugeben,
was es denn sei, das da versionsunabhéngig ist und — zusitzlich zur Darstel-
lungsweise — die Richtigkeit oder Falschheit einer Weltdarstellung festlegt.”

Ein zweiter Versuch, externe Grenzen plausibel zu machen, kénnte darin be-
stehen, eine Unbestimmbarkeit der Widerstinde anzunehmen. In diesem Fall
aber wire eigentlich gar nichts gesagt. Jemand, der auf eine unbestimmte oder
unbestimmbare Realitit verweist, um die Moglichkeiten der Interpretation zu
umgrenzen, macht keine klaren Angaben. Er entzieht sich der Problemstellung

finden sich bei: Scheffler, Symbolic Worlds; ders., »My Quarrels with Nelson Good-
man«; Schwartz, »Starting from Scratch: Making Worlds« und Cox, »Goodman and
Putnam on the Making of Worlds«.

71 Goodman, Ways of Worldmaking, S. 6.

72 Ebd., S. 96. — Diese Passagen werden von Scheffler als Beispiele eines allzu radikalen
»objectual worldmaking« zitiert (»Reply to Goodman, S. 162 und »My Quarrels
with Nelson Goodman, S. 668) und ausdriicklich zuriickgewiesen (»Worldmaking:
Why Worry, S. 173).

73 Vgl. Goodman, »Comments«, S.211. — Putnam schreibt dazu in Renewing Philoso-
phy, S. 113: »It is clear that if we try to beat Goodman at his own game, by trying to

name some >mind-independent stuff<, we shall be in deep trouble.«

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 85

nur auf eine mehr oder weniger elegante Weise. Der Punkt ist: Indem wir den
Begriff der Realitit rein negativ fassen, fiigen wir dem selbst schon gewissen
Umstand, dass wir durch beliebiges Darstellen keine wirklichen Welten herbei-
schaffen konnen, bestenfalls Unklarheiten hinzu. Interpretationsgrenzen lassen
sich auf diese Weise jedoch nicht ausweisen.

Es ergibt sich folgende Situation: Symbole sind keine Zauberstibe, mittels
derer wir Kaninchen aus Hiiten hervorzaubern konnen. Aber sobald wir diese
Selbstverstandlichkeit theoretisch untermauern wollen, geraten wir in die selt-
same Situation, Unklarheiten zu provozieren, wo wir eigentlich Sicherheit her-
stellen wollten. Mit Wittgenstein konnte man sagen: Die Begrenztheit des Inter-
pretierens im Umgang mit der sinnlichen Wahrnehmungswelt vertridgt keine
»metaphysische Betonung«.”* Um die Grenzen zu beschreiben, mit denen der
Zeichengebrauch zu tun hat, insofern er auf die sinnliche Erfahrungswelt be-
zogen ist, sollten wir ohne ontologische Redeweisen auskommen, und dies be-
deutet, dass wir uns besser auf eine interne Kldrung verlegen sollten. Nach dem
Gesagten konnen wir dies so verstehen: Wir sollten fragen, welchen Sinn es in
unserer Lebenswelt hat, wenn das Wirkliche als Grenze des Interpretierens aus-
gezeichnet wird. Was bedeutet es, wenn wir im Rahmen unserer Praxis nicht
»soundso« interpretieren konnen, weil sich die Dinge nicht »soundso« verhalten?

3.2 Bezugnahme als Sinnbedingung

Oben wurde sichtbar, dass auch die mit den Begriffen Realitdt und Wirklichkeit
offenbar verbundenen Grenzen ohne Bezug zu einer Realitit-an-sich expliziert
werden miissen. Es empfiehlt sich mithin, die Begrenztheit und Nicht-Beliebig-
keit des Worldmaking direkt zu markieren und die gesuchten Restriktionen mit
Blick auf die Verwendung von Zeichen selbst plausibel zu machen. Die Aufgabe
besteht nicht darin, Erkldrungen dafiir zu geben, warum die Bildung richtiger
Weltdarstellungen keine Sache uneingeschrinkter Willkiir ist, sondern in einer
interpretationslogischen Vergewisserung des Umstands, dass dies so ist. Ich
werde dies als fiir den Begriff der Grenze charakteristisch auffassen. Zu zeigen
ist, warum fiir eine Person, die interpretierend ein theoretisches Verhiltnis zu der
Welt ausbildet, in der sie lebt, manche Interpretationen immer schon faktisch
ausgeschlossen ist.

Ziehen wir zunichst die Konsequenzen aus dem oben Gesagten: Mit der Idee
der externen Grenze entfillt die Option, die Begrenztheit der Interpretationsmog-

74 Vgl. Wittgenstein, Uber Gewifiheit, § 482.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | ZEICHEN UND FREIHEIT

lichkeiten in irgendeiner Weise in eine duflere Soundso-Welt umzumiinzen. Es
ist verfiihrerisch, den Begriff der Grenze im Sinne einer vorab gegebenen Grenz-
linie aufzufassen; doch diese Lesart muss ausgeschlossen werden. Zwar ist nicht
Jjede (beliebige) Interpretation moglich; aber dies heifit nicht, dass es einen pri-
zise abgezirkelten Bereich moglicher Interpretationen gibt. Es sind vielmehr
immer noch unendlich viele Interpretationen moglich. Dies zumindest muss vor-
ausgesetzt werden. Fiir all diese Interpretationen scheint zu gelten, dass sie nicht
gegen das »unmittelbar Wirkliche« stehen konnen; und dies ist der Punkt, den es
zu sichern gilt. Das heifit, hier geht es nicht darum, Pluralitéit zu reduzieren und
»falsche Interpretationen« auszugrenzen, sondern darum, zu zeigen, dass jede
wirkliche Interpretation immer schon Auflagen erfiillen muss, genauer: erfiillt.
Wenn die gesuchten Grenzen keine dufleren Grenzlinien sind, dann sehen wir
uns auf die sinnlogischen Bedingungen des Zeichengebrauchs verwiesen; die
Grenzen sind innere Grenzen des Sinns.”” Die ganze Beschreibung muss so orga-
nisiert sein, dass die Annahme von Fillen der Welterzeugung ex nihilo als un-
sinnig erkennbar ist und solche Fille gar nicht erst in Betracht kommen.

Dazu sollten wir uns zunichst die Funktionsweise interpretierender Zeichen
vor Augen fiithren: Darstellungen haben, wie gesehen, intentionalen Charakter
bzw. eine »aboutness«.”® Das Zeichen stellt nur dar, wenn es als Darstellung von
etwas interpretiert wird. Und dies ist eine logische Bedingung des sinnvollen
Zeichengebrauchs. Das Wie der Interpretation muss einen Bezug haben. Mit
Blick auf den zeicheninterpretierenden Charakter des Zeichens konnte man auch
sagen: Es muss ausweisbar sein, was interpretiert wird. Auf Fragen wie »Was ist
es, das du so interpretierst?« oder »Was stellst du so dar?« muss ich etwas ant-
worten konnen. Ich muss das Thema angeben konnen, indem ich auf unproble-
matische Zeichen zuriickgreife. Andernfalls interpretiere ich gar nicht.

Von hier her ldsst sich die wichtige Voraussetzung entwickeln, dass es nicht
der Kontrolle des Individuums unterstehen kann, ob ein Zeichen auf etwas refe-
riert oder nicht. Es war schon sichtbar, dass wir nicht die Bezugnahme, sondern
nur die Darstellungsform als zurechenbares Interpretationsprodukt in Erwédgung
ziehen sollten. Und hier stellt sich heraus, dass erstere in der Tat als der Willkiir
des Individuums entzogen zu denken sind. Indem wir uns auf die Referenz be-
ziehen, beziehen wir uns auf das am Zeichen, was als nicht-disponibel gesetzt
ist. Daran zeigt sich erneut: Der interpretierende und welterschlieBende Zeichen-

75 Dies wird sich spiter fiir andere Aspekte des Zeichengebrauchs (die Regelbindung
und die Zeicheninterpretation) bestdtigen. Normative Einschrdnkungen hingegen er-
geben sich angesichts unterschiedlicher Moglichkeiten sinnvollen Darstellens.

76 Vgl.Kap.13.2e.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 87

gebrauch findet schon in einer interpretierten und erschlossenen Welt statt. Was
dies beinhaltet, wird noch klarer werden, wenn die in der besonderen Zeichen-
bildung beanspruchten Zeichenpraktiken erortert werden, die jeweils als Ver-
stehensvoraussetzungen fungieren. An dieser Stelle sei es vorgreifend fiir den
Bezug zur sinnlich wahrnehmbaren Welt verdeutlicht.

Ich mochte dabei epistemische Fragen auflen vor lassen und nur die paradig-
matischen Fille des Wirklichkeitsbezugs ins Auge fassen, in denen Grenzen
direkt wirksam zu sein scheinen. Es geht damit um die jeweilige aktuelle Wahr-
nehmungssituation und um Zeichen, insofern sie direkt bezugnehmen.77 Dass das
demonstrative oder indexikalische Moment des Zeichens nicht unter der Kon-
trolle des Zeichenverwenders steht, ist offenkundig: Wenn ich ins Leere zeige
und den Satz »Dies ist die blaue Mauritius« dulere, so bilde ich damit keine
richtige Weltdarstellung, denn das Demonstrativum >dies< nimmt nicht Bezug.”
Man wird vielleicht sagen wollen: Dadurch, dass ich soundso darstelle, kann ich
kein Bezugsobjekt (z. B. eine Briefmarke) erscheinen lassen. Auf solche Weise
kann ich meine Welt nicht interpretieren; und dies zeigt an, dass die direkte Re-
ferenz nicht meiner Willkiir untersteht. Insofern Interpretation eine solche Refe-
renz voraussetzt, hingt sie von etwas ab, das ich nicht beeinflussen kann — jeden-
falls nicht durch meinen Zeichengebrauch.

Wenn wir in diesem Kontext von Grenzen der Darstellung sprechen — von
Gegebenheiten, die die faktisch bestehenden Interpretationsmoglichkeiten und
damit den Raum der Zurechenbarkeit festlegen —, so miissen wir indes beachten,
dass hier nicht Interpretationsvielfalt minimiert wird. Es hat zwar Sinn zu sagen,
dass ich nicht frei dariiber verfiigen kann, ob ein Zeichen direkt bezugnimmt
oder nicht, aber damit werden meinem Darstellen keine zusitzlichen Einschrian-
kungen auferlegt; es wird nur einer Bedingung solchen Darstellens Ausdruck
verschafft. Dass ein »Zeigen ins Leere« kein direktes Bezugnehmen auf etwas

77 Dass gerade dieser Aspekt fiir eine Grenze der Interpretationsfreiheit einsteht und als
Korrektiv zum Idealismus dient, hat in der Zeichenphilosophie eine gewisse Tradition,
seit Peirce die Indexfunktion des Zeichens auf diese Weise akzentuiert hat: In dieser
zeige sich die Wirklichkeit der Secondness, in Gestalt von roher Gewalt. So heif3t es:
»a pure index simply forces attention to the object [...]J« (»New Elements«, S. 306). —
In der Gegenwart hat McDowell die demonstrative Referenz als Gegenmittel zum
Idealismus beansprucht (vgl. »Having the World in View«, Lecture III; im Ausgang
von Evans, The Varieties of Reference, Kap. 6).

78 Wie sich bald zeigen wird, handelt es sich um eine vereinfachende Beschreibung.
Statt von einem Zeigen ins Leere miisste man genauer von Handlungen sprechen, die

wir als missgliickte Versuche, sich auf etwas zu beziehen, erkennen.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | ZEICHEN UND FREIHEIT

sein kann, ist in all meinem Darstellen schon vorausgesetzt. Denn sobald das
Zeichen seinen bezugnehmenden Charakter einbiifit, ist es keine Darstellung
mehr; und genau dies wire der Fall, wenn ich ins Leere hinein zeigen und sagen
wiirde »Dies ist die blaue Mauritius«. Wiirde mich in so einem Fall ein anwe-
sender Freund fragen »Wo ist denn hier etwas?«, »Was meinst du mit >dies<?«,
so konnte ich keine passende Antwort geben und das Thema meiner Darstellung
nicht ausweisen. Es ist weder eine Briefmarke noch etwas dhnliches da, auf das
ich zeigen konnte. Damit ist eine Bedingung des Darstellens nicht erfiillt; ein
solches Tun ist kein Darstellen in einer (gemeinsamen) Welt. Es liegt nichts vor,
was wir als Darstellung verstehen konnten. Von hier her ergibt sich eine innere
Begrenztheit der Interpretation.

Ich mochte annehmen, dass das Wesentliche damit bereits gesagt ist: Fille,
in denen wahrnehmbare Bezugsgegenstinde aus dem Nichts erschaffen werden,
gibt es eben nicht. Indem wir auf solche Fille verweisen, verweisen wir nicht auf
Symbolisierungen. — Da es angesichts der starken Intuitionen, die mit dem Be-
griff der Wirklichkeit verbunden sind, gleichwohl so scheinen konnte, als wire
nach wie vor etwas vergessen worden, mochte ich das Gesagte dennoch ein
Stiick weitertreiben, indem ich einen kurzen Blick auf die Debatte um das soge-
nannte Starmaking werfe. Auch fiir sie bildet der Umstand, dass Darstellungen
auf Gegenstidnde bezogen sein miissen, deren So-Sein der Willkiir entzogen ist,
den AnstoBpunkt: »Whether a world answers to a version is, in general, inde-
pendent of what we may wish or will.<”” Angesichts dieser Tatsache scheint es
nur recht und billig, eine Differenzierung zu verlangen, die man als versional
contra objectual worldmaking™ oder als constituting contra creating bzw. »really
bringing about«®' zum Ausdruck bringen konnte. Wiirden Darstellung und Welt
gleichgesetzt, so wiire jede Version eo ipso richtig. Diese Uberlegung veranlasst
Scheffler, die von Goodman vorgeschlagene Formulierung »we make versions,
and right versions make worlds«*> wie folgt zu modifizieren: »we make versions,
and things (made by others, by us, or by no one) make them right.«<*> Ohne diese
Einschrinkung, so der Gedanke, wiirde jede Darstellungshandlung einen ent-
sprechenden Weltausschnitt erzeugen, und das Individuum konnte die Realitét

79 Scheftler, Symbolic Worlds, S. 196.

80 Vgl. ebd., Kap. 13 oder Scheffler, »My Quarrels with Nelson Goodman, S. 668.

81 Cox, »Goodman and Putnam on the Making of Worlds«, S. 37.

82 Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 42.

83 Scheffler, »Reply to Goodman, S. 164 — In einem spéteren Text Schefflers heiflt es
ein wenig vorsichtiger: »We make versions but it is not we who make them right«
(»Worldmaking: Why Worry, S. 174).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 89

durch die Verwendung von Symbolen manipulieren. Es hitte uneingeschrinkte
Verfiigungsgewalt und konnte seine Welt durch geistige Anstrengung — Scheff-
ler spricht von Voluntarismus® — gestalten. Wir wiren einer phantastischen
Konzeption von Interpretationsfreiheit verfallen.

Das Gesagte aber kann verdeutlichen, dass hier in Wahrheit kein Problem
besteht, da nie behauptet wurde, dass jedes beliebige Zeichen bezugnimmt, und
wir keineswegs erst eigens dafiir sorgen miissen, dass Welten nicht »aus dem
Nichts erschaffen« werden. Dies kann und muss nicht dadurch gesichert werden,
dass wir einen Punkt angeben, an dem die Beschreibungsabhingigkeit der Welt
authort. Wir konnen die Grenze iiber die logischen Bedingungen des Zeichen-
gebrauchs beschreiben: Denn das Prinzip, dass wir die Dinge so sein lassen, wie
sie sind, indem wir Symbole auf bestimmte Weise verwenden, hat — auch wenn
dies gewagt scheinen mag® — zuniichst einmal (vorbehaltlich weiterer, interner
Differenzierung) allgemeine Geltung. Wir konnen nichts angeben, was an einer
soundso geformten Realitét nicht darstellungsabhéngig ist. Und das heif3t, dass
mit dem Hinweis, dass wir die Sterne nicht erzeugen konnen, letztlich nur einer
vollig selbstverstindlichen Tatsache Nachdruck verliehen wird: Natiirlich kann
man keinen neuen Stern herbeizaubern, indem man eine Sternbeschreibung gibt.
Mehr aber ist mit dem Unterschied zwischen einem Hervorbringen und einem
Formieren von Welten letztlich nicht gesagt, wenn der Begriff der externen
Realitit unklar ist.*® Man kommt erneut zu der Einsicht, dass hier ein Punkt be-
rihrt wird, der keine zusétzliche Begriindung vertrdgt. Es ist niichtern betrachtet
schon eher der Rekurs auf die in diesem Bereich zu erwidgenden Gegenthesen
(z. B. es konnte sich so verhalten, dass wir Sterne aus dem Nichts erzeugen), der
zu rechtfertigen wire.

Ich mochte daher davon ausgehen, dass die beschriebene Losung tragfihig
ist. Was es braucht, ist nicht »metaphysische Betonung«, sondern therapeutische
Vergewisserung. Wir konnen einige Vorgidnge immer schon ausklammern: Ein
»Zeigen ins Nichts« ist keine Bezugnahme; und wo jemand von so einem Zeigen
Gebrauch zu machen sucht, kann es zu keiner Interpretation von etwas kommen.

84 Vgl. Scheffler, »Worldmaking: Why Worry«, S. 174 und Symbolic Worlds, S. 206.

85 Putnam spricht von einer »daring extrapolation« Goodmans (Renewing Philosophy,
S. 113) und verweist in diesem Zusammenhang auf die Rolle von generellen Termini
(ebd., S. 114) — und damit auf eine in der Tat wichtige Einschrinkung, welche spiter
im Kontext von Zeichenpraktiken behandelt wird.

86 So kommt Cox in »Goodman and Putnam on the Making of Worlds« zu dem Ergeb-
nis, dass der Unterschied zwischen einem echtem Making und einem bloBen Consti-

tuting selbst wieder nur von metaphyisch-realistischer Warte aus formulierbar ist.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Zeichen funktionieren eben nicht so, dass sie bezugnehmen, wo sie offensichtlich
nicht bezugnehmen. Auch wenn ich nicht durch sinnliche Gegebenheiten ge-
zwungen werden kann, etwas »soundso« (z. B. als Stern) zu interpretieren, ist es
mir dennoch unméglich, einen Stern durch eine Sterndarstellung zu erzeugen.
Ein solches Darstellen ins Auge zu fassen, heiflt, ein Tun ins Auge zu fassen, das
gleichsam aus der Welt herausgefallen ist. Dies zeigt einen Sinn an, in dem ich
im Umgang mit meiner Welt begrenzt bin — aber auch, dass diese Grenze immer
schon in Rechnung gestellt ist, wenn wir am innerweltlichen Zeichengebrauch
ansetzen. Diese Begrenztheit entspricht einer inneren Bedingtheit.

Es ging um Bedingungen allen Zeichenbildens. Die Interpretation erfolgt in
offentlichen Zeichen; ob (und wie) eine Bezugnahme funktioniert — dariiber ent-
scheidet nicht der Zeichenverwender, sondern die eingespielte Praxis und die
Gemeinschaft. Dass wir das Beispiel raumzeitlicher Gegebenheiten und Wahr-
nehmungssituationen gewéhlt haben, sollte dariiber nicht hinwegtduschen. Die
Dimension der Zeichenpraxis ist hier stets schon mit im Spiel. Die weiteren
Uberlegungen werden dies noch deutlicher hervortreten lassen.

3.3 Grenzen des Sinns als Grenzen der Zurechenbarkeit

Im Vorigen wurde die Vielfalt der Interpretationen, anders als es das falsche Bild
einer duBerlichen Entgegensetzung von Darstellung und gegebener Realitéit sug-
geriert, in keiner Weise durch die Angabe von Richtigkeitskriterien minimiert.
Der Gegenstandsbezug ist eine innere Bedingung, welche erfiillt ist, wenn eine
Weltdarstellung — richtig oder falsch — vorliegt. Es bleibt mithin dabei, dass eine
Pluralitat von Weltentwiirfen moglich ist. Die erste Person konnte sich fragen
miissen: »Wie soll ich (am besten) interpretieren?« Denn wir konnen auf unter-
schiedliche Weise (richtig) interpretieren, wenn auch nicht auf jede (beliebige)
Weise. Spricht man davon, dass man nicht »auf jede (beliebige) Weise« inter-
pretieren kann oder manche Interpretationen »eben nicht moglich sind«, markiert
man eine innere Grenze, eine Grenze des Sinns. Solche Grenzen konnen wir
nicht auBer Kraft setzen, und das heif3t, dass wir im theoretischen Denken nicht
eigens fiir diese Grenzen sorgen miissen. Werden solche Grenzen iiberschritten,
kann kein sinnvolles Darstellen oder Interpretieren mehr erfolgen.

Was auf den ersten Blick wie eine durch die Wirklichkeit gezogene Grenze
aussieht, kommt daher zum Tragen, wenn eine einzelne Person die Ublichkeiten
der Interpretationspraxis durchbricht. Da die Grenze eine Sinnbedingung ist, ge-
winnt sie von absurden Fillen her Kontur. Das sinnvolle Darstellen wird dabei
von Unsinn abgrenzt. Und im Umgang mit der Wahrnehmungswelt wirft diese

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 91

Bedingung keinerlei Probleme auf: Die Wahrnehmungswelt zeichnet sich gerade
dadurch aus, dass sie bereits interpretiert, selbst bereits offentlich ist. Sie ist in
diesem Sinne immer schon Bedingung der Interpretation.”’ In der &ffentlichen
Praxis wird sich dies einfach so niederschlagen, dass wir dort, wo der Bezug
eines Zeichens problematisch wird, die Frage stellen, um was fiir ein Zeichen es
sich tiberhaupt handelt. Wenn ich z. B. auf einen leeren Tisch zeige und sage
»Dies ist die blaue Mauritius«, dann hat meine Aussage keinen Bezugsgegen-
stand. Es ist eben keine Briefmarke da; und man wird meine AuBerung daher auf
andere Weise interpretieren wollen — etwa indem man sie auf den Tisch bezieht
(und als falsch beurteilt). Die Streitfrage in solchen Fillen kann nur sein, wie
etwas ist — ob dies z. B. als »die blaue Mauritius« oder als » ganz normale 55-
Cent-Marke« klassifiziert werden muss. Eines aber wird nicht zur Disposition
stehen: der Bezug des Demonstrativpronomens >dies<. Dass es um »diese Sache«
geht, wird unstrittig bleiben; denn andernfalls konnte gar nicht mehr sinnvoll
gefragt werden, wie »dieses etwas« richtig zu interpretieren ist.*® Der Streit wiire
gegenstandslos geworden und konnte sich in alle moglichen Richtungen ent-
wickeln. Wo nicht klar ist, was interpretiert werden soll, konnten keine Grenzen
der Interpretation angegeben werden.*” Der Spielraum der Moglichkeiten hitte
keinerlei Kontur.

Fiir die weitere Diskussion wird es wichtig sein, dass die inneren Grenzen
des Sinns gleichzeitig Grenzen der Zurechenbarkeit sind. Dies sei vorldufig er-
lautert. Wir mussten, um den wesentlichen Punkt zu fassen, Interpretationen ins
Auge fassen, die in einer 6ffentlichen Praxis ausgeschlossen sind. Die Wahrneh-
mungswelt kann, wenn man so sagen will, nur insofern fiir das einstehen, was

87 Wie wir spiter (Kap. V 2.2) sehen werden, beginnen hier Zeichenketten.

88 Es sei noch einmal betont, dass die Differenz von Referenz- und Darstellungsfunktion
nicht trennscharf ist. Insbesondere steht der Bezugsgegenstand der Darstellung nicht
als nicht-modifizierbares Korrelat gegeniiber. Es geht um eine Unterscheidung, die in
der Interpretation gemacht wird. Indem etwas als indexikalisch interpretiert wird, wird
es nicht als darstellend aufgefasst. Keine Kontrolle iiber die direkte Bezugnahme zu
haben, heif3t daher nicht, an die Hinsicht zu stoBen, in der das Darstellen autorenunab-
hingig determiniert ist. Demonstrativa wie >hier< oder >dies<, ein Namensschild auf
einem Portrait oder Zeigegesten werden nicht als Moment der Darstellung verstanden,
sondern als Bezugnahmen auf das Thema der Darstellung. In diesem Zusammenhang
ist auch noch einmal daran zu erinnern, dass selbst falsche Beschreibungen diese
Bezugnahme leisten konnen (vgl. Kap. 13.2 d).

89 Hier macht sich die wechselseitige Abhingigkeit der positiven und der negativen Frei-

heitsdimension geltend (vgl. Kap. I 1.2).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92 | ZEICHEN UND FREIHEIT

»eben soundso ist«, als man nicht jede Darstellung bilden kann. Man konnte
sagen: Wenn iiberhaupt von etwas Gegebenem die Rede sein kann, dann nicht
im Sinne der Rechtfertigung einer Interpretation, sondern nur im Sinne einer
Zuriickweisung von Verantwortung.” Das bedeutet: Wihrend es meinem Ver-
stindnis entsprechen kann, dass dies ein Stuhl ist — und eine Rechtfertigung
denkbar ist, fiir die ich einstehe —, hat es nichts mit meinem Verstindnis zu tun,
wenn kein Stuhl da ist. Wiirde mich in so einem Fall jemand fragen: »Wieso
interpretierst du nicht so (dass ein Stuhl da ist)?«, so konnte ich sagen: »So (dass
ein Stuhl da ist) kann ich nicht interpretieren« — und damit wiirde ich meine
Interpretation nicht rechtfertigen, sondern mich von Verantwortung lossprechen.
Verteidige ich eine Interpretation, indem ich sie gegen offensichtlich absurde
Interpretationen halte (»Es ist eben ein Tisch da und kein rosa Elefant«), so gebe
ich damit keine Begriindung. Auf solche Weise gebe ich zu verstehen, dass ich
fiir eine Interpretation in einem bestimmten Sinn nicht personlich verantwortlich
sein kann. Ich bringe die Bedingung zum Ausdruck, dass nicht jede Interpreta-
tion moglich ist — damit aber eine Bedingung allen Interpretierens. Ich bringe
»das Gegebene« nicht als Grund ein, da der Umstand, auf den ich mich beziehe,
nichts fiir die Bestimmung der richtigen Interpretation hergibt. Ich rechtfertige
nur allgemein Sinn gegen Unsinn.

Dies ist die Richtung, in die uns die weiteren Uberlegungen fiihren werden.
Fassen wir vorerst zusammen: Wie generell immer schon ein Thema vorausge-
setzt ist, wenn die Freiheit der Interpretation in der 6ffentlichen Zeichenpraxis
konkret bestimmt werden soll, so ist in der Interpretation der Wahrnehmungs-
welt immer schon etwas vorausgesetzt, das in der Zeichenbildung (wie auch im-
mer genau) ndher bestimmt wird. Dieses Etwas muss in Zeichen ausweisbar sein.
Es wird dann z. B. darum gehen, inwiefern ich die Freiheit habe, »dieses Ding«
als Tisch, als Haufen von Molekiilen oder als Erbstiick Napoleon Bonapartes zu
charakterisieren, nicht aber um die Frage, »ob iiberhaupt ein Ding da ist«. Aber
dies beschreibt keine dem Interpretieren gegeniiberstehende Beschriankung, son-
dern eine innere Grenze. Es gibt kein noch so kleines Nadelohr, durch das eine
externe Realitdt in Symbole einsickern konnte. In der Praxis hat die Auskunft,
die empirische Realitit lasse es eben nicht zu, soundso zu interpretieren, streng-
genommen nur soviel Bedeutung, wie wir der Moglichkeit, man konnte Dinge
aus dem Nichts erscheinen lassen, Wahrscheinlichkeit beimessen. In allen nor-
malen Fillen aber geht es um Interpretationen von etwas (sie mogen sich letzt-

90 McDowell formuliert einen dhnlichen Gedanken: »In effect, the idea of the Given
offers exculpations where we wanted justifications« (Mind and World, S. 8; vgl. auch
ebd., Fn. 7).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 93

lich auch als falsch erweisen) und um Bezugspunkte in der Welt, von der wir
bereits ein Verstindnis haben.

3.4 Die Bedeutung der Zeichenpraxis

Die bisherige Betrachtung héngt von einer Zuspitzung ab. Wichtige Aspekte, die
fiir den Zeichengebrauch von eminenter Bedeutung sind, blieben noch ausge-
klammert. Da wir diese Aspekte in der Alltagspraxis nur selten ausklammern
konnen, steht die Explikation der inneren Begrenztheit der Interpretation dieser
Alltagspraxis bislang blass gegeniiber. Will man aber tiefer dringen, so muss
man sich den Zeichen- und Interpretationspraktiken zawenden, die der Lebens-
welt die Form geben, von der wir im besonderen Interpretieren ausgehen. Um
dies zu verdeutlichen, seien noch einige kurze Erldauterungen angefiigt, welche
gleichzeitig zu dieser Thematik tiberleiten.

Erstens wurde von der epistemischen Problematik abgesehen, mit der wir uns
im Alltag oft konfrontiert sehen, etwa wenn uns Informationen fehlen. Das Vor-
gehen, Zeichen ohne Bezugsgegenstand auszuklammern, entspricht einer Ab-
straktion von diesem Aspekt. Aber unmoglich sind solche Zeichenbildungen
freilich nur in so klaren Fillen wie den erwihnten. Nur wer direkt bezugnimmt
und die Wahrnehmungswelt interpretiert, sieht sich in der beschriebenen Weise
begrenzt. In Fillen nicht-direkter Bezugnahme hingegen kann es immer sein,
dass ich nicht wei}, ob ein Zeichen wirklich einen Erfiillungsgegenstand hat
oder nicht. Es kann geschehen, dass ich eine Voraussetzung richtigen Darstellens
falschlicherweise als erfiillt unterstelle. Ich konnte von der Briefmarke in der
Schublade sprechen und diese als »blaue Mauritius« klassifizieren, die Beschaf-
fenheit beschreiben, eine Skizze anfertigen usw. Und doch konnte sich, wenn ich
die Schublade 6ffne, herausstellen, dass sie leer ist. Auf die Frage »Was ist es,
das du so beschreibst?« hitte ich dann keine Antwort mehr parat. Es hitte sich
herausgestellt, dass ich gar keine Beschreibungen einer Briefmarke in der Schub-
lade gegeben habe. Mit der Beschridnkung auf den direkten Anschauungsbezug
wurde diese Dimension ausgeklammert und vorerst angenommen, dass die Frage
der Referenz unproblematisch ist.”" Fiir den Weltinterpreten ist dies jedoch nicht
der Regelfall. Hier ist es oft ein Anliegen zu kldren, ob etwas wirklich soundso
ist, ob es das, wovon die Rede ist, gibt oder nicht usw. Insofern artikuliert sich in
dem Hinweis, dass unsere Darstellungen nicht eo ipso richtig sind, ein wichtiger

91 Setzt man an denotierenden Symbolen an, so ergibt sich eine dhnliche Situation (vgl.
Elgin, With Reference to Reference, S. 21).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | ZEICHEN UND FREIHEIT

Vorbehalt. Doch allgemeine Erwidgungen erkenntnistheoretischer oder seman-
tischer Art konnen die Betrachtung des Einzelfalls nicht ersetzen. Fragen wie die
genannten miissen an die lebensweltliche Praxis zuriickverwiesen werden, die
diesbeziiglich gut eingespielte Verfahren kennt.

Was hier aber hinzuzufiigen ist, ist die Pramisse, dass ein hinreichend kri-
tisches Niveau besteht und die »doxastische Verantwortung«’® gewahrt bleibt.
Das Interesse gilt ausschlieBlich der Vielzahl von richtigen Interpretationen, und
das heift, dass die entsprechenden Einschrdnkungen von Interpretationsfreiheit —
die normativen Auflagen insbesondere von Konsistenz und Kohirenz, die sich
innerhalb des sinnvollen Zeichengebrauchs ergeben — als erfiillt gelten miissen.”
Vorldufig sei darauf hingewiesen, dass diese Auflagen gerade in der Perspektive
eines verantwortlichen Interpreten Geltung haben: Ich kann kein Interesse daran
haben, gegen die Wahrnehmungswelt zu interpretieren bzw. empirische Bedin-
gungen zu missachten. Es kann mir im Weltverstehen nicht darum gehen, mir
Freiheiten herauszunehmen, die sich empirisch nicht einlosen lassen. Die Pré-
misse, dass die Referenz eines Zeichens nicht problematisch wird, trigt somit
dazu bei, die Aspekte herauszufiltern, die aus der Ich-Perspektive angemessener-
weise als Aspekte von Interpretationsfreiheit und Interpretationsverantwortung
verstanden werden konnen.

Der zweite Punkt ist, dass die Relevanz der schon im Anschauungsbezug
vorausgesetzten konventionellen Zeichenpraktiken noch ganz ausgeklammert
blieb. Bisher hat sich bestitigt, dass unsere Frage, inwiefern es eine Sache von
Freiheit ist, wie wir die Welt interpretieren, auf das Darstellen bezogen werden
muss: Wiirden wir uns niamlich auf die Referenz beziehen, so hitten wir es aus
logischen Griinden mit dem zu tun, was im Moment nicht zur Disposition steht.
So sahen wir uns auf jene absurden Fille verwiesen, in denen gar nicht Bezug
genommen wird. Viel wichtiger aber ist eine Kldrung, wie sich die Interpreta-
tionsfreiheit des Individuums zu den o6ffentlichen Interpretationsroutinen verhilt,
welche (z. B.) Platz greifen, wenn direkt Bezug genommen wird. Die Frage nach
Freiheit bezieht sich auf die Darstellungsleistungen und Interpretationsakte von
individuellen Personen, wobei gemeinsame Zeichenpraktiken je schon vorausge-
setzt sind — und daraus, nicht aber aus einem Verhiltnis von Person und Welt,
miissen die Grenzen und Spielrdume des interpretierenden Zeichengebrauchs
entwickelt werden.

92 Zu diesem Begriff vgl. Kornblith, »Justified Belief and Epistemically Responsible Ac-
tion«. In Kap. IV werden wir darauf zuriickkommen.

93 Vgl. Kap. IV 1 — Goodman hat stets eine Vielfalt richtiger Weltdarstellungen im Auge
(vgl. Ways of Worldmaking, S. 94).

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE VORAUSSETZUNG VON FREIHEIT IM THEORETISCHEN DENKEN | 95

Dieser zweite Punkt bestimmt den Fortgang der Studie. Unser Zeichenge-
brauch ist in lebensweltliche Praktiken eingebettet, setzt ein Verstindnis und ein
praktisches Konnen schon voraus und vollzieht sich im Rahmen intersubjektiver
Verhiltnisse. Es wird immer unter Zugrundelegung menschlicher Lebens- und
Zeichenpraktiken festgelegt, was jeweils als richtige Interpretation gilt; und die
Moglichkeit unterschiedlicher Interpretationen ist aufs engste mit der Vielfalt
dieser Lebens- und Zeichenpraktiken verkniipft. Diese Voraussetzung des Welt-
verstehens, ihr freiheitsbeschrinkender und freiheitseroffnender Charakter ist
deshalb nun ausfiihrlich zu untersuchen. Fiir die Explikation des Begriffs der
Interpretationsfreiheit wird diese Kldrung den wichtigsten Baustein abgeben.

- am 14.02.2026, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 14.02.2028, 14:31:%


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416457.51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

