Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschlager

»Weibsfauna«
Zur Koinzidenz von Tiergeschichte und Pornographie
am Beispiel von »Bambi« und »josefine Mutzenbacher«

Hast ein Reh du lieh vor andern,
Lafi es nicht alleine grasen
Eichendorff”

Felix Salten (eigentlich Siegmund Salzmann, 1869-1945) ist bekanntlich
der Autor von »Bambi«’ gewesen, jener rithrenden »Lebensgeschichte
aus dem Waldes, die durch die gleichnamige Disney-Verfilmung weltbe-
rithmt geworden ist. Felix Salten wird aber auch eine andere, beriich-
tigte »Lebensgeschichtec zugeschrichen: die der swienerischen Dirnes
»Josefine Mutzenbacher«.* Mit seinem Namen verbinden sich zwei
offenbar hochst disparate literarische Gattungen: »Tiergeschichte« und
»Pornographie«.

Die Disparitat dieser Gattungen bedarf anscheinend keines Nachwei-
ses. Gewohnlich wird nicht einmal die eine auf die andere als ihren
Gegensatz bezogen. Auch »Bambi« und »Josefine Mutzenbacher« ha-
ben dazu bisher selten herausgefordert. »Bambi« bietet das Panorama
einer luftigen Wald-und-Wiesen-Idylle, die sich immer dann als triige-
risch erweist, wenn der Mensch auf den Plan tritt; im Modus der
Rontemplation beschreibt das Buch ein schicksalhaftes, mal rithrendes, mal
trauriges Ineinander von Ungliick und Glick. Die »Mutzenbacher«

I Joseph von Eichendor(l, Gedichte. Stuttgart 1957, 8. 5. — Wir danken Wilfried Korngie-
bel fir entlegene Texthinweise und Annette Keck fiir ihre inspirierenden Uberlegungen zum
Zusammenhang von Weiblichkeit und Tod.

? Felix Salten, Bambi. Eine Lebensgeschichte aus dem Walde. Berlin, Wien, Leipzig 1934
[zuerst 1923]. Diese Ausgabe wird im folgenden als B« zitiert.

* Die Vermutung, dall Salten die »Mutzenbacher« verfalit hat, ist trotz ihrer Plausibilitit
bis heute unbewiesen, Vgl. dazu Michael Farin, Die letzten Husionen. Josefine Mutzenbacher
vor Gericht, In: Josefine Mutzenbacher oder Die Geschichte einer Wienerischen Dirne von
ihr selbst erzihlt. Ungekiirzter Nachdruck der Erstausgabe aus dem Jahre 1906. Hg. von
Michael Farin. Miinchen 1990, S. 511-528. (Wir zitieren diese Mutzenbacher-Ausgabe im
folgenden als sM<) Fiir unseren Kontext reicht es, dafi mit dem Verdacht eines gemeinsamen
Verfassers iiberhaupt ein Zusammenhang zwischen »Bambi« und »Mutzenbacher« hergestellt
worden ist.

»Weibsfauna« 237

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dagegen ist bestimmt durch ruhelose Fkstase; in stickigen Innenrdumen —
auf Dachbéden, in Beichtstithlen, in Wohn- und Schlafzimmern, Kii-
chen, Kellern und Absteigen — werden sidmitliche iiberkommenen Kate-
gorien des Sitindhaften einem augenblicklichen Lusterleben zugefiihrt,
dem alle Katastrophen, aber auch alle selige Behaglichkeit fremd sind.
Die einzige Gememsamkeit zwischen »Bambi« und »Mutzenbacher«
scheint ihre jeweils bestechend konsequent durchgefiihrte Trivialitit zu
sein.

Doch laBt diese kontrastierende Gegeniiberstellung der beiden Texte
bereits ahnen, wie sehr sie aufeinander verweisen. Schon die auf den
ersten Blick komplementiren literarischen Raume — das enge Interieur
auf der einen, die undeutlich begrenzte @ulBlere Landschaft auf der
anderen Seite — scheinen sich fast gegenseitig zu bedingen. Aber der
Zusammenhang der Genres Pornographie und Tiergeschichte ist ver-
wickelter.

Es gibt eine Geschichte von Balzac?, die diesen Zusammenhang in
einzigartiger Weise thematisiert. Sie triagt den Titel »Leidenschaft in der
Wiiste« und erzihlt von cinem Soldaten, der in Agypten von den
Berbern in die Wiiste verschleppt wird. Zwar kann er sich aus seiner
Gefangenschaft befreien — aber nur um den Preis, dal3 er in der Weite
der unfruchtbaren Wildnis allein ist. Als er des Nachts in der Felsen-
héhle, wo er Unterschlupf gefunden hat, erwacht, sicht er sich in
nichster Nihe zu einem gewaltigen Tier. In der Dunkelheit erkennt er
erst allmahlich seinen Todfeind: Es ist ein Pantherweibchen. In dieser
Situation absoluter Wehrlosigkeit und Lebensgefahr sieht er nur einen
einzigen Ausweg: Er macht das Tier zu seiner Geliebten. Er streichelt
das Pantherweibchen und liebkost es. Kurz gesagt: Indem es ihm
gelingt, das Wiistentier zu einer Pariser Kurtisane zu machen, kann der
Soldat sein Leben retten. — Balzacs Erzahlung kokettiert mit ihrer durch
Andeutung von Sodomie signifikanten Nahe zur Pornographie; sie ist
aber auch Tiergeschichte in einem uns interessierenden Sinne, insofern
sie humane Liebesbediirfnisse im Tierreich entdeckt. Pornographie also
als Wegweiser aus der lebensgefihrlichen Wildnis; die Tiergeschichte als
eine, die alle Gefiahrlichkeit der Wildnis bannt; eine Wildnis selbst

* Honoré de Balzac, Leidenschalt in der Wiiste. In: Ders., Liebesgeschichten. Ziirich 1982,
S. 109-148.

238  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schliefilich, die aus lebensfeindlicher, weill vereinzelnder Zivilisation
resultiert: Damit ist, wenn auch auberst metaphorisch, vieles von dem
angesprochen, was als Zusammenhang von Pornographie und Tierge-
schichte im folgenden genauer zu entwickeln sein wird. Konstitutiv fiir
all das aber ist offensichtlich die spezifische Position des >Weiblichene,

Der Titel unserer Ausfithrungen —»Weibsfauna« — zitiert eine Formu-
lierung, die Walter Benjamin im Rahmen seiner Uberlegungen zum
bildlichen Zusammenhang von stadtischer Topographie und urge-
schichtlicher Landschaft gepragt hat” — ein Zusammenhang, fir den
auch bei Benjamin Bilder des Weiblichen konstitutiv sind, Wenn wir im
folgenden immer wieder auf literarische Gattungen — »die« Pornographie
und »diec Tiergeschichte — rekurrieren, so soll nicht zuletzt diese
Anspielung auf Benjamins Projekt einer Urgeschichte der Modeme darauf
hinweisen, dal} es uns doch stets um eine konkrete historische Konstella-
tion geht. »Bambi« hat nichts oder wenig mit mittelalterlichen Bestiarien
zu tun; ebenso maligeblich ist, daB »Josefine Mutzenbacher« erst 1906
das Licht der Offentlichkeit erblickt. Insofern es uns nicht um die — wohl
notwendig imaginidre — Einheit der Gattungen >Pornographied und
yTiergeschichte« als ganze geht, sprechen wir bewuB3t von der Koinziden:
beider in Schriften, die einem selben Verfasser zugeschrieben werden.
Wo treffen Pornographie und Tiergeschichte plitzlich aufeinander, weil
sie sich aufl gleiche Redeweisen stiitzen? Welche neuen Effekte ergeben
sich daraus?

* Walter Benjamin, Das Passagen-Werk. Erster Band. Frankfurt a. M. 1983, 8.617.

" Die Versuche, den Begnill der sPornographie« zu definieren, sind bekanntlich zahlreich.
Aus der Fiille neuerer Arbeiten sei genannt: Susanne Kappeler, Pornographie. Die Macht der
Darstellung. Miinchen 1988. Kappeler stellt den Aspekt geschlechtsspezifischer Machtverhilt-
nisse in den Mittelpunkt ihrer Analyse, rickt dabei jedoch - anders als die meisten Arbeiten
mit vergleichbarer kritischer Intention - das Problem der pornographischen, Geschlechterdif-
ferenz tilgenden Reprasentation ins Blickfeld. Dariiber hinaus weist sie auf Parallelen zwischen
der pornographischen Darstellung von Frauen und der Darstellung von Tieren hin, ohne
jedoch dieser Verbindung griindlicher nachzugehen. Im Unterschied zu Kappeler wollen wir
im folgenden die der pornographischen Reprisentation inhirenten Widerspriche starker
akzentuieren. Vgl. auch die entsprechende Kritik an Kappeler bei Elisabeth Bronfen,
Disavowal and Insight. In: Art History. Vol. 11 (1988), S, 123-127.

»Weibsfauna« 239

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Natursprache und Korpertechnik:
Zur Poetologie von -Tiergeschichte: und -Pornographies

Tiergeschichte und Pornographie verhandeln, wenn auch in unter-
schiedlicher Weise, das Problem der Erzahlbarkeit von Leben, wie es vor
allem im Bildungsroman zur Diskussion gestellt wird. Die Tierge-
schichte tut dies, indem sie Tiere als »die Natur< zum Sprechen bringt,
die Pornographie, indem sie den Menschen als animalische Triebnatur
agieren laBt. Beide Genres betreiben auf diese Weise die Uberwindung
eines zivilisatorisch-kulturellen Zustandes, dessen Defizienz als Verlust
des urspriinglichen Naturzustandes begriffen wird. Diesen wieder zu
erlangen, ja ihn zu iibertreffen, bedarf es offenbar einer Sprache, die
jenseits dessen angesiedelt ist, was man kulturelles Zeichensystern nen-
nen konnte. Beide Textsorten suchen eine Stimme der Natur zu
konstituieren, um jedes in ihr lebende Wesen als Naturwesen und jede in
ihr stattfindende Handlung als naturhaft auszuweisen. So sprechen in
der Tiergeschichte die Tiere als Triger eines unleugbaren Instinkts die
Sprache der Natur; und in der »Mutzenbacher« sprechen menschliche
Leiber die unartikulierte Sprache der Wollust und des Fleisches, sie
werden zum »Zwitschern« gebracht’. Beide Textgattungen machen
glauben, dalBl es eine authentische Natursprache gebe, wo sie diese
mittels diskursiver Verfahren erst produzieren. Tiere, die sprechen, sind
zivilisierte Naturwesen, und »pornographicrte« Kérper vermogen — dies
wird spiter zu zeigen sein — keine authentische Sprache der Liebe zu
sprechen. Insofern ignorieren »Bambi« als Tiergeschichte und die
»Mutzenbacher« als pornographischer Text trotz ihrer Anbindung an
den Bildungsroman gleichermallen das, womit sich dieser konfliktreich
auseinandersetzt. Versucht der Bildungsroman die Identitit eines Sub-
jekts durch die Vermittlung von individueller Bediirfnisstruktur und
sozialer Norm zu stiften, so wollen jene diesem Konflikt entkommen,
indem sie eine unproblematische Naturidylle postulieren. Tierge-
schichte und Pornographie treten unter anderen Vorzeichen die Nach-
folge des Bildungsromans an, indem sie das, was sich nicht mehr als
gelungener Lebensvollzug erzihlen lifit, in eine eigene Form von

7 Diesen Ausdruck, der auf seine Weise pornographische Ekstase mit Tiergeschichten

verbindet, iibernehmen wir von Manfred Schneider, Liebe und Betrug. Die Sprachen des
Verlangens. Miinchen 1992, S. 93 L.

240  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trivialitiit iibersetzen. Somit konstituieren sich beide Genres iiber ein
harmonisierendes Erzihlmodell, das zum Ausdruck einer Erziahlkrise
wird. Dies soll im folgenden erlautert werden.

Sowohl Saltens »Bambi« als auch die »Josefine Mutzenbacher«
versuchen, die Geschichte eines Individuums als Totalitéit zu erzihlen -
jedoch aul unterschiedliche Weise. Wahrend Salten die Lebensge-
schichte Bambis in Zyklen faBt, sind die Abenteuer der wienerischen
Dirne Josefine Mutzenbacher seriell strukturiert.

In »Bambi« vollzieht sich die Entwicklung des Jungrehs innerhalb
von Natur- bzw. Jahreszyklen (Frithjahr—Sommer—Herbst - Winter),
Lebenszyklen (Geburt - Tod) und sozialen Zyklen (Friede - Kampf). Im
Grunde genommen wird eine einzige Geschichte erziahlt, in der die
Beteiligten nur ihre Positionen wechseln. Die Struktur der Lebensge-
schichte wiederholt sich geradezu zwanghaft. Besonders deutlich wird
dieses tendenziell endlose zyklische Verfahren, wenn man bedenkt, daf3
Salten eine Fortsetzungsgeschichte mit dem Titel »Bambis Kinder. Eine
Familie im Walde« verfaBt hat. Diese schliefit ihrerseits so, dal} eine
Lebensgeschichte wie die Bambis erneut thren Anfang nehmen kénnte:

Etliche Wochen spiter war Faline wieder mit einem kleinen Séhnchen auf
der Wiese zu sehen. Neugeboren. [...] Bambi schaute, wie einst, vom Laub
verborgen, den Sprofiling an. Wieder ein Sohn! Faline |...] hatte sich gefiigt,
die Reihe setzte sich fort. Das Leben ging weiter.?

Die Lebensgeschichte der »Josefine Mutzenbacher« lebt dagegen von
einer Serie sexueller Augenblicke, die in ihrer raschen Aufeinanderfolge
die Permanenz erfiillten sexuellen Begehrens garantieren sollen. Hier
herrscht Ewigkeit in jedem Augenblick insofern, als jede sexuelle Begeg-
nung zur subjektiven Erfahrung von Ganzheit wird. Da sich die Reihe
gegliickter Orgasmen als kiinstlich arrangierte Genealogie einer schein-
bar natiirlichen Verkettung phallischen Begehrens beschreiben lal3t,
stiitzt der »Mutzenbacher«-Roman transzendente Totalitatsstrukturen
in gleichem MaBe wie die Tiergeschichte.

In der »Mutzenbacher« wird aber die Kiinstlichkeit des scheinbar
Naturlichen selbst zum Thema gemacht. Nicht nur gehen Kopulations-
akte gleichsam >maschinell< vonstatten; die technische Apparatur riickt

¥ Felix Salten, Bambis Kinder. Eine Familic im Walde. In: Ders., Bambi und seine Freunde.
Dic vier schonsten Tiergeschichten. Riischlikon-Ziirich 1988, 8. 275,

»Weibsfauna« 241

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch selbst in Gestalt einer Kamera an jene Schaltstelle, an der sich die
menschliche Kreatur in ihr kiinstliches Abbild verwandelt:

Der Herr Capuzzi, so hieB der Photograph, [...] richtete seine photographi-
schen Apparate, fuhr mit dem Kopf unter das schwarze Tuch, und ich sah
ihm gespannt zu. [...] »So ...« rief er hervor, »nicht bewegen. Melanie
schau den Albert an ..., du Pepi auch ..., und du Albert schau in die
Hoh'..., verdreh die Augen ...« Wir befolgten seinen Befehl. [...] »Eins ...,
zwel ..., drei ..., vier ..., finf ..., sechs ...« zihlte Capuzzi. »Fertig.« Wir
sprangen auf. »Eine neue Stellung«, befahl er. (M 270fF.)

Der technische Apparat verwandelt nackte Leiber in Kunstobjekte und
richtet sich damit gegen die in der »Mutzenbacher« postulierte Kreatiir-
lichkeit des sexuellen Kérpers. Deshalb wird die Technik in der »Mut-
zenbacher« in dem Male verdringt, wie sich die totgestellten Leiber
immer wieder in Leben zuriickzuverwandeln suchen. Dem sexuellen
Bewegungsdrang seiner Modelle versucht der Photograph Capuzzi
Einhalt zu gebieten, indem er sie auffordert, den Kopulationsakt nur zu
»markierenc, ihn also im Zustand kérperlicher Erstarrung zu simulieren
(M 274). Indem sich jedoch das Begehren der Korper durch den
photographischen Apparat nicht zum Stillstand bringen lat, werden
diese kreatiirlich. Die Kamera markiert im wahrsten Sinne des Wortes
die Stelle, an der die Korper zu sprechen beginnen, namlich da, wo sie
ihrer technischen Reproduzierbarkeit anheimzufallen drohen.

Der photographische Apparat steht in zweifacher Hinsicht fir das
poetologische Prinzip der Pornographie. Zum einen fiihrt diese dem
Leser wie eine Filmkamera erotische Details shautnah¢ zu und konstitu-
iert somit die Illusion ihrer Greifbarkeit. In dem MaBe, wie Herr
Capuzzi in seinem Studio Kérper und Stellungen arrangiert, um sie
abzulichten, arrangiert der Verfasser des pornographischen Textes eine
Serie scheinbar gegenwirtiger Augenblicke sexueller Lust, die durch
ihre Verschrifilichung — ihnlich der Ablichtung durch die Kamera —
fixiert werden. Zum zweiten symbolisiert die Kamera das Auge des
Erzahlers, das sich unbeirrt auf die von ihm imaginierten Leiber richtet,
deren sexuelle Wirkungskraft sich im voyeuristischen Rezeptionsakt des
Lesers entladen kann.

Will der Text die das pulsierende Leben abtétende Technik verdran-
gen, indem er auf subtile Weise die widerstandigen Leiber in eigener
Sache die Maschine subvertieren ldBt, so holt die Technik 1thn doch

242  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

Itps://dol.org/10.5771/8783068217086-237 - am 18.01.2026, 00:46:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

symbolisch wieder ein: In ihrer Verrichtung vielfiltiger Liebestechniken
werden die Korper selbst zu Apparaten. Nicht zufallig wird das mannli-
che Genital an zitierter Stelle als »Bajonett< bezeichnet (M 271).

Auch in Saltens »Bambi« gibt es einen Ort, an dem die Technik in die
Naturidylle einzubrechen droht: »Hell tonte es wieder, fein wie leises
Vogelzwitschern, sehnsiichtig und zartlich: »Komm ... komm .. .«
(B 163). Die Stimme Falines, die des Begehrens und also der Natur,
erweist sich als Simulakrum, weil der Rehblatter” des Jagers sie tau-
schend nachzuahmen vermag. SchieBgewehr und Lockinstrument er-
scheinen als Symbole des Todes und der Technik. In der kiinstlich
produzierten Fiepsstimme des Weibchens weist sich die Fiktion des
Naturhaften als solche aus. Sie ist es, die authentische Erfahrungen des
Individuums widerruft, weil Wahrheit und Tauschung eine ununter-
scheidbare Verbindung eingehen: s»Ich bitte dich, Geliebtes, sagte er,
»[...] rufe mich nie wieder [...] ... denn ich kann deiner Stimme nicht
widerstehen.«« (B 170)

Der Jager ist demnach derjenige, der die Kommunikationsstrukturen
der Tierwelt auf empfindliche Weise stort, indem er sich die Sprache der
Natur zu eigen macht. Der Lockruf, den er ausstoBt, ist weiblich
konnotiert und wird als solcher zum Inbegriff von Lebensgefahr.

Wird in der »Mutzenbacher« der Einbruch der Technik itberwunden,
indem diese stimulativ in die Produktion serieller Licbestechniken
eingebunden wird, so erfihrt sie in »Bambi« ihre Uberwindung durch
das Zuriickweichen vor der bedrohlichen Zivilisation in heimisches
Dickicht. Bambis Riickzug in viterliche Waldgefilde mul3 als Neulegiti-
mierung des idyllischen Schauplatzes verstanden werden, der die Ge-
fahr, die vom Waldrand — der Lichtung — ausgeht, bannt.

2. Sexualwissenschaft als »Interdiskurs:

Ein Zusammenhang von Pornographie und Tiergeschichte braucht
nicht erst konstruiert zu werden, weil es Texte, aber auch institutionelle
Praktiken gibt, die sich unmittelbar iiber diesen Zusammenhang definie-
ren. Bei den Texten — um mit ihnen zu beginnen — handelt es sich um

? Die Bezeichnung entnechmen wir ciner Gebrauchsanweisung fiir »Hubertus-Wildlock-
instrumentes.

»Weibsfauna« 243

, 00:46:49. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sexualwissenschaftliche Darstellungen, die gerade um und nach 1900
inflationiare Verbreitung finden.

Diesen Texten fehlt grundsitzlich, wenn sie Verbindungen zwischen
dem Sexuellen und dem Tierischen herstellen, jener despektierliche
Ton, wie er traditionell aus moraltheoretischen Diskursen vertraut ist.
Vielmehr pragt sie, im Gegenteil, Euphorie. Das illustriert folgender
Passus aus August Forels 1904 erstmalig, 1916 bereits in zwolfter Auflage
erschienener »Studie fiir Gebildete<, »Die sexuelle Frage«:

Werfen wir einen kurzen Blick auf die uns umgebende Natur, so sehen wir
iiberall die gleiche Sehnsucht, den gleichen Zug der Geschlechter zu
einander. Bei den zwitschernden Vigeln, bei den briinstigen Saugetieren, bei
den summenden Insekten, tberall stellt das Minnchen mit der grossten
Konsequenz und unter Missachtung seines Lebens dem Weibchen nach
[...]. Nicht viel geringer ist oft das Sehnen des Weibchens. Doch kokettiert
dasselbe in der Regel, widersteht zum Schein, flieht und heuchelt Abnei-
gung. [...] Der Schluss ist immer die gleiche innige und wonnige Vereini-
gung der Kérper und der Seelen [...]."

In der Euphorie der teilnehmenden Beobachtung verliert sich der
Wissenschaftler oft ins Detail: »[W]underbar ist die Hochzeit der
Schmetterlinge der Sippe der Bombyciden.«!'! Im Stakkato dieser geniti-
vischen Reihung zeigt sich grammatisch an, was der sexualwissenschaft-
liche Diskurs betreibt: eine Genealogie des Sexuellen selbst, das doch
eigentlich Bedingung jeder Genealogie im engeren Sinne, also jeder
Ahnenforschung, ist. Damit kiindigt sich ein Zirkel an, der noch niher
zu bestimmen sein wird.

Reflektiert sich die Sexualwissenschaft selbst als Diskurs, so betont sie
die konstitutive Bedeutung, die die Beobachtung der Fauna, selbst der
Flora fiir sie hat: »Worin besteht nun der gegenwartige positive Literatur-
besitz der Sexualwissenschafi? [...] Wir besitzen héchst beachtenswerte
Beobachtungen und Schriften itber das Liebesleben der Tiere und
Pflanzen.«"* Dennoch erschopft sich die Rede iiber das Tier im sexual-

1" August Forel, Dic sexuelle Frage. Eine naturwissenschaftliche, psychologische, hygieni-
sche und soziologische Studie fiir Gebildete. Miinchen #1916, 8. 77

" Ebd., 78.

12 Magnus Hirschfeld, Naturgesetze der Liebe. Eine gemeinverstandliche Untersuchung
iiber den Liebes-Eindruck, Liebes-Drang und Liebes-Ausdruck. Leipzig: Verlag »Wahrheit«,
21913, S. 111,

244  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wissenschaftlichen Diskurs stets in einer propadeutischen Funktion.
Denn immer geht es um die menschliche Sexualitat, die im genealogi-
schen Zugrifl’ auf das Tierische bestimmbar werden soll. (Die Aussicht
aul diese Bestimmbarkeit rechtfertigt die Euphorie des Wissenschaltlers.)
Das Verfahren hat zunichst den Effekt — weitere SchluBfolgerungen
werden bei der Lektiire von »Bambi« und »Josefine Mutzenbacher« zu
zichen sein —, daB alles Tierische nur in den Blick gerit, insofern es als
human gelten kann. Die Anthropomorphismen in Forels oben zitierter
Darstellung indizieren das in aller Deutlichkeit. Entsprechend erhebt
Bélsche zur Maxime, »daf} alle [...] Naturauffassung fiir uns immer wie
in unendlichen Radien von dem einen Denkmittelpunkte >Menschs
ausstrahlt, auch fiir die ganze erkennbare Welt«!'?,

Wilhelm Bolsches umfangreiche Schrift iiher »Das Liebesleben in der
Natur«, erstmals 1898-1903 in drei Banden erschienen, macht wohl
drastischer als jede andere ihrer Art den Zusammenhang nicht nur
zwischen Sexualwissenschaft und Zoologie, sondern auch, in Verlinge-
rung beider, zwischen Pornographie und Tiergeschichte explizit. Zoolo-
gische Betrachtungen geraten bei Bolsche unverhohlen zu Tiergeschich-
ten — indem er, beispielsweise, die Fortpflanzung der Einzeller, also die
Zellteilung, als Geschichte der »Rumpelstilze« verhandelt, die sich »mit
einem herzhaften Ruck selber in zwei Stiicke« reiBBen't. Geht solche
Narrativierung mit der direkten Anrede des Lesers in der zweiten Person
einher’, so wird der Schritt vom sexualwissenschaftlichen in Richtung
auf den pornographischen Diskurs mit der direkten Aufforderung des
Lesers zur sexuellen Aktivitit vollzogen. Tatsachlich verfihrt Bolsches
Erorterung gleich zu Beginn nach dem Modell einer Penetration, bei der
er den Leser vorausschickt. Der Blick des Lesers soll »mit angespannte-

' Wilhelm Bélsche, Das Lichesleben in der Natur. Eine Entwickelungsgeschichte der
Liebe, Erster Teil. Stark vermehrte und umgearbeitete Ausgabe. Jena 1924, S. 70.

'* Bolsche, Das Liebesleben (vgl. Anm. 13), 132. Dabei wird bereits ein charakteristischer
Effekt der Tiergeschichte deutlich: Auch niederste tierische Formen (»Einzeller«) werden in
den Umkreis des menschlichen hineingezogen (»Rumpelstilze«); selbst was roch nicht zur Fauna
gehirt, ist schon mcht mehr Gerisch.

1" Balsche selbst spricht im Vorwort von dem »allgemeine[n] Biedermeier-Stil der Erzih-
lung mit seiner Du-Form [...], dessen abtemperierte Behaglichkeit gerade bei diesem Stofl’
nicht eine Laune, sondern eine wohliiberlegte Kunstfarbe ist«. Bolsche, Das Licbesleben
(vel. Anm. 13), IL

»Weibsfauna« 245

, 00:46:49.



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stem Sehen«'® in den weiblichen Kérper ein- und bis zu dem Ort
vordringen, wo die weibliche Eizelle reift:

Ein kiinstliches Licht von auBerordentlicher Kraft soll uns eine Unterwelt
erhellen, in der sonst tiefes Dunkel briitet. Und die Gegenstinde, indem sie
plotzlich im Glanze auftauchen, sollen zugleich ins Mirchenhafte vergréBert
erscheinen. Dein Blick verliert sich in einem ungeheuren Gewélbe. Durch
den giihnenden Schacht des Hintergrundes wiilzt sich ein Seltsames auf dich
zu. Eine groBe schimmernde Kugel, ohne eigene Lichtwirkung, aber von
unserm kiinstlichen Tage tief durchhellt

— und so fort'”. Selten hat wohl ein populirwissenschaftlicher Diskurs
umstandsloser den weiblichen Kérper als Terrain seiner Explorationen
benannt, den »Wilitrieb« (Freud) mit dem minnlichen >Sexualtrieb«
verschmolzen, Dem phallischen Forscherblick, sofern er nicht konkret
den weiblichen Kérper anvisiert, gerit die gesamte Fauna und Flora, als
synchrone Darbietung der gesamten Naturgeschichte, zum penetrierba-
ren Frauenleib, zum »Schacht der Aonen«', in den eindringen muB,
wer die Genealogie des Menschen, die Evolution selbst, durchschauen
will.

An »Stellen< nahezu pornographischer Machart mangelt es dem
»Bolsche« nicht. Als ein Beispiel, in dem sich Tiergeschichte und Porno-
graphie anschaulich verbinden, empfiehlt sich etwa folgende Schilde-
rung einer urgeschichtlichen Kreatur:

Dann der grisite von allen, das grofite aller Landtiere tiberhaupt, das je die

Erde gestampft hat: der Atantosaurus, [...] tiber achtzig FuB3 lang, mit allein

zwei Meter langen Oberschenkeln. Man mufi sich den Raum vergegenwirti-

gen, den ein verliebtes Paar dieser Atantosaurier zu seiner Liebe ver-
brauchte, angenommen selbst, daBl das Mannchen das Weibchen dabei auf
den Riicken wilzte [...]. Fast mochte man [...] geneigt sein, diesem

Atlantosaurus die Krone unter allen Geschépfen zuzuerteilen hinsichtlich

der Empfindungen, die er beim Geschlechtsakt verspiirt haben mub}. Dieser

Adlasdrache [...] besall einen geradezu winzigen Schiidelraum fiir das

Gehirn, so klein, daf} er nicht im entferntesten Verhiltnis zu den Proportio-

nen des Gesamtkorpers auch nur nach sonstigem ReptilienmaB stand, Dafiir

aber erweiterte sich der Hohlraum der Riickenwirbel gerade in der Gegend,

die iiber den Geschlechtsteilen lag, so bedeutend, dafl das Riickenmark hier
etwa dreimal so dick gewesen sein mul als das eigentliche Gehirn. Man hat

15 Ebd. S. 46.
17 Ebd. 5. 45.
'* Ebd. S. 106.

246  Dietmar Schmidt,/ Claudia Ohlschidger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geradezu von einem »Schwanzgehirn« dieser Tiere gesprochen, einem beson-
deren Gehirn iiber dem Becken, dal3 den hinteren Kérperteil, vor allem den
enorm schweren Schwanz, regieren half. Unwillkirlich bringt man dieses
Schwanzgehirn aber auch mit dem Geschlechtsakt in Verbindung: man ahnt
ungeheuerliche Nervenerregungen, die eine solche Anhiufung von Riik-
kenmarksubstanz gerade in der kritischen Gegend sehr wohl bedingen
konnte. '

Ist Lesen, nach Schopenhauer®, ein Denken mit fremdem Gehirn, so
hat man hier eine Urszene pornographischer Lektiire vor sich: Fiir einen
Augenblick enthiillt sich jenes fremde Gehirn, mit dem man fur die
Dauer des Diskurses zu denken hiitte, in seiner Eigenheit. Es ist ein mit
dem Genital kurzgeschlossenes, »den Schwanz regierendes< Hirn, das in
endloser Riickkopplung mit dem Sensorium des erogenen Organs die
Lust ins Ewige perpetuiert. So artikuliert sich hier alles Begehren und
alle unvermeidliche Enttauschung der Pornographie zugleich: alles
Begehren, weil dieses Schwanzgehirn das Maximum an Lust verspricht;
alle Enttauschung, weil es, einem ausgestorbenen Tier zugehorig, doch
nie das eigene sein konnte.

Aus dieser Aporie resultiert die Notwendigkeit, auf das Tierreich
zuriickzugreifen. Erst dort a3t sich jenes Fremde finden, das als Eigenes
vereinnahmt werden muB. Der Rekurs auf das Tierreich muf3 mithin als
spezifisch pornographische Erfordernis gelten. Dennoch wird ihr zumeist
erst aullerhalb der Pornographie Rechnung getragen — in der Sexualwis-
senschaft. Denn deren Verlingerung ins Extrem ist zwar die Pornogra-
phie — aber doch nur, indem sie versucht, der Wahrheit des menschli-
chen Sexes, nach der die Sexualwissenschaft fahndet, im Affekt des
Lesers unmuttelbare Prisenz zu verschaffen. Insofern ist Pornographie
bestrebt, den noch zu augenfillig briichigen Zirkel der Sexualwissen-
schaft — den tierischen Sex als menschlichen, den menschlichen Sex
tiber den tierischen zu definieren — hinter sich zu lassen. Das Versagen
der Pornographie, so lieBie sich umgekehrt sagen, bedingt den Regrel3 in
die Wissenschaft.

Die Affinitit zur Pornographie jedenfalls ist von Zeitgenossen durch-
aus als Charakteristikum von Bélsches Schrift empfunden worden. In

" Ebd. S. 92f.

“ Arthur Schopenhauer, Samtliche Werke Band V. Parerga und Paralipomena 11, Frank-
furt a. M, 1986, S. 580.

»Weibsfauna« 247

, 00:46:49. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem Stiick Odén von Horvaths etwa gibt die erfahrene Prostituierte
dem >Frauleine, das Prostituierte werden will, den folgenden Rat: » Blit-
ter mal in dem Buch auf der Kommode. Man muB sich da auskennen,
besonders im zweiten Teil. Es ist ein medizinisches Werk: >Das Liebesle-
ben in der Natur«. Mit Anhang.«' Erscheint hier Bélsches Opus als
spositiver Literaturbesitz¢, als Grundlagenwerk Praxis gewordener Por-
nographie — der Prostitution -, so entspricht das exakt der eben
akzentuierten Position der Sexualwissenschaft: Sie ist das Vorspiel, der
Riickhalt des Pornographischen.?

Diese Position ist auch in rhetorischer Hinsicht durchaus offen-
sichtlich. Ist ein wichtiges rhetorisches Element der Sexualwissenschaft
die Narration — Genealogien mufl man erzihlen —, so [aBt Pornographie
in ithrem Bemiithen um die unmittelbare Prisenz des veritablen Sexes, um
den unendlich gedehnten Augenblick der Lust gerade das Erzihlen
hinter sich.” Sofern die Sexualwissenschaft von der Pornographie
Abstand nimmt — sie behauptet dies 6fter, als es der Fall ist — sucht sie bei

2 Odén von Horvith, Rund um den Kongrefl. In: Zur schénen Aussicht. Gesammelte
Werke 1. Frankfurt a. M. 1985, S. 218,

2 Das Verhiltnis der Pornographie zur Prostitution ermaglicht es, die Art ihres Versagens
und damit den Einsatzpunkt des sexualwissenschaltlichen Diskurses genauer zu bestimmen.
Die Etymologie gibt hier einen Hinweis: »Pornographie« heiBit iibersetzt »Schrift der Prostitu-
iertenc. Sie verspricht also einen authentischen Einblick in das prostitutive Gewerbe; die
Pornographie autorisiert sich tiber den engen Bezug zu einer ihr vorausgehenden urspriingli-
chen Praxis. Nun ist aber Prostitution ihrerseits bloBes Ausagicren kulturell und diskursiv
formierter Begehren; sie ist bestenfalls Rezitat pornographischer Weltliteratur. Der Pornogra-
phie fehlt also gerade jene urspriingliche Praxis, die sie autorisieren konnte: sie verweist nur auf’
sich selbst als eine Schrff und bleibt damit hinsichtlich des von ihr erhobenen Anspruchs auf
Sinnfiille aporetisch.

2 Nicht umsonst wird traditionell gerade ihre Inkohirenz als Geschichte oft zum
cigentlichen Skandalon der Pornographie. Wenn sie als Geschichte auftritt, ist sie augenblick-
lich seriés und also nicht mehr pornographisch. In ihrem Kommentar zum § 184 StGB
definieren Schénke und Schréder »Pornographiec unter Verweis auf deren typischen Mangel
an »Geschichtlichkeite: »Als pornographisch ist eine Darstellung anzusehen, wenn sic unter
Ausklammerung aller anderen menschlichen Bezuge sexuelle Vorginge in grob aufdringlicher Weise in
den Vordergrund rickt [...].« Adoll Schonke/Horst Schrider, Strafgesetzbuch. Kommentar.
Miinchen **1988, S. 1264 (Hervorh. von uns, D.S./C.0.). Der Gesetzeskommentar wird
hinsichtlich seiner ihm zugrundeliegenden »Geschmacksfrages transparent, nimmt man fol-
gende Uberlegung Sichtermanns hinzu: »Die mangelnde Moglichkeit, ihn mit einer Geschich-
te zu verschen, lafit den Orgasmus schal werden. [...] Der Orgasmus, der herausgelast ist aus
einer (seiner) Geschichte, der »gehabt« werden will wie eine Zuckerstange, der ist dann
danach.« - Barbara Sichtermann, Der Mythos von der Herbeifithrbarkeit. Zur feministischen
Diskussion um den Orgasmus. In: Freibeuter 2, 1979, 8. 99.

248  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Tiergeschichte Zuflucht. Denn die Tiergeschichte erdffnet einen
Bereich, in dem kohirentes Erzahlen noch am wenigsten problematisch
erscheint: die Natur. Die Katastrophen, die dem Erzihlen gefiihrlich
werden konnten, sind deshalb hier grundsitzlich remn menschiichen Ur-
sprungs. Dafiir bietet gerade »Bambi« ein gutes Beispiel, in dem Manner
mit Gewehren alle Katastrophen besorgen.

Zugleich sind die Jager in »Bambi« Sinnbild der Praxis, in die ein
wissenschaftlicher Diskurs tibergeht, der Pornographie und Tierge-
schichte aneinanderschlief3t. Denn im Grunde helfen die Jager, die vor
allem die kranken und wenig gewitzten (instinktlosen) Tiere schieBen,
nur der natiirlichen Auslese nach: Sie leisten die Arbeit von Tierziich-
tern. In der Tierzucht und veor allem in den Bemiihungen um ihre
Ubertragung auf menschliche Populationen findet der sexualwissen-
schaftliche Diskurs eine wesentliche praktische Fortschreibung. Es er-
staunt daher nicht, dall Wilhelm Bélsche Ehrenmitglied der 1905
gegriindeten »Gesellschaft fir Rassenhygiene« war?!, die die Mdglich-
keit der im Nationalsozialismus konkret gewordenen Versuche zur
Menschenziichtung mit vorbereitete. Das, was sich in solchen Konse-
quenzen abzeichnet, bedeutet im Grunde einen Bruch mit den traditio-
nellen Reproduktionsfunktionen der Familie, die hinfort aporetisch
erscheint: Es bedeutet den Versuch einer »Okkupation der weiblichen
Gebiarpotenz«® durch mannliche Wissenschaft und Politik. Bevor wir
dieser Spur in »Bambi« und »Mutzenbacher« nachgehen (s. u. Ab-
schnitt 4), wollen wir zunachst die diskursive Produktion von Wahrheit
in beiden Texten niaher erortern, die sich die Sexualwissenschaft derart
folgenreich zu eigen machen kann,

3. »Jetzt wollte er mehr wissen« - Beredte und verschwiegene Wahrheiten

Zwei Sprachrituale sind es, mit denen in der Tiergesehichte »Bambi«
und im pornographischen Roman »Josefine Mutzenbacher« die Wahr-
heit des Subjekts zu produzieren versucht wird: das Ritsel und das
Gestiandnis. Als Orakelspruch und Beichtlitanei installieren beide Gren-

* Vgl. Anna Bergmann, Die verhiitete Sexualitit. Die Anfinge der modernen Geburten-
kontrolle. Hamburg 1992, 8. 75.
# Ebd. 8. 241.

»Weibsfaunas 249

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zen, die es zu uberwinden gilt, um an das Geheimnis intimisierter
Subjektivitat heranzukommen.

Ritsel und Gestiandnis gehorchen gleichermalien einem Spiel der
Enthtllung und Verhiillung von Wahrheit. Wihrend das Ritsel eine
Botschaft verhiillt, die enthiillt werden muB, enthillt das Gestandnis ein
Wissen, das als Geheimnis verhiillt war. In Saltens »Bambi« gilt es, ein
Geheimwissen zu liiften, denn: nur wer um die Losung des Ritsels weil3,
kann in den Herrscherstand treten. Die verritselten Worte des Reh-
fiirsten weisen 1hn als Hiiter eines geheimen Wissens aus, das nur dem
potentiellen Nachfolger preisgegeben werden darf. Weil dieses Geheim-
wissen vom Vater kommt und vom Vater (Gottvater) spricht, mufl Bambi
es sich durch Befolgung der viterlichen Gebote geduldig erringen. Als
Wissen um die Existenz einer géttlichen Allmacht besitzt es unwiderruf-
lichen und allgemeingiiltigen Charakter.

In der »Josefine Mutzenbacher« regeln Gestindnisrituale die Enthiil-
lung gewuBter Geheimnisse. Indem so getan wird, als hatten verbotene
Taten stattgefunden, konnen den vermeintlich Siindigen immer wieder
Gestandnisse abgepreBt werden, die das Begehren des Phallus bestatigen
und perpetuieren. Der FluB3 der Sprache und des Spermas halten
wechselweise dieses Begehren in Gang, das als permanentes den wahren
sexuellen Korper konstituiert. Wann immer die Verschmelzung der
Korper ihr Ende findet, setzt das Seziermesser der Beichte ein, um die
Wahrheit des Sexes freizulegen.

Ebenso wie die Beichte nicht zur Entschiarfung sexueller Lust fithrt,
sondern sie vielmehr generiert, produziert das Ritsel die Wahrheit, die
es zu enthiillen aufgibt. Es spricht von der Existenz einer géttlichen
Allmacht, die die ungebrochene Genealogie von Patriarchen der Reh-
gattung garantiert.

In einer Schliisselszene der »Mutzenbacher« wird das Spiel lingst
beantworteter Fragen zwischen Josefine und ihrem Vater eroffnet:

So schlief ich von diesem Abend Bett an Bett mit meinem Vater. [...]. »[...]
alsdann da hat er dich angegriffen, der Herr Katechet .. .7« »Ja, Vater ...«,
flisterte ich. »Da auch?« Er packte meine andere Brust. »Ja, Vater .. .« [...]
»Sag ..., mit seiner Nudel ist er dagewesen...?« »Ja ..., Vater ...« »Da
drinn?« Er versuchte meine Spalte zu 6flnen und mir den Finger hineinzu-
stecken. [...] »Ich will's wissen ...« zischelte er mir zu, und falite mich
wieder dort an. (M 202f)

250  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die sprachliche Penetration des Vaters miindet in eine karperliche, sie
produziert ein Begehren, das als Lust am beherrschbaren Wissen in die
sexuelle Beherrschung der Tochter hiniiberfiihrt. In dem MabBe, wie die
Litanei des Aushorchens auf die Siindhaftigkeit vorausgegangener sexu-
eller Ausschweifung setzt, wird diese durch ihre sich im Gestandnisritual
vollzichende Realisierung widerrufen.

Die sexuelle Lust kann in der sMutzenbacher« nur aufrechterhalten
werden, weil sich alle Beteiligten einem System herrschender Doppel-
moral fiigen. Die dreizehnjihrige Josefine legt davon Zeugnis ab:

Ich fing an zu begreifen, dali der Herr Kooperator eine Komadie spielte,
und es einfach darauf abgesehen hatte, mich zu pudern. Aber ich war
entschlossen, diese Komodie mitzumachen, mir nichts merken zu lassen,
und im iibrigen glaubte ich doch daran, dafl der Herr Kooperator die Macht
habe, mich von meinen Siinden zu absolvieren (M 169£.).

In dem MaBe, wie Josefine diese Komddie der Siinde mitzuspielen
bereit ist, wird auch der Leser in das Spiel inszenierter Verbote einge-
bunden, aus dem die Erregung seiner sexuellen Phantasie resultiert.
Pornographische Literatur konstituiert sich tiber die Zensur-Strategie,
die in den Beichtritualen der »Mutzenbacher« angewandt wird. Die in
der Beichtpraxis immer wieder gelingende Uberwindung des scheinbar
Stindhaften durch seine Bannung in Worte gewihrleistet die Fortdauer
sexueller Betatigung iiber den Koitus hinaus. Denn die Worte, mittels
derer die wahre Empfindung sexuellen Begehrens enthiillt werden soll,
verhiillen diese zugleich wieder, weil der Augenblick hochster Lust
letztlich nicht in Sprache gefaB3t werden kann. Das Sprechen vom Sex
artikuliert das Begehren nach dessen realer Dimension, indem es
Koérperteilen und Akten Signaturen verleiht, die trotz ihrer Eindeutig-
keit unzulinglich bleiben. Die pornographische Sprache ist deshalb
genétigt, sich immer wieder selbst zu ibertreflen. Daher eskaliert die
Gestiandnispraxis geradewegs im Sexualakt zwischen Beichtvater und
Siinderin, der alle Worte Liigen strafi:

Plotzlich fragte er [Rudolf; D.S./C.0O.] [...]: »Vogelst du oft mit dem Vater
...2« Ich leugnete: »Nie ..., heut hat er das erste Mal wollen .. .« Er bohrte
mir eben wieder den Schweil hinein: »Liig nicht«, zischte er dabei. »Ach .. .,
mir kommt’s schon wieder .. .«, rief ich. »Sag die Wahrheit«, befahl er mir.
nJa ..., ja ...« antwortete ich. [...] Vielleicht eine halbe Stunde lang

»Weibsfauna« 251

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bearbeitete er mich, und ich schwamm in meinem eigenen Saft und in
Seligkeit. (M 222f)

Versucht in der »Mutzenbacher« derjenige, der abfragt, belauscht und
verhort, den Koérpern die Wahrheit ihrer Begehrensstruktur abzupres-
sen, so wirft sich in »Bambi« der Rehilteste als der Hiiter verratselter
Geheimnisse zum Herrn der Wahrheit auf. Der alte Rehbock ist in
gleichem Mafle Voyeur wie die Beichtviiter in der »Josefine Mutzenba-
cher«. Er sieht alles, ohne selbst gesehen oder bemerkt zu werden, und
iiberwacht die Befolgung der viterlichen Gebote. Seine Macht rekru-
tiert sich aus einem Geheimwissen, das er in Form von Orakeln
anzudeuten weil3, die die Sinnhaftigkeit und Unverbriichlichkeit seiner
Weisheit garantieren. Dies wird besonders in einer Szene deutlich, in der
Gobos Ubertretung des viterlichen Gesetzes durch einen Richtspruch
des Alten manifest wird:

Dann fragte der Alte mit seiner ruhigen, gebietenden Stimme: »Was hast du
da fiir einen Streifen am Halse?« [...]. Gobo antwortete unsicher: »Das ...?
Das ist von dem Bande, das ich getragen habe ... es ist Sein [des Menschen,
D.S./C.O.] Band ... und ... ja ... und es ist die groBte Ehre, Sein Band zu
tragen ... es ist ...« Er wurde verwirrt und stammelte. Alle schwiegen. Der
Alte sah Gobo lange an, durchdringend und traurig. »Ungliicklicher«, sagte
er leise, wandte sich ab und war fort. (B 183f))

Weil Gobo im Zeichen einer anderen als der vom Rehvater reprasentier-
ten Macht steht, niamlich »Gétzendienst« am Menschen leistet, wird er
durch den Schicksalsspruch des Alten symbolisch aus der Rehgemein-
schaft ausgeschlossen. Die Stimme des Gebieters entmachtet den
ohnehin schwichlichen Gobo bis hin zu dessen Impotenz, die im selbst
verursachten Tod ihre Konsequenz findet.” Die Tatsache, dall Bambi
der Bedeutung des viterlichen Richtspruchs nachjagt, weil er sie intuitiv
erfaBit, zeichnet ihn als potentiellen Nachfolger mit der in Abgrenzung
zu Gobo nétigen Herrscherpotenz aus.

»Was willst du von mir?« fragte der Alte. [...] »Warum ...«, Bambi nahm

seinen Mut zusammen, »warum haben Sie das von Gobo gesagt ...7%«

»Meinst du, daB ich unrecht habe?« »Nein,« rief Bambi leidenschaftlich,

»nein! Ich fithle, daB es wahr istl« Der Alte nickte kaum merklich, und seine
Augen sahen Bambi an, so giitig wie nie vorher. Bambi sagte in diese Augen:

* Weil Gobo sich weigert, von seiner Verchrung fiir den Menschen/Jiager als seinem
vermeintlichen sHerrne abzulassen, muB er durch dessen SchulBl sterben (B 19711).

252  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Aber ... warum? ... Ich kann es nicht begreifenl« »Es geniigt, daB du es
fiihlst. Du wirst es spiter begreifen. Lebwohl.« (B 192f)

In dem MaBe also, wie Gobo durch seine Domestikation in den Stand
des Haustieres absinkt,”” steigt Bambi aufgrund seiner kérperlichen
Konstitution und seines blinden Gehorsams gegeniiber der viterlichen
Autoritat zum Herrscher des Waldes auf. Die Stimme des Vaters
garantiert fiir die Wahrheit dessen, was es zu befolgen gilt. In »Bambi«
kommt es nicht auf die Erfassung der Inhalte einer gottlichen Botschatft
an, sondern auf die Anerkennung ihrer Verkiinder, welche Wahrheit als
exklusives Wissen installieren.

»Josefine Mutzenbacher« und »Bambi« lassen sich insofern komple-
mentir lesen, als sie die sWahrheitc aus Machtdiskursen entbinden, die
gleichermalBen einem Doppelmechanismus von Enthiillung und Verhiil-
lung gehorchen. Das vielleicht entscheidendste Machtdispositiv zur
Regelung intersubjektiver Verhaltnisse stellt dabei die Familie als burger-
liches Lebensmodell dar, wie im folgenden gezeigt werden soll.

4. Zur Aporie familialer Ordnungen
in »Josefine Mutzenbacher« und »Bambi«

»Bambi« und »Josefine Mutzenbacher« sind Familiengeschichten:
Begleiten Vater und Mutter, Tante Ena, Cousin, Cousine und die
weitlaufigere Verwandtschaft der Hirsche das Stiick Lebensweg des
kleinen Bambi, das er bis zu seiner tierischen »Veredelung« durchlauft, so
bilden in der »Josefine Mutzenbacher« die Eltern mit den Briidern
Franz und Lorenz die familiale Keimzelle, aus der Josefines »Lehr- und
Wanderjahre«? erwachsen.

Als Sozialisationsgeschichten sind Saltens »Bambi« und der »Mutzen-
bacher«-Roman Bildungsgeschichten, die den Weg von der Kindheit
itber die Adoleszenz bis zum Erwachsenendasein erzihlen und die

# Sinnbild des Haretikerse ist der Hund, der dem Menschen unverbriichliche Treue
leistet: »Alle gehort ihr Thm, wie ich Thm gehére! Aber ich ... ich liebe ihn, ich bete Thn an! Ich
diene lhm! Ihr wollt euch auflehnen ... Ihr Armseligen, gegen Thn? Er ist allmichtig! Er ist
tiber uns! Alles, was ithr habt, ist von Thm! Alles, was da wichst und lebt, von IThm!< Der Hund
bebte vor Begeisterung.« (B 238) Withrend Gobo durch die Worte des Alten »kastrierte wird,
wird der Hund hysterisiert.

“ Vgl. Hellmuth Karasek, Vom Realismus der Pornographie. Zur Neuerscheinung der
Josefine Mutzenbacher (1969), M 8. - K. H. Kramberg, Steckbriel Mutzenbacher, M 482.

»Weibsfauna« 253

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Identitit des Subjekts aus famihalen >Urszenen¢ zu entfalten suchen.
Salten bedient sich dabei solcher Erzahlmuster, wie sie aus dem Bil-
dungsroman des 19. Jahrhunderts bekannt sind. Auch in seiner schein-
bar harmlosen Tiergeschichte und im pornographischen Roman wird
das zum Ereignis, was Walter Benjamin dem Bildungsroman zugeschrie-
ben hat: das Unzuldngliche? als Inbegriff’ dessen, was eigentlich nicht
mehr erzihlt werden kann, nidmlich eine in sich geschlossene und
abgeschlossene Lebensgeschichte, an deren Ende die Erlssung des
Subjekts bzw. sein gegliickter Lebensentwurf steht. In dem MaBe, wie
der Bildungsroman nach Benjamin »den gesellschaftlichen Lebenspro-
zell n der Entwicklung einer Person integriert« und damit »den ihn
bestimmenden Ordnungen die denkbar briichigste Rechtfertigung an-
gedeihen« [ABtY, stellen auch, so meinen wir, die Tiergeschichte und der
pornographische Roman Gattungen dar, die den Versuch einer Vermitt-
lung zwischen privatisiertem Subjekt und gesellschaftlichem Kollektiv
unternehmen. Beiden Texten gemeinsam ist das Bemiihen, die Inkohi-
renz von Innerlichkeit und AuBenwelt in ein sinn- und einheitsstiftendes
Erzihlmodell zu tiberfithren, dessen aporetische Struktur wir im Diskurs
der Familie aufzudecken versuchen.

Bambi — so vermittelt es der Text zunachst — wachst in einem grof3en
Familienverband auf, der die gesamte Schar der Wald- und Wiesenbe-
wohner, vom Eichhérnchen bis zum Schmetterling, vom Heupferdchen
bis zum Waldkauz und sogar die groBe Eiche am Wiesenrand umfalt,
sich iiber blutsverwandtschaftliche Verbindungen hinaus als Kommuni-
kationsgemeinschaft versteht. Diese Gemeinschaft grenzt sich tiber ein
raffiniert ausgetiifteltes Warnsystem vom Menschen als dem TFeind ab,
der die AuBlenwelt reprasentiert. Dieser erscheint in der Tiergeschichte
als Jager, dessen Wille und Vermogen als omnipotent eingeschitzt
werden: »[...] was Er will, laBt Er wachsen, und was Er will, ist eben
dal« (B 182), so bemerkt Gobo, und das Eichhérnchen fuigt hinzu: »]Ja

. [...] Er kann alles ... Er ist allmichtig ...« (B 229f.)*

# Walter Benjamin, Der Erzihler. In: Gesammelte Schriften Bd. 2. Frankfurt a. M. 1977,
S. 443,

% Ebd., S. 443.

" Dieser Allmacht wird im anonymen Personalpronomen »Er« und in den ohnmichtigen
Sprachstockungen (Auslassungszeichen) Prisenz verlichen, wobei das Stottern als Zeichen der
Impotenz die Omnipotenz des Jigers kontrastiert.

254  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

Itps://dol.org/10.5771/8783068217086-237 - am 18.01.2026, 00:46:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch der vermeintliche Friede innerhalb der Grofifamilie zwischen
Busch und Tann tduscht. Die von auBlen kommende Bedrohung wird
nach innen in Warnsignale und Erziahlakte? transformiert. Die so in
Gang gesetzte innerfamiliire Dynamik bestimmt den Kampf ums
Uberleben in einer chaotischen Welt. Der Bedrohung durch Naturphi-
nomene (Wintereinbruch, Gewitter) und dem zerstorerischen Aggres-
sionspotential der Wald- und Wiesenbewohner versucht der Erzihler in
dreifacher Weise zu entkommen: erstens durch die Absolutsetzung
unumstoBlicher Naturgesetze, durch die Naturkatastrophen als vortiber-
gehende Ereignisse erscheinen und ihre Uberwindbarkeit durch regel-
haftes Verhalten postuliert wird; zweitens durch die Setzung eines
sozialdarwinistischen Modells, das das Recht des Stirkeren als naturhaf-
tes Gesetz installiert; und drittens durch die Projektion des Modells der
biirgerlichen Kleinfamilie auf die Rehgattung, die sich von der sie
umgebenden Tierwelt moralisch abgrenzt: »Bambi fragte: >Werden wir
uns auch einmal wegen des Essens zanken?< »Neing, sagte die Mutter.
[...] *Werden wir auch einmal bése zueinander sein?< >Nein, mein
Kind, sagte die Mutter, »bei uns gibt es das nicht.« (B 20f.)

Saltens »Bambi« und die »Josefine Mutzenbacher« folgen in ithrem
Entwurf der Familienkonstellation dem Muster der Psychoanalyse. Am
Anfang von Bambis Sozialisation steht eine scheinbar unzerstérbare
Mutter-Kind-Symbiose, die in der »ganz enge[n] Kammer«, in der nur
die »Mutter und Bambi [...] ein wenig Raum« haben (B 34), ihren
symbolischen Ausdruck findet. Im frithkindlichen Stadium bilden Mut-
ter und Kind noch eine korperliche Einheit, die tiber den Tast- und
Geruchssinn gestiftet wird. Die Liebkosungen der Mutter und der
Geruch und die Wirme ihres Kérpers halten die physische Verbindung
zwischen Mutter und Kind auch nach der Geburt aufrecht:

Es horte nur das leise Knistern, das iiber sein Réckchen hinlief, withrend es
gewaschen, gewiarmt und gekiiBit wurde, und es roch nichts als den nahen
Leib der Mutter. Eng schmiegte es sich in diese wohlig dunstende Nihe,
suchte hungrig daran herum und fand den Quell des Lebens. (B 13)

# Erzahlungen entspringen Krisensituationen und suchen diese zu bewaltigen (vgl. »gesel-
lige« Gespréchsrunden innerhalb der Waldfamilie, B 104f1; Gobos Erlebnisbericht, B 1791T.)
ein Prinzip, das u. a. aus Novellensamml ungen wie »Geschichten aus 1001 Nachts, Boccaccios
sDecamerone« und Goethes »Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten« bekannt ist und an
dic Frage nach der Poctologie unserer Texte ankniipft.

»Weibsfauna« 255

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In dem MaBe, wie der Vater aus dieser symbiotischen Verbindung
ausgeschlossen ist, bleiben Bambis Seh- und Gehérsinn verschlossen:
»Hier stand er nun, schwankte bedenklich auf seinen diinnen Beinen,
blickte mit trithen Augen, die nichts sahen, bléd vor sich hin [...] und
war noch ganz betaubt« (B 9) — »Das Kleine verstand keinen einzigen
von den vielen Gesidngen und Zurufen, kein Wort von den Gesprichen.
Es hérte noch gar nicht darauf.« (B 12)

Optischer und akustischer Sinn reprisentieren die viiterliche Ord-
nung, weil sie das dort giiltige Kommunikationssystem regeln. Im Blick
auf den anderen, dies wird spiter zu zeigen sein, manifestiert sich eine
Rangordnung innerhalb der Rehgattung, die dem Schauenden die
Dominanz tiber den Angeschauten einraumt. Das Gehor avanciert in
der Rehwelt zu einem der wichtigsten Sensoren fiir die Fritherkennung
von Gefahren, withrend die lautlose Bewegung durch den Wald den
Rehfiirsten und dessen Omniprisenz auszeichnen.

Der Bildungsgang Bambis folgt einem hierarchischen Prinzip, an
dessen Beginn die Einweisung in die praktischen Uberlebensstrategien
durch die Mutter und an dessen Ende die Ubermittlung einer Lebens-
philosophie steht, die durch den Rehiltesten — den Vater — an seinen
Nachkommen weitergegeben wird. Dieser geschlechtsspezifischen
Funktionszuschreibung entsprechen unterschiedliche Sprachcodes, die
den Ubergang vom Imaginiren in die symbolische Ordnung markieren.
War das Zusammenleben mit der Mutter von kérperlicher Nihe,
ausgelassenem Wiesenspiel und befriedigtem Wissensdurst geprigt, be-
herrschen Anonymitat, Ehrfurcht und Sprachlosigkeit das Verhaltnis
zwischen Vater und Kind: »Mit bestiirmtem Gemiit fragte Bambi: »Wird
mein Vater mit mir sprechen?< »Gewifl, mein Kind, verhiel ihm die
Mutter, >wenn du erwachsen bist, wird er mit dir sprechen und du wirst
manchmal bei ihm sein diirfen.« (B 53) Bambis Kommunikation mit
dem Vater verlauft in der Kindheit und Adoleszenz tiberwiegend iiber
einen nonverbalen Zeichencode, dessen symbolische Dimension das
viterliche Gehérn anzeigt:

Da geschah noch etwas und es war viel gréBer als all das viele andere, was
Bambi heute schon erlebt hatte. [...] Bambi schaute sie [die Viter:
D.S./C.0.] an und regte sich nicht. Sie sahen wohl aus wie Mutter und
Tante Ena. Doch auf thren Hiuptern blitzte die Krone des Gehérns, in

256  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschiager

12026, 00:46:48. [



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

braunen Perlen und hellen weiflen Zinken. Bambi war ganz betiubt; er
blickte von einem zum anderen. [...] Er war hingerissen und stumm. (B 501.)

Nicht so sehr Kastrationsangst scheint es an dieser Stelle zu sein, die
Bambis Begehren nach der Mutter Einhalt gebietet, sondern eher der
Penisneid eines kleinen Midchens, der sich vom Blick aufl den viterli-
chen Phallus herleitet und sowohl die phallische Defizienz der Mutter als
auch die eigene enthillt. Denn Bambi kommt ohne Geweih, also
gewissermalen kastriert zur Welt. Was Bambi allerdings von denen
unterscheidet, die aufgrund ihres Mangels zur Weiblichkeit verdammt
sind, ist die von der Natur garantierte Aussicht, dereinst doch noch ein
cigenes Geweih zu erhalten. Insofern wird im Jungreh Bambi das
Modell emer perfekten Leugnung der Kastration erkennbar. Fir eine
solche Leugnung steht auch die kiinftige Lebensgefihrtin Bambis ein,
die bekanntlich Faline (sprich: »Phalline<) heilBt.

Festzuhalten ist, dal3 die Geschlechteridentititen bei Jungtieren ge-
nausowenig festgelegt sind, wie es die Sexualwissenschaft seit 1900 fiir
die kindliche Sexualitit beobachtet hat. Dieser Tatbestand erscheint
auch der Wissenschaft als so ungeheuerlich, dal er zuerst dort beschrie-
ben werden muB, wo er am wenigsten bedrohlich ist: in der Tierwelt. So
bemerkt Albert Moll in seinem Buch iiber »Das Sexualleben des
Kindes« (1909):

Uebrigens sind bei den geschlechtsunreifen Tieren die sexuellen Differenzen
ebenso wie bei den Kindern nicht immer so scharf wie bei den Erwachsenen,
und es kommt vor, dass die Geschlechter dabei ithre Rollen vertauschen. |[.. ]
Ich selbst habe eine junge Kuh beobachtet, die eine andere wiederholt zu
bespringen suchte, ebenso mehrere junge Hindinnen, die das gleiche mit
Hunden taten.®

Wihrend die Sexualwissenschaft im Umweg iiber die Tierwelt die
hybride Geschlechtlichkeit distanziert, geht Salten einen entscheiden-
den Schritt weiter, indem er in »Bambi« zugleich die Garantie ihrer
perfekten Uberwindung entdeckt.

Bambis Eintritt in die viterliche Ordnung erfolgt sukzessiv. Zunichst
iiber den Ausschlulb der Mutter, die beim Vater ist: »Deine Mutter hat
Jjetzt nicht Zeit fiir dich!< fuhr der Alte fort. Bambi war ganz vernichtet
von dieser gebieterischen Stimme, zugleich aber bewunderte er sie.

3 Albert Moll, Das Sexualleben des Kindes. Berlin 1909, S. 921

»Weibsfauna« 257

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sKannst du nicht allein sein? Schame dichl« (B 71) Die Mischung aus
Vernichtung und Bewunderung beim Anblick des Vaters kennzeichnet
die ambivalente Situation, der sich nach Freud das Madchen ausgesetzt
sicht: Die Erkenntnis des eigenen phallischen Mangels geht mit dem
Begehren nach einem eigenen Phallus einher, der sich in dem Wunsch
artikuliert, dem Vater ein Kind zu gebaren. Im Falle Bambis tritt dieser
selbst an die Stelle des Kindes, indem er bestrebt ist, vom Vater als
dessen Kind, als sein Sohn anerkannt zu werden. Als eine Voraussetzung
dafiir kann der Tod der Mutter gelten (vgl. B 132). Ein weiterer Schritt
in Richtung der viterlichen Ordnung erfolgt iiber das Erwachen der
Triebe als einer Begehrensstruktur, die sich — nach dem Tod der Mutter
— aul aullerfamilidre Artgenossen richtet:

Dabei hatte ihn, je heiBler und sonniger die Tage wurden, eine merkwiirdige
Unruhe ergriffen. Sein Herz fiihlte sich mehr und mehr von einer Sehnsucht
bedringt, die schmerzlich war und wohlig zugleich. Wenn er zufillig einmal
Faline oder eine ihrer Freundinnen nur von weitem sah, iiberwiltigte ihn ein
Sturm von unbegreiflicher Erregung. (B 139)

SchlieBlich stellt der Initiationsritus des Rivalititskampfes, der dem
Kérperstiarksten den Besitz des begehrten Liebesobjekts einrdumt, eine
entscheidende Station auf dem Weg zur phallischen Einheit dar:

Wer es auch immer sein mochte, der dort umherschlich, Ronno oder Karus
oder sonst ein anderer — drauf! Bambi stob dahin. Zeigen, daB ich mich nicht
mehr fiirchte! dachte er wie in einer jahen Betiubung, zeigen, dal} ich
derjenige bin, vor dem man sich fiirchten muB! (B 143)

Die vollstandige Integration in die viterliche Ordnung ist an einen
Reprasentantenstatus gekniipft, der Bambi zugleich die Nachfolge des
Alten ermoglicht. Folgende Ereignisse sind es, die Bambi als endgtiltig
tauglich fiir die >Firstenposition< erweisen: seine lebensgefahrliche Ver-
wundung gegen Ende des Romans, mit der ihm die viterliche Ordnung
— im phallischen SchieBinstrument des Jagers reprisentiert — in den
Korper seingeschricben< wird®, und die Einsicht, dal der dem Men-
schen nachgesagten Allmachtigkeit eine gottliche ubergeordnet ist, der
sich alle fiigen miissen: als bildhafte Demonstration dient der Anblick
des toten Jagers (B 246). Indem Bambi nicht nur die Verwundung

# Bezeichnenderweise fallt der Schull, nachdem sich Bambi von seiner Geliebten/Frau
Faline abwendet (vgl. B 2141).

258  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49.



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiberlebt, sondern auch den Jager, der diese verursacht hat, sicht sich
Bambi den groBien Gefahren des Irdischen entzogen und der alleinigen
Verfiigungsgewalt Gottes iibergeben. Mit dem Schufi wird in Bambi
auch das abgetétet, was weiblich war - die danach entstehende kérperli-
che Nihe zwischen Vater und Sohn bezeugt Bambis >mannliches
Neugeburt. In drei Schritten wird so mit der Gefahr der hybriden
Geschlechtlichkeit zugleich das weibliche Geschlecht als ein anderes
verdrangt: indem erstens Weiblichkeit der Kastration, also einem defi-
zient Mannlichen gleichgesetzt wird; indem zweitens diese Defizienz, die
Kastration, ungeschehen gemacht wird; und indem drittens die weibli-
che Reproduktions- und Gebarfiahigkeit dem Miannlichen einverleibt
wird.

In der Wahl des viterlichen Lebensraumes jenseits des Grabens
(vgl. B 224) - fern von den anderen — wird jener patriarchale Grundsatz
manifest, den der Alte Bambi mit auf den Weg gibt: »Von allen seinen
Lehren jedoch war dies seine wichtigste gewesen: man muf} allein
bleiben. Wenn man sich bewahren, wenn man das Dasein begreifen,
wenn man zur Weisheit gelangen will, mufl man allein bleiben!« (B 232)
Bambis Entwicklung vollzieht sich als ein Ubergang von der miitterli-
chen Ordnung in die viterlich-symbolische. Erfolgt die Anerkennung
durch die Mutter unmittelbar nach der Geburt im Akt der kérperlichen
Liebkosung und der daraus erwachsenden Namensschopfung (vgl.
B 13), findet eine solche Anerkennung von seiten des Vaters erst gegen
Ende der Geschichte statt: »Zum erstenmal nannte er Bambi beim
Namen« (B 213). Erst im Augenblick der Lebensbedrohung eréffnet der
Rehvater einen Code, der die wihrend der eigentlichen Kindheit
fehlende Intimitit zwischen Vater und Sohn nachreicht: »Jetzt sagte der
Alte in Hast und Angst: »Steh auf! Du muBt fort, mein Kind!c Mein Kind
... ls war, als entschliipfe ihm dieses Wort, und Bambi stand im Nu aul
seinen Beinen.« (B 216). Der familidare Kreis schlieBt sich — Bambi hat
eine Entwicklung vom miitterlichen zum viterlichen Kind vollzogen
und kann nun die Weisheit an seine Nachkommen weitergeben, die
nicht nur die Fortdauer der Rehgattung, sondern auch die des patriar-
chalen Diskurses garantiert: »Noch ehe sie recht wullten, was geschah,
stand Bambi vor ihnen. Sprachlos starrten sie ihn an. »Eure Mutter hat
jetzt keine Zeit, sagte Bambi streng. Er blickte dem Kleinen in die
Augen: >Kannst du nicht allein sein?« (B 250)

»Weibsfauna« 259

12026, 00:46:48. [



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Salten phantasiert den >Bildungsgang« Bambis als Affirmation der
vaterlichen Ordnung, als Eingliederung in eine Substituentenreihe, in
der der Rehilteste sich im jeweils Nachgeborenen kulturell reproduziert.
Vater und Sohn verschmelzen zu einer Einheit, die in der Ununter-
scheidbarkeit ihres duf3eren Erscheinungsbildes manifest wird.* Spaher-
blick und Gehérn, Mensch und Gewehr sind phallische Signifikanten,
die im Geheimnis der Existenz einer gottlichen Ordnung zusammen-
laufen:

Eine Stille war* »Verstehst du mich, Bambi?«, fragte der Alte. Bambi
erwiderte flisternd: »Ich glaube ...«. Der Alte gebot: »So sprichl« Bambi
erglithte und sprach bebend: »Ein anderer ist tiber uns allen . .. itber uns und
iiber Thm [dem Menschen, D.S./C.0.]«. »Dann kann ich gehen, sagte der
Alte. (B 246f.)

Bambis Erziehung im Walde vollendet sich mit der »Pose der heroischen
Resignation<”’, hinter der die Aporie familialer Ordnungsmuster steht.
In dem MaBe, wie der Text die Geschlechterdifferenz zugunsten eines
patriarchalischen Herrschaftsmodells tilgt, reduziert er die Bedeutung
der Familie auf die >kulturelle« Reproduktion von Vitern, deren Verein-
zelung in Gott dem Vater ihr Pendant findet.

Die fiktiven Kindheitserinnerungen der Josefine Mutzenbacher un-
ternehmen den Versuch, unter der Maske einer Kindheitsgeschichte die
sexuellen Ausschweifungen einer Prostituierten zu erforschen. Josefines
»Lehr- und Wanderjahre« durch die Welt der sexuellen Liiste entsprin-
gen als Inszenierung von Familie innerhalb der Familie in doppelter
Weise dem familidren Diskurs. » Spiel'n wir doch Vater und Mutter««
(M 42) heiBit das Motto, unter dem die ersten sexuellen Annaherungen
zwischen der siebenjahrigen Josefine, ihrem Bruder Franz und dem
benachbarten Geschwisterpaar Anna und Ferdl stattfinden. Josefine
macht hier die Mangelerfahrung, aus der ihre sexuelle Begehrensstruk-
tur entwickelt wird:

* mHabt ihr ihn geschen .. .2« fragten die Miicken untercinander. »Das ist der Altec, sangen
dic einen. Und dic andern sangen: »Alle von seiner Sippe sind schon tot. Aber er lebt noch. Er
allein.<« (B 249)

% Vgl. dazu Markus 4, 39-40: »Und er stand aul, schalt den Wind und sagte dem See:
»Schweig! Sei still'« Da legte sich der Wind, und es ward etne grofle Stille. Und er sagte zu ihnen:
>Warum fiirchtet ihr euch? Habt ihr noch keinen Glauben?« (Hervorh. von uns, D.S./C.0.)

¥ Vgl. K. H. Kramberg, Steckbrief Mutzenbacher, M 48.

260  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschlager

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und dabei hatte sie [Anna; D.S./C.O.] ihm [Franz; D.S./C.0.] die Hose
auch gleich aufgeknopft und seinen »Zipfel< zum Vorschein gebracht. Ferdl
und ich sahen zu. Ferdl lachend. Ich mit einem Gefiihl, das aus Neugierde,
Staunen, Entsetzen und noch einer besonderen, mir bisher fremden Erre-
gung gemischt war. (M 43)

In anderer Weise als in Saltens »Bambi« geht es auch in der »Josefine
Mutzenbacher« um einen sukzessive erfolgenden Ubertritt in die sym-
bolisch-viiterliche Ordnung: ihr wird Josefine im wahrsten Sinne des
Wortes dienstbar gemacht. Josefines Identititskonstitution nimmt nicht
in einer symbiotischen Mutterbeziehung ihren Ausgang, sondern in dem
ihr schon von Beginn an zugeschriebenen Begehren nach dem Phallus.
Dahinter steht das Begehren ihrer minnlichen Bewerber — ihres Vaters
und des Autors —, Josefine als eine, die den Phallus begehrt, zu
phantasieren. Demgemiil3 ist der Platz, den die Mutter in der familidren
Konstellation einnimmt, in der »Mutzenbacher« symbolisch vakant. Die
Mutter ist sogar dann abwesend, wenn sie korperlich prisent ist, z. B. in
der von Josefine belauschten elterlichen Beischlafszene, die die physi-
sche Dominanz der Vaters iiber die Mutter als eine symbolische
reprisentiert: »Mein Vater war ein starker Mann, mit einem groflen
Schnurrbart und wilden Augen. Ich sah, wie er die Mutter ergrifl; ihr
das Hemd abriB}, sie bei beiden Briisten packte und aufs Bett warf, so
daB er gleich auf ihr lag.« (M 66)

Die Abwesenheit der Mutter erfiillt sich endgiiltig in ihrem Tod, der
bezeichnenderweise nur ganz nebenbei Erwihnung findet. Seine Schil-
derung ist in die Aufzahlung der von Josefine bis zu diesem Zeitpunkt
durchlebten Abenteuer eingebettet, deren Serie einen gegliickten prosti-
tutiven Lebenslauf beglaubigt.

So standen die Dinge, als meine Mutter plotzlich starb. Ich war dreizehn
Jahre alt, und mitten in der Entwicklung begriffen. [...] Ich hatte die ganze
Zeit, bis zum Tode meiner Mutter; fortwihrend gevégelt, und wenn ich

es iiberschlage, vielleicht mit zwei Dutzend Minnern Unzucht getrieben.
(M 155f.)

Der Tod der Mutter wird in seiner Bedeutung dem phallischen Begeh-
ren untergeordnet und bewirkt bei Josefine dreierlei: neben dem Resii-
mee ihrer bisherigen Liebesabenteuer eine selbstauferlegte, aus dem
Eindruck, sich an Gott versindigt zu haben (M 157), entstehende
Askese, die aber bald wieder aufgehoben wird, und drittens den Durch-

»Weibsfaunas 261

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bruch in die Ordnung des Vaters, die als phallokratische in die Prostitu-
tion hiniiberfithrt: »Dieser Todesfall bildete einen Abschnitt in meinem
jungen Leben. Ich hitte mich vielleicht noch gebessert, aber es kam
anders.« (M 157)

Initiation dieses Ubertritts ist der sexuelle Verkehr mit dem Vater, der
Vollzug des Inzest, der erst nach dem Tod der Mutter stattfinden kann:

Nur die Ereignisse, von denen ich jetzt berichten werde, haben mich zur
Dirne gemacht, nur sie sind Veranlassung gewesen, daf} ich den Weg ging,
den man den sWeg des Lasters< nennt, [...] »Und von heut ab schlafst du da
...« Er [der Vater; D.S./C.O.] deutete auf das Bett der Mutter. (M 200f))

Der Beischlaf mit dem Vater konstituiert die Logik von Josefines
»Geburt als Prostituierter insofern, als sich in ihm die Produktion eines
weiblichen Artefakts aus der Reproduktion des viterlichen Zeugungs-
vermdgens vollzieht. Indem der Vater an die Stelle der Mutter das
elterliche Zeugungsprodukt setzt®, blendet er das miitterliche Gebir-
prinzip aus und macht die Tochter zur Reprisentantin seines eigenen
sexuellen Vermogens. In den Korper der Tochter schreibt sich ein
Begehren ein, das als phallisches vom Vater kommt, um sich wieder auf
ihn zu richten.

Der mutterlichen Fruchtbarkeit wird die viterliche Fabrikation eines
kulturellen Produkts entgegengesetzt, das sich in Josefines Bereitschalft,
der Prostitution nachzugehen, vollendet: Als Prostituierte ist Josefine
Fabrikat mannlicher Wiinsche und Inkarnat der abwesenden Mutter
zugleich. Als Garantin unverauBerlicher mannlicher Zeugungskraft
reprasentiert Josefine aber auch die Abwesenheit einer Geschlechterdif-
ferenz, die zwischen weiblichem und ménnlichem Vermégen unter-
scheiden wiirde. Als doppeltes, namlich biologisches und kulturelles
Schopfungsprodukt des Vaters, reiht sich Josefine in die Kette phalli-
scher Signifikanten ein, die im unendlichen Raum minnlichen Begeh-
rens zirkulieren und in deren Fluidum nur ab und zu — wie noch zu
zeigen sein wird — der Ort der Nicht-Identitit Josefines zum Vorschein
kommt.

# Formal nimmt Josefine die Position der verstorbenen Mutter ein: »Er sprach auch vom
Geschift mit mir, von allen méglichen Angelegenheiten des Haushaltes, von seinen Geldsor-
gen. Dabei kaufte er mir an Kleidern, was ich mir nur wiinschte und was er konnte, lie3 mich
den Zins vom Bettgeher einheben, kurz ich kam mir sehr erwachsen und wichtig vor.« (M 211)

262  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Sexualakt mit dem Kooperator als Josefines erstem Beichtvater
wird die Tragweite viterlicher bzw. minnlicher Einschreibung gegen-
standlich. Josefine sitzt auf dem Schreibtisch, um sich oral befriedigen zu

lassen:
»Es kommt mir ..., immerfort kommt's mir«, riefich aus, »ach, das ist wie im
Himmel, Hochwiirden ..., [...] bitte ..., viigel mich, Hochwiirden ..., gib

mir deinen Schweif [...]J«. Ich fiihlte mich plétzlich umgeworfen, lag mit
dem Kopf auf dem TintenfaB. Hochwiirden aber hatte sich erhoben. Sein
Gesicht tauchte blau angelaufen mit Schaum vor dem Mund vor mir auf.
(M 175)

Bildlich gesprochen ist Josefine das sunbeschriebene« Blatt, auf dem sich
der Kooperator verewigt. Der Wunsch nach dem >Schweifc signalisiert
ein Begehren, das, jeglicher Form sexueller weiblicher Eigentiimlichkeit
enthoben, schon Resultat und Produkt mannlicher Phallokratie ist.

5. Sexuelle Okonoemie der Stadt und der Wildnis

Who killed Bambi?
Sex Pistols

Die familialen Muster, die dem pornographischen und dem Tier-
roman gleichermaBen zugrunde liegen, haben sich als mittels der
Geschlechterdifferenz installierte Produktionsverhilinisse zu erkennen gege-
ben (in »Bambi« (re)produziert sich der Vater unter Ausschluf3 der
weiblichen Gebirfihigkeit, und auch Josefine erscheint als vaterliches
Artefakt). Das eréfinet die Moglichkeit, nach der Art und der Bedeutung
der Okonomie innerhalb der beiden Texte zu fragen. Dabei ist unter
»Okonomie« weit mehr zu verstehen als der sich an Produktionsprozesse
anschlieende, auf Erwerb zielende Austausch produzierter Werte.
Gemeint ist statt dessen jene symbolische Dimension des Austauschs, die
Marcel Mauss beschrieben hat.* Drei von ihm hervorgehobene Aspekte
der Tauschakte sogenannter »primitiver« Gesellschaften sind im folgen-
den relevant: 1. verschaflt jede Gabe dem Geber — als ein quasi
lebendiger Teil von thm — Macht tiber den Empfangenden. Daraus
resultiert 2. die Verpflichtung oder die Notwendigkeit, eine Gabe zu
beantworten; der so in Gang gesetzte Austausch nimmt agonistische

# Marcel Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften. Frankfurt a. M. 1990.

»Weibsfauna« 263

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Formen an. 3. ist es dieser, die Stellung jedes einzelnen allererst
realisierende Austausch mit anderen, der gewissermalen das Soziale
begriindet. Das gilt insbesondere, insofern sich die von Mauss beschrie-
benen Tauschakte hauptsiachlich zwischen Kollektiven — Clans, Fami-
lien, Stimmen — vollziehen.

Es war Lévi-Strauss, der diesen fiir die Kollektive konstitutiven
gegenseitigen Austausch — namentlich in der Form des Frauentauschs
mit der Entstehung des Inzestverbots in Zusammenhang gebracht hat.*"
Damit kristallisierte sich eine 6konomische Struktur heraus, die auch fiir
die Psychoanalyse adaptierbar schien. So begreift Lacan das Inzestver-
bot als Chiffre eines existentiellen Mangels, der — ebenso wie der Verlust
der Mutter/Kind-Einheit und die Kastration — die Funktion des Symbo-
lischen, die Sprache, evoziert: die das Subjekt konstituierende Stellver-
tretung oder Reprisentanz eines Abwesenden durch den Signifikanten
(*Phallus¢). Indem Bedeutung gegeben wird, entsteht die Illusion einer
Ganzheit und Autonomie des Subjekts. Diese symbolische Funktion
baut aber — wie schon der von Mauss beschriebene Tausch — auf einer
agonistischen Konfrontation auf, die erkennbar wird, sobald das Symbo-
lische versagt:

[J]ede imaginire Bezichung produziert sich in eine Art Du oder Ich
zwischen dem Subjekt und dem Objekt. Das heilit — Bist Du’s, dann bin ich
nicht. Bin ich’s, dann bist Du’s der nicht ist. [...] Auf der imaginiren Ebene
stellen sich die Objekte dem Menschen immer nur in verschwindenden
Beziehungen dar. [...] Da greift die symbolische Relation ein. [...] Durch die
Benennung 146t der Mensch die Objekte in einer gewissen Konsistenz
bestehen."!

Der von Mauss beschriebene Austausch mit seinen drei Aspekten der
Reprisentanz der Gabe, des Agonistischen und der Rollektivitit oder Intersub-
jektivitat (Lacan)* 1aBt sich erstens als eine sexuelle Okonomie begrei-
fen, in der der Mann einen Phallus hat, insofern die Frau Phallus ist.

0 Claude Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen der Verwandtschalt. Frankfurt a. M.
1981.

' Jacques Lacan, Das Seminar Buch I1. Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik
der Psychoanalyse. Weinheim, Berlin *1991, 8. 2161

# Vgl ebd. (Hervorh, von uns, D.8./C.0.): »Wenn das menschliche Subjekt - was, wie dic
Genesis sagt, im irdischen Paradies geschehen ist — nicht zunichst die Hauptgattungen
benennt, wenn die Subjekte sich nicht iiber diese Evkenninis verstindigen, dann gibt es keine Welt, nicht
einmal eine perzeptive, die linger als einen Augenblick haltbar wiire.«

264  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschiager

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweitens scheint dieser Austausch — deshalb ist in dem Lacan-Zitat so
viel vom Menschen die Rede — auf der Unterscheidung zwischen dem
Humanen und dem Tierischen zu beruhen. Eine Okonomie, die — bei
allen zitierten Autoren — den Ubergang zwischen »>Naturc und »Kulture
stiften soll, erweist sich somit als doppelt voraussetzungsvoll. Sie beruht
aul Voraussetzungen, die sich bindren, selbst bereits kulturellen Kodie-
rungen verdanken.

Es wird im folgenden darum gehen, die Wirkungen (und das Zusam-
menwirken) dieser Voraussetzungen gerade anhand jener Stellen greif-
bar zu machen, an denen sie nicht linger zu gelten drohen. Das heil3t
konkret: Die kulturstifienden Tauschverhiltnisse erlauben lediglich,
einen Austausch von Frauen (Tieren) zu denken, nicht jedoch einen
Austausch mit Frauen (Tieren). Zu bestimmten Momenten mul} der
Austausch heimlich und bedingungslos unterbrochen werden, die Gabe
einseitig bleiben, soll nicht das ékonomische Prinzip insgesamt kollabie-
ren. Es wird zu zeigen sein, dafl »Josefine Mutzenbacher« und »Bambi«
auf geringfiigig unterschiedliche Weise die Zirkulation von Gaben zu
unterbrechen suchen, um sie zu erméglichen. Immer dort, wo als
Bedingung einer Gabe die Unmaoglichkeit ihrer Beantwortung gilt, wird
diese Gabe unverschens textuell produktiv: namlich nach dem Muster
einer gleichsam akkumulativen Einschreibung, die Reprisentationsver-
hiltnisse aufrichtet. Diese Reprisentationsverhiltnisse beruhen also auf
Differenzen (Mann/Frau, Mensch/Tier), die im Tausch nicht realisiert,
weil von ithm ausgeschlossen werden. In diesem 6konomischen Aus-
schluB beriihren sich erneut Pornographie und Tiergeschichte.

Im Fall der »Mutzenbacher« ist es zunichst das Geld, das — im
Zusammenhang mit Josefines Prostituierung - als Gabe symbolisch
zirkuliert. Wahrend sich aber der Warencharakter von Prostitutierten in
der Geldzahlung offenbart, wird der Warencharakter Josefines als der
Tochter verschleiert, indem das, was als Reprisentation und Vollzug
mannlichen Begehrens fungiert und was also gleichsam den sGebrauchs-
wertc der Tochter ausmacht, als ihr eigener naturhafter Trieb erscheint.
Seinen geschiftsmaligen Nutzen entdeckt die Protagonistin nicht zufal-
lig erst gegen Ende des Romans.*® Diese sich auf der kompositorischen

 »Und ich war ganz glicklich. Zwei Gulden, in zwei Minuten verdient. Und so leicht!
Was hatte ich denn fiir Mithe gehabt? Dabei war ich diesem eleganten Herrn so zugetan,

»Weibsfauna« 265

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebene des Romans abzeichnende Reihen- und Rangfolge von Lust und
Geschaft, an deren Anfang der natirliche Trieb und an deren Ende die
Bezahlung steht, wiederholt sich in der konkreten prostitutiven Einzel-
handlung: Stets erhilt Josefine erst nach dem Beischlaf Geld. Dabei steht
die dem vollzogenen Geschlechtsakt nachgeordnete Bezahlung zu ihm
in einem charakteristischen Verhiltnis: Sie ergianzt und vervollstandigt
ihn. In dem MaBe, wie im Geschlechtsakt die Vereinnahmung des
weiblichen Korpers — die »>Liquidation¢ seiner autonomen physischen
Prasenz — nicht gelingt, muf} sie, in der Nachfolge genitaler Sekretion,
mit den Mitteln monetirer Liquiditat bewerkstelligt werden. Die Bezah-
lung vergiitet zwar den Beischlaf, leistet jedoch, entgegen allem An-
schein, keine Entschadigung: Sie vollendet vielmehr die gewaltsame
Ausloschung eines autonomen weiblichen Begehrens durch Quantifizie-
rung des verbliebenen Restes individueller Beschaffenheit, durch seine
Transformation in bezifferbaren Tauschwert. Die Héhe des Geldbetra-
ges verhilt sich umgekehrt proportional zur im Geschlechtsakt verwirk-
lichten minnlichen Potenz. Deshalb zahlt der Impotente am besten.**

Dal} die Bezahlung erst im nachhinein erfolgt, leuchtet ein, solange
man sie in strenger Analogie zum Geschlechtsakt und also als dessen
Fortsetzung begreift. Aus der kalkulatorischen Perspektive einer ge-
schiftstiichtigen Prostituierten jedoch wire eine dem Geschlechtsakt
vorausgehende Zahlung folgerichtiger, weil sie Zechprellung unméglich
machte. Dementsprechend berichtet Josefine Mutzenbacher, daB ihr die
erfahrene Dirne Zenzi »Ratschlage [gab], vor allem den, [...] von den
Herren das Geld zu verlangen, bevor man sie noch zulieB«. (M 251)
Gerade in Form der tiblichen Vorauskasse schligt aber die sich im
Bargeldverkehr vollendende Phallokratie in thr Gegenteil um. Wihrend
die Nachzahlung das Ungeniigen sexueller Bemichtigung auflangt und
kompensiert, nimmt die Vorauszahlung gerade dieses Ungentigen vor-
weg: Sie ist Antizipation mannlicher Impotenz. Deshalb darf im »Mut-
zenbacher«-Roman nicht einmal die Dirne Zenzi selbst ihren eigenen,
als besonders wichtig erachteten Rat befolgen; auch sie kassiert stets

bewunderte ihn so sehr, und hatte so viel Hochachtung vor ihm, daB ich gewi3 kein Geld von
ihm verlangt hatte.« (M 253)

* Vgl. etwa den alten Mann, der aufgrund seiner Ercktionsprobleme die Rekordsumme von
zchn Gulden zahlt, (M 245-47)

266  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

Itps://dol.org/10.5771/8783068217086-237 - am 18.01.2026, 00:46:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach dem Akt. Nur um den Preis dieses eklatanten Widerspruchs kann
das pornographische Konzept aufrechterhalten werden.

Die nur scheinbar geringfiigige AuBerlichkeit des Zahltermins, die
gleichwohl den Abgrund zwischen mannlicher Omni- und Impotenz
zum Vorschein bringt, hat okonomische Bedeutung in einem sehr
weitreichenden, namlich sexuellen Sinn: An ihr hangt die Moglichkeit
und Unmoglichkeit einer »weiblichen< Entgegnung der >mannlichenc
Gabe — und damit die Virtualitit der Geschlechterdifferenz selbst.
Eigentliche Differenz, die sich 6konomisch nur als ununterbrochener
Tausch von Gabe und Gegengabe konstituieren kénnte, wird mit der
nachgetragenen Bezahlung ausgeschlossen, in der die Endlichkeit
ménnlicher Potenz, die einem weiblichen Vermégen als Anderem Platz
laBt, allenfalls in Verbindung mit ihrer sofortigen finanzstarken Uber-
windung hervortritt. Die Vorauszahlung dagegen, die alle nachfolgende
sexuelle Aktivitit unabanderlich mit dem Stigma der Impotenz versieht,
schlieB3t weibliches Vermégen nicht nur nicht aus, sondern im Gegenteil
geradezu ein: als helfende Hand der Prostituierten, von deren Gnade
allein der Kampf gegen sexuelles Versagen seine Siegeschance erhilt.

Dall Geschlechterdifferenz, wie sie sich hier zuletzt abzeichnet,
grundsatzlich aporetisch, weil mannlich perspektiviert (phallozentrisch)
erscheint, liegt daran, dal} sie sich als bestindig verdrangte im Zusam-
menhang der hier diskutierten Texte nur durch Subversion der Phallo-
kratie bemerkbar machen kann. Ihre so bedingte Gewaltsamkeit tritt am
deutlichsten in einer innerhalb des »Mutzenbacher«-Romans nur miih-
sam verschwiegenen Gefahr zutage: der Syphilis. Die Syphilis ist die
extreme Gestalt, die die »weibliche Gabe« unter den Bedingungen ihrer
permanenten Verdringung annehmen muB. Sie wird im Roman minde-
stens zweimal — in aller damit verbundenen Zweideutigkeit — explizit
ausgeschlossen. So heilit es dort einmal:

Auch vor der Franzosenkrankheit war ich gewarnt und véllig dariiber
aufgeklart, wie man sie erkenne. [...] [W]enn ich auch manche Erkrankung
nicht ganz vermeiden konnte, so bin ich doch davor bewahrt geblieben, die
Syphilis zu erleiden. Eigentlich wie durch ein Wunder bewahrt geblieben,
wenn ich’s recht bedenke, denn ich kam schlieBlich in Situationen, [...] in
denen ich hundertfach angesteckt hiitte werden konnen.« (M 305)

Die Angst vor Syphilis wird hier insbesondere mit Hilfe der Rede von
shundertfacher Ansteckunge geschickt in die listerne Vorstellung multi-

»Weibsfauna« 267

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pler Orgasmen umgebogen. Eine zweite Stelle des Romans thematisiert
die Syphilis sehr viel weniger deutlich, verfihrt dafiir in ihrer Abwehr
aber um so direkter: In der zum Text gehérigen »Vorbemerkung« des
»Herausgebers« ist die Rede von einer »Krankheit, einem Frauenleiden,
dem Josefine spiter [...] erlag« (M 38) — unméglich (zumal um 1900),
hier, also im Zusammenhang der Lebensgeschichte einer Prostituierten,
nicht sofort an Syphilis zu denken. Aber indem sie zum >Frauenleidenc
wird, erscheint die Krankheit nicht nur als ein méglicher >weiblicher
Ort¢, sondern bleibt auch, vor allem, in ihren zerstérerischen Effekten
ausdricklich auf das weibliche Geschlecht begrenzt. Dennoch hat, trotz
aller Verdrangungsstrategien, der gewaltsame Impetus der wiederkeh-
renden, heimsuchenden, heimzahlenden Geschlechterdifferenz in den zen-
tralen Text des Romans Eingang gefunden: Mittels einer klanglichen
Anspielung ist die swienerische Dirnec im Titel zugleich venerische (ge-
schlechtskranke) Prostituierte.*” Im Titel durchdringen sich Stadt und
Wildnis: Denn die Syphilis lost einen Zerfallsprozel aus, der das
kultivierte stadtische Dasein an den erbarmungslosen Kreislauf der
Natur zuriickgibt.*®

Seit es ihn gibt, gehért der Zuhalter zum Personal stadtischer Wildnis.
Sofern er vom Geld der Prostituierten lebt, scheint er die Instanz zu sein,
die die Méglichkeit der »weiblichen Gabe« restituiert. Doch das Gegen-

* Im Grunde meint der Titel des Buches wahrscheinlich keine wienerische, sondern cine
Wiener Dirne. Nur letztere stammt aus und lebt in Wien, erstere nicht unbedingt; sie hat
lediglich etwas fiir Wien Typisches an sich. Die Ungenauigkeit dieser Formulierung liBt auf
emne Fehlleistung, vielleicht sogar eine beabsichtigte Assoziation schlieBen (swienerische/
svenerischq. Immerhin ist gerade die venerische Dirne typisch fiir das Wien um 1900.

¥ Es war Iwan Bloch, der um 1900 mit Nachdruck die These vertrat, daB} die Syphilis aus
der Wildnis stamme: Seiner Ansicht nach zog sich die Mannschalt des Christoph Columbus -
bei Gelegeriheit der Entdeckung Amerikas als dem Grindungsakt der Neuzeit - diese
Krankheit von den Indianerinnen Haitis zu. Die Herkunft der Syphilis aus der Wildnis ist fur
Bloch aber nicht nur von historischer, sondern auch von eminent gegenwiirtiger Bedeutung:
»Da wir neuerdings auch in die Kolonialpolitik eingetreten sind, so mag bemerkt werden, daB3
diese in betrefl der Syphilis wenigstens die groBle Gefahr einer neuerlichen Verstirkung des
syphilitischen Virus mit sich bringt. Es ist erwiesen, daB3 die syphilitische Ansteckung, die ein
Weifler sich bei Negern oder Mongolen zuzicht, eine viel intensivere Erkrankung zur Folge hat
und einen maligneren Verlauf der Syphilis, als wenn er in bezug auf den Geschlechtsverkehr
innerhalb der eigenen Rasse bleibt.« Iwan Bloch, Das erste Auftreten der Syphilis (Lustseuche)
in der curopiischen Kulturwelt. Gewiirdigt in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung, darge-
stellt nach Anfang, Verlauf und voraussichtlichem Ende. Jena 1904, S, 34. - Vgl. auch ders.,
Der Ursprung der Syphilis. Eine medizinische und kulturgeschichtliche Untersuchung. Jena
1901.

268  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teil ist der Fall. Denn der Zuhilter stellt gerade jenes Mannsbild dar, das
in der Lage ist, tiber die kalkulatorisch versierte — sprich: vorauskassie-
rende — Prostituierte, der ganze Heerscharen von Miannern unterlagen,
schlieBlich doch zu triumphieren. Denn nicht nur kassiert sie in seinem
Auftrag und tbereignet damit ihm die dem Kunden entfremdete
akkumulative Investition, sondern die Prostituierte ist auch — vor allem
und in erster Linie — semme Gabe; nicht zufillig ist Josefines Zuhilter
zugleich ihr Vater. Bekanntlich geht allem Beischlal’ mit Kunden, die
deshalb immer Betrogene bleiben, ein erster Beischlal mit dem Zuhilter
voraus. Sein Vermégen, die Hure auf den Strich zu schicken, beruht
allein auf diesem einmaligen Akt, dieser urspriinglichen Sekretion. Sie
zahlt sich fiir den Zuhélter endlos aus, indem sie zu thm zuriickkehrt,
ohne zuriickgegeben werden zu kénnen. Aufgrund einer einmaligen Ein-
schreibung sichert er sich einen Besitztitel, der geradezu feudalen
Charakter hat. Der Zuhilter ist der miifliggangerische GroBgrundbesit-
zer moderner Sexualitit. Er, der das unaufhaltsam strémende Geld in
Kleidung, modische Accessoires und GenuBmittel umsetzt, zeigt die
femininen Zige des Aristokraten mit antibourgeoisem Selbstverstiand-
nis. Das ist der Grund, warum seine Gestalt auf die Boheme der
Jahrhundertwende eine solche Faszinationskraft ausiibte.” (Die eher
schiabige Gestalt des Mutzenbacherschen Zuhilters steht dazu nur
scheinbar im Widerspruch; vielmehr markiert diese Schibigkeit blof3
besonders deutlich seine Distanz zum Establishment.) Seine androgyne
Physiognomie beruht auf mehr als einer bloBen Verdringung weibli-
chen Vermogens — sie zeigt dessen Vereinnahmung an.

Nimmt man die funktionale Analogie von Geld- und Samenfluf} ernst,
dann lebt der Zuhalter, dem Bares nur so stromt, im ewigen Orgasmus;
dann ist er dem pornographischen Roman erst recht unverzichtbar, Im
ewigen Orgasmus leben heiflt, ein Leben ohne Arbeit zu fithren: »[ D]as
Geld, das ich verdiente, lieferte ich prompt meinem Vater ab, der jetzt

¥ Das hat Nike Wagner exemplarisch fiir Karl Kraus gezeigt. Vgl. dies., Geist und
Geschlecht. Karl Kraus und die Erotik der Wiener Moderne. Frankfurt a. M. 1987. - Als ein
Moment kulturgeschichtlicher Traditionsbildung kann in diesem Zusammenhang gelten, dal3
gegenwirtig die US-amerikanische HipHop-Bewegung den physiognomischen Typus des
Zuhilters — d. h. seine Kleidung, seine Kérpersprache, scinen Lebensstil — zum positiven
Leitbild erhebt. Vgl. dazu Thomas GroB, Explicit Lyrics. In: taz vom 1.8.92; ferner David
Dufresne: Yo! Rap Revolution. Geschichte, Gruppen, Bewegung. Mit einem Up Date von
Ginther Jacob. Neustadt 1992,

»Weibsfauna« 269

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gar nicht mehr daran dachte, sich eine Arbeit zu suchen, sondern es
vorzog, auf meine Kosten zu leben und meinen Verdienst zu vertrin-
ken.« (M 304) Ein Leben im Rausch, ohne Arbeit — im »Mutzenba-
cher«-Roman ist nicht abschbar, daf3 ein Zuhilter in die Lage kommen
konnte, entweder bezahlt zu werden oder, als Kompensation sexuellen
Unvermogens, selber bezahlen zu miissen. Am Umgang zweier Zuhilter
miteinander veranschaulicht der Roman vielmehr, daB3 Zuhilterei den
innersten Bezirk der Macht konstituiert, ein Vakuum der Macht zu-
gleich, in dem sie in der Schwebe bleibt. Das wird angezeigt im
archaischen Moment des Irauentauschs, den Rudolf, Zuhilter der
Zenzi, und Josefines Vater praktizieren: »Passen 8’ aul, Herr Nachbare,
wiederholte Rudolf. »>Ich lass’ Ihnen die Zenzi da, und Sie vogeln die
Zenzi, und ich nehm’ mir die Peperl mit und vogel die Peperl.«« (M 235)
Die hier auch grammatisch gezogene Konsequenz absoluter Symmetrie
und Aquivalenz der Gaben transformiert endgiiltig Frauenleiber in
skonomische Quantitaten ohne geringsten Eigenwert und verhindert
zugleich jegliches Machtgefille von Mann zu Mann. Im archaischen
Frauentausch* griinden die Zuhilter einen Ménnerbund, der als das
pornographische Arkadien ménnlicher Sexualitit zu gelten hat. Der
Frauentausch bietet das pornographische Zerrbild einer verlorenen
Solidargemeinschaft, in der das Subjekt aufgeht, ohne noch gefihrdet zu
sein.

Und dennoch perpetuiert die im Frauentausch so vollendete Verdrin-
gung des Weiblichen die Méglichkeit von dessen Wiederkehr. Zwar
kann sie nicht den Zuhilter als solchen ereilen; doch da sich Zuhilterei
auf den Betrug des Kunden stiitzt, nihrt diese stets die Angst des
Subjekts davor, gerade den traumhaften und eben deshalb trigerischen
Status des Zuhalters zu verlieren und selbst zum blofien Kunden
abzusteigen. Eine Solidaritat zwischen Zuhaltern und Kundschaft kann
es nicht geben. Zwischen beiden herrscht vielmehr die Todfeindschalt
der Wildnis. Hat in ihr der sich als immer schon betrogen erkennende

# yFrauentausche war eine in der Wiener Literatenszene um 1900 reale, durchaus gingige
Praxis. So siibernimmte Felix Salten von Arthur Schnitzler ein »Midel namens Fifi« (vgl.
Renate Wagner, Arthur Schnitzler. Eine Biographie. Frankfurt a. M. 1984, S. 69) und spater
auch die bekannte Schauspielerin Adele Sandrock (vgl. Renate Wagner [Hg.|, Dilly. Adele
Sandrock und Arthur Schnitzler. Geschichte einer Liebe in Briefen, Bildern und Dokumenten.
Wien 1975).

270 Dietmar Schmidt,/ Claudia Ohlschlager

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunde keine Chance, so mul} seine bevorzugte Strategie in einem
kulturellen Akt bestehen, der die Prostituierte den Fangen des Zuhalters
zu entreiflen, sie selbst der Zivilisation zurtickzugeben sucht. Als Alter-
native zum unzulinglichen Geschlechtsakt bietet sich dem Kunden die
keusche Geste, fiirs bloBe Reden mit der Hure einen Héchstbetrag zu
zahlen. Der dadurch erweckte Anschein ihrer Rehabilitierung als Ge-
spriichspartnerin und damit als Subjekt @ndert zwar am Status der Hure
nichts, denn er wird nach wie vor mit Geld gewogen. Die Keuschheit,
die zum freien Willensakt verklirte Impotenz ist und sich als solche der
Pornographie verweigert, weist aber einen Weg, die Prostituierte dem
Machtbereich des Zuhilters zu entziehen: Das ist die Transsubstantia-
tion des Hurenleibes in ein kulturelles Zeichen, die den Hurenkunden in
einem strikt 6konomischen Sinn zu ihrem Herausgeber werden lafBt.
Das fiktive Editorial der »Mutzenbacher« ist fiir diesen Vorgang exem-
plarisch. Dort heifit es:

Das Manuskript iibergab sie, etliche Wochen vor der schweren Operation,
an deren Folgen sie starb, ihrem Arzt. Es erscheint hier als ein seltenes
Dokument seelischer Aufrichtigkeit, als ein wertvolles und sonderbares
Bekenntnis, das auch kulturgeschichtlich fiir das Licbesleben der Gegenwart
Interesse verdient. (M 38)

Der seltsame Umstand, dall ein Mediziner der erste ist, der das in
Schriftzeichen verewigte Leben der Prostituierten in Hianden hilt, mul3
zum einen als verborgener Hinweis auf den Wahrheitsanspruch der
Sexualwissenschaft und deren grundlegende Beziehung zur Pornogra-
phie gelesen werden. Zum anderen zeichnet sich darin die Bedingung
und zugleich letzte Konsequenz der Verschriftlichung ab: Das ist der
Tod der Prostituierten durch Zerstiickelung. Josefine iiberlalt ihre
Biographie einem Arzt und stirbt dann unter dem Messer eines Chirur-
gen. Womaglich ist derselbe Mediziner zugleich Mutzenbachers Morder
und der Herausgeber ihrer Lebensgeschichte. Mit anderen Worten: Der
kulturelle Akt, der die Wildnis der Zuhilterei endgiiltig vernichtet, wird
hier in der Gestalt eines Jack the Ripper personifiziert. Dieser Akt
begegnet nicht zuletzt auch aller Gefahrlichkeit der Prostituierten selbst,
wie sie am radikalsten in der Syphilis erscheint. Bei niherem Hinsehen
zeigt sich nimlich, daB} Josefine nicht emnen, sondern, in klimaktischer
Abfolge, gleich drei Tode stirbt. So heifit es zunichst, daf} sie einer

»Weibsfauna« 271

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Krankheit, einem Frauenleiden [...] erlag«. (Wir haben darin eine
geschlechtsspezifisch verharmloste Syphilis gesehen.) Dann ist die Rede
von »der schweren Operation, an deren Folgen sie starb«. Aus einem
durch Krankheit verursachten Tod, einem Tod der Wildnis gewisserma-
Ben, wird ein durch Menschenhand vollzogenes, >kultiviertesc Sterben.
Und schlieBlich heiBt es lapidar: »Sie starb den 17. Dezember 1904 in
einem Sanatorium.« (M 38) Den Abschlufl und Héhepunkt des Todes-
reigens bildet also die Vorstellung eines »gemiitlichen, fast normalen
und deshalb endlich auch datierbaren Sterbens im Bett, an einem Ort
der Heilung.*

Wir haben eine sexuelle Okonomie der Stadt von einer der Wildnis
unterschieden. Wihrend erstere im vereinseitigten Tausch — in der
unbeantwortbaren Gabe des Kunden oder Zuhilters etwa — stabile
Machtverhiltnisse zu begriinden sucht, zeigt sich der Einbruch der
zweiten an der unwigbaren Reversibilitit aller Tausch- und damit
Machtverhiltnisse. Die Lektiire von »Bambi« macht deutlich, warum
die Rede von der >Wildnis< mehr als eine blof3 beliebige Metaphorisie-
rung bedeutet. Denn im »Bambi« geht es sehr konkret um den Einbruch
der Wildnis in eine gleichsam zivilisierte Natur. Dabei verhandelt die
Tiergeschichte die in der »Mutzenbacher« unmittelbar sexuelle Okono-
mie als eine Okonomie der sinnlichen Wahrnehmung. Welche zentrale
Bedeutung dem Blick innerhalb dieser Okonomie zukommt, wird gleich
mit dem ersten Satz des Textes entschieden: Bambi »kam mitten im
Dickicht zur Welt, in einer jener kleinen, verborgenen Stuben des
Waldes, die scheinbar nach allen Seiten offenstehen, die aber doch von
allen Seiten umschirmt sind«. (B 9) Mit diesen Worten wird nichts
geringeres als eine exakte Definition der Bedingungen gegeben, die das
Dickicht des Waldes zur stidtischen, heimischen »Stube«, zum Geburts-
ort machen. Dieser Ort ist optisch semipermeabel, er setzt verschiede-
nen Blickrichtungen unterschiedlichen Widerstand entgegen: Fiir den
Blick von innen nach auflen steht er »nach allen Seiten offen; fiir den
Blick jedoch, der von auBen nach innen dringen will, ist er »von allen

* Die Abfolge Krankheit — Operation — Sanatorium scheint gut zu einer durch Erkrankung des
Unterleibs notwendig gewordenen Totaloperation zu passen. Eine solche Lesart ist natarlich
moglich; wihrend sie zum einen gleichfalls den Verlust weiblicher Fruchtbarkeit - der
sweiblichen Gabe« - anzeigt, vereindeutigt und verschleiert sie jedoch andererscits die
Verschiedenheit der drei Todesarten.

272  Dietmar Schmidt / Claudia Ohlschléger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seiten umschirmt«. Uberall dort ist der Wald »gute Stubes, wo er seinen
Bewohnern solche uneinsehbaren Aussichtspunkte bieten kann. Dort
antizipiert er gute Aussichten auch fiir den, der jetzt noch »blod vor sich
hinblickt« (ebd.).

Sehen, ohne gesehen zu werden: Diese eindeutige Wahrnehmungs-
konstellation, die der Wald ermdglicht, ist unvereinbar mit jenem
Moment der Unentschiedenheit, in dem Blicke getauscht werden. Was
geschieht in einem solchen Moment? Wihrend der eigene Blick als
symbolische Gabe das Subjekt konstituiert, indem das Gesehene ihn
reprisentiert, ist der erwidernde, zuriickgegebene Blick immer auf etwas
gerichtet, das vom Subjekt selbst nicht gesehen werden kann; er erinnert
deshalb an den Mangel und die Kastration des Subjekts.?

Eine solche Okonomie der reversiblen Blickrichtungen auszuschlie-
Ben, muB vor allem heillen, Situationen zu vermeiden, in denen man
selbst gesehen wird, ohne sehen zu koénnen. So kehrt sich der Wald
gegen einen, wird zur gefihrlichen Wildnis, sobald er fiir die eigene
Sichtbarkeit blind macht. Jeder, den auf diese Weise urplotzlich Wildnis
umfingt, wird ohne sein Wissen zum Gejagten. Dal} der solchermafien
ahnungslos Gejagte nicht linger zur kulturellen Ordnung gehért, indi-
ziert der Verlust seiner Sprachkompetenz, die diese Zugehorigkeit
bezeugte. Der »Prinz« etwa, ein heranwachsender Rehbock, der von
den menschlichen Hischern erschossen wird, hat die warnenden Stim-
men von Mitbewohnern des Waldes — der Krihen, des Eichhérnchens,
des Hihers, der Elster — nicht beachtet oder verstanden:

»Mich hat er auch nicht gehort,« zackerte die Elster. »Zehnmal hab’ ich
gerufen. Gerade wollte ich ganz nah zu thm hinfliegen, denn ich dachte mir,
wenn er mich bis jetzt nicht hort, so flieg ich auf den Haselstrauch, vor dem
er steht. Dort muB er mich héren. Aber in diesem Augenblick ist es
geschehen.« (B 87)

Noch die Zeit der Katastrophe bestimmt sich hier nach dem Maf des
Blicks — als Augenblick. Praziser kénnen die Bedingungen kaum gefal3t
werden, unter denen die kulturelle Ordnung, die Okonomie des Sub-
jekts sich in chaotische Wildnis verwandelt: Der Schul, der trifft, ist der
nicht gesehene, auf das Subjekt gerichtete Blick. Entsprechend setzt die

" Vgl. Jacques Lacan, Vom Blick als Objekt klein a. In: Ders., Das Seminar. Buch XI1. Die
vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Weinheim *1987, S, 7341

»Weibsfauna« 273

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elster, die Alarm schlagen will, alles daran, sich Gehér zu verschaffen,
indem sie ins Blickfeld des Prinzen fliegt, nimlich nicht etwa an sein
Ohr, sondern »auf den Haselstrauch, der vor ihm steht«. Der Hasel-
strauch, der hier die Position des schlechthin Uniibersehbaren erhilt,
darf verallgemeinert werden: Generell ist das Sichtbare Vegetation; und
generell ist Vegetation sichtbar. Die Tiergeschichte macht sich diesen
Umstand zunutze. Sie zeigt nicht nur einen Wald, der von allen wilden,
gefahrlichen Tieren bereinigt wurde®, sondern, mehr noch, einen Wald,
in dem alle Tiere ein pflanzenartiges Dasein fithren, insofern sie dem
menschlichen Blick beliebig verfiigbar sind. Die Tiergeschichte zeigt, im
strengsten Sinne des Wortes, einen Tiergarten.

Eigentlich ist der Wald der Tiergeschichte deshalb immer schon eine
von Menschen verursachte Wildnis, der die Tiere nicht entkommen
konnen. Aber die Tiergeschichte kann es sich leisten, das zu konzedie-
ren; mehr noch: sie lebt davon. Hat der ungesehene menschliche Blick
im Visier des Jagdgewehrs sein Medium?®, so sind dessen Opfer doch
immer schon des Mitleids sicher. Das Mitleid ist die zynische Gestalt, in
der der siegreiche Blick sein Opfer iiberlebt — ein Uberleben, das
Unsterblichkeit sichert. Wird im tédlichen Schufl der Einbruch der
Wildnis, der im Grunde immer schon stattgefunden hat, endlich Ereig-
nis, so nimmt die eindeutig menschliche Urheberschaft tendenziell
gerade den Menschen von der Katastrophe der Wildnis aus.

Der Wald bietet einerseits aussichtsreiche Platze der Geborgenheit;
andererseits bestimmt seine Ausdehnung das Terrain der Wildnis. Was
sich mit dieser Formel in seiner ganzen Widerspriichlichkeit fassen laft,
hangt mit der doppelten Version akkumulativer Okonomie zusammen,
wie sie schon das Personal des »Mutzenbacher«-Romans in den Gestal-
ten des Kunden und des Zuhilters erkennen lief3. Beide, Kunde und
Zuhalter, agieren nach demselben ékonomischen Schema der unbeant-
wortbaren Gabe; und wo der erste versagt, setzt das Vermogen des
zweiten ein. In exakter Entsprechung dazu iiberlebt der Blick des

1 Bekanntlich ist das der historische Standard, den der europiische Wald im wesentlichen
seit dem 16. Jahrhundert erreicht hat. Vgl. Richard Pogue Harrison, Walder. Ursprung und
Spiegel der Kultur. Miinchen 1992, 5. 116.

 Sollte biographischer Klatsch irgendeinen Stellenwert haben, dann wohl hier: Felix
Salten war cin leidenschaftlicher Jager. Vgl. Dietmar Gricser, Ausgebootet. Felix Salten:
Bambi. In: Ders., Im Tiergarten der Welditeratur. Auf den Spuren von Kater Murr, Biene
Maja, Bambi, Méwe Jonathan und anderen. Miinchen 1991, 5. 16-32.

274  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forstherrn den gebrochenen Blick des einst im Wald beheimateten
Tiers. Dennoch ist auf diese Weise nicht aller Antagonismus beseitigt.
Antagonistisch ist etwa die seltsam exzentrische Position, die der Wald
im »Bambi« einnimmt. Denn unverkennbar bildet nicht der Wald,
sondern die Wiese, die Lichtung das topographische Zentrum des
Buches. Sie ist das Paradies des Blicks und als solches nicht nur der
bevorzugte Schauplatz ersichtlich sexualisierter Landschaft®, in der
zudem am offensichtlichsten die Fauna vegetarisch wird™, sondern auch
der Ort, an dem sich verwandtschaftliche Beziehungen iiberhaupt erst
schen und realisieren lassen.® Wihrend im Wald der Nachwuchs sich
verirren oder die Mutter im Dickicht verlieren kann, schlielt die Wiese,
sofern sie steten Blickkontakt erméglicht, solche wilde Zerstreuung
verwandtschafilichen Zusammenhangs aus. Das gilt in einem sehr
weitgehenden Sinn: Wenn sich im Wald der wenigstens zeitweilige
Verlust der Mutter durch ihre Zusammenkunft mit dem abwesenden
Vater erkliart, so muB auf der Wiese, die diesen Verlust ausschlieBt, auch
der Vater anwesend sein. Aber in welcher Weise? Sicher nicht in persona;
vielmehr so, dal} bei aller Prasenz eine Art majestitischer Ferne gewahrt
bleibt:

Bambi sprang hinaus [auf die Wiese|. Eine ungeheure Freude ergriff ihn so
zauberhalft stark, daB er sein Bangen im Nu vergal3. Er hatte im Dickicht nur
die griinen Baumwipfel tiber sich gesehen, und dariiber nur manchmal, nur
in kleinen Durchblicken, verstreute blaue Sprenkel. Jetzt sah er das ganze
Himmelsblau hoch und weit und das begliickte ihn, ohne daB8 er wullte,
weshalb. Von der Sonne hatte er im Walde nur einzelne, breite Strahlen
gekannt oder das zarte Gerinnsel von Licht, das golden durch die Zweige
spielte. Jetzt stand er plotzlich in der heilen blendenden Macht, deren

* Vgl. B 27: »Da dringte sich Halm bei Halm um jedes Piinkichen Platz, schmiegte sich
und schwoll in ippiger Pracht [...]. Der weite grine Plan war besternt mit weien
Margueriten; mit den violetten und rot angelaufenen dicken Kopfen des blithenden Klees
[

* Vegetarisch in zweifacher Hinsicht: Einerseits ernihren sich die Tiere auf der Wiese
pflanzlich; andererseits erscheinen sie selber als Pllanzen: mSieh nur, Mutter,« rief Bambi, »da
fliegt eine Blume davon.« [...] Bambi sah entziickt dem Falter nach, der sich unendlich zart
von einem Halm gelost hatte [...]. Es sah wirklich aus, als ob es wandernde Blumen waren,
lustige Blumen, die aulihrem Stengel nicht stillhalten wollten und sich aufgemacht hatten, um
ein wenig zu tanzen.« (B 28)

* Auf der Wiese triflt Bambi zum ersten Mal seine Tante Ena und ihre zwei Kinder (vgl.
B 43MT).

»Weibsfauna« 275

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unbedingtes Herrschen auf ihn eindrang, stand mitten in dem Glutsegen,
der ihm die Augen schloB und das Herz offnete. (B 24)

Die »Verstreuungs der Familienbande im Wald betrifft auch den Him-
mel; die Abwesenheit des Vaters ist, andersherum gesagt, eine Abwesen-
heit des Himmels. Lukacs’ berithmtes Wort von der »transzendentalen
Obdachlosigkeit« zeigt sich in Bambis Wald in pragnantester Weise
verbildlicht. Die Wiese hingegen bietet ein Obdach, an dessen Tran-
szendenz kein Zweifel bestehen kann; insofern ist sie eine universalisierte
Stube, die Gott der Vater gewihrt. Deshalb ist es nur konsequent, wenn
hier das Tier, gliicklich aufgehoben im Blickfeld des Vaters, erncut die
Augen schlieBt und also Pflanze wird. Waldemar Bonsels, Zeitgenosse
Saltens und Verfasser der bekannten »Biene Maja«, hat diese Konse-
quenz bereits im Titel eines weniger bekannten Tierromans, der zuerst
1915 erschien, in aller Deutlichkeit gezogen: »Himmelsvolk. Ein Buch
von Blumen, Tieren und Gott«.’® Dal3 der Untertitel eines Tierbuchs an
erster Stelle Pflanzen — Wiesenpflanzen — nennt, bezeichnet eine wich-
tige Essenz aller Tiergeschichten.

Doch diese wahrhaft familidre, namlich religiose, weil den Gottvater
einschlieBende Dimension der Wiese oder Lichtung ist nur ihre eine, sic
freilich vom Wald radikal unterscheidende Seite.”” Denn am Rande der
Lichtung lauern die menschlichen Jager, die an ihrer Ubersichtlichkeit
zu partizipieren drohen. Unversehens verwandelt sich die Lichtung in
eine gefahrlichere Wildnis, als der Wald sie je zu bedeuten vermag. So
bleibt als Refugium doch wieder nur das Dickicht. Das macht die
wesentliche Aporie der Tiergeschichte aus: Sie dringt den Wald als
Wildnis an die Peripherie der Lichtung ab, doch zugleich kehrt sie in ihn
zuriick, um ihm jene paradiesische Dimension aufzubiirden, die eigent-
lich der Lichtung eignet, dort aber scheitert. Dieser Widerspruch
gestaltet sich im »Bambi« als aporetische Okonomie des irreversiblen
Blicks. Leitet sich Bambis erste, ihn blendende Erfahrung der Wiesen-

% Waldemar Bonsels, Himmelsvolk. Ein Buch von Blumen, Tieren und Gott. Berlin und
Leipzig 7°1918.

* Harrison hat gezeigt, dall in der curopéischen Tradition die Lichtung in direkter
Opposition zum Wald drei wesentliche Konstituentien des kreatiirlichen Ubergangs zur
Kultur - oder auch: der Stadigriindung — erméglicht: nimlich neben der Religion und der
Familie auch die Bestatiung, die genealogische Kontinuitat symbolisch garantiert. Wir werden
aul diesen letzten Punkt weiter unten zu sprechen kommen. - Vgl. Harrison, Wilder
(vgl. Anm. 51), 8. 20F.

276  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

idylle von der Helligkeit der Sonne und des blauen Himmels her, so
lehnt seine Mutter bereits wenige Seiten spéter den Vorschlag, bei Tag
auf die Lichtung zu gehen, angesichts der dort lauernden Gefahr
erschrocken und kategorisch ab: »Nein, das ist jetzt nicht moglich. [...]
Jetzt... auf die Wiese... ich mag nicht einmal daran denken. Am
hellichten Tag...l« (B 35) So wird das Wiesengliick, kaum dal es
beschrieben wurde, vom Text selbst in aller Deutlichkeit widerrufen.
Diese Bewegung wiederholt sich bestandig im Verlauf des Textes; sie halt
ihn in Gang. Bestindig tauschen Wald und Lichtung stidtisches und
wildes Terrain untereinander aus.

Doch weil der Text an der Méglichkeit der irreversiblen Gabe
festhalten will, sucht er diesen permanenten Austausch zu verbergen.
Das geschieht, indem der himmlische Vater der Wiese seinen bedrohten
Angehorigen in den Wald folgt oder vorausgeht — als Rehfiirst. Tatsach-
lich verhilt sich der greise Kénig der Rehe gerade so, wie Sonne und
Himmel unter den Bedingungen des Waldes in Erscheinung treten:
Bekanntlich sind »im Dickicht nur die grilnen Baumwipfel« zu sehen,
»und dariiber nur manchmal, nur in kleinen Durchblicken, verstreute
blaue Sprenkel« (B 24). Diese augenblickliche Erscheinungsweise des
stranszendentalen Obdachs< ist auch die des »fiirstlichen< Rehbocks.
Immer taucht er unvermittelt auf, fast wie ein Geist, zumindest aber wie
ein blendendes Lichtphianomen:

Plotzlich stand einer von den Vitern vor thm und sah ihn streng an. Bambi
hatte ihn nicht kommen héren, und er erschrak. Der Alte war gewaltiger
anzuschauen als die anderen, hoher und stolzer. Sein Rock flammte in tiefer,
dunkler Réte, aber sein Gesicht schimmerte schon silbergrau. (B 71)

Ebenso unvermittelt verschwindet er wieder: »Der Alte kehrte sich ab
und war fort. Bambi wubBte nicht, wieso, noch wohin, wulite nicht, ob
der Alte schnell oder langsam gegangen sei. Er war eben fort, so
plotzlich, wie er gekommen war.« (B 38) Dieser Rehbock sieht alles, wird
aber selbst nur gesehen, wenn er es will. Immer ist er helfend zur Stelle,
wenn Artgenossen bedroht sind; er selbst aber gerit nie in Gefahr. Sein
Wissen gibt er allenfalls in geheimnisvollen Orakeln preis. Niemandem
schuldet er Dank; immer ist er derjenige, der gibt und gewahrt. Er ist der
Gebieter des Waldes, Herrscher von Gottes Gnaden.

»Weibsfauna« 277

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der >Rehfiirstc Immer wieder begegnet in der Lektiire von Tierge-
schichten, aber auch von Pornographie, eine solche feudale Instanz. Wie
die ersten Betrachter und Betreiber von zoologischen Girten Feudalher-
ren waren, so ist auch die Jagd, die in »Bambi« eine so beherrschende
Rolle spielt, traditionell ein fiirstliches Recht und Vergniigen; und im
pornographischen Roman erscheint der Zuhilter als Reprasentant des
Feudalismus.®® Worum es dabei stets geht, ist eine bestimmte Form der
Okonomie, fiir die »Feudalismus< zwar nicht als konkret historische
Gesellschafisform, aber doch als Metapher einstehen kann: eine Okono-
mie, die die Macht und vor allem das Monopol der Gabe garantiert.
Damit aber erweist sich »Feudalismus« als Phantasma einer ganz und gar
entgegengesetzten Okonomie — der kapitalistischen, die bekanntlich fir
nichts garantiert als eine galoppierende Entwertung aller Gaben oder
Wihrungen: ndmlich im Fetischcharakter der Ware, der bestandig zu
Ausgaben animiert, der aber die Ware schon im Moment ihres Erwerbs
als wertlos erscheinen laf3t, ganz so, als wiire nichts gegeben worden. Die
Struktur dieser Okonomie heift Inflation.

Ins Pornographische iibersetzt, bedeutet »Inflation< etwa, dafl die
Geldsumme, die als Fortsetzung oder Ersatz stockender oder ausbleiben-
der Ejakulation aufgewandt werden muB, ins tendenziell UnermeBliche
steigt. Und in der Tiergeschichte? Es ist nicht nétig, darauf hinzuweisen,
dall »Bambi« Anfang der zwanziger Jahre, zu einer Zeit krassester
realhistorischer Inflation geschrieben worden ist. Denn die Schilderun-
gen von Hunger und Mord, der Schrecken eines im Wald erlebten
Winters, die der Text bietet, geben cinen genauen Begrifl dessen, was in
dieser Tiergeschichte »Inflation< bedeutet. So heil3t es dort zusammen-
fassend: »Niemand fiihlte sich mehr sicher, denn dies alles geschah am
hellen Tage.« (B 114) >Inflation< meint hier die vollige Entwertung des
Blicks.

% Nicht nur dort: In einer seiner Kriminalgeschichten aus der grofistadtischen Halbwelt
der zwanziger Jahren liBt Walter Serner den Zuhalter mit einem »Reichsgrafen« vergleichen,
Walter Serner, Ein bedeutender Schlepper. In: ders., Zum blauen Affen. DreiunddreiBig
Kriminalgeschichten. Miinchen 1989, S. 12. - Vgl. dazu Forels Versuch, das feudale Element
der Prostitution zu denunzieren: »Die gewinnsiichtige Ausbeutung des Geschlechtstriebes ist
[...] ein Hauptfeld des sozialen Raubritterwesens.« Forel, Die sexuelle Frage (vgl. Anm. 10),
S. 93. - Fur den Bereich der Pornographie selbst spielt die Gestalt des gattlichen Marquis de Sade
cin wesentliche Rolle.

278  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschlager

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem stellt sich im Text eine sinnliche Okonomie entgegen, die
bedingungslos dem Schema des Voyeurismus gehorcht. Der Voyeur
sicht, ohne gesehen zu werden. Mit seiner eigenen Aktivitat, sofern es
dazu kommt, bleibt er allein, ungesehen wie der Lrzihler des »Bambie.
(Wo ist dieser Erzihler? Niemand weil3 es. Er steht hinter jedem Baum,
hinter jeder Blume, steckt in jedem Gebiisch und hinter jedem Farn.)
Das schlieBt nicht aus — im Gegentell -, daBl der Voyeur an dem
Gesehenen teilhaben laBt, dariiber Bericht erstattet, es erziihlt oder
gesteht. Das tut auch der Erzahler des »Bambi«; er ladt dazu ein, ihm
iiber die Schulter zu schen. Doch reproduziert er auf diese Weise
lediglich seinen Blick, 146t thn von Dritten beglaubigen, ohne seine
Entgegnung zuzulassen. Mit anderen Worten: Er zelebriert verschwen-
derisch die Majestit seines Selbst, indem er lesen l4Bt, was sein Blick
eingeschrieben hat. Das ist zugleich die gréBte Sorge des Voyeurs: sich
bloB3 in den schriftlichen Repetitorien anderer, fritherer Voyeure zu
verlieren. So lautet das Problem der Schriftlichkeit, die das wechselsei-
tige Verhiltnis von Prostitution und Pornographie pragt (s. o. Anm. 22),
aus der Sicht des Voyeurs. Deshalb gleicht er dem Touristen, der standig
aul die Suche nach unberithrter Natur geht, die zu finden bekanntlich
schwerfallt.”” Und deshalb spielen Tiere fiir den Voyeur eine so bedeu-
tende Rolle: Wihrend Menschen seinen Blick in ithrem Nacken wissen
und sich ihm durch selbst schon voyeuristische Inszenierungen zu
entziechen drohen, scheinen Tiere ahnungslos. Das ist heute, im Zeitalter
des Fernsehens, die grofie Chance des Tierfilms, der vermutlich Iangst
die bessere Pornographie, die letzte Bastion eines heroischen Voyeuris-
mus geworden ist:

»Tiere vor der Kamera¢, sWunder der Erdes, »Die Supersinne der Tieree,

»Zeit fir Tiere« heillen die Herzensbrecher im éffentlich-rechtlichen Fernse-

hen. [...] [D]as ist die nackte Wirklichkeit. [...] Neben dem Programm-

schluf} ist die Stille im Tierfilm die einzige Stille im Geriat. Minutenlang
horen wir nichts als das zarteste Knistern, das entsteht, wenn sich zwei

Strumpfbandnattern aufeinander wilzen. [...] In der legendidren Serie

»Tiere vor der Kamerac spiirt man die Miihen des tagelangen Wartens auf
das Tier in den kostbaren Augenblicken, in denen endlich ein Biber vor

 Das sexuelle Verhilinis des Betrachters zur Landschalft, das in der Rede von der
sunberithrten Nature mitschwingt, wird vom Reisejournalismus Eingst in aller nur wiinschens-
werten I]Cillli(hk(‘ll arlikul]‘(’rL \".gIA etwa iblg{'l](ll‘[l .‘\rlikc] lil)l'r dﬁ.‘& »1.1[u|)wund['r von
N’f‘u{'l]g‘a[ldﬂ: Brigitll' Spild, P[‘l‘}'l'S]lU\\r' iﬂ d{']l Bf'l‘g[’]\. []\: Dil' Zl‘il vom QSE(JQQA

»Weibsfauna« 279

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

laufender Kamera bedenkenlos einen Baum fillt [...]. Die Tierfilmer [...]
sind die letzten Heroen des Fernsehens. [...] [Sie] hopsen als Kanguruhs
verkleidet durch die Tasmanische Steppe. Sie kriechen in babylonische
Biberbauten und verbringen Monate in Erdléchern und Wiistenzelten. [...]
[Dlie den ultimativen Fledermausfilm gedreht haben, konnten sechs Monate
lang keine Nacht schlafen, standen bei 48 Grad inmitten von Asseln in einer
Héhle, um thre Kameras ganz nah auf Fledermausbeine und -fliigel zu
halten. [...] Und sie lieben, was sie filmen.®

Den neoaristokratischen Blick des mannlichen Subjekts, der heroisch,
aber schlieBlich lustvoll eine blicklose, riicksichtslose Umwelt zentriert,
trennt eines entscheidend von seinem historischen Vorbild, dem Feudal-
herrn: Wo dieser; obwohl em Michtiger, dennoch personale Bezichun-
gen zu kniipfen verstand, hat es der moderne Voyeur im Grunde nicht
mehr mit lebendigen Kreaturen zu tun, sondern nur noch mit Fragmen-
ten einer Reprisentation seiner selbst. Bambi ist tot; er ist — das machte
die Verfilmung durch Walt Disney offensichtlich — ein bloBer Zeichen-
Trick. Der voyeuristische Blick ist ein Jagdgewehr ist die Herrschaft des
Phallus: Who killed Bambi? fragten vor 20 Jahren die Sex Pistols — und
gaben sich ihren Namen als Antwort.”

7. Gebrechliche Kdrper, verinderte Landschaft

Die Geschichte der modernen Produktwerbung macht den diskurshi-
storischen Bruch augenfillig, der Pornographie und Tiergeschichte in
eine neue Konstellation eintreten lifit. Waren seit der Antike weibliche
Allegorien die Insignien europiischer Kultur, so werden diese Allegorien
in der Werbung des zwanzigsten Jahrhunderts zunehmend von Tierge-
stalten abgelost: In der Zigarettenwerbung etwa ist die Freiheit keine
Dame mehr, sondern ein Pferd.®

Auch sonst beherrscht das Reich der Tiere die allegorische Darstellung von
Abstrakta wie Schnelligkeit, Zihigkeit, Gutmiitigkeit, Treue oder Riesen-

% Iris Radisch, Schén, egal wie. Tierfilme — die letzte Oase der Poesie. In: »Die Zeit« vom

21.8.92,

" Unter dem Titel »Who killed Bambi« sollte in den siebziger Jahren ein Kinofilm mit den
»Sex Pistolsc realisiert werden — und zwar unter der Regie des bekannten Pornofilmers Russ
Meyer. Es ist dann aber doch bei dem Song gleichen Titels geblieben.

% Heinz-Michael Bache/Michael Peters (Hg.), Die tierischen Verfithrer. Auf Safari durch
den Dschungel der Werbung. Berlin 1992,

280  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschlager

, 00:46:40. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

waschkraft und verdrangt in der Werbung zunehmend die Motive mit plump

sexueller Anmache.%

Selbst wenn man zweifelt, ob wirklich in dieser Eindeutigkeit die eine
Darstellungsweise die andere verdringt, bleibt offensichtlich, dal3 sich in
der Werbung zwei Strategien ausdifferenziert haben, die die literarische
Polaritiit von Tiergeschichte und Pornographie genau wiederholen:
Reprisentieren Tiergestalten mit den unverianderlichen, dennoch stets
verbesserten Qualititen einer Ware zugleich die Zuverlassigkeit ihrer
eigenen Tradition als Gutezeichen, so leisten Frauenkérper in der
Werbung die pltzliche, unmittelbar sexuelle Affektion des potentiellen
Kunden. Dabei scheinen diese zwei Strategien der Werbung, deren eine
sinnlich attackiert und deren andere beschwichtigend dauernde GewiB3-
heiten verschafft, weniger miteinander zu konkurrieren als vielmehr
einander zu stiitzen. Beide gemeinsam rufen die phantasmatische Luft-
spiegelung einer feudalen< Verfigbarkeit von Waren hervor, die sich —
mit Balzac — als Leidenschaft in der Wiiste kapitalistischer Okonomie
bezeichnen laft.

Beide Formen der Diskursivierung verweisen aul dieselbe moderne
Signatur der Wahrnehmung: Attacke und Beschwichtigung tragen in
unterschiedlicher Weise einer Umwelt Rechnung, die stets unvorherge-
schen zustaBt, und die eine Wahrnehmung vorschreibt, »der das Chock-
erlebnis zur Norm geworden ist«*. »Josefine Mutzenbacher«, 1906
erstmals erschienen, und »Bambi«, 1923 veréflentlicht, rahmen zeitlich
cine Epoche ein, in der diese verinderten Bedingungen der Wahrneh-
mung endgiiltig paradigmatisch geworden sind: die Epoche des Welt-
krieges. Im Weltkrieg greift um sich, was Benjamin »Erfahrungsarmut«
genannt hat:

Mit dem Weltkrieg begann ein Vorgang offenkundig zu werden, der scither

nicht zum Stillstand gekommen ist. Hatte man nicht bei Kriegsende be-

merkt, daf} die Leute verstummt aus dem Felde kamen? nicht reicher

armer an mitteilbarer Erfahrung. [...] Und das war nicht merkwiirdig. Denn
nie sind Erfahrungen griindlicher Liigen gestraft worden als die strategischen
durch den Stellungskrieg, die wirtschaftlichen durch die Inflation, die
korperlichen durch die Materialschlacht, die sittlichen durch die Machtha-
ber. Eine Generation, die noch mit der Pferdebahn zur Schule gefahren war,

5 Brigitte Werneburg, Tierische Verfithrer. Im ersten Dschungelbuch der Werbung. In:

»az« vom 5,10.92.
* Walter Benjamin, Gesammelte Schrifien Band 1, 2. Frankfurt a. M. 1980, S. 614.

»Weibsfauna« 28|

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stand unter freiem Himmel in einer Landschaft, in der nichts unverindert
geblieben war als die Wolken und unter thnen, in einem Krafifeld zerstére-
rischer Strome und Explosionen, der winzige, gebrechliche Menschen-
korper.®

Gerade im Weltkrieg sicht man die spezifisch zeitgemidBe Funktion der
Diskursivierung und Institutionalisierung von Sexualitit einerseits, der
Aneignung von Tierwelt andererseits besonders kral3 hervortreten:
Nicht nur erhéhte sich wahrend des Krieges sprunghaft die pornogra-
phische Produktion und expandierte das Prostitutionsgewerbe, dessen
Organisation staatlicherseits geradezu eine Frage der Logistik wurde®;
sondern zugleich sah man einen Kiinstler wie Franz Marc sich entschie-
dener als je zuvor der Tiermotivik als Vorwand seiner Malerei zuwen-
den®, und ein Tierbuch wie Waldemar Bonsels” »Himmelsvolk«, 1915
zuerst erschienen, erreichte 1918 bereits semne sicbzigste Auflage. Zielt
die Pornographie auf endlose Aktualisierung des — in Benjamins Worten
— »winzige[n], gebrechliche[n] Menschenkérpers« in einer unaufhérli-
chen Serie von Orgasmen, die zugleich die Feuerpause im Feld endlos
dehnt, so rekreiert die Tiergeschichte eine »Landschalt, in der nichts
unverindert geblieben war« so, dal} sie als eine wiedergefundene
urgeschichtliche, paradiesische Topographie (die als solche freilich nie
existiert hat) wieder verfiigbar wird. Die existentiell extreme Konstella-
tion des Krieges macht offensichtlich, worum es in beiden Diskursen
eigentlich geht: um die Verdringung von Tod und Sterblichkeit. Nicht
zuletzt die Briichigkeit und Widerspriichlichkeit dieser Diskurse, die
gezeigt werden konnte, verweist auf die Anstrengung solcher Verdran-
gung.

Zwar spricht Benjamin vom »Menschenkérper«; aber es hat sich
gezeigt, daB in beiden Texten der Korper, um den es geht, ein méannli-

% Benjamin, Der Erzihler (vgl. Anm. 29), S. 439.

% Magnus Hirschfeld {Hg.), Sittengeschichte des Ersten Weltkriegs. Nachdruck der
2. neubearb. Aufl. [1. Aufl. 1929] Hanau 1978, S. 157f, 8. 231 (T

"7 Zudem las Marc, withrend um ihn der Krieg tobte, mit Vorliebe dic Biicher Wilhelm
Bolsches. Vgl. Franz Marc, Briefe aus dem Feld. Miinchen 1982, S. 122{ (Brief vom
7./8.12.1915 an seine Frau): »Wenn Du je in Lesetiberdrull kommst [....| so lies Fabre, Bilsche
und dergl. Ich kann mir gar nichts Anregenderes u. Befriedigenderes als Zeitvertreib u.
Bildung denken, als das Forschen dieser Naturwissenschaftler: Entstehung und Ahnenfolge der
Pllanzen- und Tierwelt, die geologischen Zeitalter |[...], Insektenleben, Sternenlehre u.s.w.
[...] Mich interessieren diese Dinge jedenfalls 100 mal mehr, als Nationalokonomie, moderne
Erfindungen w.s.w.«

282  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschlager

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cher ist. Das Problem des Todes ist von dem der Geschlechtlichkeit nicht
zu trennen. Will man Benjamin darin folgen, daB seit dem neunzehnten
Jahrhundert die gesellschaftlichen Verkehrsformen sich so verindern
und beschleunigen, daf} lebenspraktisch verfiighare Erfahrung zuneh-
mend unméglich wird und dadurch sich ein privates wie kollektives
UnbewubBtes akkumuliert, eine grenzenlose Innerlichkeit des Subjekts,
die dem eigenen Tod keinen Ort mehr gewihren kann, dann ist mit
Foucault zu zeigen, wie diskursgeschichtlich das Bemiihen Raum greilt,
die so entstandene Innerlichkeit des Subjekts nicht etwa aufzusprengen,
sondern sie vielmehr disziplinierend auf eine Wahrheit festzulegen:
namlich durch standige Bezugnahme auf und Rede iiber die verborgene
Wabhrheit des individuellen Sexes. Dieser Sex ist mannlich. Er macht
sich den weiblichen Korper verfiighar, um sich in ihn einzuschreiben,
das heilit sein Begehren an ihm zu manifestieren. Foucault spricht in
diesem Zusammenhang nicht zufillig von der »Hysterisierung des
weiblichen Kérpers«: Denn nirgends werden diese Einschreibungen
sichtbarer als in Freuds Analysen, wo die korperlichen Symptome der
Hysterikerinnen nichts als das Begehren des Phallus artikulieren.

Der Kérper der Frau scheint hier nichts anderes zu sein als der Ort
des lustvollen Gestindnisses méannlicher Sexualitit. In dieser Fassung
der Geschlechterdifferenz, in der Méannlichkeit gleich Sprechen, Weiblich-
keit gleich Gesprochen-Werden ist, kommt eigentliche Differenz nicht mehr
vor. Ist Weiblichkeit ein mannlicher Sex, der gesprochen wird, so haben
wir es mit einer Weiblichkeit zu tun, die sich im Innern des Mannes
befindet, die dieser sich also einverleibt hat, und mit Hilfe derer er sich
als Subjekt konstituiert, indem er iber sie spricht. Das gelingt am
perfektesten und lustvollsten in der Pornographie. Aber auch hier lauft
das minnliche Subjekt stindig Gefahr, nicht mehr selbst zu sprechen,
sondern blof} sekundire Reprisentation eines anderen Autors zu sein.
Die Aporie des augenblicklichen Lust- und Wahrheitseffekts des Ge-
standnisses fiihrt so hiniiber zu einer anderen Diskursform, die ein
dauerndes, zeitenthobenes Wissen prasentiert. Als solche fungiert die
Tiergeschichte. Die Sexualwissenschaft hat sich als eine Produktion von
Wissen erwiesen, die vom standigen Wechsel zwischen diesen beiden
Diskursformen lebt.

Dal} Tiergeschichten Sexuelles verhandeln, ist in »Bambi« unver-
kennbar. »Bambi« stellt ein Modell geschlechtsspezifischer Sozialisation

»Weibsfauna« 283

, 00:46:49.



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vor: einen Bildungsroman ndmlich, dessen Finale in der Erlangung
minnlicher Geschlechtsidentitit besteht. Die daraus ableitbare These,
daf3 Bambi in jungen Jahren in gewissem MafBle weiblich gewesen sein
mufl, wird gestiitzt durch den Umstand, daB ihm, wie Rehkitzen im
allgemeinen, das im Text eindeutig phallisch besetzte Geweih fehlt.
Kindheit und Weiblichkeit werden insofern auf eine Weise gekoppelt,
die den Modus der mannlichen Einverleibung des Weiblichen deutlich
macht. Dal} auch »Josefine Mutzenbacher« im Grunde von der Kopp-
lung von Kindheit und Weiblichkeit lebt, erlaubt es, beide Texte auf die
Psychoanalyse als gleichsam ihren Subtext zu beziehen.® So heif3t es in
Freuds »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie«:

Das Kind verhalt sich [...] nicht anders als etwa das unkultivierte Durch-
schnittsweib, bei dem die nimliche polymorph perverse Veranlagung erhal-
ten bleibt. Dieses kann unter den gewohnlichen Bedingungen etwa sexuell
normal bleiben, unter der Leitung eines geschickten Verfithrers wird es an
allen Perversionen Geschmack finden und dieselben fiir seine Sexualbetiti-
gung festhalten. Die namliche polymorphe, also infantile Anlage beutet dann
die Dirne fiir ihre Berufstatigkeit aus.5

Die Abgrenzung von dieser infantilen und zugleich weiblichen Perversi-
tit, die in dem Malle vollzogen wird, wie es gelingt, sich zum Sprecher
dieser Perversitit aufzuwerfen, wird in »Bambi« aber nicht nur als
Bildungsgeschichte des Protagonisten signifikant, sondern reproduziert
sich auch im Verhiltnis des Erzihlers zur erzihlten Tierwelt: Die Fauna
als Kindheit des Menschen, die diesem so ferngeriickt ist, dal} sie zu ihm
keine Verbindungen mehr unterhilt, gestattet einen sicheren, voyeuristi-
schen Blick, der die Manifestation eigenen Begehrens ohne Selbstgefahr-
dung erméglicht. Die Konstellation, in die Sexualitit und Tierwelt hier
eintreten, ist in vielen kulturellen Varianten auffindbar: So ist sie etwa
Ursprungskonstellation der Erfindung des Teddybaren um 1900, der
zugleich infantile Sexualitit bedeutet und sie bis zur Unkenntlichkeit
distanziert.”

® Fiir nJosephine Mutzenbacher« vgl. dazu Sander L. Gilman, Rasse, Sexualitit und
Seuche. Stereotype aus der Innenwelt der westlichen Kultur. Reinbek 1992, S. 155-180.

" Sigmund Freud, Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In: Ders., Studienausgabe
Bd. V. Sexualleben. Frankfurt a. M. 1982, 8. 97.

“ In der heutigen journalistischen Berichterstattung iiber sexuellen MiBbrauch von

Kindern wird hiiufig mit Bildern von Teddybiren und Plisschtieren, die dem miBbrauchten
Kind gehéren sollen, operiert, um beim Betrachter Anteilnahme zu erregen. Deutlich wird,

284  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschlager

, 00:46:49. O



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch in Freuds Hysterie-Fallgeschichten sind Tiere stindig prisent:

Ein kleines Madchen leidet seit Jahren an Anfillen von allgemeinen Kramp-
fen, die man fiir epileptische halten kénnte [...]. Befragt: Was sichst du denn
jetzt? antwortet sie aber: Der Hund, der Hund kommt, und wirklich ergibt
sich, daf} der erste Anfall dieser Art nach einer Verfolgung durch einen
wilden Hund aufgetreten war.”'

Dal der Korper im hysterischen Anfall auf ein Tier verweist, wird von
Freud als Zeichen der Verdrangung eines Sexuellen, des Begehrens des
Phallus, gedeutet. Uberfiihrt man diese Deutung in den Zusammen-
hang, der sich zwischen Tiergeschichte und Pornographie ergeben hat,
so ware zu folgern, dal hier die Aneignung der Fauna ihrerseits eine
hysterische ist. In der Tat wird in dem MaBe, wie die Weiblichkeit
hysterisch ist. die Hysterie minnlich: Sie ist der Drang des ménnlichen
Sexes, sich auszusprechen. Woraus sich eine neue Gestindnisrunde, ein
neuer pornographischer Diskurs ergibt.

Wir bewegen uns bestandig in den Zirkeln mannlicher Diskurse, in
denen das Weibliche nur an Briichen und Ubergingen einen Ort zu
haben scheint. In dieser Form fungiert das Weibliche als der Tod des
minnlichen Subjekts.” Es bedeutet dessen Begrenzung und Endlichkeit
in Form eines Anderen. Durch Einverleibung wird dieses Andere
ausgeloscht — und damit zugleich der Tod. Das fithrt zu folgender
paradoxer Konstellation, die gerade in »Bambi« sichtbar wird: » Tabu ist
der Tod, nicht das Toten.«™ Gestorben wird in »Bambi« ebenso wie in
anderen Tiergeschichten sehr viel, aber der Tod kommt nicht vor.
Leichen liegen im Wald, man sicht sie und geht weiter; eines Tages sind
sie einfach verschwunden. Verbindet sich kulturgeschichtich die Lich-
tung nicht nur mit der Méglichkeit der Transzendenz und der Familie,
sondern auch mit der Maoglichkeit der Bestattung’™, also mit dem
Gedenken der Toten und des Todes, so bleibt diese Méglichkeit in
»Bambi« vollig ausgeschlossen, Tiere bestatten einander nicht — ihre

dafl diese Bilder aufl heimtiickische Weise mit dem Mifibrauch zusammenhiéingen und ihn
tendenziell fortsetzen.

' Sigmund Freud/Josel Breuer: Studien zur Hysterie, Frankfurt a. M. 1970, S. 16.

™ Vgl. dazu Elisabeth Bronfen, Over her dead body. Death, femininity and the aesthetic.
Manchester 1992,

7 Oskar Negt/Alexander Kluge, Mafverhiilinisse des Politischen. 15 Vorschliage zum
Unterscheidungsvermogen. Frankfurt a. M. 1992, S. 166.

" Vgl. Anm. 57.

#Weibsfauna« 285

, 00:46:49.



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toten verschwinden einfach, genau so, wie Frauen unter der Hand-
schrift des Mannes einfach verschwinden sollen. Aber die gespenstische
Weibsfauna, die Tiergeschichte und Pornographie zuriicklassen, hat
noch immer ihre Geisterstunde zu nutzen gewulft.

286  Dietmar Schmidt/ Claudia Ohlschliger

Itps://dol.org/10.5771/8783068217086-237 - am 18.01.2026, 00:46:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217086-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

