
Fines Hominis? 
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

Marc Rölli

Einleitung

Im Bild des perfekten, mit modernsten technischen Mitteln optimierten Men-
schen verkörpert sich die anthropologische Utopie der Gegenwart und ihrer 
Zukunftsvisionen. Sie richtet sich auf das äußerliche Erscheinungsbild des 
menschlichen Körpers ebenso wie auf seine Gesundheit und Fitness, seine 
Leistungsfähigkeit oder seine genetischen Anlagen. Vielleicht könnte man von 
einem anthropologischen Re-Design des Menschen sprechen, das auf die ky-
bernetischen Auflösungstendenzen des spezifisch Humanen nach dem Ende 
des zweiten Weltkriegs mit der Revitalisierung älterer romantischer Modelle 
des ›ganzen Menschen‹ reagiert, d.h. eines Menschen, der sich im Gleichge-
wicht mit der Natur befindet.1 Dabei spielen sich kommerzielle Strategien und 
idealistische Phantasien und Glücksvorstellungen gegenseitig in die Hände. 
Hinter der Kalkulierbarkeit der Datenströme, in die sich menschliches Leben 
– z.B. im Sinne neuronaler Netzwerke oder biologischer Substanzen wie Blut, 
Organe, Keimzellen – auflöst, verbirgt sich nicht nur eine versicherungstech-
nische Risiko- und Präventionslogik oder die Interessen der Pharmaindustrie, 
Nervenkrankheiten lokalisieren und damit (partiell) therapieren zu können.2 
In der Mathematik der transhumanistischen Cyberanthropologie macht sich 
auch der Menschheitstraum von einem harmonisch ausgeglichenen, schmerz-
freien und lebensverlängerten Dasein bemerkbar. Als Schmied seines eigenen 
Glücks ist der Mensch von heute quasi dazu verpflichtet, seinem Körper op-

1  |  Vgl. Michael Hagner, Erich Hörl (Hg.), Die Transformation des Humanen. Beiträge 

zur Kulturgeschichte der Kybernetik, Frankfur t a.M. 2008.

2  |  Dies gilt auch dann, wenn nicht das Gehirn Subjekt von Handlungen und Bewusst-

sein von Leiden ist: »Wir sind zu Hause in der Welt, die uns umgibt. Wir stecken nicht 

in unserem Kopf.« Alva Noë, Du bist nicht dein Gehirn. Eine radikale Philosophie des 

Bewusstseins, übers. v. C. Wagler, München, Zürich 2011, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli8

timal Rechnung zu tragen, indem er sich eine Identität gibt, die in medizini-
schen, ökonomischen oder auch ästhetischen Kategorien bestimmt ist, und so 
gesellschaftliche Anerkennung findet. 

Angesichts der gegenwärtigen Konjunktur naturalistischer Anthropolo-
gien ruft der vorliegende Band die Einsichten der philosophischen Tradition 
der Anthropologiekritik in Erinnerung. Erheben einzelne Hirnforscher, Biolo-
ginnen, Kognitionswissenschaftlerinnen und Informationstechniker den An-
spruch, allgemeine Aussagen über den Menschen zu treffen, so liegt es nahe, 
philosophisch auf den Kurzschluss hinzuweisen, der in der Übertragung na-
turwissenschaftlichen Wissens in andere Wissensbereiche zu beobachten ist. 
Ihre anthropologische Qualität ergibt sich aus einer essentialistischen Über-
schreitung fachwissenschaftlicher Grenzen, die sich häufig weniger bei den 
WissenschaftlerInnen selbst als vielmehr in der gesellschaftlichen Wahrneh-
mung naturwissenschaftlicher Forschung aufspüren lässt. Problematisch ist 
hierbei der essentialistische, in interdisziplinärer Hinsicht gerade nicht auf-
geklärte Zug mitsamt seiner weltanschaulichen und popularisierenden Funk-
tion, einzelne naturwissenschaftliche Erkenntnisse als Erkenntnisse über den 
Menschen oder die menschliche Natur auszugeben – und auf diesem Weg die 
gesellschaftliche Relevanz der betriebenen Forschung sicherstellen zu wollen.

An diesem Punkt kann auf eine Wiederholung der Geschichte hingewiesen 
werden. Der vielerorts beschriebene Funktions- und Strukturwandel der Wis-
senschaften im 19. Jahrhundert hat um die Jahrhundertmitte ein Phänomen 
hervorgebracht, das kurz als »Populärmaterialismus« bezeichnet wurde.3 Da-
mit ist im deutschsprachigen Raum eine Bewegung gemeint, die sich im sog. 
Materialismusstreit in der Absetzung von eher konservativen philosophischen 
und theologischen Positionen formierte, indem sie die rasanten Erkenntnis-
gewinne und Institutionalisierungserfolge der Naturwissenschaften als Ant-
worten auf philosophische Grundfragen interpretierte. Diese Bewegung setzte 
sich seit den 1860er Jahren im alle Welträtsel enträtselnden Populärdarwinis-
mus fort. Die ältere Seelenlehre wird von der Phrenologie oder einer mit empi-
rischen Methoden operierenden Psychologie beerbt – und ebenso werden letzt-
lich sämtliche Gegebenheiten der ›menschlichen Wirklichkeit‹ als Wirkungen 
mechanistischer Naturprozesse dechiffriert. Mit der Konsequenz, dass auch 
gesellschaftliche und politische Belange biologischen Kategorien unterworfen 
wurden.

Spannend zu beobachten ist dabei die Sachlage der anthropologischen Konti-
nuität. Vertreter wie Opponenten populärmaterialistscher Strategien bedienen 

3  |  Vgl. Herbert Schnädelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfur t a.M. 

1983 und Kurt Bayertz, Myriam Gerhard, Walter Jaeschke (Hg.), Weltanschauung, Phi-

losophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert, Bd.1: Der Materialismus-Streit, 

Hamburg 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 9

sich beide ausdrücklich des Begriffs der Anthropologie. Wird die Naturwissen-
schaft gegen die Naturphilosophie in Stellung gebracht – so geschieht dies im 
Namen der Anthropologie. Werden dagegen philosophische Positionen gegen 
naturwissenschaftliche Deutungsmonopole ins Feld geführt – so geschieht 
auch dies im Namen der Anthropologie. Wie aber kommt es zu dieser Dehn-
barkeit des Begriffs – und was hat sie zu bedeuten? Welche Semantiken haben 
sich der unscheinbaren Terminologie bemächtigt? Der Göttinger Physiologe 
Rudolph Wagner hält auf der 31. Versammlung der Gesellschaft deutscher 
Naturforscher und Ärzte 1854 einen »anthropologischen Vortrag«, in dem er 
gegen Carl Vogt die Vereinbarkeit von christlicher Religion und empirischer 
Naturforschung behauptet.4 Und Ludwig Büchner beruft sich in Kraft und Stoff 
– der Bibel der neuen Materialisten – auf Feuerbachs Begriff der »Anthropo-
logie (als) Blüte und Summe aller und jeder Wissenschaft und vollkommener 
Ersatz für Religion und Philosophie.«5 Für Ernst Haeckel ergibt sich aus der 
auf die Frage nach dem Menschen zulaufenden Brisanz der Evolutionstheorie 
Darwins, dass die Anthropologie ins Zentrum der naturwissenschaftlichen 
Weltanschauung rückt. Sie umfasst mit dem Bereich der menschlichen Ent-
wicklungsgeschichte die gesamte »Weltgeschichte« und ihr physiologisches 
Teilgebiet dehnt sich auf die Umweltbeziehungen des menschlichen Organis-
mus insgesamt aus, d.h. auf »Oecologie und Geographie«. In die »Hauptzwei-
ge der Anthropologie« müssen sich »sämmtliche Wissenschaften (einordnen 
lassen), welche […] von menschlichen Verhältnissen handeln (insbesondere 
auch alle sogenannten moralischen, politischen, socialen und historischen 
Wissenschaften, die Ethnographie etc.).«6 

Bei einer so mehrdeutigen Begriffsverwendung liegt die Frage nahe, was 
der Begriff der Anthropologie eigentlich bezeichnet? Diskursanalytisch be-
trachtet und mit den Mitteln der begriffsgeschichtlichen Methode lässt sich 
zeigen, dass ein philosophischer Anthropologiediskurs mit Kant anhebt.7 Al-
lerdings konsolidiert sich dieser Diskurs erst um 1800 im Umfeld der nach 
Kant entstehenden Naturphilosophie. Während Kant die Anthropologie in 
pragmatischer Hinsicht bearbeitet – und ihr somit keinen Rang innerhalb der 

4  |  Vgl. Rudolph Wagner, Menschenschöpfung und Seelensubstanz. Ein anthropologi-

scher Vortrag, Göttingen 1854.

5  |  Ludwig Büchner (1855), Kraft und Stoff, Neudruck der ersten Auflage, hg.  v. W. 

Bölsche, Leipzig o.J., 93-94.

6  |  Ernst Haeckel (1866), Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine Grundzü-

ge der organischen Formen-Wissenschaft, mechanisch begründet durch die von Charles 

Darwin reformirte Descendenz-Theorie, Bd. 2, Allgemeine Entwicklungsgeschichte der 

Organismen, Berlin, New York 1988, 423ff., hier 433.

7  |  Vgl. hierzu und im Folgenden Marc Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, 

Berlin 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli10

systematischen Philosophie zuerkennt – macht es die naturphilosophische 
Behandlung des Menschen möglich, die Anthropologie auch systematisch 
innerhalb der philosophischen Wissenschaften zu verorten. Auf diese Weise 
gibt sie der älteren, in cartesianischen Denkbahnen verhafteten medizinisch-
physiologischen Anthropologie eine neue Theoriegrundlage. Sie tut dies sogar 
in zweierlei Hinsicht – und bereitet damit den kontinuierlichen Fortbestand 
anthropologischen Denkens während des Strukturwandels der Wissenschaf-
ten vor; d.h. seine Weiterexistenz auch nach der Auflösung der idealistischen 
System- und Naturphilosophie. In den Diskussionen um die Jahrhundert-
wende entsteht nicht nur eine spekulative Identitätsphilosophie, die in ihrer 
Ausprägung bei Schelling die romantische Anthropologie mitsamt ihrer me-
dizinischen und ästhetischen Ausformungen hervorbringt. Gleichzeitig wird 
unter Beibehaltung der erkenntnistheoretischen Restriktionen der Kantischen 
Transzendentalphilosophie ein quasi positivistisches Konzept von Naturphilo-
sophie entwickelt, das auf der Grundlage induktiver Methoden im vormals von 
der Psychologie bearbeiteten Feld operiert. Allerdings wird dieses Gebiet auf 
die anthropologischen Bereiche der schon von Kant so genannten »Charak-
teristik« ausgedehnt, d.h. auf die Themen empirischer Charakterdifferenzen 
von Menschen, die physiologische und kulturelle Bestimmungen miteinander 
verschmelzen: Naturell, Mentalität und Temperament, Altersstufen, Krankheit 
und Gesundheit von Körper und Geist, Geschlecht, Entwicklungsstadien der 
Menschengattung, Völker und Rassen.8 Dominieren in dieser zweiten Rich-
tung des Postkantianismus zunächst die Fragestellungen der Psychologie, so 
werden diese zunehmend in anthropologischen Kontexten z.B. der Völker- und 
Rassenkunde, in physiologischen und statistischen Ableitungen (Phrenologie, 
Anthropometrie) oder auch in pädagogischen Zusammenhängen erweitert. 
Namhafte Vertreter dieser Richtung der philosophischen Anthropologie sind 
neben Jakob Friedrich Fries etwa Gottlob Ernst Schulze, der Verfasser des be-
rühmten Aenesidemus (1792), bis hin zu Johann Friedrich Herbart, Friedrich 
Eduard Beneke oder auch dem bekannten Zellforscher Matthias Schleiden, 
der in einem Text von 1862 die Anthropologie als »Theorie des menschlichen 
Erkenntnißvermögens« fasst, die von Fries in einem »wesentlichen Theil« voll-
endet worden sei.9 

Festzuhalten ist, dass sich im Diskursfeld philosophischer Anthropologien 
nach 1800 spekulativ-idealistische als auch erkenntniskritische und positivisti-

8  |  Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Kant’s gesam-

melte Schrif ten, Bd. 7, Berlin 1917 (1798), 117-333.

9  |  Vgl. Matthias Schleiden, »Ueber die Anthropologie als Grundlage für alle übrigen 

Wissenschaften, wie überhaupt für alle Menschenbildung«, in: Westermann’s Jahrbuch 

der illustrier ten Deutschen Monatshefte, Bd. 2, Braunschweig, 49-58, hier 55, 57. (Den 

Hinweis verdanke ich Alexandra Nießen.)

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 11

sche Ansätze finden lassen. In beiden Fällen sind enge Beziehungen zu nicht-
philosophischen Themenfeldern der sich ausdifferenzierenden Humanwissen-
schaften vorhanden. Bereits Kant hatte in seinen Anthropologievorlesungen 
die Arbeitsgebiete der empirischen Psychologie (v.a. der Gemütskrankheiten) 
ebenso behandelt wie Fragen der Rassen- und Völkerkunde, der Physiogno-
mik oder auch der physischen Konstitution des empirischen Charakters. Diese 
Thematik wird in der romantischen Anthropologie nach Schelling ebenso wei-
terbearbeitet wie in der Philosophie des subjektiven Geistes der Hegel-Schule 
oder in den an Fries anknüpfenden Anthropologien. Hirnphysiologie, Psycho-
Pathologie und Rassenanthropologie spielen sich dabei im Fortgang ihrer wis-
senschaftlichen Konsolidierung zunehmend in den Vordergrund.10 Parallel zu 
diesem Vorgang kann ein Bedeutungszuwachs der Anthropologie im Philoso-
phiediskurs konstatiert werden. Hatte Kant die Anthropologie noch als popu-
läre Vorlesung konzipiert und aus dem engeren Bereich der Schulphilosophie 
herausgehalten, so gewinnt sie zunächst in ihren unterschiedlichen (romanti-
schen, positivistischen oder geistphilosophischen) Ausprägungen einen festen 
disziplinären Ort – bevor sie in einem weiteren Schritt als fundamentalphilo-
sophischer Ansatz oder als Denkungsart der Ersten Philosophie aufgefasst wird. 
Dies geschieht bei Fries mit seiner Neuen Kritik der Vernunft (1807), die seit 
ihrer zweiten Auflage (1828) den erweiterten Titel trägt: Neue oder anthropologi-
sche Kritik der Vernunft. Dieselben philosophischen Ansprüche werden zu Be-
ginn der 1820er Jahre von Henrich Steffens und Johann Heinroth – und später 
auch von Ludwig Feuerbach erhoben, wenn er eine kritische Radikalisierung 
der Hegelschen Philosophie auf anthropologischer Grundlage einfordert.11 

Pointiert gesagt, findet in der ersten Phase des philosophischen Anthropo-
logiediskurses (von ca. 1770 bis 1860) ein kontinuierlicher Zuwachs an Bedeu-
tung statt, der zuletzt in der populärwissenschaftlichen Übernahme des phi-
losophischen Anspruchs selbst kulminiert. Wenn daher in philosophie- oder 
auch wissenschaftshistorischen Darstellungen ein Wechsel der Paradigmen 
– von einem idealistisch-naturphilosophischen Primat der Vernunft hin zu 
einem materialistischen Primat der naturwissenschaftlichen Weltanschauung 
– behauptet wird, so ist an diesem Punkt aus anthropologiegeschichtlicher 

10  |  In seinen Studien zur Geschichte der Sexualität hat Foucault sozialstatistische 

(Quételet), degenerationtheoretische (Morel), eugenische (Galton) und rassenkundli-

che (Gobineau) Ansätze in einem Dispositiv eng geführt, das zahlreiche Korresponden-

zen zu der in der Ordnung der Dinge analysierten anthropologischen episteme aufweist. 

Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, übers. v. U. Köppen, Frankfurt a.M. 1974 

(1966), 384ff. und ders., Der Wille zum Wissen, übers. v. U. Raulff u. W. Seitter, Frankfurt 

a.M. 1992 (1976), 95ff.

11  |  Vgl. Ludwig Feuerbach, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, in: ders., Werke, 

Bd. 3, Frankfur t a.M. 1975 (1843), 247-322.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli12

Sicht skeptische Zurückhaltung mehr als wünschenswert. Mit dem Begriff 
anthropologischer Kontinuität wird gerade die fortdauernde Relevanz philo-
sophischer Denkmuster und Vermittlungsfiguren im Rahmen naturwissen-
schaftlich, z.B. evolutionsbiologisch ausgerichteter Anthropologien signali-
siert, die mit einem starken weltanschaulichen Anspruch auftreten und genau 
darin das metaphysische Element philosophischer Anthropologien weitertra-
dieren oder sogar forcieren. Im gegenwärtigen Verständnis anthropologischer 
Diskurse bleiben diese Zusammenhänge zumeist verdeckt. Für den deutsch-
sprachigen Raum liegt das auch daran, dass in den 1920er Jahren eine neue 
philosophische Anthropologie entstanden ist, die mit den Namen Max Scheler, 
Helmuth Plessner, Arnold Gehlen u.a. verbunden ist. Sie dominiert bis heu-
te den gesamten Anthropologiebereich in der deutschsprachigen Philosophie 
(und ebenso in den Sozialwissenschaften). Sofern ihre Hauptprotagonisten 
stets ihre ganz eigene Fundierungsleistung des Fachs betonen, findet sich in 
ihren Texten kaum eine Spur von älteren Traditionen des anthropologischen 
Denkens in der Philosophie. Vielmehr heben sie jeweils eine zeitgenössische 
Krisensituation hervor, auf die sie im Gestus der Notwendigkeit mit einer Wie-
dergewinnung des Menschen reagieren. In dieser liege das Remedium für eine 
mit sich uneins gewordene, sich selbst entfremdete Menschheit, die im Aus-
einanderklaffen von Natur und Geist (Kultur) die Orientierung verloren habe.

Wie bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts, als im Namen des ganzen 
Menschen das physikalische Kausalitätsmodell für anthropologische Belange 
als unzureichend (»mechanistisch«) kritisiert wurde, wird auch zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts nach dem Vorbild medizinischer Reformbewegungen 
die Gegenwart einer Krise konstatiert, die sich in der Vorherrschaft einer ins-
trumentellen oder technischen Rationalität und ihrem Verfehlen dessen, was 
den Menschen eigentlich zum Menschen macht, manifestiert. Das Abendland 
scheint dem Untergang geweiht, der Geist ein Widersacher der Seele – nach 
dem Ende des Ersten Weltkriegs machen sich die veränderten Lebens- und 
Arbeitsbedingungen der »zweiten industriellen Revolution«, d.h. die neuen 
(chemischen, elektro- und ingenieurstechnischen) Industrien mitsamt ihren 
Organisationsformen der Massenproduktion auf einschneidende Weise be-
merkbar.12 Es entstehen tayloristisch inspirierte dystopische Entwürfe eben-
so wie philosophische Reformprogramme, die ein am Menschen orientiertes 
Denken verkünden, das den naturwissenschaftlich und ökonomisch diszi-
plinierten Verstand mit einer umfassenden, moralische, teleologische, vitale 
und ästhetische Aspekte einbeziehenden Vernunft konfrontiert. Die neue Be-
wegung der philosophischen Anthropologie zeichnet hier aus, den Menschen 
auf einer naturphilosophisch modellierten biologischen Ebene des Lebens auf 
einer »Stufe des Organischen« abgesetzt von Pflanze und Tier zu thematisie-

12  |  Vgl. Georges Friedmann, La crise du progrès, Paris: Gallimard 1935.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 13

ren.13 Bestätigung findet die bereits für die erste Phase philosophischer An-
thropologie charakteristische naturphilosophische, d.h. in einem Begriff vom 
Leben verankerte Bestimmung des Menschseins, die der anthropologischen 
Vernunft inhärent ist und ihren engen Bezug auf die biologischen Wissen-
schaften erklärt. 

Es greift deutlich zu kurz, wenn Plessner meint: »Jede Zeit findet ihr er-
lösendes Wort. Die Terminologie des achtzehnten Jahrhunderts kulminiert in 
dem Begriff der Vernunft, die des neunzehnten im Begriff der Entwicklung, 
die gegenwärtige im Begriff des Lebens.«14 Für die anthropologische Kontinui-
tät ist vielmehr entscheidend, dass die Idee des Lebens stets für eine Vermitt-
lung der Gegensätze Leib-Seele oder Körper-Geist steht, die mit den Mitteln des 
Verstandes – aufgrund seiner Abhängigkeit von empirischen Erkenntnissen, 
die im Rahmen der Erscheinungswelt objektiv zu verorten sind – unerreichbar 
ist. Entwicklung des Lebens nach Maßgabe der Vernunft: nichts anderes hat die 
anthropologische Vernunft im Sinn, seitdem sie im Begriff des Organismus 
und der inneren Zweckmäßigkeit nach Kant eine Möglichkeit gefunden hat, 
die Selbstorganisation der Natur oder die Evolution des Lebendigen zu denken. 
Es ist Schelling, der als erster die physiologische Betrachtung des Menschen 
philosophisch rehabilitiert und gleichzeitig die mechanistischen Kausalver-
hältnisse eines physikalischen Naturverständnisses hinter sich gelassen hat.15 
Zwar wird die idealistische Denkfigur mit der Zeit brüchig – und die Vernunft 
verliert sich in einem nicht wirklich transparent zu machenden Unbewussten 
körperlich-seelischer Phänomene – aber in den anthropologischen Utopien 
und eugenischen Idealen, die z.B. als Entwicklungsziele evolutionärer Prozes-
se vorgestellt werden, bleiben doch ihre Anliegen der Vermittlung und Versöh-
nung weiterhin präsent.16 Es ist merkwürdig genug, dass zu einer Zeit der ex-

13  |  Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern 1975 (1928) und 

Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die Philo-

sophische Anthropologie, Berlin, New York 1975 (1928).

14  |  Plessner, Die Stufen des Organischen, a.a.O., 3.

15  |  Vgl. Friedrich W.J. Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur (1797), in: ders., 

Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayrischen 

Akademie der Wissenschaften, Bd. 5, hg.  v. M. Durner, Stuttgar t 1994,  59-306, hier 

93.

16  |  Vgl. Hedwig Conrad-Martius, Utopien der Menschenzüchtung. Der Sozialdarwi-

nismus und seine Folgen, München 1955. Eine spannende Kontrastfolie zu den euge-

nischen Utopien bietet Samuel Butlers Roman Erewhon (1872, 1901), der in seinem 

Kernstück, dem »Buch der Maschinen«, eine Auseinandersetzung mit Darwins Evolu-

tionstheorie im Kontext der Fortschrittsemphase von Industrie und Technik bietet. 

Butlers Ansatz zeichnet sich durch ein ethnographisches Verfahren avant la lettre aus, 

das auf die politischen Machtverhältnisse und die damit verbundenen Strategien der 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli14

plizit anthropologischen Ausrichtung biopolitischer Aktivitäten – im Rahmen 
von Rassenhygiene und medizinischer Degenerationsbekämpfung bereits in 
der Weimarer Republik und dann vor allem im NS-Staat – eine philosophische 
Anthropologie neu entsteht, die sich nicht im Klaren darüber ist, dass sie ältere 
Traditionen desselben Namens fortschreibt.17 

Mit dieser Skizze eines seit über zweihundert Jahren weit verzweigten phi-
losophischen Anthropologiediskurses wird umgekehrt auch auf die Geschichte 
einer sich fortgesetzt artikulierenden Anthropologiekritik verwiesen. Für Kant 
gibt es zwei Varianten einer möglichen Anthropologie: eine physiologische, 
die nicht wissenschaftlich betrieben werden kann, und eine pragmatische, die 
als eine empirische und populäre Wissenschaft gilt, aber nicht imstande ist, 
transzendentale Ansprüche zu erheben. Selbst wenn er eine Anthropologie in 
pragmatischer Hinsicht publiziert, bleibt er allen Versuchen gegenüber kritisch 
eingestellt, die Anthropologie als philosophische Disziplin zu begreifen – oder 
gar Philosophie auf Anthropologie reduzieren zu wollen. Wie Antonino Fal-
duto und Heiner Klemme in ihrem Beitrag demonstrieren, schiebt Kant aus 
systematischen Gründen der transzendentalen Deutung empirischen Wissens 
einen Riegel vor. Bei Hegel liegen die Dinge laut Christoph J. Bauer insofern 
ähnlich, als er die Anthropologie nun zwar als Teilgebiet in die Philosophie 
des Geistes integriert, gleichzeitig aber daran festhält, ihre Themen und Prob-
lemstellungen im Zuge der Entwicklung des subjektiven wie objektiven Geis-
tes – quasi pragmatisch, d.h. im Kontext einer »Weltkenntnis« – zu konkreti-
sieren und über ihre naturalistische Begrifflichkeit hinauszuführen. Zeitlich 
versetzt werden auch die naturphilosophischen Grundlagen der romantischen 
und idealistischen Anthropologien oder überhaupt der materialistischen Welt-
anschauung kritisch bekämpft oder auch Konzeptionen der philosophischen 
Anthropologie als solche problematisiert. Man könnte hier an die im Neukan-
tianismus vorgetragene Kritik des Psychologismus der Fries’schen anthropo-
logischen Vernunftkritik denken, an Friedrich A. Langes Materialismuskritik 
oder auch daran, wie Marx Roberto Nigro zufolge die anthropologische Philo-
sophie Feuerbachs in die Schranken weist.18 Nietzsches Figur des »Übermen-

Wissensproduktion (Anthropologie, Religion, Kolonialismus, Menschenbild) im Sinne 

einer fiktiven Feldforschung und Verfremdungspraxis der kulturellen Voraussetzungen 

reflektier t.

17  |  Vgl. Odo Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Frankfur t 

a.M. 1973, 124. 

18  |  Weitere Beispiele philosophischer Anthropologiekritiken liefern Julius Schaller, 

Die Phrenologie in ihren Grundzügen und nach ihrem wissenschaftlichen und practi-

schen Werthe, Leipzig 1851, oder Erich Adickes, Kant contra Haeckel. Für den Entwick-

lungsgedanken – gegen naturwissenschaftlichen Dogmatismus, Berlin 1906.

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 15

schen« liegt, wie Andrea Bertino und Werner Stegmaier belegen, ebenfalls die 
Zurückweisung anthropologischer Annahmen zugrunde.

Nicht anders ergeht es der anthropologisch erneuerten Philosophie in der 
Nachfolge Schelers und Plessners, sofern sich die Hauptlinien der philosophi-
schen Richtungen (Pragmatismus, Phänomenologie, Sprachanalyse, Existenz-
philosophie, Hermeneutik, Strukturalismus) Ende des neunzehnten und zu 
Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts regelmäßig antipsychologistisch und 
antinaturalistisch positionieren und daher auch jede Form des Anthropologis-
mus strikt oder wenigstens rhetorisch ablehnen. Christoph Hubig erinnert 
hier an Heideggers, Gerhard Gamm an Adornos harte Kritiken. In diesen Kon-
text gehört ebenso die These von der Antiquiertheit des Menschen von Gün-
thers Anders, wie Rüdiger Zill ausführt, wie auch die frühe, von Dirk Jörke dar-
gestellte Anthropologiekritik von Jürgen Habermas. Zu denken wäre auch an 
die Ignoranz im »analytischen Lager«, an die systemtheoretische Überholung 
anthropologischer Soziologiegrundlagen oder an die dezidiert anti-anthropo-
logisch vorgetragene Nietzscherezeption im französischen Strukturalismus, 
die sich bei Deleuze und Derrida bis zu Foucaults Proklamation des baldigen 
Verschwindens des Menschen wiederfindet.19 Diese ist das Thema von Petra 
Gehring. Sie verbindet sich mit einer politisch motivierten Ablehnung anth-
ropologischer Vorurteile, die nicht-europäische Kulturen entwicklungslogisch 
herabzusetzen und damit kolonialistisch zu regieren und ökonomisch auszu-
beuten erlauben. Hier knüpft sich ein Band von Deweys Kritik an deutscher 
Philosophie und Politik über Lévi-Strauss’ ethnologischer Ablehnung huma-
nistischer Ideale, die von Heike Kämpf rekonstruiert wird, bis hin zur Ent-
stehung von Kulturtheorien, die mit der Einführung eines pluralistischen 
Selbstverständnisses in die ethnographische Forschung operieren. Selbst Witt-
gensteins Auseinandersetzung mit Frazer verbindet in ähnlicher Weise, wie 
Alfred Nordmann in seinem Beitrag deutlich macht, Wissenschaftstheorie, 
Anthropologiekritik und pragmatische Skepsis. Es ist daher bezeichnend, dass 
aktuell in den philosophischen Diskurs ein Anthropologiebegriff reimportiert 
wird, der seine Wurzeln in einem ethnologischen Zusammenhang findet: in 
der angelsächsischen Tradition der cultural anthropology. Wenn zum Beispiel 
Latour von »symmetrischer Anthropologie« spricht, dann bezieht er sich auf 
einen ethnomethodologischen Ansatz, der es möglich macht, Menschen und 
ihre Handlungen in »Akteur-Netzwerken« aufzulösen, sofern sie aus diesen 
heraus, in den Bezügen zu Akteuren aller Art: Dinge, Techniken, Infrastruk-
turen etc., und damit als Momente von Kollektiven genauer zu bestimmen 

19  |  Vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfur t a.M. 1997, 

24ff. Weitere Buchbeiträge zu Derrida und Deleuze, aber auch zu Luhmann und Latour 

waren geplant, sind aber leider nicht – und dies aus sehr unterschiedlichen Gründen – 

zustande gekommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli16

sind.20 Hier stellt sich nicht mehr die Frage nach dem Menschen, weil deutlich 
geworden ist, dass diese Frage auf ein Wesen zielt, das immer wieder seine ge-
sellschaftlichen, d.h. ökonomisch und technisch bedingten Lebensumstände 
und damit auch die Vielfalt der Lebensweisen normativ kontrolliert und mar-
ginalisiert.

Mit der Übertragung eines aus kulturalistischen Kontexten stammenden 
Anthropologiebegriffs in den philosophischen Diskurs wird zwar der metaphy-
sische Tiefsinn seiner eigenen Geschichte und damit auch einige Fallstricke 
elegant überflogen. Aber so bleibt das Terrain der anthropologischen Vernunft 
kritisch unbearbeitet und damit weiterhin im Stillen wirksam. Das vorliegende 
Buch setzt sich zum Ziel, die Geschichte der philosophischen Anthropologie 
aufzuarbeiten, indem es die Potentiale der philosophischen Anthropologiekri-
tik ins Licht rückt – und womöglich mit den Einsichten verbindet, die im nicht 
länger biologistischen, kolonialen oder rassistischen Denken der cultural oder 
social anthropology vorliegen. Dabei gerät die in einem Gegensatz festgefahre-
ne Frontstellung des modernen Naturalismus und des konservativen und tra-
ditionellen Humanismus ins Wanken.

20  |  Vgl. Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen An-

thropologie, übers. v. G. Roßler, Berlin 1995 (1991). Siehe zu diesem Themenkomplex 

auch Marc Rölli, »Was versteht man heute eigentlich unter ›philosophischer Anthropolo-

gie‹?«, in: Journal Phänomenologie, Schwerpunkt »Philosophische Anthropologie – An-

spruch und Kritik«, 34/2010, 4-10. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001 - am 14.02.2026, 07:58:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

