Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

Marc Rolli

EINLEITUNG

Im Bild des perfekten, mit modernsten technischen Mitteln optimierten Men-
schen verkorpert sich die anthropologische Utopie der Gegenwart und ihrer
Zukunftsvisionen. Sie richtet sich auf das duflerliche Erscheinungsbild des
menschlichen Kérpers ebenso wie auf seine Gesundheit und Fitness, seine
Leistungsfihigkeit oder seine genetischen Anlagen. Vielleicht kénnte man von
einem anthropologischen Re-Design des Menschen sprechen, das auf die ky-
bernetischen Auflésungstendenzen des spezifisch Humanen nach dem Ende
des zweiten Weltkriegs mit der Revitalisierung élterer romantischer Modelle
des »ganzen Menschenc« reagiert, d.h. eines Menschen, der sich im Gleichge-
wicht mit der Natur befindet.! Dabei spielen sich kommerzielle Strategien und
idealistische Phantasien und Gliicksvorstellungen gegenseitig in die Hinde.
Hinter der Kalkulierbarkeit der Datenstréme, in die sich menschliches Leben
—z.B. im Sinne neuronaler Netzwerke oder biologischer Substanzen wie Blut,
Organe, Keimzellen — auflost, verbirgt sich nicht nur eine versicherungstech-
nische Risiko- und Priventionslogik oder die Interessen der Pharmaindustrie,
Nervenkrankheiten lokalisieren und damit (partiell) therapieren zu kénnen.?
In der Mathematik der transhumanistischen Cyberanthropologie macht sich
auch der Menschheitstraum von einem harmonisch ausgeglichenen, schmerz-
freien und lebensverlingerten Dasein bemerkbar. Als Schmied seines eigenen
Gliicks ist der Mensch von heute quasi dazu verpflichtet, seinem Kérper op-

1 | Vgl. Michael Hagner, Erich Horl (Hg.), Die Transformation des Humanen. Beitrage
zur Kulturgeschichte der Kybernetik, Frankfurt a.M. 2008.

2 | Dies gilt auch dann, wenn nicht das Gehirn Subjekt von Handlungen und Bewusst-
sein von Leiden ist: »Wir sind zu Hause in der Welt, die uns umgibt. Wir stecken nicht
in unserem Kopf.« Alva Nog, Du bist nicht dein Gehirn. Eine radikale Philosophie des
Bewusstseins, iibers. v. C. Wagler, Miinchen, Ziirich 2011, 13.

- am 14.02.2026, 07:58:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc Rolli

timal Rechnung zu tragen, indem er sich eine Identitit gibt, die in medizini-
schen, 6konomischen oder auch isthetischen Kategorien bestimmt ist, und so
gesellschaftliche Anerkennung findet.

Angesichts der gegenwirtigen Konjunktur naturalistischer Anthropolo-
gien ruft der vorliegende Band die Einsichten der philosophischen Tradition
der Anthropologiekritik in Erinnerung. Erheben einzelne Hirnforscher, Biolo-
ginnen, Kognitionswissenschaftlerinnen und Informationstechniker den An-
spruch, allgemeine Aussagen iiber den Menschen zu treffen, so liegt es nahe,
philosophisch auf den Kurzschluss hinzuweisen, der in der Ubertragung na-
turwissenschaftlichen Wissens in andere Wissensbereiche zu beobachten ist.
Thre anthropologische Qualitit ergibt sich aus einer essentialistischen Uber-
schreitung fachwissenschaftlicher Grenzen, die sich hiufig weniger bei den
WissenschaftlerInnen selbst als vielmehr in der gesellschaftlichen Wahrneh-
mung naturwissenschaftlicher Forschung aufspiiren lisst. Problematisch ist
hierbei der essentialistische, in interdisziplinirer Hinsicht gerade nicht auf-
geklirte Zug mitsamt seiner weltanschaulichen und popularisierenden Funk-
tion, einzelne naturwissenschaftliche Erkenntnisse als Erkenntnisse tiber den
Menschen oder die menschliche Natur auszugeben — und auf diesem Weg die
gesellschaftliche Relevanz der betriebenen Forschung sicherstellen zu wollen.

An diesem Punkt kann auf eine Wiederholung der Geschichte hingewiesen
werden. Der vielerorts beschriebene Funktions- und Strukturwandel der Wis-
senschaften im 19. Jahrhundert hat um die Jahrhundertmitte ein Phinomen
hervorgebracht, das kurz als »Populdrmaterialismus« bezeichnet wurde.> Da-
mit ist im deutschsprachigen Raum eine Bewegung gemeint, die sich im sog.
Materialismusstreit in der Absetzung von eher konservativen philosophischen
und theologischen Positionen formierte, indem sie die rasanten Erkenntnis-
gewinne und Institutionalisierungserfolge der Naturwissenschaften als Ant-
worten auf philosophische Grundfragen interpretierte. Diese Bewegung setzte
sich seit den 1860er Jahren im alle Weltritsel entritselnden Populdrdarwinis-
mus fort. Die dltere Seelenlehre wird von der Phrenologie oder einer mit empi-
rischen Methoden operierenden Psychologie beerbt — und ebenso werden letzt-
lich simtliche Gegebenheiten der smenschlichen Wirklichkeit« als Wirkungen
mechanistischer Naturprozesse dechiffriert. Mit der Konsequenz, dass auch
gesellschaftliche und politische Belange biologischen Kategorien unterworfen
wurden.

Spannend zu beobachten ist dabei die Sachlage der anthropologischen Konti-
nuitdt. Vertreter wie Opponenten populdrmaterialistscher Strategien bedienen

3 | Vgl. Herbert Schnédelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfurt a.M.
1983 und Kurt Bayertz, Myriam Gerhard, Walter Jaeschke (Hg.), Weltanschauung, Phi-
losophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert, Bd.1: Der Materialismus-Streit,
Hamburg 2007.

- am 14.02.2026, 07:58:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

sich beide ausdriicklich des Begriffs der Anthropologie. Wird die Naturwissen-
schaft gegen die Naturphilosophie in Stellung gebracht — so geschieht dies im
Namen der Anthropologie. Werden dagegen philosophische Positionen gegen
naturwissenschaftliche Deutungsmonopole ins Feld gefiihrt — so geschieht
auch dies im Namen der Anthropologie. Wie aber kommt es zu dieser Dehn-
barkeit des Begriffs — und was hat sie zu bedeuten? Welche Semantiken haben
sich der unscheinbaren Terminologie bemichtigt? Der Géttinger Physiologe
Rudolph Wagner hilt auf der 31. Versammlung der Gesellschaft deutscher
Naturforscher und Arzte 1854 einen »anthropologischen Vortrag«, in dem er
gegen Carl Vogt die Vereinbarkeit von christlicher Religion und empirischer
Naturforschung behauptet.* Und Ludwig Biichner beruft sich in Kraft und Stoff
— der Bibel der neuen Materialisten — auf Feuerbachs Begriff der »Anthropo-
logie (als) Bliite und Summe aller und jeder Wissenschaft und vollkommener
Ersatz fiir Religion und Philosophie.«® Fiir Ernst Haeckel ergibt sich aus der
auf die Frage nach dem Menschen zulaufenden Brisanz der Evolutionstheorie
Darwins, dass die Anthropologie ins Zentrum der naturwissenschaftlichen
Weltanschauung riickt. Sie umfasst mit dem Bereich der menschlichen Ent-
wicklungsgeschichte die gesamte »Weltgeschichte« und ihr physiologisches
Teilgebiet dehnt sich auf die Umweltbeziehungen des menschlichen Organis-
mus insgesamt aus, d.h. auf »Oecologie und Geographie«. In die »Hauptzwei-
ge der Anthropologie« miissen sich »simmitliche Wissenschaften (einordnen
lassen), welche [...] von menschlichen Verhiltnissen handeln (insbesondere
auch alle sogenannten moralischen, politischen, socialen und historischen
Wissenschaften, die Ethnographie etc.).«®

Bei einer so mehrdeutigen Begriffsverwendung liegt die Frage nahe, was
der Begriff der Anthropologie eigentlich bezeichnet? Diskursanalytisch be-
trachtet und mit den Mitteln der begriffsgeschichtlichen Methode lisst sich
zeigen, dass ein philosophischer Anthropologiediskurs mit Kant anhebt.” Al-
lerdings konsolidiert sich dieser Diskurs erst um 18oco im Umfeld der nach
Kant entstehenden Naturphilosophie. Wihrend Kant die Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht bearbeitet — und ihr somit keinen Rang innerhalb der

4 | Vgl. Rudolph Wagner, Menschenschopfung und Seelensubstanz. Ein anthropologi-
scher Vortrag, Gottingen 1854.

5 | Ludwig Biichner (1855), Kraft und Stoff, Neudruck der ersten Auflage, hg. v. W.
Bélsche, Leipzig 0.J., 93-94.

6 | Ernst Haeckel (1866), Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine Grundzii-
ge der organischen Formen-Wissenschaft, mechanisch begriindet durch die von Charles
Darwin reformirte Descendenz-Theorie, Bd. 2, Aligemeine Entwicklungsgeschichte der
Organismen, Berlin, New York 1988, 423ff., hier 433.

7 | Vgl. hierzu und im Folgenden Marc Ralli, Kritik der anthropologischen Vernunft,
Berlin 2011.

- am 14.02.2026, 07:58:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Marc Rolli

systematischen Philosophie zuerkennt — macht es die naturphilosophische
Behandlung des Menschen méglich, die Anthropologie auch systematisch
innerhalb der philosophischen Wissenschaften zu verorten. Auf diese Weise
gibt sie der ilteren, in cartesianischen Denkbahnen verhafteten medizinisch-
physiologischen Anthropologie eine neue Theoriegrundlage. Sie tut dies sogar
in zweierlei Hinsicht — und bereitet damit den kontinuierlichen Fortbestand
anthropologischen Denkens wihrend des Strukturwandels der Wissenschaf-
ten vor; d.h. seine Weiterexistenz auch nach der Auflssung der idealistischen
System- und Naturphilosophie. In den Diskussionen um die Jahrhundert-
wende entsteht nicht nur eine spekulative Identititsphilosophie, die in ihrer
Ausprigung bei Schelling die romantische Anthropologie mitsamt ihrer me-
dizinischen und isthetischen Ausformungen hervorbringt. Gleichzeitig wird
unter Beibehaltung der erkenntnistheoretischen Restriktionen der Kantischen
Transzendentalphilosophie ein quasi positivistisches Konzept von Naturphilo-
sophie entwickelt, das auf der Grundlage induktiver Methoden im vormals von
der Psychologie bearbeiteten Feld operiert. Allerdings wird dieses Gebiet auf
die anthropologischen Bereiche der schon von Kant so genannten »Charak-
teristik« ausgedehnt, d.h. auf die Themen empirischer Charakterdifferenzen
von Menschen, die physiologische und kulturelle Bestimmungen miteinander
verschmelzen: Naturell, Mentalitit und Temperament, Altersstufen, Krankheit
und Gesundheit von Kérper und Geist, Geschlecht, Entwicklungsstadien der
Menschengattung, Vélker und Rassen.® Dominieren in dieser zweiten Rich-
tung des Postkantianismus zunichst die Fragestellungen der Psychologie, so
werden diese zunehmend in anthropologischen Kontexten z.B. der Vélker- und
Rassenkunde, in physiologischen und statistischen Ableitungen (Phrenologie,
Anthropometrie) oder auch in pidagogischen Zusammenhingen erweitert.
Nambhafte Vertreter dieser Richtung der philosophischen Anthropologie sind
neben Jakob Friedrich Fries etwa Gottlob Ernst Schulze, der Verfasser des be-
rithmten Aenesidemus (1792), bis hin zu Johann Friedrich Herbart, Friedrich
Eduard Beneke oder auch dem bekannten Zellforscher Matthias Schleiden,
der in einem Text von 1862 die Anthropologie als »Theorie des menschlichen
Erkenntnifsvermogens« fasst, die von Fries in einem »wesentlichen Theil« voll-
endet worden sei.’

Festzuhalten ist, dass sich im Diskursfeld philosophischer Anthropologien
nach 1800 spekulativ-idealistische als auch erkenntniskritische und positivisti-

8 | Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Kant’s gesam-
melte Schriften, Bd. 7, Berlin 1917 (1798), 117-333.

9 | Vgl. Matthias Schleiden, »Ueber die Anthropologie als Grundlage fiir alle Ubrigen
Wissenschaften, wie Giberhaupt fir alle Menschenbildunge, in: Westermann'’s Jahrbuch
derillustrierten Deutschen Monatshefte, Bd. 2, Braunschweig, 49-58, hier 55, 57. (Den
Hinweis verdanke ich Alexandra Niefen.)

- am 14.02.2026, 07:58:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

sche Ansitze finden lassen. In beiden Fillen sind enge Beziehungen zu nicht-
philosophischen Themenfeldern der sich ausdifferenzierenden Humanwissen-
schaften vorhanden. Bereits Kant hatte in seinen Anthropologievorlesungen
die Arbeitsgebiete der empirischen Psychologie (v.a. der Gemiitskrankheiten)
ebenso behandelt wie Fragen der Rassen- und Vélkerkunde, der Physiogno-
mik oder auch der physischen Konstitution des empirischen Charakters. Diese
Thematik wird in der romantischen Anthropologie nach Schelling ebenso wei-
terbearbeitet wie in der Philosophie des subjektiven Geistes der Hegel-Schule
oder in den an Fries ankniipfenden Anthropologien. Hirnphysiologie, Psycho-
Pathologie und Rassenanthropologie spielen sich dabei im Fortgang ihrer wis-
senschaftlichen Konsolidierung zunehmend in den Vordergrund. Parallel zu
diesem Vorgang kann ein Bedeutungszuwachs der Anthropologie im Philoso-
phiediskurs konstatiert werden. Hatte Kant die Anthropologie noch als popu-
lare Vorlesung konzipiert und aus dem engeren Bereich der Schulphilosophie
herausgehalten, so gewinnt sie zunichst in ihren unterschiedlichen (romanti-
schen, positivistischen oder geistphilosophischen) Auspriagungen einen festen
disziplindren Ort — bevor sie in einem weiteren Schritt als fundamentalphilo-
sophischer Ansatz oder als Denkungsart der Ersten Philosophie aufgefasst wird.
Dies geschieht bei Fries mit seiner Neuen Kritik der Vernunft (1807), die seit
ihrer zweiten Auflage (1828) den erweiterten Titel trdgt: Neue oder anthropologi-
sche Kritik der Vernunft. Dieselben philosophischen Anspriiche werden zu Be-
ginn der 1820er Jahre von Henrich Steffens und Johann Heinroth — und spiter
auch von Ludwig Feuerbach erhoben, wenn er eine kritische Radikalisierung
der Hegelschen Philosophie auf anthropologischer Grundlage einfordert."
Pointiert gesagt, findet in der ersten Phase des philosophischen Anthropo-
logiediskurses (von ca. 1770 bis 1860) ein kontinuierlicher Zuwachs an Bedeu-
tung statt, der zuletzt in der populirwissenschaftlichen Ubernahme des phi-
losophischen Anspruchs selbst kulminiert. Wenn daher in philosophie- oder
auch wissenschaftshistorischen Darstellungen ein Wechsel der Paradigmen
— von einem idealistisch-naturphilosophischen Primat der Vernunft hin zu
einem materialistischen Primat der naturwissenschaftlichen Weltanschauung
— behauptet wird, so ist an diesem Punkt aus anthropologiegeschichtlicher

10 | In seinen Studien zur Geschichte der Sexualitdt hat Foucault sozialstatistische
(Quételet), degenerationtheoretische (Morel), eugenische (Galton) und rassenkundli-
che (Gobineau) Ansatze in einem Dispositiv eng gefiihrt, das zahlreiche Korresponden-
zen zu der in der Ordnung der Dinge analysierten anthropologischen episteme aufweist.
Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, tUbers. v. U. Képpen, Frankfurt a.M. 1974
(1966), 384ff. und ders., Der Wille zum Wissen, {ibers. v. U. Raulff u. W. Seitter, Frankfurt
a.M. 1992 (1976), 95ff.

11 | Vgl. Ludwig Feuerbach, Grundsétze der Philosophie der Zukunft, in: ders., Werke,
Bd. 3, Frankfurta.M. 1975 (1843), 247-322.

- am 14.02.2026, 07:58:

1


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Marc Rolli

Sicht skeptische Zuriickhaltung mehr als wiinschenswert. Mit dem Begriff
anthropologischer Kontinuitit wird gerade die fortdauernde Relevanz philo-
sophischer Denkmuster und Vermittlungsfiguren im Rahmen naturwissen-
schaftlich, z.B. evolutionsbiologisch ausgerichteter Anthropologien signali-
siert, die mit einem starken weltanschaulichen Anspruch auftreten und genau
darin das metaphysische Element philosophischer Anthropologien weitertra-
dieren oder sogar forcieren. Im gegenwirtigen Verstindnis anthropologischer
Diskurse bleiben diese Zusammenhinge zumeist verdeckt. Fiir den deutsch-
sprachigen Raum liegt das auch daran, dass in den 1920er Jahren eine neue
philosophische Anthropologie entstanden ist, die mit den Namen Max Scheler,
Helmuth Plessner, Arnold Gehlen u.a. verbunden ist. Sie dominiert bis heu-
te den gesamten Anthropologiebereich in der deutschsprachigen Philosophie
(und ebenso in den Sozialwissenschaften). Sofern ihre Hauptprotagonisten
stets ihre ganz eigene Fundierungsleistung des Fachs betonen, findet sich in
ihren Texten kaum eine Spur von ilteren Traditionen des anthropologischen
Denkens in der Philosophie. Vielmehr heben sie jeweils eine zeitgentssische
Krisensituation hervor, auf die sie im Gestus der Notwendigkeit mit einer Wie-
dergewinnung des Menschen reagieren. In dieser liege das Remedium fiir eine
mit sich uneins gewordene, sich selbst entfremdete Menschheit, die im Aus-
einanderklaffen von Natur und Geist (Kultur) die Orientierung verloren habe.

Wie bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts, als im Namen des ganzen
Menschen das physikalische Kausalititsmodell fiir anthropologische Belange
als unzureichend (»mechanistisch«) kritisiert wurde, wird auch zu Beginn
des 20. Jahrhunderts nach dem Vorbild medizinischer Reformbewegungen
die Gegenwart einer Krise konstatiert, die sich in der Vorherrschaft einer ins-
trumentellen oder technischen Rationalitit und ihrem Verfehlen dessen, was
den Menschen eigentlich zum Menschen macht, manifestiert. Das Abendland
scheint dem Untergang geweiht, der Geist ein Widersacher der Seele — nach
dem Ende des Ersten Weltkriegs machen sich die verinderten Lebens- und
Arbeitsbedingungen der »zweiten industriellen Revolution«, d.h. die neuen
(chemischen, elektro- und ingenieurstechnischen) Industrien mitsamt ihren
Organisationsformen der Massenproduktion auf einschneidende Weise be-
merkbar.? Es entstehen tayloristisch inspirierte dystopische Entwiirfe eben-
so wie philosophische Reformprogramme, die ein am Menschen orientiertes
Denken verkiinden, das den naturwissenschaftlich und 6konomisch diszi-
plinierten Verstand mit einer umfassenden, moralische, teleologische, vitale
und isthetische Aspekte einbeziehenden Vernunft konfrontiert. Die neue Be-
wegung der philosophischen Anthropologie zeichnet hier aus, den Menschen
auf einer naturphilosophisch modellierten biologischen Ebene des Lebens auf
einer »Stufe des Organischen« abgesetzt von Pflanze und Tier zu thematisie-

12 | Vgl. Georges Friedmann, La crise du progrés, Paris: Gallimard 1935.

- am 14.02.2026, 07:58:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

ren.”® Bestitigung findet die bereits fiir die erste Phase philosophischer An-
thropologie charakteristische naturphilosophische, d.h. in einem Begriff vom
Leben verankerte Bestimmung des Menschseins, die der anthropologischen
Vernunft inhirent ist und ihren engen Bezug auf die biologischen Wissen-
schaften erklirt.

Es greift deutlich zu kurz, wenn Plessner meint: »Jede Zeit findet ihr er-
l6sendes Wort. Die Terminologie des achtzehnten Jahrhunderts kulminiert in
dem Begriff der Vernunft, die des neunzehnten im Begriff der Entwicklung,
die gegenwirtige im Begriff des Lebens.«* Fiir die anthropologische Kontinui-
tit ist vielmehr entscheidend, dass die Idee des Lebens stets fiir eine Vermitt-
lung der Gegensitze Leib-Seele oder Korper-Geist steht, die mit den Mitteln des
Verstandes — aufgrund seiner Abhingigkeit von empirischen Erkenntnissen,
die im Rahmen der Erscheinungswelt objektiv zu verorten sind — unerreichbar
ist. Entwicklung des Lebens nach MafRgabe der Vernunfi: nichts anderes hat die
anthropologische Vernunft im Sinn, seitdem sie im Begriff des Organismus
und der inneren Zweckmifigkeit nach Kant eine Méglichkeit gefunden hat,
die Selbstorganisation der Natur oder die Evolution des Lebendigen zu denken.
Es ist Schelling, der als erster die physiologische Betrachtung des Menschen
philosophisch rehabilitiert und gleichzeitig die mechanistischen Kausalver-
hiltnisse eines physikalischen Naturverstindnisses hinter sich gelassen hat.”®
Zwar wird die idealistische Denkfigur mit der Zeit briichig — und die Vernunft
verliert sich in einem nicht wirklich transparent zu machenden Unbewussten
korperlich-seelischer Phinomene — aber in den anthropologischen Utopien
und eugenischen Idealen, die z.B. als Entwicklungsziele evolutionirer Prozes-
se vorgestellt werden, bleiben doch ihre Anliegen der Vermittlung und Versch-
nung weiterhin prisent.'® Es ist merkwiirdig genug, dass zu einer Zeit der ex-

13 | Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern 1975 (1928) und
Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die Philo-
sophische Anthropologie, Berlin, New York 1975 (1928).

14 | Plessner, Die Stufen des Organischen, a.a.0., 3.

15 | Vgl. Friedrich W.J. Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur (1797), in: ders.,
Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayrischen
Akademie der Wissenschaften, Bd. 5, hg. v. M. Durner, Stuttgart 1994, 59-306, hier
93.

16 | Vgl. Hedwig Conrad-Martius, Utopien der Menschenziichtung. Der Sozialdarwi-
nismus und seine Folgen, Miinchen 1955. Eine spannende Kontrastfolie zu den euge-
nischen Utopien bietet Samuel Butlers Roman Erewhon (1872, 1901), der in seinem
Kernstiick, dem »Buch der Maschinene«, eine Auseinandersetzung mit Darwins Evolu-
tionstheorie im Kontext der Fortschrittsemphase von Industrie und Technik bietet.
Butlers Ansatz zeichnet sich durch ein ethnographisches Verfahren avant la lettre aus,
das auf die politischen Machtverhéltnisse und die damit verbundenen Strategien der

- am 14.02.2026, 07:58:

13


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Marc Rolli

plizit anthropologischen Ausrichtung biopolitischer Aktivititen — im Rahmen
von Rassenhygiene und medizinischer Degenerationsbekimpfung bereits in
der Weimarer Republik und dann vor allem im NS-Staat — eine philosophische
Anthropologie neu entsteht, die sich nicht im Klaren dariiber ist, dass sie dltere
Traditionen desselben Namens fortschreibt.”

Mit dieser Skizze eines seit tiber zweihundert Jahren weit verzweigten phi-
losophischen Anthropologiediskurses wird umgekehrt auch auf die Geschichte
einer sich fortgesetzt artikulierenden Anthropologiekritik verwiesen. Fiir Kant
gibt es zwei Varianten einer moglichen Anthropologie: eine physiologische,
die nicht wissenschaftlich betrieben werden kann, und eine pragmatische, die
als eine empirische und populire Wissenschaft gilt, aber nicht imstande ist,
transzendentale Anspriiche zu erheben. Selbst wenn er eine Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht publiziert, bleibt er allen Versuchen gegeniiber kritisch
eingestellt, die Anthropologie als philosophische Disziplin zu begreifen — oder
gar Philosophie auf Anthropologie reduzieren zu wollen. Wie Antonino Fal-
duto und Heiner Klemme in ihrem Beitrag demonstrieren, schiebt Kant aus
systematischen Griinden der transzendentalen Deutung empirischen Wissens
einen Riegel vor. Bei Hegel liegen die Dinge laut Christoph J. Bauer insofern
dhnlich, als er die Anthropologie nun zwar als Teilgebiet in die Philosophie
des Geistes integriert, gleichzeitig aber daran festhilt, ihre Themen und Prob-
lemstellungen im Zuge der Entwicklung des subjektiven wie objektiven Geis-
tes — quasi pragmatisch, d.h. im Kontext einer »Weltkenntnis« — zu konkreti-
sieren und tiber ihre naturalistische Begrifflichkeit hinauszufithren. Zeitlich
versetzt werden auch die naturphilosophischen Grundlagen der romantischen
und idealistischen Anthropologien oder iiberhaupt der materialistischen Welt-
anschauung kritisch bekimpft oder auch Konzeptionen der philosophischen
Anthropologie als solche problematisiert. Man konnte hier an die im Neukan-
tianismus vorgetragene Kritik des Psychologismus der Fries’schen anthropo-
logischen Vernunftkritik denken, an Friedrich A. Langes Materialismuskritik
oder auch daran, wie Marx Roberto Nigro zufolge die anthropologische Philo-
sophie Feuerbachs in die Schranken weist.®® Nietzsches Figur des »Ubermen-

Wissensproduktion (Anthropologie, Religion, Kolonialismus, Menschenbild) im Sinne
einer fiktiven Feldforschung und Verfremdungspraxis der kulturellen Voraussetzungen
reflektiert.

17 | vgl. Odo Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Frankfurt
a.M. 1973, 124.

18 | Weitere Beispiele philosophischer Anthropologiekritiken liefern Julius Schaller,
Die Phrenologie in ihren Grundzigen und nach ihrem wissenschaftlichen und practi-
schen Werthe, Leipzig 1851, oder Erich Adickes, Kant contra Haeckel. Fiir den Entwick-
lungsgedanken - gegen naturwissenschaftlichen Dogmatismus, Berlin 1906.

- am 14.02.2026, 07:58:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

schen« liegt, wie Andrea Bertino und Werner Stegmaier belegen, ebenfalls die
Zuriickweisung anthropologischer Annahmen zugrunde.

Nicht anders ergeht es der anthropologisch erneuerten Philosophie in der
Nachfolge Schelers und Plessners, sofern sich die Hauptlinien der philosophi-
schen Richtungen (Pragmatismus, Phinomenologie, Sprachanalyse, Existenz-
philosophie, Hermeneutik, Strukturalismus) Ende des neunzehnten und zu
Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts regelmifig antipsychologistisch und
antinaturalistisch positionieren und daher auch jede Form des Anthropologis-
mus strikt oder wenigstens rhetorisch ablehnen. Christoph Hubig erinnert
hier an Heideggers, Gerhard Gamm an Adornos harte Kritiken. In diesen Kon-
text gehort ebenso die These von der Antiquiertheit des Menschen von Giin-
thers Anders, wie Rudiger Zill ausfiihrt, wie auch die frithe, von Dirk J6rke dar-
gestellte Anthropologiekritik von Jiirgen Habermas. Zu denken wire auch an
die Ignoranz im »analytischen Lager, an die systemtheoretische Uberholung
anthropologischer Soziologiegrundlagen oder an die dezidiert anti-anthropo-
logisch vorgetragene Nietzscherezeption im franzosischen Strukturalismus,
die sich bei Deleuze und Derrida bis zu Foucaults Proklamation des baldigen
Verschwindens des Menschen wiederfindet."” Diese ist das Thema von Petra
Gehring. Sie verbindet sich mit einer politisch motivierten Ablehnung anth-
ropologischer Vorurteile, die nicht-europdische Kulturen entwicklungslogisch
herabzusetzen und damit kolonialistisch zu regieren und 6konomisch auszu-
beuten erlauben. Hier kniipft sich ein Band von Deweys Kritik an deutscher
Philosophie und Politik iiber Lévi-Strauss’ ethnologischer Ablehnung huma-
nistischer Ideale, die von Heike Kdmpf rekonstruiert wird, bis hin zur Ent-
stehung von Kulturtheorien, die mit der Einfithrung eines pluralistischen
Selbstverstindnisses in die ethnographische Forschung operieren. Selbst Witt-
gensteins Auseinandersetzung mit Frazer verbindet in dhnlicher Weise, wie
Alfred Nordmann in seinem Beitrag deutlich macht, Wissenschaftstheorie,
Anthropologiekritik und pragmatische Skepsis. Es ist daher bezeichnend, dass
aktuell in den philosophischen Diskurs ein Anthropologiebegrift reimportiert
wird, der seine Wurzeln in einem ethnologischen Zusammenhang findet: in
der angelsichsischen Tradition der cultural anthropology. Wenn zum Beispiel
Latour von »symmetrischer Anthropologie« spricht, dann bezieht er sich auf
einen ethnomethodologischen Ansatz, der es méglich macht, Menschen und
ihre Handlungen in »Akteur-Netzwerken« aufzulésen, sofern sie aus diesen
heraus, in den Beziigen zu Akteuren aller Art: Dinge, Techniken, Infrastruk-
turen etc., und damit als Momente von Kollektiven genauer zu bestimmen

19 | Vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1997,
24ff. Weitere Buchbeitrdge zu Derrida und Deleuze, aber auch zu Luhmann und Latour
waren geplant, sind aber leider nicht - und dies aus sehr unterschiedlichen Griinden -
zustande gekommen.

- am 14.02.2026, 07:58:

15


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Marc Rolli

sind.? Hier stellt sich nicht mehr die Frage nach dem Menschen, weil deutlich
geworden ist, dass diese Frage auf ein Wesen zielt, das immer wieder seine ge-
sellschaftlichen, d.h. 6konomisch und technisch bedingten Lebensumstinde
und damit auch die Vielfalt der Lebensweisen normativ kontrolliert und mar-
ginalisiert.

Mit der Ubertragung eines aus kulturalistischen Kontexten stammenden
Anthropologiebegriffs in den philosophischen Diskurs wird zwar der metaphy-
sische Tiefsinn seiner eigenen Geschichte und damit auch einige Fallstricke
elegant tiberflogen. Aber so bleibt das Terrain der anthropologischen Vernunft
kritisch unbearbeitet und damit weiterhin im Stillen wirksam. Das vorliegende
Buch setzt sich zum Ziel, die Geschichte der philosophischen Anthropologie
aufzuarbeiten, indem es die Potentiale der philosophischen Anthropologiekri-
tik ins Licht riickt — und womdglich mit den Einsichten verbindet, die im nicht
linger biologistischen, kolonialen oder rassistischen Denken der cultural oder
social anthropology vorliegen. Dabei gerit die in einem Gegensatz festgefahre-
ne Frontstellung des modernen Naturalismus und des konservativen und tra-
ditionellen Humanismus ins Wanken.

20 | Vgl. Bruno Latour, Wirsind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen An-
thropologie, iibers. v. G. RoBler, Berlin 1995 (1991). Siehe zu diesem Themenkomplex
auch Marc Rolli, »Was versteht man heute eigentlich unter»philosophischer Anthropolo-
gie?«, in: Journal Phdnomenologie, Schwerpunkt »Philosophische Anthropologie - An-
spruch und Kritik¢, 34/2010, 4-10.

- am 14.02.2026, 07:58:


https://doi.org/10.14361/9783839429563-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

