
292 Rezensionen

träge über die damaligen Verkehrsmöglichkeiten, wobei
neben den Schiffsreisen nach Afrika auch die Kanus afri-
kanischer Händler und Kriegsherren behandelt werden.
Des Weiteren dienen Passavants Begegnungen mit euro-
päischen Händlern und mit Kru-Arbeitern an der west-
afrikanischen Küste, sein Zusammentreffen mit lokalen
Machthabern im Nigerdelta oder seine Verwicklungen
in den ersten deutschen Kolonialkrieg in Kamerun als
Ausgangspunkt einzelner Aufsätze.

Die Rekonstruktion dessen, was Passavant erlebt hat,
geschieht anhand der gesammelten Fotografien, da keine
detaillierten Aufzeichnungen von seinen Reisen erhalten
geblieben sind. Ein in den Alben besonders häufig vertre-
tenes Motiv sind Handelsstationen, weshalb dieser The-
menkomplex im Buch gleich zweifach vertreten ist. Ne-
ben einem Beitrag, der sich an den Fotografien orientiert,
stellt Jürg Schneider Briefe eines Schweizers vor, der
von 1880 und 1886 in Westafrika als Angestellter tätig
war. Auch wenn keine tatsächliche Begegnung zwischen
dem Kaufmann Louis Bahr und Passavant stattgefunden
haben mag, so zeigen Bahrs Briefe die Alltagwelt euro-
päischer Handelsstationen, wie sie auch Passavant immer
wieder erlebt haben wird.

Bei einem Großteil der Aufsätze liegt der Fokus al-
lein auf den Bildinhalten: was wurde fotografiert, und
warum? Einzelnen Abbildungen wird beiläufig eine An-
merkung zur Bildgestaltung beigefügt, wodurch sie aber
– außer der Leser ist mit den zeitgenössischen Konven-
tionen des Bildaufbaus vertraut und kann seine eigenen
Schlüsse daraus ziehen – wenig aussagekräftig ist. Au-
ßerdem geht es darin zumeist um das Bild, das sich der
europäische Reisende von Afrika machte, weshalb ich
zwei der Beiträge, die explizit der Frage nach afrika-
nischen Aneignungs- und Gebrauchsstrategien der Fo-
tografie und in diesem Zusammenhang auch dem Zu-
sammenspiel von Form und Inhalt nachgehen, gesondert
hervorheben möchte.

Mit der Selbstdarstellung lokaler Herrscher am Bei-
spiel der “Könige” von Bonny und Opobo im Nigerdelta
beschäftigen sich Martha G. Anderson und Lisa Aronson.
Die Fotografien, die Passavant wahrscheinlich bei Besu-
chen von den “Chiefs” selbst erhalten hat, lassen deut-
lich die Selbstinszenierung der Fotografierten erkennen
und dienen den Autorinnen zugleich als Basis der Be-
schreibung der damals herrschenden politischen Zustän-
de und Machtverhältnisse. Bemerkenswert sind hier ne-
ben Einzelportraits der Männer Gruppenaufnahmen der
“königlichen” Frauen, aus deren Anordnung und Klei-
dung Schlüsse auf ihre Stellung innerhalb der Familie
aber auch auf die Selbstrepräsentation der Chiefs selbst
gezogen werden können.

Anna-Maria Brandstetter befasst sich schließlich nur
mit der Darstellung von Frauen auf Einzel- wie auch
Gruppenaufnahmen, wobei letztere in der Sammlung
Passavant seltener sind. Dagegen existieren zahlreiche
Portraits, die in Fotostudios aufgenommen wurden. Das
Augenmerk des Lesers wird sachkundig auf das im Bild
Sichtbare gelenkt: die Haltung und Blicke der Frauen, ih-
re Kleidung und Accessoires, der Bildaufbau an sich, wo-
bei gerade auch die Besonderheiten bzw. Abweichungen

damaliger Konventionen bemerkt werden. Es wird ausge-
führt, dass hierdurch überhaupt zahlreiche neue Fragen –
zu den abgebildeten Personen, dem Entstehungskontext
und dem Zweck der Fotografien – aufgeworfen werden,
die letztlich unbeantwortet bleiben müssen.

Erstaunlich bleibt, dass der Buchtitel – “Fotofieber”
– von keinem der Autoren im Text aufgegriffen wird.
Es bleibt vielmehr dem Leser überlassen, eine schlüssi-
ge Interpretation dafür zu finden. Er mag auf die “fie-
berhafte” Suche nach Hintergrundinformationen zu den
Aufnahmen ebenso abzielen wie auf die Tatsache, dass
die Fotografie um 1880 auch in Afrika bereits weit ver-
breitete war. Nichtsdestotrotz kann dieses “Fotofieber”
ansteckend sein, und ein wichtiges Referenzwerk für
weitere Forschungen mit historischen Fotosammlungen
werden. Es ist dabei, vor allem aufgrund der anspre-
chenden Präsentation der Originalaufnahmen (großfor-
matig, z. T. doppelseitig), nicht ausschließlich dem wis-
senschaftlichen Spezialisten zugedacht, der mit der Ge-
schichte Afrikas und/oder der Fotografie vertraut ist. Es
bietet in der Tat auch dem weniger kundigen Leser inter-
essante Einblicke samt der Möglichkeit, sich in bestimm-
te Themenkomplexe zu vertiefen. Martina Kleinert

Schweitzer de Palacios, Dagmar, und Bernhard
Wörrle (Hrsg.): Heiler zwischen den Welten. Transkul-
turelle Austauschprozesse im Schamanismus Ecuadors.
Marburg: Curupira, 2003. 229 pp. ISBN 3-8185-0381-8.
(Curupira, 15) Preis: € 19.00

Das breite Spektrum dieses Sammelbandes “Heiler
zwischen den Welten” wird im Untertitel durch den geo-
graphischen Schwerpunkt “Ecuador” eingegrenzt, ander-
seits wird mit “Schamanismus” auf die reiche Vielfalt
von “Heilern” verschiedener Ethnien und Regionen und
deren Aktivitäten aus der Perspektive transkultureller Be-
ziehungen verwiesen.

In der Einführung (7–25) verweisen die Herausgeber
auf den Begriff “Schamanismus,” der von Kulturhistori-
kern, Ethnologen, Esoterikern, Reiseagenturen verschie-
den verwendet wird und der zugleich auf das Verständnis
sowohl traditionsbewusster Landbevölkerung als auch
auf jenes von der Globalisierung geprägten Städtern hin-
weise. Doch was ist ein Schamane? Ein Heiler? Die Her-
ausgeber sind sich bewusst, dass “die Reichweite des Be-
griffs umstritten ist”, und verweisen zur Begriffsklärung
wenigstens in einer Fußnote auf die Diskussion in der
Literatur und erklären: “Da aber auch die Hochlandheiler
in enger Verbindung mit den Geistern stehen und die
Tieflandschamanen umgekehrt auch medizinische Funk-
tion besitzen, wenden wir die Begriffe in beiden Regio-
nen gleichermaßen an” (9 Fn 5). Sie betonen, dass Hei-
ler/Schamanen keine isolierte, dem Leben entfremdete
Persönlichkeiten sind, sondern oft große Kompetenz im
sozialen, wirtschaftlichen und politischen Umfeld haben,
also Kompetenzen, die sich nicht auf Heilen und Umgang
mit Geistern beschränken lassen.

“Der Fokus des vorliegenden Sammelbandes auf
transkulturelle Austauschprozesse” bedeutet nicht, dass
“willkürlich isolierte, materielle Einzelelemente” aus

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292


Rezensionen 293

verschiedenen Kulturen miteinander verglichen werden.
Die Beiträge des Bandes beschäftigen sich demgegen-
über mit dem “Transfer von Wissen und Bedeutung” und
untersuchen, “was der Kontakt mit fremden Welten und
die Übernahme neuer Rollen bei den Schamanen Ecua-
dors für Folgen hat” (18).

Im ersten Beitrag, “Wissen, Macht und fremde Fe-
dern. Interethnische Heilerbeziehungen in Nordecuador”
(27–71), kann B. Wörrle auf seine Feldforschungen
(1997–98, 2000–01) zu interethnischen Beziehungen
der Otavaleño-Heiler im Hochland zurückgreifen (cf.
Heiler, Rituale und Patienten. Berlin 2002) und kann
dank seiner Teilnahme am DFG-Projekt “Austausch-
beziehungen zwischen Heilern im nördlichen Anden-
raum Ecuadors” aus der Tieflandperspektive von Tena/
Archidona dazu kritisch Stellung nehmen. Geschichten
vom Werdegang von Schamanen, z. B. Berufungskrank-
heiten, Lehrbeziehungen, Kontakte mit Geistern, Weiter-
bildung, Übernahme von Behandlungstechniken, Trans-
port und Bedeutung von Paraphernalien, Strategien der
Legitimation und vor allem die Übertragung von Kraft,
Macht und Wissen werden erörtert und verglichen. Die
Aneignung von spiritueller Kraft wird im Tiefland “im
eigentlichen Sinn des Wortes als Inkorporation verstan-
den” (58). Diese hängt mit dem Persönlichkeitskonzept
der Tiefland-Quichua zusammen (59f.), während dage-
gen im Hochland die Interaktion von Heilern und Geis-
tern in einem reziproken Verhältnis gesehen wird (60).

M. Ventura i Oller untersucht in “Schamanische Aus-
tauschbeziehungen und Identität” (73–95) das “Netz-
werk” – was immer das auch heißen mag – der auch
als Tsáchila bekannten Colorados im westlichen Tief-
land Ecuadors. Ihre Schlussfolgerung aus den Werde-
gängen, Behandlungen, Reisen und Lehraufenthalten der
Tsáchila-Schamanen in der Fremde ist, “dass die histori-
schen und zeitgenössischen Austauschbeziehungen we-
der als Akkulturation, noch als Resultat irgendeines Glo-
balisierungsprozesses zu verstehen sind . . . sie sind Teil
einer Tradition, die sich gerade so erhält, dass die Bevöl-
kerung ihrer Kosmologie treu bleiben kann” (92) und so
ihre Identität nicht aufgeben muss.

E. Mader recherchiert im ecuadorianischen Amazo-
nasgebiet den Zusammenhang von “Kultur, Raum und
Macht im Schamanismus der Shuar” (97–127), indem
sie uns v. a. den Schamanen Marcelino Wampiu aus
Sucúa (Provinz Morona Santiago) als “den Protagonisten
für die neue Form der uwishín” (100), der Schamanen,
vorstellt. Sein Selbstverständnis, die vielfältige Ausbil-
dung und seine Arbeit in einem komplexen und differen-
zierten plurikulturellen Umfeld werden analysiert. Bega-
bung und Berufung sind für ihn Voraussetzung für erfolg-
reiches und richtiges schamanisches Handeln. Das Erlan-
gen von Machtelementen (poderes, energías) von Scha-
manen verschiedener Kulturen und therapeutischen und
spirituellen Traditionen oder auch direkt von Geistwesen
ist entscheidend für den individuellen Macht-Raum eines
Schamanen (105f.).

M. Knippers “Anmerkungen zum Verhältnis zwi-
schen Schamanen und Ärzten im Amazonastiefland von
Ecuador”, so der Untertitel zu seinem Beitrag “Der ‘Kol-

lege yachac’” (129–144), basieren auch auf seinen Feld-
forschungsaufenthalten (1997–99, 2000, 2002). Der Bei-
trag stellt zu Recht Unterschiede zwischen Ärzten und
Schamanen bzw. Männern des traditionellen Wissens
(yachac, uwhishines, ido, hombres de sabiduría de la
tradición) fest. Denn eine Einordnung vor Ort anerkann-
ter “Heiler” “in eine wie auch immer geartete ‘ärztliche’
Kategorie wird ihnen höchstens teilweise gerecht” (133).
“Die Funktion der yachac besteht . . . – zumindest bei
den Naporuna – nicht primär darin, den Patienten zu
‘heilen’ . . . ihre Kompetenz liegt . . . nur zum Teil auf
dem Feld der ‘Therapie’, denn auch im Krankheitsfall ist
der yachac zunächst einmal zur Erklärung des bestehen-
den Problems gefragt . . . Die Anstrengungen zur ‘Hei-
lung’ eines kranken Menschen und die Aktivitäten eines
yachac sind am Río Napo nicht in jedem Fall identisch”
(135). “Eine generelle Bezeichnung der yachac des Río
Napo als ‘indigene Ärzte’ ist also eher unpassend” (139).

F. Baumann setzt sich mit “Schamanismus und Tou-
rismus bei den Quichua im ecuadorianischen Tiefland”
(145–180) auseinander. Sie lässt Wissende oder Scha-
manen (yachac), Touristen, einen Schamanenlehrling
aus Nordamerika und einen Neoschamanen, der erlern-
te Techniken und Wissensbestände nach den Bedürfnis-
sen der westlichen Gesellschaft umformte, über Reini-
gungszeremonien (limpiezas), Heilrituale (curaciones),
die Rolle von ayahuasca, “schamanische Erlebnisse”,
subjektive Erfahrung, persönliche Selbstverwirklichung
usw. zu Worte kommen. Zugleich diskutiert sie den
kulturellen Kontext und die Glaubensvorstellungen, die
beim Schamanen und Patienten meistens übereinstim-
men, hingegen beim Öko- und Schamanismus-Tourismus
keine Rolle spielen. “Die Beziehung zwischen Schama-
nen und Touristen ist keine einseitige, sondern beruht auf
Reziprozität: die Befriedigung materieller Bedürfnisse
auf der einen Seite gegen eine ‘schamanische Erfahrung’
auf der anderen” (174). “Der yachac gibt den Touris-
ten, was sie erwarten, einen ‘Trip’ mit ayahuasca, und
die Touristen erfüllen mit ihrem Geld die Erwartungen
des yachac” (153). Was der ayahuasca-Tourist als Vision
erfährt, ist aus der Sicht des yachac “ein bisschen wie
Theater” (154). Die Arbeit mit den Patienten wird da-
durch nicht beeinträchtigt.

Der letzte Beitrag, “Von Heilern und Fernsehstars” im
nördlichen Andenhochland Ecuadors (181–228), stammt
von D. Schweitzer de Palacios. “Der yachac von Cota-
cachi zwischen gestern und heute” – so der Untertitel
– nimmt als Heilerpersönlichkeit neben traditionellen,
ethnomedizinischen Aufgaben (cf. Cambiashun. Bonn
1994) auch erfolgreich Aufgaben im Zusammenhang mit
der indigenen Politik und mit Verbänden auf nationaler
Ebene wahr. “Es sind nicht zuletzt die eigenen indigenen
Organisationen, die sie als Protagonisten in folkloristi-
sche und politische Ereignisse integrieren” (182) oder
sie werden auch für schamanische Aktivitäten innerhalb
Entwicklungs- und Touristenprojekte engagiert. Von be-
sonderer Bedeutung sind die interethnischen und inter-
kulturellen Austauschbeziehungen zwischen den Heilern
und den indigenen Organisationen, die aus dem movi-
miento indígena hervorgegangen sind. Das Profil und die

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292


294 Rezensionen

Autorität der yachac haben sich durch die Inanspruch-
nahme ihres Dienstes in der Öffentlichkeit, in gesell-
schaftlichen und sozialen Bereichen, ohne Schaden zu
erleiden, geändert. Obwohl es angesichts des ungenau-
en Begriffes yachac und der Vielfalt der Heilrituale un-
möglich ist, ein einheitliches Profil der yachac zu erstel-
len, ergeben sich einige Gemeinsamkeiten und Überein-
stimmungen: andine Kosmologie, Kontakt zu den Geis-
tern, Mythen und Legenden, Lebensgeschichten, hierar-
chische Ansprüche, Prinzip der Reziprozität, Verbindung
zwischen Ackerbau und Mondkalender usw. Die yachac
besitzen die Fähigkeit dieses “ihr ‘altes’ Wissen für neue
Wege [zu] gebrauchen, um letztendlich ihr eigenes Über-
leben zu garantieren” (223).

Die AutorInnen zeichnen sich durch eine große
Kenntnis der für Ecuador relevanten Literatur aus. Ih-
re Beiträge, ohne Ausnahme, basieren auch auf eige-
nen Feldforschungen. Doch welchen Stellenwert besit-
zen diese Erfahrungen vor Ort in dieser Publikation? Wie
werden sie in die Artikel integriert, wie werden sie dis-
kutiert? M. E. sind es authentische Berichte. Anerken-
nenswert ist auch, dass B. Wörrle Originaltranskriptio-
nen von Gesprächspassagen und F. Baumann spanische
Originalzitate in einem Appendix zugänglich machen.
Leider wird bei einigen AutorInnen nicht immer deutlich,
wie notwendig und repräsentativ ihre Feldforschungsaus-
sagen für die Thematik Ihres Beitrags sind. Denn manch-
mal kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dass
auch im Übrigen interessante Erfahrungen und Reste ei-
ner Feldforschung, die noch sonst keine Chance zur Pu-
blikation hatten, hier dem Leser angeboten werden. Eine
kritische Reflexion im Lektorat hätte diesbezüglich den
Autoren helfen können, sich auf das Wesentliche zu kon-
zentrieren.

Und warum hat das Lektorat den Herausgebern kein
Glossar wichtiger Termini vorgeschlagen? Der Nichtspe-
zialist könnte sich so problemlos über Begriffe und deren
Verwendung in dem komplexen Bereich der Heiler und
Schamanen Ecuadors orientieren. Manche Wiederholun-
gen, z. B. über ayahuasca, die wörtliche Bedeutung von
yachac usw., hätte man vermeiden können. Der Rezen-
sent fragt sich auch, warum wichtige Erklärungen und
Informationen oft in Fußnoten vergraben und nicht in
den Haupttext integriert wurden? Anscheinend werden
im Verlag Curupira keine Korrekturen mehr gelesen; von
Druckfehlern abgesehen, würden z. B. sonst drei identi-
sche Zeilen sich kaum im Text direkt wiederholen (82f.).
Auch der Sprachstil einiger AutorInnen lässt oft sehr zu
wünschen übrig und hätte einer kritischen Aufmerksam-
keit bedurft.

Der Versuch, die Feldforschungen manchmal theore-
tisch in “postmoderner Façon” aufzuarbeiten, scheint mir
unausgewogen zu sein; er unterbricht eher die Thematik
des Bandes, ohne sie zu ergänzen, und bringt keine nen-
nenswerten neuen Einsichten. Unverständlich und auch
ärgerlich ist, dass dieses Buch, abgesehen vom Beitrag
Wörrles, keine Karten mit den für die Austauschbezie-
hungen wichtigsten Orten und Ethnien Ecuadors enthält.
Vielleicht hielt man sie für sinnlos und überflüssig –
für Ethnologen mit Feldforschungserfahrung eigentlich

kaum verständlich – oder man drückte sich einfach vor
der zusätzlichen Mühe.

Abschließend die Frage, die sich dem Rezensenten
bei der Lektüre jedes Kapitels stellte: Für wen wurde
dieses Buch geschrieben? Für Experten der Ethnolo-
gie Ecuadors? Für Leser, die alles über Schamanismus
konsumieren? Für an Südamerika allgemein interessier-
te Ethnologen und Kulturwissenschaftler? Es bietet al-
len etwas. Die Reihenfolge der oft mit Fotos illustrier-
ten Beiträge ist vollkommen beliebig. Doch am Schluss
der Lektüre weiß jeder Leser, dass es in Ecuador keinen
Schamanismus als monolithischen Block gibt. Doch wel-
cher Leser wusste das nicht vorher? Trotzdem empfehle
ich dieses Buch kritischen Lesern, weil es gute Ethnogra-
phie, relevante Informationen und viel interessantes De-
tailwissen über Heiler als Mittler zwischen den Kulturen
für wache Zeitgenossen enthält. Othmar Gächter

Siebelt, Dagmar: Die Winter Counts der Blackfoot.
Münster: Lit Verlag, 2005. 470 pp. ISBN 3-8258-8240-3.
(Ethnologie, 6) Preis: € 39.90

Es gibt zwar keine Völker ohne Geschichte, wohl aber
solche mit einem geringen bis fehlenden Interesse an
Geschichte. Zu ihnen zählt die überwiegende Mehrzahl
der indigenen Völker Nordamerikas. Da erscheint es be-
merkenswert, dass auf den Great Plains einige wenige
Stämme eine Erinnerung an vergangene Ereignisse in
Gestalt rudimentärer Chroniken kannten, vor allem die
Kiowa und Sioux (und darunter namentlich die Ogla-
la). Als nördlichste Gruppe besaßen auch die Blackfoot
solche Jahreszählungen, die indes in der ethnologischen
Forschung bislang nicht systematisch ausgewertet wor-
den sind. Diese Lücke schließt die folgende Untersu-
chung, die als Doktorarbeit an der Universität Bonn ent-
standen ist.

In der Fachsprache heißen diese Stammesannalen
“Winter Counts”, also Winterzählungen, obwohl sie ei-
gentlich ganze Jahre erfassen, und nicht nur die Winter.
Winter Counts fangen mit einem bestimmten Jahr an und
markieren gewöhnlich das Fortschreiten der Zeit, indem
sie zu jedem folgenden Jahr ein Ereignis festhalten: Bei
den Blackfoot ist das Jahr 1769 etwa nach der Gefangen-
nahme von Frauen und Kindern der Shoshone benannt;
1777 beging eine gewisse Pretty Weasel Woman einen
Mord; 1812 gab es Kämpfe mit den Cree; 1889 starb der
bekannte Anführer Crowfoot und 1899 schließlich Queen
Victoria (wobei dieses Ereignis fälschlicherweise einen
Winter zu früh datiert ist, ein nicht ganz untypisches Pro-
blem der Counts). Zählt man diese Chroniken nun rück-
wärts, erfährt man, wann sich ein Vorfall zugetragen hat;
auch die Berechnung des eigenen Alters war so möglich:
“Ich wurde geboren, als die Menschen am Keuchhusten
starben . . . die Sternschnuppen nieder gingen . . . der ers-
te weiße Mann bei uns auftauchte.” Die Winter Counts
waren ursprünglich rein piktographischer Natur, nur ganz
selten wurden sie ausschließlich im Gedächtnis bewahrt.
Ab dem späten 19. Jh. wurden diese mnemotechnischen
Stützen dann zunehmend durch knappe schriftliche Ver-
merke ergänzt.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292

