292

trdge iiber die damaligen Verkehrsmoglichkeiten, wobei
neben den Schiffsreisen nach Afrika auch die Kanus afri-
kanischer Hindler und Kriegsherren behandelt werden.
Des Weiteren dienen Passavants Begegnungen mit euro-
piischen Héndlern und mit Kru-Arbeitern an der west-
afrikanischen Kiiste, sein Zusammentreffen mit lokalen
Machthabern im Nigerdelta oder seine Verwicklungen
in den ersten deutschen Kolonialkrieg in Kamerun als
Ausgangspunkt einzelner Aufsitze.

Die Rekonstruktion dessen, was Passavant erlebt hat,
geschieht anhand der gesammelten Fotografien, da keine
detaillierten Aufzeichnungen von seinen Reisen erhalten
geblieben sind. Ein in den Alben besonders héufig vertre-
tenes Motiv sind Handelsstationen, weshalb dieser The-
menkomplex im Buch gleich zweifach vertreten ist. Ne-
ben einem Beitrag, der sich an den Fotografien orientiert,
stellt Jiirg Schneider Briefe eines Schweizers vor, der
von 1880 und 1886 in Westafrika als Angestellter titig
war. Auch wenn keine tatsdchliche Begegnung zwischen
dem Kaufmann Louis Bahr und Passavant stattgefunden
haben mag, so zeigen Bahrs Briefe die Alltagwelt euro-
pdischer Handelsstationen, wie sie auch Passavant immer
wieder erlebt haben wird.

Bei einem Grofteil der Aufsitze liegt der Fokus al-
lein auf den Bildinhalten: was wurde fotografiert, und
warum? Einzelnen Abbildungen wird beildufig eine An-
merkung zur Bildgestaltung beigefiigt, wodurch sie aber
— auBer der Leser ist mit den zeitgendssischen Konven-
tionen des Bildaufbaus vertraut und kann seine eigenen
Schliisse daraus ziehen — wenig aussagekriftig ist. Au-
Berdem geht es darin zumeist um das Bild, das sich der
europdische Reisende von Afrika machte, weshalb ich
zwei der Beitrige, die explizit der Frage nach afrika-
nischen Aneignungs- und Gebrauchsstrategien der Fo-
tografie und in diesem Zusammenhang auch dem Zu-
sammenspiel von Form und Inhalt nachgehen, gesondert
hervorheben mochte.

Mit der Selbstdarstellung lokaler Herrscher am Bei-
spiel der “Konige” von Bonny und Opobo im Nigerdelta
beschiftigen sich Martha G. Anderson und Lisa Aronson.
Die Fotografien, die Passavant wahrscheinlich bei Besu-
chen von den “Chiefs” selbst erhalten hat, lassen deut-
lich die Selbstinszenierung der Fotografierten erkennen
und dienen den Autorinnen zugleich als Basis der Be-
schreibung der damals herrschenden politischen Zustén-
de und Machtverhiltnisse. Bemerkenswert sind hier ne-
ben Einzelportraits der Ménner Gruppenaufnahmen der
“koniglichen” Frauen, aus deren Anordnung und Klei-
dung Schliisse auf ihre Stellung innerhalb der Familie
aber auch auf die Selbstreprisentation der Chiefs selbst
gezogen werden konnen.

Anna-Maria Brandstetter befasst sich schlieflich nur
mit der Darstellung von Frauen auf Einzel- wie auch
Gruppenaufnahmen, wobei letztere in der Sammlung
Passavant seltener sind. Dagegen existieren zahlreiche
Portraits, die in Fotostudios aufgenommen wurden. Das
Augenmerk des Lesers wird sachkundig auf das im Bild
Sichtbare gelenkt: die Haltung und Blicke der Frauen, ih-
re Kleidung und Accessoires, der Bildaufbau an sich, wo-
bei gerade auch die Besonderheiten bzw. Abweichungen

1P 21673.216.3, am 22.01.2026, 11:02:34. ©
Inhalts Im

Rezensionen

damaliger Konventionen bemerkt werden. Es wird ausge-
fiihrt, dass hierdurch iiberhaupt zahlreiche neue Fragen —
zu den abgebildeten Personen, dem Entstehungskontext
und dem Zweck der Fotografien — aufgeworfen werden,
die letztlich unbeantwortet bleiben miissen.

Erstaunlich bleibt, dass der Buchtitel — “Fotofieber”
— von keinem der Autoren im Text aufgegriffen wird.
Es bleibt vielmehr dem Leser iiberlassen, eine schliissi-
ge Interpretation dafiir zu finden. Er mag auf die “fie-
berhafte” Suche nach Hintergrundinformationen zu den
Aufnahmen ebenso abzielen wie auf die Tatsache, dass
die Fotografie um 1880 auch in Afrika bereits weit ver-
breitete war. Nichtsdestotrotz kann dieses “Fotofieber”
ansteckend sein, und ein wichtiges Referenzwerk fiir
weitere Forschungen mit historischen Fotosammlungen
werden. Es ist dabei, vor allem aufgrund der anspre-
chenden Prisentation der Originalaufnahmen (groffor-
matig, z. T. doppelseitig), nicht ausschlieflich dem wis-
senschaftlichen Spezialisten zugedacht, der mit der Ge-
schichte Afrikas und/oder der Fotografie vertraut ist. Es
bietet in der Tat auch dem weniger kundigen Leser inter-
essante Einblicke samt der Moglichkeit, sich in bestimm-
te Themenkomplexe zu vertiefen. Martina Kleinert

Schweitzer de Palacios, Dagmar, und Bernhard
Worrle (Hrsg.): Heiler zwischen den Welten. Transkul-
turelle Austauschprozesse im Schamanismus Ecuadors.
Marburg: Curupira, 2003. 229 pp. ISBN 3-8185-0381-8.
(Curupira, 15) Preis: € 19.00

Das breite Spektrum dieses Sammelbandes “Heiler
zwischen den Welten” wird im Untertitel durch den geo-
graphischen Schwerpunkt “Ecuador” eingegrenzt, ander-
seits wird mit “Schamanismus” auf die reiche Vielfalt
von “Heilern” verschiedener Ethnien und Regionen und
deren Aktivititen aus der Perspektive transkultureller Be-
ziehungen verwiesen.

In der Einfithrung (7-25) verweisen die Herausgeber
auf den Begriff “Schamanismus,” der von Kulturhistori-
kern, Ethnologen, Esoterikern, Reiseagenturen verschie-
den verwendet wird und der zugleich auf das Verstiandnis
sowohl traditionsbewusster Landbevolkerung als auch
auf jenes von der Globalisierung geprédgten Stidtern hin-
weise. Doch was ist ein Schamane? Ein Heiler? Die Her-
ausgeber sind sich bewusst, dass “die Reichweite des Be-
griffs umstritten ist”, und verweisen zur Begriffskldarung
wenigstens in einer FuBinote auf die Diskussion in der
Literatur und erklédren: “Da aber auch die Hochlandheiler
in enger Verbindung mit den Geistern stehen und die
Tieflandschamanen umgekehrt auch medizinische Funk-
tion besitzen, wenden wir die Begriffe in beiden Regio-
nen gleichermafen an” (9 Fn 5). Sie betonen, dass Hei-
ler/Schamanen keine isolierte, dem Leben entfremdete
Personlichkeiten sind, sondern oft groe Kompetenz im
sozialen, wirtschaftlichen und politischen Umfeld haben,
also Kompetenzen, die sich nicht auf Heilen und Umgang
mit Geistern beschrinken lassen.

“Der Fokus des vorliegenden Sammelbandes auf
transkulturelle Austauschprozesse” bedeutet nicht, dass
“willkiirlich isolierte, materielle Einzelelemente” aus

Anthropos 102.2007

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292

Rezensionen

verschiedenen Kulturen miteinander verglichen werden.
Die Beitrige des Bandes beschiftigen sich demgegen-
tiber mit dem “Transfer von Wissen und Bedeutung” und
untersuchen, “was der Kontakt mit fremden Welten und
die Ubernahme neuer Rollen bei den Schamanen Ecua-
dors fiir Folgen hat” (18).

Im ersten Beitrag, “Wissen, Macht und fremde Fe-
dern. Interethnische Heilerbeziehungen in Nordecuador”
(27-71), kann B. Worrle auf seine Feldforschungen
(1997-98, 2000-01) zu interethnischen Beziehungen
der Otavalefio-Heiler im Hochland zuriickgreifen (cf.
Heiler, Rituale und Patienten. Berlin 2002) und kann
dank seiner Teilnahme am DFG-Projekt “Austausch-
beziehungen zwischen Heilern im nordlichen Anden-
raum Ecuadors” aus der Tieflandperspektive von Tena/
Archidona dazu kritisch Stellung nehmen. Geschichten
vom Werdegang von Schamanen, z. B. Berufungskrank-
heiten, Lehrbeziehungen, Kontakte mit Geistern, Weiter-
bildung, Ubernahme von Behandlungstechniken, Trans-
port und Bedeutung von Paraphernalien, Strategien der
Legitimation und vor allem die Ubertragung von Kraft,
Macht und Wissen werden erortert und verglichen. Die
Aneignung von spiritueller Kraft wird im Tiefland “im
eigentlichen Sinn des Wortes als Inkorporation verstan-
den” (58). Diese héngt mit dem Personlichkeitskonzept
der Tiefland-Quichua zusammen (59f.), wihrend dage-
gen im Hochland die Interaktion von Heilern und Geis-
tern in einem reziproken Verhiltnis gesehen wird (60).

M. Ventura i Oller untersucht in “Schamanische Aus-
tauschbeziehungen und Identitit” (73-95) das “Netz-
werk” — was immer das auch heiflen mag — der auch
als Tsachila bekannten Colorados im westlichen Tief-
land Ecuadors. Thre Schlussfolgerung aus den Werde-
gingen, Behandlungen, Reisen und Lehraufenthalten der
Tsachila-Schamanen in der Fremde ist, “dass die histori-
schen und zeitgenossischen Austauschbeziehungen we-
der als Akkulturation, noch als Resultat irgendeines Glo-
balisierungsprozesses zu verstehen sind ... sie sind Teil
einer Tradition, die sich gerade so erhilt, dass die Bevol-
kerung ihrer Kosmologie treu bleiben kann” (92) und so
ihre Identitét nicht aufgeben muss.

E. Mader recherchiert im ecuadorianischen Amazo-
nasgebiet den Zusammenhang von “Kultur, Raum und
Macht im Schamanismus der Shuar” (97-127), indem
sie uns v.a. den Schamanen Marcelino Wampiu aus
Sucua (Provinz Morona Santiago) als “den Protagonisten
fiir die neue Form der uwishin” (100), der Schamanen,
vorstellt. Sein Selbstverstdndnis, die vielféltige Ausbil-
dung und seine Arbeit in einem komplexen und differen-
zierten plurikulturellen Umfeld werden analysiert. Bega-
bung und Berufung sind fiir ihn Voraussetzung fiir erfolg-
reiches und richtiges schamanisches Handeln. Das Erlan-
gen von Machtelementen (poderes, energias) von Scha-
manen verschiedener Kulturen und therapeutischen und
spirituellen Traditionen oder auch direkt von Geistwesen
ist entscheidend fiir den individuellen Macht-Raum eines
Schamanen (105f.).

M. Knippers “Anmerkungen zum Verhiltnis zwi-
schen Schamanen und Arzten im Amazonastiefland von
Ecuador”, so der Untertitel zu seinem Beitrag “Der ‘Kol-

Anthropos 102.2007

1P 21673.216.3, am 22.01.2026, 11:02:34. ©
Inhalts Im

293

lege yachac’” (129—144), basieren auch auf seinen Feld-
forschungsaufenthalten (1997-99, 2000, 2002). Der Bei-
trag stellt zu Recht Unterschiede zwischen Arzten und
Schamanen bzw. Minnern des traditionellen Wissens
(vachac, uwhishines, ido, hombres de sabiduria de la
tradicion) fest. Denn eine Einordnung vor Ort anerkann-
ter “Heiler” “in eine wie auch immer geartete ‘drztliche’
Kategorie wird ihnen hochstens teilweise gerecht” (133).
“Die Funktion der yachac besteht ... — zumindest bei
den Naporuna — nicht primér darin, den Patienten zu
‘heilen’ ... ihre Kompetenz liegt ... nur zum Teil auf
dem Feld der ‘Therapie’, denn auch im Krankheitsfall ist
der yachac zunichst einmal zur Erkldrung des bestehen-
den Problems gefragt ... Die Anstrengungen zur ‘Hei-
lung’ eines kranken Menschen und die Aktivititen eines
yachac sind am Rio Napo nicht in jedem Fall identisch”
(135). “Eine generelle Bezeichnung der yachac des Rio
Napo als ‘indigene Arzte’ ist also eher unpassend” (139).

F. Baumann setzt sich mit “Schamanismus und Tou-
rismus bei den Quichua im ecuadorianischen Tiefland”
(145-180) auseinander. Sie ldasst Wissende oder Scha-
manen (yachac), Touristen, einen Schamanenlehrling
aus Nordamerika und einen Neoschamanen, der erlern-
te Techniken und Wissensbestidnde nach den Bediirfnis-
sen der westlichen Gesellschaft umformte, iiber Reini-
gungszeremonien (limpiezas), Heilrituale (curaciones),
die Rolle von ayahuasca, “schamanische Erlebnisse”,
subjektive Erfahrung, personliche Selbstverwirklichung
usw. zu Worte kommen. Zugleich diskutiert sie den
kulturellen Kontext und die Glaubensvorstellungen, die
beim Schamanen und Patienten meistens iibereinstim-
men, hingegen beim Oko- und Schamanismus-Tourismus
keine Rolle spielen. “Die Beziehung zwischen Schama-
nen und Touristen ist keine einseitige, sondern beruht auf
Reziprozitit: die Befriedigung materieller Bediirfnisse
auf der einen Seite gegen eine ‘schamanische Erfahrung’
auf der anderen” (174). “Der yachac gibt den Touris-
ten, was sie erwarten, einen “Trip’ mit ayahuasca, und
die Touristen erfiillen mit ihrem Geld die Erwartungen
des yachac” (153). Was der ayahuasca-Tourist als Vision
erfahrt, ist aus der Sicht des yachac “ein bisschen wie
Theater” (154). Die Arbeit mit den Patienten wird da-
durch nicht beeintréchtigt.

Der letzte Beitrag, “Von Heilern und Fernsehstars” im
nordlichen Andenhochland Ecuadors (181-228), stammt
von D. Schweitzer de Palacios. “Der yachac von Cota-
cachi zwischen gestern und heute” — so der Untertitel
— nimmt als Heilerpersonlichkeit neben traditionellen,
ethnomedizinischen Aufgaben (cf. Cambiashun. Bonn
1994) auch erfolgreich Aufgaben im Zusammenhang mit
der indigenen Politik und mit Verbdnden auf nationaler
Ebene wahr. “Es sind nicht zuletzt die eigenen indigenen
Organisationen, die sie als Protagonisten in folkloristi-
sche und politische Ereignisse integrieren” (182) oder
sie werden auch fiir schamanische Aktivititen innerhalb
Entwicklungs- und Touristenprojekte engagiert. Von be-
sonderer Bedeutung sind die interethnischen und inter-
kulturellen Austauschbeziehungen zwischen den Heilern
und den indigenen Organisationen, die aus dem movi-
miento indigena hervorgegangen sind. Das Profil und die

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292

294

Autoritdt der yachac haben sich durch die Inanspruch-
nahme ihres Dienstes in der Offentlichkeit, in gesell-
schaftlichen und sozialen Bereichen, ohne Schaden zu
erleiden, gedndert. Obwohl es angesichts des ungenau-
en Begriffes yachac und der Vielfalt der Heilrituale un-
moglich ist, ein einheitliches Profil der yachac zu erstel-
len, ergeben sich einige Gemeinsamkeiten und Uberein-
stimmungen: andine Kosmologie, Kontakt zu den Geis-
tern, Mythen und Legenden, Lebensgeschichten, hierar-
chische Anspriiche, Prinzip der Reziprozitit, Verbindung
zwischen Ackerbau und Mondkalender usw. Die yachac
besitzen die Fihigkeit dieses “ihr ‘altes’ Wissen fiir neue
Wege [zu] gebrauchen, um letztendlich ihr eigenes Uber-
leben zu garantieren” (223).

Die Autorlnnen zeichnen sich durch eine grofie
Kenntnis der fiir Ecuador relevanten Literatur aus. Ih-
re Beitrdge, ohne Ausnahme, basieren auch auf eige-
nen Feldforschungen. Doch welchen Stellenwert besit-
zen diese Erfahrungen vor Ort in dieser Publikation? Wie
werden sie in die Artikel integriert, wie werden sie dis-
kutiert? M. E. sind es authentische Berichte. Anerken-
nenswert ist auch, dass B. Worrle Originaltranskriptio-
nen von Gesprichspassagen und F. Baumann spanische
Originalzitate in einem Appendix zuginglich machen.
Leider wird bei einigen AutorInnen nicht immer deutlich,
wie notwendig und reprisentativ ihre Feldforschungsaus-
sagen fiir die Thematik Thres Beitrags sind. Denn manch-
mal kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, dass
auch im Ubrigen interessante Erfahrungen und Reste ei-
ner Feldforschung, die noch sonst keine Chance zur Pu-
blikation hatten, hier dem Leser angeboten werden. Eine
kritische Reflexion im Lektorat hitte diesbeziiglich den
Autoren helfen konnen, sich auf das Wesentliche zu kon-
zentrieren.

Und warum hat das Lektorat den Herausgebern kein
Glossar wichtiger Termini vorgeschlagen? Der Nichtspe-
zialist konnte sich so problemlos iiber Begriffe und deren
Verwendung in dem komplexen Bereich der Heiler und
Schamanen Ecuadors orientieren. Manche Wiederholun-
gen, z. B. liber ayahuasca, die wortliche Bedeutung von
yachac usw., hitte man vermeiden konnen. Der Rezen-
sent fragt sich auch, warum wichtige Erkldrungen und
Informationen oft in Fulnoten vergraben und nicht in
den Haupttext integriert wurden? Anscheinend werden
im Verlag Curupira keine Korrekturen mehr gelesen; von
Druckfehlern abgesehen, wiirden z. B. sonst drei identi-
sche Zeilen sich kaum im Text direkt wiederholen (82f.).
Auch der Sprachstil einiger AutorInnen lisst oft sehr zu
wiinschen iibrig und hétte einer kritischen Aufmerksam-
keit bedurft.

Der Versuch, die Feldforschungen manchmal theore-
tisch in “postmoderner Facon” aufzuarbeiten, scheint mir
unausgewogen zu sein; er unterbricht eher die Thematik
des Bandes, ohne sie zu erginzen, und bringt keine nen-
nenswerten neuen Einsichten. Unverstindlich und auch
argerlich ist, dass dieses Buch, abgesehen vom Beitrag
Worrles, keine Karten mit den fiir die Austauschbezie-
hungen wichtigsten Orten und Ethnien Ecuadors enthiilt.
Vielleicht hielt man sie fiir sinnlos und iiberfliissig —
fiir Ethnologen mit Feldforschungserfahrung eigentlich

1P 21673.216.3, am 22.01.2026, 11:02:34. ©
Inhalts Im

Rezensionen

kaum verstdndlich — oder man driickte sich einfach vor
der zusitzlichen Miihe.

AbschlieBend die Frage, die sich dem Rezensenten
bei der Lektiire jedes Kapitels stellte: Fiir wen wurde
dieses Buch geschrieben? Fiir Experten der Ethnolo-
gie Ecuadors? Fiir Leser, die alles liber Schamanismus
konsumieren? Fiir an Siidamerika allgemein interessier-
te Ethnologen und Kulturwissenschaftler? Es bietet al-
len etwas. Die Reihenfolge der oft mit Fotos illustrier-
ten Beitrdge ist vollkommen beliebig. Doch am Schluss
der Lektiire weif3 jeder Leser, dass es in Ecuador keinen
Schamanismus als monolithischen Block gibt. Doch wel-
cher Leser wusste das nicht vorher? Trotzdem empfehle
ich dieses Buch kritischen Lesern, weil es gute Ethnogra-
phie, relevante Informationen und viel interessantes De-
tailwissen iiber Heiler als Mittler zwischen den Kulturen
fiir wache Zeitgenossen enthiilt. Othmar Géchter

Siebelt, Dagmar: Die Winter Counts der Blackfoot.
Miinster: Lit Verlag, 2005. 470 pp. ISBN 3-8258-8240-3.
(Ethnologie, 6) Preis: € 39.90

Es gibt zwar keine Volker ohne Geschichte, wohl aber
solche mit einem geringen bis fehlenden Interesse an
Geschichte. Zu ihnen zéhlt die iiberwiegende Mehrzahl
der indigenen Volker Nordamerikas. Da erscheint es be-
merkenswert, dass auf den Great Plains einige wenige
Stimme eine Erinnerung an vergangene Ereignisse in
Gestalt rudimentirer Chroniken kannten, vor allem die
Kiowa und Sioux (und darunter namentlich die Ogla-
l1a). Als nordlichste Gruppe besalen auch die Blackfoot
solche Jahreszdhlungen, die indes in der ethnologischen
Forschung bislang nicht systematisch ausgewertet wor-
den sind. Diese Liicke schlieit die folgende Untersu-
chung, die als Doktorarbeit an der Universitit Bonn ent-
standen ist.

In der Fachsprache heilen diese Stammesannalen
“Winter Counts”, also Winterzdhlungen, obwohl sie ei-
gentlich ganze Jahre erfassen, und nicht nur die Winter.
Winter Counts fangen mit einem bestimmten Jahr an und
markieren gewohnlich das Fortschreiten der Zeit, indem
sie zu jedem folgenden Jahr ein Ereignis festhalten: Bei
den Blackfoot ist das Jahr 1769 etwa nach der Gefangen-
nahme von Frauen und Kindern der Shoshone benannt;
1777 beging eine gewisse Pretty Weasel Woman einen
Mord; 1812 gab es Kdmpfe mit den Cree; 1889 starb der
bekannte Anfiihrer Crowfoot und 1899 schlielich Queen
Victoria (wobei dieses Ereignis félschlicherweise einen
Winter zu friih datiert ist, ein nicht ganz untypisches Pro-
blem der Counts). Zahlt man diese Chroniken nun riick-
wirts, erfiahrt man, wann sich ein Vorfall zugetragen hat;
auch die Berechnung des eigenen Alters war so moglich:
“Ich wurde geboren, als die Menschen am Keuchhusten
starben ... die Sternschnuppen nieder gingen ... der ers-
te weile Mann bei uns auftauchte.” Die Winter Counts
waren urspriinglich rein piktographischer Natur, nur ganz
selten wurden sie ausschlieBlich im Gedé4chtnis bewahrt.
Ab dem spiten 19. Jh. wurden diese mnemotechnischen
Stiitzen dann zunehmend durch knappe schriftliche Ver-
merke erginzt.

Anthropos 102.2007

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-292

