
228 Berichte und Kommentare

Neich, Roger
1993 Painted Histories. Early Maori Figurative Painting.

Auckland: Auckland University Press.

Orchiston, Wayne D.
1978 Preserved Maori Heads and Captain Cook’s Three Voy-

ages to the South Seas. A Study in Ethnohistory. Anthro-
pos 73: 798–816.

Ostwald, Thomas
1992 Was auf den Reisen geschah. Die Romane und ihr Inhalt.

In: H. Pleticha (Hrsg.), Jules Verne Handbuch; pp. 75–
199. Stuttgart: Verlagshaus Stuttgart.

Phillipps, William J.
1955 Carved Maori Houses of Western and Northern Areas

of New Zealand. Wellington: R. E. Owen, Government
Printer. (Dominion Museum Monograph, 9)

Schifko, Georg
2002 Der Kiwi (Gattung Apteryx) und seine kulturgeschichtli-

che Bedeutung bei den Maori im Spiegel von Jules Verne
Romanen. Annalen des Naturhistorischen Museums in
Wien (Ser. B) 104: 27–37.

2004 Kritische Anmerkungen zu einem Kupferstich aus James
Cooks Reiseberichten und zur Rezeption bei Jules Verne.
Anthropos 99: 580–585.

2005a Ethnologische Anmerkungen zu Jules Vernes Darstel-
lung der “Totenfolge” in außereuropäischen Begräbnis-
sen. Anthropos 100: 211–220.

2005b Das Moko im Spiegel von Jules Vernes Romanen –Ein
Beitrag zur ethnographischen Rezeption und Imagologie
der Maori in der Literatur. Mitteilungen der Anthropolo-
gischen Gesellschaft in Wien 134/135: 177–190.

2005c Die mokomokai im Spiegel von Jules Vernes Wer-
ken. Eine Untersuchung zur europäischen Rezepti-
on der mumifizierten Menschenköpfe aus Neuseeland.
Ethnographisch-Archäologische Zeitschrift 46: 377–
387.

2005d Eine Untersuchung zur Rezeption von Ferdinand v.
Hochstetters Schrifttum zu Neuseeland in Jules Vernes
Roman “Die Kinder des Kapitäns Grant”. Annalen des
Naturhistorischen Museums in Wien (Ser. B) 106: 11–
25.

2007 Überlegungen zum möglichen Einfluss von Ferdinand
v. Hochstetter auf Andreas Reischeks anthropologische
Sammeltätigkeit. Mitteilungen der Anthropologischen
Gesellschaft in Wien 136/137: 31–39.

2008 Die Anthropophagie der Maori im Spiegel von Jules Ver-
nes Werken. Zur ethnographischen und imagologischen
Rezeption der Maori in der europäischen Literatur. Ar-
cadia – International Journal for Literary Studies 43/2:
358–371.

Simmons, David R.
1997 Te whare rūnanga. The Māori Meeting House. Auck-

land: Reed Books.

Verne, Jules
1876 Die Kinder des Kapitän Grant. Wien: Hartleben.
1881 Die großen Seefahrer des 18. Jahrhunderts. Wien: Hart-

leben.
1897 Die Propeller-Insel. Wien: Hartleben.
1901 Die Historien von Jean-Marie Cabidoulin. Wien: Hartle-

ben.
1903 Die Gebrüder Kip. Wien: Hartleben.

Verschuur, G.
1890 Voyage à la Nouvelle Zélande. Le Tour du Monde 60:

209–256.

Mythen der Südsee

Corinna Erckenbrecht

Ethnografische Kulturdokumentationen in Film-
form, die den meist recht komplexen Stoff indige-
ner Mythen fachlich und visuell stimmig präsen-
tieren und dabei die Zuschauer nicht überfordern,
sondern sie unwillkürlich mit ins Geschehen zie-
hen – das gibt es eher selten. Daher sei hier trotz
der bereits vor einigen Jahren erfolgten Produk-
tion und Ausstrahlung im Fernsehen ausdrücklich
auf die besondere Qualität und vielseitige Einsetz-
barkeit der Filmreihe “Mythen der Südsee” hin-
gewiesen.1 Das ambitionierte Programm der Arca-
dia Filmproduktion mit den Ethnologen und Filme-
machern Thorolf Lipp und Martina Kleinert hat-
te sich zum Ziel gesetzt, eine narrative Form des
ethnografischen Films zu finden und dabei mytho-
logischen Überlieferungen nachzuspüren, die auch
heute noch an die nachfolgenden Generationen
weitergegeben werden. Dafür haben sich die bei-
den Ozeanisten neun verschiedene Schauplätze in
der pazifischen Inselwelt ausgesucht, an denen sie
über insgesamt zwanzig Monate ihre Dreharbei-
ten durchführten. Ihre Arbeitsweise sah dabei vor,
die Lebensumstände der Protagonisten soweit wie
möglich zu teilen, gerade auch in den abgelegens-
ten Dörfern und auf den kleinsten Atollen. Sie er-
lernten das Segeln, um in der Folge die insgesamt
über 6.500 Seemeilen lange Route durch den Pazi-
fischen Ozean mit einem kleinen Segelboot selbst
zurückzulegen. So konnten sie auch die entlegens-
ten Inseln ansteuern und tiefe Einblicke in das Zeit-
und Lebensgefühl der Inselvölker sowie in die auch
heute noch lebendigen Mythen gewinnen.

Herausgekommen ist die fünfteilige Filmreihe
mit Schauplätzen in Melanesien (Vanuatu, Neu Ir-
land, Fidschi [Mbenga]), Polynesien (Samoa, Ton-
ga) und Mikronesien (Kapingamarangi [eine poly-
nesische Exklave], Pohnpei, Ifaluk und Yap). Jeder
der fünf Filme à 45 Minuten besteht, bis auf den
ersten Teil, aus zwei Episoden, in deren Mittel-
punkt die Weitergabe eines Mythos’ an die nächste
Generation steht. In Teil 1 “Vom Ursprung” werden
eingangs die Entstehung der pazifischen Inselwelt,
ihre Fauna und Flora sowie die Besiedlungswellen
durch die ersten Seefahrer erläutert, die, aus dem
asiatischen Raum kommend, zunächst Melanesien

1 Lipp, Thorolf: Mythen der Südsee. Eine fünfteilige Filmrei-
he von Thorolf Lipp. Berlin: Arcadia Filmproduktion, 2004.
5 × 45′ und 1 × 90′. [Film im Auftrag des Bayerischen Fern-
sehens].

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228


Berichte und Kommentare 229

besiedelten. Dann konzentriert sich der Film auf
das Volk der Sa auf der Insel Pentecost in Vanuatu
und deren wagemutige Sprünge von einem bis zu
22 m hohen Holzturm, genannt naghol (Körper).
Der Filmemacher hat in dem Dorf Bunlap auf
Pentecost selbst Feldforschungen durchgeführt und
konnte so sehr gut an eigene Kontakte anknüpfen.
Von Juni bis September 2009 realisierten Lipp und
Kleinert außerdem eine Sonderausstellung mit Ver-
tretern der Sa am Staatlichen Museum für Völker-
kunde in München unter dem Titel “UrSprung in
der Südsee – Begegnung mit den Turmspringern
von Pentecost.”

Die folgende Mythe, beim abendlichen Kava-
trinken im Männerhaus nacherzählt, bildet den Ur-
sprung dieses alljährlich im April wiederkehrenden
Ereignisses. Einst war eine Frau im Streit mit ih-
rem Mann aus dem Dorf gelaufen und hatte sich
in einem hohen Baum versteckt. Als ihr Mann ihr
auch dahin folgte, sprang sie aus der Baumkrone zu
Boden – allerdings nicht, ohne sich vorher Lianen
um die Beine zu binden. Ihr wütender Mann tat dies
nicht und sprang so in den Tod. Aus der List von
einst wurde ein spektakuläres Ritual, bei dem heu-
te indes nur die Männer springen – nun selbstver-
ständlich ebenfalls mit Lianen an den Füßen. Der
Film folgt in seinem narrativen Stil den Dorfältes-
ten, Chiefs und Geschichtenerzählern, dem Aufbau
des Turms und der Trittbretter sowie den Vorberei-
tungen der Jungs und Männer, die sich ihre eigenen
Lianen für den Sprung zuvor im Busch schneiden.
Immer wieder wird der Fortgang dieser Vorberei-
tungen durch Statements der alten, erprobten Sprin-
ger und der jungen, erst seit wenigen Jahren sprin-
genden Männer über ihre Gefühle und Erfahrungen
begleitet. Am Schluss steht dann das aufregende
Fest, bei dem sich das ganze Dorf um den Turm ver-
sammelt und die Luft mit anfeuernden Gesängen
und Pfiffen erfüllt ist. Frauen tanzen, eine Gruppe
von verkleideten Männern kommt aus dem Busch
hinzu, einer nach dem anderen der jungen Män-
ner springt, bis schließlich der erfahrenste Springer
von der obersten Plattform als letzter in die Tiefe
springt. Unten, auf dem sorgsam aufgelockerten
und von Steinen befreiten Boden, warten Freunde
und Verwandte, um den Springern aufzuhelfen und
sie von den Lianen zu befreien.

Ein Zwang zu springen besteht nicht. Aber der
Mut eines Springers, die Eleganz und Ausdrucks-
fähigkeit seines Sprungs und das Ansehen, das er
dadurch erringt, sind wohl Ansporn genug. Einen
zu Besuch weilenden Neuseeländer beeindruckte
das Turmspringen in den 80er Jahren des vorigen
Jahrhunderts so sehr, dass er daraus das Bungee-
Jumping entwickelte. In seinem kulturellen Kon-

text ist naghol, das Springen vom gleichnamigen
Turm, ein in der Mythologie verankertes Fest, das
die ganze Gemeinschaft fesselt und an dem alle
teilhaben. Es findet ausschließlich dann statt, wenn
die Lianen ausreichend saftig und damit elastisch
genug sind, um die Springer abzufedern. Wird es
zum falschen Zeitpunkt abgehalten, sind die Lia-
nen zu trocken und reißen, was verheerende Unfälle
zur Folge haben kann. In atemberaubenden Bildern
und informativen Gesprächen gelingt es den Filme-
machern, den Zuschauern dieses außergewöhnliche
Ereignis in seiner gesamten kulturellen Bedeutung
nahe zu bringen, so dass man sich unwillkürlich
fragt: “Würde auch ich mich trauen? Würde auch
ich springen?”

Im zweiten Teil der Filmreihe mit dem Titel
“Göttliche Gaben” werden die Inseln Neu Irland
und Mbenga, eine der Fidschi-Inseln, besucht. Bei
der ersten Episode geht es um den Haifang und
die dafür erforderlichen Techniken der Madak auf
Neu Irland. Dabei spielt ebenfalls eine zugrunde-
liegenden Mythe eine entscheidende Rolle. Wie in
allen anderen Episoden der Filmreihe sind die My-
then als nachgespielte Szenen eingestreut und in
schwarzweiß gehalten, so dass sie sich vom Rest
des Films auch optisch absetzen. Hier wird geschil-
dert, wie ein mächtiger Schöpfer aus dem Meer
kam und den Menschen ihre Nutzpflanzen wie z. B.
Taro schenkte, aber auch den Hai, der sich von
den Menschen fangen ließ, sofern sie alle Tabus
einhielten. Die geschickten Haifänger, die den Hai
zunächst “rufen”, um ihn dann mit ihren Geräten
einzufangen und zu erschlagen, müssen also ganz
bestimmte Vorschriften einhalten, um bei der Jagd
erfolgreich zu sein. Einer der erfahrensten “Hairu-
fer” aus dem Dorf Kontu, Selam Lemkarasimbe,
der sein Wissen an einige der heranwachsenden
jungen Männer weitergibt und sie in den verschie-
denen Techniken des Hairufens unterweist, hat je-
doch schon seit Wochen keinen Hai mehr gefangen.
Wurden etwa Tabus gebrochen, das Meer mit einer
bösen Magie verschlossen, der Hai durch Verfeh-
lungen der Menschen von den sonst ertragreichen
Fischgründen abgelenkt? Ein Ritual muss durch-
geführt werden, um diese mögliche Magie zu bre-
chen. Schließlich gelingt es einem anderen Fischer,
endlich wieder einen Hai zu fangen. Hatte der etwa
absichtlich das Meer “verschlossen”, um es nun al-
leine für sich wieder aufzuschließen und einen Hai
zu bekommen? Selam weiß es nicht, und ist auch
ein bisschen eifersüchtig. Dennoch wird er an den
Vorgaben und Pflichten eines Hairufers festhalten,
und diese wichtigen Kenntnisse an Heranwachsen-
de weitergeben.

Auf Mbenga, einer kleinen Insel südlich der

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228


230 Berichte und Kommentare

Hauptinsel Fidschis, geht es um das Feuerlaufen,
einer uralten, vererbten Fähigkeit, die in der Fami-
lie des Feuerpriesters weitergegeben (und auch an-
deren Männern gelehrt) wird. Wiederum erfahren
wir in Einblendungen, wie einst ein junger Mann
an einer Quelle die Fähigkeit des Feuerlaufens von
einem wu, einem kleinen Geist, erhielt. Fortan ver-
fügte der junge Mann und seine Nachkommen über
die Fähigkeit, mit nackten Füßen über glühend
heiße Steine zu laufen. Aber auch andere Män-
ner des Dorfes sind gute Feuerläufer. Sie werden
von dem Feuerpriester für das Ritual ausgewählt.
Die Frauen stellen in den Tagen zuvor die spezi-
elle schwarz-gelbe Bekleidung aus Pandanussstrei-
fen für die Feuerläufer her und bereiten das Essen
für die Teilnehmer, aber auch für die kleinen wu,
die sich diese Gabe der Mythe nach ausbedungen
haben. An einem Abend ist es dann soweit: die
glühend heißen Steine, zuvor im Erdofen erhitzt,
werden ausgebreitet und die vom Feuerpriester er-
wählten Läufer gehen ohne sichtbare Qualen über
die heißen Steine. Ein Ritual, das die Feuerläufer
von Mbenga schon bei Tourneen durch die ganze
Welt zeigten.

Teil 3 der Filmreihe, “Mauis Ordnung”, bezieht
sich auf die in weiten Teilen Polynesiens verehrte
Mythengestalt Maui, einen Heros aus der Urzeit,
der einst mit seinen übermenschlichen Kräften die
heutigen Inseln aus dem Meer zog, Monumente
erbaute und Nutzpflanzen schuf, die für das Über-
leben der Menschen im Pazifik überlebenswichtig
sind. Er gilt mit seinen Eigenschaften wie Stär-
ke, Klugheit und Unerschrockenheit auch heute als
Vorbild. Als Beispiel werden hier die alten Tatauie-
rungstraditionen auf Samoa geschildert, deren Mo-
tive auch auf die großen Entdeckungsreisen der Po-
lynesier Bezug nehmen, mithin auch auf den Kul-
turheroen Maui, so die Filmemacher. Den schmerz-
haften Prozess der Tatauierung zu überstehen und
so zu einem Erwachsenen zu werden, ist überaus
bedeutend für die Entwicklung zu einem “richti-
gen” Samoaner. Eine Mythe erzählt uns wiederum
den Ursprung der Tatauierung, wobei es einst die
Frauen waren, die tatauiert wurden, und die dann
ihre Instrumente einem Mann liehen, der zum ers-
ten Meistertatauierer Samoas wurde. Immer wie-
der, auch in anderen Teilen Ozeaniens einschließ-
lich Australiens (vgl. White 1975), begegnen wir
also diesem Motiv, dass in der mythischen Vor-
zeit die großartigen Künste und Fähigkeiten, die
magischen Geheimnisse und Kenntnisse einst den
Frauen gehörten, heute aber nur den Männern be-
kannt sind bzw. von ihnen praktiziert werden. Ist
es das psychologische Bedürfnis, das Exklusivrecht
der Männer an den Ritualen nachträglich zu le-

gitimieren oder ist es ein Hinweis auf tatsächlich
andere Machtverhältnisse im Ritualleben in frühe-
ren Zeiten? Der Ursprung dieses Besitzertauschs
zwischen den Geschlechtern ist nie endgültig er-
forscht worden und wird auch hier nicht problema-
tisiert. Und obwohl eingangs Beispiele von Frauen-
tatauierungen gezeigt werden, leicht erkennbar an
der für Samoa so typischen Tatauierung der Knie-
kehlen, wird nur das Tatauieren von Männern aus-
führlich gefilmt. Samoanerinnen werden in erster
Linie als Flechterinnen der allerdings sehr kunst-
vollen Matten vorgestellt. In der Samoa-Episode
wird des Weiteren die auch überregional bekannte
Mythe von Sina und dem Aal nacherzählt, die die
Entstehung der Kokospalme erklärt, dem “Baum
des Lebens” für alle Südseeinsulaner, da alle Tei-
le der Kokospalme nutzbar sind (vgl. Engelhard
und Fenner 1996). Maui trete hier in Gestalt einer
jungen Frau auf, jener Sina, die den Aal erst lie-
bevoll pflegt, aber später erschlägt, da er zu groß
geworden ist, und aus dessen Kopf dann die ers-
te Kokospalme wächst. Heute noch sehe man sein
Antlitz in Form der Augen und des Munds auf jeder
Kokosnuss, so die Überlieferung. Manchmal gilt
Sina auch als Mutter Mauis. Ob es nun sinnvoll
ist, die verschiedenen Mythenthemen Polynesiens
somit in eine chronologische bzw. genealogische
Reihenfolge zu bringen oder in einer jungen Frau
letztlich auch wieder Maui zu sehen, bleibt frag-
lich. Die Geschichte von Sina und dem Aal ist in
ganz Polynesien verbreitet, und nicht zwangsläufig
mit Maui verknüpft. Bei Gesprächen, die ich auf
Yap führte, wurde das Bedürfnis von Wissenschaft-
lern, alle mythologischen Überlieferungen mitein-
ander zu verknüpfen und als aufeinander aufbauend
zu konstruieren, als akademischer Ethnozentrismus
kritisiert, der nichts mit dem Verständnis der einzel-
nen Überlieferungen zu tun habe, die jeweils ihre
eigene Daseinsberechtigung hätten. Insofern wir-
ken die verschiedenen Beispiele, die hier für Samoa
gewählt wurden, zwar anschaulich und auch bei-
spielhaft für ganz Polynesien, im Bemühen, sie zu
einem großen Ganzen zusammenzufügen, sie unter
dem Oberthema “Maui” zu subsumieren und sie
ausschließlich für die samoanische Kultur geltend
zu machen, etwas konstruiert. Da die Beispiele je-
doch im Kern korrekt und typisch für die Mytho-
logie Ozeaniens sind, können sie dem Zuschauer
dennoch an dieser Stelle einen guten Einblick in
wichtige Mythenthemen vermitteln.

Auch in der Inselwelt Tongas, dem zweiten
Schauplatz dieses Filmteils, ist Maui als Schöpfer
materieller wie geistiger Werte präsent. Vor allem
aber zog er den Überlieferungen zufolge einst mit
einem magischen Angelhaken die tonganischen In-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228


Berichte und Kommentare 231

seln aus dem Meer – ein Mythos, der in ähnli-
cher Weise auch bei den neuseeländischen Maori
existiert, wo Maui von der Südinsel aus mit einem
riesigen Angelhaken die Nordinsel aus dem Meer
gezogen haben soll. Auf Tonga werden auch Stein-
monumente und Sternbilder nach Maui benannt,
was seine Omnipräsenz als mythischen Schöpfer
und Lenker belegt. Die Interpretationen des monu-
mentalen Torbogens aus Kalksteinblöcken mit dem
Namen “Ha’amonga a Maui” gehen allerdings weit
auseinander. War der Trilithos eine Art Sonnenuhr
oder Jahreskalender? Das Tor, durch das man die
Gefangenen der unterlegenen Stämme nach kriege-
rischen Auseinandersetzungen trieb? Sinnbild der
Stärke durch Zusammenhalt? Oder einfach nur das
Eingangstor in den Königshof von Tui’tatui, dem
Begründer der tonganischen Monarchie? Gleich-
zeitig verweist der Name auf das Sternbild Orion,
das auf tonganisch ebenfalls “Ha’amonga a Maui”
genannt wird. Es wies die tonganischen Seefahrer
direkt nach Hawai’i, dem entferntesten Ort, den die
Seefahrer den Überlieferungen zufolge erreichten.
Die Antwort bleibt, zu Recht, offen, denn eine ab-
schließende Klärung der Hintergründe konnte bis-
lang nicht erreicht werden. Parallelen lassen sich
allenfalls zu den monumentalen Königsgräbern auf
Tonga ziehen, die Hinweise auf eine frühe Mega-
lithkultur unterstreichen.

Teil 4 der Filmreihe, benannt “Künstlicher
Kosmos”, leitet zum mikronesischen Inselbereich
über und behandelt zunächst Kapingamarangi, eine
polynesische Exklave in Mikronesien. Touhou,
die Hauptinsel des winzigen Korallenatolls, ist
eine künstliche Schöpfung, die von Menschenhand
komplett aus Korallenblöcken aufgebaut wurde.
Angesichts der wenigen und ungenügenden Werk-
zeuge, die den Insulanern zur Verfügung stehen,
sind die Einwohner von Touhou aber fest davon
überzeugt, dass die ursprünglichen Erbauer mit
Magie gearbeitet haben müssen und die passen-
den Beschwörungsformeln kannten, um die Mau-
ern fest und stabil zusammenzubauen. Dementspre-
chend erzählt eine Mythe von dem ersten Navigator
und Erbauer, der auf der Suche nach seiner ent-
laufenen Frau mit seinem Boot in das Atoll kam,
dem aber keine der bestehenden Inseln gefiel. Da-
her baute er sich eine neue, künstliche. Das Leben
auf Touhou, das in dieser Episode der Filmreihe ge-
schildert wird, macht besonders deutlich, wie fragil
das Überleben im Pazifik ist. Stürme können Hoch-
wasser und Zerstörung bringen und nicht nur die
Korallenfundamente, sondern auch die Tarofelder
zerstören. Ständig muss an der Bausubstanz der In-
sel gearbeitet werden, um sie instandzuhalten. Die
Männer fischen draußen am Außenriff, aber wenn

die Fischschwärme ausbleiben, gibt es tagelang nur
ein eingeschränktes Essensangebot. Die Speisekar-
te ist zwar ausreichend, dennoch stets gleichblei-
bend: Taro, Brotfrucht, Reis, Fisch, Bananen und
Kokosnüsse. Alles Essbare muss sofort zubereitet
und gegessen werden, da mangels Kühlung keine
Haltbarkeit möglich ist. Ohne Gemeinschaftssinn
und Disziplin ist das Überleben auf der Insel nicht
denkbar. Man muss teilen und sich einschränken
lernen, damit die Gemeinschaft überleben kann.

Wie sehr künstliche Welten Abbild eines sozia-
len Gefüges sind, zeigen auch die Monumental-
bauten Nan Madol auf Pohnpei, die im Anschluss
vorgestellt werden. Die ersten Mauern dieser der
Adelsschicht vorbehaltenen “Königsstadt” wurden
um die Zeitenwende erbaut, wie archäologische
Forschungen ergaben; in 1.500 Jahren entstanden
dann insgesamt 92 künstliche Inseln aus Basaltblö-
cken und Korallenbruch. Alles Land sowie die Kö-
nigsstadt selbst gehörte den Adligen, wohingegen
die unfreien Bauern von Pohnpei, der größten In-
sel Mikronesiens, die erforderlichen Nahrungsmit-
tel für eine recht große Bevölkerung erwirtschaf-
ten mussten. Eine Mythe erzählt, dass die Bauidee
und einer der größten Könige einst aus Kosrae,
einer benachbarten mikronesischen Insel kamen,
doch sind Motivation und Bautechnik dieser aus-
nehmend großen und in ihrer Form einzigartigen
Anlage auf Pohnpei nach wie vor nicht hinreichend
geklärt. Vor etwa 200 Jahren verwüstete ein Tai-
fun die Bauten, und seither sind sie verlassen. Ei-
ne Landreform der deutschen Kolonialverwaltung
änderte 1909 auch die Besitzverhältnisse, so dass
heute nicht mehr die adligen, sondern ganz “norma-
le” Familien formell die Besitzer Nan Madols sind,
obgleich sie ihr neues Eigentum im traditionellen
Verständnis nie befriedigend legitimieren konnten.

“Reisen durch Raum und Zeit” heißt schließ-
lich treffend Teil 5 der Filmreihe. Hier werden die
erstaunlichen Navigationskünste der Pazifikinsula-
ner am Beispiel eines großen Navigators aus Ifa-
luk im Zentrum der westlichen Karolinen erläu-
tert. Die Männer fahren nicht nur mit ihren Kanus
zum Hochseefischen hinaus, sie unternehmen mit
ihren geschickt gebauten Auslegerkanus auch lan-
ge Reisen über das offene Meer. Unerlässlich ist
dabei das tiefgehende Wissen um Windverhältnis-
se, Meeresströmungen und Sternbilder. Anhand all
dieser in der Natur ablesbaren Informationen sind
solch weite Reisen treffsicher möglich – eine nicht
hoch genug einzuschätzende Leistung, durch die
die Besiedlung des gesamten Pazifiks erst möglich
wurde. Doch heutzutage steht dieses existenzielle
Wissen auf der Kippe. Motorboot und GPS halten
als technische Errungenschaften auch in die mi-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228


232 Berichte und Kommentare

kronesische Inselwelt Einzug und erleichtern auf
den ersten Blick mühselige Arbeiten und lebens-
langes Lernen. Aber sie machen auch abhängig von
der technologischen Leistungsfähigkeit der Gerä-
te, den benötigten Antriebsmitteln und Ersatztei-
len. Technische Geräte können traditionelles Wis-
sen und das menschliche Gedächtnis, den wichtigs-
ten immateriellen Wert der Insulaner, nie ersetzen,
so William Tiwefich, der Navigator von Ifaluk. Er
will sein Wissen an seine Söhne weitergeben. Am
Beispiel einer bevorstehenden langen Reise zu ei-
ner anderen Insel werden Bootsbau, die dazuge-
hörige Ausrüstung, das navigatorische Wissen, die
“Klassen” und Schulen der Ausbildung, sowie die
Tabus und Verhaltensvorschriften für große Hoch-
seefahrten farbenprächtig und eindrucksvoll darge-
stellt. Auch das Leben und die Tätigkeitsbereiche
der Frauen auf Ifaluk, die Arbeiten im Tarofeld und
vor allem das Weben der Hüfttücher (lavalavas)
werden gezeigt. Am Ende steht dann das Bild eines
kleinen Auslegerkanus auf seiner weiten Reise über
den unendlichen Ozean, wo man kein Land mehr
sieht, wo aber der erfahrene Navigator anhand lau-
fender Beobachtung von Strömung, Wellen, Wind-
verhältnissen, Wolken und Sternen den Kurs fehler-
frei bestimmt.

In der letzten Episode wird die Insel Yap vor-
gestellt, eine der größeren Inseln und Zentrum
der westlichen Karolinen, denen die Einwohner
von Ifaluk und anderer “Outer Islands” einst tri-
butpflichtig waren. Yap verfügt über ein Verwal-
tungszentrum, einen Supermarkt und viele andere
moderne Errungenschaften wie Autos, Fernseher
und Internet. Mit dem Flugzeug kommen Touristen
nach Yap, vor allem Taucher, die die legendären
Mantarochen sehen wollen. In manchen Dörfern,
vor allem in Kaday an der Ostküste, werden so-
genannte “Cultural Tours” für Touristen angeboten,
bei denen traditionell gekleidete Jungen und Mäd-
chen die verschiedenen Tänze Yaps vorführen. Ist
Tradition schon Folklore geworden, durch die sich
Jugendliche in ihren Schulferien ein paar Dollars
dazuverdienen? Oder bleiben wenigstens dadurch
die traditionellen Tänze, Bekleidungen und die da-
zugehörigen mythologischen Überlieferungen er-
halten? Ein zweischneidiges Schwert für diese ge-
schäftstüchtigen Yapesen. Im Kontrast dazu werden
denn auch die Einwohner von Rumung, einem ab-
geschotteten Inselteil von Yap, vorgestellt. Sie ha-
ben sich allen Veränderungen verweigert, die durch
Tourismus und Technik auf dem Rest der Insel Ein-
zug gehalten haben, und wollen ein Leben führen,
dass sich ausschließlich an traditionellen Werten
orientiert. Die verbindende Brücke, die über einen
Kanal zur Hauptinsel führte, wurde daher schon

lange abgerissen. Ein Zugang zu diesem Inselteil
ist kaum jemandem möglich, es sei denn, er hat
Verwandte dort. Insofern ist die Erlaubnis für die
Filmemacher, dort drehen zu können, besonders
hoch einzuschätzen. Die alten Männer von Rumung
erzählen Geschichten, wie die von der versunke-
nen Insel Sepin, deren Einwohner einst beschlos-
sen, mit ihrer Insel unterzugehen, als die Segel der
ersten europäischen Entdecker am Horizont auf-
tauchten. Die Menschen von Rumung entschieden
sich jedoch zu bleiben, aber ihr ambivalenter Sta-
tus zwischen Moderne und mythischer Vergangen-
heit wird dadurch umso deutlicher. Ihr Leben in
dieser Zwischenzone kann faszinierend sein, ihre
Zurückgezogenheit romantisch und rätselhaft. Oder
aber einfach langweilig, wie mir Jugendliche auf
der Hauptinsel erzählten: “Wir könnten hinfahren”,
sagen sie, “denn wir haben Verwandte dort. Aber
was sollen wir da? Dort gibt es nichts!”

Was ist mythisch, was ist profan? Die Filmrei-
he gibt darauf eine vieldeutige Antwort. Sie schil-
dert das Leben der Menschen, die in tropischen
Breitengraden mit den ihnen zur Verfügung ste-
henden Mitteln eine zufriedenstellende Subsistenz,
ein funktionierendes Sozialgefüge sowie außerge-
wöhnliche Leistungen wie die Hochseenavigation
hervorbrachten. Das Ganze ergibt aber nur einen
Sinn, wenn man die zugrunde liegenden Glaubens-
vorstellungen kennt, wenn die Kette der mündlich
überlieferten Mythen nicht reißt und die einmali-
gen materiellen wie immateriellen Kulturleistun-
gen nicht verlorengehen. Gleichzeitig sind die my-
thologischen Inhalte auch immer Abbild der so-
zialen Welt und der Natur: der Streit zwischen
den Geschlechtern, die Bedeutung der wichtigen
Nutzpflanzen wie Taro oder Yams, der Zusammen-
halt der Familien, die lebenswichtige Kokosnuss,
die hierarchischen Strukturen von Adelsschicht und
Unfreien, und die vielen kleinen oder großen Geis-
ter, die das Leben der Menschen entscheidend be-
stimmen.

Die Filmreihe leistet bildreich die Vermittlung
der Mythen Ozeaniens an ein breites Publikum.
Man kann sie mit Schulklassen und Studierenden
ansehen, sie in Museumsausstellungen oder bei
Lehrerfortbildungen einsetzen. Die Art und Weise,
wie der reichhaltige Mythenschatz filmisch einge-
fangen wird, erlaubt es jedem, vom interessierten
Laien bis zum Fachwissenschaftler, einen Bezug zu
dieser speziellen Lebens- und Glaubenswelt herzu-
stellen. Die Reihe ist ein willkommenes Angebot,
sich visuell und gedanklich in die Südsee zu be-
geben. Gleichzeitig bietet sie eine qualitativ hoch-
wertige Bearbeitung des Stoffs, nie oberflächlich
oder pauschalisierend, sondern voller Sachkennt-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228


Berichte und Kommentare 233

nis, Detailgenauigkeit und Empathie – eine gelun-
gene Gratwanderung also, die die Filmreihe nicht
nur zu einem persönlichen Gewinn macht, sondern
auch ihre vielseitige Einsetzbarkeit garantiert.

Zitierte Literatur

White, Isobel M.
1975 Sexual Conquest and Submission in the Myths of Cen-

tral Australia. In: L. R. Hiatt (ed.), Australian Aborigi-
nal Mythology. Essays in Honour of W. E. H. Stanner;
pp. 123–142. Canberra: Australian Institute of Aborigi-
nal Studies. (Social Anthropology Series, 9; Australian
Aboriginal Studies, 50)

Engelhard, Jutta Beate, und Burkhard Fenner
1996 Wer hat die Kokosnuß . . . ? Die Kokospalme – Baum

der tausend Möglichkeiten. (Katalog einer Ausstel-
lung des Rautenstrauch-Joest-Museums für Völkerkun-
de der Stadt Köln vom 26. April 1996 bis 26. Januar
1997.) Köln: Rautenstrauch-Joest-Museum. (ETHNO-
LOGICA, Neue Folge, 21)

The Methodology
of Classical Religious Studies

A. N. Krasnikov’s Evaluation

Henryk Hoffmann

Contemporary Russian religious studies (Reli-
gionswissenschaft) has been, for some years, under-
going significant transformations. With the fall of
communism and the collapse of the Soviet Union,
the all-powerful Marxist ideology reigning there
until the 1990s lost its support from the state. Until
recently, Russian (Soviet) religious studies – ini-
tially known as the “history of religion and athe-
ism” (istoria religii i ateizma), and later “religious
studies” (religioviedenie) – was linked to “scientific
atheism” (naučnyi ateizm) and as such, with its ide-
ological slant, it did not win recognition among the
religious studies scholars worldwide. The objec-
tives of Marxist religious studies, as an integral part
of “scientific atheism,” have been clearly spelled
out by D. M. Ugrinovič in his book Vviedenie v
teoretičeskoie religioviedenie (Introduction to The-
oretical Religious Studies; 1973). Ugrinovič stated
that the aim of “scientific atheism” (including re-
ligious studies as part of it) was to overcome reli-
gious relics of the past, and this endeavor was seen

Fig. 1: Alexander N. Krasnikov (1949–2009)

as a one of the nationwide tasks undertaken in then
Soviet Union.

The purpose of this review article is to introduce
a book by the late Alexandr Nikolayevič Krasnikov,
Metodologičeskye problemy religioviedenia (Meth-
odological Problems of Religious Studies; 2007).1

In this highly interesting and informative book the
author postulates a thorough revision of the exist-
ing Marxist literature on religious studies. Krasni-
kov states that, “in the 1990s, Russian science and
education moved from ‘scientific atheism’ to reli-
gious studies, from an ideologically biased critique
of religion to its scholarly and philosophical under-
standing” (4).

The new Religionswissenschaft or religious
studies in Russia is now closer to the Western-Euro-
pean understanding of its subject matter, and have
now for some time been pursued by religion schol-
ars, chiefly from the universities of Moscow and
St. Petersburg but also from the Amur State Univer-
sity in Siberia. The scholars are grouped around the
Blagoveščensk and Moscow quarterly Religiove-
denie. Naučno-teoretičeskiy zurnal (Study of Reli-
gion. Scientific and Theoretical Journal), which is
an official magazine of the Russian Association of
Researchers of Religion, and A. N. Krasnikov was
the editor-in-chief of this quality quarterly.

Alexandr Nikolayevič Krasnikov († 2009) was a
noted Russian religious studies scholar and philos-
opher of religion. He was also a professor in the
Chair of Philosophy of Religion and Religious
Studies, Faculty of Philosophy, M. W. Lomonosov

1 Krasnikov, Alexandr Nikolayevič: Metodologičeskye prob-
lemy religioviedenia. Moscow: Akademičeskiy Proiekt,
2007. 239 pp. ISBN 978-5-8291-0856-4.

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:33:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-228

