Gudrun Krimer

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf
zum liberalen Skript

Die Herausforderungen bei der Beschiftigung mit dem liberalen Skript und dessen
» Anfechtungen« beginnen mit der Suche nach Einheiten der Bearbeitung, die Er-
kenntnis fordern, ohne den Blick auf das grofle Ganze zu versperren. Der Zugriff
uber die Geographie — Anfechtungen in Lateinamerika, West- und Osteuropa,
China, den Vereinigten Staaten von Amerika oder dem subsaharischen Afrika —
scheint einen Ausweg aus einer moglichen kulturalistischen, wenn nicht gar essen-
tialistischen Engfihrung zu bieten, den die kritische Wissenschaft gerade unter
postkolonialen Vorzeichen so sehr fiirchtet. Auch der Zugriff tiber die Geographie
kommt allerdings ohne eine angemessene Berticksichtigung kultureller, religioser
und gesellschaftlicher Faktoren nicht aus — anders wiirde es keinen Sinn machen,
China, Russland, das subsaharische Afrika oder eben die MENA-Region als Ana-
lyseeinheiten zu wihlen.

Der Begriff der MENA-Region (engl. Akronym fiir The Middle East and North
Africa) hat sich auf breiter Front eingebiirgert, obgleich er den eurozentrischen
Blick verrit, der grofle Teile der fraglichen Region im Osten (um nicht zu sagen:
im Orient) verortet.! Der Begriff ist jedoch nicht allein historisch belastet, er
ist — in dieser Hinsicht diversen Vorstellungen von »Europa« eng verwandt —
weder eindeutig noch wird er einheitlich definiert: Er beschreibt einen zusammen-
hingenden Giirtel von Lindern zwischen Nordafrika, dem Horn von Afrika und
Westasien, der einer engeren Definition zufolge die arabische Welt von Marokko
bis Irak sowie Israel umfasst, einer weiteren Definition zufolge dartiber hinaus
die nicht-arabischen Staaten Turkei, Malta und Zypern sowie Iran, Afghanistan
und Pakistan. Am gebrduchlichsten ist heute ein Verstindnis, das neben den
arabischen Staaten Israel, Iran und die Tirkei in die MENA-Region einbezieht.
Die unterschiedlichen Definitionen verweisen auf unterschiedliche Kriterien der
Zurechnung: Zum einen sind dies kulturelle Faktoren — Sprache in Gestalt des
Arabischen, relevant vor allem fur die engere Definition, und Religion in Form
des Islams, die einschligig ist fir die weitere. Zum anderen sind es, durchaus

1 Zum Begriff des »Mittleren Ostens« vgl. kritisch Bonine; Amanat; Gasper (Hrsg.)
2012. »Westasien« als historisch unbelastete Alternative zum »Mittleren Osten« wird
zwar verschiedentlich verwandt, riskiert aber, die engen historischen, politischen und
auch okonomischen Verbindungen zwischen dem arabischen Osten (Mashrek, arab.
Mashriq), Iran und dem Osmanischen Reich als Vorginger der modernen Tiirkei auf
der einen Seite und dem arabisch-berberischen Westen (Maghreb) auf der anderen zu
tibergehen. Der neutrale Begriff »Westasien und Nordafrika« bzw. »West Asia and
North Africa (WANA)«, der diese Verbindungen beriicksichtigt und den unter anderem
das in der jordanischen Hauptstadt Amman angesiedelte WANA Institute propagiert,
hat sich jenseits eines akademischen Milieus bislang nicht durchgesetzt.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 90-115

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 91

verbunden mit diesen kulturellen Faktoren, historisch gewachsene und/oder in
der jingeren Vergangenheit entstandene politische und 6konomische Beziehungen
und Verflechtungen. Der geopolitische Begriff MENA vermeidet zwar den Ver-
weis auf Religion und Kultur, doch zeigt eine historisch informierte Betrachtung
sehr rasch, dass die in ihm zusammengefassten Territorien vor Jahrhunderten dem
islamischen Kalifat unterstanden und in der Gegenwart mit Ausnahme Israels
islamisch gepragt sind.

Im Folgenden geht es nicht um den Islam als Religion und Kultur und dessen
Verhiltnis zum liberalen Skript, obgleich auch dies Gegenstand einer kritischen
Untersuchung werden konnte und gelegentlich bereits geworden ist, wobei die
neuere Literatur tendenziell eher liberale (und damit, so die vorherrschende Linie,
zugleich koloniale) Anfechtungen des Islams diskutiert, nicht umgekehrt.? Es geht
auch nicht um die Chancen und konkreten Ausformungen eines liberalen Islams,
wie ihn das Netzwerk (Jaringan) Islam Liberal vorgestellt hat, zu dem sich im
Frithjahr 2001 (also bereits vor den islamistischen Anschlagen des 11. Septem-
bers) indonesische Intellektuelle und Kiinstler zusammenschlossen, um radikalen
islami(sti)schen Tendenzen in der eigenen Gesellschaft entgegenzutreten.? Die Fra-
gen nach dem Verhiltnis von Islam, liberalem Skript und liberalem Islam sind kei-
neswegs illegitim, und sie miissen auch nicht in essentialistischer Weise verhandelt
werden. Dass Religion, so wie sie in den internationalen Sozial- und Kulturwis-
senschaften des 20. und 21. Jahrhunderts gemeinhin verstanden wird, namlich als
ein Feld von Kultur, das die Beziehungen von Menschen zu einem Gott, mehreren
Gottheiten, dem Kosmos oder Transzendenz ganz allgemein reflektiert,* im Ver-
haltnis zum liberalen Skript eine Rolle spielen kann, ist unbestritten. Bestimmte
Auspragungen des Christentums haben sowohl zur Entstehung und Entfaltung
des liberalen Skripts als auch zu dessen Einhegung und »Anfechtung« beigetra-
gen. Der Begriff der » Anfechtung« selbst besitzt ja, wird er nicht im strikt juristi-
schen Sinn verwandt, durchaus christliche Konnotationen. Wie eine Vielzahl em-
pirisch unterfiitterter Untersuchungen zu Sikularisierung, Sakularismus und Si-
kularitit belegt, bieten in einer christlichen Tradition stehende Staaten wie Polen,
Brasilien, die Philippinen oder die USA je eigene Bedingungen fiir das Zusammen-
spiel von Religion, politischer Verfassung und gesellschaftlicher Ordnung, die
auch ihr Verhiltnis zum liberalen Skript berithren. Deutlich anders konfiguriert,
aber nicht weniger instruktiv sind die Beispiele China und Indien im Zeichen einer
staatlichen Wiederbelebung, Umdeutung und Instrumentalisierung konfuziani-
scher bzw. hinduistischer Traditionen. Das Konzept des Hindutva (»Hindutum«,
»Hindu-Sein«) etwa bietet sich fiir einen Vergleich mit dem Islamismus geradezu

2 Vgl. exemplarisch Devji; Kazmi (Hrsg.) 2017; anders drei Jahrzehnte zuvor Binder
1988.

3 Kersten 2017.

Die gerade von Religionswissenschaftlerinnen und Religionswissenschaftlern kontrovers
gefiihrte Debatte, die zu keiner allgemein anerkannten Definition gefithrt hat, muss an
dieser Stelle ausgeklammert bleiben. Einen guten Uberblick bietet Bergunder 2011.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 Gudrun Krimer

an, der bei allen Gemeinsamkeiten die jeweiligen Eigenheiten deutlich hervortre-
ten lassen wiirde.®

Die folgenden Uberlegungen richten sich auf einen im 20. Jahrhundert erstmals
in der MENA-Region formulierten Gesellschafts- und Staatsentwurf, der sich
selbst als »islamisch« prasentiert, dabei jedoch ein Islamverstindnis reflektiert,
das nicht nur in der Fachwissenschaft als »islamistisch« eingeordnet wird, um auf
diese Weise seinen Ideologiecharakter zu unterstreichen. Islamismus beschreibt in
diesem Zusammenhang das Projekt, in einem bestimmten territorialen Rahmen
(insoweit tragt ein geographischer Zugriff), in letzter Konsequenz jedoch auf glo-
baler Ebene Kultur und Gesellschaft, Recht, Wirtschaft und staatliche Ordnung
im Licht eines spezifisch islamistischen Islamverstindnisses umzugestalten. Ziel ist
(nicht fir alle Islamisten, aber doch fiir die Vertreter ihres politischen Flugels)
die Errichtung einer islamischen Ordnung bzw. eines islamischen Staates,® die be-
wusst als Gegenentwurf zum liberalen Skript — wie zu allen anderen nicht-islami-
schen bzw. nicht-islamistischen Skripten vom Kommunismus bis zum Faschismus
— konzipiert werden. Aus der Region heraus entstanden, tritt er mit universellem
Geltungsanspruch auf. Seine Annahme setzt allerdings, anders als das Bekenntnis
zum liberalen Skript, das Bekenntnis zum Islam als Religion voraus.

Islamismus, Salafismus, politischer Islam

Der Islamismus als Ideologie und Bewegung ist ein Phianomen des 20. Jahrhun-
derts und damit deutlich jiinger als das liberale Skript in seinen unterschiedlichen
Ausformungen. So umstritten er in vielerlei Hinsicht auch ist — gestritten wird
namentlich iiber seine soziale Verankerung, seine Zielsetzung und seine politische
Einordnung zwischen riickwartsgewandt und zukunftsfihig, ganzheitlich und to-
talitir —, lassen sich seine Anfinge doch genauer in Raum und Zeit verorten,
als dies bei zahlreichen anderen intellektuellen, sozialen und politischen Ideen
und Bewegungen der Fall ist: An seinem Anfang steht die 1928 von dem agypti-
schen Arabischlehrer Hasan al-Banna (1906-1949) gegriindete Gemeinschaft der
Muslimbrider, die darauf zielte, die Anliegen sunnitisch-islamischer Reformer
des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert, die heute unter den Sam-

5 Aus der reichen Literatur vgl. die breit angelegte Untersuchung von Fox 2015 und die
Sammelbinde von Warner; Antwerpen; Calhoun (Hrsg.) 2013 und Kunkler; Madeley;
Shankar (Hrsg.) 2018 sowie die einschligigen Beitriage zu diesem Sonderheft. Eine kurz
vor dem Abschluss stehende und mithin noch nicht veroffentlichte Studie von Nathan J.
Brown analysiert unter dem Titel Religion in State die entsprechenden Arrangements in
so unterschiedlichen Staaten wie den USA, Sierra Leone, Sri Lanka und Israel.

6 Gemeint ist nicht einfach ein von einer Mehrheit von Musliminnen und Muslimen gebil-
deter, sondern ein auf islamischen Normen und Werten (in der Kurzform: der Scharia)
beruhender Staat, wobei die Mehrheit der Islamistinnen und Islamisten bestehende, sich
selbst als islamisch bezeichnende Staaten wie Saudi-Arabien, Iran, Pakistan oder die
Malediven nicht oder nur partiell als islamisch anerkennt und auf deren (aus der eigenen
Sicht) vollstindige Islamisierung hinwirkt.

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 93

melbegriff Salafiyya gefasst werden, in die Praxis umzusetzen. Die Muslimbruder-
schaft entstand unter kolonialen Vorzeichen, konsolidierte sich unter denselben
Vorzeichen in den spaten 1930er und den 1940er Jahren und bildete zur gleichen
Zeit erste Schwesterorganisationen in Syrien, Irak, Sudan und Palistina.” Als ihre
Gegner sahen die Muslimbriider in erster Linie nicht die eigenen Regierungen,
sondern die europdischen Kolonialmichte (im konkreten Fall: Grofsbritannien
und im Falle Syriens Frankreich) und die ebenfalls als kolonial wahrgenommene
zionistische Bewegung in Paldstina / Israel. Aus dieser Frontstellung bezogen sie
einen beachtlichen Teil ihres Ruckhalts in der eigenen Bevolkerung, vor allem
unter der Jugend. Von ihrem antikolonialen Erbe zehren sie noch heute.

Dagegen ist der gleichermafSen radikale wie militante (»jihadistische«) Islamis-
mus als theoretisches Konstrukt und politische Bewegung eine postkoloniale Er-
scheinung: Theoretisch begriindete ihn in den 1960er Jahren, das heifSt deutlich
nach dem Umsturz der Freien Offiziere in Agypten im Jahr 1952 und einer Kette
von Militarputschen in anderen arabischen Landern, der agyptische Literat und
Muslimbruder Sayyid Qutb (1906-1966). Qutbs Bedeutung liegt nicht darin,
umstrittene islamistische Konzepte wie »Hakimiyya« (Souveranitit Gottes) und
»Jahiliyya« (Leugnung des Islams und damit Riickfall in die vorislamische Zeit
der »Unwissenheit«) »erfunden« zu haben — sie hatte der indo-pakistanische Jour-
nalist und Aktivist Abul Ala Maududi (1903-1979) in den 1940er Jahren bereits
im kolonialen Indien auf Urdu vorgezeichnet. Qutbs Bedeutung liegt darin, diese
Neologismen in arabischer Sprache noch breiter »islamisch« unterlegt und ihnen
damit ungleich groflere StofSkraft verliehen zu haben. Vor allem das Konzept der
Hakimiyya — das Gott als souverdnen »Gesetzgeber« zeichnet und menschliche
Autonomie und Freiheit nicht allein in rechtlichen Dingen einschrankt — spielt
in der islamistischen »Anfechtung« des liberalen Skripts eine zentrale Rolle.
Zugleich legitimierte Qutb den Jihad, der als bewaffneter Kampf nicht gegen
Muslime gefithrt werden darf, gegen die eigenen Regime, die ihre Legitimation
aus ihrer antikolonialen Haltung bezogen und sich selbst als Muslime verstanden.
Aus der Sicht Qutbs und seiner Anhanger verlor die nationalistische Legitimation
gegeniiber der islamischen Legitimation radikal an Bedeutung.

Von Qutb inspiriert, forderten Islamisten in den 1950er und 1960er Jahren die
jungen Regime, die erstmals nach Jahrzehnten, wenn nicht Jahrhunderten der
Fremdherrschaft die eigene Bevolkerung reprisentierten, und deren autoritire
Modernisierungspolitik heraus; der postkoloniale Westen trat demgegeniiber, bei
aller Kritik am westlichen Imperialismus, zunichst in den Hintergrund. In den
ausgehenden 1970er Jahren entstanden zwischen Saudi-Arabien, Agypten und Al-
gerien erste militante Organisationen, die den Jihad als bewaffneten Kampf gegen
die eigenen Regime fithrten, vereinzelt auch gegen die eigenen, sich selbst als mus-
limisch verstehenden Gesellschaften. Ursprunglich ausgelost durch die Repression

7 Fur die frithe Muslimbruderschaft vgl. Mitchell 1993; Lia 1998; Isma‘il 2010; Kramer
2022a.

8 Aus der umfangreichen kritischen Literatur vgl. Yunis 1995; Damir-Geilsdorf 2003;
Khatab 2006; Calvert 2011; Sabasevi¢iute 2021.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Gudrun Krimer

im nasseristischen Agypten der 1950er und 1960er Jahre und forciert durch den
sowjetischen Einmarsch in Afghanistan im Dezember 1979, die islamistischen An-
schlage des 11. Septembers 2001 und die US-gefuhrte Invasion des Irak im Mairz
2003, internationalisierte sich der Islamismus immer weiter und loste sich dabei
in Teilen von seiner lokalen Verankerung. Einzelne, meist eher locker mit al-Qai-
da oder dem Islamischen Staat (vormals in Irak und Syrien, IS bzw. ISIS oder in
der Fremdbezeichnung Daesh) verbundene transnationale Netzwerke agieren seit
den 2010er Jahren auch jenseits der MENA-Region, vor allem im subsaharischen
Westafrika, in Zentralasien und in Westeuropa. Dementsprechend spiegelt das is-
lamistische Skript, wenn man von einem solchen sprechen mochte, die histori-
schen und aktuellen Erfahrungen in Teilen der MENA-Region (insbesondere
Agypten, Afghanistan, Syrien, Irak und Palistina), findet jedoch auch weit jenseits
ihrer Grenzen Riickhalt.

Angesichts einer fortlaufenden Diversifizierung mit immer neuen Auspriagungen
islamistischer Theorie und Praxis, begleitet von heftigen innerislamistischen Aus-
einandersetzungen um die korrekte Linie, sind immer wieder Versuche unternom-
men worden, Taxonomien zu entwickeln und Islamisten in abgrenzbare Fligel
oder Lager einzuteilen: Mit Blick auf ihr Verhiltnis zur bestehenden Ordnung
und zu nicht-islamistischen Musliminnen und Muslimen — und damit zugleich zu
Gewalt, Jihad und der sogenannten Exkommunikation von Muslimen (arab. tak-
fir) — unterscheiden viele zwischen quietistischen und aktivistischen, gemafSigten,
pragmatischen und radikalen, legalistischen und revolutioniren, extremistischen
oder terroristischen oder auch zwischen integrationistischen und isolationistischen
Tendenzen und Strategien; mit Blick auf den Fokus islamistischer Aktivititen
differenzieren sie zwischen gemeinschafts- und staatszentrierten Ansitzen (die
also entweder prioritir die muslimische Gemeinschaft, Umma, reformieren oder
den Staat erobern wollen) und mit Blick auf islamistische Organisationsformen
und Aktionsradien zwischen lokal, translokal, transregional und global agieren-
den Gruppierungen.” Die Vielzahl der Kategorien und Termini deutet darauf
hin, dass starre Taxonomien die Orientierung nicht unbedingt erleichtern, zumal
wenn einzelne Akteure ihren Kurs dndern und die Gewichte sich permanent
verschieben. Der Islamismus ist und bleibt ein schwer zu fassendes und noch
schwerer nach aufSen, soll hier heiflen: gegentiber einem nicht-islamistischen Islam
abzugrenzendes Phanomen. Dafur spricht die gingige arabische Bezeichnung »is-
lamische Stromung« (tayyar islami), die den beweglichen, gelegentlich geradezu
fluiden Charakter des Phanomens besser zum Ausdruck bringt als die eher starren
Begriffe »Lager« und »Fligel«. Zugleich aber unterscheidet sie, wie die grofse
Mehrheit der Islamistinnen und Islamisten selbst, nicht zwischen islamisch (bzw.
aus ihrer Sicht: wahrhaft islamisch) und islamistisch und spiegelt insoweit starker
die islamistische Innen- als eine kritische AufSensicht.

Immerhin haben sich nach langen Jahren des Streites in der internationalen
wissenschaftlichen Diskussion die Oberbegriffe »Islamismus« und »politischer
Islam« gegentiber Alternativen wie Integrismus, Integralismus und Fundamenta-

9 FEinen guten Uberblick bietet in deutscher Sprache Seidensticker 2016.

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 95

lismus durchgesetzt.!® Der Begriff »Salafismus«, der in der Vergangenheit eine
im weiteren Sinn theologische Schule beschrieb und heute fiir diejenigen Musli-
minnen und Muslime steht, die sich erklirtermaflen am Vorbild des Propheten
Muhammad und der ersten Generationen von Musliminnen und Muslimen (im
Arabischen as-salaf as-salib, die »frommen Vorfahren«) orientieren, wird haufig
unprazise verwendet; nicht selten dient er als Synonym fiir Islamismus bzw.
den politischen Islam.!" Im vorliegenden Text bezeichnet er dagegen diejenigen
Musliminnen und Muslime, die ihr Denken, Handeln und Auftreten auch im
alltaglichen Leben nach eigenem Bekunden strikt an Muhammad und den salaf
salib ausrichten — wobei viele der so verstandenen Salafistinnen und Salafisten
nicht den islamistischen Anspruch auf eine komplette Umwandlung von Staat,
Recht und Gesellschaft vertreten, sondern sich auf die Kultivierung des eigenen
Selbst konzentrieren. Im Englischen ist in diesem Zusammenhang hiufig von
einem pietist Islam die Rede, was nicht gleichzusetzen ist mit einem » pietistischen
Islam«. Vor allem seit der Arabischen Rebellion der Jahre 2010-2011 haben sich
allerdings in einigen Landern auch Teile der salafistischen Stromung politisiert
und eigene, salafistische Parteien gegriindet, die mit den Vertretern anderer isla-
mistischer Uberzeugungen offen konkurrierten und konkurrieren.!2

Gleichgiiltig aber, ob von »Islamismus«, »politischem Islam« oder »Salafismus«
die Rede ist, sagen die Begriffe zunachst einmal nichts tiber die Strategie, Aktions-
und Organisationsformen ihrer Vertreterinnen und Vertreter aus, insbesondere ihr
Verhiltnis zu Gewalt, Reform und Revolution. Diese entwickeln sich dynamisch;
sie konnen uber lingere Zeit und grofle Distanzen stabil bleiben, sich aber auch
recht kurzfristig andern. So sehr die Islamisten auf absolute Wahrheiten insistieren
(die Allmacht, Finheit und Souverinitit Gottes, die Uberlegenheit des Islams,
die Giiltigkeit islamischer Normen und Werte bzw. der Scharia, nicht zuletzt mit
Blick auf das Geschlechterverhiltnis), sind sie, wie andere soziale und politische
Akteure auch, in konkrete Zusammenhinge eingebettet, interagieren mit den
Akteuren ihres jeweiligen Umfelds und reagieren auf Opportunititsstrukturen,
nutzen also Chancen und vermeiden gegebenenfalls Kosten und Risiken fir sich
und selbst fiir andere.’> Auch islamistische Theoretiker und Aktivisten lernen
aus Erfahrungen, tiberdenken eigene Annahmen, Strategien und Organisationsfor-

10 Im Arabischen ist der Traditionsbegriff usuliyyun, der in friheren Zeiten muslimische
Gelehrte bezeichnete, die sich vorrangig oder ausschliefSlich auf die normativen Quel-
len (arab. usul) des Islams stiitzten, umgedeutet und ausgeweitet worden und bezeich-
net nun allgemeiner Fundamentalisten bzw. Islamisten.

11 Aus der reichen Literatur vgl. Meijer (Hrsg.) 2009; Said; Fouad (Hrsg.) 2014; Lauziére
2016.

12 Fur die dgyptische salafistische Bewegung (Da‘wa Salafiyya) und die 2011 aus dieser
Bewegung heraus gebildete Al-Nour-Partei (Hizb an-Nur, Partei des Lichts), von der
sich im Folgenden einzelne Personen und Gruppen abspalteten, vgl. J. Brown 2013;
Hiinseler 2020.

13 Quintan Wiktorowicz hat mafigeblich zur Ubernahme der Social Movement Theory in
Untersuchungen des Islamismus beigetragen, die vor allem in Studien zu Inklusion, Ra-

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 Gudrun Kriamer

men, passen sie veranderten Rahmenbedingungen an oder revidieren sie unter
Umstianden sogar grundlegend. Wie die Erfahrungen mit Inklusion im Sinne einer
Einbindung islamistischer Gruppen und Parteien in formal partizipative, wenn
nicht sogar formal-demokratische Prozesse und Strukturen zeigen, kann Inklusion
bis zur Aufgabe eines spezifisch islamistischen Profils und der Umwandlung in
eine wertkonservative Partei fithren, die sich als islamisch, aber nicht als islamis-
tisch definiert und zu einer demokratisch-freiheitlichen Ordnung bekennt, wie
dies 2016 in Tunesien mit der Ennahda (Renaissance, Wiedergeburt)-Bewegung
bzw. Partei unter Rachid al-Ghannouchi der Fall war.'* Aber nicht in jedem
Fall fihrt Inklusion zur staatlich gewiinschten »Zihmung« oder »MafSigung«
der Islamisten — ebenso wenig wie deren »MaifSigung«, und auch dies hat das
tunesische Beispiel gezeigt, ihre eigene Position dauerhaft absichert.!> Die Prozes-
se der Revision und Anpassung sind fiir die Muslimbriider mit ihren weitgehend
eigenstindig operierenden Organisationen in Agypten, Jordanien, Syrien und den
arabischen Golfstaaten recht gut untersucht.'® Selbst militante Gruppen haben
vereinzelt Selbstkritik getibt, ihr Verhaltnis zum Jihad uberpriift und ihren Kurs
gegeniiber Staat und Gesellschaft modifiziert.!”

In der internationalen Diskussion werden die, fiir islamistische Theorie und
Praxis so wichtigen innermuslimischen und innerislamistischen Auseinanderset-
zungen um die korrekte Linie zumindest jenseits fachwissenschaftlicher Kreise
vielfach Ubersehen. Dabei 16st jede Modifikation, Revision oder Selbstkritik eine
Kette kritischer Reaktionen aus, die in der Regel in einer Verbindung theologi-
scher, islamrechtlicher und pragmatischer Argumente gefithrt werden. Letztere fi-
gurieren im Arabischen unter dem Stichwort »Realismus« (genauer figh al-waqi",
realititsbezogene Jurisprudenz).!® Auch im islami(sti)schen Lager konkurrieren

dikalisierung und Maifigung aber auch kritisch diskutiert wird; vgl. Wiktorowicz
(Hrsg.) 2004 und die Titel in Anm. 15.

14 Fur die Zweiteilung der 1981 gegriindeten Ennahda (an-Nahda) in eine religiose Bewe-
gung und eine nicht-islamistische Partei vgl. March 2021; fiir ihre Entstehung und
Entwicklung generell vgl. Preuschaft 2011; Wolf 2017; fiir Ghannouchi auch Tamimi
2001.

15 Vgl. neben oben den bereits genannten Titeln Schwedler 2006 und Tezciir 2010.

16 Aus der reichen Literatur zu den Muslimbriidern vgl. firr Agypten Wickham 2013;
Vannetzel 2020 und Willi 2021; fiir Syrien Conduit 2019, fir Jordanien Wagemakers
2020; fiir die arabische Golfregion Al-Ikbwan al-muslimun fi I-khalij 2012; Freer 2018
und Baskan 2021; uibergreifend auch Wagemakers 2022.

17 Aus der kritischen Literatur vgl. Munib 2010; Ra’ibat al-barud 2011.

18 Fiir die kritische westliche Literatur vgl. Lav 2012; Lohlker 2016 und verschiedene Ar-
beiten von Wagemakers; die lebendige arabische Diskussion muss hier ausgeklammert
bleiben. Das Konzept des figh al-waqi* verbindet sich mit den Namen Hasan at-Tura-
bis (1932-2016) und Rachid al-Ghannouchis (geb. 1941), die vom Sudan bzw. Tunesi-
en ausgehend als Theoretiker und Aktivisten grofSe Wirkung entfalteten, und des aus
Agypten stammenden, lange Jahre in Qatar wirkenden und medial iiberaus einflussrei-
chen Rechtsgelehrten Yusuf al-Qaradawi (1932-2022). Zu Letzterem vgl. auch u.
Anm. 21.

17:43:08. Er—



https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 97

Dogmatismus und Pragmatismus miteinander, gelegentlich sogar innerhalb ein-
und derselben Gruppe oder Bewegung. Wenn die Begrifflichkeit auch nicht tiblich
ist, lassen sich auch hier Realos identifizieren, auf der Gegenseite allerdings nach-
vollziehbarer Weise weniger Linke als vielmehr Puristen oder eben Dogmatiker.
Die Kontroversen werden lebhaft, nicht selten leidenschaftlich gefithrt und kon-
nen bis zur gegenseitigen Exkommunikation (Takfir) reichen, die auch Islamistin-
nen und Islamisten ungeachtet ihres Selbstverstindnisses als engagierte Muslime
zu Ungldubigen erklirt und aus der Gemeinschaft der Muslime ausschliefSt.’® Eine
zentrale Rolle spielt dabei die Diskussion um den Jihad als bewaffneter Kampf
oder »gerechter Krieg« gegen die Feinde des Islams und der muslimischen Ge-
meinschaft.2? Einige Aufmerksamkeit hat auch unter Islamistinnen und Islamisten
das aus dem Koran abgeleitete Konzept der wasatiyya gefunden, der Ausgewo-
genheit und Mitte, das sich im Angesicht jihadistischer Gewalt in einen Kurs
der MifSigung bzw. eine Politik des Augenmafles tibersetzen soll.2! Die Auseinan-
dersetzungen um Glauben, Unglauben und Jihad, Strategie und Praxis schlagen
sich, selbst wenn sie hier nicht weiter ausgefiihrt werden konnen, auch in der
islamistischen » Anfechtung« des liberalen Skripts nieder. Sie ist nicht weniger viel-
stimmig, vielgestaltig und wandelbar und damit zu einem gewissen Grad zugleich
kontingent als das liberale Skript selbst.

Liberales Skript, sikulare Moderne und islami(sti)sche Kritik

Streng genommen richtet sich die islamistische »Anfechtung« nicht spezifisch
gegen das liberale Skript, das die wenigsten im Detail kennen und in seinen
einzelnen Komponenten analysieren, herausfordern oder widerlegen. Weder sei-
ne Genese und Entfaltung noch gar seine philosophischen Grundlagen sind Ge-
genstand islamistischer Reflexion — die grofSe Mehrheit der Islamistinnen und
Islamisten lehnt die (aus ihrer Sicht »spekulative«) Philosophie als tiberfliissig,
religios bedenklich, wenn nicht tiberhaupt religionsgefihrdend ab. Die Analyse
kann sich daher nicht auf einzelne Texte stutzen, die systematisch das liberale
Skript bearbeiten. Die islamistische Kritik am liberalen Skript ist vielmehr Teil
der Auseinandersetzung mit einer liberalen, sikularen, weithin als westlich mar-
kierten Moderne. Islamisten inszenieren sich als Widersacher und prospektive
Uberwinder des sich selbst als liberal und sikular verstehenden, jedoch nicht
nur in der MENA-Region hegemonial auftretenden und als imperialistisch wahr-
genommenen Westens. Dieser wird in der Regel nicht genauer definiert, sondern
in unbestimmter Weise mit den USA und Westeuropa gleichgesetzt. Mit Bezug auf

19 Zur historischen Dimension vgl. Adang et al. (Hrsg.) 2016; fiir die neueren Entwick-
lungen Nedza 2020.

20 Vgl. wiederum stellvertretend fiir eine auf den Koran gestiitzte, »islamische« (und
ausdrucklich nicht islamistische) Kritik zeitgenossischer Jihad-Vorstellungen und -prak-
tiken Amin 2014.

21 Kiritische Einordnungen bei Graf 2009; Polka 2019.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Gudrun Kriamer

Russland bzw. die Sowjetunion und China ist, ungeachtet ihrer illiberalen Politik
gegeniiber muslimischen Teilen der eigenen Bevolkerung, interessanter Weise kein
vergleichbar breitenwirksames Narrativ entwickelt worden. In der Kritik an der
hegemonialen Stellung und der (nicht allein kultur-) imperialistischen Politik »des
Westens« bestehen sicher die grofSten Gemeinsamkeiten mit » Anfechtungen« aus
anderen soziokulturellen und politischen Kontexten wie dem subsaharischen Afri-
ka, Lateinamerika oder Ostasien. Grofleres Gewicht als dort besitzt neben der
Kritik an Kolonialismus, Imperialismus, Ausbeutung, westlichen Doppelstandards
und westlicher Heuchelei jedoch die Zuriickweisung des sakularen Prinzips, das
auch die Kritik am liberalen Skript durchdringt.

Wie andere Kritiker der liberalen, sikularen Moderne wollen Islamistinnen
und Islamisten in einer Situation der Uniibersichtlichkeit, des steten Wandels,
der Ambivalenzen und Widerspriiche Eindeutigkeit und Klarheit schaffen. Auch
sie arbeiten mit den aus unterschiedlichsten Kontexten vertrauten Denkfiguren
von Einheit und Stirke, Aufspaltung und Schwiche, moralischer Integritit und
moralischem Verfall (im arabisch-islamischen Sprachgebrauch: »Korruption«). Sie
tun dies allerdings mit einer Zuspitzung auf die koloniale Unterwerfung, die
zumindest den westlichen Varianten der Erzahlung von Aufstieg und Niedergang
fehlt. Besonders ausgeprigt ist ihr Beharren auf Identitit und Authentizitit, die
sie mit der Zugehorigkeit zum (wahren, korrekten) Islam gleichsetzen. Nach isla-
mistischer Darstellung zerrissen der Einbruch der »kolonialen« Moderne und die
ihrer These zufolge von den Kolonialmichten forcierte Etablierung moderner Na-
tionalstaaten das intakte Gewebe des Islams und der muslimischen Gemeinschaft,
um jene funktionale Differenzierung zwischen Religion, Moral, Recht, Wirtschaft,
Kultur und Gesellschaft entstehen zu lassen, die die liberale, sikulare, spezifisch
westliche Moderne kennzeichnet. Maududi sprach in den 1940er Jahren vom
Islam als einem »seamless whole«, das in der vorkolonialen Ara eine im Wortsinn
ganze und damit zugleich heile Ordnung gebildet hatte, und auch die Metaphern
von Gesundheit und Krankheit sind ja aus vielen Zusammenhingen bekannt. Die
These ist seitdem vielfach aufgegriffen worden.22

An die Stelle von Ganzheit, Integritait und Authentizitit traten dieser Darstel-
lung zufolge nicht quasi unausweichlich Inkoharenz, Fragmentierung und morali-
scher Verfall — sie wurden, so die islamistische These, vom Westen und den ihm
horigen lokalen Eliten bewusst herbeigefiihrt, um den Islam und die Muslime zu
schwichen. Indem sie den Islam von einer umfassenden, offentlich bekundeten
Denk- und Lebensordnung auf eine blofSe Religion reduzierten, den Glauben
gewissermafSen in die Herzenskammer verbannten und von der Praxis abschnit-
ten, schufen der sikulare Westen und seine lokalen Nachahmer nicht Gewinn in
Gestalt einer Befreiung aus den Fesseln der Religion und damit, im Kant«schen
Sinn, aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit, sondern den Verlust von Einheit,
Reinheit und Macht.23 Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang weniger, dass
die vertraute Erzahlung von der Entzauberung der Welt, die bereits Max Weber

22 Zu Maududi vgl. Adams 1983, S. 114; Hartung 2013.
23 Ausfiihrlicher hierzu Kramer 2021.

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 99

beschrieb, als Geschichte eines Verlustes fiir Individuum und Gemeinschaft duf3e-
ren, feindseligen Machten zugeschrieben wird. Bemerkenswert ist, dass sie auch
in den Teilen der kritischen postkolonialen Wissenschaft erzihlt wird, die sich
der »Erfindung« der Moderne und ihrer tragenden Elemente einschliefSlich eines
abstrakten Begriffs von Religion und konkreter Religionen wie des Buddhismus,
Hinduismus und Islam im europaischen 18. und 19. Jahrhundert verschrieben
haben.?4

Verkiirzt man die liberale, sikulare Moderne auf einige wenige Grundprinzipi-
en — die Autonomie und Selbstbestimmung des Individuums, die den Eigenwert
menschlicher Vernunft voraussetzen, gesellschaftliche Differenzierung und, eng
mit Letzterer verknipft, die Trennung von Religion, Staat und Recht —, so wendet
sich der Islamismus gegen alle diese Prinzipien: Er relativiert individuelle Freiheit,
Autonomie und Selbstbestimmung und damit zugleich die Kraft der Vernunft
zugunsten eines, wie Weber es ausgedrickt hitte, ehernen Gehduses von Gott
verfugter und durch Menschen nicht zu verandernder Normen und Werte (»Scha-
ria«), und er sucht gesellschaftliche Differenzierung und den Prozess der Sakula-
risierung, der seit dem 19. Jahrhundert auch islamisch gepriagte Gesellschaften
erfasst hat, durch die Errichtung einer auf Koran, Sunna und Scharia beruhenden
islamischen Ordnung zu uberwinden. Fir den ganzheitlichen Anspruch (den seine
Kritiker als zumindest potenziell totalitir sehen) steht die Losung »Der Islam ist
die Losung«, die tiber Jahrzehnte vor allem sunnitisch-arabischen Islamisten als
Markenzeichen diente. Kurzformel fir die von ihnen angestrebte Ordnung ist die
integrale und exklusive » Anwendung der Scharia«, ihr Ziel- und Endpunkt die
Errichtung eines islamischen Staates.

Was hier als liberales Skript verhandelt wird, lehnen die einen allein aus dem
Grund ab, dass es aus dem Westen kommt — und so sehr sich eine kritische
postkoloniale Literatur auch bemiiht, in der Genese des liberalen Skripts transre-
gionale und transkulturelle Verflechtungen offenzulegen, die es eben nicht als Pro-
prium des Westens kennzeichnen, wie immer dieser im Einzelnen verstanden wird,
andert dies wenig an den vorherrschenden Wahrnehmungen: Seine auf Identitat
und Authentizitit abhebenden Kritiker kennzeichnen es trotz allem als spezifisch
westlich und damit unauthentisch. Hingegen zielten und zielen seine Befiirworter
auf eine Harmonisierung mit eigenen (wie das islamische Beispiel zeigt, nicht
zwingend: lokalen) Traditionen und in diesem Sinn auf eine Nostrifizierung, die
sich weniger fiir die Genese des Skripts in Europa und den Vereinigten Staaten
von Amerika interessiert, als vielmehr fir dessen Vereinbarkeit mit »dem Eige-
nen« und Relevanz fur die eigenen Bestrebungen. Fur diese Harmonisierungsbe-
strebungen standen im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert die
Vertreter einer sunnitisch-islamischen Reformstromung, die auf dem indischen
Subkontinent unter den Sammelbegriff »islamischer Modernismus« gefasst wurde
und im arabischen Raum unter »Salafiyya«. Thre Protagonisten — am bekanntes-

24 Kritisch hierzu Kramer 2021. In exemplarischer Weise dekonstruieren Pennington
2005 und McMahan 2008 die These von der kolonialen »Erfindung« des Hinduismus
bzw. des buddhistischen Modernismus.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 Gudrun Kriamer

ten ist sicher der dgyptische Religionsgelehrte und zeitweise Rektor der al-Azhar-
Universitit in Kairo, Muhammad Abduh (1849-1905) — kannten allerdings das
Konstrukt der »islamischen Ordnung« noch nicht und werden im Allgemeinen
auch nicht als Islamisten eingestuft. Zeitgenossische Islamisten kritisieren Abduh
und seine Anhinger vielfach als verwestlicht, wenn nicht gar als Handlanger des
britischen Imperialismus.2®

Nicht alle islamistischen Kritiker des Westens, der westlichen Moderne und
des liberalen Skripts bleiben bei der pauschalen Zuriickweisung stehen, die aus
der Genese eines Konzeptes auf dessen Eignung fiir die eigene Gegenwart und
Zukunft schliefSen. Wichtiger noch, erweisen sich bei genauer Betrachtung selbst
radikal erscheinende Absagen vielfach als weniger radikal, als sie sich geben.
Tatsdchlich ist auch in den islamistischen Entwurf einer islamischen Ordnung
ein gutes Maf$ an Appropriation eingeflossen. Besonders deutlich ldsst sich dies
an seinem Verstindnis von Staat und Recht zeigen, das sich, wie unten noch skiz-
ziert werden soll, keineswegs geradlinig aus der islamischen Tradition einschliefs-
lich vormoderner Kalifats- und Imamatslehren ergibt, vielmehr die Aneignung
moderner, zunichst in Europa und den USA entwickelter Ideen, Verfahren und
Institutionen erkennen ldsst. Im Einzelnen sind die Konturen des islamistischen
Gegenentwurfs oft unscharf, einzelne Punkte offen oder umstritten. Die folgende
Darstellung beruht daher auf einer, in Teilen wiederum radikalen Zuspitzung und
Vereinfachung, insoweit vergleichbar den Weber’schen Idealtypen, die ja gleich-
falls nicht einfach Realitiat abbilden, sondern analytischen Durchblick ermogli-
chen sollen.

Das islamistische Skript

Vier Elemente kennzeichnen in idealtypischer Zuspitzung den islamistischen Ent-
wurf einer genuin islamischen Ordnung: der Bezug auf die Offenbarung als Text;
die Orientierung an dem Propheten Muhammad und ausgewihlten Musliminnen
und Muslimen der ersten Generationen als Leitbildern fur die Gegenwart; die Fo-
kussierung auf die Scharia als Recht und Gesetz; und schliefSlich die Fixierung auf
ein islamisches System, einen islamischen Staat. So notwendig die Unterscheidung
zwischen einem islamistischen und einem sich als nicht-islamistisch, wenn nicht
sogar als orthodox begreifenden Islamverstandnis ist, so fallt sie, wie ein rascher
Gang durch die vier Elemente zeigt, nicht immer leicht.

Erstens, Der Bezug auf die Offenbarung als Text: Nach eigenem Verstindnis
stiitzen sich Islamistinnen und Islamisten in ihrem Denken und Handeln aus-
schliefSlich auf die normativen Texte des Islams — den Koran als unmittelbares,
nicht von Menschen redigiertes Gotteswort und die Uberlieferung von den Ta-
ten und Ausspriichen des Propheten Muhammad (Sunna bzw. Hadith), als die,
wiederum nach muslimischer Lehre, vorbildliche und verbindliche Realisierung
der von Gott geoffenbarten Gebote und Verbote. Das Beharren auf Koran und

25 Zu Abduh vgl. Sedgwick 2009; Schibler 2016; und Katemann 2019.

17:43:08. Er—



https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 101

Sunna als normativem Fundament des Islams ist keine Erfindung der Moderne:
Zusammen mit den vorgeschriebenen gottesdienstlichen Pflichten verleihen sie
einer Gemeinschaft Kohdrenz und Kontinuitat, die weder eine religiose Lehr-
und Heilsanstalt in Entsprechung zur katholischen Kirche oder klerikale Struktu-
ren analog zu buddhistischen Lamas und Klostern kennt noch Zusammenhalt
stiftende Gemeindeeinrichtungen. Moscheegemeinden etwa waren historisch gese-
hen nicht wie Synagogen- oder Kirchengemeinden verfasst, denen sie sich heute
in einem westlichen Umfeld haufig angleichen. Sicher ist der Islam, wie andere
religiose Traditionen und Weisheitslehren auch, eine diskursive Tradition (Talal
Asad)?¢ — aber diskursiv ist nicht gleichbedeutend mit textbezogen oder gar text-
gebunden. Die Mehrheit der Musliminnen und Muslime bezog ihr Wissen uber
den Islam uber Jahrhunderte nicht aus Texten, sondern vermittelt iiber Personen
wie Sufi-Scheichs und Heilige. Fiir viele gilt das noch heute. Steigende Alphabeti-
sierungsraten und eine alles durchdringende Medialisierung und Mediatisierung
haben die Bedeutung von Texten einschliefSlich der normativen Texte des Islams
jedoch ungemein gesteigert. Auch die Mehrheit derjenigen Musliminnen und
Muslime, die Arabisch weder lesen noch schreiben (und diese machten bereits
in der frithen Neuzeit weltweit die Mehrheit aus) eroffnen sie einen historisch
einmaligen Zugang zu Koran, Sunna und der gelehrten islamischen Tradition als
ganzer.

Aus der Tatsache, dass Islamistinnen und Islamisten Koran und Sunna als Fun-
dament individuellen Lebens und gesellschaftlicher Ordnung betrachten, folgt
im Ubrigen nicht, dass sie notwendigerweise ein fundamentalistisches Schriftver-
stindnis vertreten, das sie nicht allein als schriftglaubig, sondern als wortglaubig
ausweist. Auch Islamistinnen und Islamisten lesen Koran und Sunna im Lichte
ihrer eigenen Vorstellungen, gewichten die dort gefundenen Hinweise, Regeln
und Maximen nach eigenen Gesichtspunkten und iibersetzen sie in Institutionen
und Praktiken, die ihnen korrekt und angemessen scheinen. Wihrend die einen
diese Anpassungs- und Ubersetzungsprozesse deutlich artikulieren, streiten andere
jegliche menschliche Intervention (und damit zugleich die Bedeutung menschlicher
Urteilskraft, um nicht zu sagen reflexiver Rationalitit) ab. Thnen zufolge findet
zwischen Text und Aktion keine Vermittlung statt, die Tat folgt unmittelbar aus
dem Text, der keiner Interpretation bedarf, gleichgiiltig ob tber die Vernunft
oder anderweitig begriindet. Und wihrend die einen darum ringen, Koran und
Sunna, deren Verbindlichkeit als solche sie nicht in Frage stellen, in einer Weise
zu lesen und in alltigliches Leben und gesellschaftliche Praxis zu tibertragen, die
gegenwartigen Realititen, Bediirfnissen und Erwartungen gerecht wird (haufig ist
in diesem Zusammenhang von einem »zeitgemafSen« und in diesem Sinn moder-
nen Islam die Rede), lehnen andere dieses Bemiihen rundweg ab und fordern
gerade umgekehrt die Anpassung der Realitiat an Koran und Sunna, selbstredend
gemif ihrer eigenen Auslegung. Die unterschiedlichen Uberzeugungen schlagen
sich auch im Verhiltnis zum liberalen Skript nieder, insbesondere dort, wo nach

26 Asad 1993. Fiir die Islamwissenschaft war dies allerdings keine neue Einsicht.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 Gudrun Kriamer

der Vereinbarkeit dieses Skripts oder einzelner seiner Elemente mit Koran und
Sunna gefragt wird.

Zweitens, die Orientierung am Propheten Muhammad und den ersten Genera-
tionen von Musliminnen und Muslimen (arab. salaf salib, die »frommen Vorfah-
ren«): Die Ausrichtung der Islamistinnen und Islamisten am Vorbild des Prophe-
ten Muhammad und der frithen Muslime — und zwar Minnern wie Frauen —,
verbunden mit der Idealisierung der frithislamischen Geschichte einschliefSlich der
Eroberungen des 7. und 8. Jahrhunderts wird in der sunnitischen Gemeinde weit-
hin geteilt. Schiiten hingegen, die allein ausgewihlte Nachkommen des 661 n.Chr.
gestorbenen Ali b. Abi Talib als legitime Oberhaupter der muslimischen Gemein-
schaft (hier: Imame) anerkennen, teilen diese Idealisierung nicht. Thnen gelten die
ersten Kalifen, die Sunniten als »rechtgeleitet« bezeichnen, mit Ausnahme Alis
als Usurpatoren; als Vor- und Leitbilder dienen ihnen neben Muhammad und
seiner Familie die alidischen, das heifst von Ali in mannlicher Linie abstammenden
Imame. Auch unter Sunniten findet die Orientierung an den frithen Musliminnen
und Muslimen allerdings unterschiedliche Auspragungen. Heutige Salafistinnen
und Salafisten etwa fordern, Muhammad und den »frommen Vorfahren« nicht
allein in ihrer Hingabe an »die Sache des Islams« nachzueifern, sondern sie
zugleich in praktischen Dingen von der Kleidung bis zu Gruf$- und Essgewohnhei-
ten nachzuahmen (nicht allerdings in Fragen einer zeitgemifsen Kommunikation
und Bewaffnung).2” Thre muslimischen Kritikerinnen und Kritiker sehen dagegen
die Fixierung auf das 7. und frithe 8. Jahrhundert als Ausdruck einer rickwarts-
gewandten Haltung, eines im engeren oder weiteren Sinn reaktiondren »Passeis-
mus«, der die Muslime an der Bewaltigung der grofSen Fragen der Gegenwart
und Zukunft hindert.?8 Nicht-arabische Musliminnen und Muslime kritisieren da-
riber hinaus einen als kulturchauvinistisch wahrgenommenen Arabo-Zentrismus,
der ihnen auf Grund ihrer mangelnden Sprachkompetenz die religiose Qualifikati-
on abspricht.

Drittens, die Fokussierung auf die Scharia als Recht und Gesetz: Auch in die-
sem, fur das Verhiltnis zum liberalen Skript so wichtigen Punkt fillt die Grenz-
ziehung zwischen islamistischen und nicht-islamistischen Uberzeugungen nicht
immer leicht. Der Ruf nach einer »Anwendung der Scharia« entwickelte sich
spatestens in den 1970er Jahren zum bekanntesten Schlagwort sunnitischer Isla-
mistinnen und Islamisten. Zur gleichen Zeit versuchte eine Reihe diktatorischer
Regime von Pakistan bis Sudan durch eine Politik der Islamisierung von Recht
und Verfassung den wachsenden innergesellschaftlichen Druck abzufedern. Die
offenkundige Instrumentalisierung des Islams bzw. der Scharia verschirfte die
Auseinandersetzung uber das Verhiltnis von Identitat, Authentizitat und Religion,
die seitdem nicht zur Ruhe gekommen ist. Die allermeisten Musliminnen und
Muslime bekennen sich, wie Umfragen in islamisch gepriagten ebenso wie in west-
lichen Gesellschaften belegen, im Grundsatz zur Scharia als von Gott verfugter
Rechts- und Werteordnung. Den Islam verstehen sie als eine Religion, die neben

27 S.o. Anm. 11.
28 Vgl. exemplarisch den tunesischen Autor Mezghani 2021.

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 103

ihrer ethisch-moralischen eine wichtige rechtliche Dimension besitzt. Eine funda-
mentale, offentlich gedufserte Kritik an der Scharia ist unter Musliminnen und
Muslimen zumindest innerhalb muslimischer Mehrheitsgesellschaften und Staaten
ebenso selten wie eine fundamentale, 6ffentlich gedufSerte Kritik am Islam. Jedoch
verbinden dieselben Musliminnen und Muslime mit »Scharia« durchaus unter-
schiedliche Vorstellungen: Sie reichen von der Scharia als unantastbarem ethisch-
moralischem Fundament, in dem sich Werte wie Frieden, Freiheit, Umweltschutz
und Gerechtigkeit islamisch verankern und auf diese Weise nostrifizieren lassen
(und das aus diesem Grund auch wenig Spannung gegentiber dem islamischen
Skript aufbaut), bis zur Scharia als Rechtsordnung unter Einschluss einer rigiden
Genderordnung und der iiberbrachten kanonischen Korperstrafen (die zwar mit
historischen Praxen, nicht aber mit den heute global vorherrschenden Deutungen
des liberalen Skripts in Einklang zu bringen sind). Die islamistische Einengung
der Scharia auf das Gesetz einschliefSlich der kanonischen Korperstrafen (arab.
hudud, wortlich Grenzen, gemeint sind Grenzen menschlicher, womoglich auf die
Vernunft gegriindeter Deutungs- und Handlungsfreiheit) und die faktische Gleich-
setzung von Islam und Scharia stofen auch unter praktizierenden Musliminnen
und Muslimen auf heftige Kritik, die den Islam eben nicht zwingend als Gesetzes-
religion sehen.?’

Ambivalent, ja widerspriichlich bleibt bei alledem die Bewertung menschlicher
Vernunft und Interpretation der normativen Texte und Regeln: Das Versprechen
eines von Gott verfligten und menschlicher Willkiir entzogenen Gesetzes, in dem
sich die gottliche Souveranitat (Hakimiyya) manifestiert und das bereits auf Erden
eine hohere Gerechtigkeit garantiert, wirkt gerade in autoritiren, von Korruption
und Klientelismus gezeichneten Systemen hoch attraktiv. Hier hat die Gleichset-
zung von Scharia und Rechtsstaatlichkeit ihren Platz. Dem Versprechen auf gottli-
che Gerechtigkeit, die sich bereits im Hier und Jetzt realisieren ldsst, verdanken
Islamisten einen nicht geringen Teil des Zuspruchs, mit dem sie zumindest solange
rechnen konnen, wie sie nicht selbst politische Verantwortung tragen. Zugleich
zeigt schon eine oberflachliche Betrachtung, dass die Scharia bzw. das aus ihr
abgeleitete Juristenrecht (Figh) zwangslaufig Interpretation implizieren (nicht um-
sonst ist der Terminus Figh aus dem arabischen Verb »verstehen« abgeleitet)
und dass sie in unterschiedlichen Staaten und Gesellschaften in unterschiedlicher
Weise interpretiert, kodifiziert und angewandt werden.3? Selbst wenn zumindest
sunnitische Islamistinnen und Islamisten Staaten wie Saudi-Arabien und Iran
uberwiegend nicht als (wahrhaft) islamisch anerkennen, streiten auch sie tber
die Elastizitat islamischer Rechtsnormen und damit tber die Moglichkeit ihrer
Anpassung an unterschiedliche und sich tiberdies kontinuierlich wandelnde sozia-
le Gegebenheiten, politische Bediirfnisse und gesellschaftliche Aspirationen. Eine
solche Anpassung aber tangiert unausweichlich die Frage nach dem Stellenwert
einer autonomen Vernunft, die sich nicht auf die »verntnftige« Auslegung vorge-

29 Zum islamischem Recht vgl. Rohe 2022; zu muslimischer Religions- und Scharia-Kri-
tik vgl. Kramer 2022b.

30 Einblicke in den Stand von Diskussion und Literatur bieten die Titel in Anm. 29.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Gudrun Kriamer

gebener, religios verankerter Normen beschrinkt, sondern diese Normen selbst
einer kritischen Prifung unterzieht.

Viertens, die Fixierung auf eine islamische Ordnung bzw. einen islamischen
Staat: Schirfere Grenzen als die Bindung an Koran und Sunna, die Idealisierung
der islamischen Friihzeit und das Verhiltnis zur Scharia als solche markiert das
islamistische Konzept einer auf die Scharia gegriindeten, allumfassenden islami-
schen Ordnung bzw. eines islamischen Systems. In noch hoherem MafS gilt dies
fir die Deklarierung des islamischen Staates zur notwendigen Voraussetzung fur
die Rechtglaubigkeit der Musliminnen und Muslime, mit der ihre Vertreter die
tradierte Aussage, der zufolge nur diejenigen den Tod eines Muslims (bzw. einer
Muslima) sterben, die ihren Nacken unter einen Kalifen beugten, in heutige Spra-
che tibersetzen. Die Vorstellung vom Islam als Ordnung oder, wie zumindest
in westlichen Sprachen meist gesagt wird: als System (im Arabischen lautet bei-
des nizam), geht auf den Grunder der dgyptischen Muslimbruderschaft, Hasan
al-Banna, zurtick, der den Islam in immer neuen Variationen als eine Ordnung
definierte, die Religion und Staat, Kultur und Recht, Militir und Wirtschaft
umfasst. Von den ausgehenden 1930er Jahren an erklarte er mit wachsendem
Nachdruck die Politik zum integralen Bestandteil des Islams, der die Muslime
zu politischer Teilhabe und zugleich zum Widerstand gegen den Kolonialismus
ermichtigte (»Empowerment«).3! In der Apotheose des Staates liegt eine gewisse
Ironie, treten Islamistinnen und Islamisten doch als vehemente Kritiker der nach
ihrer Lesart von den europaischen Kolonialmichten aufoktroyierten modernen
Territorial- und Nationalstaaten bzw. der »westfilischen Ordnung« auf, die, wie
erwahnt, ihnen zufolge die vorherige Einheit der muslimischen Gemeinschaft zer-
storten.3?

Der islamische Staat der Gegenwart und Zukunft soll die westfilische Ordnung
zwar Uberwinden, ist bei genauerer Betrachtung jedoch selbst dort von modernen
Staats- und Rechtskonzeptionen geprigt, wo er als Kalifat oder Imamat auftritt.
Ein Indiz bietet seine Orientierung am modernen Territorialstaat, selbst wenn
dieser vielen Islamistinnen und Islamisten lediglich als erster Schritt auf dem Weg
zu einem weltumspannenden Kalifat oder Imamat gelten mag. (Dass der moderne
Territorialstaat keineswegs zwingend liberal gestaltet sein muss, sei als bekannt
vorausgesetzt.) Islamistische Konzepte des islamischen Staats heben, anders als
vormoderne Kalifats- und Imamatslehren, nicht linger vorrangig auf die personli-
che Qualifikation des legitimen Oberhaupts von Staat und Gemeinde ab, sei er
nun als Kalif oder Imam betitelt, sondern auf die normativen Grundlagen von
Staat und Gesellschaft, und das heifst fiir sie die Scharia. Die Verlagerung von
der Person des Kalifen bzw. Imams auf die Scharia ist in den Schriften vormoder-
ner sunnitischer Gelehrter wie Taqi ad-Din Ahmad Ibn Taimiyya (gest. 1328)
bereits angelegt, jedoch nicht in eine, zumindest unter Sunniten allgemein akzep-

31 Vgl. eingehend Isma‘il 2010 und Kramer 2022, insbes. Kap. 6.

32 Eine Parallele bietet die »grofse Erzahlung« arabischer Nationalisten, die in der Eta-
blierung der modernen Territorial- und Nationalstaaten eine gezielte Vernichtung des
arabischen Volkskorpers sahen.

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 105

tierte Theorie und Praxis islamischer Herrschaft iibersetzt worden.33 Sunnitische
Islamistinnen und Islamisten sprechen nach wie vor vom Kalifat als Nah- oder
Fernziel und evozieren damit Erinnerungen an das sunnitische Kalifat, das in
Bagdad 1258 durch die Mongolen zerstort und in seiner osmanischen Variante
1924 durch die neu gebildete Tiirkische Nationalversammlung abgeschafft wurde.
Seitdem sind alle Versuche, nach dem Fall des osmanischen erneut ein arabisches
Kalifat zu errichten, gescheitert. Das Kalifat, das der sogenannte Islamische Staat
2014-2019 unter dem selbsterklarten Kalifen Abu Bakr al-Baghdadi in Teilen
des Iraks und Syriens errichtete, fand, nicht zuletzt auf Grund seiner radikalen
Ideologie und riicksichtslosen Gewalt gegen Nichtmuslime und Muslime, keine
breite Anerkennung.3*

Fiir das liberale Skript relevant sind Bemithungen, die Anerkennung biirgerli-
cher, politischer und sozialer Rechte unabhangig von Geschlecht und Religion
bzw. Konfession sowie, damit verbunden, Elemente des demokratischen Verfas-
sungsstaates wie Konsultation und Partizipation, Gewaltenteilung und Volkssou-
verdnitit islamisch zu fundieren. Sie reichen bereits deutlich vor die Herausbil-
dung der islamistischen Stromung zuriick. An diesem Punkt ist die Spanne isla-
mistischer Positionen besonders weit. Sie reicht von der pauschalen Verurteilung
der Demokratie als unislamisch, da sie die Souverdnitit Gottes (Hakimiyya)
in Frage stelle, bis hin zu anspruchsvollen Konzeptionen einer auf Koran und
Sunna gegriindeten »islamischen Demokratie«. Konsultation und Partizipation
legitimieren sie iber das koranische Prinzip der shura, der gegenseitigen Beratung,
Volkssouveranitat tiber die, ebenfalls koranische Vorstellung von der Treuhdnder-
schaft des Menschen (auch bekannt als »allgemeines Kalifat«). Dem entsprechend
variiert ihre Anerkennung burgerlicher, politischer und sozialer Rechte, die sie
mehrheitlich an Geschlecht und Religionszugehorigkeit binden und dem entspre-
chend abstufen (volle Rechte fiir mannliche Muslime, in unterschiedlicher Weise
garantierte, aber eingeschrinkte Rechte fiir Musliminnen und Anhanger mono-
theistischer Religionen; stark eingeschrankte, wenn nicht gianzlich negierte Rechte
fur Agnostiker, Atheisten und Anhinger nicht-monotheistischer Religionen, Kulte
und Lehren). Den Grundsatz der Rechtsstaatlichkeit sehen sie durch die Scharia
garantiert.3’

33 Fir »klassische« Kalifats- und Imamatslehren und moderne Diskussionen um das Ka-
lifat vgl. Crone 2004 und Al-Rasheed; Kersten; Shterin (Hrsg.) 2013; fiir moderne
islamische und islamistische Konzeptionen politischer Souveranitit und Teilhabe auch
Krimer 1999; March 2019 und, zugespitzt auf das islamistische Spektrum in Agypten,
Hiinseler 2020.

34 Erste Einblicke in Theorie und Praxis des sogenannten Islamischen Staats bietet ‘Abd
al-Jabbar 2017.

35 Vgl. nochmals Kramer 1999; March 2019 und anhand weiterer Fallbeispiele Hunseler
2020 und die Literatur zu Ghannouchi und Ennahda in Anm. 14; zu Biirgerrechten,
Religionsfreiheit und Toleranz nochmals unten, S. 107-110.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 Gudrun Kriamer

Selektive Anfechtung und partielle Aneignung des liberalen Skripts

Das liberale Skript ist selbst ein Kompositum, dessen Elemente in unterschiedli-
cher Weise gewichtet und miteinander verkniipft werden konnen. Das Bild des
Mobiles mit seinen verbundenen, aber beweglich schwingenden Elementen trifft
das Gemeinte zu einem gewissen Grad. Es erscheint zumindest als weniger hier-
archisch geordnet als das Bild von den Schichten, in dem Freiheit als tibergeord-
netes, oberstes Prinzip dient (»erste Schicht«) und die Ordnung von Eigentums-
rechten neben Rechtsstaatlichkeit, Toleranz und anderen Werten als abgeleitete
Prinzipien eine »zweite Schicht« ausmachen.3® So plausibel dies ist, war das libe-
rale Skript zumindest historisch doch so eng an individuelle Eigentumsrechte und
eine kapitalistische Wirtschaftsordnung gekniipft, dass ein liberales Skript ohne
Privateigentum kaum vorstellbar scheint.

Angesichts der Vehemenz islamistischer Kritik am liberalen Skript und einer
vom Westen dominierten globalen Ordnung fillt die Zuriickhaltung in 6kono-
mischen Fragen ganz allgemein und gegentiber einer kapitalistischen Marktwirt-
schaft umso stirker auf. Islamistinnen und Islamisten beziehen einen Teil ihrer
Unterstiitzung aus ihrer Kritik an globaler Ungerechtigkeit, Armut und Ausbeu-
tung. Von wenigen Ausnahmen abgesehen aber stellen sie weder das Privateigen-
tum — das im tradierten islamischen Juristenrecht fest verankert ist — noch den
Kapitalismus in Frage, wollen Letzteren lediglich durch MafSnahmen primar reli-
gios-moralischer Natur einhegen. Wihrend in den 1960er Jahren unter dem Ein-
druck des arabischen Sozialismus — der ein staatskapitalistisches System anstrebte
und sowohl den Atheismus als auch den Klassenkampf ablehnte — islami(sti)sche
Autoren die Umrisse eines »islamischen Sozialismus« entwarfen, ist hiervon kaum
mehr die Rede, seitdem in den 1970er Jahren unter dem Druck internationaler
Glaubiger und Kreditgeber die erste Welle neoliberaler Strukturreformen einsetz-
te, die als »Offnungspolitik« (arab. Infitah) bekannt wurde.3” Der Aufstieg der
sozial und religios konservativen, zugleich aber aufs engste in die internationalen
Finanz- und Energiemirkte eingebundenen Golfmonarchien verstirkte auch im
islamischen Lager, wenn diese Kurzformel hier erlaubt sein mag, die Abkehr von
sozialistischen und die Hinwendung zu marktkapitalistischen Ideen und Struktu-
ren. Zeitgenossische islami(sti)sche Entwiirfe einer »islamischen Wirtschaft« re-
kurrieren nach wie vor auf die koranische Lehre von der Treuhinderschaft des
Menschen, die sie in der Weise deuten, dass der Islam privates Eigentum, ja Wohl-
stand duldet und in verniinftigen Grenzen sogar befurwortet, Eigentum jedoch
sozial bindet. Die Siulen einer »islamischen Wirtschaft« bilden neben dem Verbot
von Zinsnahme und Versicherungen (die beide durch komplizierte Mechanismen
kompensiert werden konnen) unterschiedliche Formen der Almosengabe (Zakat),
die gegebenenfalls als Sozialabgabe bzw. Steuer vom Staat eingezogen wird. Letzt-

36 Zum Schichtenmodell siehe die Einleitung zu diesem Sonderheft.
37 Aus der reichen Literatur vgl. die Beitrdge in Hendrich (Hrsg.) 2018.

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 107

lich entsteht das Bild einer islamisch gepragten sozialen Marktwirtschaft, die auf
soziale Verantwortung und distributive Gerechtigkeit setzt.38

Mindestens ebenso wichtig wie die Theorie einer islamischen Wirtschaft (so-
fern man von einer Theorie iiberhaupt sprechen mochte) ist die Praxis islamisti-
scher Akteure — und dies nicht allein fiir ihr Verhaltnis zum liberalen Skript,
sondern zugleich fur ihre Wahrnehmung auf lokaler und internationaler Ebene.
Positionieren sich Islamistinnen und Islamisten als Gegner des liberalen Skripts,
so machen ihre Gegner gegen einen von internationalen Agenturen und lokalen
Eliten vorangetriebenen Neoliberalismus mobil, und unter dem Stichwort »from-
mer Neoliberalismus« (Atia) richtet sich ihre Kritik gegen die Islamisten selbst.
Tatsdchlich agieren spitestens seit den 1980er Jahren Vertreter eines » Markt-Is-
lams« (Haenni) sowohl als Trager eines »Islamo-business« als auch eines stark
expandierten und zugleich modernisierten islamischen Wohltitigkeitssektors, der
sich weiterhin einer islamischen Ethik verpflichtet sieht.3® Die neoliberale Wen-
de unterfiitterten »islamische« Adaptionen US-amerikanischer Vorstellungen von
Selbstoptimierung und Selbstbereicherung, die Exempla aus der eigenen Traditi-
on an die Stelle amerikanischer Beispiele und Geschichten setzten. Zwischen
Malaysia, der Turkei, den arabischen Golfstaaten und dem Maghreb entstand
ein sogenannter islamischer Sektor mit eigenem Lifestyle, eigenen Accessoires und
eigenen Konsummustern, der in einer Verbindung von Tradition, Religion und
Kommerz Wirtschaft und Finanzen, Handel, Sport und Kultur »islamisierte«* —
historisch einmalig und auch in der Gegenwart ohne Entsprechung in anderen
religios-kulturellen Kontexten. Auf jeden Fall lasst sich kein buddhistischer, hin-
duistischer, christlicher oder judischer Markt identifizieren, der tUber religios kon-
notierte Guter und Devotionalien hinausginge. Allerdings ist hier islamisch nicht
identisch mit islamistisch. Islamisten sind zwar als Bankiers, Finanziers, Unterneh-
mer, Anwalte und Berater vielfach eng in internationale kapitalistische Strukturen
eingebunden, besonders gut untersucht fiir die Muslimbriider in Agypten und den
arabischen Golfstaaten.*! Das Tragen »islamischer« Mode im Allgemeinen und
des Kopftuchs im Besonderen muss jedoch keine islamistische Gesinnung zum
Ausdruck bringen, und im islamischen Wohltatigkeitssektor engagieren sich neben
islamistischen dezidiert nicht-islamistische Akteure.

Im Mittelpunkt der islamistischen » Anfechtung« des liberalen Skripts steht ins-
gesamt nicht das Privateigentum, so konstitutiv es fir liberales Denken und eine
liberale Ordnung bislang auch gewesen sein mag und nach wie vor ist. Dreh-
und Angelpunkte islamistischer Kritik am liberalen Skript bzw. einer sich als

38 Vgl. aus historisch-kulturwissenschaftlicher Perspektive Kramer 2011; aus 6konomi-
scher Perspektive scharf kritisch Kuran 2004.

39 Die Literaturlage ist mittlerweile dank einer Reihe empirisch gesattigter Studien sehr
gut; zu den wichtigsten Arbeiten zdhlen Wippel 1997; Clark 2004; Haenni 2005; Utvik
2006; Atia 2013; und Derbal 2022.

40 Vgl. neben den genannten Titeln vor allem Van Nieuwkerk 2013 und Kokoschka
2019.

41 Vgl. Atia 2013; Freer 2018; und Vannetzel 2020.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Gudrun Kriamer

liberal und sikular verstehenden Moderne schlechthin ist zum einen das Ideal
individueller Autonomie und Freiheit, zumal wenn dieses das Recht auf Wahl und
Wechsel des religiosen Bekenntnisses einschlieSlich des Islams und auf sexuelle
Selbstbestimmung einbezieht, und zum anderen die Gleichheit aller Menschen un-
abhingig von Geschlecht und Religion vor dem Gesetz — Elemente also, die Ziirn
der ersten Schicht zurechnet. Zur Debatte steht dabei nicht die Gleichheit aller
(glaubigen) Menschen vor Gott: Ontologisch gesehen sind Manner und Frauen
nach islamischer Lehre und islamistischer Uberzeugung vor Gott gleich im Sinne
von gleichermafSen verantwortlich. Vor Gott verantwortlich sind auch Nichtmus-
lime, Agnostiker und Atheisten, und zwar mannlich, weiblich und ggf. divers.
Zur Debatte steht die Gleichstellung und Gleichbehandlung von Mannern und
Frauen, Muslimen, Nichtmuslimen, Agnostikern und Atheisten vor dem Gesetz,
die deutlich tiber vormoderne Vorstellungen von Toleranz hinausreichen. Zwar
gibt es auch in diesem Punkt Bewegung, doch vertreten Islamistinnen und Islamis-
ten in ihrer groffen Mehrheit Vorstellungen, die die rechtliche Gleichstellung und
Gleichbehandlung in Bezug auf Religion und Geschlecht einschrinken.*? Die Poli-
tik der Taliban in Afghanistan und des sogenannten Islamischen Staates in Irak
und Syrien gegeniiber Frauen, Nichtmuslimen sowie Musliminnen und Muslimen,
die sie nicht als solche anerkannten bzw. anerkennen, wurde und wird allerdings
auch von anderen Islamistinnen und Islamisten als extrem(istisch) eingestuft und
verurteilt.*3

Dagegen besitzt das Ideal sozialer Gleichheit zumindest auf theoretischer Ebene
hohen Rang, ist allerdings auch in islamisch gepriagten Gesellschaften nicht rea-
lisiert worden. Rassistische Stereotypen sind Musliminnen und Muslimen nicht
grundsitzlich fremd. Sklaverei und Unfreiheit, die islamisch geprigte Gesellschaf-
ten Uber Jahrhunderte praktizierten und die in Gestalt von Biirgschaftssystemen
(arab. kafala) in arabischen Golfstaaten noch heute praktiziert werden, basierten
und basieren allerdings nicht primar auf dem Merkmal der Hautfarbe. Islamistin-
nen und Islamisten lehnen Rassismus als islamwidrig ab. Als der Islamische Staat
in seinem Machtbereich die Sklaverei fur bestimmte Gruppen von Nichtmuslimen
einfithrte (mithin auf der Grundlage von Religion, nicht der Hautfarbe), die in
den 1960er Jahren schliefSlich auch in Mauretanien, Saudi-Arabien und Oman ab-
geschafft worden war, stiefs dies selbst in islamistischen Kreisen auf entschiedene
Kritik.44

42 Das Geschlechterverhiltnis und die Rolle der Frau »im Islam« sind, weit jenseits
der islamistischen Stromung, so breit abgehandelt worden, dass ich hier auf weitere
Ausfithrungen verzichte. Ahnliches gilt fiir die Frage der Toleranz »im Islam«, priziser
gesagt Status und Behandlung von Nichtmuslimen; vgl. dazu im Uberblick Emon
2012; scharf kritisch Schirrmacher 20135.

43 Vgl. nochmals ‘Abd al-Jabbar 2017; Nedza 2020.

44 Einen Uberblick iiber Sklaverei und deren Abschaffung in islamisch geprigten Gesell-
schaften, die in den letzten Jahren intensiv untersucht worden sind, bietet Kramer
2016, insbes. S. 391-397.

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 109

Das islamische Recht ist als pflichtenbasiert charakterisiert worden. Gleiches
lasst sich fiir das islamistische Skript sagen: Zeitgenossische Entwurfe einer
islamischen Ordnung richten sich ausdriicklich an das Individuum, und zwar
an Minner wie an Frauen, allerdings weniger als Tragerinnen und Triger von
Freiheitsrechten als vielmehr einer umfassenden Verantwortung fiir das eigene
Verhalten, Familie, Staat, Gemeinschaft und Gesellschaft. Besonders relevant ist
in diesem Zusammenhang, gerade mit Blick auf das liberale Skript, das Ideal
des modernen Muslims — engagiert, produktiv, sorgsam mit seiner Zeit, seinem
Korper und seinen materiellen Ressourcen umgehend —, das zuniachst im Umkreis
der sunnitisch-islamischen Reformbewegung und der frithen Muslimbruderschaft
formuliert wurde. Nach eigenem Bekunden schopfte es allein aus der islamischen
Tradition einschliefSlich sufischer Ideen und Praktiken, de facto aber rezipierte es
tragende Elemente des liberalen Prinzips des self-belp und self-improvement ein-
schliefSlich diverser Sekundartugenden von Fleifs und Reinlichkeit bis zur Plinkt-
lichkeit.#> Der Appell an das Individuum ist auf jeden Fall nicht gleichbedeu-
tend mit der Bejahung des Individualismus und der Forderung nach autonomer
Selbstbestimmung, die nach islamistischer Uberzeugung vor der sexuellen und
der religios-konfessionellen Selbstbestimmung Halt macht. Die Religions- und
Bekenntnisfreiheit, und dieser Punkt spielt im Kontext des Islams eine grofere
Rolle als in der allgemeinen Diskussion um das liberale Skript, wird fiir Musli-
minnen und Muslime drastisch eingeschrankt: Das tradierte islamische Recht, das
Islamistinnen und Islamisten gerade in diesem Punkt nachdricklich bekriftigen,
verbietet ihnen, entweder einer anderen Religionsgemeinschaft beizutreten oder
sich als Agnostiker oder Atheisten zu erkennen zu geben. Der Religionswechsel
von Musliminnen und Muslimen wird, so erwiinscht er im Falle eines Ubertritts
zum Islam fiir andere Glaubige und Nichtglaubige auch ist, nach wie vor als
Apostasie gewertet und dem entsprechend geahndet.*6

Insgesamt illustriert das islamistische Beispiel einmal mehr, welchen Stellenwert
Fragen der Moral fiir die Akzeptanz und Ablehnung des liberalen Skripts besit-
zen. Zwar kreist die islamistische » Anfechtung« nicht um weibliche Selbstbestim-
mung im Allgemeinen und das Recht auf Abtreibung im Besonderen, die in
europdischen Staaten und den USA eine so wichtige Rolle bei der Verteidigung
des liberalen Skripts spielen. Im islami(sti)schen Zusammenhang stehen sie ganz
am Rand. Rhetorisch von grofSer Bedeutung ist dagegen die Kritik an einer dem
liberalen Skript angelasteten moralischen Verwahrlosung von Individuum und
Gemeinschaft. Die Kritik, in der liberal zu libertar im Sinne von moralisch-ethisch
schrankenlos mutiert und eng mit siakular assoziiert wird, ist aus anderen Kontex-
ten wohl bekannt. Thre Bedeutung fiir zeitgenossische » Anfechtungen« des libera-
len Skripts weit uber das islamisch-islamistische Beispiel hinaus wird allerdings
vielfach unterschatzt. It’s the economy, stupid, greift eben zu kurz.

45 Am Beispiel Hasan al-Bannas und der dgyptischen Muslimbrider vgl. Elsdsser 2021;
Kriamer 2022a und 2024.

46 Breit angelegt, in ihren Bewertungen aber kritisch zu lesen ist Schirrmacher 2015.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Gudrun Kriamer

Schlussbemerkung

Die scharfe Frontstellung gegen das liberale Skript ist fur Profil und Selbstver-
stindnis der islamistischen Stromung konstitutiv. Offensiv vorgetragen, wirkt sie
auch im muslimischen Umfeld weit tiber die MENA-Region hinaus polarisierend.
Dabei ist das Spektrum der Positionen und Praxen innerhalb der sich immer
wieder neu konstituierenden und nicht immer klar nach auflen abgrenzbaren
islamistischen Stromung kaum weniger breit als das der historischen und aktu-
ellen Ausprigungen des liberalen Skripts selbst. So problematisch es sein mag,
dieses Skript auf bestimmte Kernelemente reduzieren oder gar in essentialistischer
Weise festschreiben zu wollen, sind ihm bestimmte Annahmen eigen, die es —
gleichgiiltig, ob man sie als axiomatischen Kern oder als erste Schicht beschreibt,
unabhingig auch davon, ob sie in der Praxis realisiert wurden und werden —
zu einem unverkennbar liberalen machen: die Freiheit des Individuums und die
Autonomie der Vernunft (»reflexive Rationalitit«); das individuelle Recht auf
Selbstbestimmung auch in der Wahl der sexuellen Orientierung und ggf. des
religiosen Bekenntnisses; sowie die Gleichheit aller Menschen in Bezug auf ihre
biirgerlichen, politischen und sozialen Rechte.

Islamistinnen und Islamisten fechten diesen liberalen Wertekanon an, wie sie
sich generell gegen eine als westlich identifizierte Moderne richten, und zwar
mafSgeblich nicht, weil sie sich als liberal, sondern weil sie sich als sdkular ver-
steht. Die islamistische Stromung profiliert sich dem gegeniiber durch ihr Behar-
ren auf Moral, Identitit und Authentizitit. Die Identitit der Musliminnen und
Muslime setzt sie mit der Zugehorigkeit zum Islam gleich, Moral und Authentizi-
tat mit der Verankerung aller Normen, Werte, Verfahren und Institutionen in Ko-
ran und Sunna. Der liberal-sikularen Moderne einschliefflich des liberalen Skripts
stellt sie das (nachweislich moderne) Konstrukt einer »islamischen Ordnung«
entgegen, die die Prinzipien der individuellen Selbstbestimmung, der autonomen
Vernunft und der Rechtsgleichheit durch unverfugbare, da von Gott vorgegebene
Normen und Werte (»Scharia«) begrenzt. Private Eigentumsrechte hingegen, die
man durchaus als integrales Element einer liberalen Ordnung verstehen kann
und um die andere » Anfechtungen« des liberalen Skripts kreisen, erkennt sie an:
Aktuelle Konzepte einer »islamischen Wirtschaft« stellen weder das, vom islami-
schen Juristenrecht bekriftigte Privateigentum noch die kapitalistische Ordnung
in Frage; sie wollen sie allenfalls ethisch-moralisch einhegen (Stichworte »Sozi-
albindung des Eigentums«, »distributive Gerechtigkeit«). Auch das Prinzip der
Rechtsstaatlichkeit bejahen viele, sehen es allerdings durch die Scharia garantiert.
Breit ist das Spektrum islamistischer Positionen zur institutionellen Gestaltung der
»islamischen Ordnung«, die von hoch autoritiren Kalifatstheorien bis zu Konzep-
tionen einer »islamischen Demokratie« reichen. Dem entsprechend weit gefichert
ist auch ihr Verhiltnis zu biirgerlichen, politischen und sozialen Rechten, die
unabhingig von Geschlecht und Religion bzw. Konfession gelten sollen. Von
besonderem Interesse sind die Neuformulierungen eines islamischen Menschen-
bildes, die zwar scheinbar exklusiv auf die islamische Tradition zuriickgreifen,

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 111

ubersehbar aber Ideale und Techniken aufnehmen, die zumindest historisch mit
den liberalen Ideen des self-help und self-improvement assoziiert werden.

So kompromisslos daher die islamistische Kritik am liberalen Skript auftritt,
ist sie doch selektiv und wird begleitet von einer, in der Regel nicht offen dekla-
rierten Anerkennung oder Aneignung wichtiger Komponenten dieses Skriptes.
Darin, welche Komponenten liberalen Denkens und einer liberalen Ordnung sie
erklartermaflen herausfordern, welche sie bejahen und welche sie sich — sei es
unbewusst, unausgesprochen oder bewusst verschleiert — aneignen, unterscheiden
sich die diversen » Anfechtungen«. Erst der globale Vergleich zeigt die Bandbreite
der Moglichkeiten mit all ihren Spannungen und Widerspriichen.

Literaturverzeichnis

‘Abd al-Jabbar, Falih 2017. Dawlat al-khilafa. At-Tagaddum ila I-madi (» Da ‘ish« wa-l-muj-
tama* al-maballi fi |- Iraq) [Der Kalifatsstaat. Fortschritt in die Vergangenheit. Daesh
uncl1 die lokale Gesellschaft im Irak]. Doha, Beirut: Arab Center for Research and Policy
Studies.

Adams, Charles J. 1983. »Mawdudi and the Islamic State«, in Voices of Resurgent Islam, hrsg.
v. Esposito, John L., S. 99-133. New York, Oxford: Oxford University Press.

Adang, Camilla et al. (Hrsg.) 2016. Accusations of Unbelief in Islam. A Diachronic Perspective
on Takfir. Leiden, Boston: Brill.

Al-Rasheed, Madawi; Kersten, Carool; Shterin, Marat (Hrsg.) 2013. Demystifying the Calipha-
te. Historical Memory and Contemporary Contexts. London: Hurst & Company.

Amin, ElSayed M.A. 2014. Reclaiming Jihad. A Qur’anic Critique of Terrorism. Markfield,
Leicestershire: The Islamic Foundation.

Asad, Talal 1993. Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in Christianity
and Islam. Baltimore, London: The Johns Hopkins University Press.

Atia, Mona 2013. Building a House in Heaven. Pious Neoliberalism and Islamic Charity in
Egypt. Minneapolis, London: University of Minneapolis Press.

Baskan, Birol 2021. The Politics of Islam. The Muslim Brothers and the State in the Arab Gulf.
Edinburgh: Edinburgh University Press.

Bergunder, Michael 2011. »Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Ge-
genstand der Religionswissenschaft«, in Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 19, 1-2,
S.3-55.

Binder, Leonard 1988. Islamic Liberalism. A Critique of Development Ideologies. Chicago,
London: The University of Chicago Press.

Bonine, Michael E.; Amanat, Abbas; Gasper, Michael Ezekiel (Hrsg.) 2012. Is There a Middle
East? The Evolution of a Geopolitical Concept. Stanford: Stanford University Press.

Brown, Jonathan 2013. Salafis and Sufis in Egypt. Carnegie Endowment for International
Peace.

Calvert, John 2011. Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islam. Kairo: American University
in Cairo Press.

Clark, Janine A. 2004. Islam, Charity, and Activism. Middle-Class Networks and Social Welfa-
re in Egypt, Jordan, and Yemen. Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press.
Conduit, Dara 2019. The Muslim Brotherhood in Syria. Cambridge: Cambridge University

Press.

Crone, Patricia 2004. God’s Rule. Government and Islam. Six Centuries of Medieval Islamic
Political Thought. New York: Columbia University Press.

Damir-Geilsdorf, Sabine 2003. Herrschaft und Gesellschaft. Der islamistische Wegbereiter
Sayyid Qutb und seine Rezeption. Wirzburg: MISK.

Derbal, Nora 2022. Charity in Saudi Arabia. Civil Society Under Authoritarianism. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 Gudrun Kriamer

Devji, Faisal; Kazmi, Zaheer (Hrsg.) 2017. Islam After Liberalism. London: Hurst & Compa-
ny.

Elsisser, Sebastian 2022. Die »Schule« Hasan al-Bannas. Erziehung und Ideologiebildung bei
der Muslimbruderschaft in der arabischen Welt, 1950-2013. Baden-Baden: Ergon.

Emon, Anver M. 2012. Religious Pluralism and Islamic Law. Dhimmis and Others in the
Empire of Law. Oxford: Oxford University Press.

Fox, Jonathan 2015. Political Secularism, Religion, and the State. Cambridge: Cambridge
University Press.

Freer, Courtney 2018. Rentier Islamism. The Influence of the Muslim Brotherbood in Gulf
Monarchies. Oxford: Oxford University Press.

Grif, Bettina 2009. »The Concept of wasatiyya in the Work of Yusuf al-Qaradawi«, in Global
Mufti. The Phenomenon of Yisuf al-Qaradawr, hrsg. v. Grif, Bettina; Skovgaard-Petersen,
Jakob, S.213-238. New York: Columbia University Press.

Haenni, Patrick 2005. L’islam de marché. L autre révolution conservatrice. Paris: Editions du
Seuil et La République des Idées.

Hartung, Jan-Peter 2013. A System of Life. Mawdudi and the 1deologisation of Islam. London:
Hurst & Company.

Hendrich, Béatrice (Hrsg.) 2018. Muslims and Capitalism. An Uneasy Relationship? Baden-Ba-
den: Ergon.

Hiunseler, Niklas 2020. Demokratie und Scharia. Vorstellungen politischer Herrschaft der
Da ‘wa Salafiyya, Agyptischen Muslimbruderschaft und Wasat-Partei. Baden-Baden: Er-
gon.

Al-Tkbwan al-muslimun fi I-khalij 2012 [Die Muslimbriidder am Golf], hrsg. v. al-Misbar. 5.
Auflage. Dubai: Al Mesbar Studies & Research Centre.

Isma‘il, Hamuda Mahmud 2010. Hasan al-Banna wa-Jama ‘at al-Ikhwan al-Muslimin baina
ad-din wa-s-siyasa 1928-1949 [Hasan al-Banna und die Gemeinschaft der Muslimbriider
zwischen Politik und Religion 1928-1949]. Kairo: Dar al-Shurug.

Katemann, Ammeke 2019. Muhammad ‘Abdub and His Interlocutors. The Concept of Religi-
on in a Globalizing World. Leiden: Brill.

Kersten, Carool 2017. »Bourgeois Islam and Muslims Without Mosques«, in Islam after Libe-
ralism, hrsg. v. Devji, Faisal; Kazmi, Zaheer, S. 167-187. London: Hurst & Company.
Khatab, Sayed 2006. The Power of Sovereignty. The Political and Ideological Philosophy of

Sayyid Qutb. London: Routledge.

Kokoschka, Alina 2019. Waren Welt Islam. Konsumkultur und Warendsthetik in Syrien 2000~
2011. Berlin: Kulturverlag Kadmos.

Kramer, Gudrun 2022a. Der Architekt des Islamismus. Hasan al-Banna und die Muslimbrii-
der. Munchen: C.H. Beck.

Kramer, Gudrun 1999. Gottes Staat als Republik. Reflexionen zeitgendssischer Muslime zu
Islam, Menschenrechten und Demokratie. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft.

Kramer, Gudrun 2011. »Islam, Kapitalismus und die protestantische Ethik«, in Kapitalismus.
Historische Anniberungen, hrsg. v. Budde, Gunilla, S. 116-145. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

Kramer, Gudrun 2021. »Religion, Culture, and the Secular. The Case of Islam«. Working Pa-
per Series of the CASHSS » Multiple Secularities — Beyond the West, Beyond Modernities«
23. Leipzig University (DOI https://doi.org/10.36730/2020.1.msbwbm.23).

Kramer, Gudrun 2022b. »Schirfe und Unschirfe. Religionskritik im Islam«, in Religions- und
kulturbistorische Religionskritik. Vom europdischen Christentum iiber arabischen Islam
und chinesischen Konfuzianismus bis zu weltweitem Buddbismus, hrsg. v. Junginger,
Horst; Faber, Richard, S. 193-210. Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.

Kramer, Gudrun 2024. » Time is Life« Piety, Punctuality, and Productivity in Modern Islamic
Discourse«, in Religious and Intellectual Diversity in the Islamicate World and Beyond.
Essays in Honor of Sarah Stroumsa, hrsg. v. Michaelis, Omer; Schmidtke, Sabine, Bd. II,
S.956-980. Leiden: Brill.

Kramer, Gudrun 2016. Der Vordere Orient und Nordafrika ab 1500. Frankfurt am Main: S.
Fischer (=Neue Fischer Weltgeschichte Bd. 9).

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.36730/2020.1.msbwbm.23
https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.36730/2020.1.msbwbm.23

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 113

Kiinkler, Mirjam; Madeley, John; Shankar, Shylashri (Hrsg.) 2018. A Secular Age Beyond the
West. Religion, Law and the State in Asia, the Middle East and North Africa. Cambridge:
Cambridge University Press.

Kuran, Timur 2004. Islam & Mammon. The Economic Predicaments of Islamism. Princeton,
Oxford: Princeton University Press.

Lauzieére, Henri 2016. The Making of Salafism. Islamic Reform in the Twentieth Century. New
York: Columbia University Press.

Lav, Daniel 2012. Radical Islam and the Revival of Medieval Theology. Cambridge, New
York: Cambridge University Press.

Lia, Brynjar, The Society of the Muslim Brothers in Egypt. The Rise of an Islamic Mass
Movement 1928-1942. Reading: Ithaca Press.

Lohlker, Rudiger 2016. Theologie der Gewalt. Das Beispiel IS. Mainz: utb.

McMahan, David L. 2008. The Making of Buddhist Modernism. Oxford: Oxford University
Press.

March, Andrew F. 2019: The Caliphate of Man. Popular Sovereignty in Modern Islamic
Thought. Cambridge MA, London: Harvard University Press.

March, Andrew F. 2021. »What is >Muslim« about Tunisia’s Muslim Democrats<?« Middle
East Brief No 142. Brandeis University: Crown Center for Middle East Studies.

Meijer, Roel (Hrsg.) 2009. Global Salafism. Islam’s New Religious Movement. London: C.
Hurst & Company.

Mezghani, Ali 2021. La Tentation Passéiste. Les Sociétés Musulmanes a I'Epreuve du Temps.
Tunis: Sud Editions.

Mitchell, Richard P. 1993. The Society of the Muslim Brothers. Neuausgabe. New York,
Oxford: Oxford University Press.

Munib, ‘Abd al-Mun‘im 2010. Muraja ‘at al-jibadiyyin. Al-qissa al-khafiyya li-muraja ‘at al-Ji-
had wa-l-Jama ‘at al-Islamiyya dakbil wa-kbarij al-sujun [Die Revision der Jihadisten.
Die verborgene Geschichte der Revision der [Organisation]| Jihad und der Islamischen
Gemeinschaften innerhalb und auflerhalb der Gefangnisse]. Kairo: Maktabat Madbuli.

Nedza,l{ystina 2020. Takfir im militanten Salafismus. Der Staat als Feind. Leiden, Boston:
Brill.

Pennington, Brian K. 2005. Was Hinduism Invented? Britons, Indians, and the Colonial
Construction of Religion. Oxford: Oxford University Press.

Polka, Sagi 2019. Shaykh Yisuf al-Qaradawr. Spiritual Mentor of Wasati Salafism. Syracuse
NY: Syracuse University Press.

Preuschaft, Menno 2011. Tunesien als islamische Demokratie. Rasid al-Gannist und die Zeit
nach der Revolution. Miinster: Waxmann Verlag.

Ra’ihat al-barud. Muraja ‘at al-Jama at al-Islamiyya fi misr 2011 [Der Geruch des SchiefSpul-
vers. Die Revision der Islamischen Gemeinschaften]. 3. Auflage. Dubai: Dar al-Misbar (Al
Mesbar Studies & Research Center).

Rohe, Mathias 2022. Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart. 4. aktualis. Auflage.
Miinchen: C.H. Beck.

Sabasevitiute, Giedre 2021. Sayyid Qutb. An Intellectual Biography. Syracuse NY: Syracuse
University Press.

Said, Behnam T.; Fouad, Hazim (Hrsg.) 2014. Salafismus. Auf der Suchen nach dem wahbren
Islam. Freiburg i.B.: Verlag Herder.

Schibler, Birgit 2019. Moderne Muslime. Ernest Renan und die Geschichte der ersten Islamde-
batte 1883. Paderborn: Ferdinand Schéningh.

Schirrmacher, Christine 2015. »Es ist kein Zwang in der Religion« (Sure 2,256). Der Abfall
vom Islam im Urteil zeitgendssischer islamischer Theologen. Diskurse zu Apostasie, Religi-
onsfreibeit und Menschenrechten. Wirzburg: Ergon.

Schwedler, Jillian 2006. Faith in Moderation. Islamist Parties in Jordan and Yemen. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Sedgwick, Mark 2009. Mubammad Abdub. A Biography. Kairo: American University in Cairo
Press.

Seidensticker, Tilman 2016. Islamismus. Geschichte, Vordenker, Organisationen. 4. Auflage.
Miinchen: C.H. Beck.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 Gudrun Kriamer

Tamimi, Azzam S. 2001. Rachid Ghannouchi. A Democrat Within Islamism. Oxford: Oxford
University Press.

Tezciir, Gines Murat 2010. Muslim Reformers in Iran and Turkey. The Paradox of Moderati-
on. Austin: University of Texas Press.

Utvik, Bjern Olav 2006. Islamist Economics in Egypt. The Pious Road to Development.
Boulder, London: Lynne Rienner.

Vannetzel, Marie 2020. The Muslim Brothers in Society. Everyday Politics, Social Action, and
Islamism in Mubarak’s Egypt. Kairo: American University in Cairo Press.

Van Nieuwkerk, Karin 2013. Performing Piety. Singers and Actors in Egypt’s Islamic Revival.
Austin: Texas University Press.

Wagemakers, Joas 2022. The Muslim Brotherhood. Ideology, History, Descendants. Amster-
dam: Amsterdam University Press.

Wagemakers, Joas 2020. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Warner, Michael; Vanantwerpen, Jonathan; Calhoun, Craig (Hrsg.) 2013. Varieties of Secula-
rism in a Secular Age. Cambridge MA, London: Harvard University Press.

Wickham, Carrie Rosefsky 2013. The Muslim Brotherhood. Evolution of an Islamist Move-
ment. Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Wiktorowicz, Quintan (Hrsg.) 2004. Islamic Activism. A Social Movement Theory Approach.
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press.

Willi, Victor J. 2021. The Fourth Ordeal. A History of the Muslim Brotherhood in Egypt,
1928-2018. Cambridge: Cambridge University Press.

Wippel, Stefan 1997. Islamische Wirtschafts- und Woblfabrtseinrichtungen in Agypten zwi-
schen Markt und Moral. Munster: LIT.

Wolf, Anne 2017. Political Islam in Tunisia. The History of Ennabhda. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Yunis, Sharif 1995. Sayyid Qutb wa-l-usuliyya al-islamiyya [Sayyid Qutb und der islamische
Fundamentalismus]. Kairo: Dar at-Tayyiba li-d-Dirasat wa-n-Nashr.

17:43:08. Er—



https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 115

Zusammenfassung: Wenn in der MENA-Region neben diversen »Anfechtungen« des libe-
ralen Skripts ein echter Gegenentwurf formuliert wird, der sich von sonstigen antikolonia-
len, antiimperialistischen und antikapitalistischen Kritiken abhebt, so ist es das islamisti-
sche Projekt einer »islamischen Ordnung«. Die islamistische Bewegung richtet sich nicht
allein gegen das liberale Skript, sondern gegen eine sich als liberal und sikular verstehende
Moderne, die sie als kolonialen Oktroi bekimpft. In der Zielrichtung antikolonial bzw.
antiimperialistisch, antiliberal und antisidkular, bezieht sie aus dieser Frontstellung einen
grofSen Teil ihrer Wucht und Anziehungskraft. Tatsachlich aber reflektiert ihr Projekt einer
islamischen Ordnung neben der demonstrativen Ablehnung zentraler Annahmen die offene
oder verschleierte Aneignung wichtiger Elemente des liberalen Skripts.

Stichworte: Islamische Ordnung, liberale moderne, MENA-Region, Anti-Sakularismus

MENA and more: The »Islamic order« as a counter-project to the liberal script

Abstract: If, alongside various »contestations« of the liberal script, a genuine counter-
project is being formulated in the MENA region that stands out from other anti-colonial,
anti-imperialist, and anti-capitalist critiques, it is the Islamist project of an »Islamic order«.
The Islamist movement is not only directed against the liberal script, but also against a
modernity that sees itself as liberal and secular, which it opposes as a colonial octroi. With
its anti-colonial and anti-imperialist, anti-liberal and anti-secular aims, it derives a large
part of its force and appeal from this oppositional stance. However, in addition to the
ostentatious rejection of core assumptions of the liberal script, the Islamist project of an
Islamic order also reveals the open or veiled appropriation of important elements of this
script.

Keywords: Islamic Order, Liberal Modernity, MENA region, Anti-secularism

Autorin:

Prof. i.R. Dr. Gudrun Kriamer

Freie Universitit Berlin

Fachbereich Geschichts- und Kulturwissenschaften
Institut fiir Islamwissenschaft

Fabeckstr. 23-25

14195 Berlin

gudrun.kraemer@fu-berlin.de

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

17:43:08. Er—



https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

