
Gudrun Krämer

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf 
zum liberalen Skript

Die Herausforderungen bei der Beschäftigung mit dem liberalen Skript und dessen 
»Anfechtungen« beginnen mit der Suche nach Einheiten der Bearbeitung, die Er­
kenntnis fördern, ohne den Blick auf das große Ganze zu versperren. Der Zugriff 
über die Geographie – Anfechtungen in Lateinamerika, West- und Osteuropa, 
China, den Vereinigten Staaten von Amerika oder dem subsaharischen Afrika – 
scheint einen Ausweg aus einer möglichen kulturalistischen, wenn nicht gar essen­
tialistischen Engführung zu bieten, den die kritische Wissenschaft gerade unter 
postkolonialen Vorzeichen so sehr fürchtet. Auch der Zugriff über die Geographie 
kommt allerdings ohne eine angemessene Berücksichtigung kultureller, religiöser 
und gesellschaftlicher Faktoren nicht aus – anders würde es keinen Sinn machen, 
China, Russland, das subsaharische Afrika oder eben die MENA-Region als Ana­
lyseeinheiten zu wählen.

Der Begriff der MENA-Region (engl. Akronym für The Middle East and North 
Africa) hat sich auf breiter Front eingebürgert, obgleich er den eurozentrischen 
Blick verrät, der große Teile der fraglichen Region im Osten (um nicht zu sagen: 
im Orient) verortet.1 Der Begriff ist jedoch nicht allein historisch belastet, er 
ist – in dieser Hinsicht diversen Vorstellungen von »Europa« eng verwandt – 
weder eindeutig noch wird er einheitlich definiert: Er beschreibt einen zusammen­
hängenden Gürtel von Ländern zwischen Nordafrika, dem Horn von Afrika und 
Westasien, der einer engeren Definition zufolge die arabische Welt von Marokko 
bis Irak sowie Israel umfasst, einer weiteren Definition zufolge darüber hinaus 
die nicht-arabischen Staaten Türkei, Malta und Zypern sowie Iran, Afghanistan 
und Pakistan. Am gebräuchlichsten ist heute ein Verständnis, das neben den 
arabischen Staaten Israel, Iran und die Türkei in die MENA-Region einbezieht. 
Die unterschiedlichen Definitionen verweisen auf unterschiedliche Kriterien der 
Zurechnung: Zum einen sind dies kulturelle Faktoren – Sprache in Gestalt des 
Arabischen, relevant vor allem für die engere Definition, und Religion in Form 
des Islams, die einschlägig ist für die weitere. Zum anderen sind es, durchaus 

 
1 Zum Begriff des »Mittleren Ostens« vgl. kritisch Bonine; Amanat; Gasper (Hrsg.) 

2012. »Westasien« als historisch unbelastete Alternative zum »Mittleren Osten« wird 
zwar verschiedentlich verwandt, riskiert aber, die engen historischen, politischen und 
auch ökonomischen Verbindungen zwischen dem arabischen Osten (Mashrek, arab. 
Mashriq), Iran und dem Osmanischen Reich als Vorgänger der modernen Türkei auf 
der einen Seite und dem arabisch-berberischen Westen (Maghreb) auf der anderen zu 
übergehen. Der neutrale Begriff »Westasien und Nordafrika« bzw. »West Asia and 
North Africa (WANA)«, der diese Verbindungen berücksichtigt und den unter anderem 
das in der jordanischen Hauptstadt Amman angesiedelte WANA Institute propagiert, 
hat sich jenseits eines akademischen Milieus bislang nicht durchgesetzt.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 90–115

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verbunden mit diesen kulturellen Faktoren, historisch gewachsene und/oder in 
der jüngeren Vergangenheit entstandene politische und ökonomische Beziehungen 
und Verflechtungen. Der geopolitische Begriff MENA vermeidet zwar den Ver­
weis auf Religion und Kultur, doch zeigt eine historisch informierte Betrachtung 
sehr rasch, dass die in ihm zusammengefassten Territorien vor Jahrhunderten dem 
islamischen Kalifat unterstanden und in der Gegenwart mit Ausnahme Israels 
islamisch geprägt sind.

Im Folgenden geht es nicht um den Islam als Religion und Kultur und dessen 
Verhältnis zum liberalen Skript, obgleich auch dies Gegenstand einer kritischen 
Untersuchung werden könnte und gelegentlich bereits geworden ist, wobei die 
neuere Literatur tendenziell eher liberale (und damit, so die vorherrschende Linie, 
zugleich koloniale) Anfechtungen des Islams diskutiert, nicht umgekehrt.2 Es geht 
auch nicht um die Chancen und konkreten Ausformungen eines liberalen Islams, 
wie ihn das Netzwerk (Jaringan) Islam Liberal vorgestellt hat, zu dem sich im 
Frühjahr 2001 (also bereits vor den islamistischen Anschlägen des 11. Septem­
bers) indonesische Intellektuelle und Künstler zusammenschlossen, um radikalen 
islami(sti)schen Tendenzen in der eigenen Gesellschaft entgegenzutreten.3 Die Fra­
gen nach dem Verhältnis von Islam, liberalem Skript und liberalem Islam sind kei­
neswegs illegitim, und sie müssen auch nicht in essentialistischer Weise verhandelt 
werden. Dass Religion, so wie sie in den internationalen Sozial- und Kulturwis­
senschaften des 20. und 21. Jahrhunderts gemeinhin verstanden wird, nämlich als 
ein Feld von Kultur, das die Beziehungen von Menschen zu einem Gott, mehreren 
Gottheiten, dem Kosmos oder Transzendenz ganz allgemein reflektiert,4 im Ver­
hältnis zum liberalen Skript eine Rolle spielen kann, ist unbestritten. Bestimmte 
Ausprägungen des Christentums haben sowohl zur Entstehung und Entfaltung 
des liberalen Skripts als auch zu dessen Einhegung und »Anfechtung« beigetra­
gen. Der Begriff der »Anfechtung« selbst besitzt ja, wird er nicht im strikt juristi­
schen Sinn verwandt, durchaus christliche Konnotationen. Wie eine Vielzahl em­
pirisch unterfütterter Untersuchungen zu Säkularisierung, Säkularismus und Sä­
kularität belegt, bieten in einer christlichen Tradition stehende Staaten wie Polen, 
Brasilien, die Philippinen oder die USA je eigene Bedingungen für das Zusammen­
spiel von Religion, politischer Verfassung und gesellschaftlicher Ordnung, die 
auch ihr Verhältnis zum liberalen Skript berühren. Deutlich anders konfiguriert, 
aber nicht weniger instruktiv sind die Beispiele China und Indien im Zeichen einer 
staatlichen Wiederbelebung, Umdeutung und Instrumentalisierung konfuziani­
scher bzw. hinduistischer Traditionen. Das Konzept des Hindutva (»Hindutum«, 
»Hindu-Sein«) etwa bietet sich für einen Vergleich mit dem Islamismus geradezu 

 
2 Vgl. exemplarisch Devji; Kazmi (Hrsg.) 2017; anders drei Jahrzehnte zuvor Binder 

1988.

3 Kersten 2017.

4 Die gerade von Religionswissenschaftlerinnen und Religionswissenschaftlern kontrovers 
geführte Debatte, die zu keiner allgemein anerkannten Definition geführt hat, muss an 
dieser Stelle ausgeklammert bleiben. Einen guten Überblick bietet Bergunder 2011.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 91

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an, der bei allen Gemeinsamkeiten die jeweiligen Eigenheiten deutlich hervortre­
ten lassen würde.5

Die folgenden Überlegungen richten sich auf einen im 20. Jahrhundert erstmals 
in der MENA-Region formulierten Gesellschafts- und Staatsentwurf, der sich 
selbst als »islamisch« präsentiert, dabei jedoch ein Islamverständnis reflektiert, 
das nicht nur in der Fachwissenschaft als »islamistisch« eingeordnet wird, um auf 
diese Weise seinen Ideologiecharakter zu unterstreichen. Islamismus beschreibt in 
diesem Zusammenhang das Projekt, in einem bestimmten territorialen Rahmen 
(insoweit trägt ein geographischer Zugriff), in letzter Konsequenz jedoch auf glo­
baler Ebene Kultur und Gesellschaft, Recht, Wirtschaft und staatliche Ordnung 
im Licht eines spezifisch islamistischen Islamverständnisses umzugestalten. Ziel ist 
(nicht für alle Islamisten, aber doch für die Vertreter ihres politischen Flügels) 
die Errichtung einer islamischen Ordnung bzw. eines islamischen Staates,6 die be­
wusst als Gegenentwurf zum liberalen Skript – wie zu allen anderen nicht-islami­
schen bzw. nicht-islamistischen Skripten vom Kommunismus bis zum Faschismus 
– konzipiert werden. Aus der Region heraus entstanden, tritt er mit universellem 
Geltungsanspruch auf. Seine Annahme setzt allerdings, anders als das Bekenntnis 
zum liberalen Skript, das Bekenntnis zum Islam als Religion voraus.

Islamismus, Salafismus, politischer Islam

Der Islamismus als Ideologie und Bewegung ist ein Phänomen des 20. Jahrhun­
derts und damit deutlich jünger als das liberale Skript in seinen unterschiedlichen 
Ausformungen. So umstritten er in vielerlei Hinsicht auch ist – gestritten wird 
namentlich über seine soziale Verankerung, seine Zielsetzung und seine politische 
Einordnung zwischen rückwärtsgewandt und zukunftsfähig, ganzheitlich und to­
talitär –, lassen sich seine Anfänge doch genauer in Raum und Zeit verorten, 
als dies bei zahlreichen anderen intellektuellen, sozialen und politischen Ideen 
und Bewegungen der Fall ist: An seinem Anfang steht die 1928 von dem ägypti­
schen Arabischlehrer Hasan al-Banna (1906–1949) gegründete Gemeinschaft der 
Muslimbrüder, die darauf zielte, die Anliegen sunnitisch-islamischer Reformer 
des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert, die heute unter den Sam­

 
5 Aus der reichen Literatur vgl. die breit angelegte Untersuchung von Fox 2015 und die 

Sammelbände von Warner; Antwerpen; Calhoun (Hrsg.) 2013 und Künkler; Madeley; 
Shankar (Hrsg.) 2018 sowie die einschlägigen Beiträge zu diesem Sonderheft. Eine kurz 
vor dem Abschluss stehende und mithin noch nicht veröffentlichte Studie von Nathan J. 
Brown analysiert unter dem Titel Religion in State die entsprechenden Arrangements in 
so unterschiedlichen Staaten wie den USA, Sierra Leone, Sri Lanka und Israel.

6 Gemeint ist nicht einfach ein von einer Mehrheit von Musliminnen und Muslimen gebil­
deter, sondern ein auf islamischen Normen und Werten (in der Kurzform: der Scharia) 
beruhender Staat, wobei die Mehrheit der Islamistinnen und Islamisten bestehende, sich 
selbst als islamisch bezeichnende Staaten wie Saudi-Arabien, Iran, Pakistan oder die 
Malediven nicht oder nur partiell als islamisch anerkennt und auf deren (aus der eigenen 
Sicht) vollständige Islamisierung hinwirkt.

92 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


melbegriff Salafiyya gefasst werden, in die Praxis umzusetzen. Die Muslimbruder­
schaft entstand unter kolonialen Vorzeichen, konsolidierte sich unter denselben 
Vorzeichen in den späten 1930er und den 1940er Jahren und bildete zur gleichen 
Zeit erste Schwesterorganisationen in Syrien, Irak, Sudan und Palästina.7 Als ihre 
Gegner sahen die Muslimbrüder in erster Linie nicht die eigenen Regierungen, 
sondern die europäischen Kolonialmächte (im konkreten Fall: Großbritannien 
und im Falle Syriens Frankreich) und die ebenfalls als kolonial wahrgenommene 
zionistische Bewegung in Palästina / Israel. Aus dieser Frontstellung bezogen sie 
einen beachtlichen Teil ihres Rückhalts in der eigenen Bevölkerung, vor allem 
unter der Jugend. Von ihrem antikolonialen Erbe zehren sie noch heute.

Dagegen ist der gleichermaßen radikale wie militante (»jihadistische«) Islamis­
mus als theoretisches Konstrukt und politische Bewegung eine postkoloniale Er­
scheinung: Theoretisch begründete ihn in den 1960er Jahren, das heißt deutlich 
nach dem Umsturz der Freien Offiziere in Ägypten im Jahr 1952 und einer Kette 
von Militärputschen in anderen arabischen Ländern, der ägyptische Literat und 
Muslimbruder Sayyid Qutb (1906–1966). Qutbs Bedeutung liegt nicht darin, 
umstrittene islamistische Konzepte wie »Hakimiyya« (Souveränität Gottes) und 
»Jahiliyya« (Leugnung des Islams und damit Rückfall in die vorislamische Zeit 
der »Unwissenheit«) »erfunden« zu haben – sie hatte der indo-pakistanische Jour­
nalist und Aktivist Abul Ala Maududi (1903–1979) in den 1940er Jahren bereits 
im kolonialen Indien auf Urdu vorgezeichnet. Qutbs Bedeutung liegt darin, diese 
Neologismen in arabischer Sprache noch breiter »islamisch« unterlegt und ihnen 
damit ungleich größere Stoßkraft verliehen zu haben. Vor allem das Konzept der 
Hakimiyya – das Gott als souveränen »Gesetzgeber« zeichnet und menschliche 
Autonomie und Freiheit nicht allein in rechtlichen Dingen einschränkt – spielt 
in der islamistischen »Anfechtung« des liberalen Skripts eine zentrale Rolle.8 

Zugleich legitimierte Qutb den Jihad, der als bewaffneter Kampf nicht gegen 
Muslime geführt werden darf, gegen die eigenen Regime, die ihre Legitimation 
aus ihrer antikolonialen Haltung bezogen und sich selbst als Muslime verstanden. 
Aus der Sicht Qutbs und seiner Anhänger verlor die nationalistische Legitimation 
gegenüber der islamischen Legitimation radikal an Bedeutung.

Von Qutb inspiriert, forderten Islamisten in den 1950er und 1960er Jahren die 
jungen Regime, die erstmals nach Jahrzehnten, wenn nicht Jahrhunderten der 
Fremdherrschaft die eigene Bevölkerung repräsentierten, und deren autoritäre 
Modernisierungspolitik heraus; der postkoloniale Westen trat demgegenüber, bei 
aller Kritik am westlichen Imperialismus, zunächst in den Hintergrund. In den 
ausgehenden 1970er Jahren entstanden zwischen Saudi-Arabien, Ägypten und Al­
gerien erste militante Organisationen, die den Jihad als bewaffneten Kampf gegen 
die eigenen Regime führten, vereinzelt auch gegen die eigenen, sich selbst als mus­
limisch verstehenden Gesellschaften. Ursprünglich ausgelöst durch die Repression 

 
7 Für die frühe Muslimbruderschaft vgl. Mitchell 1993; Lia 1998; Ismaʿil 2010; Krämer 

2022a.

8 Aus der umfangreichen kritischen Literatur vgl. Yunis 1995; Damir-Geilsdorf 2003; 
Khatab 2006; Calvert 2011; Šabasevičiute 2021.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 93

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im nasseristischen Ägypten der 1950er und 1960er Jahre und forciert durch den 
sowjetischen Einmarsch in Afghanistan im Dezember 1979, die islamistischen An­
schläge des 11. Septembers 2001 und die US-geführte Invasion des Irak im März 
2003, internationalisierte sich der Islamismus immer weiter und löste sich dabei 
in Teilen von seiner lokalen Verankerung. Einzelne, meist eher locker mit al-Qai­
da oder dem Islamischen Staat (vormals in Irak und Syrien, IS bzw. ISIS oder in 
der Fremdbezeichnung Daesh) verbundene transnationale Netzwerke agieren seit 
den 2010er Jahren auch jenseits der MENA-Region, vor allem im subsaharischen 
Westafrika, in Zentralasien und in Westeuropa. Dementsprechend spiegelt das is­
lamistische Skript, wenn man von einem solchen sprechen möchte, die histori­
schen und aktuellen Erfahrungen in Teilen der MENA-Region (insbesondere 
Ägypten, Afghanistan, Syrien, Irak und Palästina), findet jedoch auch weit jenseits 
ihrer Grenzen Rückhalt.

Angesichts einer fortlaufenden Diversifizierung mit immer neuen Ausprägungen 
islamistischer Theorie und Praxis, begleitet von heftigen innerislamistischen Aus­
einandersetzungen um die korrekte Linie, sind immer wieder Versuche unternom­
men worden, Taxonomien zu entwickeln und Islamisten in abgrenzbare Flügel 
oder Lager einzuteilen: Mit Blick auf ihr Verhältnis zur bestehenden Ordnung 
und zu nicht-islamistischen Musliminnen und Muslimen – und damit zugleich zu 
Gewalt, Jihad und der sogenannten Exkommunikation von Muslimen (arab. tak­
fir) – unterscheiden viele zwischen quietistischen und aktivistischen, gemäßigten, 
pragmatischen und radikalen, legalistischen und revolutionären, extremistischen 
oder terroristischen oder auch zwischen integrationistischen und isolationistischen 
Tendenzen und Strategien; mit Blick auf den Fokus islamistischer Aktivitäten 
differenzieren sie zwischen gemeinschafts- und staatszentrierten Ansätzen (die 
also entweder prioritär die muslimische Gemeinschaft, Umma, reformieren oder 
den Staat erobern wollen) und mit Blick auf islamistische Organisationsformen 
und Aktionsradien zwischen lokal, translokal, transregional und global agieren­
den Gruppierungen.9 Die Vielzahl der Kategorien und Termini deutet darauf 
hin, dass starre Taxonomien die Orientierung nicht unbedingt erleichtern, zumal 
wenn einzelne Akteure ihren Kurs ändern und die Gewichte sich permanent 
verschieben. Der Islamismus ist und bleibt ein schwer zu fassendes und noch 
schwerer nach außen, soll hier heißen: gegenüber einem nicht-islamistischen Islam 
abzugrenzendes Phänomen. Dafür spricht die gängige arabische Bezeichnung »is­
lamische Strömung« (tayyar islami), die den beweglichen, gelegentlich geradezu 
fluiden Charakter des Phänomens besser zum Ausdruck bringt als die eher starren 
Begriffe »Lager« und »Flügel«. Zugleich aber unterscheidet sie, wie die große 
Mehrheit der Islamistinnen und Islamisten selbst, nicht zwischen islamisch (bzw. 
aus ihrer Sicht: wahrhaft islamisch) und islamistisch und spiegelt insoweit stärker 
die islamistische Innen- als eine kritische Außensicht.

Immerhin haben sich nach langen Jahren des Streites in der internationalen 
wissenschaftlichen Diskussion die Oberbegriffe »Islamismus« und »politischer 
Islam« gegenüber Alternativen wie Integrismus, Integralismus und Fundamenta­

 
9 Einen guten Überblick bietet in deutscher Sprache Seidensticker 2016.

94 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lismus durchgesetzt.10 Der Begriff »Salafismus«, der in der Vergangenheit eine 
im weiteren Sinn theologische Schule beschrieb und heute für diejenigen Musli­
minnen und Muslime steht, die sich erklärtermaßen am Vorbild des Propheten 
Muhammad und der ersten Generationen von Musliminnen und Muslimen (im 
Arabischen as-salaf as-salih, die »frommen Vorfahren«) orientieren, wird häufig 
unpräzise verwendet; nicht selten dient er als Synonym für Islamismus bzw. 
den politischen Islam.11 Im vorliegenden Text bezeichnet er dagegen diejenigen 
Musliminnen und Muslime, die ihr Denken, Handeln und Auftreten auch im 
alltäglichen Leben nach eigenem Bekunden strikt an Muhammad und den salaf 
salih ausrichten – wobei viele der so verstandenen Salafistinnen und Salafisten 
nicht den islamistischen Anspruch auf eine komplette Umwandlung von Staat, 
Recht und Gesellschaft vertreten, sondern sich auf die Kultivierung des eigenen 
Selbst konzentrieren. Im Englischen ist in diesem Zusammenhang häufig von 
einem pietist Islam die Rede, was nicht gleichzusetzen ist mit einem »pietistischen 
Islam«. Vor allem seit der Arabischen Rebellion der Jahre 2010–2011 haben sich 
allerdings in einigen Ländern auch Teile der salafistischen Strömung politisiert 
und eigene, salafistische Parteien gegründet, die mit den Vertretern anderer isla­
mistischer Überzeugungen offen konkurrierten und konkurrieren.12

Gleichgültig aber, ob von »Islamismus«, »politischem Islam« oder »Salafismus« 
die Rede ist, sagen die Begriffe zunächst einmal nichts über die Strategie, Aktions- 
und Organisationsformen ihrer Vertreterinnen und Vertreter aus, insbesondere ihr 
Verhältnis zu Gewalt, Reform und Revolution. Diese entwickeln sich dynamisch; 
sie können über längere Zeit und große Distanzen stabil bleiben, sich aber auch 
recht kurzfristig ändern. So sehr die Islamisten auf absolute Wahrheiten insistieren 
(die Allmacht, Einheit und Souveränität Gottes, die Überlegenheit des Islams, 
die Gültigkeit islamischer Normen und Werte bzw. der Scharia, nicht zuletzt mit 
Blick auf das Geschlechterverhältnis), sind sie, wie andere soziale und politische 
Akteure auch, in konkrete Zusammenhänge eingebettet, interagieren mit den 
Akteuren ihres jeweiligen Umfelds und reagieren auf Opportunitätsstrukturen, 
nutzen also Chancen und vermeiden gegebenenfalls Kosten und Risiken für sich 
und selbst für andere.13 Auch islamistische Theoretiker und Aktivisten lernen 
aus Erfahrungen, überdenken eigene Annahmen, Strategien und Organisationsfor­

 
10 Im Arabischen ist der Traditionsbegriff usuliyyun, der in früheren Zeiten muslimische 

Gelehrte bezeichnete, die sich vorrangig oder ausschließlich auf die normativen Quel­
len (arab. usul) des Islams stützten, umgedeutet und ausgeweitet worden und bezeich­
net nun allgemeiner Fundamentalisten bzw. Islamisten.

11 Aus der reichen Literatur vgl. Meijer (Hrsg.) 2009; Said; Fouad (Hrsg.) 2014; Lauzière 
2016.

12 Für die ägyptische salafistische Bewegung (Daʿwa Salafiyya) und die 2011 aus dieser 
Bewegung heraus gebildete Al-Nour-Partei (Hizb an-Nur, Partei des Lichts), von der 
sich im Folgenden einzelne Personen und Gruppen abspalteten, vgl. J. Brown 2013; 
Hünseler 2020.

13 Quintan Wiktorowicz hat maßgeblich zur Übernahme der Social Movement Theory in 
Untersuchungen des Islamismus beigetragen, die vor allem in Studien zu Inklusion, Ra­

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 95

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


men, passen sie veränderten Rahmenbedingungen an oder revidieren sie unter 
Umständen sogar grundlegend. Wie die Erfahrungen mit Inklusion im Sinne einer 
Einbindung islamistischer Gruppen und Parteien in formal partizipative, wenn 
nicht sogar formal-demokratische Prozesse und Strukturen zeigen, kann Inklusion 
bis zur Aufgabe eines spezifisch islamistischen Profils und der Umwandlung in 
eine wertkonservative Partei führen, die sich als islamisch, aber nicht als islamis­
tisch definiert und zu einer demokratisch-freiheitlichen Ordnung bekennt, wie 
dies 2016 in Tunesien mit der Ennahda (Renaissance, Wiedergeburt)-Bewegung 
bzw. Partei unter Rachid al-Ghannouchi der Fall war.14 Aber nicht in jedem 
Fall führt Inklusion zur staatlich gewünschten »Zähmung« oder »Mäßigung« 
der Islamisten – ebenso wenig wie deren »Mäßigung«, und auch dies hat das 
tunesische Beispiel gezeigt, ihre eigene Position dauerhaft absichert.15 Die Prozes­
se der Revision und Anpassung sind für die Muslimbrüder mit ihren weitgehend 
eigenständig operierenden Organisationen in Ägypten, Jordanien, Syrien und den 
arabischen Golfstaaten recht gut untersucht.16 Selbst militante Gruppen haben 
vereinzelt Selbstkritik geübt, ihr Verhältnis zum Jihad überprüft und ihren Kurs 
gegenüber Staat und Gesellschaft modifiziert.17

In der internationalen Diskussion werden die, für islamistische Theorie und 
Praxis so wichtigen innermuslimischen und innerislamistischen Auseinanderset­
zungen um die korrekte Linie zumindest jenseits fachwissenschaftlicher Kreise 
vielfach übersehen. Dabei löst jede Modifikation, Revision oder Selbstkritik eine 
Kette kritischer Reaktionen aus, die in der Regel in einer Verbindung theologi­
scher, islamrechtlicher und pragmatischer Argumente geführt werden. Letztere fi­
gurieren im Arabischen unter dem Stichwort »Realismus« (genauer fiqh al-waqiʿ, 
realitätsbezogene Jurisprudenz).18 Auch im islami(sti)schen Lager konkurrieren 
 

dikalisierung und Mäßigung aber auch kritisch diskutiert wird; vgl. Wiktorowicz 
(Hrsg.) 2004 und die Titel in Anm. 15.

14 Für die Zweiteilung der 1981 gegründeten Ennahda (an-Nahda) in eine religiöse Bewe­
gung und eine nicht-islamistische Partei vgl. March 2021; für ihre Entstehung und 
Entwicklung generell vgl. Preuschaft 2011; Wolf 2017; für Ghannouchi auch Tamimi 
2001.

15 Vgl. neben oben den bereits genannten Titeln Schwedler 2006 und Tezcür 2010.

16 Aus der reichen Literatur zu den Muslimbrüdern vgl. für Ägypten Wickham 2013; 
Vannetzel 2020 und Willi 2021; für Syrien Conduit 2019, für Jordanien Wagemakers 
2020; für die arabische Golfregion Al-Ikhwan al-muslimun fi l-khalij 2012; Freer 2018 
und Başkan 2021; übergreifend auch Wagemakers 2022.

17 Aus der kritischen Literatur vgl. Munib 2010; Ra’ihat al-barud 2011.

18 Für die kritische westliche Literatur vgl. Lav 2012; Lohlker 2016 und verschiedene Ar­
beiten von Wagemakers; die lebendige arabische Diskussion muss hier ausgeklammert 
bleiben. Das Konzept des fiqh al-waqiʿ verbindet sich mit den Namen Hasan at-Tura­
bis (1932–2016) und Rachid al-Ghannouchis (geb. 1941), die vom Sudan bzw. Tunesi­
en ausgehend als Theoretiker und Aktivisten große Wirkung entfalteten, und des aus 
Ägypten stammenden, lange Jahre in Qatar wirkenden und medial überaus einflussrei­
chen Rechtsgelehrten Yusuf al-Qaradawi (1932–2022). Zu Letzterem vgl. auch u. 
Anm. 21.

96 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dogmatismus und Pragmatismus miteinander, gelegentlich sogar innerhalb ein- 
und derselben Gruppe oder Bewegung. Wenn die Begrifflichkeit auch nicht üblich 
ist, lassen sich auch hier Realos identifizieren, auf der Gegenseite allerdings nach­
vollziehbarer Weise weniger Linke als vielmehr Puristen oder eben Dogmatiker. 
Die Kontroversen werden lebhaft, nicht selten leidenschaftlich geführt und kön­
nen bis zur gegenseitigen Exkommunikation (Takfir) reichen, die auch Islamistin­
nen und Islamisten ungeachtet ihres Selbstverständnisses als engagierte Muslime 
zu Ungläubigen erklärt und aus der Gemeinschaft der Muslime ausschließt.19 Eine 
zentrale Rolle spielt dabei die Diskussion um den Jihad als bewaffneter Kampf 
oder »gerechter Krieg« gegen die Feinde des Islams und der muslimischen Ge­
meinschaft.20 Einige Aufmerksamkeit hat auch unter Islamistinnen und Islamisten 
das aus dem Koran abgeleitete Konzept der wasatiyya gefunden, der Ausgewo­
genheit und Mitte, das sich im Angesicht jihadistischer Gewalt in einen Kurs 
der Mäßigung bzw. eine Politik des Augenmaßes übersetzen soll.21 Die Auseinan­
dersetzungen um Glauben, Unglauben und Jihad, Strategie und Praxis schlagen 
sich, selbst wenn sie hier nicht weiter ausgeführt werden können, auch in der 
islamistischen »Anfechtung« des liberalen Skripts nieder. Sie ist nicht weniger viel­
stimmig, vielgestaltig und wandelbar und damit zu einem gewissen Grad zugleich 
kontingent als das liberale Skript selbst.

Liberales Skript, säkulare Moderne und islami(sti)sche Kritik

Streng genommen richtet sich die islamistische »Anfechtung« nicht spezifisch 
gegen das liberale Skript, das die wenigsten im Detail kennen und in seinen 
einzelnen Komponenten analysieren, herausfordern oder widerlegen. Weder sei­
ne Genese und Entfaltung noch gar seine philosophischen Grundlagen sind Ge­
genstand islamistischer Reflexion – die große Mehrheit der Islamistinnen und 
Islamisten lehnt die (aus ihrer Sicht »spekulative«) Philosophie als überflüssig, 
religiös bedenklich, wenn nicht überhaupt religionsgefährdend ab. Die Analyse 
kann sich daher nicht auf einzelne Texte stützen, die systematisch das liberale 
Skript bearbeiten. Die islamistische Kritik am liberalen Skript ist vielmehr Teil 
der Auseinandersetzung mit einer liberalen, säkularen, weithin als westlich mar­
kierten Moderne. Islamisten inszenieren sich als Widersacher und prospektive 
Überwinder des sich selbst als liberal und säkular verstehenden, jedoch nicht 
nur in der MENA-Region hegemonial auftretenden und als imperialistisch wahr­
genommenen Westens. Dieser wird in der Regel nicht genauer definiert, sondern 
in unbestimmter Weise mit den USA und Westeuropa gleichgesetzt. Mit Bezug auf 

 
19 Zur historischen Dimension vgl. Adang et al. (Hrsg.) 2016; für die neueren Entwick­

lungen Nedza 2020.

20 Vgl. wiederum stellvertretend für eine auf den Koran gestützte, »islamische« (und 
ausdrücklich nicht islamistische) Kritik zeitgenössischer Jihad-Vorstellungen und -prak­
tiken Amin 2014.

21 Kritische Einordnungen bei Gräf 2009; Polka 2019.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 97

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Russland bzw. die Sowjetunion und China ist, ungeachtet ihrer illiberalen Politik 
gegenüber muslimischen Teilen der eigenen Bevölkerung, interessanter Weise kein 
vergleichbar breitenwirksames Narrativ entwickelt worden. In der Kritik an der 
hegemonialen Stellung und der (nicht allein kultur-) imperialistischen Politik »des 
Westens« bestehen sicher die größten Gemeinsamkeiten mit »Anfechtungen« aus 
anderen soziokulturellen und politischen Kontexten wie dem subsaharischen Afri­
ka, Lateinamerika oder Ostasien. Größeres Gewicht als dort besitzt neben der 
Kritik an Kolonialismus, Imperialismus, Ausbeutung, westlichen Doppelstandards 
und westlicher Heuchelei jedoch die Zurückweisung des säkularen Prinzips, das 
auch die Kritik am liberalen Skript durchdringt.

Wie andere Kritiker der liberalen, säkularen Moderne wollen Islamistinnen 
und Islamisten in einer Situation der Unübersichtlichkeit, des steten Wandels, 
der Ambivalenzen und Widersprüche Eindeutigkeit und Klarheit schaffen. Auch 
sie arbeiten mit den aus unterschiedlichsten Kontexten vertrauten Denkfiguren 
von Einheit und Stärke, Aufspaltung und Schwäche, moralischer Integrität und 
moralischem Verfall (im arabisch-islamischen Sprachgebrauch: »Korruption«). Sie 
tun dies allerdings mit einer Zuspitzung auf die koloniale Unterwerfung, die 
zumindest den westlichen Varianten der Erzählung von Aufstieg und Niedergang 
fehlt. Besonders ausgeprägt ist ihr Beharren auf Identität und Authentizität, die 
sie mit der Zugehörigkeit zum (wahren, korrekten) Islam gleichsetzen. Nach isla­
mistischer Darstellung zerrissen der Einbruch der »kolonialen« Moderne und die 
ihrer These zufolge von den Kolonialmächten forcierte Etablierung moderner Na­
tionalstaaten das intakte Gewebe des Islams und der muslimischen Gemeinschaft, 
um jene funktionale Differenzierung zwischen Religion, Moral, Recht, Wirtschaft, 
Kultur und Gesellschaft entstehen zu lassen, die die liberale, säkulare, spezifisch 
westliche Moderne kennzeichnet. Maududi sprach in den 1940er Jahren vom 
Islam als einem »seamless whole«, das in der vorkolonialen Ära eine im Wortsinn 
ganze und damit zugleich heile Ordnung gebildet hatte, und auch die Metaphern 
von Gesundheit und Krankheit sind ja aus vielen Zusammenhängen bekannt. Die 
These ist seitdem vielfach aufgegriffen worden.22

An die Stelle von Ganzheit, Integrität und Authentizität traten dieser Darstel­
lung zufolge nicht quasi unausweichlich Inkohärenz, Fragmentierung und morali­
scher Verfall – sie wurden, so die islamistische These, vom Westen und den ihm 
hörigen lokalen Eliten bewusst herbeigeführt, um den Islam und die Muslime zu 
schwächen. Indem sie den Islam von einer umfassenden, öffentlich bekundeten 
Denk- und Lebensordnung auf eine bloße Religion reduzierten, den Glauben 
gewissermaßen in die Herzenskammer verbannten und von der Praxis abschnit­
ten, schufen der säkulare Westen und seine lokalen Nachahmer nicht Gewinn in 
Gestalt einer Befreiung aus den Fesseln der Religion und damit, im Kant‹schen 
Sinn, aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit, sondern den Verlust von Einheit, 
Reinheit und Macht.23 Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang weniger, dass 
die vertraute Erzählung von der Entzauberung der Welt, die bereits Max Weber 

 
22 Zu Maududi vgl. Adams 1983, S. 114; Hartung 2013.

23 Ausführlicher hierzu Krämer 2021.

98 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beschrieb, als Geschichte eines Verlustes für Individuum und Gemeinschaft äuße­
ren, feindseligen Mächten zugeschrieben wird. Bemerkenswert ist, dass sie auch 
in den Teilen der kritischen postkolonialen Wissenschaft erzählt wird, die sich 
der »Erfindung« der Moderne und ihrer tragenden Elemente einschließlich eines 
abstrakten Begriffs von Religion und konkreter Religionen wie des Buddhismus, 
Hinduismus und Islam im europäischen 18. und 19. Jahrhundert verschrieben 
haben.24

Verkürzt man die liberale, säkulare Moderne auf einige wenige Grundprinzipi­
en – die Autonomie und Selbstbestimmung des Individuums, die den Eigenwert 
menschlicher Vernunft voraussetzen, gesellschaftliche Differenzierung und, eng 
mit Letzterer verknüpft, die Trennung von Religion, Staat und Recht –, so wendet 
sich der Islamismus gegen alle diese Prinzipien: Er relativiert individuelle Freiheit, 
Autonomie und Selbstbestimmung und damit zugleich die Kraft der Vernunft 
zugunsten eines, wie Weber es ausgedrückt hätte, ehernen Gehäuses von Gott 
verfügter und durch Menschen nicht zu verändernder Normen und Werte (»Scha­
ria«), und er sucht gesellschaftliche Differenzierung und den Prozess der Säkula­
risierung, der seit dem 19. Jahrhundert auch islamisch geprägte Gesellschaften 
erfasst hat, durch die Errichtung einer auf Koran, Sunna und Scharia beruhenden 
islamischen Ordnung zu überwinden. Für den ganzheitlichen Anspruch (den seine 
Kritiker als zumindest potenziell totalitär sehen) steht die Losung »Der Islam ist 
die Lösung«, die über Jahrzehnte vor allem sunnitisch-arabischen Islamisten als 
Markenzeichen diente. Kurzformel für die von ihnen angestrebte Ordnung ist die 
integrale und exklusive »Anwendung der Scharia«, ihr Ziel- und Endpunkt die 
Errichtung eines islamischen Staates.

Was hier als liberales Skript verhandelt wird, lehnen die einen allein aus dem 
Grund ab, dass es aus dem Westen kommt – und so sehr sich eine kritische 
postkoloniale Literatur auch bemüht, in der Genese des liberalen Skripts transre­
gionale und transkulturelle Verflechtungen offenzulegen, die es eben nicht als Pro­
prium des Westens kennzeichnen, wie immer dieser im Einzelnen verstanden wird, 
ändert dies wenig an den vorherrschenden Wahrnehmungen: Seine auf Identität 
und Authentizität abhebenden Kritiker kennzeichnen es trotz allem als spezifisch 
westlich und damit unauthentisch. Hingegen zielten und zielen seine Befürworter 
auf eine Harmonisierung mit eigenen (wie das islamische Beispiel zeigt, nicht 
zwingend: lokalen) Traditionen und in diesem Sinn auf eine Nostrifizierung, die 
sich weniger für die Genese des Skripts in Europa und den Vereinigten Staaten 
von Amerika interessiert, als vielmehr für dessen Vereinbarkeit mit »dem Eige­
nen« und Relevanz für die eigenen Bestrebungen. Für diese Harmonisierungsbe­
strebungen standen im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert die 
Vertreter einer sunnitisch-islamischen Reformströmung, die auf dem indischen 
Subkontinent unter den Sammelbegriff »islamischer Modernismus« gefasst wurde 
und im arabischen Raum unter »Salafiyya«. Ihre Protagonisten – am bekanntes­
 
24 Kritisch hierzu Krämer 2021. In exemplarischer Weise dekonstruieren Pennington 

2005 und McMahan 2008 die These von der kolonialen »Erfindung« des Hinduismus 
bzw. des buddhistischen Modernismus.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 99

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten ist sicher der ägyptische Religionsgelehrte und zeitweise Rektor der al-Azhar-
Universität in Kairo, Muhammad Abduh (1849–1905) – kannten allerdings das 
Konstrukt der »islamischen Ordnung« noch nicht und werden im Allgemeinen 
auch nicht als Islamisten eingestuft. Zeitgenössische Islamisten kritisieren Abduh 
und seine Anhänger vielfach als verwestlicht, wenn nicht gar als Handlanger des 
britischen Imperialismus.25

Nicht alle islamistischen Kritiker des Westens, der westlichen Moderne und 
des liberalen Skripts bleiben bei der pauschalen Zurückweisung stehen, die aus 
der Genese eines Konzeptes auf dessen Eignung für die eigene Gegenwart und 
Zukunft schließen. Wichtiger noch, erweisen sich bei genauer Betrachtung selbst 
radikal erscheinende Absagen vielfach als weniger radikal, als sie sich geben. 
Tatsächlich ist auch in den islamistischen Entwurf einer islamischen Ordnung 
ein gutes Maß an Appropriation eingeflossen. Besonders deutlich lässt sich dies 
an seinem Verständnis von Staat und Recht zeigen, das sich, wie unten noch skiz­
ziert werden soll, keineswegs geradlinig aus der islamischen Tradition einschließ­
lich vormoderner Kalifats- und Imamatslehren ergibt, vielmehr die Aneignung 
moderner, zunächst in Europa und den USA entwickelter Ideen, Verfahren und 
Institutionen erkennen lässt. Im Einzelnen sind die Konturen des islamistischen 
Gegenentwurfs oft unscharf, einzelne Punkte offen oder umstritten. Die folgende 
Darstellung beruht daher auf einer, in Teilen wiederum radikalen Zuspitzung und 
Vereinfachung, insoweit vergleichbar den Weber’schen Idealtypen, die ja gleich­
falls nicht einfach Realität abbilden, sondern analytischen Durchblick ermögli­
chen sollen.

Das islamistische Skript

Vier Elemente kennzeichnen in idealtypischer Zuspitzung den islamistischen Ent­
wurf einer genuin islamischen Ordnung: der Bezug auf die Offenbarung als Text; 
die Orientierung an dem Propheten Muhammad und ausgewählten Musliminnen 
und Muslimen der ersten Generationen als Leitbildern für die Gegenwart; die Fo­
kussierung auf die Scharia als Recht und Gesetz; und schließlich die Fixierung auf 
ein islamisches System, einen islamischen Staat. So notwendig die Unterscheidung 
zwischen einem islamistischen und einem sich als nicht-islamistisch, wenn nicht 
sogar als orthodox begreifenden Islamverständnis ist, so fällt sie, wie ein rascher 
Gang durch die vier Elemente zeigt, nicht immer leicht.

Erstens, Der Bezug auf die Offenbarung als Text: Nach eigenem Verständnis 
stützen sich Islamistinnen und Islamisten in ihrem Denken und Handeln aus­
schließlich auf die normativen Texte des Islams – den Koran als unmittelbares, 
nicht von Menschen redigiertes Gotteswort und die Überlieferung von den Ta­
ten und Aussprüchen des Propheten Muhammad (Sunna bzw. Hadith), als die, 
wiederum nach muslimischer Lehre, vorbildliche und verbindliche Realisierung 
der von Gott geoffenbarten Gebote und Verbote. Das Beharren auf Koran und 

 
25 Zu Abduh vgl. Sedgwick 2009; Schäbler 2016; und Katemann 2019.

100 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sunna als normativem Fundament des Islams ist keine Erfindung der Moderne: 
Zusammen mit den vorgeschriebenen gottesdienstlichen Pflichten verleihen sie 
einer Gemeinschaft Kohärenz und Kontinuität, die weder eine religiöse Lehr- 
und Heilsanstalt in Entsprechung zur katholischen Kirche oder klerikale Struktu­
ren analog zu buddhistischen Lamas und Klöstern kennt noch Zusammenhalt 
stiftende Gemeindeeinrichtungen. Moscheegemeinden etwa waren historisch gese­
hen nicht wie Synagogen- oder Kirchengemeinden verfasst, denen sie sich heute 
in einem westlichen Umfeld häufig angleichen. Sicher ist der Islam, wie andere 
religiöse Traditionen und Weisheitslehren auch, eine diskursive Tradition (Talal 
Asad)26 – aber diskursiv ist nicht gleichbedeutend mit textbezogen oder gar text­
gebunden. Die Mehrheit der Musliminnen und Muslime bezog ihr Wissen über 
den Islam über Jahrhunderte nicht aus Texten, sondern vermittelt über Personen 
wie Sufi-Scheichs und Heilige. Für viele gilt das noch heute. Steigende Alphabeti­
sierungsraten und eine alles durchdringende Medialisierung und Mediatisierung 
haben die Bedeutung von Texten einschließlich der normativen Texte des Islams 
jedoch ungemein gesteigert. Auch die Mehrheit derjenigen Musliminnen und 
Muslime, die Arabisch weder lesen noch schreiben (und diese machten bereits 
in der frühen Neuzeit weltweit die Mehrheit aus) eröffnen sie einen historisch 
einmaligen Zugang zu Koran, Sunna und der gelehrten islamischen Tradition als 
ganzer.

Aus der Tatsache, dass Islamistinnen und Islamisten Koran und Sunna als Fun­
dament individuellen Lebens und gesellschaftlicher Ordnung betrachten, folgt 
im Übrigen nicht, dass sie notwendigerweise ein fundamentalistisches Schriftver­
ständnis vertreten, das sie nicht allein als schriftgläubig, sondern als wortgläubig 
ausweist. Auch Islamistinnen und Islamisten lesen Koran und Sunna im Lichte 
ihrer eigenen Vorstellungen, gewichten die dort gefundenen Hinweise, Regeln 
und Maximen nach eigenen Gesichtspunkten und übersetzen sie in Institutionen 
und Praktiken, die ihnen korrekt und angemessen scheinen. Während die einen 
diese Anpassungs- und Übersetzungsprozesse deutlich artikulieren, streiten andere 
jegliche menschliche Intervention (und damit zugleich die Bedeutung menschlicher 
Urteilskraft, um nicht zu sagen reflexiver Rationalität) ab. Ihnen zufolge findet 
zwischen Text und Aktion keine Vermittlung statt, die Tat folgt unmittelbar aus 
dem Text, der keiner Interpretation bedarf, gleichgültig ob über die Vernunft 
oder anderweitig begründet. Und während die einen darum ringen, Koran und 
Sunna, deren Verbindlichkeit als solche sie nicht in Frage stellen, in einer Weise 
zu lesen und in alltägliches Leben und gesellschaftliche Praxis zu übertragen, die 
gegenwärtigen Realitäten, Bedürfnissen und Erwartungen gerecht wird (häufig ist 
in diesem Zusammenhang von einem »zeitgemäßen« und in diesem Sinn moder­
nen Islam die Rede), lehnen andere dieses Bemühen rundweg ab und fordern 
gerade umgekehrt die Anpassung der Realität an Koran und Sunna, selbstredend 
gemäß ihrer eigenen Auslegung. Die unterschiedlichen Überzeugungen schlagen 
sich auch im Verhältnis zum liberalen Skript nieder, insbesondere dort, wo nach 

 
26 Asad 1993. Für die Islamwissenschaft war dies allerdings keine neue Einsicht.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 101

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Vereinbarkeit dieses Skripts oder einzelner seiner Elemente mit Koran und 
Sunna gefragt wird.

Zweitens, die Orientierung am Propheten Muhammad und den ersten Genera­
tionen von Musliminnen und Muslimen (arab. salaf salih, die »frommen Vorfah­
ren«): Die Ausrichtung der Islamistinnen und Islamisten am Vorbild des Prophe­
ten Muhammad und der frühen Muslime – und zwar Männern wie Frauen –, 
verbunden mit der Idealisierung der frühislamischen Geschichte einschließlich der 
Eroberungen des 7. und 8. Jahrhunderts wird in der sunnitischen Gemeinde weit­
hin geteilt. Schiiten hingegen, die allein ausgewählte Nachkommen des 661 n.Chr. 
gestorbenen Ali b. Abi Talib als legitime Oberhäupter der muslimischen Gemein­
schaft (hier: Imame) anerkennen, teilen diese Idealisierung nicht. Ihnen gelten die 
ersten Kalifen, die Sunniten als »rechtgeleitet« bezeichnen, mit Ausnahme Alis 
als Usurpatoren; als Vor- und Leitbilder dienen ihnen neben Muhammad und 
seiner Familie die alidischen, das heißt von Ali in männlicher Linie abstammenden 
Imame. Auch unter Sunniten findet die Orientierung an den frühen Musliminnen 
und Muslimen allerdings unterschiedliche Ausprägungen. Heutige Salafistinnen 
und Salafisten etwa fordern, Muhammad und den »frommen Vorfahren« nicht 
allein in ihrer Hingabe an »die Sache des Islams« nachzueifern, sondern sie 
zugleich in praktischen Dingen von der Kleidung bis zu Gruß- und Essgewohnhei­
ten nachzuahmen (nicht allerdings in Fragen einer zeitgemäßen Kommunikation 
und Bewaffnung).27 Ihre muslimischen Kritikerinnen und Kritiker sehen dagegen 
die Fixierung auf das 7. und frühe 8. Jahrhundert als Ausdruck einer rückwärts­
gewandten Haltung, eines im engeren oder weiteren Sinn reaktionären »Passeis­
mus«, der die Muslime an der Bewältigung der großen Fragen der Gegenwart 
und Zukunft hindert.28 Nicht-arabische Musliminnen und Muslime kritisieren da­
rüber hinaus einen als kulturchauvinistisch wahrgenommenen Arabo-Zentrismus, 
der ihnen auf Grund ihrer mangelnden Sprachkompetenz die religiöse Qualifikati­
on abspricht.

Drittens, die Fokussierung auf die Scharia als Recht und Gesetz: Auch in die­
sem, für das Verhältnis zum liberalen Skript so wichtigen Punkt fällt die Grenz­
ziehung zwischen islamistischen und nicht-islamistischen Überzeugungen nicht 
immer leicht. Der Ruf nach einer »Anwendung der Scharia« entwickelte sich 
spätestens in den 1970er Jahren zum bekanntesten Schlagwort sunnitischer Isla­
mistinnen und Islamisten. Zur gleichen Zeit versuchte eine Reihe diktatorischer 
Regime von Pakistan bis Sudan durch eine Politik der Islamisierung von Recht 
und Verfassung den wachsenden innergesellschaftlichen Druck abzufedern. Die 
offenkundige Instrumentalisierung des Islams bzw. der Scharia verschärfte die 
Auseinandersetzung über das Verhältnis von Identität, Authentizität und Religion, 
die seitdem nicht zur Ruhe gekommen ist. Die allermeisten Musliminnen und 
Muslime bekennen sich, wie Umfragen in islamisch geprägten ebenso wie in west­
lichen Gesellschaften belegen, im Grundsatz zur Scharia als von Gott verfügter 
Rechts- und Werteordnung. Den Islam verstehen sie als eine Religion, die neben 

 
27 S.o. Anm. 11.

28 Vgl. exemplarisch den tunesischen Autor Mezghani 2021.

102 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer ethisch-moralischen eine wichtige rechtliche Dimension besitzt. Eine funda­
mentale, öffentlich geäußerte Kritik an der Scharia ist unter Musliminnen und 
Muslimen zumindest innerhalb muslimischer Mehrheitsgesellschaften und Staaten 
ebenso selten wie eine fundamentale, öffentlich geäußerte Kritik am Islam. Jedoch 
verbinden dieselben Musliminnen und Muslime mit »Scharia« durchaus unter­
schiedliche Vorstellungen: Sie reichen von der Scharia als unantastbarem ethisch-
moralischem Fundament, in dem sich Werte wie Frieden, Freiheit, Umweltschutz 
und Gerechtigkeit islamisch verankern und auf diese Weise nostrifizieren lassen 
(und das aus diesem Grund auch wenig Spannung gegenüber dem islamischen 
Skript aufbaut), bis zur Scharia als Rechtsordnung unter Einschluss einer rigiden 
Genderordnung und der überbrachten kanonischen Körperstrafen (die zwar mit 
historischen Praxen, nicht aber mit den heute global vorherrschenden Deutungen 
des liberalen Skripts in Einklang zu bringen sind). Die islamistische Einengung 
der Scharia auf das Gesetz einschließlich der kanonischen Körperstrafen (arab. 
hudud, wörtlich Grenzen, gemeint sind Grenzen menschlicher, womöglich auf die 
Vernunft gegründeter Deutungs- und Handlungsfreiheit) und die faktische Gleich­
setzung von Islam und Scharia stoßen auch unter praktizierenden Musliminnen 
und Muslimen auf heftige Kritik, die den Islam eben nicht zwingend als Gesetzes­
religion sehen.29

Ambivalent, ja widersprüchlich bleibt bei alledem die Bewertung menschlicher 
Vernunft und Interpretation der normativen Texte und Regeln: Das Versprechen 
eines von Gott verfügten und menschlicher Willkür entzogenen Gesetzes, in dem 
sich die göttliche Souveränität (Hakimiyya) manifestiert und das bereits auf Erden 
eine höhere Gerechtigkeit garantiert, wirkt gerade in autoritären, von Korruption 
und Klientelismus gezeichneten Systemen hoch attraktiv. Hier hat die Gleichset­
zung von Scharia und Rechtsstaatlichkeit ihren Platz. Dem Versprechen auf göttli­
che Gerechtigkeit, die sich bereits im Hier und Jetzt realisieren lässt, verdanken 
Islamisten einen nicht geringen Teil des Zuspruchs, mit dem sie zumindest solange 
rechnen können, wie sie nicht selbst politische Verantwortung tragen. Zugleich 
zeigt schon eine oberflächliche Betrachtung, dass die Scharia bzw. das aus ihr 
abgeleitete Juristenrecht (Fiqh) zwangsläufig Interpretation implizieren (nicht um­
sonst ist der Terminus Fiqh aus dem arabischen Verb »verstehen« abgeleitet) 
und dass sie in unterschiedlichen Staaten und Gesellschaften in unterschiedlicher 
Weise interpretiert, kodifiziert und angewandt werden.30 Selbst wenn zumindest 
sunnitische Islamistinnen und Islamisten Staaten wie Saudi-Arabien und Iran 
überwiegend nicht als (wahrhaft) islamisch anerkennen, streiten auch sie über 
die Elastizität islamischer Rechtsnormen und damit über die Möglichkeit ihrer 
Anpassung an unterschiedliche und sich überdies kontinuierlich wandelnde sozia­
le Gegebenheiten, politische Bedürfnisse und gesellschaftliche Aspirationen. Eine 
solche Anpassung aber tangiert unausweichlich die Frage nach dem Stellenwert 
einer autonomen Vernunft, die sich nicht auf die »vernünftige« Auslegung vorge­
 
29 Zum islamischem Recht vgl. Rohe 2022; zu muslimischer Religions- und Scharia-Kri­

tik vgl. Krämer 2022b.

30 Einblicke in den Stand von Diskussion und Literatur bieten die Titel in Anm. 29.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 103

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebener, religiös verankerter Normen beschränkt, sondern diese Normen selbst 
einer kritischen Prüfung unterzieht.

Viertens, die Fixierung auf eine islamische Ordnung bzw. einen islamischen 
Staat: Schärfere Grenzen als die Bindung an Koran und Sunna, die Idealisierung 
der islamischen Frühzeit und das Verhältnis zur Scharia als solche markiert das 
islamistische Konzept einer auf die Scharia gegründeten, allumfassenden islami­
schen Ordnung bzw. eines islamischen Systems. In noch höherem Maß gilt dies 
für die Deklarierung des islamischen Staates zur notwendigen Voraussetzung für 
die Rechtgläubigkeit der Musliminnen und Muslime, mit der ihre Vertreter die 
tradierte Aussage, der zufolge nur diejenigen den Tod eines Muslims (bzw. einer 
Muslima) sterben, die ihren Nacken unter einen Kalifen beugten, in heutige Spra­
che übersetzen. Die Vorstellung vom Islam als Ordnung oder, wie zumindest 
in westlichen Sprachen meist gesagt wird: als System (im Arabischen lautet bei­
des nizam), geht auf den Gründer der ägyptischen Muslimbruderschaft, Hasan 
al-Banna, zurück, der den Islam in immer neuen Variationen als eine Ordnung 
definierte, die Religion und Staat, Kultur und Recht, Militär und Wirtschaft 
umfasst. Von den ausgehenden 1930er Jahren an erklärte er mit wachsendem 
Nachdruck die Politik zum integralen Bestandteil des Islams, der die Muslime 
zu politischer Teilhabe und zugleich zum Widerstand gegen den Kolonialismus 
ermächtigte (»Empowerment«).31 In der Apotheose des Staates liegt eine gewisse 
Ironie, treten Islamistinnen und Islamisten doch als vehemente Kritiker der nach 
ihrer Lesart von den europäischen Kolonialmächten aufoktroyierten modernen 
Territorial- und Nationalstaaten bzw. der »westfälischen Ordnung« auf, die, wie 
erwähnt, ihnen zufolge die vorherige Einheit der muslimischen Gemeinschaft zer­
störten.32

Der islamische Staat der Gegenwart und Zukunft soll die westfälische Ordnung 
zwar überwinden, ist bei genauerer Betrachtung jedoch selbst dort von modernen 
Staats- und Rechtskonzeptionen geprägt, wo er als Kalifat oder Imamat auftritt. 
Ein Indiz bietet seine Orientierung am modernen Territorialstaat, selbst wenn 
dieser vielen Islamistinnen und Islamisten lediglich als erster Schritt auf dem Weg 
zu einem weltumspannenden Kalifat oder Imamat gelten mag. (Dass der moderne 
Territorialstaat keineswegs zwingend liberal gestaltet sein muss, sei als bekannt 
vorausgesetzt.) Islamistische Konzepte des islamischen Staats heben, anders als 
vormoderne Kalifats- und Imamatslehren, nicht länger vorrangig auf die persönli­
che Qualifikation des legitimen Oberhaupts von Staat und Gemeinde ab, sei er 
nun als Kalif oder Imam betitelt, sondern auf die normativen Grundlagen von 
Staat und Gesellschaft, und das heißt für sie die Scharia. Die Verlagerung von 
der Person des Kalifen bzw. Imams auf die Scharia ist in den Schriften vormoder­
ner sunnitischer Gelehrter wie Taqi ad-Din Ahmad Ibn Taimiyya (gest. 1328) 
bereits angelegt, jedoch nicht in eine, zumindest unter Sunniten allgemein akzep­

 
31 Vgl. eingehend Ismaʿil 2010 und Krämer 2022, insbes. Kap. 6.

32 Eine Parallele bietet die »große Erzählung« arabischer Nationalisten, die in der Eta­
blierung der modernen Territorial- und Nationalstaaten eine gezielte Vernichtung des 
arabischen Volkskörpers sahen.

104 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tierte Theorie und Praxis islamischer Herrschaft übersetzt worden.33 Sunnitische 
Islamistinnen und Islamisten sprechen nach wie vor vom Kalifat als Nah- oder 
Fernziel und evozieren damit Erinnerungen an das sunnitische Kalifat, das in 
Bagdad 1258 durch die Mongolen zerstört und in seiner osmanischen Variante 
1924 durch die neu gebildete Türkische Nationalversammlung abgeschafft wurde. 
Seitdem sind alle Versuche, nach dem Fall des osmanischen erneut ein arabisches 
Kalifat zu errichten, gescheitert. Das Kalifat, das der sogenannte Islamische Staat 
2014–2019 unter dem selbsterklärten Kalifen Abu Bakr al-Baghdadi in Teilen 
des Iraks und Syriens errichtete, fand, nicht zuletzt auf Grund seiner radikalen 
Ideologie und rücksichtslosen Gewalt gegen Nichtmuslime und Muslime, keine 
breite Anerkennung.34

Für das liberale Skript relevant sind Bemühungen, die Anerkennung bürgerli­
cher, politischer und sozialer Rechte unabhängig von Geschlecht und Religion 
bzw. Konfession sowie, damit verbunden, Elemente des demokratischen Verfas­
sungsstaates wie Konsultation und Partizipation, Gewaltenteilung und Volkssou­
veränität islamisch zu fundieren. Sie reichen bereits deutlich vor die Herausbil­
dung der islamistischen Strömung zurück. An diesem Punkt ist die Spanne isla­
mistischer Positionen besonders weit. Sie reicht von der pauschalen Verurteilung 
der Demokratie als unislamisch, da sie die Souveränität Gottes (Hakimiyya) 
in Frage stelle, bis hin zu anspruchsvollen Konzeptionen einer auf Koran und 
Sunna gegründeten »islamischen Demokratie«. Konsultation und Partizipation 
legitimieren sie über das koranische Prinzip der shura, der gegenseitigen Beratung, 
Volkssouveränität über die, ebenfalls koranische Vorstellung von der Treuhänder­
schaft des Menschen (auch bekannt als »allgemeines Kalifat«). Dem entsprechend 
variiert ihre Anerkennung bürgerlicher, politischer und sozialer Rechte, die sie 
mehrheitlich an Geschlecht und Religionszugehörigkeit binden und dem entspre­
chend abstufen (volle Rechte für männliche Muslime, in unterschiedlicher Weise 
garantierte, aber eingeschränkte Rechte für Musliminnen und Anhänger mono­
theistischer Religionen; stark eingeschränkte, wenn nicht gänzlich negierte Rechte 
für Agnostiker, Atheisten und Anhänger nicht-monotheistischer Religionen, Kulte 
und Lehren). Den Grundsatz der Rechtsstaatlichkeit sehen sie durch die Scharia 
garantiert.35

 
33 Für »klassische« Kalifats- und Imamatslehren und moderne Diskussionen um das Ka­

lifat vgl. Crone 2004 und Al-Rasheed; Kersten; Shterin (Hrsg.) 2013; für moderne 
islamische und islamistische Konzeptionen politischer Souveränität und Teilhabe auch 
Krämer 1999; March 2019 und, zugespitzt auf das islamistische Spektrum in Ägypten, 
Hünseler 2020.

34 Erste Einblicke in Theorie und Praxis des sogenannten Islamischen Staats bietet ʿAbd 
al-Jabbar 2017.

35 Vgl. nochmals Krämer 1999; March 2019 und anhand weiterer Fallbeispiele Hünseler 
2020 und die Literatur zu Ghannouchi und Ennahda in Anm. 14; zu Bürgerrechten, 
Religionsfreiheit und Toleranz nochmals unten, S. 107-110.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 105

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selektive Anfechtung und partielle Aneignung des liberalen Skripts

Das liberale Skript ist selbst ein Kompositum, dessen Elemente in unterschiedli­
cher Weise gewichtet und miteinander verknüpft werden können. Das Bild des 
Mobiles mit seinen verbundenen, aber beweglich schwingenden Elementen trifft 
das Gemeinte zu einem gewissen Grad. Es erscheint zumindest als weniger hier­
archisch geordnet als das Bild von den Schichten, in dem Freiheit als übergeord­
netes, oberstes Prinzip dient (»erste Schicht«) und die Ordnung von Eigentums­
rechten neben Rechtsstaatlichkeit, Toleranz und anderen Werten als abgeleitete 
Prinzipien eine »zweite Schicht« ausmachen.36 So plausibel dies ist, war das libe­
rale Skript zumindest historisch doch so eng an individuelle Eigentumsrechte und 
eine kapitalistische Wirtschaftsordnung geknüpft, dass ein liberales Skript ohne 
Privateigentum kaum vorstellbar scheint.

Angesichts der Vehemenz islamistischer Kritik am liberalen Skript und einer 
vom Westen dominierten globalen Ordnung fällt die Zurückhaltung in ökono­
mischen Fragen ganz allgemein und gegenüber einer kapitalistischen Marktwirt­
schaft umso stärker auf. Islamistinnen und Islamisten beziehen einen Teil ihrer 
Unterstützung aus ihrer Kritik an globaler Ungerechtigkeit, Armut und Ausbeu­
tung. Von wenigen Ausnahmen abgesehen aber stellen sie weder das Privateigen­
tum – das im tradierten islamischen Juristenrecht fest verankert ist – noch den 
Kapitalismus in Frage, wollen Letzteren lediglich durch Maßnahmen primär reli­
giös-moralischer Natur einhegen. Während in den 1960er Jahren unter dem Ein­
druck des arabischen Sozialismus – der ein staatskapitalistisches System anstrebte 
und sowohl den Atheismus als auch den Klassenkampf ablehnte – islami(sti)sche 
Autoren die Umrisse eines »islamischen Sozialismus« entwarfen, ist hiervon kaum 
mehr die Rede, seitdem in den 1970er Jahren unter dem Druck internationaler 
Gläubiger und Kreditgeber die erste Welle neoliberaler Strukturreformen einsetz­
te, die als »Öffnungspolitik« (arab. Infitah) bekannt wurde.37 Der Aufstieg der 
sozial und religiös konservativen, zugleich aber aufs engste in die internationalen 
Finanz- und Energiemärkte eingebundenen Golfmonarchien verstärkte auch im 
islamischen Lager, wenn diese Kurzformel hier erlaubt sein mag, die Abkehr von 
sozialistischen und die Hinwendung zu marktkapitalistischen Ideen und Struktu­
ren. Zeitgenössische islami(sti)sche Entwürfe einer »islamischen Wirtschaft« re­
kurrieren nach wie vor auf die koranische Lehre von der Treuhänderschaft des 
Menschen, die sie in der Weise deuten, dass der Islam privates Eigentum, ja Wohl­
stand duldet und in vernünftigen Grenzen sogar befürwortet, Eigentum jedoch 
sozial bindet. Die Säulen einer »islamischen Wirtschaft« bilden neben dem Verbot 
von Zinsnahme und Versicherungen (die beide durch komplizierte Mechanismen 
kompensiert werden können) unterschiedliche Formen der Almosengabe (Zakat), 
die gegebenenfalls als Sozialabgabe bzw. Steuer vom Staat eingezogen wird. Letzt­

 
36 Zum Schichtenmodell siehe die Einleitung zu diesem Sonderheft.

37 Aus der reichen Literatur vgl. die Beiträge in Hendrich (Hrsg.) 2018.

106 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich entsteht das Bild einer islamisch geprägten sozialen Marktwirtschaft, die auf 
soziale Verantwortung und distributive Gerechtigkeit setzt.38

Mindestens ebenso wichtig wie die Theorie einer islamischen Wirtschaft (so­
fern man von einer Theorie überhaupt sprechen möchte) ist die Praxis islamisti­
scher Akteure – und dies nicht allein für ihr Verhältnis zum liberalen Skript, 
sondern zugleich für ihre Wahrnehmung auf lokaler und internationaler Ebene. 
Positionieren sich Islamistinnen und Islamisten als Gegner des liberalen Skripts, 
so machen ihre Gegner gegen einen von internationalen Agenturen und lokalen 
Eliten vorangetriebenen Neoliberalismus mobil, und unter dem Stichwort »from­
mer Neoliberalismus« (Atia) richtet sich ihre Kritik gegen die Islamisten selbst. 
Tatsächlich agieren spätestens seit den 1980er Jahren Vertreter eines »Markt-Is­
lams« (Haenni) sowohl als Träger eines »Islamo-business« als auch eines stark 
expandierten und zugleich modernisierten islamischen Wohltätigkeitssektors, der 
sich weiterhin einer islamischen Ethik verpflichtet sieht.39 Die neoliberale Wen­
de unterfütterten »islamische« Adaptionen US-amerikanischer Vorstellungen von 
Selbstoptimierung und Selbstbereicherung, die Exempla aus der eigenen Traditi­
on an die Stelle amerikanischer Beispiele und Geschichten setzten. Zwischen 
Malaysia, der Türkei, den arabischen Golfstaaten und dem Maghreb entstand 
ein sogenannter islamischer Sektor mit eigenem Lifestyle, eigenen Accessoires und 
eigenen Konsummustern, der in einer Verbindung von Tradition, Religion und 
Kommerz Wirtschaft und Finanzen, Handel, Sport und Kultur »islamisierte«40 – 
historisch einmalig und auch in der Gegenwart ohne Entsprechung in anderen 
religiös-kulturellen Kontexten. Auf jeden Fall lässt sich kein buddhistischer, hin­
duistischer, christlicher oder jüdischer Markt identifizieren, der über religiös kon­
notierte Güter und Devotionalien hinausginge. Allerdings ist hier islamisch nicht 
identisch mit islamistisch. Islamisten sind zwar als Bankiers, Finanziers, Unterneh­
mer, Anwälte und Berater vielfach eng in internationale kapitalistische Strukturen 
eingebunden, besonders gut untersucht für die Muslimbrüder in Ägypten und den 
arabischen Golfstaaten.41 Das Tragen »islamischer« Mode im Allgemeinen und 
des Kopftuchs im Besonderen muss jedoch keine islamistische Gesinnung zum 
Ausdruck bringen, und im islamischen Wohltätigkeitssektor engagieren sich neben 
islamistischen dezidiert nicht-islamistische Akteure.

Im Mittelpunkt der islamistischen »Anfechtung« des liberalen Skripts steht ins­
gesamt nicht das Privateigentum, so konstitutiv es für liberales Denken und eine 
liberale Ordnung bislang auch gewesen sein mag und nach wie vor ist. Dreh- 
und Angelpunkte islamistischer Kritik am liberalen Skript bzw. einer sich als 
 
38 Vgl. aus historisch-kulturwissenschaftlicher Perspektive Krämer 2011; aus ökonomi­

scher Perspektive scharf kritisch Kuran 2004.

39 Die Literaturlage ist mittlerweile dank einer Reihe empirisch gesättigter Studien sehr 
gut; zu den wichtigsten Arbeiten zählen Wippel 1997; Clark 2004; Haenni 2005; Utvik 
2006; Atia 2013; und Derbal 2022.

40 Vgl. neben den genannten Titeln vor allem Van Nieuwkerk 2013 und Kokoschka 
2019.

41 Vgl. Atia 2013; Freer 2018; und Vannetzel 2020.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 107

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liberal und säkular verstehenden Moderne schlechthin ist zum einen das Ideal 
individueller Autonomie und Freiheit, zumal wenn dieses das Recht auf Wahl und 
Wechsel des religiösen Bekenntnisses einschließlich des Islams und auf sexuelle 
Selbstbestimmung einbezieht, und zum anderen die Gleichheit aller Menschen un­
abhängig von Geschlecht und Religion vor dem Gesetz – Elemente also, die Zürn 
der ersten Schicht zurechnet. Zur Debatte steht dabei nicht die Gleichheit aller 
(gläubigen) Menschen vor Gott: Ontologisch gesehen sind Männer und Frauen 
nach islamischer Lehre und islamistischer Überzeugung vor Gott gleich im Sinne 
von gleichermaßen verantwortlich. Vor Gott verantwortlich sind auch Nichtmus­
lime, Agnostiker und Atheisten, und zwar männlich, weiblich und ggf. divers. 
Zur Debatte steht die Gleichstellung und Gleichbehandlung von Männern und 
Frauen, Muslimen, Nichtmuslimen, Agnostikern und Atheisten vor dem Gesetz, 
die deutlich über vormoderne Vorstellungen von Toleranz hinausreichen. Zwar 
gibt es auch in diesem Punkt Bewegung, doch vertreten Islamistinnen und Islamis­
ten in ihrer großen Mehrheit Vorstellungen, die die rechtliche Gleichstellung und 
Gleichbehandlung in Bezug auf Religion und Geschlecht einschränken.42 Die Poli­
tik der Taliban in Afghanistan und des sogenannten Islamischen Staates in Irak 
und Syrien gegenüber Frauen, Nichtmuslimen sowie Musliminnen und Muslimen, 
die sie nicht als solche anerkannten bzw. anerkennen, wurde und wird allerdings 
auch von anderen Islamistinnen und Islamisten als extrem(istisch) eingestuft und 
verurteilt.43

Dagegen besitzt das Ideal sozialer Gleichheit zumindest auf theoretischer Ebene 
hohen Rang, ist allerdings auch in islamisch geprägten Gesellschaften nicht rea­
lisiert worden. Rassistische Stereotypen sind Musliminnen und Muslimen nicht 
grundsätzlich fremd. Sklaverei und Unfreiheit, die islamisch geprägte Gesellschaf­
ten über Jahrhunderte praktizierten und die in Gestalt von Bürgschaftssystemen 
(arab. kafala) in arabischen Golfstaaten noch heute praktiziert werden, basierten 
und basieren allerdings nicht primär auf dem Merkmal der Hautfarbe. Islamistin­
nen und Islamisten lehnen Rassismus als islamwidrig ab. Als der Islamische Staat 
in seinem Machtbereich die Sklaverei für bestimmte Gruppen von Nichtmuslimen 
einführte (mithin auf der Grundlage von Religion, nicht der Hautfarbe), die in 
den 1960er Jahren schließlich auch in Mauretanien, Saudi-Arabien und Oman ab­
geschafft worden war, stieß dies selbst in islamistischen Kreisen auf entschiedene 
Kritik.44

 
42 Das Geschlechterverhältnis und die Rolle der Frau »im Islam« sind, weit jenseits 

der islamistischen Strömung, so breit abgehandelt worden, dass ich hier auf weitere 
Ausführungen verzichte. Ähnliches gilt für die Frage der Toleranz »im Islam«, präziser 
gesagt Status und Behandlung von Nichtmuslimen; vgl. dazu im Überblick Emon 
2012; scharf kritisch Schirrmacher 2015.

43 Vgl. nochmals ʿAbd al-Jabbar 2017; Nedza 2020.

44 Einen Überblick über Sklaverei und deren Abschaffung in islamisch geprägten Gesell­
schaften, die in den letzten Jahren intensiv untersucht worden sind, bietet Krämer 
2016, insbes. S. 391–397.

108 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das islamische Recht ist als pflichtenbasiert charakterisiert worden. Gleiches 
lässt sich für das islamistische Skript sagen: Zeitgenössische Entwürfe einer 
islamischen Ordnung richten sich ausdrücklich an das Individuum, und zwar 
an Männer wie an Frauen, allerdings weniger als Trägerinnen und Träger von 
Freiheitsrechten als vielmehr einer umfassenden Verantwortung für das eigene 
Verhalten, Familie, Staat, Gemeinschaft und Gesellschaft. Besonders relevant ist 
in diesem Zusammenhang, gerade mit Blick auf das liberale Skript, das Ideal 
des modernen Muslims – engagiert, produktiv, sorgsam mit seiner Zeit, seinem 
Körper und seinen materiellen Ressourcen umgehend –, das zunächst im Umkreis 
der sunnitisch-islamischen Reformbewegung und der frühen Muslimbruderschaft 
formuliert wurde. Nach eigenem Bekunden schöpfte es allein aus der islamischen 
Tradition einschließlich sufischer Ideen und Praktiken, de facto aber rezipierte es 
tragende Elemente des liberalen Prinzips des self-help und self-improvement ein­
schließlich diverser Sekundärtugenden von Fleiß und Reinlichkeit bis zur Pünkt­
lichkeit.45 Der Appell an das Individuum ist auf jeden Fall nicht gleichbedeu­
tend mit der Bejahung des Individualismus und der Forderung nach autonomer 
Selbstbestimmung, die nach islamistischer Überzeugung vor der sexuellen und 
der religiös-konfessionellen Selbstbestimmung Halt macht. Die Religions- und 
Bekenntnisfreiheit, und dieser Punkt spielt im Kontext des Islams eine größere 
Rolle als in der allgemeinen Diskussion um das liberale Skript, wird für Musli­
minnen und Muslime drastisch eingeschränkt: Das tradierte islamische Recht, das 
Islamistinnen und Islamisten gerade in diesem Punkt nachdrücklich bekräftigen, 
verbietet ihnen, entweder einer anderen Religionsgemeinschaft beizutreten oder 
sich als Agnostiker oder Atheisten zu erkennen zu geben. Der Religionswechsel 
von Musliminnen und Muslimen wird, so erwünscht er im Falle eines Übertritts 
zum Islam für andere Gläubige und Nichtgläubige auch ist, nach wie vor als 
Apostasie gewertet und dem entsprechend geahndet.46

Insgesamt illustriert das islamistische Beispiel einmal mehr, welchen Stellenwert 
Fragen der Moral für die Akzeptanz und Ablehnung des liberalen Skripts besit­
zen. Zwar kreist die islamistische »Anfechtung« nicht um weibliche Selbstbestim­
mung im Allgemeinen und das Recht auf Abtreibung im Besonderen, die in 
europäischen Staaten und den USA eine so wichtige Rolle bei der Verteidigung 
des liberalen Skripts spielen. Im islami(sti)schen Zusammenhang stehen sie ganz 
am Rand. Rhetorisch von großer Bedeutung ist dagegen die Kritik an einer dem 
liberalen Skript angelasteten moralischen Verwahrlosung von Individuum und 
Gemeinschaft. Die Kritik, in der liberal zu libertär im Sinne von moralisch-ethisch 
schrankenlos mutiert und eng mit säkular assoziiert wird, ist aus anderen Kontex­
ten wohl bekannt. Ihre Bedeutung für zeitgenössische »Anfechtungen« des libera­
len Skripts weit über das islamisch-islamistische Beispiel hinaus wird allerdings 
vielfach unterschätzt. It’s the economy, stupid, greift eben zu kurz.

 
45 Am Beispiel Hasan al-Bannas und der ägyptischen Muslimbrüder vgl. Elsässer 2021; 

Krämer 2022a und 2024.

46 Breit angelegt, in ihren Bewertungen aber kritisch zu lesen ist Schirrmacher 2015.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 109

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlussbemerkung

Die scharfe Frontstellung gegen das liberale Skript ist für Profil und Selbstver­
ständnis der islamistischen Strömung konstitutiv. Offensiv vorgetragen, wirkt sie 
auch im muslimischen Umfeld weit über die MENA-Region hinaus polarisierend. 
Dabei ist das Spektrum der Positionen und Praxen innerhalb der sich immer 
wieder neu konstituierenden und nicht immer klar nach außen abgrenzbaren 
islamistischen Strömung kaum weniger breit als das der historischen und aktu­
ellen Ausprägungen des liberalen Skripts selbst. So problematisch es sein mag, 
dieses Skript auf bestimmte Kernelemente reduzieren oder gar in essentialistischer 
Weise festschreiben zu wollen, sind ihm bestimmte Annahmen eigen, die es – 
gleichgültig, ob man sie als axiomatischen Kern oder als erste Schicht beschreibt, 
unabhängig auch davon, ob sie in der Praxis realisiert wurden und werden – 
zu einem unverkennbar liberalen machen: die Freiheit des Individuums und die 
Autonomie der Vernunft (»reflexive Rationalität«); das individuelle Recht auf 
Selbstbestimmung auch in der Wahl der sexuellen Orientierung und ggf. des 
religiösen Bekenntnisses; sowie die Gleichheit aller Menschen in Bezug auf ihre 
bürgerlichen, politischen und sozialen Rechte.

Islamistinnen und Islamisten fechten diesen liberalen Wertekanon an, wie sie 
sich generell gegen eine als westlich identifizierte Moderne richten, und zwar 
maßgeblich nicht, weil sie sich als liberal, sondern weil sie sich als säkular ver­
steht. Die islamistische Strömung profiliert sich dem gegenüber durch ihr Behar­
ren auf Moral, Identität und Authentizität. Die Identität der Musliminnen und 
Muslime setzt sie mit der Zugehörigkeit zum Islam gleich, Moral und Authentizi­
tät mit der Verankerung aller Normen, Werte, Verfahren und Institutionen in Ko­
ran und Sunna. Der liberal-säkularen Moderne einschließlich des liberalen Skripts 
stellt sie das (nachweislich moderne) Konstrukt einer »islamischen Ordnung« 
entgegen, die die Prinzipien der individuellen Selbstbestimmung, der autonomen 
Vernunft und der Rechtsgleichheit durch unverfügbare, da von Gott vorgegebene 
Normen und Werte (»Scharia«) begrenzt. Private Eigentumsrechte hingegen, die 
man durchaus als integrales Element einer liberalen Ordnung verstehen kann 
und um die andere »Anfechtungen« des liberalen Skripts kreisen, erkennt sie an: 
Aktuelle Konzepte einer »islamischen Wirtschaft« stellen weder das, vom islami­
schen Juristenrecht bekräftigte Privateigentum noch die kapitalistische Ordnung 
in Frage; sie wollen sie allenfalls ethisch-moralisch einhegen (Stichworte »Sozi­
albindung des Eigentums«, »distributive Gerechtigkeit«). Auch das Prinzip der 
Rechtsstaatlichkeit bejahen viele, sehen es allerdings durch die Scharia garantiert. 
Breit ist das Spektrum islamistischer Positionen zur institutionellen Gestaltung der 
»islamischen Ordnung«, die von hoch autoritären Kalifatstheorien bis zu Konzep­
tionen einer »islamischen Demokratie« reichen. Dem entsprechend weit gefächert 
ist auch ihr Verhältnis zu bürgerlichen, politischen und sozialen Rechten, die 
unabhängig von Geschlecht und Religion bzw. Konfession gelten sollen. Von 
besonderem Interesse sind die Neuformulierungen eines islamischen Menschen­
bildes, die zwar scheinbar exklusiv auf die islamische Tradition zurückgreifen, 

110 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übersehbar aber Ideale und Techniken aufnehmen, die zumindest historisch mit 
den liberalen Ideen des self-help und self-improvement assoziiert werden.

So kompromisslos daher die islamistische Kritik am liberalen Skript auftritt, 
ist sie doch selektiv und wird begleitet von einer, in der Regel nicht offen dekla­
rierten Anerkennung oder Aneignung wichtiger Komponenten dieses Skriptes. 
Darin, welche Komponenten liberalen Denkens und einer liberalen Ordnung sie 
erklärtermaßen herausfordern, welche sie bejahen und welche sie sich – sei es 
unbewusst, unausgesprochen oder bewusst verschleiert – aneignen, unterscheiden 
sich die diversen »Anfechtungen«. Erst der globale Vergleich zeigt die Bandbreite 
der Möglichkeiten mit all ihren Spannungen und Widersprüchen.

Literaturverzeichnis

ʿAbd al-Jabbar, Falih 2017. Dawlat al-khilafa. At-Taqaddum ila l-madi (»Daʿish« wa-l-muj-
tamaʿ al-mahalli fi l-ʿIraq) [Der Kalifatsstaat. Fortschritt in die Vergangenheit. Daesh 
und die lokale Gesellschaft im Irak]. Doha, Beirut: Arab Center for Research and Policy 
Studies.

Adams, Charles J. 1983. »Mawdudi and the Islamic State«, in Voices of Resurgent Islam, hrsg. 
v. Esposito, John L., S. 99–133. New York, Oxford: Oxford University Press.

Adang, Camilla et al. (Hrsg.) 2016. Accusations of Unbelief in Islam. A Diachronic Perspective 
on Takfir. Leiden, Boston: Brill.

Al-Rasheed, Madawi; Kersten, Carool; Shterin, Marat (Hrsg.) 2013. Demystifying the Calipha­
te. Historical Memory and Contemporary Contexts. London: Hurst & Company.

Amin, ElSayed M.A. 2014. Reclaiming Jihad. A Qur’anic Critique of Terrorism. Markfield, 
Leicestershire: The Islamic Foundation.

Asad, Talal 1993. Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in Christianity 
and Islam. Baltimore, London: The Johns Hopkins University Press.

Atia, Mona 2013. Building a House in Heaven. Pious Neoliberalism and Islamic Charity in 
Egypt. Minneapolis, London: University of Minneapolis Press.

Başkan, Birol 2021. The Politics of Islam. The Muslim Brothers and the State in the Arab Gulf. 
Edinburgh: Edinburgh University Press.

Bergunder, Michael 2011. »Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Überlegungen zum Ge­
genstand der Religionswissenschaft«, in Zeitschrift für Religionswissenschaft 19, 1–2, 
S. 3–55.

Binder, Leonard 1988. Islamic Liberalism. A Critique of Development Ideologies. Chicago, 
London: The University of Chicago Press.

Bonine, Michael E.; Amanat, Abbas; Gasper, Michael Ezekiel (Hrsg.) 2012. Is There a Middle 
East? The Evolution of a Geopolitical Concept. Stanford: Stanford University Press.

Brown, Jonathan 2013. Salafis and Sufis in Egypt. Carnegie Endowment for International 
Peace.

Calvert, John 2011. Sayyid Qutb and the Origins of Radical Islam. Kairo: American University 
in Cairo Press.

Clark, Janine A. 2004. Islam, Charity, and Activism. Middle-Class Networks and Social Welfa­
re in Egypt, Jordan, and Yemen. Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press.

Conduit, Dara 2019. The Muslim Brotherhood in Syria. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Crone, Patricia 2004. God’s Rule. Government and Islam. Six Centuries of Medieval Islamic 
Political Thought. New York: Columbia University Press.

Damir-Geilsdorf, Sabine 2003. Herrschaft und Gesellschaft. Der islamistische Wegbereiter 
Sayyid Qutb und seine Rezeption. Würzburg: MISK.

Derbal, Nora 2022. Charity in Saudi Arabia. Civil Society Under Authoritarianism. Cam­
bridge: Cambridge University Press.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 111

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Devji, Faisal; Kazmi, Zaheer (Hrsg.) 2017. Islam After Liberalism. London: Hurst & Compa­
ny.

Elsässer, Sebastian 2022. Die »Schule« Hasan al-Bannās. Erziehung und Ideologiebildung bei 
der Muslimbruderschaft in der arabischen Welt, 1950–2013. Baden-Baden: Ergon.

Emon, Anver M. 2012. Religious Pluralism and Islamic Law. Dhimmīs and Others in the 
Empire of Law. Oxford: Oxford University Press.

Fox, Jonathan 2015. Political Secularism, Religion, and the State. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Freer, Courtney 2018. Rentier Islamism. The Influence of the Muslim Brotherhood in Gulf 
Monarchies. Oxford: Oxford University Press.

Gräf, Bettina 2009. »The Concept of wasaṭiyya in the Work of Yūsuf al-Qaraḍāwī«, in Global 
Mufti. The Phenomenon of Yūsuf al-Qaraḍāwī, hrsg. v. Gräf, Bettina; Skovgaard-Petersen, 
Jakob, S. 213–238. New York: Columbia University Press.

Haenni, Patrick 2005. L’islam de marché. L’autre révolution conservatrice. Paris: Éditions du 
Seuil et La République des Idées.

Hartung, Jan-Peter 2013. A System of Life. Mawdudi and the Ideologisation of Islam. London: 
Hurst & Company.

Hendrich, Béatrice (Hrsg.) 2018. Muslims and Capitalism. An Uneasy Relationship? Baden-Ba­
den: Ergon.

Hünseler, Niklas 2020. Demokratie und Scharia. Vorstellungen politischer Herrschaft der 
Daʿwa Salafiyya, Ägyptischen Muslimbruderschaft und Wasaṭ-Partei. Baden-Baden: Er­
gon.

Al-Ikhwan al-muslimun fi l-khalij 2012 [Die Muslimbrüder am Golf], hrsg. v. al-Misbar. 5. 
Auflage. Dubai: Al Mesbar Studies & Research Centre.

Ismaʿil, Hamuda Mahmud 2010. Hasan al-Banna wa-Jamaʿat al-Ikhwan al-Muslimin baina 
ad-din wa-s-siyasa 1928–1949 [Hasan al-Banna und die Gemeinschaft der Muslimbrüder 
zwischen Politik und Religion 1928–1949]. Kairo: Dar al-Shuruq.

Katemann, Ammeke 2019. Muḥammad ʿAbduh and His Interlocutors. The Concept of Religi­
on in a Globalizing World. Leiden: Brill.

Kersten, Carool 2017. »Bourgeois Islam and Muslims Without Mosques«, in Islam after Libe­
ralism, hrsg. v. Devji, Faisal; Kazmi, Zaheer, S. 167–187. London: Hurst & Company.

Khatab, Sayed 2006. The Power of Sovereignty. The Political and Ideological Philosophy of 
Sayyid Qutb. London: Routledge.

Kokoschka, Alina 2019. Waren Welt Islam. Konsumkultur und Warenästhetik in Syrien 2000–
2011. Berlin: Kulturverlag Kadmos.

Krämer, Gudrun 2022a. Der Architekt des Islamismus. Hasan al-Banna und die Muslimbrü­
der. München: C.H. Beck.

Krämer, Gudrun 1999. Gottes Staat als Republik. Reflexionen zeitgenössischer Muslime zu 
Islam, Menschenrechten und Demokratie. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft.

Krämer, Gudrun 2011. »Islam, Kapitalismus und die protestantische Ethik«, in Kapitalismus. 
Historische Annäherungen, hrsg. v. Budde, Gunilla, S. 116–145. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht.

Krämer, Gudrun 2021. »Religion, Culture, and the Secular. The Case of Islam«. Working Pa­
per Series of the CASHSS »Multiple Secularities – Beyond the West, Beyond Modernities« 
23. Leipzig University (DOI: https://doi.org/10.36730/2020.1.msbwbm.23).

Krämer, Gudrun 2022b. »Schärfe und Unschärfe. Religionskritik im Islam«, in Religions- und 
kulturhistorische Religionskritik. Vom europäischen Christentum über arabischen Islam 
und chinesischen Konfuzianismus bis zu weltweitem Buddhismus, hrsg. v. Junginger, 
Horst; Faber, Richard, S. 193–210. Würzburg: Königshausen und Neumann.

Krämer, Gudrun 2024. »›Time is Life‹: Piety, Punctuality, and Productivity in Modern Islamic 
Discourse«, in Religious and Intellectual Diversity in the Islamicate World and Beyond. 
Essays in Honor of Sarah Stroumsa, hrsg. v. Michaelis, Omer; Schmidtke, Sabine, Bd. II, 
S. 956–980. Leiden: Brill.

Krämer, Gudrun 2016. Der Vordere Orient und Nordafrika ab 1500. Frankfurt am Main: S. 
Fischer (=Neue Fischer Weltgeschichte Bd. 9).

112 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.36730/2020.1.msbwbm.23
https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.36730/2020.1.msbwbm.23


Künkler, Mirjam; Madeley, John; Shankar, Shylashri (Hrsg.) 2018. A Secular Age Beyond the 
West. Religion, Law and the State in Asia, the Middle East and North Africa. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Kuran, Timur 2004. Islam & Mammon. The Economic Predicaments of Islamism. Princeton, 
Oxford: Princeton University Press.

Lauzière, Henri 2016. The Making of Salafism. Islamic Reform in the Twentieth Century. New 
York: Columbia University Press.

Lav, Daniel 2012. Radical Islam and the Revival of Medieval Theology. Cambridge, New 
York: Cambridge University Press.

Lia, Brynjar, The Society of the Muslim Brothers in Egypt. The Rise of an Islamic Mass 
Movement 1928–1942. Reading: Ithaca Press.

Lohlker, Rüdiger 2016. Theologie der Gewalt. Das Beispiel IS. Mainz: utb.
McMahan, David L. 2008. The Making of Buddhist Modernism. Oxford: Oxford University 

Press.
March, Andrew F. 2019: The Caliphate of Man. Popular Sovereignty in Modern Islamic 

Thought. Cambridge MA, London: Harvard University Press.
March, Andrew F. 2021. »What is ›Muslim‹ about Tunisia’s ›Muslim Democrats‹?« Middle 

East Brief No 142. Brandeis University: Crown Center for Middle East Studies.
Meijer, Roel (Hrsg.) 2009. Global Salafism. Islam’s New Religious Movement. London: C. 

Hurst & Company.
Mezghani, Ali 2021. La Tentation Passéiste. Les Sociétés Musulmanes à l’Épreuve du Temps. 

Tunis: Sud Éditions.
Mitchell, Richard P. 1993. The Society of the Muslim Brothers. Neuausgabe. New York, 

Oxford: Oxford University Press.
Munib, ʿAbd al-Munʿim 2010. Murajaʿat al-jihadiyyin. Al-qissa al-khafiyya li-murajaʿat al-Ji­

had wa-l-Jamaʿat al-Islamiyya dakhil wa-kharij al-sujun [Die Revision der Jihadisten. 
Die verborgene Geschichte der Revision der [Organisation] Jihad und der Islamischen 
Gemeinschaften innerhalb und außerhalb der Gefängnisse]. Kairo: Maktabat Madbuli.

Nedza, Jystina 2020. Takfīr im militanten Salafismus. Der Staat als Feind. Leiden, Boston: 
Brill.

Pennington, Brian K. 2005. Was Hinduism Invented? Britons, Indians, and the Colonial 
Construction of Religion. Oxford: Oxford University Press.

Polka, Sagi 2019. Shaykh Yūsuf al-Qaraḍāwī. Spiritual Mentor of Wasaṭi Salafism. Syracuse 
NY: Syracuse University Press.

Preuschaft, Menno 2011. Tunesien als islamische Demokratie. Rāšid al-Ġannūšī und die Zeit 
nach der Revolution. Münster: Waxmann Verlag.

Ra’ihat al-barud. Murajaʿat al-Jamaʿat al-Islamiyya fi misr 2011 [Der Geruch des Schießpul­
vers. Die Revision der Islamischen Gemeinschaften]. 3. Auflage. Dubai: Dar al-Misbar (Al 
Mesbar Studies & Research Center).

Rohe, Mathias 2022. Das islamische Recht. Geschichte und Gegenwart. 4. aktualis. Auflage. 
München: C.H. Beck.

Šabasevičiute, Giedre 2021. Sayyid Qutb. An Intellectual Biography. Syracuse NY: Syracuse 
University Press.

Said, Behnam T.; Fouad, Hazim (Hrsg.) 2014. Salafismus. Auf der Suchen nach dem wahren 
Islam. Freiburg i.B.: Verlag Herder.

Schäbler, Birgit 2019. Moderne Muslime. Ernest Renan und die Geschichte der ersten Islamde­
batte 1883. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Schirrmacher, Christine 2015. »Es ist kein Zwang in der Religion« (Sure 2,256). Der Abfall 
vom Islam im Urteil zeitgenössischer islamischer Theologen. Diskurse zu Apostasie, Religi­
onsfreiheit und Menschenrechten. Würzburg: Ergon.

Schwedler, Jillian 2006. Faith in Moderation. Islamist Parties in Jordan and Yemen. Cam­
bridge: Cambridge University Press.

Sedgwick, Mark 2009. Muhammad Abduh. A Biography. Kairo: American University in Cairo 
Press.

Seidensticker, Tilman 2016. Islamismus. Geschichte, Vordenker, Organisationen. 4. Auflage. 
München: C.H. Beck.

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 113

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tamimi, Azzam S. 2001. Rachid Ghannouchi. A Democrat Within Islamism. Oxford: Oxford 
University Press.

Tezcür, Güneş Murat 2010. Muslim Reformers in Iran and Turkey. The Paradox of Moderati­
on. Austin: University of Texas Press.

Utvik, Bjørn Olav 2006. Islamist Economics in Egypt. The Pious Road to Development. 
Boulder, London: Lynne Rienner.

Vannetzel, Marie 2020. The Muslim Brothers in Society. Everyday Politics, Social Action, and 
Islamism in Mubarak’s Egypt. Kairo: American University in Cairo Press.

Van Nieuwkerk, Karin 2013. Performing Piety. Singers and Actors in Egypt’s Islamic Revival. 
Austin: Texas University Press.

Wagemakers, Joas 2022. The Muslim Brotherhood. Ideology, History, Descendants. Amster­
dam: Amsterdam University Press.

Wagemakers, Joas 2020. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge Univer­
sity Press.

Warner, Michael; Vanantwerpen, Jonathan; Calhoun, Craig (Hrsg.) 2013. Varieties of Secula­
rism in a Secular Age. Cambridge MA, London: Harvard University Press.

Wickham, Carrie Rosefsky 2013. The Muslim Brotherhood. Evolution of an Islamist Move­
ment. Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Wiktorowicz, Quintan (Hrsg.) 2004. Islamic Activism. A Social Movement Theory Approach. 
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press.

Willi, Victor J. 2021. The Fourth Ordeal. A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 
1928–2018. Cambridge: Cambridge University Press.

Wippel, Stefan 1997. Islamische Wirtschafts- und Wohlfahrtseinrichtungen in Ägypten zwi­
schen Markt und Moral. Münster: LIT.

Wolf, Anne 2017. Political Islam in Tunisia. The History of Ennahda. Oxford: Oxford Univer­
sity Press.

Yunis, Sharif 1995. Sayyid Qutb wa-l-usuliyya al-islamiyya [Sayyid Qutb und der islamische 
Fundamentalismus]. Kairo: Dar at-Tayyiba li-d-Dirasat wa-n-Nashr.

114 Gudrun Krämer

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Wenn in der MENA-Region neben diversen »Anfechtungen« des libe­
ralen Skripts ein echter Gegenentwurf formuliert wird, der sich von sonstigen antikolonia­
len, antiimperialistischen und antikapitalistischen Kritiken abhebt, so ist es das islamisti­
sche Projekt einer »islamischen Ordnung«. Die islamistische Bewegung richtet sich nicht 
allein gegen das liberale Skript, sondern gegen eine sich als liberal und säkular verstehende 
Moderne, die sie als kolonialen Oktroi bekämpft. In der Zielrichtung antikolonial bzw. 
antiimperialistisch, antiliberal und antisäkular, bezieht sie aus dieser Frontstellung einen 
großen Teil ihrer Wucht und Anziehungskraft. Tatsächlich aber reflektiert ihr Projekt einer 
islamischen Ordnung neben der demonstrativen Ablehnung zentraler Annahmen die offene 
oder verschleierte Aneignung wichtiger Elemente des liberalen Skripts.

Stichworte: Islamische Ordnung, liberale moderne, MENA-Region, Anti-Säkularismus

MENA and more: The »Islamic order« as a counter-project to the liberal script

Abstract: If, alongside various »contestations« of the liberal script, a genuine counter-
project is being formulated in the MENA region that stands out from other anti-colonial, 
anti-imperialist, and anti-capitalist critiques, it is the Islamist project of an »Islamic order«. 
The Islamist movement is not only directed against the liberal script, but also against a 
modernity that sees itself as liberal and secular, which it opposes as a colonial octroi. With 
its anti-colonial and anti-imperialist, anti-liberal and anti-secular aims, it derives a large 
part of its force and appeal from this oppositional stance. However, in addition to the 
ostentatious rejection of core assumptions of the liberal script, the Islamist project of an 
Islamic order also reveals the open or veiled appropriation of important elements of this 
script.

Keywords: Islamic Order, Liberal Modernity, MENA region, Anti-secularism

Autorin:

Prof. i.R. Dr. Gudrun Krämer
Freie Universität Berlin
Fachbereich Geschichts- und Kulturwissenschaften
Institut für Islamwissenschaft
Fabeckstr. 23–25
14195 Berlin
gudrun.kraemer@fu-berlin.de

MENA und mehr: Die »islamische Ordnung« als Gegenentwurf zum liberalen Skript 115

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90 - am 20.01.2026, 17:43:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-90
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

