
ISBN 978-3-95832-273-8

www.velbrueck-wissenschaft.de

V
EL

BR
Ü
CK

W
IS
SE

N
SC

H
A
FT

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

Die Geschichte des armenischen Heerführers Vardan erzählt 
von Widerstand und einem moralischen Sieg im Angesicht 
einer Übermacht. Als solche ist sie bis heute Teil des Selbst-
verständnisses der Armenier. 

In ihrer Studie analysiert Anush Yeghiazaryan, wie Vardan 
als übergreifender identitätsstiftender Mythos wirkt und doch 
stets kontextgebunden interpretiert wird. Ihre Untersuchung 
geht vom alljährlichen Vardan-Fest aus, das von der arme-
nischen Kirche in den Gemeinden der Diaspora und in der 
Republik Armenien gefeiert wird. Unter Einbezug ihrer histo-
rischen Rezeption wird so der Schwellencharakter der Figur 
deutlich: Sie wird mal religiös, mal weltlich verstanden, ohne 
einem Bereich fest zugeordnet werden zu können.

Ausgehend von der hermeneutischen Wissenssoziologie dis
kutiert die Studie die Dynamiken der Rituale und der kol-
lektiven Symbolik. Dabei bietet sie wertvolle Einblicke in 
geschichtliche und kulturelle Zusammenhänge sowie in die 
verschiedenen regionalen und sprachlichen Umgebungen.

Anush Yeghiazaryan ist Wissenschaftliche Mitarbeiterin am 
Fachbereich Geschichte und Soziologie der Universität Konstanz 
und assoziierte Fellow am dortigen Sozialwissenschaftlichen Ar-
chiv Konstanz.

Ye
gh

ia
za

ry
an

 •
 M

yt
ho

s 
un

d 
Id

en
tit

ät
 

Anush Yeghiazaryan

Mythos und Identität
Zur Bedeutung des Vardan-Mythos 

für das Selbstverständnis  
armenischer Gemeinschaften

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anush Yeghiazaryan 
Mythos und Identität

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anush Yeghiazaryan

Mythos und Identität 
 

Zur Bedeutung des Vardan-Mythos  
für das Selbstverständnis  

armenischer Gemeinschaften

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gedruckt mit Unterstützung der Calouste Gulbenkian Foundation

Erste Auflage 2021
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2021

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-273-8

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort und Danksagung  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 7

Einführung	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 9

I. Forschungsdesign

1. 	Forschungskonzeption .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 31
	 1.1 	 Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual  .   .   . 	 31
	 1.2 	 Theoretisches Sampling: Feldzuschnitt und 
		  Datenauswahl .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 53
	 1.3 	 Methodik   .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 68
		  1.3.1 	Erhebungsverfahren .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 69
		  1.3.2 	Auswertungsverfahren .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 78

2. 	Forschungsgegenstand: Der Vardan-Mythos und das
	 Vardan-Fest im Kontext der armenischen Geschichte  .   .   . 	 95
	 2.1 	 Armenien in der Antike: Ursprünge, 
		  vorchristliche Zeiten  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 96
	 2.2 	 Armeniens frühe Staatsform: Königliche Dynastien  .    .   	 97
	 2.3 	 Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg  .   .   . 	 99
		  2.3.1 	Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi: 
			   Zwei Berichte über den Vardan-Krieg aus 
			   der frühchristlichen Zeit  .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 101
		  2.3.2 	Die Berichte im Vergleich: 
			   Ein Spannungsraum wird eröffnet .   .   .   .   .   . 	 104
		  2.3.3 	Die Unabhängigkeit der armenischen Kirche  .    .  	 110
	 2.4 	 Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung 
		  mit der Vardan-Erzählung und die Anfänge 
		  des Vardan-Festes  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 110
		  2.4.1 	Entwicklung des Vardan-Festes und die
			   Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung 
			   im späten Mittelalter .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 115
	 2.5 	 Konflikte, Teilungen und Zerstreuung, 
		  Zellen der Unabhängigkeit und Diaspora  .    .    .    .    .   	 117
	 2.6 	 18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und
		  kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken .   . 	 119	
	 2.7 	 19. Jahrhundert: Eine neue Epoche 
		  nationalistisch-patriotischer Stimmung  .    .    .    .    .    .  	 121

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 2.8 	 Vardan zwischen dem Religiösen und dem Säkularen: 
		  Flexibilität und Ambivalenz eines Schwellencharakters .   . 	 126	
	 2.9 	 Das Vardan-Fest und seine Feierformen  .    .    .    .    .    .  	 127
	 2.10 Zusammenfassung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 137

3. 	Forschungsstand .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 138

II. Das Vardan-Fest in Wien, Isfahan und Eriwan

1. 	Die Diaspora-Gemeinde in Wien .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 147
	 1.1 	 Geschichte und Struktur der Gemeinde  .    .    .    .    .    .  	 147
	 1.2 	 Empirische Falldarstellung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 153
	 1.3 	 Das Vardan-Fest in der Wiener Gemeinde  .    .    .    .    .  	 172
	 1.4 	 Fazit: Das Vardan-Fest in Wien. 
		  Ein Kampf um das armenische Selbstverständnis .   .   . 	 188

2. 	Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)  .    .    .    .    .    .    .  	 190
	 2.1 	 Geschichte und Struktur der Gemeinde  .    .    .    .    .    .  	 190
	 2.2 	 Empirische Falldarstellung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 198
	 2.3 	 Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa) .   .   .   .   . 	 205
	 2.4 	 ›Siege‹ und ›Niederlagen‹ der Gemeinde .    .    .    .    .    .  	 218
	 2.5 	 Fazit: Der moralische Sieg  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 232

3. 	Die Republik Armenien  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 234
	 3.1 	 Die Geschichte der Republik Armenien 
		  und der Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert  .    .    .    .  	 234
		  3.1.1 	Historische Skizze .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 234
		  3.1.2 	Der Vardan-Mythos in der 
			   ersten armenischen Republik .   .   .   .   .   .   .   . 	 236
		  3.1.3 	Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien .    .    .  	 237
		  3.1.4 	Reflexionen zum Vardan-Mythos in 
			   Literatur, bildender Kunst und Zeitgeschichte  .    .  	 240
	 3.2 	 Empirische Falldarstellung .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 256
	 3.3 	 Die Prozession am Vardan-Fest in Armenien (2008)  .    .  	 265
	 3.4 	 Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien .   .   .   .   .   .   .   . 	 292

Schlussdiskussion .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 294

Literatur	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 315

Anhang		  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 326
	 Transkriptionsliste armenisch – deutsch  .   .   .   .   .   .   .   . 	 326

 .   .   

 .   . 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7

Vorwort und Danksagung

Die vorliegende Arbeit basiert auf Datenmaterial, das während verschie-
dener Feldforschungsaufenthalte in Eriwan sowie in den armenischen 
Diaspora-Gemeinden in Österreich (Wien) und in Iran (Isfahan, Teher-
an) erhoben wurde. Das Datenmaterial wurde in übersetzter Form und 
in einer Auswahl für den (deutschsprachigen) Leser1 zugänglich gemacht.

Was die Übersetzung nicht-deutschsprachiger Texte betrifft, habe ich 
mich dafür entschieden, alle Textpassagen, auf die im Text direkt Be-
zug genommen wird, ins Deutsche zu übersetzen. Sie wurden entweder 
in den Haupttext eingefügt oder erscheinen in einer Fußnote. Einige der 
während den Forschungsaufenthalten entstandenen Fotos haben eben-
falls Aufnahme in den Text gefunden. Armenische Namen und Begrif-
fe wurden transkribiert. Um die Besonderheiten der armenischen Schrift 
und die unterschiedlichen Aussprachen einsichtig zu machen – was an 
manchen Stellen auch für die Argumentation relevant ist – wird der Ar-
beit eine Transkriptionstabelle hinzugefügt. 

An dieser Stelle möchte ich mit großer Freude Worte der Dankbarkeit 
aussprechen. Für die Auseinandersetzung mit meiner Arbeit und kriti-
sche Bemerkungen, für aufmerksame Begleitung und zahlreiche Anre-
gungen danke ich meinem Doktorvater Hans-Georg Soeffner und mei-
ner Doktormutter Dorothea Weltecke. Auch den beiden anderen Prüfern 
– Tilman Allert und Dirk Tänzler – gilt mein Dank für ihr Interesse und 
ihre Unterstützung. Meine große Dankbarkeit gilt dem Bochumer Insti-
tut für Diaspora- und Genozidforschung – Mihran Dabag, Kristin Platt, 
Medardus Brehl – für jahrelange Begleitung. All meinen Gesprächs- und 
Interviewpartnern in den besuchten Ländern, den armenischen Gemein-
den, Schulen, Vereinen danke ich. Herrn Barkev Shahmirian in Wien 
und der Familie Abrahamian (Annik, Norik, Nairi, Sasson) in Teheran, 
in Isfahan Azat und Arax Matian, in Shiraz Elo und Anushavan Sooki-
asian danke ich für die wunderbare Gastfreundschaft und die Einblicke 
in den (armenischen) Alltag der untersuchten Länder und der besuchten 
Städte und Gemeinden. 

Für die finanzielle Unterstützung möchte ich dem Gleichstellungsrat 
und dem Ausschuss für die Forschungsangelegenheiten wie auch dem 
Exzellenzcluster »Kulturelle Grundlagen von Integration« der Univer-
sität Konstanz danken; dem Stipendienprogramm der Universität Kon-
stanz nach dem Landesgraduiertenförderungsgesetz (LGFG) bin ich zu 
Dank verpflichtet.

1		  Aus Gründen der besseren Lesbarkeit wird für Personenbezeichnungen und 
personenbezogene Wörter lediglich die maskuline Form verwendet. Sämtli-
che Personenbezeichnungen gelten gleichermaßen für alle Geschlechter.

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8

Meine tiefste Dankbarkeit gilt allen Menschen, die mich in diesen 
Jahren mit ihrer Unterstützung, Zuwendung und Bestätigung stets be-
gleitet und getragen haben. Gerhild Framhein danke ich für die Betreu-
ung nach der Ankunft und in den ersten Jahren in Deutschland. Meinen 
Freunden und Kollegen danke ich für die Unterstützung bei 1000 und 
einer ›Kleinigkeit‹. Um nur wenige namentlich zu erwähnen: An Anzhela 
Melkomyan, Bettina Müller, Carla Albrecht-Hengerer, Katrin Wladarz, 
Matthias Reuting, Halyna Leontiy, Michael K. Walter, André Hoffmann, 
Andreas Göttlich, Silvana Figueroa-Dreher, Uwe Dörk, Melanie Brand, 
Nicolai Ruh, Jochen Dreher, Thorsten Berndt und Thilo Raufer einen 
herzlichen Dank! Ebenso danke ich Susanne Härtel, Karin Czaja, Sarah 
Fuchs, Anna Hüncke, Anna Louban, Gerold Gerber, Viktoriya Skryp-
chenko, Tanja Thielemann, Sandra Walzenbach, Mariam Parsadanish-
vili sowie der Interpretationswerkstatt in der Pädagogischen Hochschu-
le Bern: Verena Hoberg, Ingo Wienke, Hannes Ummel wie auch Maria 
Suvotskina, Sybille Bayard, Berit Bethke, Barbara Marie Hofmann, Gol-
naz Tänzler, Galina Braun, Armine Wagner, Samira Amiri, Bella Kokaia, 
Olga Sonberg, Tamara Khosteghyan, Ashot und Tanja Mardirian (Si-
lahli).

Vielen herzlichen Dank möchte ich meiner Mutter und meinem Va-
ter, Maria und Azat Yeghiazaryan, meinen Geschwistern Hasmik 
und Artavazd Yeghiazaryan, meinen Onkeln Michael Mosesov, Vilen 
Movsesyan und Shiraz Yeghiazaryan sowie meinen Tanten Gohar und 
Satenik Yeghiazaryan und ihren Familien, wie auch meinen Cousinen 
Nelli Mosesova, Emma Mosesova und Lusine Hovhannisyan und na-
türlich meiner wunderbaren Großmutter Nelli (Vardapetyan Mosesova) 
aussprechen. 

Ein besonderer Dank gilt Simone Warta und Andreas Kohl für die müh-
same sprachliche Korrektur meines Manuskripts sowie Laura Mohacsi 
für die Unterstützung bei der Vorbereitung meines Textes zur Publikation. 
Zuletzt danke ich der Calouste Gulbenkian Foundation für ihre finanziel-
le Unterstüzung  bei der Veröffentlichung meines Buches.

Շնորհակալ եմ:
Sommer 2021

VORWORT UND DANKSAGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

Einführung

Գիրը՝ մարմնիս, իսկ խոսքը՝ 
հոգուս փոխարեն
Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան 
ողբերգության,
բան ԾԴ, Դ

Und dieses Buch, es ist mein Körper,
Und dieses Wort, es ist meine Seele…
Grigor von Narek, »Das Buch der 
Klagelieder«, Kapitel 54

(10. Jahrhundert)

Konzeption und Gegenstand

Das Selbstverständnis der Armenier ist das Thema dieser Arbeit. Mit 
seinen zugehörigen Elementen – den Mythen, Symbolen, Ritualen, 
Selbstdarstellungen der Armenier – habe ich mich in unterschiedlichen 
Kontexten auseinandergesetzt, und zwar indem ich mich mit der Funk-
tionsweise der Kollektivsymbole beschäftigt habe. Dabei steht der My-
thos um den Helden Vardan und um die große Schlacht auf der Ebene 
von Avarayr im Zentrum. Die schriftlich überlieferte Geschichte Vardans 
mit ihren zahlreichen Variationen und Interpretationen prägt und liefert 
den Stoff für einige wichtige armenische Symbole. Die ambivalente Aus-
sage des Mythos – der ›moralische Sieg‹ Vardans angesichts der kriegeri-
schen Niederlage – erlaubt durch seine Deutungsoffenheit eine Vielzahl 
von Interpretationen. Diese Interpretationen können zur Überwindung 
bzw. Bewältigung kritischer Situationen und Herausforderungen im All-
tag beitragen. Darüber hinaus steht die Geschichte von Vardan in Ver-
bindung zum Christentum und zur Schriftlichkeit. Wie ich im Folgen-
den zeigen werde, stellen die frühe Wendung zum Christentum und die 
vielen schriftlichen Überlieferungen einen wichtigen Bezugspunkt für die 
Armenier dar. Sie sind untrennbar mit dem Vardan-Mythos verknüpft.

Vardan ist eine Figur, die sowohl religiös als auch weltlich, als Kämp-
fer und Anführer, für ihre individuellen Verdienste bewundert, aber auch 
als kollektiver Repräsentant fungieren kann. In der schriftlichen Über-
lieferung werden neben Vardan selbst mehrere tapfere Kämpfer nament-
lich erwähnt und geehrt. Ebenso werden in einer der zwei ersten schrift-
lichen Quellen die Tugenden der armenischen Frauen gefeiert. Mehrere 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Figuren und symbolische Konstellationen lassen sich zu verschiedenen 
Zeiten und in verschiedenen Situationen aus den Narrativen ableiten. In 
der vorliegenden Arbeit untersuche ich einerseits empirisch die aktuel-
len Formen des zu Vardans Ehren gefeierten Festes an drei ausgewähl-
ten Orten. Andererseits versuche ich, die Entwicklung dieser Symbolik 
im historischen Kontext zu rekonstruieren sowie den Narrativen folgend 
die Etappen und die Besonderheiten der armenischen Selbstdarstellun-
gen nachzuvollziehen. Die Untersuchung des Rituals bietet einen empi-
rischen Zugang zur Funktionsweise der Symbolik und zu den Gemein-
schaften. Dabei diskutiere ich Aspekte wie die Arbeit am Selbst sowie 
die Wahrnehmung eigener Grenzen und deren Überwindung. Schließlich 
gilt meine Aufmerksamkeit den methodologischen Aspekten, den Mög-
lichkeiten und Herausforderungen, kollektive Symbole und Rituale em-
pirisch zu erforschen. 

Die ersten Quellen, die Vardan und seine Taten beschreiben, stam-
men wie die armenische Schrift aus dem 5. nachchristlichen Jahrhun-
dert. Diesen Quellen zufolge soll Vardan die entscheidende Schlacht auf 
der Ebene von Avarayr im Jahre 451 n. Chr. geführt haben. Die beschrie-
benen Ereignisse fanden Armenien während der persischen Herrschaft 
statt: Die armenischen Adligen, zu denen auch Vardan zählt, sind dem 
Druck der Zwangskonversion ausgesetzt und stehen vor einer schwe-
ren Entscheidung. Während sie bislang stets den persischen Herrschern 
die Treue hielten, müssen sie nun zwischen zwei Alternativen wählen: 
Loyalität zur Großmacht oder zum eigenen Glauben, dem Volk und der 
Kirche. Die Entscheidung fällt zugunsten der Religion und Tradition 
der eigenen Volksgruppe. Anders der armenische Fürst Vasak: Während 
Vardan das Volk zur Rebellion anführt, vertritt Vasak eine pragmatische 
Position. Aus seiner Perspektive wäre es geschickter, die religiöse Zuge-
hörigkeit zu leugnen und dadurch Opfer zu vermeiden. Als entgegenge-
setzte Figur betont und stärkt Vasak die Aussagen und die Haltung Var-
dans. Zusammen mit dem religiösen Anführer Ghevond bereitet Vardan 
die Armee auf die entscheidende Schlacht auf der Avarayr-Ebene vor. Bei-
de sprechen zu den Kämpfern, ermutigen sie. 

Die Schlacht findet am 26. Mai 451 statt. Obwohl die Perser in der 
Überzahl und zudem mit einem Dutzend Streitelefanten ausgerüstet sind, 
fallen auf ihrer Seite mehr als doppelt so viele Krieger wie auf der ar-
menischen. In der Schlacht finden Vardan und viele seiner Gefolgsmän-
ner den Tod. Sie werden seitdem von der armenischen Kirche als Märty-
rer des christlichen Glaubens gefeiert. Der Verdienst Vardans und seiner 
Gefolgschaft wird darin gesehen, dass sie einen moralischen Sieg erlan-
gen konnten: Sie traten tapfer der Gefahr entgegen und kämpften trotz 
schlechter Aussichten für Ideen, die ihnen wichtig waren. Außerdem wer-
den mit dieser Schlacht spätere Erfolge verbunden: Trotz der Dominanz 
und Überlegenheit wurde infolge der noch dreißig Jahre andauernden 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

zähen Kämpfe den Armeniern das Recht, die christliche Religion aus-
zuüben, offiziell von den persischen Herrschern im Jahr 484 gewährt. 

In geschichtlichen Darstellungen sehen sich die Armenier heute als 
ein Volk aus der vorchristlichen Zeit, das durch die frühe Annahme des 
Christentums geprägt ist und sich dadurch auch von der Umwelt ab-
grenzt. Die Annahme des Christentums geschah Anfang des 4. Jahrhun-
derts, im 5. Jahrhundert folgte die Institutionalisierung der armenischen 
Kirche. Das Jahr 451 wird als Zeitpunkt dieser Institutionalisierung 
sowie der schicksalhaften Ereignisse auf der Ebene von Avarayr unter 
der Führung Vardans festgehalten. Somit finden sich die Ereignisse um 
Vardan an einem prägenden Schnittpunkt, der für das Verständnis der 
Eigenständigkeit und Besonderheit des armenischen Volkes und für die 
kulturelle Abgrenzung von der Umgebung große Bedeutung hat.

Auch die ununterbrochene schriftliche Überlieferung, die mit der Ent-
stehung der armenischen Schrift in den Jahren 405/6 einsetzte und bis 
heute weiterlebt, ist für die Selbstdarstellung der Armenier von großer 
Bedeutung. Die Verbindung von Schrift und Christentum über mehrere 
Jahrhunderte hinweg spielt eine wichtige Rolle. Mit einem eigenen Al-
phabet konnte man sich durch eine individuelle Auffassung des Chris-
tentums von der Umwelt abheben. So ist die Bibel das erste ins Arme-
nische übersetzte Buch. Älter, aber weniger kontinuierlich ist hingegen 
die Geschichte der politischen Selbstorganisation und der unterschiedli-
chen Staatsformen Armeniens. Der frühe armenische Staat geht auf die 
vorchristliche Zeit zurück und begleitet die Annahme des Christentums 
sowie die Entstehung der armenischen Schrift. Er fand im 10. Jahrhun-
dert sein Ende. Lediglich einzelne Inseln der Selbstständigkeit konnten 
überdauern. So ist die Geschichte Armeniens durch Brüche und Diskon-
tinuitäten staatlicher Institutionen und darüber hinaus durch eine zer-
streute Existenz innerhalb und außerhalb der historischen armenischen 
Territorien gekennzeichnet. Die Geschichte der Armenier und Armeniens 
ist durch ständige Prozesse der Fremdherrschaft und Migration geprägt. 
Dabei spielte die Kirche stets eine wichtige vernetzende und koordinie-
rende Rolle. Wichtige kulturelle Errungenschaften sind außerhalb Ar-
meniens in einem Zusammenspiel von Kirche und wohlhabenden, über 
den Handel vernetzten Armeniern entstanden. Den intellektuellen Bemü-
hungen der armenischen Mönche und den Aktivitäten der wohlhaben-
den Kaufleute im 17. bis 19. Jahrhundert werden bedeutende Leistungen 
für die Entwicklung neuer Ausdrucksformen armenischer Kultur zuge-
schrieben. Diese trugen wesentlich zum Selbstverständnis der Armenier 
als vergemeinschaftete Einheit bei. Die ersten nationalen Bewegungen 
im 19. Jahrhundert brachten neue säkulare Konzepte wie eine weltliche 
Hochsprache bzw. zwei Weltsprachen (Ost- und Westarmenisch) hervor. 
Die Entwicklung der Narrative Vardans reflektiert alle genannten Etap-
pen und trägt die wichtigsten Informationen in sich. 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

In meiner Arbeit erforsche ich empirisch die Bedeutung der symbo-
lischen Figur Vardans im aktuellen Kontext des unabhängigen arme-
nischen Nationalstaates und der Diaspora. Hierbei sind zwei Organi-
sationsformen, als Staat und als eine Gemeinschaft in einem anderen 
Staat, mit ihren symbolischen und rituellen Ausdrucksformen zu un-
tersuchen, die stets miteinander in Verbindung stehen: Es geht um Pro-
zesse und Strukturen der Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung.1 
Vor 100 Jahren wurde der erste armenische Staat ausgerufen. 70 Jah-
re lang war Armenien daraufhin eine sowjetische Republik und ist seit 
Anfang der 1990er Jahre schließlich ein souveräner Nationalstaat. So-
mit ist Armenien seit 100 Jahren in einer anerkannten administrativen 
Form organisiert, mit Staatsgrenzen und den für staatliche Souveräni-
tät notwendigen Institutionen. Dennoch war es oft ein halb-abhängiger 
Teil einer übergeordneten Struktur. Seine Autonomie erlangte Armenien 
aufgrund anderer Elemente – in manchen Fällen durch religiöse, in an-
deren durch kulturelle Aspekte. Dementsprechend erfuhren Unabhän-
gigkeit und Staatlichkeit eine geringere Ritualisierung als die sich stetig 
anpassenden Formen der Vergemeinschaftung, von denen im Wechsel-
spiel von Anpassung und Abgrenzung zahlreiche Variationen entstanden 
sind – sowohl in der Diaspora als auch in Armenien unter sowjetischer 
Herrschaft. Trotzdem erfolgte in Sowjet-Armenien die strukturelle Ent-
wicklung auf staatlich abgegrenztem Gebiet und Elemente staatlicher 
Selbstständigkeit konnten sich ausbilden. Auf dieser Grundlage ist der 
heutige armenische Staat entstanden. 

Der Kontakt der armenischen Republik zur Außenwelt und die Begeg-
nungen zwischen den Armeniern veränderten sich nach dem Zusammen-
bruch der UdSSR. Heute ist Armenien für jeden zugänglich, und seine 
Bürger reisen frei ins Ausland, erfahren das Diaspora-Leben und prägen 
es auch, obschon anders als früher. Meine persönlichen Begegnungen au-
ßerhalb Armeniens führten mich zur Fragestellung der Arbeit: Wie kön-
nen sich so unterschiedliche Menschen allesamt als Armenier verstehen? 

1	  	Max Weber geht auf die Unterschiede dieser zwei Organisationsformen ein: 
»›Vergemeinschaftung‹ soll eine soziale Beziehung heißen, wenn und soweit 
die Einstellung des sozialen Handelns – im Einzelfall oder im Durchschnitt 
oder im reinen Typus – auf subjektiv gefühlter (affektueller oder traditiona-
ler) Zusammengehörigkeit der Beteiligten beruht. ›Vergesellschaftung‹ soll 
eine soziale Beziehung heißen, wenn und soweit die Einstellung des sozia-
len Handelns auf rational (wert- oder zweckrational) motiviertem Interes-
senausgleich oder auf ebenso motivierter Interessenverbindung beruht. Ver-
gesellschaftung kann typisch insbesondere (aber nicht: nur) auf rationaler 
Vereinbarung durch gegenseitige Zusage beruhen. Dann wird das vergesell-
schaftete Handeln im Rationalitätsfall orientiert: a) wertrational an dem 
Glauben an die eigene Verbindlichkeit, – b) zweckrational an der Erwar-
tung der Loyalität des Partners« (Weber, M. 1921 (1984): 69).

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

Trotz der großen Unterschiede schien stets eine Verbindung, eine Bezie-
hung zwischen diesen Gruppen zu bestehen: eine ständige Diskussion, 
oft Unzufriedenheit mit und Kritik an der Art und Weise, in der die an-
deren armenischen Zentren funktionieren. Meine persönliche Position, 
geprägt in der armenischen Republik, hat sich in den Jahren meines Le-
bens in Deutschland immer wieder neu behaupten, neue Nuancen auf-
nehmen, sich ständig entwickeln und Reibungen aushalten müssen. 

Mein Weg führte mich zu den armenischen Zentren in verschiedenen 
Erdteilen. Ich besuchte armenische Gemeinden in vielen westeuropäi-
schen Ländern: in der Schweiz, in Österreich, Deutschland und Frank-
reich. Ich lernte das Leben der Armenier in den USA und Argentinien 
kennen, aber auch in Iran. Die Begegnungen mit verschiedenen For-
men der Organisation von Vergemeinschaftung innerhalb und außer-
halb Armeniens und die intensive Beschäftigung mit deren Problemen 
ermöglichten mir die erwünschten Einblicke in den Lebensalltag arme-
nischer Gemeinschaften und ihre Konstruktionsprinzipien, d.h. in be-
stimmte Mechanismen, Interpretationen und verschiedene Rituale und 
Symbole, die je nach Situation Anwendung finden. Die großen Kontras-
te zwischen unterschiedlichen Sprachräumen und kulturellen Umgebun-
gen, das Wechselspiel der Konstruktionen von Armeniern als Minderheit 
und als Mehrheit führen zu immer neuen Fragestellungen und schärfen 
den Blick für kulturelle Praktiken. Ich gewann weitere Klarheit und er-
hielt neue Anregungen, die jeweiligen Selbstverständnisse stets zu hin-
terfragen und das Konstrukt des armenischen Selbsts neu zu verstehen.

Das Dissertationsprojekt basiert auf drei kontrastierbaren Fallbei-
spielen: der armenischen Gemeinde in Iran mit ihrem traditionellen 
Schwerpunkt in Isfahan sowie den Gemeinden in Wien und in Eriwan. 
Allerdings prägen die Erfahrungen, die ich bei weiteren Forschungsau-
fenthalten und Begegnungen gemacht habe, ebenfalls diese Arbeit. Die 
Fragen, Anregungen und die Entwicklung der Studie sind nicht nur ein 
Ergebnis meiner vielfältigen Begegnungen mit Armeniern, sondern mei-
nes Lebens und meiner Arbeit in Deutschland und an einer deutschen 
Universität. Der wissenschaftliche Austausch, die kulturellen und wis-
senschaftlichen europäischen Konzepte, die neue Sprache trugen dazu 
bei, eine neue Perspektive auf bekannte Phänomene zu entwickeln. Diese 
Begegnungen und Eindrücke prägten die Vorgehensweise und die wissen-
schaftliche Konzeption der Arbeit nachhaltig. Sowohl die theoretischen 
als auch die methodischen Konzepte sind den wissenschaftlichen Tradi-
tionen, die ich in Konstanz vorgefunden habe, verpflichtet. Der theoreti-
sche und methodische Rahmen meiner Studie ist durch die Ansätze der 
Mythen-, Symbol- und vor allem der Ritualforschung bestimmt (nach 
Cassirer, Schütz, Soeffner, Turner).

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Vardan als Mythos

Als eine ›Armenien-Armenierin‹ war mir der Stellenwert Vardans stets 
bekannt. Von klein auf erlebt man Begegnungen mit Vardan als einem 
mysteriösen großen Helden – sei es durch visuelle Präsenz, sei es durch 
explizite Bildungsprogramme. Spätestens in der Schule werden Vardan 
und andere Helden sowohl im Geschichtsunterricht als auch im Litera-
turunterricht und in Sprachübungen behandelt (wir bekamen manche 
Texte als Diktat, als Aufsatzstoff etc.). Abbildungen von Vardan zieren 
die Lehrbücher aller Klassen. Einige literarische Texte stehen eben-
falls auf dem Lehrplan. So liest man etwa in der 10. Klasse den Roman 
Vardanank von Derenik Demirtschjan (1877–1956). 

Vardans Geschichte ist wie die anderer nationaler Helden und wie 
andere symbolträchtige Geschichten in Armenien sehr beliebt. Es gibt 
intellektuelle Diskussionen, künstlerische und literarische Bearbeitun-
gen. Seit 1975 steht in Eriwan eine große Vardan-Statue (geschaffen von 
Erwand Kotschar), die jedoch zur Zielscheibe des Spotts geworden ist. 
Man hat sie etwa Schakar Aklor genannt, also mit einem Bonbon am 
Stiel, einem Lolli verglichen, weil sie sich auf einer Staubsäule erhebt. 
Der Künstler wollte damit die Entschlossenheit und Kühnheit Vardans 
hervorheben. Bei einem Gespräch im Jahr 2007 wunderten sich einige 
armenische Schriftsteller aus dem Nahen Osten über die Vardan-Traditi-
on in Armenien, der sie wenig Verständnis entgegenbrachten. Einer mei-
ner Gesprächspartner reiste nach der Unabhängigkeit am Vardan-Tag ei-
gens nach Eriwan, um diesen Tag dort zu feiern. Er war überrascht über 
die alltägliche, nicht sonderlich bewegte oder feierliche Stimmung, die 
er in Eriwan vorfand. Der Vergleich der Statue mit dem Lolli verletzte 
ihn besonders. 

In Armenien verbindet man jedoch viele Anekdoten mit Vardan. Um 
die humoristische Aufarbeitung des Mythos und dadurch die Popularität 
und die Einstellung zu Vardan zu skizzieren, möchte ich an dieser Stel-
le ohne weiteren Kommentar oder Interpretation ein Beispiel geben. Es 
handelt sich um einen etwa fünf Minuten langen Sketch aus einer belieb-
ten TV-Comedy-Show.2 Er lässt sich wie folgt zusammenfassen:

Unser Blick ist auf die dürre verbrannte spätsommerliche Natur Ar-
meniens gerichtet. Unter den Bäumen sitzt ein einfacher Bauer und be-
reitet sein Brot für eine kleine Zwischenmahlzeit vor. Eine alte Frau, 

2	  	Kargin Haghordum war eine armenische TV-Show aus den Jahren 2002 bis 
2009, die in Armenien auf dem TV-Sender Armenien ausgestrahlt wurde. Es 
war eine der beliebtesten und erfolgreichsten Comedy-Shows in der post-
unabhängigen armenischen Geschichte. Der Sketch zu Vardan Mamikonyan 
ist im Internet unter https://www.youtube.com/watch?v=8i9t3NZgq8Y ab-
rufbar (Zugriff: 24.08.2018).

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

hinkend und seufzend, kommt in seine Richtung. Sie klagt über Hun-
ger und fragt, ob sie mitessen dürfe. Der Bauer ist so bewegt, dass er 
ihr sein ganzes Essen überlässt, welches sie dann auch sehr gierig ver-
schlingt. Für ihn bleibt nichts übrig, aber er beschwert sich nicht und 
wünscht ihr einen guten Appetit. Er wohne im nächsten Dorf und kön-
ne später dort speisen. 

Die alte Dame möchte aber ihre Dankbarkeit ausdrücken. Da fällt 
ihr ein, dass sie zaubern kann. Sie schlägt ihm vor, sich etwas Schönes 
zu wünschen. Er habe drei Wünsche frei. Er könne sich zum Beispiel 
Autos wünschen. Geld brauche er nicht, entgegnet der Bauer, aber viel-
leicht dürfe er einen der großen Helden in Aktion sehen und von seinem 
Heldengeist inspiriert und beschwingt werden, wie zum Beispiel Vardan 
Mamikonyan. Er würde gerne sehen, wie Vardan die Perser hinrichtet 
und die Elefanten und alles andere … 

Die Alte findet den Wunsch zwar merkwürdig, erfüllt ihn aber trotz-
dem. Ihre energisch vorgetragenen Zaubersprüche sind diverse Wegbe-
schreibungen zum Vardan-Denkmal in Eriwan, bei denen sie Straßen 
und Kurven aufzählt. Vardan, den wir nur als Silhouette in der Ferne 
wahrnehmen, schlägt mit dem Schwert verzweifelt um sich und rennt 
ganz alleine durch die Gegend.

Von Vardans Anblick ist der Bauer sehr begeistert. Die Alte ist zufrie-
den, schlägt aber vor, dass er jetzt etwas für sich selbst wünschen möge. 
Der begeisterte Bauer aber will erneut Vardan sehen, diesmal aus der 
Nähe. Abermals findet die alte Frau den Wunsch nicht besonders sinn-
voll, erfüllt ihn aber. Wieder murmelt sie eine Wegbeschreibung zum 
Denkmal, diesmal von der anderen Seite, und erwähnt die Geschäfte, 
die einem begegnen: eines für Hauswaren, eines für Elektrogeräte, Steck-
dosen, Stöpsel, und dann kommt Vardan Mamikonyan. Daraufhin er-
scheint Vardan wieder, er ist noch näher als vorher, der Bauer strahlt vor 
Freude, winkt dem Helden und springt umher. Diese Begeisterung erfreut 
auch die Alte. Vardan trägt seinen bekannten roten Umhang, Helm und 
Schwert. Je näher er kommt, desto besser erkennt man, dass die Bewe-
gung ihn anstrengt und ermüdet. Es steckt keine Leichtigkeit in seinem 
Auftritt. Doch der Bauer gestikuliert und spricht mit Vardan. 

Als letzten Wunsch will der Bauer Vardan noch näherkommen. Nun 
rennt Vardan direkt vor unserer Nase durch die Gegend. Er sieht aus 
wie auf den bekannten Bildern, wie eine verkleidete Figur, trägt einen 
Bart, hält aber ein winziges Kinder-Schild und ein Kinder-Schwert in der 
Hand. Müde und verärgert wendet er sich an den Bauern (und an uns): 
»Schwachkopf, kennst Du denn keine anderen Heldennamen?!«

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Mythen, Symbole und Rituale der Armenier 

Der in der vorliegenden Studie behandelte Vardan-Mythos steht in meh-
reren Verbindungen zu anderen armenischen Mythen. In ihren symbo-
lischen Formen ersetzt und erfüllt jede armenische Geschichte in Abwe-
senheit des Staates die Notwendigkeit einer zentralen Organisation und 
rechtfertigt zugleich die Zerstreuung des armenischen Volkes. Die Ent-
fernung von den historischen Gebieten wird verarbeitet, die Verwurze-
lung an anderen Orten und gleichzeitig die Bindung, die Sehnsucht geför-
dert. Die Geschichten sind häufig in einer Kampf-Rhetorik vorgetragen 
und erzählen von unerreichbaren, aber erstrebenswerten Zielen, von Wi-
derstand, Beharrlichkeit und unnachgiebiger Anstrengung, von Hingabe, 
Opferbereitschaft und dadurch Erlösung. Das Christentum gehört meist 
dazu. Die Erzählungen zeugen von einer für Mythen charakteristischen 
Umdeutungsfähigkeit: Sieg verwandelt sich in Niederlage und vice ver-
sa, »die letzten werden die ersten sein«, es gibt ein Leben nach dem Tod. 
Die in den Mythen geprägte Symbolik – ob armenische Buchstaben, der 
Berg Ararat, der Bezug zu Büchern oder Helden – ist auf ähnliche Pro
bleme, auf die Überwindung ähnlicher Hindernisse gerichtet und eröff-
net Deutungsangebote für Krisensituationen. Im Laufe der Arbeit musste 
ich zu einzelnen Symbolen recherchieren, die in verschiedenen empiri-
schen Kontexten vorkommen – armenische Kreuzsteine (Chatschkhare) 
oder Teppiche zum Beispiel. Diese Symbole weisen ähnliche Elemente 
auf und sind ineinander enthalten: der Übergang zum Christentum, die 
Verbindung von vorchristlicher und christlicher Zeit, das Christentum 
und die Kirche, die armenische Sprache, oft durch Schriftzeichen reprä-
sentiert. Gleichzeitig ist jede der Geschichten und Symbole, auch wenn 
sie stimmig und miteinander im Einklang sind, auf eigene Art tragend 
und besonders. Sie repräsentieren einen besonderen Aspekt der materi-
ellen und immateriellen Kultur der Gemeinschaft, der umgebenden Na-
tur, des Alltags: Steine, Teppiche, Bücher. 

Als ein zentrales Beispiel möchte ich hier den in vielen Mythen ent-
haltenen heiligen armenischen Berg Ararat nennen. Der berühmte arme-
nische Dichter Yeghische Tscharenz (1897–1937) charakterisiert ihn als 
»den Weg zum unerreichbaren Ruhm« (Tscharenz 1920 (2015)). Der 
Berg Ararat wird in vielen wichtigen Texten behandelt und in der Bibel 
erwähnt. Die symbolische Bedeutung des Berges in der christlichen Er-
zählung als Zufluchtsort nach der Sintflut gibt ihm eine große Bedeu-
tung. Aber der Bezug zu den ehemals von Armeniern bewohnten Gebie-
ten, die heute hinter der Staatsgrenze Armeniens in der Türkei liegen, ist 
ebenfalls wichtig. Genauso wie die Geschichte Vardans einen mythischen 
Ort außerhalb des heutigen Armeniens hat, die Ebene von Avarayr, liegt 
auch der Berg Ararat außerhalb der Staatsgrenzen und zollt insofern 
der Diaspora-Komponente des armenischen Lebens Tribut. Gleichzeitig 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

entwickelt sich der Bezug zum Staat immer mehr. Seit Armenien eine 
staatliche Struktur hat, ist der Berg Ararat ein fester Bestandteil der 
staatlichen Symbolik (bereits in Sowjet-Armenien), wird aber als Sym-
bol genauso oft in der Diaspora herangezogen. Diese Konstruktion ar-
menischer Staatlichkeit bewirkt gewissermaßen den ›Umzug‹ der heili-
gen Orte nach Armenien. Der Blick auf den Ararat ist von vielen Punkten 
der Hauptstadt Eriwan, aber auch von vielen anderen Orten in Armeni-
en aus möglich und gehört zum Stadtbild, was wiederum eine mögliche 
Wiedervereinigung andeutet und für die Diaspora attraktiv wird. Eini-
ge Orte heißen in Armenien Ararat und Masis (eine andere Bezeichnung 
des Berges). Auch die Namen vieler Gebiete, die vor 1915 von Armeni-
ern bewohnt waren, wie Malatia, Butania, Sebastia etc., stehen auf dem 
Stadtplan von Eriwan. Vardan und die armenische epische Figur David 
von Sassun (Sassun ist eine Ortschaft im heutigen Ost-Anatolien) sind 
durch Statuen in der Hauptstadt Eriwan seit sowjetischer Zeit repräsen-
tiert. Wie Vardans Geschichte wurden viele andere wichtige Narrative 
aufgeschrieben und erlebten eine mündliche und schriftliche Tradition. 
Schriftlichkeit, Sprache und Buch sind wichtige verbindende Aspekte, 
die die armenischen Mythen und die sie tragende Symbolik miteinander 
verbinden. Die Schriftkultur und die Sprache bilden auch eine Art von 
Heimat, die nicht an einen geografischen Ort gebunden ist. Je nach Si-
tuation erfahren diese Elemente eine neue Interpretation. Ihr Ausdruck 
lässt sich anhand der kollektiv gefeierten Rituale verfolgen. In meiner 
Untersuchung arbeite ich die Verbindung, die die armenischen Zentren 
anhand gemeinsamer Symboliken und des Mythos erfahren, heraus, wo-
bei ich ihre jeweilige individuelle und auf die Situation gerichtete Inter-
pretation und Darstellungsform berücksichtige. 

Zwischen Mythen, Symbolen und Ritualen besteht eine Wechselwir-
kung. Im Ritual lässt sich die Wirkung und Funktionsweise der Symbo-
lik, die Bedeutung des Mythos systematisch verfolgen. Im Ritual werden 
im unmittelbaren Handeln die gesellschaftlich relevanten Phänomene, 
die Probleme der Gemeinschaft thematisiert. Die Verständlichkeit des 
Tuns des Anderen ist nach Weber die elementarste Voraussetzung der 
Vergemeinschaftung (Weber, M. 1920 (1980): 238). Aus der Problema-
tik der Gemeinschaft entsteht eine symbolische Handlung, die sich in 
Symbolen festschreibt und mithilfe der Mythen eine Deutung erfährt. 
Es entsteht ein Raum für spezialisiertes Wissen: Experten, Spezialisten, 
Autoren werden aktiv. Die wichtigen Motive und Zusammenhänge wer-
den zu Bestandteilen der Inszenierungen. Auch in den Vardan-Ritualen 
kommt der Sprache und anderen kulturellen Elementen eine unterschied-
lich wichtige Bedeutung für das Zusammenkommen und Sich-Erkennen 
zu. Vardans Geschichte wurde einerseits durch die Märtyrerlesart ritua-
lisiert, wird aber auch als eine Überwindung der vorchristlichen Traditi-
on angesehen. Heute fördert der Vardan-Mythos die Gemeinschaft und 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

dient zugleich der Staatsmacht. Man kann von zwei verschiedenen For-
men der Ritualisierung des Vardan-Mythos sprechen: die der Zusam-
mengehörigkeit der Gemeinschaft und die der Vereinbarung zwischen 
Bürgern und Staat. 

Vorgehensweise und Herausforderungen des Feldes

In der Entstehung einer empirischen Forschungsarbeit ist jeder Autor 
und jede Autorin mit der Herausforderung konfrontiert, eine eigene Vor-
gehensweise zu finden und diese nach und nach zu entwickeln. Die For-
schenden müssen die bereits etablierten Methoden sowie die eigenen 
Möglichkeiten und Fähigkeiten in Einklang mit den zu untersuchenden 
Phänomenen bringen: Sie müssen eine eigene Sprache finden, um die Fra-
gen zu beantworten, die sie umtreiben. Das Beobachtete mit seiner Pro-
blematik und seinen inneren Widersprüchen muss auf eine Art und Wei-
se in die bereits existierende wissenschaftliche Rahmung übersetzt und 
nach mehreren Schritten schließlich in einen Text überführt werden. Die 
Auseinandersetzung mit dem Gegenstand, die jeder Forscher und jede 
Forscherin zu bewältigen hat, das Problem, die komplexen Aspekte des 
Feldes, die eigene Position und die methodische Rahmung aufeinander 
abzustimmen, gehört zu den verunsichernden, aber auch spannenden 
Aspekten bei der Untersuchung sozialer Phänomene. Es ist eine schwie-
rige Aufgabe, der Methode und sich selbst gerecht zu werden, über-
haupt eine Aussage zu entwickeln und schließlich das Wahrgenommene 
und das Verstandene, das Klare und das Störende, das ›Flüchtige‹ und 
das ›Schweigsame‹ des Sozialen zur Sprache zu bringen und zu ordnen. 
Zur Herausforderung wird die Nähe zum Gegenstand. Denn oft erken-
nen wir vor allem, was uns nah ist, und unsere Faszination gilt den Phä-
nomenen, die wir erkennen und einordnen können. Manchmal sind es 
Phänomene, Probleme oder einzelne Aspekte, Fragen, Zusammenhän-
ge. Diese Beziehung verlangt eine Auseinandersetzung und muss verar-
beitet werden. 

Die Definition des Feldes und später die Begegnung im Feld sind we-
sentlich durch die persönlichen Eigenschaften der Forschenden geprägt. 
Sie bieten Möglichkeiten, setzen aber auch Grenzen. So war die Wahl der 
Diaspora-Zentren nicht zuletzt durch meine Sprachkenntnisse bestimmt. 
In Österreich konnte ich meine Deutsch- und Armenischkenntnisse in 
den Dienst der Forschung stellen. Auch in Iran, wo Armenier gut Arme-
nisch sprechen, konnte ich ohne Farsi-Kenntnisse einen Zugang ins Feld 
finden. Würde ich über andere Sprachkenntnisse verfügen, wäre mögli-
cherweise die Verteilung des Feldes anders – sowohl was die Zentren als 
auch die Gesprächspartner und die Intensität des Austausches angeht. 
Für die Darstellung des dritten Fallbeispiels der Republik Armenien, wo 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

ich geboren und aufgewachsen bin, war der sprachliche Aspekt nicht 
entscheidend. Hier war es mein mit jedem Jahr größer werdender Ab-
stand vom Alltag, den ich nicht mehr teilte, der meine Perspektive we-
sentlich prägte. Sie ist gekennzeichnet durch die Jahre in der Diaspora, 
meine Kenntnisse des Lebens in Europa und die Begegnungen mit den 
Zentren außerhalb von Armenien.

Ein weiteres Problem hat mit der Definition des Feldes und dessen in-
nerer Heterogenität zu tun. Wenn Armenier in der Diaspora zum Teil 
der untersuchten Gemeinschaft werden, hat man es mit einem Span-
nungsfeld von Selbst- und Fremdbeschreibungen zu tun. Woran hängt 
ihre Zugehörigkeit? An der Staatsangehörigkeit, Kirchenzugehörigkeit, 
an den Sprachkenntnissen, an der Aktivität in der Gemeinde? Es ent-
steht eine beinahe unüberschaubare Heterogenität der Zugehörigkeits-
bestimmungen, mit der stets die Gefahr einhergeht, dieser Komplexität 
nicht gerecht zu werden. Ich habe versucht, in jedem Zentrum möglichst 
viele Institutionen und Persönlichkeiten zu treffen, ihre jeweiligen Per-
spektiven kennenzulernen. In Iran besuchte ich in drei Städten armeni-
sche Schulen, Kirchen, soziale Einrichtungen wie ein Seniorenwohnheim 
und einen Zeitungsverlag, eine Vereinigung von Schriftstellern und vieles 
mehr. Ähnlich bin ich in Wien und Eriwan vorgegangen. In Wien besuch-
te ich die Armenische Apostolische Kirchengemeinde und die armeni-
sche Katholische Kirche (die Mechitaristen). Auszuschließen ist dennoch 
nicht, dass ich mich in einem eher geschlossenen Kreis bewegt habe und 
mir einige Formen und Vorgänge des Gemeindelebens verschlossen ge-
blieben sind. Inmitten der Vielzahl und Diversität der beobachteten Phä-
nomene und Formen der Vergemeinschaftung war die Vardan-Feier be-
stimmend für das Forschungsfeld. Das hatte zur Folge, dass vor allem 
diejenigen Akteure ins Zentrum meiner Forschung rückten, die sich aktiv 
an den Feiern beteiligten. Natürlich waren es diverse Netzwerke, die mir 
den Zugang überhaupt ermöglichten. Die durch diese Erfahrung entstan-
denen Fragen sind nur durch systematische Diskussion und Reflexion zu 
klären. Es gilt, Respekt vor der unfassbaren Vielfalt und Flexibilität der 
Kategorien, vor der Komplexität zu entwickeln, diese zu beachten und 
zu hinterfragen. Ich habe mich mit der Diversität auseinandergesetzt, die 
Grenzen diskutiert und wollte dadurch den Gegenstand besser erfassen. 
Meine eigene Position als Zugehörige und Fremde zugleich habe ich als 
Ressource zu schätzen und nutzen gelernt. 

Sowohl in der Erhebung als auch in der Auswertung habe ich He-
rangehensweisen gewählt, die durch detaillierte Reflexion die soziale 
Welt zu verstehen versuchen. Durch die qualitative Methodik der So-
zialforschung gelangt man auf dem Weg über kleine Elemente des All-
tags, durch kleine Sequenzen zu tief reichenden Erkenntnissen über das 
soziale Leben. Die ethnografische Herangehensweise, die teilnehmen-
de Beobachtung als Methode sowie die Erforschung der Symbole als 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

theoretisch rahmende Disziplin mit einem interpretativen Zugang bo-
ten mir die Möglichkeit, meine Vorliebe für das Kleine zu entwickeln 
und auf diese Weise Antworten auf die mich interessierenden Fragen zu 
finden. Die Methodik der Erhebung und vor allem der Auswertung, die 
wissenssoziologische Hermeneutik als eine interpretative Herangehens-
weise, erlaubt durch die Konzentration auf die Daten eine Freiheit von 
bekannten Paradigmen, populären Meinungen, dominanten Geschich-
ten. Durch die intensive Arbeit an Daten lassen sich Antworten auf viele 
Fragen finden, und viele Fragen stellen sich dann erst. 

Meine ethnografische Studie beinhaltet teilnehmende Beobachtungen 
und das Führen offener Interviews. Neben letzteren umfasst das Daten-
material Beobachtungsprotokolle, Tagebücher, Berichte und Formen der 
Selbstdarstellung aus dem untersuchten Feld sowie Bildmaterial (v.a. Fo-
tografien). Zur Auswertung entwickelte ich eine Ritualanalyse. Die zen
tralen Aspekte der Ritualforschung und die Prinzipien des wissenssozio-
logischen hermeneutischen Verfahrens bilden den Kern dieses Zugangs. 
Im Zentrum des Verfahrens liegt insbesondere die intersubjektive Bedeu-
tung von rituellen Handlungen.

Sprache 

Indem man schreibt, produziert man neue Konstruktionen, neue Fragen, 
neue Probleme. Nicht nur der Schreibstil, sondern auch die Entscheidun-
gen, die im Schreibprozess getroffen werden, bestimmen das Endprodukt. 
Das Schreiben dieses Textes ist geprägt durch Übersetzungen und die Su-
che nach richtigen Begrifflichkeiten, was das Beschreiben, Verstehen und 
Erklären immer wieder erschwert hat. Oft tendiere ich zur dichten Be-
schreibung, die mit meiner Vorliebe für Einzelheiten zusammenhängt. 
Durch ständigen und dankbaren Austausch mit Muttersprachlern habe 
ich versucht, eine sprachliche Qualität zu erreichen, die meine Gedan-
ken und meine Arbeit verständlich präsentiert. Die Arbeit an der Sprache 
wurde zu einem Teil meiner Forschung. Selbst die Übersetzung und mei-
ne Bezeichnung Vardan-Mythos tragen ein Element der Interpretation in 
sich. Ich habe mich für die individuelle Bezeichnung nach dem Helden 
Vardan Mamikonyan entschieden, das heißt, ich schreibe »Vardan-My-
thos« und »Vardan-Fest« (oder »St. Vardan-Fest«). Im Armenischen be-
gegnet man häufig der kollektiven Bezeichnung Vardanank (»Vardanen«; 
im Genitiv Vardananz = »das Fest der Vardanen«). Der Name und die 
Person Vardan sind nach wie vor die wichtigste Komponente und die 
Grundlage der Bezeichnung. Dennoch habe ich durch meine Übersetzung 
mehr den individuellen Aspekt betont, was zu manchen Interpretationen 
passt und zu anderen weniger. Außerdem habe ich mich für eine Schreib-
weise mit »V« (statt »W«) und »d« wie in der armenischen geschriebenen 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Sprache (statt »t« wie in der gesprochenen Sprache) entschieden. Ob die-
se Übersetzung bzw. Transkription zur Veränderung der mythischen In-
halte führt, ist schwer zu sagen. Das Erforschte wird sicherlich durch 
unseren Eingriff verändert, das Thema, die Frage, die Problemstellung 
werfen ein neues Licht auf den Gegenstand, auch die Übersetzung und 
einzelne Begrifflichkeiten, die wir verwenden, tragen dazu bei. Mich hat 
auch die Frage beschäftigt, ob bereits in Vardans Namen sein Verständ-
nis als Heiliger oder weltlicher Held enthalten sein soll; ob ich also »St. 
Vardan-Fest« oder nur »Vardan-Fest« schreibe. Grundsätzlich verstehe 
ich die Bezeichnung »Vardan-Fest« als den übergeordneten Begriff, der 
auch die Heiligkeit als Teilaspekt der Figur umfasst. 

Struktur der Arbeit

Die vorliegende Arbeit ist in drei Teile aufgeteilt: die Vorstellung des For-
schungsdesigns, die drei Falldarstellungen und die Schlussdiskussion. Im 
ersten Teil erläutere ich die Forschungskonzeption, den Forschungsge-
genstand und den Forschungsstand. Eine Forschungskonzeption, in der 
die theoretische und methodische Rahmung der Untersuchung diskutiert 
wird, eröffnet die Darstellung. In einem weiteren Unterkapitel der For-
schungskonzeption führe ich die Prinzipien des theoretischen Samplings 
aus, den Feldzuschnitt und die Datenauswahl. Bevor ich zu den Falldar-
stellungen übergehe, stelle ich im Kapitel zum Forschungsgegenstand die 
Entwicklung und Entstehung des Vardan-Mythos und die Formen des 
Vardan-Festes dar. In diesem Kapitel beabsichtigte ich ursprünglich, die 
mir zu Verfügung stehenden Texte lediglich chronologisch zu präsentie-
ren. Dieses Vorhaben war jedoch mit unerwarteten Entdeckungen ver-
bunden. Ich musste viele entstandene Konstruktionen hinterfragen und 
mich mit der Perspektive der Geschichtserzählung und den Besonder-
heiten der Selbst- und Fremddarstellungen auseinandersetzen. Der Ver-
such, eigene Konstruktionen zu hinterfragen, führt immer zu produkti-
ven Aspekten und zu neuen Erkenntnissen. Dennoch verlässt man eigene 
Konstruktionen und Denkmuster nur zu einem gewissen Grad. Ich habe 
versucht, Fragen zu stellen, in Armenien etablierte Meinungen mit der 
Forschung anderer Schulen zu konfrontieren und dadurch neue Fra-
gen aufzuwerfen. In dieser Weise Vardans Geschichte zu vergegenwärti-
gen, wurde zu einem zusätzlichen Gewinn, der erlaubte, die als bekannt 
geltenden geschichtlichen Zusammenhänge neu zu lesen. Der erkämpf-
te moralische Sieg Vardans bietet immer neue Deutungsmöglichkeiten. 
Eine der faszinierenden Beobachtungen, die das Studium der Geschichte 
Vardans erlaubt, ist ihr Schwellencharakter. Vardan ist eine Schwellenfi-
gur, die keinen festen, eindeutigen Platz einnimmt, sondern sich zwischen 
den Sphären und Bereichen bewegt.

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

Im Kapitel zum Forschungsstand gehe ich schließlich den Texten nach, 
die sich mit der Thematik des Mythos wissenschaftlich beschäftigt ha-
ben. Die wissenschaftliche Beschäftigung mit der Schlacht von Avarayr 
und mit den Quellen zu Vardan könnte ein eigener Forschungsgegen-
stand sein. Denn die große identifikatorische Funktion, die der Mythos 
einnimmt, lässt eine Vielzahl von Positionen und Selbstdarstellungen ent-
stehen, deren Untersuchung neue Fragen aufwerfen würde. Warum wird 
auf die eine oder andere Weise argumentiert? Ich habe lediglich die zen-
tralen Perspektiven innerhalb und außerhalb von Armenien zusammen-
gefasst, das heißt Arbeiten, die die armenische Thematik ebenfalls so-
zialwissenschaftlich untersucht und die Entstehung meiner Forschung 
befördert haben. Ziel ist es, den Beitrag meiner Forschung in diesem 
Feld deutlich zu machen.

Anschließend stelle ich in den drei Falldarstellungen die aktuellen In-
terpretationen Vardans dar, die ich empirisch untersucht habe. Die drei 
untersuchten Zentren unterscheiden sich durch ihre Geschichte und 
Struktur, weshalb ihre Analyse jeweils geringfügig variiert. In der Dar-
stellung des armenischen Staates behandle ich die Geschichte der zwei 
armenischen Republiken, die dem heutigen Staat vorangegangen sind, 
und wie sie den Vardan-Mythos geprägt haben. 

Im abschließenden Kapitel vergleiche ich alle drei Feste. Die jeweili-
gen Inszenierungen, die zeitliche und räumliche Organisation, die unter-
schiedlichen Interpretationen der Symboliken deuten zwar auf eine Ge-
meinschaft hin, die durch Religion, Sprache und Mythen verbunden ist, 
zeigen aber zugleich große Differenzen. Alle drei Zentren pflegen eine 
eigene Form, ihre Grenzen zu betonen und diese zu verteidigen. In der 
Diaspora geschieht dies in bestimmten Bereichen, während man in an-
deren wiederum die Grenzen der Mehrheitsgesellschaft respektiert. Der 
Feierform des Staates habe ich eine zusätzliche Diskussion im Schlussteil 
gewidmet, in der Hoffnung, etwas mehr über die Struktur und Kompli-
kationen des Fallbeispiels zu erklären. Nach meiner Forschung sind ei-
nige Veränderungen in der Republik Armenien angestoßen worden, was 
möglicherweise das Antlitz des Staates in der Zukunft verändern wird. 

Zeitliche Entwicklung und Entstehung der Arbeit 

Die Studie in ihren einzelnen Etappen, vor allem die Erhebung und Aus-
wertung der Daten, ist über mehrere Jahre hinweg im Zeitraum von 
2007 bis 2012 entstanden. Am Anfang stand die Entwicklung des Kon-
zepts, worauf die Erhebung der Daten folgte, im ständigen Wechselpro-
zess mit Auswertung und Interpretationen des Materials, den Grundsät-
zen der Grounded Theory entsprechend. Die Arbeit mit den Daten und 
die Entwicklung der Lesarten nahm viel Zeit in Anspruch. Die Kapitel 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

zur Falldarstellung waren als erste fertig. Anschließend beschäftigte ich 
mich mit der Darstellung der historischen Prägungen Vardans. Danach 
entstand die theoretische Rahmung, mittels deren dann die jeweiligen 
Interpretationen gedeutet sowie Tendenzen verstanden und eingeordnet 
werden konnten, was in der Schlussdiskussion zum Tragen gekommen 
ist, diese bereichert, geformt und organisiert hat. 

Die Vorgehensweise wurde schon in der Konzeption festgehalten und 
mit meinen Betreuern, wie auch in den wissenschaftlichen Runden (Kol-
loquien, Tagungen) diskutiert. Jedoch ist eine genaue und systematische 
Darstellung Produkt eines längeren Prozesses der Suche und ergab sich 
erst in vielen Schritten, die nötig waren, um der Fragestellung gerecht zu 
werden. Dies gilt auch für die theoretischen Kategorien, die zu methodi-
schen Paradigma werden. Die Beschäftigung mit der Methode, der The-
orie und dem Forschungsstand fand später statt und war Folge der ge-
wonnenen Ergebnisse und der Suche nach Erklärungen. 

Nachdem die Kapitel zur theoretischen Rahmung und Methodik ab-
geschlossen waren, überarbeitete und aktualisierte ich alle anderen nach-
folgenden Kapitel und brachte sie in eine Endfassung. Als letzten Schritt 
stellte ich die Positionen in einer abschließenden Diskussion einander 
gegenüber. In dieser Diskussion ging es weniger um endgültige theore-
tische Ansätze als vielmehr darum, eine zukünftige Auseinandersetzung 
um Kollektivsymbole und ihre Erklärungskraft für gesellschaftliche Pro-
zesse anzuregen. 

In einer ethnografischen Erhebung wird beabsichtigt, eine beobachte-
te Situation zu einem gegebenen Zeitpunkt festzuhalten. Die erhobenen 
Daten werden systematisiert, katalogisiert, transkribiert, interpretiert. 
Die Konservierung der Daten schützt sie aber nicht vor dem Einfluss der 
Zeit. Zwar verändern die Daten, so sie konserviert sind, sich nicht mehr, 
jedoch entwickelt die Technik sich ständig weiter. Heute können etwa 
Fotos noch umstandsloser gemacht werden, durch bessere Kameratech-
nik hat sich auch die Qualität verändert. Bilder, wären sie heute statt zum 
Erhebungszeitpunkt entstanden, würden wahrscheinlich anders ausse-
hen. Genauso hat sich mein Blick auf die Daten mit der Zeit verändert. 
Während des langen Zeitraums zwischen erster und letzter Analyse hat 
sich meine Perspektive verändert, haben sich mein Kenntnisstand und 
vor allem meine Erfahrung erweitert. Die untersuchten Zentren verän-
dern sich auch, ihre Art zu feiern ebenfalls. In Armenien fanden in den 
Jahren der Erhebung die Prozessionen zum Vardan-Fest jährlich statt. 
Danach gab es erst nach einer dreijährigen Pause wieder eine Prozession 
nach gleichem Muster. In den letzten Jahren wird der Tag jedoch ohne 
Prozession gefeiert. Das mag daran liegen, dass Eriwan mehrere Bürger-
meister hatte, oder auch andere Gründe haben.

Heute durchlebt Armenien größere politische Umwälzungen. Im 
April 2018, als meine Arbeit bereits geschrieben und korrigiert war, 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

trat in Armenien eine Verfassungsänderung in Kraft. Seitdem ist Arme-
nien nicht mehr, wie in den vorherigen 26 Jahren, eine präsidial regierte 
Republik, sondern eine parlamentarische Demokratie. Vorerst hat dies 
kaum eine Veränderung bewirkt. Dieselbe Regierung hat immer noch 
die Mehrheit im Parlament. Dann jedoch strebte Sersch Sargsjan, der die 
letzten 10 Jahre das Amt des Präsidenten innehatte, an, das Amt des Pre-
mierministers zu übernehmen, was eine unerwartet große Protestbewe-
gung jedoch verhindern konnte. In der Folge der Proteste trat Sargsjan 
zurück – eine Entwicklung, mit der niemand gerechnet hatte. Gegenwär-
tig sind weitere Erneuerungen, Entwicklungen und Prozesse im Gange, 
die möglicherweise die Wahrnehmung des Staats und die Loyalität der 
Bürger zum Staat beeinflussen könnten. Die Rolle der Repräsentanten 
des Staates, ihre Selbstdarstellung, ihre Position in den Ritualen der kol-
lektiven Selbstdarstellung und ihre Bedeutung für die Neuerzählung von 
Vergangenheit und Gegenwart werden sich vermutlich stark verändern. 
Die Prozesse sind aber noch zu wenig fortgeschritten; ihre Entwicklung 
muss über die kommenden Jahre hinweg beobachtet werden. Mit der 
Aussicht auf diese Entwicklung habe ich meine Arbeit beendet und wer-
de mit Interesse verfolgen, was in Armenien geschieht. In den anderen 
untersuchten Zentren sind ebenfalls Veränderungen eingetreten. In Wien 
etwa existieren heute, wie die Webseite der armenischen Gemeinde zeigt, 
zum Beispiel andere Vereine als zur Zeit meiner Erhebung. Die unter-
suchten Phänomene sind allerdings nicht das Ergebnis einer kurzen Ent-
wicklung. Die strukturellen Bedingungen und die symbolischen Formen 
verändern sich zwar, aber nicht in einer so rasanten Geschwindigkeit. 
Es ist gut, sie einmal verstanden zu haben. Eine Erklärung, die an einem 
Punkt einsetzt, ist eine Voraussetzung für ihre Fortsetzung an anderer 
Stelle und für neue Erkenntnisse. Die Veränderungen der letzten Jahre 
werden sich in den kommenden nach und nach auf gesellschaftliche und 
politische Strukturen auswirken. Das wäre jedoch das Thema einer neu-
en, sicher ebenfalls sehr ertragreichen Studie. 

EINFÜHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

In der vorliegenden Studie frage ich nach der Bedeutung einer der wich-
tigsten armenischen Erzählungen für das Selbstverständnis der Armenier 
nicht nur in der Republik Armenien, sondern auch in den Zentren außer-
halb des armenischen Staates. Zentraler Gegenstand der Arbeit ist der 
Mythos um die Figur Vardan und die damit verbundene Symbolik, die 
jährlich kollektiv wiederauflebt. Untersucht werden die mythische Kon-
struktion der Geschichte Vardans und seiner Gefolgschaft in ausgewähl-
ten armenischen Communities. Wie sich zeigen wird, führen sie zu einer 
spezifischen Selbstdarstellung und Selbstwahrnehmung der Armenier. 

Im empirischen Teil untersuche ich insbesondere die rituellen Elemen-
te, die am Vardan-Tag zelebriert werden. Hierbei arbeite ich die jeweilige 
Interpretation des Vardan-Mythos in den rituell inszenierten Veranstal-
tungen heraus. Die Fallbeispiele wurden nach dem Prinzip der Kontras-
tierung ausgesucht. Die Erforschung der symbolischen Figur Vardans 
und des damit verbundenen Rituals findet in dieser Arbeit in verschie-
denen Sprachräumen und theoretischen Traditionen statt. Die Datener-
hebung habe ich in drei Ländern (Österreich, Iran, Armenien) durchge-
führt. Die Datenprotokolle liegen hauptsächlich in armenischer Sprache 
mit Berücksichtigung jeweiliger Dialekte und Sprachgewohnheiten vor. 
Die Arbeit ist in Deutschland entstanden und auf Deutsch geschrieben 
worden.

Einführend und ergänzend zum empirischen Teil meiner Studie gehe 
ich der Frage nach der Bedeutung des Vardan-Mythos in den verschie-
denen Etappen der armenischen Geschichte nach, anhand von sekun-
dären Quellen. Indem ich Vardans Bedeutung und die Beschäftigung 
mit dem Thema im Spektrum der armenischen Geschichte darstelle, ste-
he ich wiederholt vor der Frage nach dem Selbstverständnis der Arme-
nier. In diesem Teil habe ich mir Fragen gestellt, die in dieser Weise noch 
nicht beantwortet wurden. Die in unterschiedlichen Sprachen und wis-
senschaftlichen Kontexten entstandenen Texte musste ich auf eine ge-
meinsame Linie bringen. Wie so oft sind sie in ihrer Einstellung sehr 
unterschiedlich, auch wenn sie in der Regel von derselben Faktenlage 
ausgehen. Die Arbeit mit diesen Texten führte auf einen mühsamen Weg 
der Reflexion und zu einem ständigen Infragestellen des »Selbstverständ-
nisses und des Selbstverständlichen«. Ich möchte dem Leser mit diesem 
Kontext die wichtigsten Etappen und für wichtig gehaltene Themen der 
Geschichte Armeniens näherbringen sowie die wichtigsten Aspekte von 
Vardans Geschichte und deren Entwicklung in jeder Epoche darstellen. 
Durch die Rekonstruktion der Wichtigkeit Vardans wird auch der sym-
bolische Inhalt nachvollziehbar und die Falldarstellung wird vorbereitet. 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Außerdem gebe ich zu jeder Falldarstellung eine historische Skizze, die 
die jeweiligen strukturellen Besonderheiten offenlegt.

Die in den oben genannten drei Ländern erhobenen Daten habe ich 
auf Basis der Prinzipien der wissenssoziologischen Hermeneutik inter-
pretiert und sie im Rahmen der Ritualforschung analysiert. Den Sinn, 
den die Feiernden der Feier geben, und die soziale Bedeutung, die das 
Ritual bekommt, standen im Fokus der Analyse. Die Fragestellung bette 
ich schließlich in den theoretischen Rahmen der Symbol- und vor allem 
Ritualforschung ein. Die Daten wurden durch die theoretischen Erkennt-
nisse im Bereich Symbol und Ritual ausgewertet. Einzelne Aspekte des 
Rituals werden auf theoretischer Ebene dargestellt und die Ergebnisse 
der Empirie von diesen Begriffen ausgehend diskutiert. Aus der Spezifik 
und strukturellen Besonderheit der jeweiligen Falldarstellung und dem 
Datenmaterial wurde eine Interpretationslinie herausgearbeitet, die sich 
im Rahmen der Konzepte der Ritualforschung vollzieht. Die Kontrastie-
rung der Fallbeispiele und die Antwort auf die Forschungsfrage schlie-
ßen die Forschungsarbeit.

Die wissenschaftliche Herangehensweise, die Methodik und die ver-
wendeten Begrifflichkeiten sind in westlicher Denktradition entstanden, 
während der Gegenstand einer anderen kulturellen Umgebung angehört. 
Dies bezieht sich zum einen auf die Prägung dieser Phänomene und zum 
anderen auf ihre Bezeichnung. In dieser Studie erforsche ich die armeni-
schen Symbole, einen armenischen Mythos und deren ritualisierte Aus-
drucksformen.

Ritual, Symbol und Mythos haben im Armenischen1 ihr Äquiva-
lent, werden aber kaum als sozialwissenschaftliche Kategorien verwen-
det. Das Wort Araspel – Mythos2 wird in der Forschung der Literatur-
wissenschaftler benutzt, das Wort Ces – Ritual wird in der Ethnologie, 

1	  	Für die entsprechenden Definitionen im Armenischen siehe das Lexikon für 
das moderne Armenisch: Araspel (Mythos) (Aghayan 1976: 104), Khorhr-
danish (Symbol) (Aghayan 1976: 605) und Ces (Ritual) (Aghayan 1976: 
643)

2	  	Aleida und Jan Assmann haben sieben Bedeutungen für das Wort Mythos 
herausgearbeitet:

		  M1. (polemischer Begriff) bezieht sich auf Mythos als ein überwundenes 
Stadium kulturhistorischer Entwicklung. 

		  M2. (historisch-kritischer Begriff) bezeichnet keine pauschal abzuurteilen-
de Mentalitätsform, sondern nur noch die zeitbedingte Einkleidung einer an 
sich zeitlosen Wahrheit. Die mythischen Texte werden nicht verworfen, son-
dern interpretiert. 

		  M3. Fundierende, legitimierende und weltmodellierende Erzählung. (Reli-
gionswissenschaft, Ethnologie)

		  M4. (Alltags-Mythos) beschreibt mentalitätsspezifische Leitbilder, die kol-
lektives Handeln und Erleben prägen. 

FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Volkskunde und Religionswissenschaft, aber auch der historischen For-
schung gebraucht, so auch der Begriff für Symbol – Khorhrdanish. Inte-
ressanterweise hat jeder der Begriffe eine armenische Entsprechung, die 
allerdings in anderen Bereichen vorkommt. Daher haben wir es mit ei-
ner für Armenien untypischen Perspektive auf die Phänomene zu tun. 
Im soziologischen Kontext werden in Armenien ähnlich wie in Deutsch-
land die gleichen Bezeichnungen angewendet: die altgriechischen Begrif-
fe »Mythos« und »Symbol« und lateinischer »Ritual«. 

Ich wende Mythos als eine »abendländische Denkgewohnheit«3 auf 
den armenischen Kontext an. Wir haben es hier mit einem wenig 

		  M5. (narrativer Begriff) bezeichnet eine integrale Erzählung mit den struk-
turierenden Konstituenten von Anfang, Mitte und Ende. 

		  M6. (literarische Mythen) bezieht sich insbesondere auf die europäische 
Mythentradition und deren Bedeutung für die abendländische Schriftkultur.

		  M7. (Ideologien, ›große Erzählungen‹) bezieht sich wie M4 auf neue und 
nicht narrative Mythen, im Gegensatz dazu aber auf vollbewusste Indivi-
dualschöpfungen (Assmann/Assmann 1998: 179). Das armenische Wort für 
Mythos entspricht M1 und M6, jedoch nicht den anderen fünf Bedeutungs-
dimensionen.

3	  	Renate Schlesier fasst die Positionen zum Begriff Mythos zusammen, syste-
matisiert die Herangehensweisen und die Geschichte des Mythos-Begriffs, 
zeichnet seine Entwicklung sowie seine Veränderungen nach. Die Geschich-
te des Begriffs führt durch die europäische Kulturgeschichte und kommt zu 
dem Schluss: Der Mythos sei ein okzidentales Phänomen – eine »abendlän-
dische Denkgewohnheit«. Der Mythos zeigt sich zum einen als eine Verdich-
tung der europäischen kulturgeschichtlichen Tradition antiker Philosophie 
groß und sperrig, zum anderen als eine Verdichtung der christlichen Theo-
logie und rationalistischen Aufklärung. Nicht zuletzt birgt er die romanti-
schen Sehnsüchte seiner Zeit in sich (Schlesier 1997: 1084). Das Konzept der 
»Denkgewohnheit« geht auf die Arbeit von Gerhart von Graevenitz zurück. 
In Mythos. Zur Geschichte einer Denkgewohnheit analysiert von Graeve-
nitz die Geschichte des Mythos, indem er diese als »kulturgeschichtliche 
Fiktion« betrachtet (Graevenitz 1987: IX). Zu Beginn arbeitet er das Kon-
zept und die Position der »Gewohnheit« – als ein Gegenstand, aber auch 
eine Methode – in der Wissenschaft und in der Geschichtsschreibung heraus 
(Graevenitz 1987: XVI). Während die Konventionen und Konsensformen 
als strukturierende Elemente der Geschichte erkannt werden, wird darin 
kaum die »Gewohnheit« gesehen (Graevenitz 1987: XVI). Dabei wird vie-
les gerade durch die Gewohnheit bestimmt. Dies bezieht sich unter anderem 
auf die Modelle der rhetorisch-poetischen Gattungslehre, die traditionellen 
Einheitsformeln, die die Geschichtsbilder in ihrer Tiefenstruktur definieren 
etc. So wird von der Gewohnheit bestimmt, was Geschichte heißt (Grae-
venitz 1987: XXII). Der Autor macht sich zur Aufgabe, die Denktradition 
des Mythos-Begriffs in ihrer Breite und Tiefe zu erfassen, den eingebürger-
ten Einheitsbegriff, aber auch die mit letzterem unvereinbare Heterogenität 

FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

reflektierten Phänomen zu tun, da die Geschichte Vardans im Armeni-
schen nicht als Mythos bezeichnet und auch nicht als solcher wahrge-
nommen wird. Die Perspektive auf Vardan ist durch einen eindeutigen 
Realitätsbezug geprägt. Seine Geschichte wird nicht in das Unreale ›he-
rabgestuft‹. 

Somit konstruiert die Studie eine ungewöhnliche Bedeutungsver-
knüpfung: Sie verbindet die Vardan-Figur mit dem Begriff Mythos. Die 
Konstruktion neuer Denkmuster eröffnet den Raum für (neue) Inter-
pretationsspielräume und führt zu einer Außenperspektive bzw. zu ei-
ner wissenschaftlich überprüfbaren Perspektive auf das Selbstverständ-
nis durch die Erforschung von verbreiteten Mythen und Ritualen. Der 
Forschungszugang erfolgt zwar aus der Außenwelt, der aber nicht der 
Gegenstand angehört, die Symbole, Mythen und Rituale, die hier unter-
sucht werden. Die Konstruktion betrachte ich als eine Möglichkeit, die 
Nähe und die nötige Distanz zu dem Gegenstand konstruktiv einzuset-
zen und daraus neue Interpretationen und dadurch wertvolle Antworten 
auf die gestellten Fragen zu bekommen. Dieses Vorgehen bedarf selbst-
verständlich einer ständigen Reflexion und vor allem Selbstreflexion, um 
potenzielle Konflikte zwischen ›Innen‹ und ›Außen‹ zu berücksichtigen 
und in die Ergebnisse zu integrieren.

Meine Position als Forscherin spielt in diesem Zusammenhang eben-
falls eine wichtige Rolle. Mit meiner Sozialisation in der Republik Ar-
menien und meinem Studium der Soziologie in Armenien und später in 
Deutschland bewege ich mich zwischen diesen zwei Welten. Zum einen 
bin ich Trägerin der Innenposition als Armenierin, zum anderen habe 
ich mir die Aufgabe gestellt, den Mythos meiner Herkunftskultur durch 
die Augen der westlich geprägten ethnografischen Forschung und sozial 
hermeneutischen Tradition zu betrachten.

In den folgenden Kapiteln werden die Entscheidungen der Forschungs-
konzeption, der methodischen Herangehensweise und Einführung in den 
Gegenstand und den Forschungsstand genauer erläutert.

des »wechselvollen Denkgeflechts ›Mythos‹‹« zu untersuchen und dadurch 
die Bestandteile der »Denkgewohnheit« zu rekonstruieren und darzustellen 
(Graevenitz 1987: XXIII). 

FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

1. Forschungskonzeption

Meine Studie habe ich vor allem als eine datenorientierte konzipiert, um 
Abstand von bereits existierenden Lesarten zu gewinnen und dadurch 
neue Akzente setzen zu können. Die Daten wurden qualitativ erhoben 
und durch hermeneutische Methoden interpretiert. Den zentralen Prin-
zipien der Grounded Theory folgend ist die Herangehensweise kontras-
tiv und auf die erhobenen Daten orientiert (Glaser/Strauss 1998: 107). 
Aus den Ergebnissen heraus werden Lesarten entwickelt und in theo-
retische Rahmen eingebettet. Das methodische Vorgehen ist zum einen 
durch die qualitativen Methoden der Datenerhebung und Datenauswer-
tung geprägt und zum anderen durch die Ritualanalyse. Drei Ritual
darstellungen bilden die empirische Basis dieser Arbeit. Die einführende 
Darstellung des Vardan-Mythos dient als symbolische Grundlage und 
Rahmung des Rituals. 

1.1 Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual

Die Studie entfaltet sich in einem theoretischen Rahmen, der den sym-
bolischen Formen eine wichtige Rolle in der sozialen Organisation zu-
schreibt. Die Rolle des Mythos als soziales Phänomen, aber auch der 
Symbole – vor allem der Kollektivsymbole – sowie der Rituale ist für 
diese Arbeit zentral. Im Folgenden werden nur einige für die Studie re-
levante Fragen diskutiert, die für die spätere Darstellung von Bedeutung 
sind, um diesen Teil auf das Wesentliche zu reduzieren. Das Hauptau-
genmerk liegt auf folgenden Fragen: In welcher Beziehung stehen Sym-
bole und Rituale zueinander? Welche Rolle übernimmt der Mythos? Wie 
funktionieren Rituale? 

Mythen sind Geschichten. Es sind geschriebene oder mündlich tradier-
te Erzählungen, die einen starken beständigen narrativen Kern haben, 
in ihrem marginalen Ausdruck jedoch variabel sind (Blumenberg 1979 
(2003): 194).1 Wie das Wort und wie die Sprache sind auch die Mythen 

1	  	Viele Diskussionen entfalten sich um die Definition des Mythos, die eine an-
erkannte Schwierigkeit in der Mythenforschung darstellt. Sie fängt an bei 
der Bedeutung des Wortes, die in verschiedenen Sprachen anders konnotiert 
wird und mit diversen Phänomenen in Verbindung gebracht wird (Assmann/
Assmann 1998). Mythos ist ein komplexes Phänomen und wurde im Rah-
men einiger Disziplinen untersucht. Philologie, Kulturtheorie, Anthropolo-
gie, Psychologie, Ethnologie, vergleichende Religionswissenschaften und an-
dere Disziplinen setzen sich damit auseinander. Während jede Disziplin eine 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

ein Weg, um Erfahrungen in Form von Geschichten zu ordnen und zu 
verarbeiten. Genauso wenig wie es eine Kultur ohne Sprache gibt, gibt 
es eine Kultur ohne Mythen (Soeffner 1988: 8). In den Mythen werden 
die sozialen Erfahrungen objektiviert. Die Aufgabe der Objektivierung 
wird ebenso durch Sprache, Kunst erfüllt (Cassirer [1946] 2003). My-
then haben eine besondere Kraft. Denn sie bringen die menschlichen 
Gefühle, Ängste und Unsicherheiten zum Ausdruck und reagieren da-
rauf.2 Variationsfähigkeit und Veränderbarkeit verschaffen den mythi-
schen Geschichten große Möglichkeiten. Auch wenn ein Mythos kei-
ne Fragen beantworten kann, kann er alles von allem herleiten, jedoch 
nicht alles über alles erzählen. Es kommt nicht darauf an, dass die Ge-
schichte wahr ist, sondern darauf, dass sie wahr sein muss (Blumenberg 
1979 (2003): 194). Die Formen und Erzählweisen des Mythos können 
sich verändern, aber auch die Wirksamkeit der Mythen verändert sich 
je nach Situation. Besonders wirkungsvoll sind Mythen in für Individu-
en und Gemeinschaften besonders gefährlichen Situationen. Hoffnun-
gen, Instinkte und Angst kommen in solchen Situationen zum Ausdruck. 
Der Mythos kann in Krisen und Notlagen eine mobilisierende und or-
ganisierende Rolle spielen und den Fokus auf die Gefühle lenken (Cas-
sirer 1946 (2003): 49).3 

oder mehrere Erklärungen für das Phänomen Mythos hat, indem sie sich 
auf ihren eigenen Gegenstand konzentriert – wie die Psychologen die Psyche 
des Menschen, Soziologen die Gesellschaft untersuchen etc. – können alle 
Theorien durch die Fragestellung vereint werden. Ursprung, Funktion und 
Thematik sind die drei Richtungen, in denen die zentralen Fragen nach dem 
Mythos gestellt werden. Die Theorien unterscheiden sich dadurch, dass sie 
sich auf eine dieser Fragen konzentrieren und sie jeweils anders beantwor-
ten (Segal 2007: 9). Christoph Jamme versucht in seiner Arbeit, die Defini-
tion zu umgehen, indem er sich bei der Klärung des Begriffs auf die funkti-
onalistischen Theorien stützt. Die Grundfunktionen des Mythos könnten als 
einerseits ›kultisch-religiös‹ (Vermittlung heiliger Wahrheiten und Wegwei-
sung zur Frage über Schuld und Unschuld); ›historisch-sozial‹ (Erzählung 
über die Geschichte einer Institution, eines Ritus oder einer gesellschaftli-
chen Entwicklung, über den Ursprung detaillierter Formen des sozialen Le-
bens); ›politisch‹ (drücken primär einen kollektiven Narzissmus aus und die-
nen der Autorepräsentation) (Jamme 1991: 1).

2	  	Ohne alle Theorien in ihrer Haltung zu der Frage hier anzusprechen, weise 
ich nur auf die Begründung durch den menschlichen Deutungszwang hin. 
Der Mensch kann seine Gefühle nur kommunizieren und verstehen, indem 
er sie deutet, seine Instinkte beherrscht und sich auf die Bedrohungen der 
Außenwelt einstellt. Dies wird in den Mythen ausgedrückt und festgehalten 
(Soeffner 1988: 8). 

3	  	Die Mythenforschung, ich beziehe mich auf Cassirers Überlegungen, sieht 
einen Zusammenhang zwischen den Krisen und der Steigerung der Wirk-
samkeit der Mythen. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

In klassischen Werken zum Mythos wird oft die Dunkelheit-Metapher 
herangezogen, um die Besonderheiten des Mythos und des Mythischen 
zu demonstrieren. Dadurch wird einerseits der Unterschied zum rationa-
len Denken betont: Der Mythos wartet »im Dunkel versteckt« auf sei-
ne Stunde, wenn die rationalen Kräfte den alten mythischen Vorstellun-
gen »keinen Wiederstand mehr leisten können« (Cassirer 1946 (2003): 
49). Andererseits wird mit dem »Dunklen« argumentiert, um das Wesen 
des Mythos zu beschreiben. Hans Blumenberg gebraucht die Metapher, 
um die Komplexität der mythischen Geschichten zu betonen: »Er lässt 
auch nicht nur im Dunkeln, was ohnehin im Dunkel wäre, sondern er 
erzeugt dieses Dunkel, verdichtet es.« (Blumenberg 1979 (2003): 217) 
Auch Ernst Cassirer erklärt das Wesen des Mythos durch die besondere 
Position der »dunklen Seite«: »Was bisher dunkel und undeutlich gefühlt 
wurde, nimmt nun eine bestimmte Gestalt an; was ein passiver Zustand 
war, wird ein aktiver Prozess.« (Cassirer 1946 (2003): 44) 

An dieser Stelle möchte ich das Prinzip der Appräsentation anspre-
chen, das entscheidend für den hier benutzten Begriff des Symbols ist. 
Etwas, was nicht zu sehen ist, wird ins Bild gesetzt, indem es appräsen-
tiert wird. Das Unsichtbare wird mitvergegenwärtigt, ohne dass es ge-
genwärtig präsent ist (Soeffner 2000b: 189) und wird dadurch wahr-
nehmbar. Das Symbolkonzept der Hermeneutischen Wissenssoziologie 
(siehe Schütz, Luckmann, Soeffner) dient mir als Grundlage. Es basiert 
auf der Annahme, dass die Erfahrungen der Wirklichkeit und der All-
tagswelt durch Symbole und symbolische Sprache hervorgebracht und 
kommuniziert werden. Wir bewegen uns im Alltag in einer Welt der 
Zeichen und Symbole (Berger/Luckmann 1966 (2003): 42). Symbole 
werden als Brücken zwischen verschiedenen Wirklichkeitsbereichen ver-
standen (Schütz/Luckmann 2003: 653). In symbolischen wie in apprä-
sentativen Beziehungen generell verweist etwas gegenwärtig unmittelbar 
Gegebenes auf etwas Abwesendes, das aber in der Erfahrung vermit-
tels dieses Hinweises mitvergegenwärtigt wird (Schütz/Luckmann 2003: 
653). Das Besondere an der symbolischen Beziehung liegt darin, dass das 
Appräsentierte nicht bloß abwesend ist, sondern einem anderen Wirk-
lichkeitsbereich zugehört (Schütz/Luckmann 2003: 654). Alfred Schütz 
spricht von der Sozialwelt und mannigfaltigen Wirklichkeiten: von der 
Wirkwelt des Alltags, aber auch von Traum- und Phantasiewelten, den 
Welten der Politik, der Wissenschaft, der Spielwelt des Kindes (Dreher 
2007: 465). Nun sind die Symbole eine Verbindung zwischen der All-
tagswelt und einem anderen Bereich der Wirklichkeit. Indem der Bedeu-
tungsträger eine Brücke zu dem anderen Bereich schlägt, appräsentiert 
er das in der Alltagswelt. Außerdem gelangt das Abwesende, die Inhalte, 
die durch Symbolik erst in Erfahrung gebracht werden, zu seiner eigent-
lichen Präsenz (Soeffner 2000b: 190). Im Unterschied zu einem Zeichen 
handelt es sich bei einem Symbol um ein Sinnbild, mit dem kein direkter, 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

eindeutiger Bezug hergestellt wird. Vielmehr werden mit seiner Hilfe Be-
deutungsschichten assoziiert, welche die Sinnbezüge des alltäglichen Le-
bens ›überschreiten‹ (Dreher 2007: 463).4 Die sozialen und historischen 
Aspekte von Symbolen spielen in diesem Zusammenhang eine zentrale 
Rolle. Symbole sind intersubjektiv konstituiert und bilden geschichtli-
che Zusammenhänge, häufig sogar hierarchisch angeordnete, als Sonder-
wissen institutionalisierte Systeme (Schütz/Luckmann 2003: 658). Zum 
einen ist das Symbol eine Methode, sich an die Umgebung anzupassen. 
Das »Symbolnetz« oder Symbolsystem wird zu einem Verbindungsglied 
zwischen den Individuen und erschafft eine neue Dimension der Wirk-
lichkeit (Cassirer 1944 (1996): 49). Das Individuum lebt nicht mehr in 
einem bloß physikalischen, materiellen, sondern in einem symbolischen 
Universum. Sprache, Mythos, Kunst und Religion sind Bestandteile die-
ses Universums. Sie sind die vielgestaltigen Fäden, aus denen das Symbol-
netz, das Gespinst menschlicher Erfahrung gewebt ist. Aller Fortschritt 
im Denken und in der Erfahrung verfeinert und festigt dieses Netz (Cas-
sirer 1944 (1996): 50). Zum anderen ermöglichen die Symbole einen be-
sonderen Ausdruck, den symbolischen Ausdruck. In Symbolen bzw. sym-
bolischen Formen des Wissens werden diejenigen sozialen Phänomene 
erkannt, die den Zusammenhang von Individuum und Gesellschaft bzw. 
Kollektiv etablieren (Dreher 2007: 463). Symbolisierung basiert auf dem 
Spannungsfeld zwischen dem Einzelnen und der Gruppe, in welchem der 
Einzelne wie auch die Gruppe Identität erhält. Die Ebene symbolischer 
Bedeutungen, die von den Akteuren geteilt werden, ist zwischen Indi-
viduen wirksam und ermöglicht Kommunikation (Dreher 2007: 464).

Mythos ist somit eine symbolische Form, die das Verhältnis der Men-
schen zu ihrer Umgebung abbildet. Er trägt in sich ein Konzept von Ver-
hältnissen des Menschen zu seinen Erfahrungen und zu der Welt (Jamme 
1991: 2). Genauso wie die anderen symbolischen Formen kann auch der 
Mythos auf jeden beliebigen Gegenstand angewendet werden und von 
allem ein Abbild sein (Cassirer 1946 (2003): 39). Der Mythos entsteht 
aus intellektuellen Prozessen, aber auch aus tiefen menschlichen Emo-
tionen.5 An diesem Punkt, wie von Cassirer betont, ist der Unterschied 

4	  	Während die Bedeutungsträger dem Alltagsbereich zugehören, stammen die 
damit überbrückten Bedeutungen aus einem anderen Bereich der Wirklich-
keit. Tiere oder menschliche Körperteile z.B. werden als Symbole für Ideen 
gesehen, die unmittelbar in der Alltagswirklichkeit nicht festzuhalten sind 
(Schütz 1966 (2003): 656). Während etwa Teppiche zunächst einmal ein-
fach Alltagsgegenstände mit spezifischen praktischen und ästhetischen An-
wendungen darstellen, sind sie für die Armenier darüber hinaus durch ihre 
Muster mit vielen anderen Bereichen der Kultur wie der Schriftlichkeit, dem 
Christentum bzw. der vorchristlichen Zeit verbunden.

5	  	 In Jammes einführender Arbeit zum Mythos führt die Suche nach den Ur-
sprüngen des Mythos zu Etappen verschiedener Formen von rationaler 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

oder das Verhältnis vom Gefühl und dessen Ausdruck entscheidend. Der 
Ausdruck eines Gefühls ist ein verbildlichtes Gefühl, ein Gefühl, das in 
ein Bild gefasst ist. Indem das Gefühl Konturen bekommt und in ein Bild 
verwandelt wird, kommt es zu einem radikalen Wechsel. Das, was hell 
war, wird als dunkel abgebildet, was keine Form zu haben schien, be-
kommt eine Form (Cassirer 1946 (2003): 44). Dadurch erhält der My-
thos zwar die wichtigste Information zu der Gemeinschaft, aber nicht 
immer in der ›gewünschten‹ Form, es kommen auch Seiten zum Aus-
druck, die nicht ausgesprochen waren. Das ›Verschwiegene‹ wird durch 
die Appräsentation vergegenwärtigt und in eine symbolische Form ›ge-
gossen‹. So beinhalten die Mythen vielseitige Informationen über die 
Gemeinschaft, und dienen als Quelle und Nahrung für einzelne Kollek-
tivsymbole, die wiederum Widersprüche in sich verdichten und die Be-
sonderheiten der Gemeinschaft in konzentrierter Form zum Ausdruck 
bringen.

Oft wurde die Frage des Verhältnisses zwischen Mythos und Ritu-
al diskutiert.6 Sie spielt auch für diese Arbeit eine zentrale Rolle. Cassi-
rer beantwortet sie, indem er den Ritus als das Frühere und den Mythos 
als das Spätere ansieht. Er setzt das unmittelbare Tun des Menschen in 
seinem Affekt und Willen, das Lebendige ins Zentrum, und sieht den 
Mythos als eine mittelbare Deutung davon (Cassirer 1954: 51). Zum 
Zusammenhang von symbolischen Formen und Ritualen finden sich the-
oretische Richtungen, die eine Lösung der Frage durch die Darstellung 
der Kollektivphänomene in der Funktionsweise der Kollektivsymbolik 
anbieten. Dies führt zu der folgenden Formel: »Riten sind die Hand-
lungsform von Symbolen« (Luckmann 1999: 11; Soeffner 2004: 61). 
Die Besonderheit und die Funktionsweise von Kollektivsymbolen hat 
Hans-Georg Soeffner ausgearbeitet (Soeffner 1995). Kollektivsymbole 
sind – allgemein charakterisiert – Versammlung, Konzentration und Or-
ganisation individueller Haltungen, Gefühle und Stimmungen (Soeffner 
1995: 150). Sie repräsentieren und stützen historische Mythen, in denen 
die wichtigsten Details der lebensweltlichen Erfahrungen zu einer höhe-
ren Bedeutsamkeit zusammengeführt werden und machen sie ›erfahrbar‹ 
als ein Ganzes. Symbole im Allgemeinen und Kollektivsymbole im Beson-
deren sind keine festen und unbeweglichen Konstruktionen. Ihre Stabili-
tät und Beständigkeit werden durch eine immer wieder neue Bestätigung 

Daseins- und Lebensangstbewältigung. Die Wahrnehmung der Wirklichkeit 
durch den Menschen hingegen verändert sich (Blumenberg). Diese Verände-
rung hängt wesentlich ab vom jeweiligen Stand der (technischen) Zugriffe 
des Individuums auf die materielle Welt, d. h., der Mythos entwickelt sich 
parallel zu den Etappen der Naturbeherrschung (Jamme 1991: 5).

6	  	Eine Zusammenfassung zum Themenkomplex »Mythos und Ritual« findet 
sich in Segals Einführung zum Phänomen: Mythos. Eine kleine Einführung 
(Segal 2007: 86).

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

etabliert, die den Bedingungen des Zusammenlebens in Gruppen, Ge-
meinschaften und der Gesellschaft entspricht. Kollektivsymbole konsti-
tuieren das Gemeinschaftsgefühl und helfen, dessen Fortbestand zu si-
chern. So muss die Gemeinschaft immer wieder durch den Einsatz der 
Kollektivsymbole ihr Zusammengehörigkeitsgefühl wachrufen. Kollek-
tivsymbole haben eine zentrale Eigenschaft: Sie verbinden das Wider-
sprüchliche zu einer Einheit. Sie stellen über die Zeiten eine simultane 
Verbindung her (Soeffner 2010: 36). Das Symbol postuliert seine eige-
ne Wirklichkeit anders als kausal argumentative Konstruktionen, viel-
mehr gegen diese. Das sind ambivalente Wirklichkeitskonstruktionen, 
die aber an ihrer Widersprüchlichkeit nicht zerbrechen, sondern davon 
leben. Kollektivsymbole bringen den Widerspruch zum Ausdruck und 
suggerieren zugleich die Einheit der Widersprüche (Soeffner 2010: 37). 

Das Ritual ist hingegen eine Form, die die kollektiven Empfindun-
gen brauchen, um eine Dauerhaftigkeit zu ermöglichen. Als Aktions-
form des Symbols verlangt das Ritual Tätigkeiten, wo andere Symbo-
le ihre Kraft und Wirkung aus einer fixierten Gestalt ziehen (Soeffner 
2010: 42). Die Rituale werden zu Aktionsformen der Kollektivsymbo-
le. In jedem Kollektiv, in jeder Gemeinschaft organisieren sich die kon
stituierenden Widersprüche dieser Gemeinschaft in einzelnen, tragenden 
Symbolen, die durch die Unterstützung der Mythen, die die wichtigsten 
Ideen speichern, für die Gemeinschaft von identitätsstiftender Bedeutung 
sind. Diese Widersprüche werden in der regelmäßigen Ausübung rituel-
ler Handlungen neu erlebt, betont, entschärft und harmonisiert (Soeff-
ner 2010: 35). 

Das zentrale strukturelle Merkmal des Rituals liegt darin, dass es ei-
nem kollektiv aktuellen Widerspruch entspricht, der in einem Kollek-
tivsymbol eingeschlossen ist. Die Funktionsfähigkeit des Rituals basiert 
vor allem auf diesem Zusammenhang: der nicht zu lösende Widerspruch, 
das Paradox, das einer sozialen Reaktion begegnet, die in einem Kollek-
tivsymbol verankert ist und durch das Ritual eine Form bekommt. Sym-
bole und Rituale erhalten ihre Prägungen bzw. erleben ihre Veränderun-
gen je nach den Veränderungen in der Gesellschaft und den historischen 
Umständen. Diese Perspektive bedingt auch die methodische Herange-
hensweise dieser Arbeit. Ein Ritual wird nach dem von ihm zu lösenden 
Widerspruch gelesen. 

Um Rituale wie einen Text lesen zu können, müssen einige Aspekte 
des Rituals angesprochen werden, durch die diese besser verstanden wer-
den und untersucht werden können. Erst durch diese Bestandteile lässt 
sich eine Lesart entwickeln und die Antwort auf die zentrale Frage der 
Arbeit finden: nämlich welche Bedeutung hinter der rituellen Feier Var-
dans in jeder hier untersuchten armenischen Gemeinschaft verborgen 
ist, welche Elemente verbindend wirken und welche die drei Konstruk-
tionen voneinander trennen.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Strukturelle Besonderheiten, Dynamiken und Ausdrucksformen  
eines Rituals

Seit Anfang des vergangenen Jahrhunderts wird die ehemals religiöse 
Domäne allgemein als eine symbolische Handlung verstanden. Später 
dehnte sie sich auf alle Lebensbereiche aus. Seit Ende der 1970er Jahre 
hat sich die Forschungsrichtung ritual studies etabliert, die das Phäno-
men untersucht. Die Bezeichnung ritual studies wurde zum ersten Mal 
1977 benutzt (Krieger/Bellinger 1998: 8). Das Ritual war ursprünglich 
ein anderes Wort für »Gottesdienst«, wird aber seit Anfang des letzten 
Jahrhunderts auf symbolische Handlungen ganz allgemein angewendet 
und später als etwas allgemein Menschliches betrachtet – als etwas, das 
in allen Bereichen des kulturellen Lebens zu finden ist. Heute sieht man 
es als ein selbständiges Phänomen an, das eine eigene theoretische Klä-
rung und methodologische Zugänge verlangt (Krieger/Bellinger 1998: 
7). 

In seinem zusammenfassenden Aufsatz unterscheidet Christoph Wulf 
drei Schwerpunkte in der kulturanthropologischen Erforschung von Ri-
tualen und Ritualisierungen. Zum ersten Schwerpunkt zählt er die Er-
forschung von Ritualen im Zusammenhang mit Religion, Mythos und 
Kultus. In diesem Rahmen nennt er die Namen von Max Müller, Herbert 
Spencer, James Frazer, Rudolf Otto. Beim zweiten Schwerpunkt dienten 
Rituale dazu, Werte und Strukturen der Gesellschaft zu analysieren; he-
rausgearbeitet wurde der Funktionszusammenhang zwischen Ritual und 
Gesellschaftsstruktur. Hierzu gehören die Arbeiten von Fustel de Cou-
langes und Émile Durkheim. Im dritten Schwerpunkt ist die Herange-
hensweise, die Rituale als Texte zu lesen mit dem Ziel, die kulturelle und 
soziale Dynamik der Gesellschaft zu entschlüsseln, entscheidend. Die Be-
deutung von Ritualen für kulturelle Symbolisierung und soziale Kommu-
nikation standen im Fokus dieser Ritualforschung, zu deren Vertretern 
Victor Turner, Clifford Geertz und Marshal Sahlins zählen (Wulf 1997: 
1030). In seinen späteren Exkursen zur Geschichte der Ritualforschung 
fügt der Autor noch eine vierte Forschungsrichtung mit einem prakti-
schen, inszenatorischen und performativen Schwerpunkt hinzu (Wulf/
Zirfas 2004: 9). Diese Arbeit folgt überwiegend dem dritten Schwer-
punkt, dem auch die Arbeiten zur Symbol- und Ritualforschung von 
Hans-Georg Soeffner zugeordnet werden können. Das wird im Folgen-
den ersichtlich. 

Was sind Rituale? Wie lassen sie sich charakterisieren?

Rituale sind Handlungen. Zu diesem zentralen Satz, mit dem alle For-
scher weitgehend einverstanden sind, führen die Versuche, alle gegebenen 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Definitionen des Rituals zusammenzufassen (Michaels 2001: 23). Was 
macht aus Handlungen Rituale? Was zeichnet diese Handlungen aus? 
In manchen Zusammenhängen charakterisiert man Rituale als Hand-
lungen ohne Worte bzw. eine nicht auf Worte reduzierbare Handlung. 
Mit Levi-Strauss verstehe ich Rituale als eine eigene Sprache, die einzel-
ne symbolisierte Handlungen miteinander verknüpft. Die Körperlich-
keit wird in manchen Definitionen hervorgehoben – symbolisch kodierte 
Körperprozesse: »Rituale sind körperliche Bewegungen, die einen An-
fang und ein Ende haben, die gerichtet sind und die den Beteiligten eine 
Position zuweisen.« (Wulf 1997: 1029) Die einzelnen Handlungen de-
ren Verknüpfung zum Ritual führt, sind jeweils symbolisch und wer-
den zu einem großen Ganzen zusammengefügt. Diesen Handlungsket-
ten oder Verknüpfungen ist immer eine interne Ordnung eigen, die dazu 
führt, dass Rituale als ›Handlungstexte‹ lesbar sind (Soeffner 2004: 62). 

Rituale können auch als kulturelle Äußerungsformen dargelegt wer-
den (Braungart 1996: 44). Sie sind geordnet und vorstrukturiert. Soziale 
Verhältnisse, Vorstellungen und Normen – wie Machtverhältnisse – fin-
den sich in den Ritualstrukturen. Die herrschenden Verhältnisse, bereits 
entstandene Strukturen werden im Ritual reproduziert. Die Rituale sind 
selbst intern geordnet und gleichzeitig reflektieren sie die herrschenden 
Ordnungen der Gesellschaft. Rituale erhalten und verändern die sozi-
alen Realitäten, genauso erzeugen und interpretieren sie diese und sind 
normativ bestimmt (Wulf 1997: 1029). Die gleichbleibende Struktur des 
Rituals ist durch seine dynamischen Aspekte gestützt. Rituale sind durch 
Wiederholung gekennzeichnet. Sie werden durch Wiederholung bestä-
tigt, indem sie immer wieder vollzogen werden und dabei eine gleich-
bleibende Struktur aufweisen. Wiederholungen kommen bei Ritualen 
als Ganzes und in ihrer Binnenstruktur vor. Immer wieder treten gleiche 
symbolische Strukturen auf, werden miteinander verknüpft und wei-
tergeleitet. Man kann oft die Wiederholung bestimmter Gesten beob-
achten. Bestimmte Bilder und Ausdrucksweisen, Zusammenhänge, Ide-
en, und Vorstellungen werden immer wieder eingesetzt. »Sie umfassen 
standardisierte Elemente und ermöglichen Abweichungen von diesen« 
(Wulf 1997: 1029). Die einzelnen Elemente der durch Wiederholung 
geprägten Kette werden mit regulierten und kontrollierten Variationen 
versehen und mit sanften Abweichungen, die eigentlich nur zur Bestä-
tigung und Verfestigung des Wiederholten dienen. Durch kontrollierte 
Abweichung wird so viel Abstand von der Kernaussage des Rituals ge-
nommen, dass die zentrale Aussage anschaulicher und in seiner Bedeu-
tung dadurch noch mehr unterstrichen wird. Das sind dann ebenfalls ri-
tualisierte Abweichungen; sie sprengen den Rahmen des Rituals nicht 
(Braungart 1996: 76). 

Die zentrale Idee kehrt regelmäßig wieder. Die Pausen und Abwei-
chungen treten im periodischen Wechsel ein und werden alle in einer 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Kette verbunden. Ein Ritual hat immer einen rhythmischen Verlauf. Die 
Rhythmisierung spielt eine wichtige Rolle im Vollzug des Rituals. Denn 
durch ihre rhythmischen Wiederholungsstrukturen erfüllen die Rituale 
wichtige soziale Bedürfnisse wie Wiedererkennung, Bestätigung, Stabili-
tät, und aufgrund ihrer gleichbleibenden bekannten Struktur haben Ri-
tuale einen affirmativen Charakter. Man könnte Rituale u.a. als Akte der 
Zustimmung charakterisieren.7 In den Ritualen erfahren die Beteiligten 
eine Bestätigung und Zustimmung ihrer Vorstellungen. Zugleich sind sie 
zur Zustimmung verpflichtet: Von ihnen wird die Zustimmung zu den 
zentralen verbindenden Ideen der Gemeinschaft erwartet. Eine Zustim-
mung im Verlauf des Rituals erfordert von den Teilnehmern nicht zwin-
gend eine aufrichtige Haltung. Die emotionale Distanz und Zurückhal-
tung sind vielmehr ein funktionales Element des Rituals, und dies birgt 
ein konfliktlösendes Potenzial. Rituelle Formen müssen genau durchge-
führt werden. Auch wenn die Konfliktparteien nicht auf Interaktion ge-
stimmt sind, bietet ein Ritual Möglichkeiten, Verhandlungen zu führen 
und nach Lösungen zu suchen, ohne emotional verletzend zu sein. Die 
feste, bekannte und sich wiederholende Form des Rituals in bekannten, 
sich wiederholenden Elementen ist eine Möglichkeit zur Entlastung und 
Bewältigung (Braungart 1996: 79). Rituale erlauben, individuelle Gefüh-
le einzuordnen, diese aber auch durch eine kollektive Form zu rahmen, 
zu schützen und zu entlasten.8 Entlastung durch das Ritual heißt also: 
Das Individuum kann sich einer festen Bedeutungsordnung überlassen, 
die es kennt, die es vorhersagen kann, die eingeführt ist (Soeffner 2010: 
45). Das Individuum muss die Ordnung nicht selbst hervorbringen. Die 

7	  	Zu den Akten der Zustimmung siehe Joseph Piepers Zustimmung zur Welt. 
Eine Theorie des Festes. Darin beschreibt der Autor den affirmativen beja-
henden Charakter der rituell wiederholten Handlungen. Seine Aufmerksam-
keit gilt den festlichen Anlässen (Pieper 1963).

8	  	Als eine Verbildlichung dieses Phänomens möchte ich den Einsatz von Mu-
sikbegleitung in traditionell durchgeführten armenischen Ritualen einfügen. 
Bei Hochzeiten, aber auch Bestattungen wird die musikalische Begleitung 
gezielt eingesetzt. Sie soll an den genauen zeitlichen und rituellen Programm-
punkten erklingen und wirkt unmittelbar auf die emotionale Haltung der 
Beteiligten. Sie zwingt zu emotionaler Reaktion und entlastet dadurch. Be-
wegend wirkt die Musik bei der Hochzeit, wenn die Braut das väterliche 
Haus verlässt, der Abschied und die Trennung werden betont zum Ausdruck 
gebracht, den Gefühlen eine klare Form verliehen und eine Möglichkeit ge-
boten, diese zu verkraften. Umso mehr bei einer Beerdigung: Wenn in den 
letzten Minuten vor dem Abschied von Verstorbenen die traurige Musik er-
tönt, sind alle aufgefordert ihre Gefühle und Trauer im Kollektiv zu offenba-
ren. Gleichzeitig ist jeder durch die Musik dazu eingeladen, in sich zu gehen 
und mit seiner Trauer alleine zu bleiben, dem Schmerz auf eine persönliche 
und individuelle Weise zu begegnen. 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Ordnung des Rituals hilft, das »Chaos« in unserem Leben zu ordnen. Ri-
tuale können durch ihre Wiederholungsstruktur potenziell konfliktträch-
tige Situationen entschärfen. Auch daraus lässt sich die soziale regulative 
und stabilisierende Funktion des Rituals erklären (Braungart 1996: 81). 

Rituelle Handlungen sind Selbstbestätigungen der Ritualteilnehmer, 
die sich darin sicher bewegen, weil sie sich in ihnen auskennen, weil sie 
sie gewohnt sind und schon immer praktizieren (Braungart 1996: 78). 
Genauso werden die Rituale durch bekannte und gewohnte Elemente ge-
füllt und verfeinert, auch wenn womöglich eine neue Idee oder eine neue 
Form eingeführt bzw. aufgeführt wird. Diese Verknüpfungen einzelner 
symbolischer Handlungen, die vorstrukturierte Abfolge der Schritte dem 
»Handlungsplan« entsprechend, wird im Vollzug des Rituals realisiert 
und entfaltet sich in einem Rhythmus (Soeffner 2004: 62). Im Vollzug 
bekommt die Rhythmisierung eine besondere Bedeutung.

Schließlich ergibt sich eine kohärente Ganzheit. Kontinuität und 
Kohärenz sind für Rituale charakteristisch, weshalb sie auch Kontinui-
täts- und Kohärenzerfahrungen ermöglichen. Sie vermitteln Sicherheit. 
Das ist ein wichtiger Grund dafür, dass ihre Teilnehmer sich in ihnen 
orientieren können und Orientierung erfahren. Diese sozial regulative 
und bindende Kraft, die Rituale durch ihre Dynamik und Wirkung be-
kommen, kann auch eine Gefahr für die Gemeinschaft bergen. Rituale 
können zu einem mächtigen Mittel sozialer Kontrolle werden (Braun-
gart 1996: 78).

Ein weiterer Aspekt des Rituals, der zu den entlastenden Elementen 
und zu solchen, die die Kohärenz des Rituals gewährleisten, beiträgt, ist 
das innere Fließen. Den Flow-Begriff hat Mihaly Csikszentmihalyi ge-
prägt (Csikszentmihalyi 1993: 61). Zu den Elementen des Flows, des 
Fließens, gehören Verschmelzung von Handlung und Bewusstsein sowie 
die Zentrierung der Aufmerksamkeit, Selbstgewissheit und das Gefühl 
der Kontrolle über die Umgebung und schließlich eine widerspruchsfreie 
Handlungsaufforderung. In der künstlich eingegrenzten Realität einer 
Flow-Episode weiß man genau, was »gut« und was »schlecht« ist. Von 
der Person wird nicht erwartet, Dinge zu tun, die miteinander unverein-
bar sind, wie das im täglichen Leben oft geschieht. Man weiß, welche Er-
gebnisse die verschiedenen möglichen Handlungen haben werden (Csiks-
zentmihalyi 1993: 71). Von der Qualität des Fließens hängt es ab, wie 
intensiv die Teilnehmer das Ritual erfahren werden (Wulf 1997: 1035). 
Sie ermöglichen eine besonders intensive körperliche Selbsterfahrung im 
Vollzug der Handlung (Braungart 1996: 83). 

Zum einen betrifft das Phänomen des Fließens die subjektive Ent-
lastung des Einzelnen, zu etwas Großem und Umfassendem zu gehö-
ren und dient dadurch der Ausweitung der Selbstgrenzen und zugleich 
der Erfahrung der Kontrolle über die Situation (Csikszentmihalyi 1993: 
222). Der Fluss des bereits bekannten Rhythmus zieht die Beteiligten in 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

den vorstrukturierten und vorhersagbaren Ablauf und lässt den Einzel-
nen Geborgenheit und Zufriedenheit empfinden. Die Rollen und Positi-
onen sind so verteilt, dass jedes Problem eine Lösung zu haben scheint. 
So lässt sich Kohärenz und Entlastung herstellen. Darauf basiert die sta-
bile Struktur des Rituals, die Kontinuität erlaubt. Diese Balance entsteht 
durch die verschiedenen strukturellen Elemente. 

Zur Untersuchung und zum Verständnis der Rituale gehört ein wei-
terer wichtiger Aspekt: die Fragen, wie man in den rituellen Bereich ein-
tritt und welche Prozesse die Beteiligten dabei begleiten. Diesen Aspekt 
hat Victor Turner herausgearbeitet. Den prozesshaften Charakter der 
Rituale betonend, weist er auf die Veränderungen der beteiligten Indivi-
duen im Ritual hin. In Anlehnung an Arnold Genneps Arbeiten entwi-
ckelt Turner die Etappen des Ritual-Prozesses: Bruch, Krise, Lösung und 
Reintegration. Dabei gibt es eine Spannung zwischen Struktur und ›An-
ti-Struktur‹, einen Bogen von den strukturell bestimmten Prozessen in 
einen strukturell unbestimmten Zustand und zurück zur Struktur. Ent-
scheidend sind Rolle und Erfahrung der ›Anti-Struktur‹ (Krieger/Bel-
linger 1998: 13). Auf diese Erfahrung der Veränderung beziehen sich 
die zwei zentralen Konzepte von Turners Ritualtheorie (Förster 2003: 
706). Zum einen spricht Turner von Schwellenzustand oder Liminalität 
und zum anderen von Communitas. Ein Schwellenzustand entsteht in 
Situationen, in denen die sozialen Strukturen ihre Verbindlichkeit ver-
lieren. Am Rande der Gesellschaft entstehen Phänomene, die wieder-
um auf das Zentrum zurückwirken und Möglichkeiten aufzeigen. Das 
sind die Eigenschaften des Schwellenzustandes (der Liminalität) oder 
von Schwellenpersonen (Grenzgängern). Turner unterscheidet zwischen 
den einfachen Gesellschaften mit ihren liminalen Riten und benutzt die 
Bezeichnung liminoid für ähnliche Phänomene in den modernen, stär-
ker differenzierten Gesellschaften. Dieser besondere Zustand – fern von 
normativen ökonomischen, sozialen und politischen Zwängen – erlaubt, 
das Alltägliche und Selbstverständliche neu zu bewerten, neue Perspek-
tiven darauf zu entwickeln. Der Schwellenzustand spielt bei den Tätig-
keiten von Künstlern, Schriftstellern und Schauspielern eine wesentliche 
Rolle (Förster 2003: 706). 

»Communitas«9 markiert bei Turner einen Zustand, der sich wäh-
rend der liminalen Phase zwischen den rituellen Subjekten entwickelt. 
Mit dem Begriff »Communitas« – dem lateinischen Wort für Gemein-
schaft – möchte der Autor die Distanz zu den Sozialbeziehungen im All-
tag betonen (Turner 1998: 252). Schon die Auswahl der Begriffsbezeich-
nung weist also auf die Spezifik des beschriebenen Phänomens hin, das 
in Situationen auftritt, die vom Alltag abgehoben sind. Ganz allgemein 

9	  	Zu der Geschichte des Communitas-Konzepts siehe »Victor Turners Ritual
theorie« von Till Förster (Förster 2003: 706ff.).

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

gesprochen, könnte man sagen: Die Communitas entsteht dort, wo es 
keine Struktur gibt: in der Anti-Struktur. Dies ereignet sich, indem eine 
bestimmte Grenze zum Alltag gezogen und überwunden wird. Gleich-
zeitig kann sie sich nur vor dem Hintergrund der strukturierten All-
tagsgesellschaft entwickeln. Es bedarf immer eines Komplements, dem 
folgt auch Turner in seiner Ausführung und definiert dies anhand von 
Gegensatzpaaren (Turner 1998: 253).10 Als eine Erfahrung allgemeiner 
menschlicher Gemeinschaft – einer sehr elementaren, offenbar universa-
len Erfahrung menschlicher Sozialität – bekommt der Begriff eine gro-
ße Attraktivität für viele Disziplinen und in vielen Zusammenhängen. 
»Communitas« gehört zu jenen Konzepten, mit denen sich eine Viel-
zahl von sozialen und kulturellen Phänomenen ordnen und deuten lässt 
(Förster 2003: 707).

Mit Hilfe dieser Begrifflichkeiten können die vorhin beschriebenen 
Prozesse der Sicherheit im Ritual, die Überwindung der Widersprüche 
wie auch die Selbstfindung neu geordnet werden. Erst jenseits der Gren-
ze des alltäglich Strukturierten ergeben sich neue Dynamiken, die durch 
inneres Fließen getragen werden. Durch den Übergang von der gegebe-
nen Struktur zu einem neuen Zustand entsteht ein von Widersprüchen 
gereinigter Raum mit einer neuen Qualität. Das beschriebene Commu-
nitas-Konzept beinhaltet die genannten Charakteristiken, wie das inne-
re Fließen und die Entlastung des Individuums, stärkt aber auch die An-
nahme, dass im Vollzug des Rituals ein neuer Zustand erreicht wird, der 
die existierende Ordnung »korrigiert« und erwünschte Elemente hinzu-
fügt, indem er die Widersprüche harmonisiert.

Inszenierung/Performanz 

Die Aspekte der Inszenierung und Performanz werden in der Ritualfor-
schung zentral behandelt und oft scheint der Begriff »Performance« den 
des Rituals sogar zu ersetzen (Belliger/Krieger 1998: 10). Zum einen sind 
Rituale symbolische Aufführungen. Sie lassen sich als solche begreifen, 
sind aber im Unterschied zum Theater oder sonstigen Inszenierungen 
selbstbezüglich. Sie werden vor allem von und für die im Ritual Betei-
ligten veranstaltet. Adressiert werden die Rituale an die, die sie inszenie-
ren (Wulf 1997: 1030). Zum anderen sind Rituale auch unvermeidlich 

10	 	Turner stellt die Eigenschaften des Schwellenzustands im Gegensatz zum 
Statussystem dar in solchen Gegensatzpaaren, wie Communitas/Struktur, 
Übergang/Zustand, Statuslosigkeit/Status, Hinnahme von Schmerz und 
Leid/Vermeidung von Schmerz und Leid etc., was erlaubt den Communi-
tas-Begriff besser zu fassen. Diese Gegenüberstellung ist bei Turner (Turner 
1969 (2005): 105) und (Turner 1998: 253) und ebenfalls in der Sekundär-
literatur zu Turner häufig angeführt (Förster 2003: 708).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Selbstdarstellungen (Wulf 1997: 1034). Aufgeführt werden die wichtigs-
ten Fragen, Probleme, Entwicklungen, Erfolge und auch die Zielsetzun-
gen der Gemeinschaft. Die Selbstbezüglichkeit des Rituals ermöglicht es, 
auf sich selbst bezogen Probleme zu verhandeln, zu thematisieren, zuzu-
spitzen und zu lösen. Kurzum: mit dem Widerspruch umzugehen. In den 
Inszenierungen lassen sich diverse »symbolische Kämpfe« beobachten: 
konkurrierende und verwandte Symbole, sich »verbündende« Symbole 
werden zum Ausdruck gebracht. Durch die Darstellung der unmittelba-
ren »Interaktion wird erkennbar, was den Ritualen basal ›heilig‹ ist: die 
Grenzen zwischen einzelnen Menschen, zwischen Eigenem und Frem-
dem, Privatem und Öffentlichem, Alltäglichem und Besonderem; zwi-
schen dem Einzelnen und der Gruppe, zwischen Kindern und Erwach-
senen, Gesunden und Kranken, Starken und Schwachen, Jungen und 
Alten« (Soeffner 2010: 46). In jeder Situation werden die symbolischen 
Ressourcen neu bewertet, sie bekommen eine neue Position und neues 
Gewicht. Auf diese Weise werden »Kämpfe« für die Bedeutungshoheit 
geführt und Kompromisse geschlossen. Die für jede Gemeinschaft wich-
tige Symbolik sammelt sich um den jeweils aktuellen Widerspruch und 
versucht im Ritual sich zu platzieren, einen wichtigen Platz zu finden. In 
den Inszenierungen wird die symbolische Kraft ein weiteres Mal ausge-
handelt, sobald die richtige Verteilung gefunden ist. Dann entsteht die 
gewünschte Flow-Qualität und eine ersehnte Anti-Struktur, so dass die 
Inszenierung auch die Schwelle zum ritualen Zustand gut überwinden 
lässt und den harmonisierenden entlastenden Zustand zugänglich und 
möglich macht. 

Lernprozesse und Nachahmung

Die Inszenierungen setzen Lern- und Nachahmungsprozesse in Gang. 
Auch das innere Fließen Flow setzt eine Nachahmung voraus. Der Fluss 
zieht jeden mit, durch Nachahmung können Einzelne zum Teil des Gan-
zen werden. Oft werden einzelne Individuen, ohne dies zu reflektieren 
und sich bewusst zu sein, was sie genau machen, in das Geschehen hi
neingezogen. Materialität und Korporalität sind als wichtige Kompo-
nenten der Inszenierung durch Nachahmung tradierbar. Körperliche 
Beteiligung wie Aufstehen oder Klatschen wird ebenso wie materielle 
Zeichen, d.h. etwa Kleidung oder Schminke, durch Nachahmung repro-
duziert. Dazu gehört auch ein Bezug zum Gebäude oder auch zu Einrich-
tungsgegenständen, die Bedeutungen tragen und mit Bedeutung versehen 
sind (Willems 2012: 335). Indem die Teilnehmer sich ›passend‹ kleiden 
und ihr Aussehen, aber auch ihren Bezug zur Materialität anpassen, die 
Zeiten und Orte nach ihrer Bedeutung einordnen und in ihrer Haltung 
und ihren Bewegungen durch Nachahmung reproduzieren, werden sie 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

Teil der Inszenierung. Die Nachahmung ermöglicht eine Zugehörigkeit 
zur Gemeinschaft. Lernprozesse, die oft auf Nachahmung aufbauen, sind 
etwas komplexer. Man erwirbt sowohl praktisches, habituelles Wissen, 
lernt aber auch, über die Situation zu urteilen, bekommt Deutungen und 
verinnerlicht Zuschreibungen, erhält und verfügt bald über ein spezielles 
Wissen. Dazu gehören Modellsituationen, die durch Wiederholung im 
Ritual ihren festen Platz für das Individuum bekommen. Sie entstehen 
im Ritual und werden durch das Ritual tradiert. So werden auch Vorbil-
der erzeugt und weitergegeben (Wulf 1997: 1037). Durch symbolische 
Konstruktionen werden die tragenden Elemente im Ritual hervorgeho-
ben, und, oft mit Hilfe der großen Mythen, werden der Situation entspre-
chende Deutungen für einzelne Figuren zurechtgelegt. Empfindungen, 
Gefühle, Wünsche und Sehnsüchte finden ihren Platz in der Inszenie-
rung und werden in die Symbolik komprimiert, welche durch erfühlen-
de und harmonisierende Deutungen den Sehnsüchten entgegenkommt 
und zu Nachahmung und Mitwirkung auffordert. Die erfolgreiche Ba-
lance erreichen die Rituale dann, wenn die Nachahmung und Mitwir-
kung nicht als aufgezwungen empfunden werden, sondern zumindest in 
den Ritual-Rahmen eingebettet sind und dadurch ihre Richtigkeit erhal-
ten. Eine »qualifizierte Offenheit«, von der Werner Jetter spricht, soll-
te im Ritual inszeniert und kommuniziert werden. Sie grenzt die rituel-
le Situation zwar von der alltäglichen ab, vermeidet aber dennoch die 
Gefahr der Verschlossenheit (Jetter 1978: 145). So werden auch Distanz 
und Nähe ausgehandelt: Indem Einzelne durch praktische Beteiligung, 
Nachahmung der Handlung oder erlernte Teilnahme an einem Ritual 
teilhaben, entsteht eine große Nähe. Gleichzeitig schafft die jeweils indi-
viduelle Ausführung eine Distanzierung. Jeder bekommt seinen Raum in 
der Nähe, um die notwendige Distanz zu bewahren (Soeffner 2010: 46).

Ritualspezialisten: Autoren und Experten, Organisatoren 

Eine Schlüsselrolle spielen bei Ritualen Ritualspezialisten, ihre Organi-
satoren, in manchen Fällen auch Autoren. Gemeint sind Personen und 
Gruppen in unterschiedlichen Positionen, die mit ihrer Beteiligung die 
Gestaltung und Durchführung des Rituals entscheidend beeinflussen 
können. In manchen Fällen handelt es sich um die Organisatoren, welche 
sich um die Räumlichkeiten und zeitliche Organisation kümmern, in an-
deren sind es Experten in einem bestimmten Bereich, die durch ihre bera-
tende Beteiligung Deutungen festschreiben.11 Es können Ritualspezialis-
ten sein, deren Beitrag bei der Ausführung des Rituals die Verkörperung 

11	 	Zum Unterschied zwischen Experten und Spezialisten siehe Ronald Hitzlers 
Aufsatz »Wissen und Wesen des Experten« (Hitzler 1994) 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

der Schlüsselrolle oder das Vorlesen eines bestimmten Textes ist, die das 
Geschehen lenken. Es können aber auch einzelne Autoren der vorgetra-
genen Texte oder des Programms sein. Oft sind Rituale Kooperations-
produkte, die in der Zusammenarbeit einiger Akteure bzw. Träger kon-
zipiert und durchgeführt werden. Dabei kann es zu unterschiedlichen 
Arbeitsteilungen kommen. Als Begriff für die Personen, die an einem 
Ritual gestaltend beteiligt sind, benutzen Jörg Gengnagel und Gerald 
Schwedler die Wortschöpfung »Ritualmacher« (Gengnagel/Schwendler 
2013: 13). Zu solchen Ritualmachern können Menschen gehören, die 
eine neue Feierlichkeit komplett entwerfen und gestalten und in diesem 
Sinne einen Anspruch auf Autorschaft erheben könnten. Es gibt aber 
auch vollkommen hinter den Kulissen versteckte, unsichtbare Gestalter 
und Planer. Sie sind nicht unbedingt Autoren, aber sicherlich verantwort-
lich für die Durchführung sowie Inszenierung und Deutung des Gesche-
hens. Letztlich gibt es Rollen, die unmittelbar mit der Inszenierung zu-
sammenhängen und Teil der Inszenierung sind. Eine besondere Aufgabe 
wird den inszenierenden Spezialisten zuteil, denn sie müssen zwar ein 
bestimmtes Inszenierungstalent haben, damit sie aber Teil der Veranstal-
tung bleiben, darf ihre Inszenierung nicht über den Rahmen des Rituals 
hinausgehen. Zwischen der Ritual-Situation, der Gemeinschaft und den 
darstellerischen Fähigkeiten des Spezialisten muss ein Gleichgewicht be-
stehen. Wenn aber das Schauspiel in der Inszenierung überwiegt, droht 
der Spezialist, seine Rolle zu verlieren und in seiner Aufgabe zu scheitern 
(Soeffner 2010: 48). Die Kompetenz des Spezialisten besteht also darin, 
die genannte Balance herzustellen. Die Personen sind dann für ein Ritual 
spezialisiert, wenn sie eine treffende Vorstellung haben von den Erwar-
tungen der Anwesenden und von den symbolischen Handlungen, die die 
Kohärenz des Rituals herstellen und unterstützen werden, und wenn sie 
diese Vorstellung auch umsetzen können.12 Die Expertenrolle mag auch 

12	 	Ein Beispiel möchte ich unbedingt hinzufügen. Im Kaukasus werden auf al-
len Festen Tischreden gehalten, und es gibt in der Regel einen, der das tut 
– der Tamada. Dieses Amt kann nicht jeder ausführen, es gibt in jeder Fa-
milie oder Gruppe dafür anerkannte Spezialisten. Hierzu gehören selbst-
verständlich rhetorische Fähigkeiten, Kenntnisse der wichtigen Inhalte und 
deren Reihenfolge, die jedem Anlass nach gesprochen werden muss, Bereit-
schaft und Fähigkeit, die darstellerische Leistung zu erbringen, aber auch 
ganz einfach, über Informationen zu der Familie oder der jeweiligen anderen 
Gruppe der Feiernden zu verfügen. Diese Person muss die Verwandtschaft 
kennen, die zentralen Geschichten und prägende Ereignisse, die Hierarchien 
und Wertvorstellungen, die Sprache der Gemeinschaft verinnerlicht haben, 
um ihr Amt erfüllen zu können. Heute tendiert man dazu, die Hochzeiten 
vorher mit allen Einzelheiten soweit zu planen, dass auch für die Rolle des 
Tamadas ein Schauspieler gebucht wird. Dies entspricht zwar der Erwar-
tung, dass die Hochzeit und die Gründung der Familie noch feierlicher und 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

hin und wieder bei der Durchführung eines Rituals von Bedeutung sein, 
kann die Auswahl der symbolischen Mittel betreffen und einen Einfluss 
auf die Dramaturgie oder Choreographie oder sonstigen symbolischen 
Ausdruck haben. Allerdings hängt die konkrete Einsetzung dieses oder 
jenes Elements vielmehr von den Organisatoren, Autoren, Planern und 
Gestaltern und letztlich von den Teilnehmern des Rituals ab. 

Verschiedene Tätigkeiten, die von den einzelnen Personen wahrge-
nommen werden, spielen in der Vorbereitung und beim Durchdenken 
konkreter Rituale eine Rolle. Man lässt sich und die Teilnehmer beraten. 
Ein Handlungsplan wird ausgearbeitet, auf dessen Richtigkeit man ach-
tet (Gengnagel/Schwendler 2013: 17). Die Träger der Rituale (Soeffner 
2010: 46) – eine andere Bezeichnung für die engagierten Personen und 
Gruppen – wie dann auch die Rituale selbst, sind ständig einem Prozess 
des Austausches und Aushandelns unterzogen. Dabei entstehen unver-
meidlich Konkurrenzen. Die rituellen Ordnungen und die Dominanz ei-
ner oder anderen Symbolik muss behauptet werden. Zu beobachten sind 
die Konkurrenz der Symbole, Rituale und dessen Träger, aber auch Ver-
wandtschaft und ausgehandelte versöhnende Lösungen (Soeffner 2010: 
46). Welche Gruppen als Spezialisten gelten dürfen und welches Wissen 
und welche Fertigkeiten, welche symbolischen Akzente gesetzt werden, 
wird ebenfalls ausgehandelt. Die Träger konkurrieren miteinander und 
kämpfen um Dominanz.

Die Texte, denen in der Vorbereitung und Durchführung eines Rituals 
eine Bedeutung zukommt, sind wie auch der Umgang mit diesen Texten 
wichtig für das Verständnis eines Rituals. Welche Texte werden mit dem 
Ritual in Zusammenhang gebracht? Welche werden benutzt? Gelangen 
mythische Hintergründe direkt durch die Texte in die Inszenierung? Wie 
werden sie überarbeitet und wie zitiert? In welchen Sequenzen werden 
die textuellen Passagen überhaupt eingesetzt und wie gehen sie mit der 
Sprache um? Was wird für den speziellen Anlass verfasst? Wer schreibt? 
Und warum? Diese Fragen werden je nach Situation unterschiedlich ge-
löst. Von Ritual zu Ritual bekommen die Texte einen anderen Stellen-
wert. Oft wird auch die Frage gestellt, ob das Ganze dokumentiert wird. 
In vielen Dokumentationen werden zwar umfangreiche Texte verfasst, 
aber dennoch zentrale Fragen außer Acht gelassen. So stellt sich häufig 
die Frage: Warum wird so Vieles nicht beschrieben? Manchmal werden 
in den Ritualen Texte eingesetzt, die von den Autoren in ganz anderen 
Zusammenhängen geschrieben wurden. Diese werden dem aktuellen An-
lass angepasst und finden ihren Platz darin. Die Vorbereitung und Auf-
führung der Rituale und der relevanten Texte bekommt ihre Wirkung 
nicht nur durch die Intentionen und die durchdachten Vorbereitungen, 

aufwendiger werden, nimmt aber dem Spezialisten seine Rolle bzw. verän-
dert diese. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

Verhandlungen und Beratungen. Die konkrete aktuelle Situation – das 
mag auf die politische Lage zurückzuführen sein oder auf andere ent-
scheidende Aspekte – kann dem Ganzen eine neue Bedeutung geben, 
ungeachtet der ganzen Vorbereitung. Diejenigen Teilnehmer, die weder 
Organisatoren noch Spezialisten des Rituals sind, können durch ihre Be-
teiligung ebenfalls auf die Aufführung und den Handlungsablauf einwir-
ken. Auch sie bringen Wissen mit, verfügen über Kenntnisse der Situa-
tion und gehören fest zur Inszenierung (Gengnagel/Schwendler 2013: 
18ff.). 

Die Rolle der Texte und ihre Behandlung durch Spezialisten und Be-
teiligte sind unterschiedlich und haben verschiedene Ausdrucksformen. 
Manchmal werden Reden gehalten und der gedruckte Text hat eine 
wichtige Stellung; manchmal werden textuelle Passagen gesungen und 
haben eine begleitende Funktion. In allen Fällen jedoch kann man von 
zentralen Texten sprechen. Die mythischen Hintergründe der für die Ge-
meinschaft wichtigen Symbolik lassen sich auf einer gemeinsamen my-
thischen Ebene erkennen, was wiederum auf einer textuellen repräsen-
tiert ist.

Destruktive Elemente und Zerstörung des Rituals 

Die letzte Frage in dieser kurzen Einführung zu den zentralen und für 
diese Studie relevanten Aspekten der Ritualforschung ist die Frage nach 
der Zerstörung des Rituals. Zerstörung und Ritual können auf unter-
schiedliche Weise zusammengehören. Es gibt Rituale der Zerstörung wie 
auch zerstörte Rituale. In beiden Fällen haben wir es mit Zerstörung zu 
tun. Die Rituale der Zerstörung können auf Vieles zerstörerische Wir-
kung haben und als Folge auch andere Rituale zerstören, dennoch ha-
ben sie eine rituelle Struktur inne. Der Zusammenfall der Rituale hängt 
manchmal gar nicht mit einer zerstörerischen Handlung zusammen. In 
diesem Fall sind komplexe strukturelle Störungen vorhanden. 

Wann ist ein Ritual gescheitert und wann ist es zerstört? Was kann 
destruktiv wirken und was kann die Durchführung eines Rituals stö-
ren? Ein gescheitertes Ritual ist noch kein endgültig zerstörtes. Aber 
auch beim Scheitern und Misslingen eines Rituals handelt es sich um 
›strukturelle Störungen‹. Der Diskussion dieser Phänomene haben sich 
einige wissenschaftliche Arbeiten angenommen. Als erster Urheber die-
ser Diskussion gilt Clifford Geertz mit seiner Studie »Ritual and Social 
Change: A Javanese Example« (»Ritual und sozialer Wandel: ein java-
nisches Beispiel«) von 1957.13 Allerdings diskutiert er in diesem Aufsatz 

13	 	Die Studie von Clifford Geertz wird stets bei der Erforschung des Ri-
tual-Scheiterns als eine der frühesten Forschungen dazu erwähnt und 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

nicht das Scheitern, sondern kritisiert vielmehr die herrschenden theo-
retischen Perspektiven auf die Religion (Geertz 1973a: 143). Eine ge-
zielte Beschäftigung mit den theoretischen Erklärungen und Versuchen 
der Konzeptualisierung des Scheiterns in den Ritualen wurde erst in den 
1990er Jahren zum Thema (Schieffelin 2007: 2). 

Rituale können scheitern oder vollkommen zerstört werden, es kön-
nen aber auch einzelne Fehler auftreten, die nicht unbedingt zum Miss-
lingen führen. Entscheidend ist dabei, welche Elemente angegriffen sind, 
und was diese Veränderung nach sich zieht. Selbstverständlich gilt, dass 
viele »Ritualfehler« nur scheinbar sind. Sie können durch leichte Um-
deutung und passende Improvisation zu einem neuen Impuls werden und 
zu einer Entwicklung der existierenden Form führen.14 Manche Fehler 
werden dann zum Impuls oder Quelle einer gründlichen Innovation, an-
dere führen dazu, dass die existierende Form sich noch weiter verfestigt. 
Viele Abweichungen werden überhaupt nicht negativ bewertet (Hüsken 
2007b: 338). Wenn man so will, ist ein vollkommen fehlerfreier Ablauf 
der Veranstaltung schwer vorstellbar. Man schließt immer Kompromis-
se, sucht nach Alternativen und solange das zentrale Problem dadurch 
befriedet ist, kann man von keinem Scheitern sprechen. Was ist in die-
sem Kontext ein Fehler? Je nach Perspektive kann die eine oder andere 
Sphäre zentral sein, was aber für das Kollektiv weniger entscheidend ist. 
Mit anderen Worten: Ein Fehler ist nur aus dem aktuellen Kontext zu 
erschließen. Die jeweilige Perspektive spielt eine große Rolle. Elisabeth 
Rauch bezieht sich in ihrer Forschung zu Sprachritualen auf das Phäno-
men Ritualbrüche und -verstöße und stellt fest, dass auf diese Thematik 
in der Literatur relativ wenig eingegangen wird. Für eine mögliche Erklä-
rung dafür hält sie die Unterschiede in der Wirkung der jeweiligen Ver-
stöße. Die Verstöße seien eher ritualtypspezifisch, und es seien nicht viele 
auf alle Ritualtypen zutreffende Aussagen möglich (Rauch 1992: 112).

Rituale, die in einer bestimmten Hinsicht scheitern, können durch eine 
andere Eigenschaft doch funktional sein und in gewissem Sinne gelingen. 
Solche Rituale, die nicht affirmativ oder aus einer anderen Perspektive 
wenig gelungen sind, gewinnen ihre Bedeutung aus anderen strukturellen 
Elementen. Die Inszenierung nimmt eine neue Form an, die präsentierte 
Problematik verschiebt sich. Aus Ritualen, von denen man sich eine Ein-
heit erhofft, wird eine Darstellung der Zerrissenheit etc., was aber nicht 
unbedingt bedeutet, dass die Veranstaltung dadurch nutzlos wird. Das 

diskutiert, siehe hierzu Bell (Bell 1992: 33), Hüsken (Hüsken 2007b: 341), 
Schieffelin (Schieffelin 2007: 3).

14	 	Viele Beispiele der ›fehlerhaften‹ Handlungen und Ungenauigkeiten im Ri-
tual werden im Sammelband von Ute Hüsken beschrieben (Hüsken 2007c). 
Ihre Bewertung führt in vielen Fällen jedoch zu keinem Kollaps der Ver-
anstaltung, auch wenn einzelne Aspekte des Rituals beeinträchtigt werden 
(Hüsken 2007a: 21).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Ziel dieser Rituale ist weniger die Stiftung einer Gemeinschaft und Be-
hauptung einer Anti-Struktur, sondern die Betonung der Struktur, eine 
offensichtliche Demonstration der Grenzen. An dieser Stelle führt man 
Begriffe wie »Macht-Rituale« ein, die aus der Perspektive der Macht-
haber weiter inszeniert werden (Collins 2005: 112). Es ist nicht ausge-
schlossen, dass aus dem Kontext neue Entwicklungen dazu führen, dass 
aus einem Macht-Ritual ein Ritual wird, das affirmativ eine Gemein-
schaft stiftet. Es kann aber auch sein, dass dieses unter dem Einfluss der 
gesellschaftlichen Veränderungen seine Funktion verliert und nicht mehr 
als solches vollzogen wird. Wenn das Ritual ausschließlich der Macht-
demonstration dient und keine affirmative Bedeutung für die Gemein-
schaft hat, kann es bei Veränderungen der Machtstrukturen aus der Pra-
xis ausscheiden. Die zentrale Symbolik, das Problem des Kollektivs und 
dessen Lösung gelangen in dem Fall nicht zu einer synthetischen Ein-
heit. Die gescheiterten Ritual-Situationen sind allerdings genauso wich-
tig wie die gelungenen. 

In seiner Diskussion der Grenzsituationen der Rituale erörtert 
Hans-Georg Soeffner einige Faktoren, die ein Ritual gefährden können.15 
Die Gefährdung kann mit Elementen, die von außen kommen, verbun-
den sein, aber auch aus dem Inneren eines Rituals und dessen Struktur 
herrühren. Im ersten Fall spielt die Krise der tragenden Gesellschafts-
struktur eine Rolle. In dieser Situation werden die Traditionen von den 
transformierenden Kräften bedroht (Soeffner 2010: 48). Hierfür lassen 
sich mehrere Beispiele nennen, etwa aus dem Bereich der Literatur. Ich 
wähle die Darstellung der Spannungen zwischen dem Süden und Nor-
den Amerikas, den Bürgerkrieg 1861–1865 und vor allem dessen Fol-
gen, die Margaret Mitchell beschrieben hat. In ihrem berühmten Roman 
Gone with the Wind (Vom Winde Verweht) von 1936 beschreibt sie sehr 
genau, wie im und vor allem nach dem Bürgerkrieg traditionelle und 
transformationsorientierte Haltungen aufeinanderstoßen. Sie bekämp-
fen sich gegenseitig. Dabei haben beide Gruppen ihre Ideale, aber auch 
ihre Interessen, und häufig ist Konkurrenz die bewegende Kraft. An vie-
len Beispielen wird gezeigt, wie die Transformation – die die Abschaffung 
der Sklaverei fordert – der schwarzen Bevölkerung weder Respekt noch 
Wertschätzung entgegenbringt. Man hat Angst vor den Schwarzen, man 
vertraut ihnen nicht und verachtet sie, auch wenn man für ihre Befrei-
ung kämpft (Mitchell 1967: 674). Die Autorin weist konsequent darauf 
hin, dass die Südstaatler in vielen alltäglichen Beispielen ihren Sklaven 

15	 	Hier beziehe ich mich insbesondere auf das Kapitel »Ritual« des Buches 
Symbolische Formung. Eine Soziologie des Symbols und des Rituals, in dem 
die meisten Ideen aus den vorherigen Veröffentlichungen zum Thema in ei-
ner neuen Ausarbeitung zusammengefasst dargestellt sind (Soeffner 2010: 
40ff.). 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

gegenüber positiver eingestellt waren als ihre Befreier. Es gab ausgear-
beitete Mechanismen und Systeme, die das Verhältnis regelten und ei-
nen differenzierten Umgang ermöglichten. Allerdings war diese Struktur 
nicht länger haltbar. Schon im Titel des Romans lässt sich die Krise der 
tragenden Struktur und deren Unfähigkeit, die Transformation zu über-
stehen, erkennen. Bedrohung basiert auf der inneren Krise, wird aber von 
Kräften außerhalb des Kollektivs angetrieben. Dies führt zu einem Kol-
laps der Struktur, zu einer Zerstörung der existierenden Ordnung, dem 
Krieg. Nachdem die Struktur mit allen Ritualen und Traditionen zusam-
mengebrochen ist, erfolgt eine neue Annäherung zwischen den Kriegs-
parteien, schließlich eine Einigung auf eine neue Ordnung: Im Anschluss 
an den Sezessionskrieg fand bis 1877 eine Etappe der sogenannten Re-
konstruktion statt, in der sich alle Staaten wieder zu einer neuen Union 
zusammenfanden, die auf neuen gemeinsamen Werten basierte. 

Das Phänomen des Aufrechterhaltens der Rituale, die nicht mehr 
funktionsfähig sind, sehen wir oft in der Art, wie adlige Herkunft zele-
briert wird – um bei dem Beispiel von Margaret Mitchell zu bleiben –, 
wie die Südstaaten versuchen, ihre alte Ordnung nach dem Krieg wie-
derherzustellen, als Lady und Gentleman zu leben. Erfolgreich und über-
lebensfähig sind diese Ordnungen aber nicht (Mitchell 1967: 608). Die 
Rituale haben in ihrer Konstruktion keine Balance und verlieren all-
mählich ihre Kraft. Sie bleiben weiter berücksichtigt, werden aber zu-
nehmend zu Zitaten ihrer selbst (Soeffner 2010: 48). Sie verlieren den 
Bezug zum Problem des Widerspruchs und gewinnen, unabhängig da-
von, wie sorgfältig sie ausgeführt werden, keine Kraft mehr und sind an-
greifbar, instabil. Einzelne Teile, Elemente mögen noch weiter existieren, 
sind allerdings in ihrer Ausführung außer Kraft gesetzt. Zum Beispiel le-
ben alte Bezeichnungen wie »Ladies and Gentlemen« immer noch wei-
ter, was aber selten die von den Südstaaten gemeinten Tugenden für die 
so bezeichneten Menschen meint.

Die Zerstörung, wie unvermeidlich und vielleicht sogar konstruktiv 
sie in vielen Fällen auch sein mag, stößt auf bereits entstandene star-
ke und feste Konstruktionen. Das kann einen sehr dramatischen Aus-
gang nehmen, weil die Rituale mächtige Konstruktionen sind und sich 
»wehren« können. An dieser Stelle folge ich dem Beispiel, das Hans-Ge-
org Soeffner zur Demonstration eines gravierenden Zerstörungsmusters 
einführt. Er weist auf ein Zitat hin, das Thomas Vinterberg in seinem 
Spielfilm Das Fest (1998) vorführt. Der Titel des Filmes bezieht sich auf 
die Feier des 60. Geburtstags des Familienoberhauptes. In seiner Festre-
de deckt der Sohn frühere Vergehen des Jubilars an dessen unmündigen 
Kindern auf, die in einer ritualisierten wiederholten Form, aber auch in 
den anderen Teilen des Familienlebens eingebettet wurden. Diese sind zu 
einem festen Teil des Familienlebens geworden. Dies macht es dem Red-
ner sehr schwer, sich Gehör zu verschaffen. Erst durch die Unterstützung 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

der Bediensteten, die, wie vermutlich die meisten Anwesenden, von dem 
Verbrechen wussten, gelingt es dem Redner sich hörbar zu machen. In 
immer neuen Anläufen, in wiederholten und hartnäckigen Versuchen 
seine Rede abzuschließen, gelangt er schließlich an sein Ziel. Er zerstört 
dadurch mithilfe eines zentralen Rituals den gesamten, bis dahin rituell 
gestützten Familienmythos (Soeffner 2010: 48). Dies führt zwar zur Zer-
störung der Familie, wie sie seit Jahren etabliert ist, ermöglicht aber eine 
neue Wahrnehmung der Familienbeziehungen, der Nähe der Geschwis-
ter und ihrer Beziehung zur Mutter. Die Familie ordnet sich neu. In der 
Schlussszene sieht man, wie die Machtverhältnisse sich verändern und 
der Zusammenhalt erneut hergestellt wird.16

In der Literatur und in Filmen wird dieser Prozess der schwierigen 
bis unmöglichen Zerstörung der rituell gefestigten und abgesicherten 
Strukturen, die sich gut schützen können, oft thematisiert, meistens in-
dem tabuisierte Themen und Phänomene behandelt werden.17 Um nur 
ein Beispiel aus der deutschen Realität zu nennen: In der Dokumentation 
Geschlossene Gesellschaft (2012)18 wird die Geschichte der hessischen 
Odenwaldschule erzählt und zugleich werden die Aufklärungsgesprä-
che zwischen den Lehrern und ehemaligen Schülern zu den gravieren-
den Missbrauchsfällen in der Schule gezeigt. Der Film stellt mythisiert 
die traumhafte Lösung der Adoleszenz und hohe Bildung dar, die Frei-
heit des Erwachsenwerdens und eine geheimnisvolle Geborgenheit in der 
Welt der Auserwählten durch wundervolle Bilder von der Landschaft, 
das schöne Haus, die vielversprechenden Konzepte der Schule. Zugleich 
erzählt er im Kontrast dazu Stück für Stück die entsetzliche Geschich-
te des maßlosen Verbrechens. Die Aufarbeitung fand in sehr langsamen 
und zeitlich weit auseinanderliegenden Schritten statt. Als die ersten Fäl-
le öffentlich wurden, wollte niemand aus der Institution den guten Na-
men der Schule gefährden. Erst 10 Jahre später konnte stufenweise – 
ähnlich wie in der Film-Dokumentation – die hartnäckige ritualisierte 

16	 	Der vollständige Titel des Filmes lautet auf Deutsch: Das Fest. Jede Familie 
hat ein Geheimnis; der dänische Originaltitel: Festen. Der in Dänemark und 
Schweden produzierte und mehrfach ausgezeichnete Film wurde nach den 
Prinzipen der dänischen Gruppe Dogma 95 gedreht. 1998, im Jahr seiner 
Erstaufführung, erhielt er bei den Internationalen Filmfestspielen in Cannes 
den Spezialpreis der Jury. 

17	 	Es lassen sich zahlreiche weitere filmische oder literarische Beispiele hinzu-
fügen, die das Phänomen beschreiben. Meist geht es dabei um geschlosse-
ne Gesellschaften, Dörfer etc. Zu erwähnen wäre etwa der Film Top of the 
Lake (2013) von Jane Campion und Gerald Lee oder die Beerdigungssze-
ne in Fethiye Cetins biografischem Buch Großmutter (2008), in dem es um 
eine türkische Anwältin geht, die ihre armenische Herkunft entdeckt.

18	 	Ein Filmbericht von Luzia Schmid und Regina Schilling, Deutschland. 2012, 
Stuttgart, SWR u.a.

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Struktur zerbrochen und die mythisierte Aura der Musterschule in Fra-
ge gestellt werden. Bei einem feierlichen Anlass – dem 100-jährigen Ju-
biläum der Schule – fanden Gespräche über den Skandal statt. Die Ver-
anstaltungen zur Aufarbeitung, die Diskussionen wurden gefilmt. Selbst 
bei diesen extrem emotionalen und belastenden Schilderungen setzten 
sich die ständigen Versuche der Wiederherstellung des alten Bildes hart-
näckig fort. Unter anderem wird auf der Webseite der Schule ein sicheres 
Heim für Schüler versprochen und eine geschlossene Gesellschaft herauf-
beschworen, was ein günstiges Klima für Verbrechen herstellen würde. 
Man solle von solchen Formulierungen möglichst Abstand nehmen, plä-
diert der moderierende Psychologe. Der Film behandelt die Zeitspanne 
bis zur Jubiläumsfeier, die späteren Pressemitteilungen berichten jedoch, 
dass die Schule Jahre später nach längeren Diskussionen den Folgen des 
Skandals und der neuen Missbrauchsfälle nicht mehr standhalten konn-
te und doch geschlossen werden musste. Dies geschah allerdings unge-
achtet der Proteste seitens der Schüler und Eltern. Man zieht nun in Er-
wägung, eine neue Schule mit neuem Namen und neuer Geschichte an 
Stelle der alten zu errichten.19 

Zum Schluss dieser Einführung möchte ich noch auf eine Variation 
des destruktiven Verhaltens in den Ritualen zu sprechen kommen, die 
sich auf Inszenierungen im Ritual bezieht. Das Verhalten der Ritualspe-
zialisten und ihr Umgang mit den Inszenierungen kann zum Misslingen 
des Rituals führen (Soeffner 2010: 48). Wie bereits hinsichtlich der Ritu-
alspezialisten erwähnt, ist ihr richtiger Einsatz in der Inszenierung sehr 
wichtig. Die Selbstbezüglichkeit des Rituals muss bei dieser Inszenierung 
erhalten bleiben, die Inszenierung muss einen Bezug zum Kollektiv ha-
ben. Performativ-inszenatorische Elemente müssen im Einklang mit der 
Problematik des Kollektivs stehen. Wenn das Agieren des Spezialisten zu 
einem Schauspiel wird und sich dadurch auf die Kriterien anderer Insze-
nierungen richtet, bringt dies das Ritual aus dem Gleichgewicht. Genau-
so schadet es dem Ritual, wenn die Spezialisten dem Schauspiel über-
haupt keinen Wert beimessen, denn in ihrer Performance haben sie die 
Aufgabe, diesen oder jenen Elementen und Ideen in ihrer symbolischen 
Form Aufmerksamkeit zu verleihen und sie zu verbinden. Diese Arbeit 
verlangt performatives und schauspielerisches Geschick: Es müssen die 
richtigen Geschichten erzählt, die richtigen Personen genannt, die rich-
tigen Akzente mit entsprechendem Ausdruck gesetzt werden. Genauso 

19	 	Die letzten Entwicklungen in der Geschichte der Odenwaldschule erfährt 
man aus folgenden Presseberichten: Tim Kummert, »Proteste der Oden-
wald-Schüler: Wir wollen die Schule Retten«, Spiegel 27 (2015); »In-
solventes Internat: Odenwaldschule steht zu Verkauf«, Spiegel online 
(22.02.2016); »Entscheidung über die Odenwaldschule« Informationspor-
tal Hessen. Alle Berichte sind im Internet abrufbar (Zugriff: 02.11.2016).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

liegt es in der Kompetenz des Spezialisten, für die Erhaltung der richti-
gen Dynamik eine gewisse Ambivalenz zu vermitteln, die Gemeinschaft 
zu vereinen, aber auch eine Offenheit beizubehalten; die Teilnehmer 
zu einer Gemeinschaft zu führen, aber sie nicht zu Gefangenen des Ri-
tuals zu machen (Jetter 1978: 145); die Lösung ihrer Probleme durch 
das Ritual anzukündigen, diese aber nicht ausschließlich auf die Durch-
führung des letzteren zu reduzieren. Der Widerspruch löst sich im Ri-
tual auf, bleibt aber weiterhin in der Gesellschaft bestehen. Ein erfolg-
reich vollzogenes Kollektivritual weist auf die Harmonie und Lösung 
hin und lässt die Teilnehmer das fühlen, festigt dadurch aber auch den 
Widerspruch. 

Diese knappe Zusammenfassung der zentralen theoretischen Begriffe 
und vor allem des Rituals soll meine Forschungsarbeit einleiten. Das Ri-
tual ist einerseits die theoretische Rahmung dieser Arbeit, andererseits 
nehmen die theoretischen Grundlagen der Ritualforschung eine metho-
disch wegweisende Rolle ein. Das methodische Konzept der Arbeit – hier 
»Ritualforschung« genannt – ist darauf ausgerichtet, den zentralen Wi-
derspruch der Gemeinschaft festzuhalten und dessen Ausdruck im Ritual 
zu verfolgen. Der Hauptteil der Arbeit behandelt drei Rituale, zeigt de-
ren Besonderheiten auf und führt zu dem zentralen Widerspruch. Diese 
Vorgehensweise wird in der Darstellung des empirischen Materials ein-
gehalten. Nach der nachfolgenden Einführung in die Herangehenswei-
se der Arbeit und in die historischen Aspekte des untersuchten Mythos 
werden jeweils die Gemeinschaften in ihrer strukturellen Besonderheit 
sowie die besondere Art der Ausführung des Rituals dargestellt. 

1.2 Theoretisches Sampling:  
Feldzuschnitt und Datenauswahl

Wie bereits erwähnt, steht im Zentrum meiner Forschung das von der 
armenischen Kirche in den Gemeinden der Diaspora und in der Repu-
blik Armenien jährlich gefeierte Vardan-Fest bzw. St. Vardan-Fest. Die 
unterschiedlichen Formen der Gestaltung dieses Festes wurden mit Erhe-
bungs- und Auswertungsmethoden der qualitativen Sozialforschung un-
tersucht. In diesem Kapitel erläutere ich die Prinzipien, auf deren Basis 
ich die Daten erhoben habe. Dies bettet die Arbeit methodisch ein und 
bestimmt das Forschungsfeld hinsichtlich der Untersuchungsmethoden. 
Der Fokus meiner Arbeit richtet sich auf den symbolischen Ausdruck 
des armenischen Selbstverständnisses. Das kollektive Symbol – in diesem 
Fall die Figur Vardan, die einen zentralen Widerspruch innerhalb der ar-
menischen Gemeinschaften offenbart – betrachte ich im Zusammenhang 
mit seiner Handlungsform, dem Ritual. Die empirische Erforschung des 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

letzteren setzt ein Modell – ein Sample – voraus, durch das sich die arme-
nischen Gemeinschaften darstellen lassen. Im Folgenden möchte ich als 
erstes erläutern, nach welchen Prinzipien die untersuchten Fallbeispie-
le ausgesucht wurden. Die Vielfalt der armenischen Zentren muss dabei 
ebenso berücksichtigt werden wie die Spezifik dieser Gemeinschaft. Das 
Verständnis Armeniens und der Armenier als eine einheitliche Nation ist 
einerseits sehr stark durch die Staatlichkeit bzw. die Abwesenheit einer 
Staatlichkeit, andererseits durch die Existenz von Diaspora-Zentren ge-
prägt. Darauf basiert die Auswahl der untersuchten Einheiten. 

Die Sampling-Methode zielt auf eine Zusammensetzung der Fallbei-
spiele, die eine vielseitige Antwort auf die gestellte Frage geben. Die 
Vielfalt und Selbstständigkeit der Diaspora-Gruppen und des unabhän-
gigen Staates waren eine große Herausforderung für das Sample. Die 
drei Fallbeispiele habe ich bei der Ausarbeitung der Fragestellung und 
der Forschungskonzeption festgelegt und dadurch vorab bestimmt. Bei 
der Ausarbeitung meines Werkzeugs habe ich mich an Erkenntnissen 
der Grounded Theory bzw. einigen ihrer zentralen Prinzipien20 und For-
schungsstrategien orientiert, die ich dabei weniger als abgrenzbare Me-
thode, sondern eher als eine sozialwissenschaftliche Methodenlehre ver-
stehe (Titscher et al. 1998). So richtet sich die Arbeit zwar nach einigen 
Prinzipien der Grounded Theory, geht aber nicht vollständig in deren 
Methodologie auf. Die Abgrenzung vom Theoretical Sampling21 ist eines 

20	 	Für die zentralen Prinzipien der Grounded Theory siehe (Strauss 1994), 
(Strauss/Corbin 1990). Eine Zusammenfassung und Diskussion in der Sekun-
därliteratur findet sich bei (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 194), (Titscher et 
al. 1998: 94) und (Hildebrand 1994).

21	 	Das Verfahren wurde ursprünglich von Glaser und Strauss (1967) entwi-
ckelt. Dabei werden die zu untersuchenden Fälle nicht gleich zu Beginn der 
Forschung festgelegt, sondern nach und nach im Wechsel von Erhebung, 
Entwicklung theoretischer Kategorien und weiterer Erhebung ausgesucht. 
Theoretisches Sampling zielt dadurch in erster Linie auf Theoriebildung. In 
einem Prozess der Minimierung und Maximierung von Unterschieden wer-
den die gewonnenen theoretischen Kategorien überprüft, differenziert und 
sorgfältig ausgearbeitet. Ebenfalls wird in diesem Prozess die Varianz des 
Feldes durchforscht. Das Ziel liegt darin, am Ende eine theoretische Sät-
tigung zu erreichen (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 178). Das Sampling 
nach vorab bestimmten und festgelegten Kriterien wird ebenfalls oft ein-
gesetzt, ebenso die Kombination verschiedener Sampling-Verfahren. Die 
Samples können einander wechselseitig vorbereiten und ergänzen. Auch 
wenn das Sample vorab bestimmt ist, können die inneren Kontraste des 
Feldes für die Forschung leitend sein und dadurch für die Theoriegenerie-
rung fruchtbar werden (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 181). Im Rahmen 
meiner Studie wurde das Prinzip der Kontrastierbarkeit bereits bei der Zu-
sammensetzung des Samples berücksichtigt.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

dieser Elemente. Die Kontrastierbarkeit der Fallbeispiele, auf die ich 
bei der Fallauswahl geachtet habe, gilt wiederum auch in der Grouded 
Theory als zentral: die Methode des kontrastiven Vergleichens. Die 
Grounded Theory legt großen Wert auf dieses Verfahren, um die Eigen-
ständigkeit des Einzelfalls besser erfassen zu können. Vor allem aber die 
Konzentration auf die unmittelbar gewonnenen Daten22 ist ein wichti-
ges Prinzip meiner Arbeit, das von der Grounded Theory inspiriert ist, 
ebenso das Wechseln zwischen Datenerhebung und Auswertung. Basie-
rend auf den Daten suchte ich die Nähe zu den Untersuchungseinheiten 
und dem Untersuchungsgegenstand. Die intensive Arbeit im Feld und 
mit den Daten ermöglichte mir, die Eigenlogik jedes einzelnen Falls und 
seinen Wert als eine autonome Handlungseinheit nachzuzeichnen und 
zu berücksichtigen. Anhand von Daten habe ich jedes der ausgewähl-
ten Fallbeispiele in seiner Funktionsweise und die Besonderheit jeder 
Interpretation des Mythos, wie die Vorbereitung des Rituals und die 
jeweiligen Akzente, analysiert. Die Offenheit in der Herangehenswei-
se der Grounded Theory – statt mit unumstößlichen Theorien mit offe-
nen Begriffen zu arbeiten und durch ständiges Fragen diese neu zu prä-
zisieren und unter Beweis zu stellen – entsprach meiner Absicht, mich 
von herrschenden abstrakten Vorstellungen zu entfernen und eine eige-
ne Perspektive auf das Konzept des armenischen Selbstverständnisses zu 
entwickeln. Das Alltagswissen als eine Ressource für den wissenschaftli-
chen Prozess anzusehen und es methodisch dafür fruchtbar zu machen, 
spielt nicht nur in der Methode der Grounded Theory eine wichtige Rol-
le, sondern auch in den anderen hier angewendeten Herangehensweisen. 
Die bisherigen Untersuchungen zu meinem Forschungsthema sind viel 
häufiger aus der Beschäftigung mit den Schriften und geschichtlichen 
Quellen entstanden, viel seltener wurde der Alltag zum Untersuchungs-
gegenstand und genauso wenig wurde das Alltagswissen methodisch be-
rücksichtigt und als Werkzeug eingesetzt.23 Dabei lässt sich gerade die 

22	 	Im Rahmen des Verfahrens wird umfangreiches empirisches Datenmateri-
al erhoben, systematisch und intensiv analysiert. Diese datenzentrierte He-
rangehensweise soll dem Forscher helfen, die vielfältigen Gedanken, die 
während der Analyse entstehen, zu organisieren. Die empirischen Daten als 
Grundlage der späteren Theorie liegen der Bezeichnung Grounded Theory 
zugrunde (Strauss 1994: 51).

23	 	Die armenischen Geisteswissenschaften waren weniger bemüht, gegenwärti-
ge kulturelle Widersprüche zu analysieren, als sich mit Kulturgeschichte zu 
beschäftigen und sich zu verorten. Es gab zwar eine ethnologische Tradition, 
die im Fach Geschichte angesiedelt und durch einen russischen Zugang ge-
prägt war. Die Soziologie etablierte sich aber erst in den 1990er Jahren und 
war ebenfalls von der Soziologie in Russland geprägt, sei es durch Lehrbü-
cher und russische Übersetzungen, sei es durch Lehrprogramme, vorherr-
schende Perspektiven etc., unter anderem auch in der Methode. Wie in den 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Veränderung der politischen Umstände in Armenien im veränderten All-
tag auf unterschiedlichen Ebenen sehr gut beobachten und untersuchen. 
Ich sehe in diesem Zugang ein großes Potenzial nicht nur für diese kon-
krete Forschung, sondern für einen neuen, frischen Blick auf viele be-
reits bekannte Themen, Veränderungen und aktuelle Herausforderungen 
eines Landes. Die post-kommunistische Ära hat nicht nur die Wissen-
schaft, sondern auch das armenische Selbstverständnis herausgefordert. 
Die Kommunikation zwischen den Armeniern in aller Welt veränderte 
sich. Mit dem Zerfall der UdSSR wurde Armenien für alle erreichbar. 
Darauffolgende Umstellungen beeinflussten die Situation in den arme-
nischen Zentren wesentlich. Diese Veränderungen lassen sich in vielen 
Elementen des Alltags feststellen, was ich auch in meiner Forschung stets 
beobachten durfte. 

Wichtig ist, noch einmal zu erwähnen, dass dies nur ein Versuch ist, 
das armenische Selbstverständnis mit Hilfe dieses theoretisch-methodi-
schen Werkzeugs zu erfassen, der sich von manchen vorherrschenden 
Konstruktionen distanziert, aber auch neue ins Spiel bringt. Bei der Aus-
arbeitung richtete ich mich auf außerhalb von Armenien entstandene 
Methoden und Konzepte und versuchte, die mir bereits bekannten und 
im Alltag und teilweise in der wissenschaftlichen Diskussion kursieren-
den Konzeptionen durch die ersteren zu fassen. Meine Wahrnehmung 
des Gegenstandes, meine ›Übersetzungen‹ lenken und formen diese For-
schungskonzeption. Meine Vorstellung des armenischen Selbstverständ-
nisses ist unvermeidlich ein Teil des vorliegenden Ergebnisses, ebenso 
aber auch mein Bestreben, dieses zu hinterfragen. 

Drei Fallbeispiele habe ich für meine Untersuchung ausgesucht: zwei 
Zentren in der Diaspora und eines in der Republik Armenien. Zum ei-
nen wurden die zwei Diaspora-Zentren kontrastiv einander gegenüber-
gestellt; zum anderen das staatlich organisierte Selbstverständnis mit 
dem der Diaspora konfrontiert. Die folgenden zwei Diaspora-Zentren 
habe ich als repräsentativ erachtet und erforscht: 1) ein westliches Dias-
pora-Zentrum mit dem Schwerpunkt Wien, in dem aus den osmanischen 
Gebieten stammende Armenier vertreten sind; 2) ein östliches Diaspo-
ra-Zentrum, das sich aus den armenischen Gemeinden im Iran gebil-
det hat (Isfahan, Teheran). Die zwei Zentren unterscheiden sich vonein-
ander sowohl historisch als auch hinsichtlich ihrer Kultur, ihrer Größe 
und ihrer Beziehung zum Aufnahmeland. Im Folgenden möchte ich die 

anderen ehemaligen Sowjetrepubliken haben die quantitativen Herange-
hensweisen, praktische Studien, Meinungsumfragen rasch prosperiert. Aber 
auch die akademischen Institutionen entwickelten sich. Heute liegt der so-
ziologischen Disziplin in Armenien sehr daran, die Theorien und methodi-
schen Richtungen zu reflektieren und in ihrer Vielfalt wahrzunehmen. Noch 
kann man aber von keinen selbstständigen Forschungsrichtungen oder ei-
genen Schulen sprechen. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Aspekte, die spezifische geschichtliche und kulturelle Prägung jeder die-
ser Gemeinden erörtern. 

Verschiedene Traditionen, geschichtliche Prägung,  
Kirche und Sprache 

Die Unterscheidung zwischen Ost- und Westarmeniern habe ich berück-
sichtigt und beide einander gegenübergestellt. Im Laufe der Geschich-
te entwickelte sich die armenische Kultur in die zwei Zweige Ost- und 
Westarmenien. Sie waren jeweils in verschiedene Großmächte integriert 
und standen unter verschiedenen kulturellen Einflüssen. Die altarmeni-
sche Sprache (Grabar) hat sich in zwei voneinander getrennte Hochspra-
chen entwickelt: in Ost- und Westarmenisch. Die zwei Diaspora-Zentren 
stehen jeweils in einer dieser armenischen Traditionen. Diese Zweitei-
lung spiegelt vor allem die Teilungen während der Geschichte und die 
kulturelle Ausrichtung24 und lässt sich hauptsächlich an der Sprache und 
Literatur ablesen. Die westarmenische Sprache wurde in Konstantino-
pel gesprochen, wo auch die Literatur in dieser Sprache entstand, und in 
den Städten des historischen Westarmeniens. Ostarmenisch ist die Spra-
che des heutigen Armeniens, der Armenier unter persischer und später 
unter russischer Herrschaft. Heute sprechen die Armenier, die in türki-
schen Städten (vor allem in Istanbul) leben, Westarmenisch, das ebenfalls 
in fast allen Diaspora-Zentren gesprochen wird, da es die Sprache der 
Opfer des Genozids war, die die heutigen Diaspora-Zentren maßgeblich 
geprägt haben. Ostarmenisch ist die Sprache der Republik Armenien und 
der Iran-Armenier, die ebenfalls Ostarmenier sind. Um dieser Aufteilung 
gerecht zu werden, die auch das Selbstverständnis – Ausübung der Ritua-
le und Interpretation der Symbole – prägt, habe ich Wien und Isfahan als 
repräsentativ ausgewählt. Das Zentrum im Iran entspricht diesem Aus-
wahlkriterium genau und repräsentiert außerhalb des armenischen Staa-
tes lebende Ostarmenier. Von den mehreren europäischen Zentren mit 
Armeniern westarmenischer Tradition ist meine Wahl auf Wien gefallen, 
das in einer besonderen historischen Beziehung zur armenischen Kultur 
und Geschichte steht. Diese zieht sich durch mehrere Jahrhunderte durch 
Handelsbeziehungen, Wissensaustausch und Migrationsbewegungen in 

24	 	Einige zentrale Fragen zur Geschichte Armeniens und den Armeniern 
werden in Kapitel I.2 behandelt. Mehr zu einzelnen Fragen der armeni-
schen Geschichte findet sich in zahlreichen Publikationen. Um nur weni-
ge – auf Deutsch und Englisch erschienene – zu nennen: die Monographien 
von Gerard J. Libaridian (Libaridian 2004), Razmik Panossian (Panossian 
2006), Elisabeth Redgate (Redgate 1998) sowie die Beiträge in den Sam-
melbänden zur Kultur und Geschichte Armeniens (Museum Bochum 1995; 
Novello 1986). 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

der k.k.-Monarchie (siehe hierzu Kapitel II.1.1).25 Wie viele armenische 
Zentren in Europa und in anderen westlichen Staaten ist das armenische 
Zentrum in Wien heute nicht nur durch Armenier aus westlichen Gebie-
ten geprägt, sondern vermischt verschiedene Traditionen. In Folge der 
Migrationswellen aus dem Nahen Osten und den Staaten des Ostblocks 
werden die Gemeinden in Europa durch verschiedene Einflüsse geprägt. 
Das gilt auch für das Zentrum in Wien. Dass es sich kaum eindeutig ei-
ner der beiden Traditionen zuordnen lässt, gilt wohl für alle armenischen 
Communities in Europa und Amerika. Es sind sowohl politisch, aber 
auch wirtschaftlich motivierte Migrationsströmungen, die das Bild der 
europäischen Armeniergemeinden prägen. Die Elemente der westarme-
nischen Kultur sind aber nach wie vor für das Gemeindeleben von ent-
scheidender Bedeutung und werden konsequent praktiziert. 

Die Unterschiede im Hinblick auf die Geschichte der beiden unter-
suchten Zentren außerhalb des armenischen Staates beziehen sich in ers-
ter Linie auf deren Entstehung: Welche Ereignisse liegen der Entstehung 
der Gemeinde zugrunde? Die armenische Gemeinde im Iran unterschei-
det sich von den anderen armenischen Zentren der Welt durch ihre Ent-
stehungsgeschichte und ihre besondere, weitgehend ungefährdete Stel-
lung in der Mehrheitsgesellschaft. Während im Nahen Osten, in Amerika 
und in den westeuropäischen Staaten die Gemeinden aus Armeniern be-
stehen, die aus den osmanischen Gebieten stammen und die unter den 
schmerzhaften Folgen des Genozids leiden, wurden die persischen Ar-
menier aus strategischen Gründen in das Zentrum des persischen Rei-
ches umgesiedelt, mit dem Ziel, von ihrer Geschäftstüchtigkeit und ih-
rem künstlerischen Können zu profitieren. Die Gründungsgeschichte der 
persischen Armenier enthält auch schmerzhafte Elemente: die Sehnsucht 
nach der Heimat, die Schwierigkeiten des Lebens in der Fremde. Sie 
sind allerdings von den traumatischen Erlebnissen der Verfolgung und 
Vernichtung verschont geblieben, die die Funktionsweise der westarme-
nischen Zentren jahrzehntelang bestimmten. Dieser Unterschied in der 
Selbstwahrnehmung prägt auch die Begegnungen dieser beiden Gruppen 
in europäischen Zentren. 

Die armenische Gemeinde im Iran ist deutlich größer als die in Wien 
und verfügt über viele alte Institutionen, die das armenische Leben 
organisieren und koordinieren. Des Weiteren unterscheiden sich die 

25	 	 Im Sample wird kein direkter Bezug auf die Folgen der Migration nach dem 
Völkermord 1915 genommen. Nach dem Genozid strandeten die größten 
Ströme der Vertriebenen im Nahen Osten, osteuropäischen Ländern wie 
Bulgarien und Rumänien sowie in den Hafenstädten Frankreichs. Die Län-
der Nord- und Südamerikas haben ebenfalls viele Überlebende und Ver-
triebene aufgenommen. Diese Verteilung ist in meinem Sample nicht be-
rücksichtigt, wäre aber sicherlich ein interessanter Ansatzpunkt für weitere 
Studien.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Aufnahmegesellschaften stark. Das Zentrum in Wien liegt in einer west-
lichen Demokratie in Zentraleuropa. Die Mehrzahl der Österreicher ge-
hört dem Christentum an. Allerdings sind in Österreich mehrere Reli-
gionen offiziell anerkannt und etwa der römisch-katholischen Religion 
gleichgesetzt. Eingetragene Religionsgemeinschaften sind sowohl die ar-
menischen Katholiken, die Mechitaristen (seit 1810) als auch die Arme-
nische Apostolische Kirche (offiziell anerkannt seit 1972).26 Das arme-
nische Zentrum im Iran liegt hingegen in einer islamischen Republik. 
Auch wenn der armenisch-christlichen Minderheit für die Ausübung ih-
rer Religion einige Möglichkeiten zugestanden werden, sind die islami-
schen Glaubensregeln für alle Bewohner des Landes verpflichtend. Die 
Bedingungen, unter denen die beiden untersuchten Zentren ihre Tätig-
keiten entfalten, sind dadurch kontrastierbar. Beide Staaten unterschei-
den sich in ihrem Bezug zu Armenien und zur armenischen Kultur. Die 
christliche Religion und die Anwesenheit der armenischen Katholiken 
in Wien haben zwar einige Verbindungen gestiftet, in ihrer kulturellen 
Ausprägung stehen die Armenier jedoch dem Iran und persischer Kul-
tur näher als Österreich. Diese Aspekte werden in den entsprechenden 
Kapiteln dieser Arbeit (siehe die Kapitel II.1.1 und II.2.1) im Detail dar-
gestellt und diskutiert. 

Die Auswahl der Fallbeispiele trägt in vielerlei Hinsicht dem armeni-
schen multizentralen Netzwerk Rechnung. So wie die Sprache in zwei 
Hochsprachen getrennt ist, hat auch die Kirche eine Doppelspitze. Die 
armenische Kirche hat zwei Zentren (Etschmiatzin in Armenien und 
Antilias im Libanon) sowie zwei Kirchenoberhäupter mit etwas unter-
schiedlichen Befugnissen, aber jeweils eigenen Verwaltungen. Die ausge-
wählten zwei Diaspora-Zentren gehören jeweils einem dieser Zweige an. 
Iran untersteht dem Katholikos von Kilikien in Antilias, Wien gehört zu 
dem Katholikos aller Armenier in Etschmiatzin. Diese Teilung bestimmt 
die Auswahl der geistigen Führung der Gemeinde. Der jeweilige Katho-
likos entscheidet, welche Geistlichen die Gemeinde betreuen, und dem
ensprechend werden die jeweiligen Einflüsse verbreitet. Das Prinzip der 
doppelten Spitze, einer zweiteiligen Kultur und mehrerer Zentren ist sehr 
repräsentativ für die Konstruktion und Funktionsfähigkeit der armeni-
schen Zentren. Ein dezentralisiertes Netzwerk bildete sich um die Ide-
en, kulturellen Muster und Institutionen, die durch ihren einzigartigen 
Charakter (die armenische Kirche, Sprache und Schrift) ein Tätigkeits-
feld anbieten und alle ihre Mitglieder verbinden.27

26	 	Zu den anerkannten Religionsgemeinschaften in Österreich siehe https://
www.bka.gv.at/kirchen-und-religionsgemeinschaften (Zugriff: 01.02.2017).

27	 	 In Kevorkians Schilderung der Geschichte des armenischen Buchdrucks vom 
16. bis ins 19. Jahrhundert lassen sich diese Prozesse eindrücklich an einem 
Beispiel nachvollziehen: Die Kunst des Buchdrucks gelangte im Verlauf des 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Diesem dezentralisierten Netzwerk wirkt die Vorstellung eines Mut-
terlandes entgegen. Der heutige armenische Staat ist der einzige Reprä-
sentant des ehemals großen Mutterlandes und dessen Geschichte. Arme-
nien ist die Einheit, die auf den historischen Gebieten weiter bestehen 
konnte und als solche auch von der Außenwelt anerkannt wird. Der 
heutige Staat entstand auf einem Teil der ostarmenischen Gebiete, der 
ehemals unter persischer und später russischer Herrschaft stand. Die 
unabhängige Republik Armenien ist die Nachfolgerin der armenischen 
Sowjetrepublik. Die letztere ist einerseits die Vorstufe des heutigen Staa-
tes, steht aber andererseits für eine politische und kulturelle Entwick-
lung, die den heutigen Staat von der Diaspora unterscheidet.28 Der ar-
menische Staat befindet sich auf dem Territorium, wo das Armenier-Sein 
selbstverständlich ist. Armenier bilden in Armenien die absolute Mehr-
heit (ca. 95 %).29 Das Besondere am armenischen Staat als Fallbeispiel 
liegt zum einen in der Staatlichkeit als Organisationsform, zum ande-
ren in der Komprimierung der kulturellen und geschichtlichen Elemente 
auf eigenem (als solches verstandenem) Gebiet, die in Etappen zu einer 
staatlichen Organisation übergegangen ist. Insofern spricht man von be-
stimmten Eigenschaften des Kernlands. In manchen Aspekten wird man 
dabei ›den Kern‹ der Armenier in Armenien finden, in anderen nicht. 
Das Wort Hajrenik – auf Deutsch ›Heimat‹, ›Vaterland‹, ›Mutterland‹30 

16. Jahrhunderts nach Armenien. Sie konnte sich aufgrund der unsicheren 
und ungünstigen politischen Umstände nur abseits von Armenien entfalten. 
Die Möglichkeiten außerhalb von Armenien wurden genutzt. Dies geschah 
auf die Initiative der Kirche hin und wurde durch die armenischen Händ-
ler in den unterschiedlichen Ländern der Welt unterstützt (Kevorkian 1995: 
283). Später sah man den Buchdruck als eine Verdienstmöglichkeit von 
Handwerkern an. Armenische Mönche in Europa (Venedig, Triest, Wien) 
waren maßgeblich an der weiteren Entwicklung beteiligt. Auch einzelne rei-
che Unternehmer in verschiedenen Städten partizipierten weiterhin an den 
Unternehmungen. Das historische Armenien selbst – damals wenig urbani-
siert – kam hingegen, mit der Ausnahme von zwei Zentren (des Katholikos-
sats Etschmiatzin und Schuschi), kaum mit der Entwicklung des Buchdru-
ckes in Berührung (Kevorkian 1995: 287).

28	 	Dies hat zu tun mit dem jahrzehntelangen engen Kontakt mit der russischen 
Sprache und Kultur, wie auch mit der Kulturpolitik und Reformen, die in 
Sowjetarmenien durchgeführt wurden. Ein Beispiel ist etwa die Rechtschrei-
bung: In Armenien wird zwar Ostarmenisch geschrieben und gesprochen, 
man bedient sich aber einer eigenen Rechtschreibung, die sich von der in 
der Diaspora unterscheidet. 

29	 	Diese Zahl findet sich in verschiedenen statistischen Berichten. Kurden, Rus-
sen, Jesiden als ethnische Minderheiten des Landes bilden ca. 5 % siehe 
http://www.lexas.de/asien/armenien/index.aspx (Zugriff: 02.02.2017).

30	 	Alle drei Wörter ›Heimat‹ (Andreasjan 1976: 325), ›Mutterland‹ (Andreas-
jan 1976: 480), ›Vaterland‹ (Andreasjan 1976: 740) werden ins Armenische 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

– , das nur für Armenien und die ehemals armenischen Gebiete in der 
(heutigen) Türkei verwendet wird, basiert auf dem Ursprung des Volkes 
und einem Boden, auf dem die Kultur entstanden und gewachsen ist.31 
In der Fremde lebende armenische Gruppen stammen zum größten Teil 
nicht aus dem armenischen Nationalstaat.32 In diesem Punkt wird Arme-
nien der Bezeichnung ›Kernland‹ nicht ganz gerecht, weil es nicht immer 
der Kern oder der Ursprung der Diaspora-Armenier ist. Dennoch soll es 
diesen Kern oder Ursprung repräsentieren. Trotz der geographisch ab-
gegrenzten und konsequent gepflegten Vorstellung eines Mutterlandes 
bildete sich eine in vielerlei Hinsicht ambivalente Haltung zum Territo-
rium. Die Entfernung von und die Nähe zu ihm scheinen gleichermaßen 
wichtig zu sein. 

Die Fallauswahl stellt den armenischen Staat und die armenische Di-
aspora als zwei unterschiedliche Organisationsmodelle einander gegen-
über: die politische Einheit und der armenische Staat als international 
anerkannte souveräne Einheit und die Diaspora-Zentren, die sich auf 
Basis kultureller Eigenschaften von der Mehrheitsgesellschaft abgren-
zen und durch ihre interne Organisation verwaltet werden. Hierbei un-
terscheiden sich sowohl die Verwaltungsmechanismen als auch die Zu-
gehörigkeitsmerkmale. Während die Zugehörigkeit zum Staat durch 

zunächst mit Hajrenik übersetzt, für die ersten beiden gibt es noch weitere 
Begriffe, nicht aber für die Übersetzung von ›Vaterland‹. Das deutsche Wort 
›Heimat‹ steht unter anderem für eine emotionale Bindung zu einem neu-
en Ort, eine starke emotionale Bindung an eine Gegend (sehr allgemein), 
und das Wort ›Vaterland‹ wird zwar als ein Synonym für das Wort Heimat 
gesehen, wird aber in der gehobenen Sprache oft ironisch verwendet (siehe 
Duden, im Internet abrufbar, http://www.duden.de/rechtschreibung/Heimat, 
Zugriff: 25.11.2016). Die Bedeutungen des Wortes Hajrenik finden sich 
bei (Aghayan 1976: 815), zusätzlich sind die Übersetzungen ins Englische 
und Russische online abrufbar unter: https://bararanonline.com (Zugriff: 
06.02.2017). Der Begriff ist sicherlich geprägt von Kontakten mit Russen, 
der sowjetischen Phase und dem Vaterländischen Krieg. 

31	 	Dies wird durch Mythen noch verstärkt: Der berühmte Mythos von der 
Gründung Armeniens besagt, dass Hayk – der Gründungsvater – an diesem 
Ort seinen Gegner Bel besiegt hat und dort Hajq – eine andere Bezeichnung 
für Armenien – gegründet hat. Die Geschichte hat Moses von Choren im 5. 
Jahrhundert nach Christi niedergeschrieben.

32	 	 In der ersten Linie sind es die Nachkommen von Überlebenden des Geno-
zids, die aus Ost-Anatolien stammen. So wird Armenien außerhalb oft le-
diglich als ›Ersatzheimat‹ gesehen, zu einem Ersatz für eine verlorene Hei-
mat. Der Begriff wurde mir von Mihran Dabag (Institut für Diaspora- und 
Genozidforschung, Universität Bochum) vor allem auf Deutsch dargestellt. 
Eine armenische Bezeichnung ist nicht weit verbreitet, weil sie der im post-
sowjetischen Armenien etablierten Vorstellung einer einzigen armenischen 
Heimat nicht entspricht.

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Staatsbürgerschaft erfolgt, sind die Diaspora-Armenier vor allem durch 
die Zugehörigkeit zur Kirche oder durch eine gewisse Kultur- oder Fa-
milienzugehörigkeit einzuordnen. Für Armenier in Armenien ist Arme-
nier-Sein etwas, das durch das Umfeld gegeben und durch die Staats-
angehörigkeit bestätigt ist. Für die Armenier in der Diaspora ist es eine 
»zusätzliche Arbeit«33 und Konstruktion, die Zugehörigkeit zu Arme-
nien aufrechtzuerhalten. Dies bezieht sich auf unterschiedliche Ritua-
le und symbolische Arbeit – etwas, das die jeweils andere Partei nicht 
wahrnimmt. 

Die Organisationsform der Gemeinde und die Gestaltung des kultu-
rellen Lebens in der Diaspora basieren auf der Zentralität der Institution 
Kirche und der Diözese. Da die Kirche erst nach dem Zerfall der Sow
jetunion und der Unabhängigkeit Armeniens eine Rolle spielte, wurde ihr 
und der Religion in Armenien eine weniger bedeutende Rolle zuteil als in 
der Diaspora. Während die kulturellen Elemente in den fremdbestimm-
ten Staaten eine von der Mehrheit abgrenzende Rolle spielen, wird in 
Armenien nun alles in einer Einheit vereint und durch Staatsgrenzen ab-
gesichert. Der armenische Staat – auf den Trümmern der Sowjetrepublik 
gebaut, bereits mit einigen staatlichen Attributen versehen – erzeugte 
eine entsprechende Position und ein Selbstverständnis der Bürger Arme-
niens, demgemäß Armenien das Zentrum aller Armenier ist. Diese Vor-
stellung wurde durch eine entsprechende Kulturpolitik noch sowjetar-
menischer Intellektuellen erzeugt und getragen (Panossian 2006: 338).34 

Doch ist Armenien einerseits das Kernland, andererseits lediglich ei-
nes der Zentren, das durch die anderen unterstützt und gestärkt wurde. 
Sowjetarmenien, wenn auch sprachlich und kulturell in vielerlei Hinsicht 
souverän, war allerdings nur ein Teil eines größeren Staates und unter-
lag einer Zentralregierung. Letztere verfolgte eine Politik, die vor allem 
religiöse, aber auch nationale Institutionen und Aktivitäten einschränk-
te. In der Diaspora hingegen wurden kulturelle Elemente kontinuierlich 
weitergegeben, vor allem die religiösen Rituale. Es sind abwechselnd 

33	 	Diesen Ausdruck entnehme ich meiner Feldforschung in Diaspora-Zentren, 
einem Interview mit einem Armenier in Buenos Aires, geführt 14.08.2012. 

34	 	In seinem Buch Armenians. From Kings and Priests to Merchants and Co-
missars beschreibt Panossian, wie in Sowjet-Armenien die nationale Idee 
konstruiert wurde. Indem er die Rolle der Kunst und Literatur in diesem Zu-
sammenhang untersucht, macht er die Wirkung der Dichter aus Armenien 
im Land und in der Diaspora deutlich. Sie reisten in die Diaspora-Zentren, 
stärkten dadurch die Verbindung zwischen Mutterland und auswärtigen 
Zentren und hielten diese aufrecht, indem sie eine zentralisierte Konstrukti-
on erzeugten, an der sie festhielten (Panossian 2006: 333ff.). Innerhalb der 
geschlossenen Grenzen Armeniens und der zentrumsorientierten Politik der 
UdSSR war diese Erklärung überzeugend und wirkte stärkend auf die klei-
ne Sowjetrepublik. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Stärken und Schwächen, die in einzelnen Zentren bestehen und sich ge-
genseitig ergänzen können. Die ausgewählten drei Zentren reflektieren 
verschiedene Aspekte der Entwicklung der armenischen Kultur, verschie-
dene Formen des Bestehens und haben auch zum historischen Mutter-
land jeweils einen anderen Bezug.

Zuletzt bestehen einige Unterschiede zwischen den ausgewählten Zen-
tren hinsichtlich des untersuchten Mythos und Kollektivsymbols. In die-
sem Zusammenhang sorgen die Iran-Armenier für besondere Reibungs-
punkte: Die Avarayr-Schlacht, in der Vardan kämpfte, wird zwar nicht 
eindeutig lokalisiert; einige Quellen verorten sie allerdings im Gebiet des 
heutigen Irans. Die im Iran lebenden Armenier verhalten sich eindeutig 
dazu, pflegen einen ritualisierten Umgang, unternehmen jährliche Pil-
gerreisen35 etc. In Persien lokalisierte armenische Gemeinden haben den 
Anspruch einer territorialen Nähe zu einem mythischen Ort, der außer-
halb des armenischen Staates liegt und dort auch nicht zelebriert wird.36 

35	 	In der Nähe der iranisch-armenischen Grenze befindet sich auf der iranischen 
Seite, unweit der Stadt Maku, das Kloster Tadei Vank (Kloster Sankt Thad-
däus). Der Tradition der Iran-Armenier nach soll hier das Avarayr-Feld lie-
gen, auf dem Vardan gekämpft hat und gefallen ist. Zu dem Kloster werden 
jährlich Pilgerreisen aus Städten mit armenischer Bevölkerung im Iran orga-
nisiert. Diese gehören zu den wichtigsten Ereignissen des Kirchenjahrs. Die 
Pilgerreise mit einem dreitägigen Aufenthalt beim Kloster ist dem Gedenktag 
des Heiligen Taddäus und der Jungfrau Sanducht gewidmet. Das Fest wird 
an einem Wochenende im Juli gefeiert und findet am auf das Fest der Verklä-
rung (Pajtsarakerpjun, Vardavar) folgenden Samstag statt. Die armenische 
Kirche gedenkt dem Heiligen Thaddäus mehrmals im Jahr: zusammen mit 
anderen Aposteln, im Juli mit der Jungfrau Sanducht und im Dezember mit 
dem Heiligen Bartolomeo (http://www.qahana.am/en/holidays/2026-07-18/1, 
Zugriff: 14.05.2018). Das Kloster zählt zu den ältesten Kirchen. Der Überlie-
ferung nach hat es der Heilige Thaddäus selbst gebaut. Dieser gilt als einer 
von zwei Aposteln, die das Christentum nach Armenien gebracht haben. Im 
Kloster werden seine Überreste aufbewahrt. Das Gebäude des Klosters wur-
de durch ein Erdbeben zerstört und wieder neu aufgebaut. Heute ist es zwar 
nicht in Betrieb, aber man feiert einmal im Jahr an dem benannten Festtag ei-
nen Gottesdienst dort. Die sogenannte »schwarze Kirche« wurde 2009 in die 
Liste der Stätten des UNESCO Weltkulturerbes aufgenommen (RAA 2002: 
42) online abrufbar unter http://www.deutscharmenischegesellschaft.de/wp- 
content/uploads/2009/11/4_rkukt1.pdf, siehe auch http://www.weltkulturerbe.
com/weltkulturerbe/asien/kloster-sankt-thaddaeus.html, http://whc.unesco.org/
en/statesparties/ir, und https://ourhamaynk.wordpress.com/2008/07/08/
tadeivank-1/ (i.O. armenisch), (Zugriff jeweils: 10.02.2017).

36	 	Auch in Armenien wird das Kloster als heiliger Ort anerkannt, aber nicht 
unmittelbar mit der Figur Vardan in Verbindung gebracht. Seit einigen Jah-
ren schließen sich auch Pilgergruppen aus Armenien an, allerdings hat es 
nicht die soziale und ritualisierte Bedeutung wie für viele Iran-Armenier. 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Dafür wird eine intellektuelle Beziehung zu allen Elementen des Mythos 
aufgebaut; nicht nur zu der Etymologie des Wortes ›Avarayr‹ kann man 
eine wissenschaftliche Auseinandersetzung finden (Karagjosyan 2003). 
In Armenien selbst liegen allerdings zahlreiche andere Verehrungsstät-
ten Vardans. In Wien hingegen finden sich weder direkte Spuren Vardans 
noch ein unmittelbarer Bezug zu mythischen Gebieten, sondern die kul-
turellen Elemente müssen diese Verbindungen herstellen. Letztlich wer-
den im Mythos die Perser, die Vorgänger der heutigen Iraner, als Gegner 
angesehen. Auch wenn sich die Eigenschaften der sassanidischen Per-
ser auf die heutigen Iraner nicht übertragen lassen, bekommen die Iran- 
Armenier einen besonderen Einblick in die Geschichte durch ihre Nähe 
zu den vermeintlichen Antagonisten. Ob durch Texte, Orte oder ande-
re symbolische Bezüge pflegen alle drei Zentren ihren eigenen Umgang 
mit dem Mythos. Um deren genaueren Ausdruck herauszufinden, ist die 
vorliegende Studie durchgeführt worden.

In dieser Arbeit beabsichtige ich, mit der Hilfe dieses Samples die Be-
sonderheiten des jeweiligen Falls zu erfassen und die gestellte Frage mög-
lichst umfassend zu beantworten. Das Sample wiederum hat seine Gren-
zen und Einschränkungen. Zum einen ist es schwierig, anhand von nur 
zwei Diaspora-Zentren die Vielfalt der armenischen Zentren darzustel-
len. Die Diaspora ist viel breiter, die Zentren in Amerika und in Osteu-
ropa funktionieren z.B. anders, auch wenn sie auf ähnlichen Prinzipien 
beruhen wie die zwei ausgewählten Fallbeispiele. Die Sprache spielt in 
meiner Arbeit insgesamt eine große Rolle, aber insbesondere in der Fra-
ge der Fallauswahl. Zum einen sind die armenischen Dialekte, die in der 
Diaspora gesprochen werden, viel vielfältiger als nur die zwei Hochspra-
chen, die ich berücksichtigt habe. Zum anderen spielt mein Verhältnis 
zum jeweiligen Aufnahmeland eine Rolle: Während ich in Österreich kei-
ne Schwierigkeiten mit der Landessprache hatte, musste ich mich im Iran 
auf die Sprache des Feldes beschränken, da ich kein Persisch spreche. 
Diese Herausforderungen habe ich versucht, durch verschiedene Wege 
zu lösen und zu jedem Fall einen geeigneten Zugang zu finden, gegebene 
Schwierigkeiten zu meistern und für die Forschung fruchtbar zu machen.

Die drei Fallbeispiele werden durch einzelne Beobachtungseinheiten 
erfasst. Dieses Vorgehen erlaubt es, an einer Einheit die entscheidenden 
Merkmale – in diesem Fall die Funktionsweise des jeweiligen Gemein-
dezentrums in der Diaspora – zu untersuchen und dadurch die für die 
Fragestellung relevanten Aspekte zu erfassen (Przyborski/Wohlrab-Sahr 
2010: 176). In der Diaspora wurden jeweils die Städte mit höchsten ar-
menischen Bevölkerungs- und Traditionsanteil ausgewählt: Wien in Ös-
terreich und Isfahan und Teheran im Iran. Für das Diaspora-Zentrum 
in Wien wurde die Arbeit des armenischen Gemeindezentrums in den 
Blick genommen, aber auch die alte Katholisch-Armenische Kirche. Da 
sich die Feierlichkeiten des Vardan-Festes jedoch auf einen Ort in der 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Gemeinde der Armenisch-Apostolischen Kirche konzentrierten, wurde 
diese dadurch zur zentralen Beobachtungseinheit. In dem weit verzweig-
ten Netz der Armenier im Iran lag der Fokus auf dem Fest in Isfahan, 
wobei die zusätzlichen Einheiten in Teheran und auch in Shiraz ergän-
zend hinzugezogen wurden. In Armenien standen die Feierlichkeiten in 
der Hauptstadt Eriwan im Mittelpunkt. Die für die Feier zuständige Kir-
chengemeinde wurde ebenfalls zu einer Beobachtungseinheit. Im Ver-
gleich zur Diaspora war in Armenien die Lokalisation weniger eindeu-
tig. Denn zusätzlich zur Gemeinde wurden viele andere wichtige Akteure 
in die Organisation und Durchführung des Festes einbezogen. Das Feld 
war weniger klar abgegrenzt. Der Umgang mit dem Thema, die Meinun-
gen zur Feierform eröffneten noch ein zusätzliches Forschungsfeld. Die 
Texte zu Vardan und zum Vardan-Fest, die Kunstdenkmäler etc. waren 
eine Ebene, die bei der Untersuchung des Falles ebenso wichtig waren 
wie letztendlich alle, die mit dem Fest zu tun hatten – Teilnehmer, Orga-
nisatoren, Beobachter und auch Experten für das Fest und für den Um-
gang mit der Thematik, Ethnologen, Geschichtswissenschaftler etc. Diese 
Unterschiede sind sowohl durch die Besonderheit des jeweiligen Fall-
beispiels als auch durch die jeweilige Feierform bedingt. Während beide 
Diaspora-Zentren durch kleine geschlossene Veranstaltungen das Fest 
begehen, verläuft in Armenien eine Prozession durch die Stadt, die ein 
möglichst großes Publikum ansprechen soll. Außerdem ist zu bedenken: 
Während die Diaspora-Zentren mit diesem Fest und dieser Feierform seit 
Langem vertraut sind, war dies in Armenien etwas Neues, das sich erst 
in der Entstehung befand. Jeder Fall wies eine eigene Logik auf, die ich 
durch die Aufmerksamkeit auf die Daten und die Konzentration auf die 
strukturelle Besonderheit jedes Falls zu lösen versuchte. 

Letztlich sind die Beobachtungseinheiten im engeren Sinne nicht un-
bedingt Gruppen oder sonstige kollektive Einheiten. Es sind symbolische 
Formen und Strukturen, die adäquat erfassen, was im Licht der Frage-
stellung an der Sampling-Einheit wichtig ist (Przyborski/Wohlrab-Sahr 
2010: 176). In meiner Arbeit ist das Ritual in jedem Fall die zentrale Be-
obachtungseinheit. Die jeweilige Feierform des Vardan-Festes und die 
damit verbundenen Akteure, aber auch die Interaktionsprozesse und de-
ren einzelne Sequenzen, mögliche Einblicke in den Alltag der Gemeinden 
liefern Zugänge und Hinweise zum Verständnis des Rituals. 

Ferner möchte ich noch den Einstieg in die Feldforschung skizzie-
ren, die Art und Weise, wie ich das Feld erschlossen habe und welche 
Besonderheiten sich in jedem Fall ergeben. Denn dies bestimmte in vie-
len Fällen auch die Auswahl der Interviewpartner, des Datenmaterials 
und des weiteren Vorgehens. Kontaktpersonen und das Schneeballver-
fahren als eine hilfreiche Technik, um relevante Personen eines Feldes 
ausfindig zu machen, waren in vielen Fällen sehr ergiebig: durch Ket-
ten von Gesprächen und Bekanntschaften neue Hinweise auf potenzielle 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Interviewpartner zu finden. Dennoch ist man stets mit der Gefahr kon-
frontiert, in bestimmten Netzwerkstrukturen verhaftet zu bleiben und 
das Feld nur aus deren Sicht zu erfassen.37 In allen drei Fällen spielten 
Kontaktpersonen für den Feldzugang eine entscheidende Rolle. Soweit 
möglich habe versucht, dies durch andere Wege in das Feld zu ergän-
zen. In Wien habe ich zusätzlich zu der Person, die mich mit weiteren 
Kontakten versorgte, durch die offizielle Webseite, Telefonnummern und 
E-Mail-Adressen die zuständigen Stellen kontaktiert, Termine wahrge-
nommen und öffentliche Veranstaltungen besucht. Teilweise überkreuz-
ten sich die Kontakte, teilweise wiesen sie mich auch auf innere Konflikte 
und Spannungen in der Gemeinde hin. Indem ich verschiedene Zugänge 
zum Feld kombinierte, eröffnete sich mir ein fruchtbarer Zugang zur in-
neren Strukturierung des Feldes und zu den Kontrasten im Feld. Außer-
dem habe ich die Möglichkeiten wahrgenommen, mit Akteuren zu spre-
chen, die nicht zur Gemeinde gehören, aber durch ihre Arbeit mit ihr in 
Kontakt gekommen sind. Dies diente mir allerdings nur als zusätzliche 
Informationsquelle. In Armenien bin ich genauso vorgegangen.

Während ich nach Wien und Eriwan wiederholt einreisen konnte, war 
meine Freiheit im Iran weit stärker eingeschränkt. Ich durfte nur ein ein-
ziges Mal einreisen, hatte vor Ort weniger Freiheiten und war viel mehr 
auf direkte Kontakte angewiesen. Diese strikte Anpassung an die örtli-
chen Gegebenheiten hat mir einen konzentrierten Blick auf den Alltag 
der Iran-Armenier verschafft. Durch die Kontaktpersonen, die sich um 
mich kümmerten und mich von ›Hand zu Hand‹ übergaben, gelangte 
ich direkt in die existierenden Netzwerke, lernte dabei innere Reibun-
gen kennen, ihre Art, miteinander zu kommunizieren, worauf sie Wert 
legen etc. Da ich so sehr von ihnen abhing, musste ich auch ihre Perspek-
tive wahrnehmen und gegebenenfalls annehmen. Außerdem habe ich die 
Möglichkeit, die sich teilweise vor Ort ergeben hat, genutzt, um in drei 
Städten zu forschen und dadurch etwas mehr Vielfalt zu beobachten. Es 
war eine konzentriertere, einmalige Forschungsreise, um den Alltag der 
Iran-Armenier zu erkunden, ohne die Möglichkeit, dabei vollkommen 
selbstständig vorzugehen. 

Die Erfassung der Beobachtungseinheit in Armenien verlief etwas an-
ders als in den zwei anderen Untersuchungsfeldern. Während ich in den 
Jahren 2008 und 2009 das Fest in den Diaspora-Zentren beobachtete, 
fanden die ersten großen Prozessionen anlässlich des Vardan-Festes in 
Eriwan statt. 2010 fand dort hingegen ohne Begründung keine Prozes-
sion mehr statt, ebenso 2011, die nächste und bis auf den heutigen Tag 

37	 	Über die Vorteile und Grenzen des Schneeballverfahrens informiert (Flick 
1995: 76), eine Diskussion zu Strategien der Gewinnung von Interviewpart-
nern findet sich in (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 72) und (Przyborski/
Wohlrab-Sahr 2010: 180f.). 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

letzte Prozession fand 2012 statt. Diese Unregelmäßigkeit in der Durch-
führung der Prozession dauerte auch die darauffolgenden Jahre an, was 
mir einen direkten Zugang zur Prozession unmöglich gemacht hat. Ich 
konnte aber umfangreiches Material zu den Prozessionen in den Jah-
ren davor sammeln, Interviews mit den Verantwortlichen und Beteilig-
ten führen sowie Fotografien aus dem Jahr 2008 von anderen Forschern 
verwenden. Bilder von 2009 wurden in meinem Auftrag aufgenommen. 
So besaß ich Bildmaterial aus zwei Jahren und die Information, dass die 
Prozession im darauffolgenden dritten Jahr nicht stattfinden würde. Da-
durch konnte ich einige Dynamiken erfassen, ohne unmittelbar am Fei-
ertag vor Ort gewesen zu sein. Berichte und Diskussionen über die Pro-
zession berücksichtigte ich zusätzlich. Außerdem reiste ich mehrmals 
zur eigenen Datenerhebung nach Armenien und vertiefte dabei die für 
die Prozession relevanten Punkte zusätzlich. Für den ethnografischen 
Teil zur Dynamik der Kirchengemeinde brauchte ich in Armenien ei-
nen Einstieg in die Welt der Kirche. Der Einblick in das Leben der Kir-
chengemeinde bildete die eigentliche Herausforderung in Eriwan, in ihre 
Räumlichkeiten, ihre innere Organisation und Leitung, ihre Arbeitswelt. 
Auch in diesem Fall näherte ich mich dem Feld auf zwei Wegen: Ich ließ 
mich durch die Kontaktpersonen einführen und informierte mich selbst 
als Kirchenbesucherin durch Informationen und Aushänge. Ich konn-
te mir dadurch ein Bild von der Organisation und Wahrnehmung des 
Festes machen, darüber, wie die Rollen verteilt sind, wer verantwortlich 
ist und welchen Alltag das Fest umgibt. Zusätzlich zur Erkundung des 
Gemeindelebens und der am Fest beteiligten Akteure waren Experten 
zum Thema wichtige Quellen für mich. Denn wie das Land selbst be-
fand sich auch die Wahrnehmung der nationalen Helden im Umbruch. 
Um die aktuelle Situation adäquat zu fassen, wollte ich die Aussagen der 
Deutungsstifter zur Kenntnis nehmen. Das würde mir ermöglichen, die 
Wendung zu begreifen und einen besseren Zugang zu den Daten rund 
um das Ritual zu erhalten. Zum einen habe ich Wissenschaftler und 
Künstler befragt, die unter anderem die vor der Unabhängigkeit eta-
blierten Deutungen vertreten und reflektieren, zum anderen die Geist-
lichen, deren Wirkmacht nach der Unabhängigkeit wesentlich größer 
wurde. Ich konnte im Archiv der Mutterkirche in Etschmiatzin recher-
chieren und Materialien zu aktuellen und früheren kirchlichen Feierfor-
men in Armenien sichten, um die gegenwärtige Feierform in ihrer Be-
sonderheit charakterisieren zu können. In einem letzten Schritt auf dem 
Weg zur Deutung der in Prozession zu Tage tretenden Symbolik wand-
te ich mich an das Kotschar-Museum, das die Werke des Künstlers und 
Bildhauers Jerwand Kotschar (1899–1979) beherbergt, der in Eriwan 
ein Vardan-Denkmal geschaffen hat. Ein Besuch des Museumsarchivs 
sowie Gespräche mit Museumsmitarbeitern, Kuratoren und Nachkom-
men von Kotschar bildeten die letzte Phase meiner Erhebung in Eriwan. 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Die Datenerhebung in Eriwan ist mehr als die in Wien durch mehrmali-
ge Rückkehr zu den Orten und relevanten Personen gekennzeichnet, um 
der Komplexität dieses Falls gerecht zu werden, in einem Wechselprozess 
von Datenerhebung und Auswertung.

Das erhobene Datenmaterial besteht aus Interviews, Beobachtungs-
protokollen, Tagebüchern, Berichten, Selbstdarstellungen aus dem un-
tersuchten Feld und Bildmaterial (vorwiegend Fotografien). Die Beob-
achtung und das Material, das unmittelbar während der Feier entstand, 
bilden den Kern des interpretierten Materials. Es wurde durch einzelne 
Interviews und anderes Material ergänzt. Alles, was das Geschehen do-
kumentierte und einen Bezug dazu herstellen ließ, wurde für die Ana-
lyse des Rituals herangezogen. Die Information zur Vorbereitung und 
Deutung der einzelnen Punkte und verwendeten Symbole, Ideen, die die 
Beteiligten in den Interviews äußerten, wurden ebenfalls berücksichtigt. 
Bei der Analyse der inneren Strukturen der jeweiligen Gemeinschaften 
spielten die Materialien, Beobachtungsergebnisse, Bilder und ethnogra-
fische Dokumente eine wesentliche Rolle. Das Datenmaterial unterschei-
det sich von Fall zu Fall, aber es gibt auch unmittelbar vergleichbare 
Elemente. In allen drei Fällen sind das ein Interview mit dem jeweili-
gen Priester, mit Organisatoren, Bildmaterial zum unmittelbaren Fest, 
der Ablauf und das Programm des Festes. Das übrige Material ist unter-
schiedlich zusammengesetzt. 

1.3 Methodik 

Die vorliegende Studie wurde, wie bereits erwähnt, mit qualitativen Me-
thoden der Sozialforschung durchgeführt. Die Datenerhebung erfolgte 
vornehmlich im Rahmen ethnographischer Feldaufenthalte. Die Auswer-
tung dieser Daten ist als Ritualanalyse auf der Basis von Verfahren der 
wissenssoziologischen Hermeneutik konzipiert worden. 

Folgende Fragen waren für die Studie zentral:

•	 Welche Inhalte sind für die anhaltende Popularität des Vardan-My-
thos verantwortlich; worin besteht sein Wirkungspotenzial; welche 
Elemente des Mythos sind für heutige Armenier noch relevant?

•	 Welche Variationen des Mythos finden sich in den erhobenen Daten; 
in welchen Ausprägungen wird er in den verschiedenen Kontexten 
manifest und lässt sich identifizieren und rekonstruieren?

•	 Welche Elemente der mythischen Geschichte werden zu kollektiven 
Symbolen? Welche Bedeutung hat die Figur Vardans als ein Kollek-
tivsymbol für die untersuchten armenischen Zentren?

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

•	 Wie äußert sich das im Kollektivsymbol verborgene Potenzial in den 
Ritualen zu Vardan? Welche Ausdrucksformen hat das Ritual, wel-
che Charakteristiken, welche Dynamiken?

•	 Wie unterscheiden sich die Rezeption des Vardan-Mythos und ri-
tuelle Formen in der Republik Armenien von derjenigen in der Di-
aspora; auf welche strukturellen Ursachen können die Differenzen 
zurückgeführt werden?

1.3.1 Erhebungsverfahren

Die Datenerhebung wurde anhand der ethnografischen Methode durch-
geführt; ich habe teilnehmend beobachtet, ethnografisches Material er-
hoben und Interviews geführt. Das von Hubert Knoblauch (Knoblauch 
2001) ausgearbeitete Verfahren der fokussierten Ethnografie rahmt die 
Vorgehensweise. Knoblauch distanziert sich in einigen Punkten von der, 
wie er sie nennt, konventionellen oder herkömmlichen Ethnografie. Von 
der Ethnografie im herkömmlichen Sinne unterscheidet sich das fokus-
sierte Verfahren durch den geringeren Zeitaufwand und eine Nähe zum 
Gegenstand, die durch den Einsatz technischer Mittel erzeugt wird, aber 
auch durch Fokussierung und Intensität bei der Auswertung durch In-
terpretationen mit den Fremden.38 Durch die Konzentration auf ein be-
stimmtes Feld, die Intensität bei der Erhebung und den Umfang der er-
hobenen Daten, kombiniert mit den Analysemethoden sowie mit der 
Einbeziehung eigenen Hintergrundwissens wird der Fokus immer schär-
fer. Die Aufmerksamkeit für Details, die durch dieses Vorgehen entste-
hen mag, sowie Auswertungsverfahren ermöglichen, zu den erwünschten 
umfassenden Ergebnissen zu gelangen. Somit ist meine Herangehenswei-
se in dieser Arbeit durch eine konzentrierte Detailinterpretation geprägt. 
Die Verfahren sind datenintensiv und anfangs von dem in der Groun-
ded Theory angelegten Prinzip der Datenkonzentration geprägt gewesen.

Die Nähe zum Gegenstand ist für das Verfahren der fokussierten Eth-
nografie ebenfalls von Bedeutung. In gewissem Maße wird vorausgesetzt, 
dass man den Rahmen des Feldes kennt. Dies basiert auf der Annahme, 
dass der Beobachter die Gesellschaft kennt, in der er lebt und sozialisiert 
wurde. Auch das erzeugt den Fokus und erlaubt, in kurzer Zeit doch tief-
gehend zu forschen. Selbstverständlich begegnet der Forscher in der For-
schung einzelnen exotischen Bereichen, die noch erfasst werden müssen. 
Allerdings ist das Verhältnis von Vertrautheit und Fremdheit anders als 
im Fall einer vollkommen fremden Kultur (Knoblauch 2001: 134). Be-
zogen auf meine Studien ist noch anzumerken: In jedem Feldaufenthalt 

38	 	 In Form einer Grafik vergleicht Knoblauch kontrastiv konventionelle und 
fokussierte Ethnografie (siehe (Knoblauch 2001: 129)).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

gab es Aspekte, die mir vertraut und solche, die mir unbekannt waren. 
Durch Beobachtung und Interviews suchte ich bei jeder Forschungsreise 
den richtigen Fokus durch datenintensive und analyseintensive Arbeit. 
Durch Analyse und Mitarbeit der Forschungsgruppen entstanden auf 
der analytischen Ebene sowohl Distanz als auch Fokus, und ich war in 
der Lage, auch theoretische Begriffe hinzuzufügen. Im Folgenden möch-
te ich die Etappen meiner Datenerhebung und die wichtigsten Schritte 
darstellen. Anschließend erläutere ich, wie ich bei der Datenauswertung 
vorgegangen bin.

Die ersten empirischen Daten zu meiner Arbeit habe ich in Eriwan er-
hoben. Ich habe dort vier Experteninterviews und zwei kurze Gespräche 
zur Wahrnehmung von Vardan und seiner Geschichte mit einigen Geis-
teswissenschaftlern (Historikern, Literaturwissenschaftlern, Schriftstel-
lern aus Armenien und der Diaspora) durchgeführt. Schon in dieser frü-
hen Phase konnte ich einige richtungweisende Anregungen bekommen, 
vor allem was die unterschiedlichen Deutungen Vardans in Armenien 
und den Zentren im Ausland betrifft.

Erste Phase: Forschungsaufenthalte in Wien, Österreich  
(zwischen Dezember 2007 und Februar 2008)

Die erste Phase der ethnografischen Untersuchung in der Gemeinde Wien 
habe ich im Winter 2007/08 durchgeführt. Ich wollte dabei möglichst 
viel über die Struktur, Dynamik und Prozesse der Gemeinschaftsbildung 
erfahren, um auf dieser Grundlage die Bedeutung des Vardan-Mythos 
für die Identitätsbildung der Diaspora-Armenier zu analysieren. Als Me-
thoden wählte ich teilnehmende Beobachtungen, offene Interviews sowie 
Gruppengespräche. In diesem Rahmen konnte ich umfangreiches Daten-
material sammeln und ordnen. Die Datenerhebung fand in den zentralen 
Institutionen und Organisationen statt: zum einen in den zwei armeni-
schen Kirchen (im Mechitaristen-Orden und in der Armenischen Apos
tolischen Kirche), im Administrationsbüro der Gemeinde; zum anderen 
in der Samstagsschule39 (Interviews mit der Schuldirektorin und mit Leh-
rerinnen, Gruppengespräche mit Schülern und Eltern). Das Vardan-Fest 
in der Wiener Gemeinde wird seit einigen Jahren von der Samstagsschu-
le organisiert. Auch im Jahr 2008 fand es statt, und die Schüler nahmen 
daran teil. Die Vorbereitungen für den Feiertag und die Feierlichkeiten 
habe ich teilnehmend beobachtet und protokolliert.

39	 	Die Samstagsschule ist die wichtigste Bildungsorganisation der armenischen 
Gemeinde in Wien: Jeden Samstag werden den Schülern Unterrichtsstunden 
auf Armenisch in verschiedenen Fächern angeboten (mehr dazu im Kapitel 
II.1.2, Seite 153).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Die Vertrautheit und Fremdheit im Feld ergaben eine produktive 
Spannung. Ich betrat das Feld als jemand, der aus Armenien stammt 
und schon seit einigen Jahren in Deutschland lebte. Einblicke in das Di-
aspora-Leben der armenischen Gemeinden in Europa hatte ich bereits 
gewonnen. Die Kenntnisse der Sprache und des Kontexts waren nicht 
nur für den Zugang ins Feld entscheidend, sondern auch für die Kom-
munikation. Das eigentliche Leben in einem Gemeindezentrum, in dem 
nicht nur Studenten aus Armenien – wie ich –, sondern auch Menschen 
mit anderem Migrationshintergrund, Interessen und Anliegen zusam-
menkamen, war mir jedoch fremd. Armenische Zentren im Ausland ha-
ben meine primäre Sozialisation ebenso wenig geprägt wie die Bildung 
der Zugehörigkeit und Identifikation mit Armeniern. Die Samstagsschule 
als Möglichkeit, die Sprache zu lernen und die Kultur zu verstehen, war 
mir fremd. Größtenteils verbrachten die Gemeindemitglieder ihr ganzes 
Leben in der Diaspora, fern vom Kernland. Dies setzt Prinzipien des Zu-
sammenlebens und des Tradierens voraus, die ich zu untersuchen hatte 
und die unter anderem im Vardan-Fest ihren Ausdruck fanden. Genau-
so waren mir einzelne Spannungen innerhalb der Diaspora unbekannt. 

Meine Rolle als Forscherin, die eine Arbeit über die Gemeinde schreibt, 
war grundsätzlich vorteilhaft für den Zugang zum Feld. Sie wirkte sich 
auf einzelne Begegnungen allerdings auch nachteilig aus. Je nach Her-
kunft, Alter und Funktion reagierten die Gesprächspartner in der Ge-
meinde unterschiedlich auf mich. Diejenigen, die aus Armenien ausge-
wandert waren, positionierten sich mir gegenüber anders als diejenigen, 
die aus den anderen Diaspora-Zentren stammten. Sie hatten einen an-
deren Bezug zu mir, zu meiner Forschung und zur Fragestellung. Dies ist 
mit den unterschiedlichen Positionen und Rollen in der Gemeinde selbst 
zu erklären, aber auch mit den Bedürfnissen und Vorstellungen, die die-
se Gruppen mit der Gemeinde verbinden. 

Die Migrationsgründe sind von Gruppe zu Gruppe unterschiedlich: So 
variieren etwa ihre Erfahrungen vor der Auswanderung ebenso wie ihre 
Erfahrungen als Armenier im Herkunftsland und entsprechend ihre Er-
wartungen an die Gemeinde und deren Gäste. Für manche war die Be-
gegnung mit mir interessanter als für die andere, und auch das erlaubte 
mir, die inneren Strukturen, Hierarchien und Dynamiken der Commu-
nity im Allgemeinen zu erkennen. 

Neben dem alltäglichen Gemeindeleben interessierten mich vorwie-
gend die Akteure, die in die Entscheidungen bezüglich des Festes in-
volviert waren. Ich habe mit der Büromitarbeiterin der Gemeinde, dem 
Seelsorger, der Schulleiterin und anderen Lehrerinnen sowie mit weite-
ren Gemeindemitgliedern Kontakt aufgenommen. Im Lehrerzimmer bin 
ich im Wesentlichen den wichtigsten Spezialisten bzw. Spezialistinnen 
für das Vardan-Fest begegnet. Der geistliche Führer der Gemeinde, der 
strukturell die wichtigste Position innehat, war zu der Zeit viel weniger 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

in die Entscheidungsprozesse und die Gestaltung des Festes eingebun-
den als die Schulleitung. 

Schließlich stand das Vardan-Fest selbst im Fokus meiner Aufmerk-
samkeit. Die Feierlichkeiten wurden durch die Beobachtungssituation 
unwesentlich beeinflusst. Das Vardan-Fest ist im Endeffekt ein Büh-
nenprogramm, und die Zuschauer sind ein fester Bestandteil der Ver-
anstaltung. Somit konnte ich als Zuschauerin das Geschehen nicht di-
rekt beeinflussen. Eine Person, die Notizen und Aufnahmen macht, 
bleibt allerdings nicht unbemerkt. Intensive Beschäftigung, Notizbuch 
und Aufnahmegerät sind ebenso auffällig wie ein unbekanntes Gesicht 
im Zuschauerraum einer dermaßen überschaubaren Gemeinschaft. Die 
Rolle der Besucherin gehört jedoch fest zum Alltag solcher Gemein-
den. Viele sind auf der Durchreise in Wien und besuchen einige Male 
die Gemeinde, andere verbringen vielleicht ein Jahr dort. In dieser Zeit 
nehmen sie Einfluss auf die Geschehnisse, anschließend verlassen sie 
das Land und die Gemeinde wieder. Noch deutlicher war meine Anwe-
senheit im Unterricht der Samstagsschule. Es gab zwei Situationen, in 
denen ich direkt in das Geschehen involviert wurde: bei den Fächern 
Religion und Armenisch. Im ersten Fall wurde ich zum Mitdiskutieren 
aufgefordert und habe sofort eine klare Position bezogen. Der Lehrer 
hatte eine Diskussionsrunde über Vardan eröffnet, und ich war plötz-
lich auch eine aktive Teilnehmerin mit einem eigenen Beitrag. Im zwei-
ten Fall wurden die Schüler aufgefordert, sich gut zu benehmen, weil 
eine Fremde, ein Gast, eine Beobachterin anwesend war, so wurde ich 
als Druckmittel auf die Schüler instrumentalisiert. In diesem Fall hatte 
ich keine Handlungsfreiheit. In anderen Fällen blieb ich hingegen ›un-
bemerkt‹, wurde im Unterricht nicht erwähnt oder miteinbezogen. Ich 
fühlte eine größere Distanz zu den jüngeren Mitgliedern aufgrund un-
serer unterschiedlich guten armenischen bzw. deutschen Sprachkennt-
nisse. Diese Erfahrung ließ sich jedoch ebenfalls als Datum in das Ge-
samtbild integrieren. Der Kontakt zu den Eltern und Erwachsenen 
verlief grundsätzlich reibungsloser als zu den Kindern. Ich erfuhr gro-
ße Hilfsbereitschaft und emotionale Zuwendung im Feld. Man sprach 
gerne mit mir, um überhaupt Gespräche auf Armenisch zu führen, und 
sich dabei die wichtigsten Fragen vor Augen zu führen und zu disku-
tieren, als ein Akt der Selbst-Bestätigung, der Bestätigung der eigenen 
Sichtbarkeit und Präsenz. Auch die wissenschaftliche Absicht wurde 
begrüßt und unterstützt. Mein Interesse, die gestellten Fragen, die Auf-
merksamkeit nahm man größtenteils als bestätigend für das Konzept 
der Gemeinde wahr. 

Der Kontakt zum Feld kann wie jeder Feldaufenthalt als Austausch 
angesehen werden. Der Forscher bekommt Antworten auf seine Fra-
gen und gibt dem Feld etwas zurück. Die armenische Gemeinde in Wien 
konnte zwar nicht materiell von meiner Forschung profitieren, bekam 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

durch mich aber erwünschte Aufmerksamkeit. Sie fühlte sich für ihre Tä-
tigkeit anerkannt und gestärkt und konnte mit mir darüber reflektieren. 
Meine Person repräsentierte für die Gemeindemitglieder einerseits die 
Forschung, andererseits einen Bezug zu Armenien, was für die Diaspora 
immer bestätigend wirkt, als Möglichkeit, durch Gastfreundschaft So-
lidarität zwischen Armeniern (das Netzwerkdenken) zu zelebrieren und 
zu pflegen. Einzelne Begegnungen hatte ich auch mit Armeniern, die an 
den Veranstaltungen der Gemeinde aus verschiedenen Gründen nicht 
teilnahmen, seien es Missverständnisse oder Streitigkeiten mit dem Vor-
stand oder einfach Desinteresse am Gemeindeleben etc. Dennoch ließen 
sie sich auf ein Gespräch mit mir ein, um ihren Beitrag für mein Anlie-
gen zu leisten. Zu einer Ergänzung meiner Daten wurde die Begegnung 
mit einem Theologie-Professor der Universität Wien – einem Experten, 
der nicht zur Gemeinde gehört. Univ.-Prof. i.R. Martin Jäggle hat eine 
Publikation zu den religiösen Gruppen in Österreich herausgegeben,40 
in der auch das Vardan-Fest als ein wichtiges Gemeindeereignis von ei-
ner armenischen Schülerin beschrieben wurde. Durch das Gespräch und 
die Publikation vermochte ich die Gemeinde in einem weiteren Kontext 
wahrzunehmen. Größtenteils stammen die Publikationen und Studien zu 
Armeniern in Österreich von Armeniern selbst.

Zweite Phase: Forschungsaufenthalt in Eriwan, Armenien  
(August 2008)

Mein Untersuchungsfeld in Eriwan war eine Kirchengemeinde mit dem 
Namen »Surb Sargis« (Heiliger Sargis), die zu den aktivsten Kirchenge-
meinden in Armenien gehört. Sie ist u.a. für die Organisation und eine 
Neukonzeption des Vardan-Festes bekannt.

Im Zuge der Untersuchung wurden Daten zur Organisation und zur 
Durchführung des Vardan-Festes erhoben. Durch Interviews, teilneh-
mende Beobachtungen sowie Quellenstudien konnte ich Einstellun-
gen und Meinungen der Gemeindebüromitarbeiter, der Organisatoren 
und Verantwortlichen des Festes sowie der Jugendorganisation in Er-
fahrung bringen. Ferner beobachtete ich den festlichen Gottesdienst des 
Maria-Festes, das Mitte August zelebriert wird, und die dazugehörigen 
Vorbereitungsarbeiten, wodurch ich einen Einblick in den Umgang mit 
kirchlichen Feierlichkeiten in dieser Gemeinde gewann.

40	 	Die vollständige Bezeichnung der Publikation lautet: Martin Jäggle mit Th. 
Krobath (Hrsg.), Ich bin Jude, Moslem, Christ. Junge Menschen und ihre 
Religion, Innsbruck/Wien 2002. Die Armenisch-Apostolische Kirche und 
das Gemeindeleben werden auf den Seiten 30-45 vorgestellt, die Notiz über 
Vardan (hier »General Vardan« genannt) als wichtige historische Figur fin-
det sich auf S. 33.

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Die Gespräche und Interviews konnte ich durch meine Beobachtun-
gen der Raumorganisation, der Interaktionsmuster und auch der beson-
deren Sprachcodes und Umgangsregeln, die im Rahmen dieses Festes 
herrschen, ergänzen.

Um genauer zu erfahren, welche Bedeutung die Vardan-Feierlichkei-
ten für die Teilnehmenden hatten, waren die Schilderungen des Personals 
und der Verantwortlichen wichtig. In diesem Zusammenhang führte ich 
ein langes Interview mit dem Hauptorganisator Vater Hagob. Anschlie-
ßend hatte ich die Gelegenheit, mit dem Sprecher der Jugendgruppe der 
Gemeinde über das Thema zu reden. Außerdem habe ich mich mit der 
Jugendgruppe, für die man die öffentlichen Veranstaltungen durchführ-
te, und einer weiteren, die solche Veranstaltungen mitgestaltet, beschäf-
tigt und mir durch die Teilnahme an ihren Versammlungen ein Bild von 
der Organisation und ihrer Tätigkeit machen können.

Über das Vardan-Fest existiert eine eigene Monografie, die mir das Or-
ganisationsbüro zur Verfügung stellte. Von den Organisatoren des Fes-
tes erhielt ich zudem die Kontaktdaten des Autors, Vardan Devrikyan. 
Mit ihm führte ich das nächste Interview. Er genießt einerseits in der Ge-
meinde einen Status als Experte, ist andererseits aber auch als Philologe 
bekannt, der zu kirchlichen literarischen Quellen arbeitet. Er wies mich 
von seinem philologischen und ethnologischen Standpunkt auf aktuelle 
armenische Literatur und Forschung zum Thema hin und gewährte mir 
Einblick in die Zeitschrift der armenischen Mutterkirche Etschmiadzin, 
deren Redaktion er leitete.

Zusätzlich zur ethnografischen Untersuchung der genannten Kirchen-
gemeinde konnte ich während meines Forschungsaufenthaltes Erhebun-
gen in der Etschmiadzin-Bibliothek durchführen. Dank Vardan Devri
kyan konnte ich sowohl in der Redaktion der Zeitschrift Etschmiadzin 
forschen als auch spezifisches Material in der Bibliothek der Mutterkir-
che sichten. Zu den erhobenen Daten gehören erstens Beiträge und Auf-
sätze zum Vardan-Fest in der Zeitschrift Etschmiadzin aus dem Zeit-
raum von 1947 bis 2008; zweitens publizierte Predigten und andere 
Materialien zum Thema aus der Sammlung des Katholikos (Oberhaupt 
der Armenischen Mutterkirche).

Die Materialien erlauben, die unterschiedlichen Interpretationen des 
Vardan-Festes in der offiziellen Kirchenpresse zu untersuchen, wie sie 
während der Sowjetära (bis 1991) und der anschließenden staatlichen 
Unabhängigkeit Armeniens vorherrschten bzw. herrschen. Viele dieser 
Texte sind Predigten. An ihnen erkennt man, wie sich die Betonung und 
Fragestellung der Geschichte von Vardan je nach den historischen und 
politischen Umständen ändern. Die in Form von Predigtbüchern heraus-
gegebenen Sammlungen sind meistens in der Diaspora erschienen. Die 
Predigten bilden eine reichhaltige Informationsgrundlage, um einerseits 
die Behandlung des Themas in den Diaspora-Gemeinden zu verfolgen, 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

andererseits das Thema in den allgemeinen kirchlichen Kontext zu stel-
len. 

Im Fallbeispiel Armenien waren mir die Aktivitäten, Strukturen und 
Routinen der Kirchengemeinde fremd und unbekannt. Sie sind relativ 
neu und waren kein Teil meiner frühen Sozialisation. In dieser Form sind 
die Priester und Kirchengemeinden erst seit der Unabhängigkeit aktiv. 
Ihr Vokabular, ihre Strukturen waren mir nicht vertraut. Ich habe ver-
sucht, mir dieses Wissen durch die Erhebung in Grundzügen anzueignen. 

Dritte Phase: Forschungsaufenthalt in Teheran, Isfahan  
und Shiraz, Iran (Februar 2009)

Die dritte und letzte Phase der ethnografischen Datenerhebung galt der 
armenischen Minderheit im Iran, d.h. der ostarmenischen Diaspora. Im 
Unterschied zu den beiden Forschungsfeldern in Wien und Eriwan war 
mir in diesem Fall das Land weniger bekannt und der dortige Alltag 
nicht vertraut. Als Armenierin hatte ich jedoch keinerlei Sprachprobleme 
und konnte mich sehr schnell mit meinen Gastgebern anfreunden und 
dadurch den Zugang ins Feld sichern.

Die erste Herausforderung des Forschungsaufenthaltes und der Da-
tenerhebung im Iran war der Mangel an vorab verfügbaren Informatio-
nen. Kaum etwas ließ sich vorher planen und gezielt organisieren. Bereits 
existierende Bekanntschaften und die armenischen Netzwerke ermög-
lichten es dennoch, den Aufenthalt im Iran gewinnbringend zu gestalten 
und das dortige armenische Leben, die Familien und den Alltag der Ge-
meinde kennenzulernen. 

Der Forschungsaufenthalt im Iran fand in drei Städten statt: Teheran, 
Isfahan und Shiraz. Ich hielt mich dort von Mitte bis Ende Februar 2009 
auf. Das Vardan-Fest fiel in diesem Jahr auf den 19. Februar. Durch den 
Vergleich von drei Gemeinden konnte ich die Tradition des Vardan-Fes-
tes und die allgemeinen Konturen des armenischen Lebens im Iran erfor-
schen sowie Informationen zum traditionsreichsten Zentrum (Isfahan; 
armenisch: Jugha), zum derzeit größten armenischen Zentrum (Teheran) 
sowie zu einer kleineren Gemeinde in einer typisch persischen Stadt (Shi-
raz) in mein Datenmaterial integrieren.

In allen drei Städten haben Armenier ihre eigenen Treffpunkte. Ge-
meindezentren dienen als geschützte Territorien, in denen die Ausübung 
der eigenen Kultur möglich ist: eine Kirche, eine Schule, ein armenischer 
Club oder ein »armenisches Haus«. Besonders für Teheran ist die Liste 
der armenischen Organisationen, Institutionen und Vereine lang.

Sehr aktiv sind die sozialen Netzwerke aus Freunden und Bekannten, 
die sich über unterschiedliche Städte und Teile des Landes ausbreiten. 
In Teheran wurde ich von einer gastfreundlichen armenischen Familie 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

aufgenommen. Den Kontakt hatten gemeinsame Bekannte in Armenien 
vermittelt. Durch diese Netzwerke war es mir möglich, über meine Gast-
geber hinaus auch andere Familien kennenzulernen und in Shiraz und 
Isfahan Unterkünfte zu finden. Die Schwierigkeit, sich selbständig orga-
nisieren zu können, hatte umgekehrt den Vorteil, dass ich sehr viel Zeit 
mit den Informanten verbrachte, sie in unterschiedlichen Situationen be-
obachten durfte und das Familienleben miterleben konnte.

In allen armenischen Gemeinden werden die von der Kirche vorgege-
benen Feste gefeiert. Dabei wird der Kirchenkalender mit dem örtlichen 
Kalender abgestimmt. Das Gesetz erlaubt den Minderheiten, vier zusätz-
liche schulfreie Tage zu bestimmen – daher haben in den armenischen 
Schulen die Schüler an Ostern, Weihnachten, zum Vardan-Fest und am 
24. April (dem Tag des Gedenkens an die Genozid-Opfer) frei.

Gefeiert wird auf privatem Gelände, in Gemeindehäusern, Schulen, 
Kirchen und zu Hause, organisiert durch die Gemeinden oder etwa den 
iranisch-armenischen Schriftstellerverein. Meine Beobachtungen be-
schränkten sich auf die Feste, die Ende Februar gefeiert wurden, vor 
allem auf das Vardan-Fest. Am Tag des Festes war ich in Isfahan und 
habe die Abendveranstaltung beobachtet. Anschließend durfte ich an 
einer privaten Namenstagfeier teilnehmen. Es handelt sich hierbei um 
eine Tradition, die mit dem Vardan-Fest zusammenhängt, denn es wer-
den Namenstage zu Ehren der in der Vardan-Schlacht gefallenen Hel-
den gefeiert. Die Tradition, Namenstage zu feiern, gibt es in der Repu
blik Armenien nicht. Im Iran hingegen feiern Armenier ihre Namenstage 
ausgiebig.

Im Alltag unterscheidet man sehr streng zwischen privaten und öffent-
lichen Bereichen. Zu Hause wird Armenisch gesprochen. Enge Freund-
schaften führt man mit Armeniern, geheiratet wird nur untereinander. 
Mischehen werden nicht toleriert. Im Arbeitsleben sind Beziehungen mit 
Iranern jedoch sehr wichtig. Auch um neue Entwicklungen in der Wis-
senschaft zu verfolgen, ist es nötig, gut Persisch zu sprechen. Das arme-
nische Gemeindeleben im Iran ist komplexer als in Wien, es gibt viele 
Strukturen, die interagieren und im Austausch Einfluss auf die Gestal-
tung des Gemeindelebens nehmen. Die Experten und Spezialisten, die 
das Vardan-Fest organisieren und gestalten, stammen aus verschiede-
nen Bereichen. Ich habe Möglichkeiten wahrgenommen, die Spezialis-
ten und Experten in dem einen oder anderen Bereich zu befragen. Diese 
Rolle übernehmen, wie auch die Organisation des großen zentralen Var-
dan-Festes, die Leiter der Institutionen, aber auch einzelne Lehrerinnen 
in der Schule, Schulleitung, Kindergärten und andere Bildungs- und Kul-
turorganisationen. Die Literatur und Hintergrundkenntnisse zu diesem 
Thema werden wiederum von Intellektuellen und Geistlichen verwaltet. 
Diese Einflüsse und symbolischen Zusammensetzungen lassen sich auch 
in der rituellen Inszenierung erkennen.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Die Arbeit an der Datenerhebung im Fall Armenien dauerte am längs-
ten und wurde immer wieder durch neue Einzelheiten ergänzt. Ein letz-
ter Schritt bestand darin, 2012 das Archiv des Museums von Erwand 
Kotschar, des Bildhauers des Denkmals von Vardan in Eriwan, zu besu-
chen. Ich habe die Mitarbeiter des Museums befragt, ihren Bezug zur Ge-
staltung der Feierlichkeit und zu der Statue selbst. Schließlich erhielt ich 
noch einen Einblick in das Museumsarchiv. Fragen zum Vardan-Denk-
mal sowie zur Art der Feier in Eriwan entstanden während der Gruppen-
interpretationen, in der Folge der Präsentationen und Vorträge. Die in-
tensive Interpretationsarbeit an diesem Fall hat lange Zeit keine Lösung 
gebracht. Erst durch die wiederholte Analyse des Materials und der Da-
tenerhebungen zeigte sich schließlich eine Interpretationslinie. 

Strukturierung, Systematisierung und Transkription  
der erhobenen Daten

Die Aufbereitung des erhobenen Datenmaterials stellte eine zeitintensi-
ve und aufwendige Aufgabe des Dissertationsprojektes dar. Wie die Er-
hebung verlief auch die Aufbereitung des Materials in mehreren Phasen. 
Nach jedem Feldaufenthalt wurden die Gesprächs-, Text- und Bilddaten 
sowie Feldnotizen und Memos sorgfältig chronologisch und hinsicht-
lich ihrer thematischen Relevanz geordnet, z.B. wurden Bildserien ange-
legt oder thematisch verwandte Interviews einander zugeordnet. Diese 
erste Systematisierung des Materials während und unmittelbar nach der 
Datenerhebung erleichtert und fokussiert die Arbeiten in der nächsten 
ethnografischen Phase. Ferner wurde das gesamte Datenkorpus den drei 
Untersuchungsländern entsprechend systematisiert und katalogisiert, um 
den von dem kontrastierenden Ansatz der Arbeit vorgesehenen Vergleich 
der einzelnen Fälle vorzubereiten. 

Alle Interviews sowie ein Teil der natürlichen Gespräche wurden auf-
gezeichnet. Die forschungsrelevanten Passagen dieser Aufnahmen wur-
den im Anschluss transkribiert. Übersetzungen einzelner Sequenzen aus 
dem Armenischen ins Deutsche für die gemeinsame Dateninterpretati-
on in Gruppen, für den Austausch mit dem Betreuer der Arbeit sowie 
schließlich auch für das Verfassen der Dissertation wurden begleitend 
angefertigt. Die Rede- und Predigttexte wurden transkribiert, daneben 
Materialien aus Schulbüchern exzerpiert.

Aus Interviews, Beobachtungsprotokollen, Tagebüchern, Berichten, 
Selbstdarstellungen aus dem untersuchten Feld und Bildmaterial (v.a. Fo-
tografien) gewonnenes Material wurde durch die Systematisierung, Typi-
sierung und vor allem während der Transkription und Übersetzung be-
reits einer Interpretation unterzogen. Die Kombination der Sprachen ist 
eines der wichtigsten methodischen Elemente bei meiner Untersuchung 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

und ein sensibler Umgang mit Ausdrücken, Dialekten etc. ist von großer 
Bedeutung, die Behebung der sprachspezifischen methodischen Schwie-
rigkeiten stellt einen wichtigen Aspekt dar.

1.3.2 Auswertungsverfahren

Bei der Auswertung des Datenmaterials folge ich der auf der Basis von 
Verfahren der wissenssoziologischen Hermeneutik konzipierten Ritu-
alanalyse. Die zentralen Aspekte der Ritualforschung und die Prinzipi-
en des wissenssoziologischen hermeneutischen Verfahrens41 bilden den 
Kern dieses Zugangs. Einerseits erfolgt dieser durch die Deskription der 
Beobachtung: Von den Daten ausgehend werden die Aspekte und Struk-
turelemente des Rituals beschreibend herausgearbeitet. Die feiernde Ge-
meinschaft in ihren historischen und sozio-kulturellen Strukturen wird 
ebenfalls dargestellt. Auf der anderen Seite zeichne ich den subjektiv 
entworfenen und gemeinten Sinn der Beteiligten zu den Feierlichkei-
ten nach, deren Vorbereitung und Konzeption. Im Zentrum des Ver-
fahrens liegt aber vor allem die intersubjektive Bedeutung von rituellen 
Handlungen (Reichertz 2007: 522). An welchem Punkt ›einigen‹ sich 
die Beteiligten über den Sinn ihres Handelns, über die ›Richtigkeit‹ des 
Ablaufes und an welchen Schlüsselpunkten gelingt es, das Ritual durch-
zuführen? Auch hier, wie in der verstehenden Soziologie im Allgemeinen, 

41	 	Die ursprünglich an schriftlichen Texten orientierte Lehre vom interpreta-
tiven Vorgehen hat sich zu einer sozialwissenschaftlichen Methodik ent-
wickelt. Heute wird zwischen den zwei Verfahren objektive Hermeneutik 
und wissenssoziologische Hermeneutik unterschieden. Zur Diskussion die-
ser Verfahren im Detail siehe (Reichertz 2007). Ich orientiere mich an der 
letzteren. Anfangs auch als sozialwissenschaftliche Hermeneutik bezeich-
net, später unter dem Namen hermeneutische Wissenssoziologie bekannt, 
wird die Lehre des wissenschaftlichen Deutens in ergänzter und veränderter 
Form für soziale Phänomene, Kulturerzeugnisse und Interaktion angewen-
det. Wissenssoziologische Hermeneutik geht von einer breiteren Fassung 
des zentralen Prinzips der Interpretationslehre aus – der Bindung an Schrift-
lichkeit. Die Fixierbarkeit und dadurch Wiederholbarkeit der Dokumen-
te ist dabei zentral. Als Textmaterial werden nicht nur die Texte und Spra-
che, sondern die menschliche Objektivation jeder Art betrachtet (Soeffner 
2000a: 165). Im Wesentlichen geht dieses Verständnis auf die Arbeiten von 
Hans-Georg Soeffner zurück. Soeffner 1989 und Soeffner/Hitzler 1994 gel-
ten als grundlegend. Die Methodik wird dargestellt und diskutiert in Schröer 
1994, Theorie und Methodologie in Hitzler/Reichertz/Schröer 1999; eine 
erste systematische Beschreibung findet sich in Schröer 1997, weiterführen-
de Literatur in Hitzler/Honer 1997. Vor allem an deutschsprachigen Univer-
sitäten wird diese Methodik gelehrt und ausgeübt (Reichertz 2007: 524). 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

wird das Vorgehen in Beobachten, Beschreiben, das Beschriebene Ver-
stehen und schließlich nach einer Erklärung Suchen aufgeteilt (Soeffner 
1991a: 266).

Basierend auf der Annahme, dass das menschliche Wahrnehmen, Er-
kennen und Verstehen durch Konstruktionen geschieht, werden in der 
Untersuchung sozialer und kultureller Phänomene Konstruktionen der 
ersten und zweiten Ordnung differenziert. Die ersteren – die alltäglichen 
Konstruktionen (Konstruktionen erster Ordnung) – werden aus prag-
matischen Gründen entworfen und zielen auf die Überwindung und Be-
wältigung der Herausforderungen des Alltags. Die Konstruktionen erster 
Ordnung sind also Modelle und Routinen, alltägliche Wissensformen, 
die ständig produziert und reproduziert werden. Durch Beschreiben und 
Verstehen dieser Konstruktionen gelangen wir zu den Konstruktionen 
der zweiten Ordnung – den wissenschaftlichen Konstruktionen (Soeffner 
1991a: 264). Die Möglichkeit, zu einer Erklärung zu gelangen, liegt hin-
ter der vielfachen Beschreibung einzelner praktischen Voraussetzungen, 
situativer Elemente, welche aus der Perspektive jeweiliger historischer 
und in ihrer sozio-kulturellen Besonderheit verstanden werden müssen. 
Das Beschreiben und die Analyse der alltäglichen Konstruktionen führt 
zur Verdoppelung und Vergrößerung einzelner Konstrukte. Die Rekon-
struktion dieser Konstrukte erfordert mehr Aufmerksamkeit, Kategori-
sierungen, idealtypische Annahmen, Modelle werden zur Erklärung he-
rangezogen und Konstruktionen zweiter Ordnung werden entworfen. 
Diese sind also verstehende Rekonstruktionen der Konstruktionen ers-
ter Ordnung, allerdings unbedingt kontrollierte, methodisch überprüfte 
und überprüfbare (Soeffner 1991a: 264). Denn wenn der Vorgang me-
thodisch nicht kontrolliert wird, besteht die Gefahr, sich in Annahmen 
zu verirren und nur alltägliche Konstruktionen anderer Art zu machen, 
statt zu wissenschaftlichen Konstruktionen zu gelangen. Die Fragestel-
lung dieser Arbeit, die benutzten Begrifflichkeiten, die Fragen zu Ritu-
al, Mythos etc. sind bereits Konstruktionen zweiter Ordnung. Der Weg, 
Antworten auf diese Fragen zu finden, führt über die Konstruktionen 
erster Ordnung: Die alltäglichen praktischen Erklärungen und Plausi-
bilitäten sollen anhand der gewonnenen Materialien beschrieben, wie-
dergegeben und geordnet werden und im Kontext der sozio-kulturellen 
und historischen Strukturen jedes einzelnen Falls gelesen werden. Die 
Rituale werden als ein ›Handlungstext‹ gelesen, verstanden und erklärt. 

Im Folgenden liste ich einige Themen und Fragekomplexe auf, nach 
denen ich das Datenmaterial in meiner Arbeit geordnet habe. Um diese 
Themenkomplexe herum habe ich die unmittelbar dokumentierten As-
pekte, in den Daten erhaltene Elemente wie auch ihre Reflexion durch 
die Teilnehmer und Organisatoren zusammengestellt: Wie erklären sie 
diese Punkte, wie habe ich diese beobachtet, welche subjektiven Annä-
herungen ergeben sich?

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Zur Vorbereitung und Rahmung des Festes

Welche Schritte gehen dem Fest voran? Wie wird die Veranstaltung orga-
nisiert? Wie wird das Fest vorbereitet und wer trägt die Verantwortung 
dafür? In welchem (größeren) Rahmen findet die Veranstaltung statt? 

Raum und Zeit

Wo und wann wird gefeiert? Welche Faktoren spielen bei der Auswahl 
der Räumlichkeiten, Gestaltung etc. eine Rolle und wer hat die Entschei-
dungsmacht? Welche Strukturen und welche Kontaktmöglichkeiten er-
geben sich aus der räumlichen und zeitlichen Organisation? 

Ablauf

Wann und wie beginnt das Fest und auf welche Weise endet es? Welche 
Phasen und Etappen sind zu erkennen, aus welchen Bestandteilen setzt 
sich die Feierlichkeit zusammen? 

Indem ich den unmittelbaren Ablauf wiedergebe, kann ich Elemen-
te und jeweils wichtige Aspekte eines Rituales zur Sprache bringen und 
studieren: Welche Elemente bringen die typische Wiederholung ins Ge-
schehen? Woher kommen Takt und Rhythmus, wie entsteht das Fließen 
des Rituals? Was wird zum Bestandteil der Inszenierung und wie? Wel-
che Aspekte sucht die Gemeinschaft aus, um sich zu inszenieren, welche 
Nachahmungs- und Lernprozesse werden möglich? Wie werden im Ri-
tual die Fragen der Abgrenzung und Eingrenzung gelöst?

Teilnehmer, Träger der Entscheidungen, Spezialisten etc. 

Ich beschreibe die Akteure in ihrer jeweiligen Rolle und symbolischen 
Präsenz. Wie inszenieren sich die Personen, welche Institutionen werden 
repräsentiert? Die Teilnehmer und ihre Beiträge, die Austauschmöglich-
keiten und Einflussbereiche interessieren mich ebenso wie daraus ent-
stehende Nachahmungskonstellationen, Lernprozesse und die jeweili-
gen Spezialisten in ihrer besonderen Rolle, ihre Position und Haltung. 

Symbole

Ritualforschung ist auch Symbolforschung. Da in den Kollektivsymbolen 
die individuellen Gefühle, Stimmungen konzentriert und organisiert sind 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

(Soeffner 1995: 150) und ihre Realisation und Handlungsform im Ritual 
finden (Soeffner 2004: 61), erlaubt die Beschäftigung mit den Symbolen tie-
fe Einblicke in das Ritual. Welche Symbole sind zentral in der Inszenierung? 
Wie sind sie ineinander vertreten? Durch den gemeinsamen Bereich (das Var-
dan-Fest) erkennt man die Problematik der Gemeinschaft, die in jedem wich-
tigen Symbol zu sehen ist. Welche Symbole sind dominant, übernehmen zen
trale Bedeutung und welche werden verdrängt? Wie konkurrieren sie und 
wie sind sie doch verwandt? Die Untersuchung und Interpretation der Sym-
bolik kostet manchmal viel Zeit und ist bei der ersten Beschreibung nicht un-
bedingt realisierbar. Diese Verbindungen lassen sich mit jeder neu aufgedeck-
ten Ebene noch einmal neu aufzeichnen, bestätigen oder doch verwerfen. 

Texte

Die Suche nach den zentralen Texten, die für die jeweilige Gemeinschaft 
tragende Inhalte reflektieren und die Kollektivsymbolik stützen, ist eine 
weitere Aufgabe. Diese Texte werden im Ritual entweder direkt zitiert 
oder auf eine andere Weise interpretiert. Sie können sowohl durch Spra-
che, verbale Thematisierungen oder auch durch Bilder oder andere In-
szenierungen zum Ausdruck kommen. 

Die Fragen, die zur Aufdeckung der zentralen Strukturen gestellt wer-
den können, sind hiermit sicherlich nicht erschöpft, dennoch erlaubt ihre 
Beantwortung, einige zentrale Inhalte zu präsentieren. Später können 
diese Punkte für die Analyse der intersubjektiven Bedeutung der Inter-
aktion hilfreich sein. Einerseits sind es Fragen, die die Entstehung und 
Gestaltung des Festes rekonstruieren, andererseits sind es solche, die be-
reits etwas zu erklären und verstehen versuchen. 

Eine weitere Aufgabe für das Verständnis von einzelnen Ritualen ist 
die Rekonstruktion der strukturellen Besonderheiten der Gemeinschaft. 
Diese betrifft zum einen die historisch bedingten Aspekte, die für die Fall-
darstellung recherchiert und dargelegt werden, zum anderen die im All-
tag wirksamen Regeln und Routinen (des Handelns) der jeweiligen Ge-
meinschaft, deren Selbstverständnis wir zu begreifen versuchen (Soeffner 
1991a: 265). Auch dies lässt sich durch zentrale Fragen erfassen: Was 
pflegen sie? Wofür sorgen sie? Was halten sie für unerlässlich, wichtig, er-
strebenswert? Worüber sprechen sie hingegen nicht? Was lassen sie außer 
Acht? »Die Elemente, die unausgesprochen bleiben, weil ihre Symbolisie-
rung bereits außerhalb der Sprache gesichert ist« (Hirschauer 2001: 444) 
– damit sind meist Fragen gemeint, die mehr durch Beobachtung als durch 
verbal gestellte Fragen zu klären sind. Durch Interpretationen und Analy-
sen kleiner Details aus dem Alltag der Gemeinde suchte ich die Regel und 
Praktiken der Orientierung in jedem einzelnen Fall zu rekonstruieren und 
darzustellen. Ein Beispiel dafür ist die Interpretation einer Fotografie des 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Klingelschilds der armenischen Gemeinde in Wien. In diesem kleinen De-
tail des Gemeindealltags ließen sich einige wichtige Konstruktionen nach-
vollziehen. Zur Aufdeckung des Selbstverständlichen wird in der Litera-
tur die Fremdheitserfahrung als ein methodischer Zugang vorgeschlagen 
(Hirschauer 2001: 445). Oft konnte ich einzelne Züge, typische Eigen-
schaften, einzelne Aspekte und Elemente der untersuchten sozialen Einheit 
in Grundzügen gleich bei den ersten Begegnungen wahrnehmen, als ich 
noch fremd war, die sich dann nach und nach präzisierten. Anhand ein-
zelner Beobachtungen und der erneuten Lektüre der Beobachtungsproto-
kolle konnte ich einzelne Tendenzen erkennen, diese verfolgen, Ergebnisse 
und zentrale Lesarten weiterentwickeln. Eine Hilfe für die Erfüllung der 
Fremdheitsvoraussetzung waren die Gruppeninterpretationen mit Kolle-
gen. Man konnte einzelne Routinen erkennen, die den im Ritual gefeier-
ten Inhalten entsprechen, sie bestätigen oder dazu beitragen, diese weiter 
zu interpretieren, um sie genauer erklären zu können. Rituale sind, wie 
bereits erwähnt, unvermeidlich Selbstdarstellungen. Die selbstverständli-
chen, alltäglichen Routinen kommen im Ritual zum Ausdruck und wer-
den zu Bausteinen der Inszenierung. Das Ritual als das verdichtete Bild 
bzw. Abbild des Gemeindelebens ließ sich durch die Information zum All-
tag der Gemeinde besser verstehen. Diesen Zusammenhang kann man an 
allen Elementen des Rituals deutlich zeigen. Ein Beispiel wäre die Funk-
tion der Sprache und der armenischen Schriftlichkeit in der Ritual-Insze-
nierung und in der Gemeinschaft. Im Kontext der jeweiligen Gemeinde 
kam dieser Aspekt auf seine jeweils eigene Art zum Vorschein. Jede dieser 
Gemeinschaften greift zur Symbolik der armenischen Sprache auf ihre ei-
gene Art, sie verleihen ihr Bedeutung im Alltag und zelebrieren sie in der 
Performance. Das Ritual ist nur in dem Kontext, in dem es entstanden ist, 
wirksam, weshalb man es im Kontext des Geschehens analysieren muss. 
Die konstitutiven Elemente der Gemeinschaft und ihre ›Essenz‹ müssen im 
Zusammenhang mit dem Ritual herausgearbeitet werden. 

Zur Kontrolle des sozialwissenschaftlichen Verstehens

Ich möchte an dieser Stelle einige Probleme diskutieren, die bei der Pro-
duktion und Interpretation der Daten entstehen können, um mich mit Vo-
raussetzungen und Methoden des Verstehens auseinanderzusetzen, was 
ein wichtiger Teil des interpretativen Verfahrens ist (Soeffner 1991a: 266). 
Die empirischen Erhebungen zum Verständnis eines Rituals werden oft 
durch Beobachtungen, Interviews etc. realisiert. Damit etwas interpretiert 
und analysiert werden kann, muss es fixiert sein und als Datum der In-
terpretation vorliegen. Dadurch entsteht eine Distanz zum unmittelbaren 
Erleben und Abstraktion wird möglich. Die Daten werden zu Spuren des 
unmittelbaren Geschehens, welches an sich von sehr kurzer Dauer war 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

und nicht wiederholt werden kann. Anhand von Daten wird das Gesche-
hene rekonstruiert: Bilder, Sprach- und Tonaufnahmen, Interviews und 
Elemente – Flyer, Flugblätter – die bei der Feier verteilt wurden. Solches 
Material ist immer nur ein Fragment der sozialen Situation, die darin fest-
gehalten wurde. So haben wir vor uns ein partielles Bild der zu untersu-
chenden Situation und können ausschließlich mit einem diskontinuierli-
chen Verstehen rechnen. Die Spuren sind ihrerseits zwangsläufig selektiv. 
Und bereits die Festlegung des Datums ist eine Interpretation (Geertz 
1973b (1999): 14), eine vorinterpretierte Konstruktion (Soeffner 2000a: 
167). Die Daten, durch die wir die Phänomene zu verstehen beabsichti-
gen, entstehen oft unter Zuhilfenahme technischer Geräte oder werden als 
Notizen festgehalten. Die Unterscheidung zwischen registrierender Kon-
servierung und rekonstruierender Konservierung hat Jörg R. Bergmann 
ausgearbeitet (Bergmann 1985: 305). Zur ersteren gehören Dokumente, 
die durch technische Mittel – jede Art von Aufnahmegerät – festgehal-
ten wurden und zur zweiten die nachträglich notierten, narrativ rekon-
struierten Daten. Die letzteren sind unvermeidlich deutend und spiegeln 
das eigene Erlebnis der fremden Situation wider. Die technisch festgehal-
tenen Daten sind ebenfalls von der Person des Forschers oder einer an-
deren Person, die z.B. fotografiert oder das Aufnahmegerät bedient hat 
etc., beeinflusst. Die nicht-menschlichen Eigenschaften der Geräte fügen 
den gewonnenen Daten hingegen ihrerseits Eigenschaften hinzu, die un-
ser Deuten beeinflussen können. Aufzeichnungen und Transkripte sowie 
andere Geräte erzeugen Eigenschaften, die das derart Aufgenommene für 
die Teilnehmer nicht hat. Die Daten werden dadurch zu Originalen ihres 
Selbst, zu etwas Neuem, womit wir arbeiten und woraus wir unsere neu-
en Erkenntnisse schöpfen und zu neuen Konstruktionen entwickeln. Au-
ßerdem lassen sich die aufgenommenen, fixierten Situationen ständig neu 
interpretieren (Hirschauer 2001: 434). Die Beteiligten erleben und erken-
nen immer neue Deutungen der von ihnen erlebten Situationen, die die 
Forschenden dokumentiert haben. Diese Sichtweisen stimmen nicht un-
bedingt mit der Deutung des Forschers überein.42 Die Daten bleiben viel-
stimmig und vieldeutig und in der Form, in der sie uns vorliegen, sind sie 
nur für diesen Zweck existent (Hirschauer 2001: 435). 

Ich habe für meine Untersuchung unterschiedliche Arten von Daten 
interpretiert. Die meisten habe ich selbst erhoben, einige der interpre-
tierten Bilder wurden von anderen Personen aufgenommen. Technisch 
erzeugte Daten – z.B. Fotografien – sind einerseits von Menschen ge-
lenkt, die sie mit einer bestimmten Absicht und Qualität – Licht-Schat-
ten-Verhältnisse, Komposition etc. – aufgenommen haben. Manche sind 

42	 	Sehr eindrucksvoll ist das Beispiel eines Ehestreits von Stefan Hirschhauer. 
Das Ehepaar erkennt immer neue Themen und Konfliktpunkte im aufgezeich-
neten Streit, die dem Forscher nicht zugänglich sind (Hirschauer 2001: 434).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

ästhetisch wertvoll, bei anderen ist die Komposition weniger bemerkens-
wert, auch wenn sie ihren Wert für die Forschung dadurch nicht verlie-
ren. Es gibt Details, die auf den ersten Blick nicht wahrzunehmen sind, 
die aber durch wiederholtes Betrachten, detailliertes Anschauen und Dis-
kutieren zum Gegenstand der Analyse und intensiv interpretiert werden. 
Es sind also einzelne Elemente, die den Umgang mit den Daten bestim-
men. Sie bringen Deutungen hervor und schreiben den Daten eine Bedeu-
tung zu, die ohne technische Konservierung nicht denkbar wäre und da-
durch womöglich einen kleineren Einfluss auf die soziale Situation hätte. 
Wir interpretieren das Bild so, wie es uns vorliegt. Das ist unser Datum 
und daraus schließen wir auf die soziale Situation. Das gilt auch für die 
Audioaufnahmen von den Festveranstaltungen – diese hielten auch viele 
Geräusche fest, die sicherlich die Interpretation beeinflusst haben könn-
ten, die ich aber dennoch als wertvolles Datum verwenden konnte, an-
hand dessen sich der Ablauf des Festes rekonstruieren ließ.

Beschreiben, rekonstruierende Konservierung und Aufschreiben in je-
der Phase der Forschung gehört zu den zentralen Herausforderungen 
der interpretativen Soziologie. Die Diskrepanz zwischen Tradierung und 
Speicherung der Erfahrung durch die Sprache und dem Erfahrenen selbst 
muss wahrgenommen und reflektiert werden. Die Überprüfung der Dar-
stellungsregeln ist unerlässlich. Eine textuelle Ordnung durch die Über-
setzung des Handelns in Sprache zu schaffen (Soeffner 1991a: 267), 
stößt oft auf Schwierigkeiten und bedeutet immer einen Verlust und eine 
Veränderung des Beobachteten. Das betrifft sowohl das Problem jedes 
Übersetzers – das Gefühl, nicht das festhalten und niederschreiben zu 
können, was wahrgenommen wurde –, genauso aber unbewusst in den 
Text übertragene Denkmuster. Die ersten Notizen werden unmittelbar 
während der Beobachtung oder kurz danach gemacht. Manche Aspekte 
werden betont und besonders unter die Lupe genommen, für die anderen 
bleibt hingegen wenig Aufmerksamkeit übrig. Jede nachträgliche Verge-
genwärtigung eines Ereignisses durch Sprache ist eine Deutung (Berg-
mann/Hirschhauer), bei der Elemente ohne Diskussion ›unbemerkt‹ in 
den Text hineingeraten. Im Prozess des Beschreibens43 haben wir es im-

43	 	Die Überlegungen von Clifford Geertz haben andere Arbeiten zur Methode 
des Beschreibens später noch vertieft. Um nur einige wenige zu nennen: Jörg 
Bergmann hat sich mit der Methodologie der Aufzeichnung auseinanderge-
setzt und ihre Folgen für die interpretative Soziologie diskutiert (Bergmann 
1985). Auf die Techniken des Beschreibens und deren Kontrolle kommt 
Stefan Hirschhauer in seinem Aufsatz »Schweigsamkeit des Sozialen« zu 
sprechen. Er diskutiert die Schwierigkeiten der Versprachlichung in ihren 
Formen und die Grenzen des Sagbaren: das Schweigsame, das Unaussprech-
liche, das Vorsprachliche, das Unbeschreibliche, das Selbstverständliche, das 
Stumme. Darin sieht man das Potenzial des Beschreibens, die Aufgaben und 
die Schwierigkeiten. Hirschauer hat spezielle Techniken des Beschreibens 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

mer mit einem großen Korpus an Hintergrundinformation zu tun, bevor 
wir in die Lage kommen, das untersuchte, unmittelbar im Fokus Stehen-
de zu beschreiben und zu verstehen (Geertz 1973b (1999): 14). 

Auch meine Haltung als teilnehmende Beobachterin musste übersetzt 
werden, meine vermeintlich ›klare‹ Meinung zu dem Geschehen. Die Si-
tuationen, in denen auch eine emotionale Haltung entsteht, erhalten oft 
wertvolle Erkenntnisse, weil wir uns unmittelbar in diesen Konstruktio-
nen befinden und bewegen. Durch deren nachträgliche Reflexion erlang-
te ich Einblicke in die Konstruktionen der ersten Ordnung und konn-
te diese zu denen der zweiten Ordnung überarbeiten. Meine Arbeit ist 
grundsätzlich durch Übersetzung geprägt, was mich zu einer Reflexion 
führt, zu Diskussionen mit deutschen Muttersprachlern etwa. Das be-
trifft nicht nur die Übersetzung von einer Sprache in die andere oder die 
zwischen einzelnen Dialekten und Sprachformen, sondern auch solche 
zwischen unterschiedlichen Lebensrealitäten.

Das Gefühl, nicht alles Relevante in Sprache übersetzen zu können, ist 
ein ständiger Begleiter der Beobachter und Forscher. Indem man schreibt, 
entfernt man sich nach und nach von den unmittelbaren Eindrücken und 
positioniert sich im Text und durch den Text. Auch hier wird durch die 
Struktur die innere Bewegung, die das Soziale auch in den Daten hat, 
die Vielstimmigkeit und Komplexität, zu Gunsten einer Erklärung still-
gestellt. Wie im Bereich der Literatur sind die Übersetzer mit der Heraus-
forderung konfrontiert, »der Bewegung des Textes« gerecht zu werden, 
wobei literarisch hochwertige Texte immer neue Deutungen zulassen, 
»sie hören nicht auf sich zu bewegen«, was der Übersetzung Grenzen 
setzen würde.44 Die Aufgabe war jedoch, das wissenschaftlich Relevante 
auszuarbeiten und die Fragestellung der Studie zu beantworten. Die Da-
ten sollten methodisch interpretiert werden, die relevanten Phänomene 
erkannt, analysiert und in einen theoretischen Rahmen eingebettet wer-
den. Die Beschäftigung mit dem Material, Dateninterpretationen, Vor-
stellungen und Diskussionen der Arbeit halfen mir, eine narrative Struk-
tur zu erkennen. Die ersten Erfolge der geordneten Erzählweise feierte 
ich in Kolloquien, in denen ich lediglich mündlich berichtete und in der 
Diskussion auf Strukturen und Erzählmuster stieß, die mir zu einer neu-
en Perspektive und Textstruktur verhalfen. Ich kam sowohl mit Kreisen, 

ausgearbeitet, mit denen sich das Schweigende zum Sprechen bringen lässt 
(Hirschauer 2001). Eine zusammenfassende Diskussion zur Darstellung der 
Ergebnisse, Relevanz der Darstellung und des Schreibens findet sich im Ar-
beitsbuch zur qualitativen Sozialforschung (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 
352).

44	 	Dies beschreibt Swetlana Geier in ihren Reflexionen zur Übersetzungsar-
beit von Dostojewskijs Werken in dem Film »Die Frau mit den 5 Elefanten. 
Swetlana Geier – Dostojewskijs Stimme«, Buch und Regie: Vadim Jendrey-
ko, Realfiction, 2010.

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

die armenische Belange wissenschaftlich untersuchen, in Armenien selbst 
und im Ausland in Kontakt, und konnte meine Arbeit auch in zahlrei-
chen Veranstaltungen zur Untersuchung sozialer Phänomene aus metho-
discher, theoretischer, ethnologischer und ethnografischer Sicht in meh-
reren Ländern zur Diskussion stellen. Die formale Struktur dieser Arbeit 
ist letztendlich ein Produkt dieses Austausches.45 

Als weitere methodisch anspruchsvolle Herausforderung bei der Ana-
lyse sind Fragen der Distanz und Abstraktion zu beachten. Bei der Unter-
suchung sozialer Phänomene sind wir an den Konstruktionen der ersten 
Ordnung interessiert und suchen daher die Nähe zu Einstellungen, die 
beim unmittelbaren Erleben der Situation entstanden sind. In der Ausle-
gung ist es aber erforderlich, dass wir eine Distanz dazu einnehmen und 
uns dessen bewusst sind. Nur mit einem gewissen Abstand können wir 
die sozialen Phänomene aus wissenschaftlicher Sicht betrachten. Zum ei-
nen ist die Nähe zu den Handelnden, die unmittelbare Präsenz beim Be-
obachteten, in meinem Fall die Teilnahme an der Feier, von großer Be-
deutung. Zum anderen ist die Abstraktion, die Einstellung, dass es nicht 
mehr um die Menschen geht, sondern um die Modelle, eine neue Ebene, 
auf die man gelangen muss. Im Feld war ich oft an Diskussionen betei-
ligt, habe die Sorge der Mitglieder verstanden und konnte die Meinun-
gen mancher meiner Gesprächspartner teilen. Aufgrund dieser Vertraut-
heit konnte ich viele Informationen sammeln. Von dieser Rolle musste 
ich mich nach und nach lösen, um ein neues Verständnis davon zu ge-
winnen. Besonders in der Analyse zur Republik Armenien, aber auch in 
den zwei anderen Fällen, hatte ich oft Mühe, in jeder Meinung, in jeder 
Haltung einen Bezug zur abstrakten Ebene zu erkennen und eine Erklä-
rung für das Phänomen zu finden, die außerhalb dieser Positionen lag. 
Von meiner Perspektive und meiner primären Umgebung in Armenien 
zu abstrahieren, war eine große Herausforderung. Denn auch wenn die 
unmittelbar beobachteten Situationen vergangen sind, leben wir heute 
immer noch in ihnen, wir teilen Sorgen und haben eine Haltung dazu. 

Erleichternd nützlich und anregend waren in dieser Hinsicht die zahl-
reichen Gruppeninterpretationen, intensive, fruchtbare Diskussionen im 
wissenschaftlichen Bereich. Auf diese Weise konnte ich von meiner Ver-
antwortung entlastet werden, was auch eine wichtige Bedingung der so-
zialwissenschaftlichen Analyse darstellt, die eine Konzentration auf nur 
strukturelle Merkmale und Modelle der bereits vergangenen Situation 
möglich machte. Die gewünschte Abstraktion von Menschen auf Mo-
delle von Handelnden ist eine wichtige Bedingung. In dieser Abstraktion 

45	 	Die Diskussion der Textproduktion ist von Grundlagentexten zur sozialwis-
senschaftliche Hermeneutik, die hier oft zitiert werden, geprägt. Die Ausei-
nandersetzung mit der Produktion der Texte findet sich in (Soeffner/Hitzler 
1994a: 42), (Soeffner/Hitzler 1994b: 115) und (Soeffner 1991a: 267).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

schreiben wir den Modellen von Handelnden Situationen zu, die nicht 
von ihnen selbst definiert sind (Soeffner/Hitzler 1994b:105). Meine Kol-
legen hielten in der Regel die notwendige Distanz ein. Durch methodi-
sches Vorgehen bekam auch meine Haltung im Feld einen Raum zu In-
terpretation, mich als eine Gemeindeangehörige zu betrachten und auch 
von meiner Perspektive zu abstrahieren und in Bezug zu modellhaft Han-
delnden zu setzen. 

Sicherlich sind auch meine Kollegen von vielen Alltagsvorstellungen 
geprägt, die für mich zwar eine Distanz bedeuten, mich aber auch be-
einflussen. Auf jeden Fall ermöglichte mir diese Diskussion eine inten-
sive Auseinandersetzung, Übersetzung und Übertragung der Perspekti-
ven, eine Reflexion der mir bekannten Einstellungen und eine Ordnung 
der Darstellung.

Zur Technik und Konstitution einheitlicher Interpretation

Zum Schluss möchte ich den Weg zu einer einheitlichen Interpretation 
in der Erforschung von Ritualen darstellen. Wie oben genannt, sind bei 
der Untersuchung von Ritualen konkrete Fragen und Themenkomplexe 
zu beachten. Durch deren Beschreibung und während einzelner Rekon-
struktionen – der einzelnen Fragen, wie der Auswahl des Ortes und der 
Uhrzeit des Festes oder einzelnen Etappen der Vorbereitung oder des Ab-
laufs – stoßen wir in jedem Fall auf Elemente, die aus der geschilderten 
Perspektive inkonsistent sind. Diese Elemente zeigen uns den Weg zur 
Aufdeckung der Strukturen, die dem Ritual zu Grunde liegen. Wie im 
Abschnitt zum theoretischen Rahmen dargestellt, sind für Rituale und 
Kollektivsymbole die inneren Widersprüche der Gemeinschaft entschei-
dend. Diese Prozesse der Markierung und Harmonisierung der Wider-
sprüche sind selbst in einzelnen Interpretationen erkennbar. Sie lassen 
sich durch bestimmte Fragen herausarbeiten: Welche Inhalte sind zentral 
in der Inszenierung? Wie werden einzelne Symbole aufgestellt, wie wird 
der Schwellenzustand erreicht? Im Einzelnen und sequenziell werden die 
›vertexteten‹ Elemente untersucht und Lesarten entwickelt. Das können 
einzelne direkt im Ritual sichtbare Punkte sein oder auch vorher oder 
nachher durch Teilnehmende kommentierte Aspekte. Diese Interaktions-
störungen oder Brüche werden zu Hinweisen auf noch tiefere Konsisten-
zeben, die es aufzudecken gilt. Im zweiten Schritt werden diese interaktiv 
neu entstandenen Problemlagen rekonstruiert und ein Spektrum mögli-
cher Interpretationen, Bedeutungszuschreibungen dafür wird diskutiert. 

Die Lücken und Unstimmigkeiten werden auch von den Teilnehmern 
und beteiligten Akteuren, Spezialisten etc. thematisiert. Auch dies kann 
die Entwicklung und die Suche nach dem umfassenden Sinngefüge an-
stoßen. Das Ziel liegt darin, durch Beschreibung und Rekonstruktion 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

einen intersubjektiv gültigen Sinn zu rekonstruieren. So werden die Pro-
blempunkte aus verschiedenen subjektiv-perspektivischen Sinnzuschrei-
bungen gedeutet. Daraus ergibt sich ein Bereich oder eine Ebene, auf der 
sich alle Perspektiven treffen bzw. berühren. Diese gemeinsam ausge-
handelte Fläche gilt es, ausfindig zu machen: »Von allen Beteiligten ge-
meinsam ausgehandelte Interaktionskonfiguration innerhalb eines für 
alle gemeinsamen Interaktionsprozesses« (Soeffner/Hitzler 1994a: 48). 
Die Ausarbeitung dieses »Treffpunktes« ist der Schlüssel zu Ritualen, 
ein entscheidendes Moment für die Interpretation. Denn an dieser Stel-
le kann man die Zusammensetzung, Positionierung und Beteiligung der 
einzelnen Akteure und Parteien erkennen. Betrachten wir ein Beispiel 
aus meiner Forschung: eine Situation, in der ein Hinweis auf eine Lücke 
aus dem Feld stammte. In Isfahan wurde ich von einem armenischen In-
tellektuellen auf die Probleme der armenischen Kultur im Iran im All-
gemeinen und auf viele Unstimmigkeiten in der konkreten Aufführung 
zum Fest hingewiesen. Er übte viel Kritik sowohl an der aktuellen Ver-
anstaltung als auch generell an der Gestaltung des Kulturlebens der Ge-
meinde. Eine gekonnte Analyse von einzelnen Unstimmigkeiten, die die 
kulturellen Aspekte betraf, habe ich in Form dieser Kritik erfahren dür-
fen. Der Bischof hingegen war zufrieden. Er fand alle Elemente überzeu-
gend. An welcher Stelle treffen sich die frustrierten kritischen Stimmen 
und solche, die mit dem Stand der Dinge zufrieden sind? Die Antwort 
auf die Frage, wie und warum die Feste jedes Jahr veranstaltet werden 
und in welcher Form die Tradition weiterlebt, soll auf einer intersubjek-
tiven Ebene stehen. Nach einem intersubjektiv rekonstruierbaren Sinn 
zu suchen, wäre die Aufgabe. Alle genannten subjektiven Perspektiven 
befinden sich in einem Interaktionsprozess. Die gemeinsame Ebene misst 
jedoch manchen Inhalten mehr Gewicht bei als anderen. So sind zwar 
die Intellektuellen besorgt und interessiert daran, einem hohen Anspruch 
gerecht zu werden, werden aber nicht berücksichtigt oder wahrgenom-
men. Die symbolische Verwaltung übernehmen in diesem Fall konkur-
rierende Parteien. Die Diskussion dieser Interaktionsebene erlaubt es, 
viele Prozesse zu erkennen, die sich hier abbilden. Sie zeugt zum Beispiel 
auch von der Komplexität der Situation. Im Vergleich zur Gemeinde in 
Wien spielen in Isfahan solche Fragen überhaupt eine Rolle. Wenn man 
Anspruch auf eine intellektuelle Diskussion erhebt und Alternativen ab-
wägt, dann ist das ein Zeichen von Beständigkeit. Andererseits gelingt 
es den Teilnehmenden, in einigen Ritualen auf der gemeinsamen Ebe-
ne so zu agieren, dass alle zufrieden sind, die konkurrierenden Aspekte 
werden auf ein gemeinsames Einverständnis hin zur Zufriedenheit aller 
ausgehandelt, so dass es auf alle harmonisierend wirkt. In anderen Fäl-
len gelingt das nicht.

Um noch ein Beispiel für die intersubjektive Ebene und die da
raus folgenden Interpretationsmöglichkeiten zu geben, möchte ich die 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Konfiguration bei den Feierlichkeiten in Armenien darstellen. Hier wur-
de ein neues Konzept des Vardan-Festes ausgearbeitet und einzelne In-
stitutionen und Ideen wurden von Organisatoren der Veranstaltung in 
die neue Feierform eingebunden. Die Uhrzeit und der Veranstaltungs-
ort wurden in dieser Konstellation ausgehandelt, die alle erwünschten 
Gruppen verband und deren Verhältnisse in vielerlei Hinsicht offenba-
ren kann. Wer legt die Uhrzeit fest und wie? Woran orientiert man sich 
dabei? Welche Hierarchien werden berücksichtigt, wer übernimmt die 
Verwaltung, wer bringt sich ein? Einige der Beteiligten wurden zur Teil-
nahme verpflichtet, andere nur angefragt. Die nicht direkt involvierten 
Akteure und Parteien wurden durch Massenmedien und den öffentlichen 
Charakter der Veranstaltung in das Geschehen involviert. Die Gruppen, 
die in der praktischen Durchführung ihre Anwesenheit oder ihren Bei-
trag für die Konzeption und Idee des Festes nicht direkt berücksichtigt 
wurden, durch ihre Reaktionen auf das Geschehen waren zur Interak-
tion ›eingeladen‹. Die direkt involvierten Parteien handelten aus ihrer 
Perspektive und Interessenlage heraus und fanden einen gemeinsamen 
Rahmen, worauf sie sich im Ritual einigen konnten. Die Parteien, die 
das Konzept ablehnten, interagierten ebenfalls durch Kritik oder unzu-
friedene Haltungen, Kommentare und Ähnliches. Letztlich ist die Veran-
staltung für alle relevant und wurde dadurch zu einer Art Treffpunkt, ob 
durch Lob oder durch Kritik. Als eine zentrale symbolische Figur ›ver-
einte‹ Vardan viele Parteien, und die rituelle Inszenierung spiegelte die 
aktuellen Stimmungen in der armenischen Gesellschaft. Die Aufgabe be-
steht darin, eine Interpretation zu finden, die über eine Verbindung die-
ser Ebenen eine Erklärung ermöglicht. 

Wichtig für die Interpretation ist die Beachtung der Sequentialität: Da-
ten sind in Handlungszusammenhänge integriert und repräsentieren die-
se (Soeffner/Hitzler 1994a: 44). Für eine interaktionsgerechte Interpreta-
tion ist es notwendig, die Bezüge jeder einzelnen interpretierten Aussage 
zum Ganzen und zu daran anschließenden oder davon ausgehenden Ele-
menten zu beachten.46 Hierzu möchte ich ebenfalls ein Beispiel diskutie-
ren. Beim Vardan-Fest in Wien und Isfahan werden Lieder gesungen und 
Gedichte vorgetragen. Es gibt Texte, die in beiden Konzertprogrammen 
der Diaspora-Zentren vorkommen, aber jeweils eine andere Bedeutung 
erhalten. Wie ließ sich das erkennen? Das rezitierte Gedicht betrachten 
wir als zu analysierende Sequenz, und als eine Aussage steht das Gedicht 
selbst im Fokus. Was wird gesagt, wer ist der Autor (wenn bekannt), 
wann wurde der Text geschrieben etc.? Wie wird es vorgetragen, welche 

46	 	Die nachfolgende Diskussion basiert auf fünf Punkten, anhand derer 
Hans-Georg Soeffner und Ronald Hintzler das Prinzip der Sequentialität 
in ihrem Aufsatz »Hermeneutik als Haltung und Handlung« darstellen und 
diskutieren (Soeffner/Hitzler 1994a: 44).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Elemente bringt die Interpretation mit, wer ist der Interpret? Darauf auf-
bauend müssen wir Zusammenhänge herstellen: erstens zum Kontext 
insgesamt und zweitens zu den vorausgegangenen Äußerungen. 

Kontext. Das ist die Veranstaltung selbst: Im Falles eines Konzertes 
stellen sich die Fragen: Wann, wo und für wen wird das Gedicht vor-
getragen? Welche Rolle kann ein literarischer Text in diesem Kontext 
spielen? Ist es ein Kontext, in dem ein Raum für die literarische Bedeu-
tung des Textes denkbar ist, oder ist eher die Form entscheidend? Wie 
gut beherrschen die Anwesenden die Sprache? Was bezweckt die Veran-
staltung?

Was unmittelbar davor und danach passiert oder passieren könnte. 
Wenn das Gedicht in ein Konzertprogramm integriert ist, dann wird ers-
teres wahrscheinlich angekündigt. Wie sieht das aus, welche Erwartun-
gen werden daran geknüpft? Die Reaktion des Publikums und die dem 
Aufritt folgenden Elemente können die Nachfolgeäußerungen sein, die 
den Sinn der analysierten Sequenz erklären könnten.

Handlungs- und Sinnhorizont des Interaktionszusammenhanges als 
Ganzes. Wie weit reicht diese Handlung? Welche Wirkung und Konse-
quenzen kann die Präsentation haben? Wird etwas Wesentliches im All-
tag der Beteiligten dadurch angesprochen? Handelt es um eine einma-
lige Anregung zum Nachdenken? Wird sie den Bezug zur armenischen 
Literatur oder zur Literatur insgesamt verändern? Welche Interaktion 
kann – weit über literarische oder künstlerische Überlegungen hinaus – 
dadurch geprägt werden, eine Interaktion zwischen den Beteiligten oder 
der Bezug der Beteiligten zur Außenwelt?

Die historisch konkrete Interaktionsstruktur bildet die Basis des Inter-
aktionsprozesses. Letztlich sprechen wir von einer rituellen Handlung, 
die immer eine Interaktionsstruktur und jeweils eine historisch konkrete 
Rahmung aufweist. Es sind in jedem Fall spezifische Probleme der Ge-
meinschaft, die auf diese Weise zum Ausdruck gebracht werden. So sind 
die Texte und deren Darstellungen – ob durch das Lied oder durch Re-
zitation – ebenfalls in diesen Prozessen verortet und können zur Abgren-
zung beitragen, zur Integration, zur Selbstbestätigung etc. – was eben in 
dieser Situation gerade wichtig ist. So sind es immer neue Bedeutungen, 
die einzelnen Äußerungen zugeschrieben werden, die von der Interakti-
on getragen werden, abhängig davon, in welchem Zusammenhang sie 
stattfinden. 

Die systematische Suche nach jeder denkbaren Lesart und ihre kom-
parative Überprüfung und Aussondierung bildet den Weg zu der He
rausarbeitung einer konsistenten Lesart. Prinzipiell wichtig sind die be-
reits erwähnte Distanz des Interpreten zum Geschehen und vor allem 
seine Entlastung vom aktuellen Handlungsdruck. Das bezieht sich nicht 
nur auf das unmittelbare Geschehen, sondern auch auf dessen Nachar-
beitung. Auch nachdem die beobachtete Situation vergangen ist, ist der 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

Beobachter nicht vollständig entlastet. In den Interpretationsgruppen 
findet er sich hingegen in einer anderen Situation, in einer Forscher-Ge-
meinschaft wieder, die ihm zu einem anderen Zugang verhilft (Soeffner/
Hitzler 1994b:121).

Die hermeneutische Analyse der Bilder47 spielte in meiner Arbeit eine 
besondere Rolle, weil sie erlaubte, eine fachkundige, mit der Methode 
vertraute Gruppe miteinzubeziehen, die den Kontext nicht kannte und 
durch keine Übersetzung beeinflusst war. Die Bildinterpretation bietet 
sich in besonderem Maße für eine Gemeinschaftsarbeit mit nicht-ar-
menischen Wissenschaftlern an, da hier das Sprachproblem weitge-
hend ausgeschaltet ist. Auf diese Weise sind viele hilfreiche Lesarten 
entstanden, die die Interpretation gestärkt haben. Bilder wurden in 
Reihe, nach und nach interpretiert, mit Rücksicht auf Sequentialität. 
Von allen drei Fallbeispielen liegt jeweils eine Bildreihe vor, die ich in 
verschiedenen Sitzungen interpretieren ließ. Zur Illustration beschrei-
be ich im Folgenden ein Beispiel aus der Arbeit mit dem Bildmaterial 
aus Wien. Es handelt sich um eine Aufnahme der Bühne, auf der das 
Konzert anlässlich des Vardan-Tages aufgeführt wurde. Über der Büh-
ne wurde das bekannte Bild von Vardan aufgehängt. Das Bild ist in 
der Größe DIN A1, schwarz-weiß und aus allen Winkeln des Raums 
sichtbar. Auf fast allen Bildern des Abends ist das Portrait Vardans zu 
sehen und klar zu erkennen. Die Art, den Helden darzustellen, haben 
meine Mitinterpretierenden als inkonsistent empfunden: Sie sahen ein 
Missverhältnis zwischen der Verehrung des Helden und der Art sei-
ner Darstellung (Fotokopie). Nun wird die Konstruktion dahinter zur 
Diskussion gestellt: »Wann mache ich eine Kopie?« Mögliche Antwor-
ten aus dem alltäglichen Regelwissen lauten: »Wenn ich das Original 
nicht haben möchte oder kann. Das ist eine schnelle und günstige Va-
riante. Das gibt mir aber auch die Freiheit, damit umzugehen, wie ich 
will. Es ist leicht ersetzbar, man kann es vergrößern oder verkleinern, 
eigenen Bedürfnissen anpassen.« Wir entwickeln und testen Lesarten, 
dann vergleichen wir sie mit anderen Informationen, die aus dem Bild 
abzulesen sind und setzen sie ins Verhältnis zum Kontext und zu vor-
her und nachher getroffenen Aussagen. Die Lesarten werden abgesi-
chert, schließlich werden diese im konkreten Rahmen des Fallbeispiels 
gesehen. 

47	 	Die Sozialwissenschaften setzen die Methode der Bildinterpretation und die 
Verwendung der visuellen Medien immer häufiger ein (Flick 1995: 168), die 
sie auch entsprechend diskutieren. Um nur einige Literaturhinweise zu ge-
ben: die Arbeiten von Stefan Müller Doohm zur Bildinterpretation als her-
meneutisches Verfahren (Müller-Doohm 1993) und (Müller-Doohm 1997), 
ferner die Arbeiten von Jürgen Raab zur Videohermeneutik (Raab/Tänzler 
2006) und Visuellen Wissenssoziologie (Raab 2008), wie auch der Sammel-
band »Grenzen der Bildinterpretation« (Mueller 2014).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Dies lässt sich natürlich nur mit Hilfe vielfacher Alltagskompetenzen 
realisieren, was auch einen wichtigen methodischen Aspekt, eine metho-
dische Kompetenz darstellt. Die Ausformulierung von umgangssprach-
lichen Kompetenzen in der konkret diskutierten Interaktion bildet den 
Kern des Interpretationsprozesses. Das Regelwissen, das Handelnde in 
alltäglichen Konstruktionen immer anwenden, sollte hierbei zum Aus-
druck gebracht werden (Soeffner/Hitzler 1994b:121). Sicherlich verhar-
ren wir oft nur in unserer Realität, wenn wir Lesarten entwickeln, un-
sere Interpretation ist durch unsere Welt geprägt: Während Kopieren 
heute z.B. die gängige Praxis ist und leicht und praktisch erscheint, war 
das Drucken und beliebige Vervielfältigen der gedruckten Texte nicht 
immer so einfach. Es kann in manchen Zusammenhängen als etwas Be-
sonderes angesehen worden sein. Sicher treten Selbstverständlichkeiten 
in der Deutung auf, die hinterfragt werden müssen. Oft haben die Inter-
pretierenden Vorurteile gegenüber der zu interpretierenden unbekann-
ten Kultur und ihre Deutungen sind sehr von der eigenen Kultur geprägt. 
Dennoch eröffnen solche Interpretationen Möglichkeiten, über Elemen-
te nachzudenken und diese neu zu ordnen, die ohne sie nicht aufgefallen 
wären. Durch Interpretation kann eine plausible Erklärung für die Auf-
fälligkeiten und dadurch für das Grundgerüst der Bedeutungszuschrei-
bung dieser Gemeinschaft sichtbar werden.

Während die Sequenz für die Beobachter inkonsistent oder interpreta-
tionswürdig erscheint, kann sie für die Teilnehmer im Gegenteil schlüs-
sig sein. Genau darin liegt die Möglichkeit, zu der Sinnkonsistenz zu ge-
langen, die uns zum Relevanzsystem der Gemeinschaft führt. Zum einen 
muss gefragt werden, was sie in ihrem Alltag für relevant halten, und 
zum anderen, wie sich dies im Ritual zeigt. Die von den Beteiligten er-
fahrene gemeinsame Wahrnehmungssituation und ein gemeinsames Re-
levanz- und Bedeutungssystem zu rekonstruieren, ist das Ziel. Die Inter-
pretation des Bildes – die Darstellungsart des Kollektivsymbols – enthält 
Informationen darüber, wie die wichtigen Elemente der Gemeinde zu-
sammengesetzt werden, was mit praktischer Flexibilität geregelt und was 
als eindeutig und indiskutabel angesehen wird. Wie werden diese Ele-
mente kombiniert und wie bewirken sie die Dynamik des Rituals, wie 
sind sie in den Strukturen des Gemeindelebens zu finden? Wie erfolgen 
die Abgrenzung dieser Gemeinde an diesem Abend und im Alltag im 
Allgemeinen und die Harmonisierung ihres inneren Widerspruchs? Das 
Sinngefüge, das den Interaktionsrahmen herstellt und die Kommunika-
tion und Entstehung jeden einzelnen Rituals in der gegebenen Form er-
möglicht, ist in der Abfolge der Interaktionsbeiträge stets präsent und 
erkennbar. So enthält schon eine kleine Sequenz Teile der relevanten 
Information. Indem wir diese analysieren, erkennen wir die Struktu-
ren dahinter. Das Ritual spiegelt das Selbstverständliche jeder Gemein-
schaft auch in der Position einzelner Symbole. Inszenierungssequenzen 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

sind die wichtigsten Elemente, um zu einem Verständnis ihrer Komple-
xität zu gelangen.

Die Ritualanalyse folgt den Regeln der wissenssoziologischer Herme-
neutik, indem Rituale als ›Texte‹ gelesen werden, was durch die Auswer-
tung des vielfältigen Materials zu leisten ist: aus unmittelbarer Beobach-
tung entstandene Daten, anschließend die Gespräche und Interviews mit 
den Beteiligten, Materialien zum Ritual. Die Überprüfung der Lesarten 
muss immer im Analysetext als Urtext begründet sein (Soeffner/Hitzler 
1994b:121). Die tragende Lesart muss in Bild und Text gleichermaßen 
schlüssig und anschlussfähig sein. Den Interpretationen in Gruppensit-
zungen folgte meine selbstständige Arbeit mit weiteren Daten, Aspekten 
und Elementen der Feier, ich analysierte etwa weitere relevante Texte 
und Interviews. Ergänzend fanden texthermeneutische Analysen der eth-
nografischen Daten sowie der Interviewtranskriptionen statt. Das Mate-
rial wurde teilweise mehrmals in unterschiedlichen Gruppen diskutiert, 
neue Anregungen gegeben und Lesarten herausgearbeitet.48 Die Ergeb-
nisse wurden verglichen und die Lesarten überprüft. 

Meine Arbeit schöpft viel Potenzial aus der Methode des kontrastie-
renden Vergleiches bei der Analyse. So bildeten sich im Laufe der Inter-
pretation immer mehr Problemfelder, die für den anschließenden Ver-
gleich nützlich sein konnten. Auf diese Weise sind aus den Daten und der 
Beschäftigung mit ihnen neue Fragestellungen entstanden, die der Ana-
lyse zugutekamen. Das oben diskutierte Beispiel zu den in zwei Festpro-
grammen benutzten Textpassagen ist nur ein solcher Anstoß: Wie wer-
den die Texte bei den Veranstaltungen eingesetzt? Gibt es welche, die in 
allen drei Zentren verwendet werden und wenn ja, ähnelt sich ihr Ein-
satz? Welche Aussagen verbinden und welche trennen diese Performan-
ces? Nachdem jeder Fall in seiner Besonderheit entschlüsselt worden 
war, konnten die Konstruktionen durch Vergleiche in ihrer Besonder-
heit festgehalten werden. 

Durch die Auslegung der sozialen Realität und deutendes Verstehen 
beabsichtigen wir, zu einer Erklärung zu gelangen. Indem wir die Kon
struktionen erster Ordnung deutend verstehen und von den beobachte-
ten Personen abstrahierend auf die Modelle der Handelnden übergehen, 
bewegen wir uns immer mehr in den und zu den idealtypischen Kon
struktionen hin. Hierdurch wird auch eine Erklärung der beobachteten 
Situation und der untersuchten Phänomene möglich. Während der Ana-
lyse entfernen wir uns immer mehr von realen Handelnden. Indem wir 

48	 	 Interpretationssitzungen wurden mit Kollegen an der Pädagogischen Hoch-
schule in Bern (Sozialwissenschaftliche Werkstatt), der Universität Frankfurt 
(Lehrstuhl Prof. Tilman Allert) und der Universität Konstanz (Forschungs-
gruppe Wissenssoziologie, Leitung Prof. Hans-Georg Soeffner) durchge-
führt. 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

aber eine idealtypische Erklärung für den Fall finden, können wir auch 
das dokumentierte Handeln einzelner Akteure im Verhältnis dazu erklä-
ren und in seiner Singularität verstehen (Soeffner 1991a: 268). Die not-
wendigerweise an einem Einzelfall durchgeführte Analyse hat eine ide-
altypische Konstruktion als Ergebnis (Soeffner 1991a: 267). In meiner 
Studie habe ich für jedes der drei Fallbeispiele ein zentrales Merkmal for-
muliert, welches sich an eine der mythischen Aussagen anlehnt, die ein-
zelnen Aspekte des gefeierten Rituals zusammen bringt und die Gemein-
schaft in ihrer aktuellen Verfassung charakterisiert. 

Dargestellt werden die Ergebnisse der empirischen Erhebung und Aus-
wertung in drei Schritten: Erst schildere ich die strukturellen und histo-
rischen Besonderheiten jedes Falls. Anschließend folgt die Darstellung 
der aktuellen Strukturen der Gemeinde. Zum Schluss werden die drei 
Feierlichkeiten im Einzelnen dargestellt. Anhand von allen drei Fall
darstellungen werden drei spezifische Inhalte ein und desselben Symbols 
ausgearbeitet. Diese legen drei Varianten des »armenischen Selbstver-
ständnisses« dar, welche sowohl Gemeinsamkeiten als auch Unterschie-
de deutlich machen, die am Ende im abschließenden Kapitel diskutiert 
werden.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

2. Forschungsgegenstand:  
Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest  
im Kontext der armenischen Geschichte

In diesem Kapitel skizziere ich die Geschichte Armeniens sowie des Var-
dan-Mythos und bette das Vardan-Fest in den historischen Rahmen 
ein. Die folgende Darstellung der Geschichte Armeniens orientiert sich 
hauptsächlich an zwei Versionen, die jeweils mit etwas anderen Akzen-
ten das geschichtliche Selbstbild der Armenier repräsentieren. Die zwei 
Geschichtsschilderungen sind im europäischen Raum unter anderem in 
deutscher Sprache erschienen. Ihre Verfasser sind der französische Wis-
senschaftler Jean-Pierre Mahé (Universität Laval) und der italienische 
Wissenschaftler armenischer Herkunft Boghos Levon Zekiyan, ein in 
Istanbul geborener armenischer Katholik, der lange Jahre einen Lehr-
stuhl für armenische Studien in Venedig innehatte und seit 2014 Titu-
larerzbischof von Amida degli Armeni ist. Mit dieser Auswahl sind zwei 
Perspektiven berücksichtigt, die je nach Thema und Problematik zwar 
etwas unterschiedliche Einschätzungen geben, aber grundsätzlich eine 
vergleichbare Zusammenfassung der Geschichte bieten. Razmik Panos-
sians Studie zur Entstehung der Armenier als eine Nation spielt insbe-
sondere für einzelne Fragen eine wichtige Rolle, ebenso wie die Arbeiten 
von Gerard J. Libaridian. Alle genannten Studien sind zwar außerhalb 
Armeniens entstanden und nicht in armenischer Sprache veröffentlicht 
worden, stammen letztlich aber fast alle von Wissenschaftlern armeni-
scher Herkunft in Europa und den USA. 

Ich habe anhand dieser Arbeiten die wichtigsten Etappen der arme-
nischen Geschichte herausgearbeitet und die zu Vardan und seiner Ge-
schichte bekannten Informationen in diesen Etappen interpretativ ein-
gebettet. In dieser Hinsicht ist die Arbeit des englischen Wissenschaftlers 
Robert V. Thomson (University of Oxford) wegweisend. Die in in seiner 
Studie in chronologischer Reihenfolge präsentierten Quellen, Erwähnun-
gen und Auseinandersetzungen mit der Geschichte Vardans und seiner 
Gefolgschaft habe ich mit den Epochen der Geschichte synchronisiert, 
mit dem Ziel, den Einfluss der Ereignisse auf Vardans Geschichte nach-
zuverfolgen. Auch Forschungen zu einzelnen Fragen, insbesondere zur 
Geschichte des Vardan-Festes, werden in diesem Kapitel mitberücksich-
tigt.

Die historische Skizze umfasst die Anfänge der historischen Erwäh-
nungen von Armeniern, ihre frühen politischen Institutionen, kulturel-
len Höhepunkte und historischen Krisen. Sie bleibt allerdings nur eine 
knappe Zusammenfassung, vor allem ein Versuch, die Vorgeschichte ›des 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

heutigen Vardan‹ zu erzählen und diese systematisch darzustellen. Eine 
gründlichere Untersuchung wäre in einem anderen Rahmen denkbar, in 
dem man den Quellen und historischen Fragestellungen mehr Aufmerk-
samkeit schenken würde. Mein Ziel war es, anhand der Schilderung der 
geschichtlichen Perspektive und der Forschung zum Vardan-Phänomen 
die symbolischen Strukturen und symbolischen Formen sichtbar zu ma-
chen und die im ersten Kapitel diskutierten Zusammenhänge zwischen 
Mythos, Symbol und Ritual nachzuzeichnen. 

Die Darstellung der Geschichte ist unter anderem eine weitere Schil-
derung des armenischen Selbstverständnisses: Die Geschichte der ar-
menischen Königreiche und selbständigen Einheiten, genauso wie die 
Teilungen, Konflikte und Verstreuungen, die religiöse und kulturelle Ent-
wicklung prägen das geschichtliche Selbstverständnis der Armenier und 
sind ihrerseits prägend für die Symbole, die Armenien darstellen.

2.1 Armenien in der Antike:  
Ursprünge, vorchristliche Zeiten

Während die hier zentrale Geschichte Vardans und der Avarayr-Schlacht 
dem 5. Jahrhundert nach Christus zugerechnet werden, reicht der Ur-
sprung der Geschichte Armeniens weit in die vorchristliche Zeit zurück. 
In der folgenden Darstellung orientiere ich mich maßgeblich am Über-
blick der Ethnogenese der Armenier von Jean-Pierre Mahé.

Zu Beginn seines Aufsatzes zeichnet Mahé die geografischen Grenzen 
des historischen Armeniens nach, die (wie das geschichtliche Bild vom al-
ten Armenien überhaupt) bis heute die armenische Selbstwahrnehmung 
nachhaltig prägen. Demnach bildet das historische Armenien ein bergi-
ges Gebiet von etwa 400.000 km2, Gebirgsmassiv und Hochebene zu-
gleich, und umfasst den heutigen Osten Kleinasiens und der Senke des 
Transkaukasus, angrenzend an den Iran, den Irak, die Türkei, Georgien 
und Aserbaidschan (Mahé 1995a: 9). 

Historiker verorten den Ursprung der Armenier im Königreich Urartu. 
Dieser Staat hatte vom 10. bis zum 6. Jahrhundert v. Chr. die armenische 
Hochebene politisch vereinigt und eine Hochkultur entwickelt, die sich 
auf assyrische Techniken der Bewässerung, der Baukunst und der Ver-
teidigung gründete. Das Königreich wurde von den Nachbarn im Süden 
»Urartu« genannt, ist aber gleichzeitig unter dem Namen »Biaina« be-
kannt und wurde durch hurritische Stämme des Bundes von Nairi infol-
ge der erkämpften Unabhängigkeit von den Assyrern im 9. Jahrhundert 
v. Chr. geschaffen. Die Verbindung zwischen Armenien und Urartu wird 
kontrovers diskutiert. Nach der Auffassung von Mahé besteht zwischen 
Armenien und Urartu einerseits eine kontinuierliche Entwicklung, aber 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

andererseits auch ein Bruch. Es ist ein Bruch unter dem Gesichtspunkt 
der Sprache: anders als das Armenische, das eine besondere Varietät des 
Indoeuropäischen bildet und weder zur iranischen Sprachfamilie noch 
zur anatolischen gehört, ist das Urartäische eng mit dem Hurritischen 
verwandt. Doch steht diese Diskontinuität im Kontrast mit der dreifa-
chen Kontinuität der Geografie, Archäologie und Ethnologie. Es lässt 
sich weder mit Sicherheit sagen, wo die armenische Sprache zum ersten 
Mal gesprochen wurde, bevor sich die Sprachgruppen mit den Urartä-
ern vermischten, noch der Umstand erklären, wie es ihnen gelang, das 
Armenische durchzusetzen. Dieser komplexe Prozess muss langsam und 
schrittweise erfolgt sein. Das Königreich von Urartu scheint zu Beginn 
des 6. Jahrhunderts v. Chr. unter dem Druck von Nomadenvölkern zer-
fallen zu sein (Mahé 1995a: 9).

Die danach entstandene ethnisch-politische Volkseinheit, die die grie-
chischen Historiker als »armenioi« bezeichnen, wird das erste Mal in 
der antiken persischen Form »armeniya« in der dreisprachigen Inschrift 
von Pehistun erwähnt. Darüber ist man sich heute in der Wissenschaft 
einig. Darius I. (ca. 520) nennt die Armenier hier im Zuge der von ihm 
unterworfenen Völker (Mahé 1995a: 10).

2.2 Armeniens frühe Staatsform: Königliche Dynastien

Die frühesten armenischen politischen Institutionen werden auf das 
6. Jahrhundert v. Chr. datiert. Die ersten Herrscher Armeniens waren die 
Jerwandiden oder Erwanduni. Ihnen folgen die Artaschiden, die Arscha
kiden, die Bagratiden und die kilikisch-armenische Dynastie der Rube
niden. Da die Geschichte der armenischen Staatlichkeit durch starke 
Brüche gekennzeichnet ist und lange Abschnitte der armenischen Ge-
schichte ohne Staatsform verlaufen sind, haben diese frühen Verfas-
sungsformen eine große Bedeutung für die politische Symbolik Arme-
niens. Die Wahrzeichen der genannten Dynastien bilden das offizielle 
Staatwappen des heutigen Armeniens. 

Für die erste armenische Dynastie gibt es mehrere Bezeichnungen: 
die Erwanduni, abgeleitet vom Namen Erwand (Eruand), in der grie-
chischen Geschichtsschreibung bekannt als Orontes oder Aroandes. Die 
Herrschaft dieser Dynastie war nur von kurzer Dauer. Sie wurde durch 
Darius I. gestürzt, der ihr Land in sein Verwaltungssystem aufnahm und 
aufteilte (unter der XIII. und XVIII. Satrapie). So erscheinen unter den 
23 von Darius beherrschten Völkern neben den Medern und den Su-
sern auch die Armenier in Persepolis (Zekiyan 1986: 48). Zur kulturel-
len Entwicklung dieser Zeit betont Mahé, dass die orontidische Dynas-
tie den alten iranischen Elementen der armenischen Kultur eine neue 

ARMENIENS FRÜHE STAATSFORM: KÖNIGLICHE DYNASTIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

hellenistische Dimension hinzugefügt habe. Von nun an stand Armenien 
sowohl unter hellenistischen und als auch unter persischen Einflüssen. 
Das hat sich in unterschiedlichen Bereichen gezeigt. Die Namen der Göt-
ter des Olymp standen in Verbindung zu denen der alten mazdaischen 
Gottheiten: Aramasd mit Zeus, Mihr mit Hephaistos, Tir mit Apollon, 
Anahit mit Artemis, Nane mit Athene, Vahagn mit Herakles. Der Ein-
fluss wirkte sich auch auf die Architektur aus. Städte hellenistischen Typs 
wurden erbaut, die oft den Namen des gründenden Herrschers trugen, so 
die neue königliche Residenz von Erwandaschat oder die ländliche Ort-
schaft Erwandakert und vieles andere (Mahé 1995a: 11). 

Die Hellenisierung wurde noch ausgeprägter unter der Dynastie der 
Artaxiden. Artaxias (Artasches, 188–161 v. Chr.) – der Gründer der Dy-
nastie – erbaute zwischen sieben Hügeln auf dem linken Ufer des Araxes 
die Stadt Artaxiata (Artaschat), deren hellenistische Architektur gegen-
wärtig erforscht wird (Mahé 1995a: 11). Zekiyan schreibt, dass den ge-
schichtlichen Quellen nach Armenisch zur Landessprache wurde. Er be-
ruft sich dabei auf Strabon (XI, XIV, 15) und sieht dies als Beweis dafür, 
dass bereits seit langer Zeit eine ethnische Einheit in dieser Gegend vor-
herrschte. Es wäre sonst undenkbar, dass sich im Verlaufe weniger Jahr-
zehnte die armenische Sprache hätte durchsetzen können; andere Spra-
chen wie Persisch oder Griechisch hatten sich während einer viel länger 
dauernden Herrschaft nicht behaupten können (Zekiyan 1986: 49) .

Der bedeutendste der Artaxiden-Herrscher war Tigran II., der Große 
(95–55), Zeitgenosse von Cicero und Pompeius, der ein riesiges Reich er-
oberte, das sich vom Kaukasus bis nach Palästina und von Kappadokien 
bis nach Atropatene erstreckte. Nachdem Tigran 66 v. Chr. von Pompei-
us besiegt worden war, durfte er das gesamte Gebiet Armeniens behalten 
und schloss mit Rom einen Bündnisvertrag, der bis zu den arabischen 
Invasionen fortbestehen sollte (Mahé 1995a: 11). Die wichtigsten kul-
turellen Ereignisse trugen sich in der Zeit der Arschakiden (Arschakuni) 
zu: Zum einen wurde der christliche Glaube für verbindlich erklärt, und 
zum anderen wurde das armenische Alphabet geschaffen und zur Amts-
sprache gemacht (Mahé 1995a: 12).

In den folgenden Jahrzehnten entwickelte sich Armenien zu einem Ge-
biet, das sowohl für die Römer als auch für die Parther vor allem von 
wirtschaftlichem Interesse war; diese Konstellation fand in Armenien in-
nenpolitische Unterstützung der Parteien, die den Römern und Parthern 
freundlich gesinnt waren. Eine neue politische Ordnung entstand durch 
einen römischen Feldzug, der mit dem Vertrag von Rhandeia im Jahre 
63 n. Chr. seinen Abschluss fand: In Zukunft sollte Armenien einen Kö-
nig haben, der von den Parthern gestellt wurde, aber von den Römern 
anerkannt und gekrönt werden musste. Damit begann in Armenien die 
Herrschaft der Arschakiden, der Nachfolger einer Nebenlinie der auch 
in Persien herrschenden Dynastie (Zekiyan 1986: 50). 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

2.3 Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg

Die politischen Konstellationen änderten sich im Jahre 224 n. Chr. ab-
rupt mit dem Aufstieg der Sassaniden in Persien (Zekiyan 1986: 51). Die 
Sassaniden wurden zu Gegnern der armenischen Arschakiden, vor allem 
in religiösen Fragen. Das Heidentum Armeniens war in dieser Epoche 
zunehmend synkretistisch und hellenisiert worden, die Sassaniden hin-
gegen wollten den zarathustrischen Kult durchsetzen (Mahé 1995a: 12). 

Unter diesen Umständen trat König Trdat III. (298–330) von Arme-
nien zu Beginn des 4. Jahrhunderts n. Chr. zum Christentum über. Seit 
längerer Zeit bereits gab es Christen im Süden des Landes, wo der Über-
lieferung zufolge der Heilige Thaddeus, nach der christlichen Überlie-
ferung einer der Jünger Jesu, das Evangelium gelehrt hatte. Den Legen-
den nach, die, wie Mahé schreibt, später entstanden sind, gesellt sich 
der Apostel Bartholomäus zu ihnen. Währenddessen wurde der arscha
kidische König samt seinem Hof durch den Heiligen Gregor den Er-
leuchter (Grigor Lusavoritsch) zum Christentum bekehrt. Diese zentrale 
Missionars-Figur der armenischen Christianisierung ist von vielen Le-
genden umwoben. Er war vermutlich parthisch-armenischer Herkunft 
und in Kappadokien ausgebildet worden. Armenien wurde somit zum 
ersten christlichen Reich der Welt (Mahé 1995a: 12). Bis heute wird die 
so frühe Annahme des Christentums als das wichtigste Ereignis der ar-
menischen Kulturgeschichte angesehen. Sie prägt bis heute das politische 
Selbstverständnis und die politische Semantik Armeniens.1 Dabei wird 
das in Armenien gefeierte Datum der Übernahme des Christentums im 
Jahr 301 von den Wissenschaftlern unterschiedlicher kultureller und na-
tionaler Prägung kontrovers diskutiert: Zekiyan nennt 314 als das Jahr 
der Christianisierung. Mahé nennt überhaupt kein Jahr, sondern disku-
tiert lediglich den größeren zeitlichen Rahmen, in dem die Annahme des 
Christentums erfolgt sein könnte. Beim Konzil von Nicäa im Jahr 325, so 
lesen wir bei Mahé, wurden die Armenier von dem Sohn und Nachfolger 
des Heiligen Gregor, dem ersten Katholikos Armeniens namens Arista-
kes, vertreten. Nach Mahé nahmen die Armenier auch die Beschlüsse der 
ökumenischen Konzile von Konstantinopel im Jahre 380 und Ephesus 
im Jahre 431 an (Mahé 1995a: 12). 

Die verschiedenen militärischen Konflikte zwischen dem Oströmi-
schen Reich und den Sassaniden führten unvermeidlich zur Teilung Ar-
meniens im Jahre 387. Der westliche Teil wurde, wie Zekiyan in seiner 
Schilderung betont, von der byzantinischen Herrschaft kulturell und re-
ligiös unter Druck gesetzt, der dem der Sassaniden nicht nachstand. Das 
führte zu Gräzisierung eines nicht unerheblichen Teils der armenischen 

1	  	Die Kontinuität der Religion wird mit derjenigen der politischen Form 
gleichgesetzt, hierzu eine Diskussion in (Yeghiazaryan 2013a).

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Bevölkerung. Die östlichen Regionen hingegen, die unter persischer Kon-
trolle geblieben waren, konnten ihre ethnisch-kulturelle Identität bewah-
ren. In diesem Zusammenhang war die Entwicklung des armenischen Al-
phabets durch den Mönch Mesrop Maschtoz im Jahre 405 von großer 
Bedeutung, was auch für die westlichen, von Byzanz beherrschten Regi-
onen gilt. Mesrop Maschtoz wird als Heiliger der armenischen Kirche 
verehrt (Zekiyan 1986: 51). 

Mesrop Maschtoz übersetzte zunächst die gesamte Bibel ins Armeni-
sche. Ferner übersetzte man auch die Werke der Kirchenväter, der Ver-
teidiger der Konzile und des Glaubens sowie die im Christlichen damals 
maßgebliche Liturgie von Jerusalem. Diese Übersetzungen markieren zu-
gleich den Anfang der armenischen Literatur und das 5. Jahrhundert 
wird bis heute als ihr »Goldenes Zeitalter« bezeichnet. Schon seit dem 
zweiten Drittel des 5. Jahrhunderts gaben die Schüler von Maschtoz ei-
gene Werke heraus. Mahé benennt die wichtigsten und charakterisiert 
ihre Entwicklung wie folgt: Nach dem großen theologischen Traktat des 
Yeznik von Kolb Wider die Sekten über die Transzendenz Gottes, ent-
standen Chroniken wie Das Leben des Maschtoz von Koriun, auf die 
wiederum die erste Version des Lebens des Heiligen Gregor folgte, das 
am Anfang der Geschichte von Agathangeghos über die Bekehrung Ar-
meniens stand. Zu ergänzen sind das Buzandaran (ein Auszug aus den 
epischen Überlieferungen über die christlichen Arschakiden-Könige), die 
Werke von Ghazar Parpezi und Yeghische Vardapet über die Verfolgun-
gen durch die mazdaischen Perser und die Geschichte der Armenier von 
Movses Khorenazi, die von der Arche Noah bis zum Tod des Heiligen 
Maschtoz reicht (Mahé 1995a: 12). In letzterer findet sich unter anderem 
die Geschichte des armenischen Gründungsvaters Hayk, dessen Namen 
sich die Selbstbezeichnung der Armenier als ›haj‹ und das eigene Land 
als Hayastan verdankt. 

In diesen Kontext von armenischer Zweiteilung und »Goldenem Zeit-
alter« der armenischen Kultur fallen auch die für diese Arbeit zentralen 
Begebenheiten des 5. Jahrhunderts. Sie beginnen mit dem Zwang der Ar-
menier zu religiöser Konversion durch den persischen König und finden 
ihren Höhepunkt in der Schlacht am Avarayr-Feld, in der Vardan gefal-
len ist. Die zentralen Elemente der Geschichte lassen sich wie folgt zu-
sammenfassen: 

Im Jahre 450 beschloss König Jesgerd (Haskert), dass alle seine Unter-
tanen die Religion Zarathustras annehmen müssten. Dieser Erlass provo-
zierte armenischen Widerstand. Unter der Führung des Fürsten Vardan 
Mamikonyan kam es zu einem Aufstand gegen die persische Herrschaft, 
den diese mit Kampfelefanten und einer überlegenen Zahl schwer be-
waffneter Truppen beantwortete. Vardan und seine Gefolgschaft erlitt 
eine blutige Niederlage an der Ebene Avarayr. Die große Schlacht fand 
am 26. Mai 451 statt und dauerte nur einen Tag. Auf diesen Tag folgten 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

aber viele Jahre harter Kleinkriege und zähen passiven Widerstandes, 
die sich durch die gesamte zweite Hälfte des 5. Jahrhunderts hinzogen. 
30 Jahre später gab der persische König Vagharsch schließlich nach (Ze-
kiyan 1986: 51). Im Jahre 484 wurde ein Friedensvertrag in der Ort-
schaft Nvarsak abgeschlossen. Dies gewährte den Armeniern mehr Au-
tonomie und religiöse Freiheit (Panossian 2006: 48). Alle in der Schlacht 
gefallenen Gefährten Vardans wurden von der armenischen Kirche hei-
liggesprochen und werden noch heute unter dem Namen »Die heiligen 
Vardanen« gefeiert (Mahé 1995a: 12). Die Schlacht am Avarayr und die 
Haltung Vardans und seiner Gefolgschaft sind als ›moralischer Sieg‹ in 
die Geschichte eingegangen. Auf den folgenden Seiten werden sowohl 
Fragen zur Entstehung und Rezeption der mythischen Geschichte Var-
dans gestellt als auch die Hintergründe des Festes zu Ehren Vardans und 
seiner Gefolgschaft erläutert. 

2.3.1 Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi:  
Zwei Berichte über den Vardan-Krieg aus der frühchristlichen Zeit

Die Schlacht am Avarayr und die Geschichte von Vardan werden, wie 
erwähnt, zeitlich im fünften Jahrhundert verortet, wie auch die Texte, 
die uns von diesen Ereignissen berichten. Sie gehören zu den ersten in 
armenischer Sprache verfassten Schriften und damit zu den ersten Quel-
len der armenischen Geschichtsschreibung überhaupt.2 Deshalb kommt 
den Texten eine herausragende Bedeutung und den Autoren ein beson-
derer Einfluss auf die spätere Darstellung und Rezeption der historischen 
Ereignisse zu. Die Inhalte, die im Mythos behandelt werden, gehen auf 
zwei historische Schriftstücke zurück, die über Zeit, Umstände und Ein-
zelheiten der Auseinandersetzung zwischen Armeniern und Persern im 
fünften Jahrhundert berichten: Vardan und der Armenische Krieg (Vasn 
Vardananz u hajoc paterazmi) von Yeghische Vardapet3 und Geschichte 
Armeniens (Hajoc patmutjun tught Vahan Mamikonyani) von Ghazar 
Parpezi.4 Von persischen oder anderssprachigen Quellen wird nicht be-
richtet (Thomson 1982: 3).

Einer der Autoren, Yeghische, schrieb aus einer »Augenzeugenper-
spektive« und bestimmt als angebliche Zeitzeugenquelle bis heute die 

2	  	Eine Zusammenfassung zu ersten Texten in armenischer Sprache findet 
sich in der Einleitung zu einigen deutschen Übersetzungen bei Simon Weber 
mit einer Skizze zur frühen Historiographie (siehe dazu (Weber, S. 1927a: 
XVIIIff.)).

3	  	»Vardapet« ist die armenische Bezeichnung einer kirchlichen Position, die 
dem lateinischen Magister entspricht.

4	  	Parp ist die Ortschaft, aus der Ghazar stammt. In manchen Quellen wird 
der Name als »Lazar von Parp« übersetzt.

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

armenische Rezeption der historischen Ereignisse. Es wird angenommen, 
dass die erste Schilderung von Yeghische stammt und die von Ghazar 
sich an diese anschließt. Wann genau Yeghische gelebt und gewirkt ha-
ben soll, wird in der Wissenschaft allerdings kontrovers diskutiert. Man-
che Autoren vertreten die Auffassung, dass er die Erzählperspektive des 
Augenzeugens zwar eingenommen habe, bei den Ereignissen aber nicht 
habe anwesend sein können. Ihnen zufolge ist der Text von Ghazar die 
ursprüngliche Quelle, derer sich Yeghische später bedient haben soll.5 
Trotz der Meinungsunterschiede bezüglich der Reihenfolge und der Re-
levanz der ersten Quellen für die Rekonstruktion der historischen Er-
eignisse, lässt sich durchgehend die Annahme erkennen, dass der Text 
von Yeghische größeren Einfluss auf die spätere Beschäftigung mit der 
Thematik und vor allem auf die (Re-)Konstruktion der Ereignisse hat-
te.6 Im Rahmen dieser Studie, die sich mit den mythischen Aspekten der 
Geschichte auseinandersetzt, wird jedes dieser Werke in seiner Rolle für 
die Entstehung des Mythos betrachtet. Denn für den Mythos sind die 
Fragen der chronologischen Reihenfolge weniger wichtig. Die Tatsache, 
dass es sich um zwei Schriften handelt, ist hingegen sehr bedeutsam für 
den Mythos, da jede dieser Schriften ihren Einfluss auf die Mythologisie-
rung hat und eine noch näher zu bestimmende Funktion erfüllt. Sowohl 
die Erkenntnisse über diese beiden Personen wie auch über ihre Texte 
fallen sehr unterschiedlich aus.

Über das Leben von Yeghische Vardapet ist wenig bekannt. Die ein-
zige Quelle ist eine alte Redensammlung, in der ein Text ohne Angabe 
der Autorschaft über das Leben Yeghisches berichtet. Der Überlieferung 
nach soll Yeghische zwischen 410 und 415 geboren worden sein und zu 
den jüngeren Schülern von Sahak Partev und Mesrop Maschtoz gehört 
haben. Er soll nach seiner Ausbildung bei Vardan Mamikonyan gedient 
und als Sekretär gearbeitet haben und wird als einer der Kämpfer auf 
dem Avarayr-Feld vorgestellt. Nach der Schlacht soll er sich vom welt-
lichen Leben zurückgezogen haben und Geistlicher geworden sein. Der 
Quelle zufolge bekam er den Titel Magister verliehen und verfasste nach 
Anordnung Davit Mamikonyans seine berühmte Geschichte sowie eini-
ge weitere religiöse Schriften (Kommentare).7 Yeghische starb zwischen 
470 und 475 (Nalbandian 1987: 210).

5	  	 In der philologischen Diskussion wurde der Frage des Verhältnisses der bei-
den Quellen und der Autoren breit diskutiert. Eine kurze Zusammenfassung 
bei Srbuhi Hairapetian (Hairapetian 1988: 179f.).

6	  	Er wurde öfter in den mittelalterlichen Quellen zitiert (Thomson 1982: 45), 
in den späteren literarischen Bearbeitungen des Themas und in populären 
Darstellungen häufiger als eine zentrale Figur gesehen.

7	  	Für eine englische Übersetzung der Werke Yeghisches, die mit den Ereignis-
sen um Vardan nicht verbunden sind, siehe (Egisê 2000) mit Einführung und 
Notizen von Thomson (Thomson 2000a). Eine deutsche Übersetzung einer 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Im Unterschied zu Yeghische und vielen anderen Persönlichkeiten je-
ner Zeit sind aus dem Leben Ghazar Parpezis viele Einzelheiten bekannt. 
Bei der Hauptquelle zu seiner Biografie handelt es sich um sein Schrei-
ben an Vahan Mamikonyan,8 in welchem er über sich selbst Auskunft 
gibt. Es bestehen demnach keine Zweifel, dass er im 5. Jahrhundert ge-
lebt hat und ebenfalls im Dienste von Mamikonyan (Vahan) stand. Man 
nimmt an, dass er ca. 443 geboren wurde und seine erste Ausbildung 
als Kleriker in Armenien erhalten hatte. Später reiste er nach Byzanz, 
um seine Ausbildung zu vertiefen (Jusbashian 1983: 179). Hier lernte 
er Griechisch, beschäftigte sich mit theologischen Schriften und gewann 
Einblicke in die philosophischen, ethischen, ästhetischen und ökonomi-
schen Ideen seiner Zeit. Die griechischen Sprachkenntnisse ermöglich-
ten Ghazar sowohl die Lektüre christlicher Literatur als auch die Ausei-
nandersetzung mit den Traditionen der vorchristlichen Welt, der Antike. 
Viele Autoren betonen, dass Ghazar Parpezi einer der ersten Autoren ge-
wesen sei, der die neuen armenischen Worte auf Basis des Griechischen 
bildete, dadurch die armenische Sprache bereicherte und die Überset-
zung vieler Begriffe leistete. Nach seinem Aufenthalt in Byzanz kehrte 
Ghazar zurück nach Armenien und nahm an den kriegerischen Ausei
nandersetzungen gegen die Sassanidische Herrschaft 482–484 teil. In 
den Jahren danach lebte Ghazar als Geistlicher und bekam den Auftrag, 
die Geschichte Armeniens zu schreiben (Jusbashian 1983: 181). Darin 
beschreibt er die Schicksale des Landes von 388 bis 485. Sein Werk um-
fasst den großen Zeitraum der kirchlichen Reorganisation bis zur Zeit 
der Freiheitskriege gegen Persien. Die (Parallel)-Darstellung Yeghisches 
entspricht einem Ausschnitt der von Ghazar behandelten Epoche. Dem 
Geschichtswerk von Ghazar ist sein Brief an Vahan beigefügt, das zweite 
wertvolle, von Ghazar hinterlassene Werk (Weber, S. 1927a: XX). Dabei 
handelt es sich um ein Dokument zur Zeitgeschichte der zweiten Hälfte 
des fünften Jahrhunderts, das viele Einblicke in das Leben der Gelehrten 
und Kleriker der Zeit gibt. 

Sowohl Yeghische als auch Ghazar waren gelehrte Kleriker, die die 
ersten Texte in der neuen armenischen Sprache verfassten. Es handelt 
sich hierbei um die ersten armenischen Texte zum Christentum und zur 
Geschichte Armeniens. Beide Chronisten9 sollen im Dienste der Ma-
mikonyan-Familie gestanden haben und beiden wird ein biografischer 
Bezug zu den historischen Ereignissen zugeschrieben. Yeghische soll 

weiteren Schrift von Yeghische (bzw. einer, die ihm zugeschrieben wird), mit 
einer Einleitung siehe (Weber, S. 1927b: 273).

8	  	Vahan Mamikonyan war Vardans Neffe und führte nach dessen Tod die Wi-
derstandskämpfer an. 

9	  	Im Armenischen steht das Wort patmich, das als »Historiograf«, »Erzähler« 
oder »Chronist« übersetzt werden kann (zu dem armenischen Begriff siehe 
https://bararanonline.com, Zugriff: 20.07.2017). 

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Augenzeuge des Krieges gewesen sein; Ghazar soll zu dieser Zeit gelebt 
haben und in seiner Kindheit von der Stimmung des Widerstandes (ge-
gen die Zwangskonvertierung und die Ablehnung des Christentums) be-
einflusst worden sein (Jusbashian 1983: 180). 

In Bezug auf die Schilderungen der Ereignisse zeichnen sich die er-
wähnten Werke sowohl durch Gemeinsamkeiten als auch durch Unter-
schiede aus. Letztere bestehen etwa in der Gewichtung der jeweiligen 
Ereignisse. Eine genaue Analyse der beiden Texte findet sich in der Ein-
führung zu der englischen Übersetzung von Yeghisches Werk von Ro-
bert W. Thomson (Thomson 1982: 3). Im Folgenden fasse ich Thomsons 
zentrale Punkte zusammen.

2.3.2 Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eröffnet

In diesem Abschnitt werden einige dieser Unterschiede vergleichend dar-
gestellt. Über die Darlegung der Diskrepanz der beiden Schilderungen 
wird der Deutungsraum nachgezeichnet, innerhalb dessen sich die my-
thischen Inhalte bildeten. Indem die Unterschiede dieser beiden Texte 
diskutiert werden, wird die jeweils unterschiedliche Rolle der beiden 
Texte und Autoren für den Mythos sichtbar.

Der Vardan-Mythos ist einerseits eine historische Schilderung – sie 
bezieht sich auf ein historisch festgehaltenes Ereignis mit Datum, Orts-
bezeichnung und verleiht Einblicke in die Geschehnisse des 5. Jahrhun-
derts. Andererseits besitzt sie einen Allgemeinheitsgrad, ein Abstrakti-
onsniveau, das die erzählte Geschichte auf viele Situationen übertragbar 
macht. Diese Plastizität wurde vor allem durch die Kombination und die 
Art dieser zwei Schriften geleistet. Yeghische setzt Akzente, die eine ein-
deutigere und einfache Wahrnehmung ermöglichen. Er arbeitet mit kla-
ren Unterscheidungen wie zwischen Gut und Böse, Positivem und Nega-
tivem sowie mit bewegenden poetischen Bildern. In seiner Schilderung 
gibt Ghazar dieselben moralischen Bewertungen ab wie Yeghische. Er 
verurteilt Vardans Gegenspieler Vasak und betont die positiven Züge an 
Vardan, stellt aber auch komplexere Überlegungen an. Die Kombination 
dieser beiden Erzählweisen gibt der Geschichte ihre spätere Wirkungs-
kraft. Da grundsätzlich keine anderen Texte über die Geschehnisse vor-
handen sind, werden diese zwei Quellen als wechselseitige Referenz und 
Beglaubigung des Wahrheitsgehaltes betrachtet. 

In beiden armenischen Quellen wird der Aufstand gegen die sassani
dische Herrschaft in den Jahren 450/1 und anschließend das Schick-
sal der armenischen Gefangenen im Iran beschrieben. Vergleichen wir 
die zwei Erzähllinien, sind wir als erstes mit der unterschiedlichen Dar-
stellung des Grundes der Rebellion konfrontiert. Der ursprüngliche An-
lass für die Rebellion wird in beiden Werken auf verschiedene Weise 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

beschrieben. Yeghische sieht in dem »bösartigen« Plan König Haskerts, 
die Armenier zu unterdrücken, den wesentlichen Grund für die Rebelli-
on. Haskert wurde dazu von seinen »bösen« intriganten Beratern ange-
stiftet, die im Christentum eine potenzielle Bedrohung, einen potenziel-
len Feind sahen. Für Ghazar/Lazar hingegen hatte das Problem seinen 
Ursprung in Armenien, in Form eines persönlichen Streits zwischen den 
Fürsten von Sjunik (Vasak), dem Marspan (Gouverneur) von Armenien 
und seinem Schwiegersohn Varasvaghan (Varazvalan). Aufgrund einer 
nicht spezifizierten Beleidigung seiner Tochter wies Vasak den letzteren 
aus Armenien aus. Varazvalans Handeln ist, diesem Verständnis folgend, 
als Racheakt gegen Armenien zu verstehen. Er schwor dem Christentum 
ab und bewegte gemeinsam mit dem persischen Hazarapet (Vesier) Has-
kert dazu, Druck auf die Armenier auszuüben. Im Unterschied zu Gha-
zar betrachtet Yeghische das Ultimatum Haskerts also nicht als eine un-
erwartete, spontane Entscheidung (Thomson 1982: 3).

Die Beschreibung des Anlasses ist der substanziellste Unterschied zwi-
schen diesen zwei Schilderungen der gleichen Geschichte. Ghazar identi-
fiziert einen spezifisch persönlichen Groll als Auslöser für eine potenziell 
explosive Situation. Er zeigt dabei mehr Verständnis für die schwierige 
Position, in der Vasak als Gouverneur von Armenien sich gegenüber dem 
Schah befand, besonders seitdem seine Söhne in Gefangenschaft waren. 
Dabei beschreibt auch Ghazar die Figur Vasak als Verräter. Beide Auto-
ren benutzen Vasak tatsächlich als Folie für den Patriotismus Vardans 
(Thomson 1982: 27). Die Übereinstimmung in dieser Frage wird auch als 
bestimmend für die späteren (aktuellen) Darstellungen der Geschichte ge-
sehen; die Unterschiede hingegen, wie die Ausführung des Anlasses, wer-
den dabei nicht beachtet. Die weiteren Unterschiede zwischen den zwei 
Quellen liegen vor allem in der Länge und in den Details der Schilderung 
einiger Elemente. Bei beiden Autoren kommt das finale Ultimatum Has-
kerts in Form eines Briefs oder eines Erlasses. Aber in der Beschreibung 
des Autors und der Form des Schreibens unterscheiden sich Ghazar und 
Yeghische. Die Grundintention beider Schreiben ist die Konvertierung 
der Armenier zum Masdaismus. Bei Yeghische ist der Brief jedoch drei-
mal so lang wie bei Ghazar und beinhaltet zusätzlich diverse sarkasti-
sche Bemerkungen über das Christentum, die den persischen Glauben 
charakterisieren, wie etwa den Mythos von Zrvan (Thomson 1982: 4). 

Die Antwort auf das Schreiben bringt Ghazar kurz und knapp auf 
den Punkt: Die persische Religion sei irrig und lächerlich. Die Armenier 
würden keine Elemente und mehrere Götter anbeten, sondern nur einen 
wahren Gott, der den Himmel und die Erde geschaffen habe. Bei Yeghi-
sche hingegen nimmt das Antwortschreiben zwölf Seiten ein. Er beginnt 
mit einer kurzen Abhandlung über die Natur Gottes, fährt fort mit der 
Diskussion der materiellen Welt und den vier Elementen, dem freien Wil-
len und der Natur des Bösen, stellt weiterhin die durchdachte göttliche 

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

und menschliche Natur Christi heraus und schließt mit der trotzigen Äu-
ßerung, die Armenier würden eher sterben, als Jesus Christus aufzuge-
ben. Allerdings enthält Yeghisches Replik – abgesehen von Glaubensfra-
gen – in jeder anderen Hinsicht Loyalitätsbekundungen gegenüber dem 
Schah (Thomson 1982: 5).

Als Reaktion rief der persische Schah die führenden Adligen zu sich. 
Diese versuchten ihn davon zu überzeugen, dass sie ihm gegenüber bis 
auf Religionsfragen die Treue halten würden. Die armenischen Fürsten 
mussten jedoch einsehen, dass ihre einzige Überlebensmöglichkeit im Be-
trug lag: Sie mussten vorgeblich zum Masdaismus konvertieren und die 
Forderungen Haskerts akzeptieren. (Hier folgen zwar beide Autoren der 
gleichen Grundlinie, Yeghisches Variante ist jedoch elaborierter.) 

Ghazar und Yeghische bewerten das Handeln Vardans und Vasaks in 
ähnlicher Weise. Indem sie die Haltung Vasaks verurteilen, betonen sie 
die Vorbildhaftigkeit Vardans. Dieser Standpunkt markiert den Kern des 
Mythos. In zahlreichen Details unterscheiden sich die Autoren jedoch, 
beispielsweise in der Art und Weise, wie sie Vardans Haltung darstellen. 
Bei der Entscheidung für die Konvertierung geht Ghazar im Gegensatz 
zu Yeghische zum Beispiel sehr umfangreich auf den Widerwillen Vardan 
Mamikonyans ein, den Forderungen Folge zu leisten. 

In einer weiteren Episode beschreibt Ghazar die Zweifel Vardans. 
Als die armenischen Fürsten, die hinsichtlich der Festigkeit ihres Glau-
bens Schwäche gezeigt hatten, in ihre Heimat zurückkehrten, wurden sie 
dort vom Volk mit Geringschätzung empfangen. In Ghazars Schilderung 
wird an dieser Stelle von Vardans Bedenken berichtet. Der unfreundliche 
Empfang und der Eifer der Magier (zoroastrische Priester, »Weise des 
Morgenlandes«), in Armenien den Feuerkult zu propagieren, brachten 
Vardan auf den Gedanken, ins Exil zu gehen: lieber im Exil als Christ zu 
leben, anstatt unter persischer Herrschaft abtrünnig zu werden. Vardans 
Skrupel finden bei Yeghische hingegen keinen Platz. 

Im weiteren Verlauf werden die Empörung über die Haltung der Ad-
ligen und der Widerstand gegen ihre Entscheidung geschildert. Über die 
schwache Haltung der Adligen waren die Geistlichen empört und began-
nen, gemeinsam mit dem einfachen Volk, sich gewaltsam den Magiern zu 
widersetzen. Ghazar zufolge wurde Vardan von den armenischen Adli-
gen überredet, zurückzukommen und den Aufstand anzuführen. Yeghi-
sche hingegen erwähnt Vardans Abwesenheit nicht. 

Aus beiden Quellen geht hervor, dass Vasak ein »Verräter« gewesen 
ist. Yeghische betont, dass Vasak die persische Religion aufrichtig ange-
nommen habe. Ghazar jedoch lässt nicht außer Acht, dass der Sohn Va-
saks eine persische Geisel gewesen sei und dies einen Einfluss auf Vasaks 
Entscheidung für die persische Religion gehabt habe. In der Grundhal-
tung werden die Protagonisten in den beiden Quellen ähnlich, im Detail 
aber unterschiedlich geschildert (Thomson 1982: 6). 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Die armenischen Fürsten leisteten einen gemeinsamen Eid, und der 
daraus hervorgegangene Vertrag (ukht)10 spielt in beiden Schilderungen 
eine große Rolle. Interessant ist, dass sich in diesem Punkt beide Auto-
ren einig sind. Denn im Konzept des Eides verdichten sich die wichtigs-
ten Elemente des Mythos. Laut Yeghische wurden die Perser in Armenien 
attackiert und die Feuerverehrungsstätte zerstört. Ghazars Schilderung 
dieses Geschehens fällt kürzer aus. Beide Autoren berichten von den Hil-
fegesuchen seitens der Armenier an die griechischen Herrscher, die die-
sen aber nicht nachkamen. Yeghische geht auch an dieser Stelle detailliert 
auf die Geschichte der Ablehnung ein und fügt zahlreiche Details hin-
zu. Interessant ist diese Stelle aufgrund ihrer Perspektive auf die Außen-
welt. In den byzantinischen Quellen findet diese Anfrage keine Erwäh-
nung (Thomson 1982: 6). Vielmehr wird eine Position der Abgrenzung 
und des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins vermittelt. Der Grund, warum die 
Bitte um Unterstützung keine Erwähnung in den byzantinischen Quel-
len findet, kann unterschiedlich interpretiert werden, doch wird dadurch 
dieser Eindruck des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins verstärkt, den beide 
Autoren ähnlich festhalten. 

Bevor es zur Beschreibung der großen Schlacht kommt, werden Var-
dans militärische Verdienste geschildert: Er führte die Armenier zum 
zweiten großen militärischen Erfolg in Albanien. Das ist eine der weni-
gen Episoden, die Ghazar im Detail beschreibt, wodurch er den Helden-
mut Vardans auf besondere Art hervorhebt. Nach diesen Siegen schlos-
sen die Armenier eine Allianz mit den Hunnen. Die Feldzüge des Jahres 
450 endeten mit der Nachricht über Vasaks Verrat und den Plünderun-
gen der Feuerverehrungsstätten. Im Winter kehrten die Armenier in ihre 
Heimat zurück. Beide Texte stellen die entscheidende Feldschlacht ein 
wenig unterschiedlich dar. Sie beginnen jeweils mit der Darstellung des 
Frühlingsanbruchs und den Vorbereitungen und beschreiben anschlie-
ßend die Schlacht selbst. Mit der Schilderung der Feldschlacht aber ist 
keines der Werke zu Ende. Die Quellen berichten auch noch über die 
nachfolgenden Ereignisse (Thomson 1982: 7).

Der Frühlingsanfang 451 wird in den zentralen Quellen unterschied-
lich dargestellt: Während Ghazar mit seiner Schilderung der Ereignisse 
unmittelbar bei dem persischen Angriff auf Armenien ansetzt und an-
schließend zu der entscheidenden Schlacht von Avarayr übergeht, ist 
Yeghisches Schilderung viel ausführlicher: Er beschreibt zuerst, wie die 
armenischen Bischöfe an ihre »Brüder« in Konstantinopel schrieben mit 
der Bitte, für sie zu beten. Dann fächert er die aus armenischer Sicht du-
biose Politik Haskerts nach den armenischen Erfolgen in Albanien auf. 
Er geht dabei auf dessen vorgebliche Güte gegenüber den Christen und 

10	 	Eine Diskussion zum Konzept Eid und Vertrag (ukht) bei Thomson (Thom-
son 1982: 10f.) und bei Tololyan (Tölölyan 1993).

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

seinen als betrügerisch geschilderten Gnadenerlass ein. Die lange und 
detaillierte Beschreibung lässt gewisse Strukturen erkennen, verteilt und 
betont die positiven und negativen Aspekte, bestätigt und untermauert 
diese. Anschließend geht Yeghische auf die Einzelheiten von Vasaks als 
verräterisch qualifiziertem Verhalten ein, etwa wie dieser durch ›falsche‹ 
Priester und durch seine Rolle als Informant für Persien die Zerstörung 
Armeniens betrieb (Thomson 1982: 7). 

Die Vorbereitungen für die Auseinandersetzung auf der Avarayr-Ebe-
ne beschreiben Ghazar und Yeghische ebenfalls unterschiedlich. Ghazar 
zufolge trafen die Armenier dort auf die unvorbereiteten Perser, zögerten 
jedoch mit dem Angriff, da sie anstelle eines Sieges den Märtyrertod an-
strebten. (Den Enthusiasmus für das Martyrium betont auch Yeghische 
mehrmals. Dieser Punkt ist für beide Schilderungen grundlegend.) Nach 
Ghazar hielten der Priester Levond (Ghevond) und General Vardan an 
diesem Abend ihre Reden an die Armee. Dabei erinnerten sie an das glor-
reiche Schicksal der frühen christlichen Märtyrer einschließlich Gregors, 
des Erleuchters, und begeisterten die Kämpfer dafür, deren Erbe anzu-
treten. Die beiden Reden werden bei Ghazar jeweils in einem Abschnitt 
zusammengefasst. Yeghische hingegen legt großen Wert auf die Inhalte 
dieser Reden. Vardan redete ihm zufolge als erster bei der Truppenver-
sammlung, lange vor dem Eintreffen der Perser. Das Thema des himmli-
schen Heldenmutes aufgreifend, forderte Vardan in seiner Rede die Trup-
pen im Namen ihrer Vorfahren und der göttlich verliehenen Religion zu 
einem heiligen Tod auf.11 Im Anschluss an Vardan sprach Ghevond (Le-
vond) einen Tag vor der Schlacht zu den Truppen. Yeghische widmet 
dieser Motivationsrede acht Seiten. Bemerkenswert hierbei ist, dass in 
dieser Rede keine christlichen Parallelen vorkommen und die Betonung 
auf den altisraelischen kämpferischen Helden liegt. Yeghische führt au-
ßerdem noch eine dritte Rede an: die eines persischen Generals, der sei-
ne Soldaten vor dem Desertieren warnt. Wie in vielen zuvor erwähnten 
Passagen liefert Yeghische auch hier eine längere und metaphernreiche 
Version (Thomson 1982: 7). An dieser Stelle hat die Erweiterung unter 
anderem noch eine wichtige Rolle für die Entstehung des Mythos, näm-
lich die Betonung und Ausarbeitung der Reden des armenischen Anfüh-
rers, in ihrer ganzen Breite, die, so wie Yeghische sie darstellt, ein zen
trales Element des Mythos bilden und bis heute in sehr unterschiedlichen 
Kontexten aufgerufen werden. Diese Reden bieten viel Material, Kon-
zepte, Redewendungen, Ansprachen für Aufführungen und sind wirk-
same Kommunikationsmuster, denn sie teilen das Wort des Helden mit.

Über die schicksalhafte Schlacht selbst macht Ghazar keine detail-
lierten Angaben, Yeghische ist dagegen ziemlich ausführlich. Er widmet 

11	 	Der Märtyrertod ist ein zentrales Thema im Buch der Makkabäer, aus dem 
Vardan laut Yeghische der Armee vorgelesen hatte.

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

der Beschreibung der Schlacht etwa eine Seite seines Werkes. Die bluti-
ge Auseinandersetzung kostet den Anführer und viele Kämpfer ihr Le-
ben (Thomson 1982: 8). 

Die Figur Vardan ist zwar sehr wichtig bei der Schlacht, ist jedoch aus 
der Perspektive des Gesamttextes nicht von zwangsläufig zentraler Be-
deutung, viel wichtiger erscheint die Figur des geistigen Anführers Ghe-
vond, der im Laufe der gesamten Geschichte agiert. Dennoch wird auch 
der letzte Teil der Geschichte, in der Vardan keine Rolle mehr spielt, spä-
ter aus der Perspektive der Schlacht gesehen und als Beweis ihrer Bedeu-
tung im Kontext des weitergeführten Widerstandes verstanden.

Beide Autoren berichten über den schweren verlustvollen Ausgang, 
unterscheiden sich aber in der Beschreibung der Folgen, die im Rahmen 
dieser Einführung nur ausschnittsweise dargestellt werden sollen. Ich 
möchte hier die Passage über die Frauen darstellen: Es ist eine Beschrei-
bung der Tugenden (virtue) der armenischen Frauen, mit der Yeghische 
seine Schilderung beendet. Hierbei handelt es sich insbesondere um die 
Tugenden der Ehefrauen der Gefangenen und der Witwen der Gefalle-
nen, die so viele Jahre zu Hause blieben und auf ihre Ehemänner warte-
ten. Dieses Bild der treuen und mutigen armenischen Frauen gehört, wie 
oben erwähnt wurde, zu den bekanntesten. Daran zeigt sich erneut die 
bildliche Kraft von Yeghisches Werk, wie auch die breite Akzeptanz und 
Popularität seines Textes (Thomson 1982: 9).

Zusammenfassend lässt sich an dieser Stelle festhalten, dass die zwei 
ersten Quellen, auf denen die spätere Interpretation basiert, sich in der 
Darstellung einzelner Stellen und Akzente unterscheiden, aber die we-
sentlichen Ideen teilen: In der Wertung der zentralen Figuren, in der Rei-
henfolge der Ereignisse, dem Ausgang des Krieges und dem Martyrium 
als Zentralmotiv. Sie zeichnen sich beide durch einen literarischen Code 
aus und liefern die ersten schriftlich fixierten Narrative in armenischer 
Sprache, die auch den ersten Selbstdarstellungen zugeordnet werden. Sie 
werden von den meisten armenischen Wissenschaftlern als parallele Dar-
stellungen gesehen und als einander ergänzende wahrgenommen. Den 
Unterschieden in den Darstellungen wird wenig Aufmerksamkeit gewid-
met, stattdessen werden sie stets zu einem Ganzen zusammengesetzt. 

Die anhand besserer Dokumentation erkennbare zeitliche Zuordnung 
Parpezis wird als Kompensation zu Yeghisches ungenauem Zeitbezug 
angesehen. Die zahlreichen Details und bildlichen Darstellungen, die 
Yeghische bietet, sorgen für die Wahrnehmung und Identifikation mit 
der Sprache, Literatur, der christlich-armenischen Identität und der spä-
teren Wahrnehmung der Vardan-Geschichte. Bilder, Metaphern und Re-
dewendungen Yeghisches dienten als Inspiration für viele Künstler, die 
sich mit der Geschichte befassten. Yeghisches Werk enthält zahlreiche 
Konzepte, die für den Aufbau und die Entstehung des Mythos und Ritu-
als armenischer Selbstvergewisserung dienten. Ghazar lehnt sich mehr an 

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

historische Tatsachen, schreibt zurückhaltend, aber ebenfalls in einer an-
spruchsvollen Sprache. Im Werk von Ghasar Parpezi wird die Geschichte 
Vardans und der Avarayr-Schlacht in einen größeren Kontext der arme-
nischen Geschichte eingebunden und gibt Einblicke in die darauffolgen-
den Ereignisse, in die Taten von Vahan Mamikonyan, Vardans Neffen. 

2.3.3 Die Unabhängigkeit der armenischen Kirche 

Das Jahr 451, in dem gegen den persischen Druck aufbegehrt wurde, 
ist aus einer weiteren Perspektive wichtig für die armenische Geschich-
te. In diesem Jahr begann die Unabhängigkeit der armenischen Kirche. 
Zur selben Zeit, in der sich diese Ereignisse abspielten, wurde in Kon-
stantinopel das Konzil von Chalkedon abgehalten, das ein dauerhaftes 
Schisma unter den Christen nach sich ziehen sollte. Anders als das Kon-
zil von Ephesus, das sich 431 um die »Natur des fleischgewordenen Wor-
tes« drehte, lehrte das Konzil von Chalkedon, dass Christus aus »zwei 
Naturen« bestehe, einer göttlichen und einer menschlichen, »in ein und 
derselben Person«. Lange Zeit umstritten, wurde diese Formulierung erst 
mit der Herrschaft des Kaisers Justin I. (518–527) akzeptiert. Zu jener 
Zeit standen die Armenier im Konflikt mit den Byzantinern, die einen 
großen Teil ihres Landes kontrollierten und ein neues Zivilrecht durch-
setzen wollten, das den herkömmlichen armenischen Rechtsbräuchen 
widersprach. Da manche Armenier im Chalkedonismus ein zusätzliches 
Element des griechischen Hegemonialanspruchs sahen, verwarfen vie-
le von ihnen die Beschlüsse des Konzils, die sie im Widerspruch zu den 
Lehren von Nicäa und Ephesus sahen. Auf der anderen gab es auch Kir-
chenvertreter, die sich ebenfalls der Haltung des Konzils anschlossen. 
Während des 7. Jahrhunderts war die armenische Kirche zutiefst gespal-
ten (Mahé 1995a: 12). 

2.4 Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung  
mit der Vardan-Erzählung und die Anfänge  

des Vardan-Festes

Von den arabischen Invasionen zur bagratidischen Erneuerung

Zu Beginn des 7. Jahrhunderts erreichten die Araber den Kaukasus, 
was für die Armenier eine Befreiung von den beiden alten hegemoni-
alen Großmächten bedeutete: das Sassanidenreich zerfiel, und Byzanz 
verlor die Kontrolle über Ägypten, Palästina, Syrien und alle östlichen 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

Provinzen. Teodoros Rschtuni, der Sprecher des armenischen Adels, be-
siegelte im Jahre 661 eine Vereinbarung mit den Muslimen. Diese Ver-
einbarung garantierte den Armeniern eine Unabhängigkeit mit wenigen 
Einschränkungen gegen eine wenig bedeutsame Abgabe. 

Das 7. Jahrhundert gilt als eine der armenischen Blütezeiten, ins-
besondere in der Architektur. Unweit der Kathedrale von Etschmiat-
zin (5. Jahrhundert) wurden die Sanktuarien der Märtyrerinnen Hrip-
sime und Gayane errichtet sowie die Rundkirche von Svarthnoz (Mahé 
1995a: 13). Auf das 7. Jahrhundert wird ebenfalls die Arbeit von Sebeos 
datiert, des dritten armenischen Chronisten, der den »Vardan-Krieg« be-
schrieben hat. Er bezieht sich zwar auf die »anderen«, nennt aber we-
der Yeghische noch Ghazar namentlich. Zusammen mit einigen ›Erneu-
erungen‹ in der Darstellung führt Sebeos ein Beiwort für Vardan ein. Er 
nennt ihn »Roter Vardan« (Karmir Vardan). Dies wird in der moder-
nen Darstellung Vardans stets aufgegriffen: Sowohl in der Literatur, als 
auch in den bildlichen Darstellungen ist Rot die Farbe Vardans (Thom-
son 1982: 30). 

Im 8. Jahrhundert änderten sich die Verhältnisse. Das Kalifat setz-
te eine direkte Verwaltungshoheit durch und die arabische Herrschaft 
fuhr mit ihrer Politik der Kolonisierung fort. Zugleich kam es zu Be-
ginn des 8. Jahrhunderts zu einer Vereinigung der tief gespaltenen ar-
menischen Kirche. Katholikos Hovhan Ozneci (717–28) vermochte eine 
Lehre durchzusetzen, die sowohl sich auf das Konzil von Ephesus beru-
fende Monophysiten als auch sich auf das Konzil von Chalkedon beru-
fende Anhänger der Lehre der zwei Naturen (Dyophysitismus) akzep-
tieren konnten (Mahé 1995a: 13). Derselbe Katholikos legte auch den 
Termin des Vardan-Festes fest. Bis zum 8. Jahrhundert wurden Vardan 
und seine Gefolgschaft gemeinsam mit den anderen für den Glauben 
gefallenen Märtyrern gefeiert. Diese Tradition geht auf den Katholikos 
Vrtanes (333–341) zurück. Dieser hatte angeordnet, dass es einen Fei-
ertag zu Ehren der im Kampf für den Glauben gefallenen Märtyrer ge-
ben solle. Zusammen mit den Makkabäern wurden an diesem Feiertag 
die Glaubenskämpfer armenischer Herkunft, die Vachejanner (die Ge-
folgschaft von Vache Mamikonyan), gefeiert. Vardan und seine Kämp-
fer wurden ebenfalls in diese Gemeinschaft der Märtyrer aufgenommen 
und an einem festen und unbeweglichen Feiertag, am 1. August, gefei-
ert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Als zu Beginn des 8. Jahrhunderts 
jedoch eine innere Einigung der Kirche erreicht wurde und auf die kul-
turelle Blüte eine Unterdrückung seitens der arabischen Herrschaft folg-
te, war die Zeit für einen eigenen Feiertag des Vardan-Mythos gekom-
men. Aus einer wenig spezifizierten Feier der Glaubenskämpfer räumte 
man Vardan und seiner Gefolgschaft eine Sonderstellung ein. Außer-
dem wurde das Vardan-Fest an das Osterfest angepasst und dadurch in 
den beweglichen Zyklus der Feiertage aufgenommen. Der Dienstag vor 

ARMENIEN IM MITTELALTER

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Barekendan (Fasnachtssonntag) wurde als Termin für das Vardan-Fest 
bestimmt. Seitdem ist das Fest beweglich, jedes Jahr an einem ande-
ren Datum, dem Osterfest entsprechend. Vom 8. bis zum 14. Jahrhun-
dert blieb der Feiertag diesbezüglich unverändert (Vardanyan/Badalyan 
2003: 94). 

Durch die Etablierung eines kirchlichen Rituals, welches die Bezeich-
nung »Vardan-Fest« erhält, können wir einerseits die Notwendigkeit für 
eine symbolische Handlung festhalten und darin andererseits einen An-
fang oder neuen Schub für die Entwicklung des Mythos sehen. Die Be-
schäftigung mit den Texten der Kirchenväter über Vardan wurde wieder 
relevant, der Name Vardans fand seinen Platz im Kirchenkalender. Die 
Einigung der armenischen Kirche eröffnete neue Möglichkeiten und ließ 
sich in symbolischen Veränderungen festhalten. Gleichzeitig spielte der 
steigende Druck der arabischen Herrschaft eine Rolle.

Das Armenien der Bagratiden (Bagratuni) und der Arzruni

Am Ende des 9. Jahrhunderts konnte sich das Königreich Armenien er-
neut behaupten. Die Fürsten der Bagratiden übernahmen die Führung 
des Reiches (Mahé 1995a: 13). Das 9. Jahrhundert war zum einen von 
dem Prozess des fortschreitenden Zerfalls des Arabischen Reiches ge-
prägt, zum anderen von der Veränderung in den höheren Schichten des 
armenischen Adels. Dies betrifft vor allem das Geschlecht der Mamik-
onyan, die Familie, die unter anderem für den hier behandelten Mythos 
eine wichtige Rolle spielt. Fünf Jahrhunderte lang war dieses Geschlecht 
im politischen Leben Armeniens führend. Nach der Unterdrückung des 
Aufstandes, den Mushegh Mamikonyan anführte, im Jahre 774 ende-
te die Epoche der Mamikonyan. Die Bagratiden, die dagegen eine flexi-
ble Politik gegenüber den Arabern vertraten, erlebten in dieser Zeit ei-
nen schnellen Aufstieg. Eine weitere Fürstenfamilie mit Namen Arzruni 
stieg nach dem Untergang der Mamikonyan auf, von dem beide Fami-
lien profitierten (Zekiyan 1986: 53). Diese Spannungen und Verände-
rungen in den herrschenden Dynastien fanden ihren Ausdruck auch in 
der Darstellung der Revolte von 451 jener Zeit, da im 10. Jahrhundert 
neue Akteure und neue Erzählungen aufkamen, in denen die Familie 
Arzruni eine signifikante Rolle spielte. Die Geschichte Armeniens nutz-
te der Schreiber der Familie – Thomas Arzruni –, um seine eigene Fami-
lie glorreich darzustellen. Dabei erwähnt er Yeghische mit Namen und 
übernimmt einige von dessen Bildern für seine Beschreibungen (Thom-
son 1982: 32). 

Beide Familien konnten während ihrer Herrschaft kulturelle Denk-
mäler errichten. Die Bagratiden bauten ihre Hauptstadt Ani un-
weit von der heutigen Stadt Gjumri. Diese Stadt wurde als »Stadt der 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

tausendundeinen Kirchen« bekannt. Im Jahr 1064 wurde Ani von den 
seldschukischen Türken eingenommen (Mahé 1995a: 13). Auch im 
Reich der Arzruni (908–1021) erlebte die Kultur eine Blütezeit. Gregor 
von Narek (951−1010), ein Dichter und Mystiker, wird als wichtigste 
kulturelle Figur dieser Zeit angesehen (Zekiyan 1986: 54). Er zählt zu 
den Vätern der armenischen Liturgie und war zugleich bekannt für seine 
Poesie, in der er die widersprüchliche Natur des Menschen thematisiert 
und nach einem menschlichen Gott sucht. Auch seine Sympathie für die 
Aufständischen der Bauernbewegung Tondrake, die sich gegen die Kir-
che und die kirchlichen Bräuche, gegen die Geistlichkeit und Standespri-
vilegien erhoben, wurde bekannt. Man weiß allerdings nicht, ob Narek 
dieser Bewegung angehörte; man beschuldigte ihn, mit ihr zu sympathi-
sieren (Mkrtischjan 1975: 1066). Narek seinerseits geht in seiner »Inter-
pretation des Hohen Liedes« (»Meknutjun erg ergoc«), geschrieben um 
977, auf die ersten Quellen über Vardan zurück und nimmt Bezug auf 
den Brief, den der persische König an die Armenier geschrieben hatte.12 
Den Vardan-Krieg erwähnt er nicht (Thomson 1982: 45). 

Das Fürstentum und Königreich von Kilikien (1080–1375): ein 
»Diaspora-Königreich«13 

Nach dem Sturz der Bagratiden und der Besetzung des historischen Ar-
meniens entstand das kleine Reich Kilikien, auch ›Kleinarmenien‹ ge-
nannt, südwestlich des historischen Armeniens. Fürst Ruben aus der 
neuen Herrscher-Dynastie in Kilikien gründete um 1080 ein Fürsten-
tum, welches gegen Ende des Jahrhunderts einen raschen Aufschwung 
zu einem Königreich erlebte (Zekiyan 1986). Auf diese Weise konnte die 
armenische Kultur sich an einem anderen Ort weiterentwickeln. Denn 
von 1236 an war ›Großarmenien‹ dem Einfall der Mongolen ausgesetzt 
und hinsichtlich kultureller Produktionen stark eingeschränkt. Das ki-
likische Armenien entwickelte sich dank der neuen geografischen Lage, 
Kontakten zur Umgebung und Anregungen aus dem Westen rasant 

12	 	Eine kommentierte Übersetzung Nareks Interpretation des Hohen Liedes 
ins Englische siehe (Thomson 1983). An zwei Stellen wird Bezug zu den frü-
hen Schriften genommen: für den Hinweis zu weitere Hinweise auf Yegishe 
(Elishe) und Ghazar (Lazar) siehe (Thomson 1983: 488). Eine Einführung 
zu Narek und einige Übersetzungen ins Englische siehe auch (Hacikyan et 
al. 2002: 274f.).

13	 	Die Bezeichnung »Diaspora Königreich« leihe ich mir von Razmik Panos-
sian. So nannte er diese Periode in seinem Buch Armenians. From kings and 
priests to merchants and commissars (Panossian 2006: 63). Dieser Aus-
druck beschreibt meines Erachtens sehr gut die Besonderheit der armeni-
schen Strukturen; selbst ein Königreich hat diasporischen Charakter.

ARMENIEN IM MITTELALTER

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

(Mahé 1995a: 13; Zekiyan 1986: 55). Zu den bedeutendsten Kunst-
werken der kilikischen Zeit zählen die prachtvollen Miniaturen des 
Thoros Roslin und zahlreicher anderer Meister, neu erbaute und res
taurierte Festungen wie auch literarische Werke (Zekiyan 1986: 55). 
Der Heilige Nerses, genannt Schnorhali (»Begabter«) und sein Neffe, 
der Heilige Nerses von Lambron, sind die wichtigsten Namen in der 
klassischen Literatur jener Zeit (Zekiyan 1986: 56). Nerses Schnorha-
li (1103–1173) verfasste unter anderem die Lieder zum Vardan-Fest 
(Devrikyan 2008: 46). In diesen Liedern finden sich auch patriotische 
Elemente, wie besonders an der Hymne »Norahrash Psakavor« deut-
lich wird. Vardan und die anderen Helden der Schlacht werden in die-
sem Text verehrt, die namentlich nicht bekannten Gefallenen werden 
in der Hymne angesprochen und gefeiert – ebenso wie die Gruppe, das 
Volk und die Bauern, die ihre Herren unterstützt und mit ihnen zusam-
men gekämpft haben. Diese Texte werden in der Forschung sowohl auf 
ihre literarische, religiöse und musikalische Bedeutung hin untersucht 
(Palyan 2003: 166).

Eine weitere wichtige intellektuelle Figur, Mkhitar Gosh (1120−1213), 
bezieht sich im Jahr 1184 auf die frühen Schriften zur Revolte 451. Er 
stellte als erster eine Sammlung säkularer Gesetze zusammen und setzte 
sie dem religiösen Gesetz entgegen (letzteres war bereits im 8. Jahrhun-
dert festgeschrieben worden). Sein Werk, unter anderem das Gesetzbuch 
Datastanagirk, war für nicht nur in Kilikien und Großarmenien, sondern 
auch außerhalb Armeniens wichtig. Gosh nutzt für seine Schrift Yeghi-
sches Werk, genauer genommen die Rede Ghevonds, in der der letztere 
erwähnt, dass alle kirchlichen Schichten zum Kampf bereit seien. Er setzt 
sich mit den Rangordnungen in der Kirche auseinander. Auf das The-
ma der Schlacht oder auf die Figur Vardan Mamikonyans wird in dieser 
Schrift nicht weiter eingegangen (Thomson 1982: 45).14 

Bemerkenswerterweise spielt Vardan als Gegenstand der Bildenden 
Künste kaum eine Rolle. Auf den Verzierungen der armenischen mit-
telalterlichen Kirchen findet man rein religiöse Figuren wie Christus, 
Maria, biblische Figuren, Heilige armenischer oder nicht armenischer 
Herkunft oder Figuren der Stifter der Kirche und ihre Begleiter. Bis zum 
späten 15. Jahrhundert taucht Vardan auf den Miniaturen nicht auf. 
Die wenigen vorhandenen sollen Kopien früherer Miniaturen sein. Al-
lerdings treten Bilder mit säkularer Thematik erst im 14. Jahrhundert 
in Erscheinung. Aber auch dann werden Vardan und seine Gefolgsmän-
ner nicht zum zentralen Thema, viel populärer war in diesem Zusam-
menhang der Alexanderroman. Da die armenische Miniatur-Kunst in 

14	 	Eine englische kommentierte Übersetzung von Datastanagirk siehe (Thom-
son 2000b). Eine Einleitung zu seinem Werk und einige weitere ins Englische 
übersetze Werken von Mekhitar Gosh siehe (Hacikyan et al. 2002: 431ff.).

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

erster Linie an religiösen Themen orientiert war und weniger an nati-
onalen, darf die geringe Zahl von Vardan-Kunstwerken kein Maßstab 
für die Popularität von Yeghisches Geschichte sein (Thomson 1982: 
49). 

Das kilikische Reich und dadurch das letzte armenische Königreich 
hatten nicht lange Bestand. Das Ende dieser Ära markiert das Jahr 1375, 
als der letzte König Kilikiens seinen Thron verlor (Mahé 1995a: 13).

2.4.1 Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung  
mit der Vardan-Erzählung im späten Mittelalter

In der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts fand eine weitere Verände-
rung in der Feierform statt: Das Vardan-Fest wurde von Dienstag auf 
den Donnerstag der gleichen Woche verschoben. Der Dienstag blieb 
aber weiterhin als Feiertag erhalten. An diesem Tag wurden die im Var-
dan-Krieg gefallenen Geistlichen gefeiert. Der Dienstag wurde zum Ge-
denktag für die Priester der armenischen Kirche und nach dem religiösen 
Anführer des Vardan-Krieges Ghevond »Ghevond-Tag« (Ghevondanz) 
genannt. Aus einem Fest zu Ehren des Glaubenskrieges und der Schlacht 
am Avarayr wurden somit zwei, und der Bedeutung des Glaubenskrieges 
und des Mythos wurde ein größerer Raum zugesprochen, indem noch 
eine weitere Figur aus Yeghisches und Ghazar s Schilderung in das Ritual 
aufgenommen wurde. Außerdem wurde zwischen der weltlichen und der 
geistlichen Beteiligung differenziert. Seit dem 14. Jahrhundert blieb diese 
Ordnung unverändert. Auch heute wird am Dienstag der Ghevond-Tag 
und am Donnerstag vor dem Fasnachtssonntag, vor dem Beginn der Fas-
tenzeit, das Vardan-Fest gefeiert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Be-
kannt sind vor allem die Kirchenlieder, die für beide Feste verfasst wur-
den. Die Anfänge des armenischen Kirchengesangs gehen bis ins frühe 
5. Jahrhundert unmittelbar nach der Erschaffung der Schrift zurück. In 
der Entwicklung des Kirchengesangs werden zwei historische Epochen 
genannt: vom 5. zum 11. und vom 11. zum 15. Jahrhundert. Die Hym-
ne zum Ghevond-Fest wurde im 11. Jahrhundert von Hovhannes Sar-
kavag Imastaser verfasst. Spezielle Lieder zum Vardan-Tag verfasste, wie 
bereits erwähnt, im 12. Jahrhundert der Heilige Nerses Schnorhali, der 
ebenfalls Lieder für den Ghevond-Tag komponierte (Palyan 2003: 165). 

In der armenischen Literatur des Mittelalters ist Vardan fortwährend 
präsent. Die Texte und Quellen haben eine große Präsenz und Anwend-
barkeit für Chronisten und intellektuelle Figuren. Dabei wird die von 
Yeghische und Ghazar festgehaltene Geschichte mit kleinen Ergänzun-
gen wiedergegeben, oft ohne die Autoren beim Namen zu nennen. In 
den mittelalterlichen Quellen wird häufig Bezug auf Yeghische genom-
men, ohne dabei über Vardan zu sprechen. Genauso wird das Interesse 

ARMENIEN IM MITTELALTER

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

an Vardan nicht unbedingt mit Yeghische in Zusammenhang gebracht. 
Der georgische Geschichtsschreiber Juansher bezieht sich auf Vardan als 
Vater von Schuschanik, erwähnt dabei aber weder Yeghische noch den 
Vardan-Krieg. Auch außerhalb Zentralarmeniens wirkende armenische 
Historiker benutzen Yeghisches Schrift für ihre eigenen Anliegen und mit 
jeweils eigenen Akzentsetzungen. Sie folgen keinem gemeinsamen Sche-
ma (Thomson 1982: 46). 

Zugleich treten neue Schilderungen auf, wie jene von Familie Arzru-
ni am Anfang des 10. Jahrhunderts, in der die signifikante Rolle der füh-
renden Familie (Arzruni) zugeschrieben wird (Thomson 1982: 32). Es 
entstehen einige Verwirrungen in den Quellen etwa aus dem 12. Jahr-
hundert, in denen Vardan plötzlich in der Rolle der Gouverneurs (marz-
pan) dargestellt wird, eine Rolle, die in der traditionellen Schilderung 
der Verräter Vasak einnimmt (Thomson 1982: 46). Diese alternativen 
Schilderungen mit neuer Rollenverteilung und veränderten Akzenten 
aber hatten keine nachhaltige Wirkung. Die Darstellungen Yeghisches 
und Ghazars, in denen die Familie Mamikonyan die Schlüsselrolle spielt, 
wurden am meisten akzeptiert und prägten die spätere Darstellung die-
ser Episode und der Epoche im Allgemeinen. So referiert die Geschichte 
von Stephen von Taron (Asoghik), kurz nach 1000 verfasst, explizit auf 
Yeghisches Variante. Außerdem hat der Autor als Erster Yeghische in die 
chronologische Reihenfolge der armenischen Historiografen des 5. Jahr-
hunderts eingeordnet und seine Position nach den anderen beiden Chro-
nisten Agatangeghos, Movses Khorenatsi und vor Ghazar Parpezi festge-
halten (Thomson 1982: 41). Die Lücke bezüglich der Person Yeghisches 
wird in den mittelalterlichen Quellen ebenfalls geschlossen. Eine Schrift, 
die als Quelle über das Leben Yeghisches dient, stammt aus dem Mittelal-
ter: Geschichte vom heiligen Yeghische Vardapet (Magister), eine Schilde-
rung unbekannter Datierung und unbekannten Autors, ist bis heute die 
Hauptquelle über das Leben und Wirken Yeghisches. Eine knappere Ver-
sion dieser Geschichte wurde auf den Anfang des 14. Jahrhunderts da-
tiert. In der letzteren wird das Todesdatum Yeghisches notiert sowie der 
Umstand, dass er der Sekretär Vardans gewesen sei. Dadurch entstand 
eine Erzählweise, die den Chronisten in seinem persönlichen Werdegang, 
aber auch in seiner Beziehung zu den anderen Chronisten heraushebt. 
Yeghische war der Schüler Mashtoz’ und Sahaks – des Schöpfers der 
Schrift und der zwei ersten Bibelübersetzungen, der Autor des Buches 
über die kriegerischen Taten Vardans und sein Martyrium, wie auch eini-
ger homiletischer Arbeiten. Das entstandene Bild über den Ursprung der 
Vardan-Erzählung, über die Autoren und über die Inhalte und Protago-
nisten wird hiermit um das 14. Jahrhundert herum festgehalten (Thom-
son 1982: 42). Auch den armenischen Dichtern war die Geschichte Var-
dans bekannt: Simeon Aparantsi – ein Poet und Geschichtsschreiber des 
16. Jahrhunderts – erwähnt Vardan bei der Beschreibung der Eroberung 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

von Tabriz (eine Stadt im heutigen Iran) durch die Osmanen 1589 und 
bezieht sich hier, wie auch in seinen anderen Werken, auf Vardans hero-
ische Taten, wie Ghazar sie dargestellt hat (Thomson 1982: 49).15

An dieser Stelle lässt sich Folgendes zusammenfassen: Die Geschich-
te Yeghisches und Ghazars wird schriftlich tradiert, häufig rezipiert und 
zitiert. Indem die Texte viele wichtige Gelehrte und Denker der Zeit be-
schäftigten, wird in der Entwicklung der schriftlichen Tradition und des 
Denkens immer wieder Bezug auf sie genommen, wodurch die Geschich-
te zur eigenen wird, zu einem Teil der Beschäftigung mit sich selbst. Dies 
prägt einige der wichtigen Aspekte des Vardan-Mythos: Die Selbstab-
grenzung durch die Sprache sowie die zentrale Rolle der Schriftkultur 
für die Kultur und das Selbstverständnis der Armenier, als eine Schrift 
von Armeniern über Armenier in armenischer Sprache geschrieben; der 
Bezug zur Geschichte und die Reflexion der Kontinuität werden im Mit-
telalter geprägt. Aber auch die einzelnen narrativen Bestandteile der Ge-
schichte werden in dieser Zeit geformt. In Kirchenliedern, Gedichten und 
Überarbeitungen werden immer wieder einzelne Elemente der kriegeri-
schen Auseinandersetzung erwähnt, die Eigenschaften Vardans themati-
sieren. Ebenso sehr sind die Narrative geprägt von der kirchlichen ritu-
alisierten Haltung den mythischen Figuren gegenüber. Einige Elemente 
werden seit dem 14. Jahrhundert bis heute kontinuierlich beibehalten.

2.5 Konflikte, Teilungen und Zerstreuung,  
Zellen der Unabhängigkeit und Diaspora 

Zum ersten Mal wurde Armenien in den Jahren 384–387 zwischen Rom 
und den Parthern für die nächsten 150 Jahre aufgeteilt. Die zweite Tei-
lung erfolgte zwischen den Byzantinern und den Sassaniden im Jahr 
591. Kaiser Mauricius verbannte Tausende von Armeniern auf den Bal-
kan. Vom 3. bis zum 5. Jahrhundert ordneten die Perserkönige eben-
falls Deportationen der Armenier nach Osten an, was deren freiwillige 
Migration ins Römische Reich zur Folge hatte. Im 8. und 9. Jahrhundert 
führten die arabischen Steuerforderungen zu einer Umsiedelung der Be-
völkerung nach Westen. Im 11. Jahrhundert wiederum war Kaiser Nasi-
lius II. für die Emigration der Herrscher mit ihrem gesamten Hof, ihren 
Soldaten und Dienern nach Kappadokien verantwortlich. Die Einnahme 

15	 	Eine vollständige Wiedergabe der Überlieferung der mittelalterlichen Texte 
würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Eine umfassende Rekonstruk-
tion anhand der mittelalterlichen Quellen, mit aufmerksamer Prüfung der 
einzelnen Quellen, hat bereits Thomson geleistet (Thomson 1982: 29ff.). 
Meine Aufmerksamkeit galt lediglich denjenigen Aspekten, welche die Ent-
stehung der mythischen Inhalte erklären konnten.

KONFLIKTE, TEILUNGEN UND ZERSTREUUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

von Ani durch die Seldschuken löste eine noch stärkere Zerstreuung 
aus, die in ihren historischen Konsequenzen bedeutender war als die ge-
nannten Migrationsbewegungen zuvor, weshalb man sie auch mit dem 
Anfang der armenischen Diaspora gleichsetzt. Wichtige Orte mit ar-
menischer Bevölkerung gab es nach 1064 nun auch außerhalb des ki-
likischen Armeniens in Bulgarien, Thrakien, Mazedonien, Transsylva-
nien, Moldawien, in der Walachei, der Ukraine, in Polen, auf der Krim 
und an der Wolga. Vom 16. bis zum 18. Jahrhundert ließen sich arme-
nische Händler in Italien, Frankreich und Nordeuropa nieder, was je-
doch nicht im Zuge einer größeren Bevölkerungsumsiedlung geschah. 
Die Emigration in den Westen Kleinasiens und nach Konstantinopel be-
gann bereits im 9. Jahrhundert unter den ›mazedonischen‹ Kaisern ar-
menischer Abstammung und hielt auch unter den Osmanen weiter an. 
Vor allem aber im 17. und 19. Jahrhundert bewegten sich viele Arme-
nier in diese Richtung. 1880 zählte man in der Hauptstadt Konstantino-
pel 250.000 Armenier. Einen weiteren Zuzug der Armenier verbot Sul-
tan Abdülhamid II. Auch wenn die Emigration Richtung Osten deutlich 
geringer ausfiel, entstanden neue armenische Gemeinden in Indien, ins-
besondere in Madras und Kalkutta. Umgekehrt ließen sich auch frem-
de Siedler dauerhaft auf armenischem Boden nieder. Die abbasidischen 
Kalifen förderten die Ansiedlung arabischer Stämme aus der Djezireh 
in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts. Im 11. Jahrhundert begann 
mit der Eroberung durch die Seldschuken die Ansiedlung von Turkvöl-
kern, die nach den Invasionen der Mongolen im 13. Jahrhundert noch 
zunahm. Mit den Türken kamen Kurden, die sich vom 11. Jahrhundert 
an in den Südprovinzen niederließen und nach der osmanischen Erobe-
rung allmählich im übrigen Armenien Fuß fassten (Mahé 1995a: 15). 
Migration, Teilung und Fremdbestimmung sowie das Verbleiben klei-
ner, verstreuter Zentren der Autonomie prägen den Charakter des Fort-
bestehens der armenischen Kultur. Nach dem Untergang des großarme-
nischen und kilikischen Reiches konnten einige Fürstengeschlechter in 
ihren uneinnehmbaren Hochburgen über längere Zeit hinweg fortbe-
stehen. Diese Autonomie wurde durch verschiedene Faktoren erreicht, 
verteidigt und ausgehandelt. Zu den Geschlechtern gehörten die Fürsten 
von Sjunik, einer historischen Region im Süden Armeniens, sowie die 
Fürsten von Khatchen (das heutige Karabakh) und Hamschen (Hemsin) 
an der Schwarzmeerküste, dem antiken Pontus. Die letzteren verloren 
ihre Autonomie im 18. Jahrhundert im Zuge der Zwangs-Islamisierung, 
die bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts andauerte. Der alte armenische 
Dialekt Hamschen wird heute noch in einigen Dörfern dieser Gegend 
gesprochen. Ein weiteres halb-unabhängiges Zentrum war in Sasun süd-
lich der Ebene von Musch in der historischen Provinz Taron, von unzu-
gänglichen Bergen umgeben. Die Bewohner dieser Provinz konnten ihre 
Unabhängigkeit finanziell aushandeln: Um ihre innere Autonomie zu 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

bewahren, leisteten sie dem kurdischen »Bey« vor Ort einen jährlichen 
Tribut. Diese Vereinbarung galt bis zum letzten Jahrzehnt des 19. Jahr-
hunderts und endete mit der blutigen Unterdrückung durch die osmani-
sche Regierung. Eine derartige ›Semi-Autonomie‹ gelang auch weiteren 
Zentren in Kilikien: Zeitun, inmitten der Gebirgskette des Anti-Taurus 
gelegen, konnte bis 1862 eine unabhängige Selbstverwaltung aufrecht-
erhalten. Auch hier wurde die Unabhängigkeit durch eine jährliche Ab-
gabe (5.000 Piaster) an den Sultan erkauft. Die kilikischen Fürstentü-
mer in Hadschin und Thomarza genossen ebenfalls einige Privilegien. 
Die Fürsten von Hadschin konnten diese Privilegien bis etwa zur Mitte 
des 18. Jahrhunderts behaupten, die Fürsten von Thomarza bis zur Re-
volution der Jungtürken im Jahr 1908, wenn auch nur in eingeschränk-
ter Form (Zekiyan 1986: 59). 

2.6 18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und 
kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken

Die Auseinandersetzung mit Vardan lebte wie die ununterbrochene 
schriftliche Tradition der Armenier zwar fort. Doch als ein Kollektivsym-
bol in diesen Jahren hätte sich die mythische Figur nicht unbedingt an-
geboten, allein vor dem Hintergrund der Zersplitterung und des multi-
lokalen Charakters der armenischen Zentren. Erst die Entwicklung der 
Ereignisse im 18. und 19. Jahrhundert machte dies möglich. 

In den Jahren 1386–1403 war Armenien den verheerenden Feldzügen 
Timurs ausgesetzt. Die folgenden zwei Jahrhunderte – das 15. und das 
16. – werden als die dunkelsten Epochen der armenischen Geschichte 
angesehen. Der Eroberung Konstantinopels im Jahr 1453 durch die Os-
manen folgten mehrere Kriege und Plünderungen Armeniens, das sich 
durch seine geografische Lage zwischen zwei sich bekämpfenden Rei-
chen befand. Diese Phase fand ein Ende im Jahr 1639, als das Osmani-
sche Reich Frieden mit den iranischen Safawiden schloss (Mahé 1995a: 
14). Zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert wurde durch die Vernet-
zung einzelner verstreuter Zentren ein konstruktiver Austausch mög-
lich. Zu der wichtigsten treibenden Kraft, die dies ermöglichte, wurde 
der Handel. Die armenischen Händler konnten an verschiedenen Or-
ten erfolgreiche Geschäfte abwickeln und durch ihre Tätigkeit und ih-
ren Reichtum einerseits Verbindungen zu den armenischen Zentren der 
Außenwelt, aber auch untereinander herstellen und aufrechterhalten 
(Panossian 2006: 87). Von Tibet aus durch das Osmanische Reich, Russ-
land, Persien, über den Indischen Ozean und das Mittelmeer wurden 
Seide, Gewürze und andere Produkte des Ostens mit großem Gewinn 
nach Europa gebracht. Der Erfolg der Kaufleute ließ auch die kulturelle 

18. JAHRHUNDERT: MULTILOKALE ENTWICKLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Produktion ansteigen und führte zu einem Wiederaufbau von Kirchen 
und den wichtigsten Klöstern. Für ihren Wohlstand und Geschick be-
rühmte Händler stammten aus Nor Djugha (Neu-Dschulfa), einer zu Be-
ginn des 17. Jahrhunderts nahe Isfahan gegründeten armenischen Stadt 
(Mahé 1995a: 14). Auch der Druckkunst wird in diesem Prozess eine be-
sondere Rolle zugeschrieben. An verschiedenen Orten entstandene und 
durch wohlhabende Armenier finanzierte Druckereien trugen zu Vernet-
zung und Wissensaustausch bei. Das erste armenische Buch wurde zwi-
schen 1511 und 1513 in Venedig dank armenischer Kaufleute gedruckt, 
wie auch die erste Druckerei im Jahr 1565 in Venedig gegründet wurde 
und 1567 nach Konstantinopel umzog.1636 wurde die erste armenische 
Druckerei in Neu-Dschulfa gegründet. Die Bibel wurde zwischen 1666 
und 1668 in altarmenischer Sprache in Amsterdam gedruckt (Panossian 
2006: 91). Die gedruckten Texte unterscheiden sich in Inhalt und Funk-
tion, dienten aber alle dazu, Wissen in die armenische Sprache zu über-
tragen und zu archivieren, sowie dazu, die vorhandenen Netzwerke zu 
stärken (Panossian 2006: 92).

Außerdem wird der kulturelle Aufschwung des 18. Jahrhunderts mit 
der intellektuellen Tätigkeit der armenischen Kleriker in Zusammen-
hang gebracht, wobei die Mechitaristenkongregation eine führende Rol-
le spielte. Der im Jahre 1717 von Abt Mekhithar von Sebaste zunächst in 
Konstantinopel gegründete, zwischenzeitlich auf Morea und schließlich 
in Venedig (auf der Insel San Lazzaro) ansässige Orden machte sich die 
Sammlung und das Studium der alten Manuskripte zur Aufgabe. Nach 
der benediktinischen Regel arbeitende armenische katholische Mönche 
edierten die berühmtesten Werke der klassischen armenischen Literatur 
und stellten die für diese Arbeit notwendigen Grammatik-, Wörter- und 
Geschichtsbücher zusammen. Außerdem widmeten sie sich der Überset-
zung moderner europäischer Literatur ins Armenische und bildeten in 
den Schulen ihres Ordens im Osten und in Europa die Elite der armeni-
schen Jugend aus. Die gelehrten Mekhitaristen wurden zu den Begrün-
dern der Armenologie (Mahé 1995a: 14). Durch ihre Werke schufen sie 
eine Vorstellung eines armenischen Ganzen und setzten dies in Bezug zu 
europäischen Ideen. Sie brachten dem armenischen Lesepublikum euro-
päische Konzepte nahe. Und schließlich, vor allem inspiriert durch die 
europäische Romantik, verhalfen sie der armenischen Identität zu einer 
Wurzel. Die Harmonie, die der armenischen Gesellschaft dieser Zeit fehl-
te, konnten die Mechitaristen durch ihre Konstruktion einer Einheit er-
setzen und schaffen. Dazu dienten besonders die Werke zur Sprache und 
die einheitliche Fassung der armenischen Geschichte (Libaridian 2004: 
53). Die »ethno-religiöse« Arbeit verhalf den armenischen Katholiken 
zur Vorbereitung einer säkularen nationalen Idee, obwohl die armeni-
sche Kirche bereits in ihrer Eigenheit als eine Identifikationskategorie 
gilt (Panossian 2006: 101). Wie seine zeitgenössischen Kaufleute baute 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Mekhitar eine Brücke zwischen dem Osten, seinem Volk und seiner Hei-
mat, und dem Westen, seiner Religion und zweiten Heimat (Panossian 
2006: 109). 

Aus der Arbeit der Mechitaristen ging auch Vardan als Held und eine 
neue Bedeutungsdimension seines Mythos hervor; vor allem durch die 
Klärung seiner Position und seiner wichtigen Rolle in der armenischen 
Geschichte. Die erste Fassung der armenischen Geschichte, die im Wes-
ten publiziert wurde, stammt von M. Chamchian. Sein umfangreiches 
Werk in drei Bänden erschien in Venedig 1784–86. Er schildert die Ge-
schichte Armeniens vom Anbeginn bis zu seinen Tagen, und er benutzt 
dafür primär die armenischen Quellen. Die Revolte von 450/1 wird mit 
den Worten von Yeghische und Ghazar beschrieben, da Chamchian de-
ren Geschichtsdarstellung für glaubhaft hielt. Aus zwei Gründen hatte 
Chamchians Geschichte großen Einfluss auf die Nachwelt: Erstens weil 
die kurze Fassung der Geschichte ins Englische übersetzt und 1827 in 
Kalkutta veröffentlicht wurde und somit einen Zugang zur armenischen 
Geschichte für Nicht-Armenier ermöglichte. Vielleicht noch wichtiger ist 
Chamchians Methode, einzelne Quellen ineinander zu ›weben‹ und zu ei-
ner kontinuierlichen Geschichte Armeniens zusammenzuführen. Hiermit 
wurde für die späteren armenischen Historiker ein Modell geschaffen: 
Die Geschichte Vardans wird einfach aus den beiden Quellen – Yeghi-
sches und Ghazars – zusammengestellt und zu einem kontinuierlichen 
Narrativ ausgearbeitet (Thomson 1982: 50). Die Helden und Schurken 
wurden in eine glorreiche, aber tragische Geschichte der Vergangenheit 
eingebunden, und dies, ohne eine revolutionäre Idee in den Mittelpunkt 
zu stellen. Helden wie Hayk, Tigran oder Vardan erscheinen, obwohl ih-
nen Elemente des Widerstandes und der Kampfbereitschaft eignen, als 
neutralisierende Kräfte. Sie wurden zu Quellen für den Stolz der arme-
nischen Leser, ihre Akte von Heldentum, Selbstopferung und Mut wur-
den als Manifestationen von spirituellen Werten dargestellt und nicht als 
Taktik, um politische Krisen auszulösen (Libaridian 2004: 55).

2.7 19. Jahrhundert:  
Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung

Das 18. Jahrhundert wird von Wissenschaftlern Veracnund (»Renais
sance«) genannt (Zekiyan 1986: 62). Die darauffolgende Periode – der 
Zeitraum von ca. 1840–1880 – wird mit dem Begriff Zartonk (»Er-
wachen«) charakterisiert, was auf die intellektuelle und kulturelle Wie-
derbelebung einerseits und die Entstehung des nationalen Bewusst-
seins sowie politischer Forderungen andererseits zurückgeführt wird 
(Zekiyan 1986: 63). 1828 fielen persisch-armenische Gebiete mit dem 

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

Friedensvertrag von Turkemchai unter die Herrschaft des Russischen 
Reiches (Mahé 1995a: 16). Nunmehr waren die armenischen Gebiete 
zwischen dem Osmanischen Reich und dem Russischen Reich aufge-
teilt. In dieser Zeit bildeten sich aus dem zerstreuten multilokalen Netz 
zwei intellektuelle Zentren: Das westliche armenische intellektuelle Zen-
trum in Konstantinopel und ein östliches in Tiflis und anderen Städten 
des Russischen Reiches, in denen Armenier ihren Tätigkeiten nachgin-
gen. Das Leben in den Provinzen im historischen Armenien entwickelte 
sich abseits dieser Zentren (Panossian 2006: 132). 

Die Entstehung der neuen Sprache hatte, wie die Erschaffung der 
Schrift im 5. Jahrhundert, eine entscheidende Bedeutung für die kultu-
relle Entwicklung (Panossian 2006: 134), das neue Selbstverständnis und 
die symbolische Abgrenzung der Armenier. Die neue armenische Schrift-
sprache Ashkharabar (»auf weltliche Weise«) bezeichnet den Weg der Sä-
kularisierung der armenischen Zentren. Gesprochene Dialekte und die 
klassische armenische Schriftsprache differenzierten sich in die zwei neu-
en Sprachen Ost- und Westarmenisch aus, in denen die neue Literatur ge-
schaffen wurde. Die zwei neuen Sprachen teilen Wortschatz, Schrift und 
Hintergrund, unterscheiden sich jedoch durch Aussprache und Gramma-
tik sowie durch die Einflüsse unterschiedlicher Kulturen. Diese Zweitei-
lung in Ost und West prägt die armenischen Gemeinden bis heute. Sie 
haben die gleiche Religion, gleiche Mythen und die gleiche Schrift, aber 
die Aktivitäten, Eliten, Hochsprachen, Literaturen, Kulturen, Ideologien 
und geografischen Lagen unterscheiden sich (Panossian 2006: 185). Var-
dan wirkte, wie die anderen alten Helden und Mythen, als Verbindungs-
glied und wurde zu einem nationalen Symbol. Der Vardan-Mythos wur-
de auch im 19. Jahrhundert noch einmal ›neu geboren‹.

Die Idee der Nation wurde relevant für den Ausdruck verschiede-
ner sozialer Probleme. Die Mittelschicht der Armenier im Osmanischen 
Reich sah die Idee einer Nation als Möglichkeit, dem Westen zu begegnen 
und durch ihre Kontakte mit Europa als Vermittlerin zwischen den Kul-
turen zu wirken; somit konnte sie eine Position außerhalb der religiös de-
finierten Hierarchie der armenischen Gemeindestruktur einnehmen. Die 
liberale Bewegung bot die Konzeption der Nation als eine Gegensetzung 
zur konservativen religiösen Selbst-Definition der Armenier und förder-
te Bildung und kulturelle Entwicklung. Als Solidaritätsbasis für die Na-
tion, des damit neu definierten Kollektivs, wurde die Auslegung der glor-
reichen Vergangenheit gesehen. Das sollte Autonomie ermöglichen, ohne 
eine revolutionäre Stimmung zu schüren (Libaridian 2004: 56). Auch die 
sozialen Unterschiede zwischen den urbanen Armeniern und denen, die 
auf dem Land lebten, sollten durch diese Konzeption verringert werden. 
Die Idee der Heimatliebe erlaubte der ländlichen Bevölkerung, die Auf-
merksamkeit auf ihre Belange zu lenken. So wurden auch einige emanzi-
patorische Bewegungen innerhalb der Gemeinden durch die Heimatliebe 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

legitimiert (Libaridian 2004: 52). In den 1880er Jahren entstanden ar-
menische politische Parteien, die Unabhängigkeit für Armenien forderten 
(Panossian 2006: 200).16 Auch die Parteien brachten Veränderungen in 
die alten elitären Strukturen, neue soziale Gruppen gerieten ins Zentrum 
des politischen Geschehens. Ideen wie der Sozialismus hielten Einzug in 
die Gedankenwelt, waren aber stets eng mit nationalistischen Interes-
sen verbunden. Die Tätigkeit der Parteien bewirkte eine Veränderung in 
der Selbstwahrnehmung der Armenier vom demütigen, wehrlosen Opfer 
zum kämpfenden Rebellen, was auch in der Literatur und historischen 
Figuren ihren Ausdruck fand (Panossian 2006: 213). Diese Tendenz zeig-
te sich auch bei Mythos-Darstellungen. Die Funktion und Position des 
Vardan-Mythos wurde durch diese Prozesse gestärkt und differenziert. 
Vardan wurde vor allem zur Verkörperung des neuen Nationalismus, die 
für alle armenischen Zentren Gültigkeit besaß.

Die Auseinandersetzung mit der Thematik des Vardan-Mythos und 
der Ereignisse am Avarayr nimmt im 19. Jahrhundert vor allem in den 
literarischen Werken zu (Muradyan 2003; Yeghiazaryan 2003). Im 18. 
und 19. Jahrhundert verlagert sich der Fokus auf die Schlacht und den 
Krieg; die Aufmerksamkeit auf die Charaktere und Inhalte differenziert 
sich und wächst. Einzelne kämpfende Helden treten in den Vordergrund 
der neuen Darstellungen, in denen der Patriotismus dominiert. Zu Var-
dan gibt es Literatur in beiden Sprachen, vor allem in Poesie und Drama. 

16	 	Die erste armenische Partei mit dem Namen Armenakan (»Armenier«) 
wurde 1885 in Van, in Armenien, als eine Reaktion auf die Probleme vor 
Ort gegründet (Panossian 2006: 202). Hntchakian (»Trompetenruf«) wurde 
1887 von sieben russisch-armenischen Studenten in Genf gegründet und 
vertrat am klarsten eine radikal nationalistische Haltung, in der Ideologie 
sozialistisch geprägt. Die Hnchaks betonten sowohl den Klassenkampf als 
auch nationalistische Elemente in ihrem Kampf (Panossian 2006: 204). Die-
se Partei verlor bald an Wirkung, was man zum Teil durch die Unvereinbar-
keit der beiden zentralen Ideen erklärte. Allerdings hat die Partei die spä-
tere Sowjetrepublik als eine erfolgreiche Umsetzung ihrer Idee angesehen 
und diese während der ganzen Geschichte des Sowjetregimes unterstützt 
(Panossian 2006: 205). Dashnaktsakan (»Der revolutionäre Bund«) wurde 
1890 in Tiflis gegründet, mit dem zentralen Ziel, die armenischen Gebiete im 
Osmanischen Reich zu befreien. Diese bedeutendste revolutionäre politische 
Partei wollte zwar auch sozialistische mit nationalen Ideen verbinden, gab 
letzteren jedoch klar den Vorzug. Sie nutzte die Sprache des Sozialismus 
in ihrem Kampf, aber nicht in demselben Ausmaß wie die Hnchaks. Nach 
1920 wurde diese Partei zu der größten politischen Organisation in der Di-
aspora und fungierte als eine Gegenkraft zum Sowjetregime in der Repu
blik Armenien (Panossian 2006: 206). Im Jahre 1908 wurde die Partei Ram-
kavar (»Volkspartei«) mit liberal-demokratischer Tendenz in Alexandria in 
Ägypten gegründet (Panossian 2006: 202).

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Poesie

Einen großen Anklang finden Vardan und seine Geschichte in der ar-
menischen Poesie dieser Zeit. Zu den wichtigsten Werken gehört Ghe-
vond Alishans Gedicht »Nachtigall von Avarayr« (»Plpuln Avarayri«), 
geschrieben 1840. Darin wird die enge Freundschaft zwischen Yeghische 
und Vardan thematisiert. Raphael Patkanian (1830–1892) war beein-
flusst von Alishans romantischer Poesie und widmete dem Thema selbst 
ein langes Gedicht mit dem Titel »Der Tod des tapferen Vardan Mami-
konyan«. Hier, wie in den anderen Werken von Patkanian, herrscht das 
Thema des Patriotismus vor. Alishan schließt sein »Plpul Avarayri« mit 
dem Vers »Armenien erinnert sich an seinen Roten (Karmir) Vardan«. 
Patkanian endet mit dem Gedanken, dass Vardan »die Erde (hogh) von 
seinem Mutterland – Das Land Armenien« liebte. Das Ende des ersten 
Gedichts greift das bereits erwähnte Bild des Karmir Vardan, des Roten 
Vardan, des Chronisten Sebeos (7. Jahrhundert) auf und bringt es in Um-
lauf. Der Schluss des zweiten Gedichts verbindet Vardan mit der Mut-
ter-Erde, mit der Heimat. Weder die rote Farbe noch die Bindung an den 
armenischen Boden werden von Yeghische und Ghazar direkt themati-
siert, diese Elemente entstehen erst im Laufe der Beschäftigung mit den 
Quellen und verfestigen sich mit der Zeit (Thomson 1982: 51). 

Drama

Im armenischen Drama des 19. Jahrhunderts geht es ebenfalls haupt-
sächlich um Patriotismus oder die Liebe zur Heimat, insbesondere für die 
Mekhitaristen. Zahlreiche Figuren der armenischen Geschichte lieferten 
Material für die Theaterstücke, die die Vergangenheit glorifizierten: die 
vor-christlichen Könige Armeniens wie Eruand, Artashes oder Tigran; 
die frühen christlichen Könige wie Trdat, Arshak, oder Khosrov; bedeu-
tende religiöse Figuren wie der Patriarch Nerses oder auch nicht-armeni-
sche Heilige. Vardans Revolte gegen Iran zählt natürlich auch zu diesen 
patriotischen Themen. 1799 schrieb Vater17 Lukas (Ghukas) Inchichian 
ein Stück mit dem Namen Der Flug des großen Vardan, und 1818 er-
schien Vater Ephrem Setians Die Anbetung der Magi. Das waren Stü-
cke, die primär vom und für ein religiöses Publikum verfasst wurden. 
Einen eher säkularen Apell formulierten die Stücke von Narbey – ob-
wohl sie wiederum von einem Priester geschrieben waren.18 Für Narbey 
waren ebenfalls die von dem Geschichtsschreiber Busand beschriebenen 

17	 	»Vater« ist hier als katholischer Priestertitel gemeint.
18	 	Khoren Galafaian, geboren 1831 in Konstantinopel, studierte bei den Mekhi

taristen auf San Lazzaro, Venedig.

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Charaktere – er hatte die Geschichte des 4. Jahrhunderts festgehalten – 
besonders anziehend, wobei er unter anderem auch ein Stück namens 
Vardan schrieb. Sein Wirkungsbereich lag vorwiegend in West-Arme-
nien, in Theodosia und Konstantinopel. In der Mitte des 19. Jahrhun-
derts wurden Dramen zu einem wichtigen Teil des ostarmenischen lite-
rarischen Schaffens. In Tiflis entstanden Komödien und Tragödien, und 
die Themen aus der armenischen Geschichte blieben populär. Hakob  
Karinian war der bedeutendste Autor in diesem Bereich. 1860 wurde 
sein erstes historisches Stück Schuschanik aufgeführt. Es handelt von 
Vardan Mamikonyans Tochter Schuschanik, die mit einem abtrünnigen 
georgischen Prinzen, Varsken, verheiratet war. Zu seinen späteren Stü-
cken gehören die Tragödien Nerses der Große und Vardan Mamikonyan 
ein. Die späteren Theaterautoren wenden sich eher zeitgenössischen The-
men zu (Thomson 1982: 52).

Prosa

Die Romanform bot sich ebenfalls an, um Themen und Geschichten aus 
der armenischen Vergangenheit zu präsentieren. Die zwei populärsten 
Vertreter dieses Genres im 19. Jahrhundert waren Tserenz (1822–1888) 
in West-Armenien und Raffi (1035–1888) in Ost-Armenien. Weder der 
eine noch der andere thematisiert die Ereignisse um Vardan, was sehr 
bemerkenswert ist. Möglicherweise erschien das wohlbekannte Schick-
sal Vardans viel passender für tragische Bühnenstücke als für Romane. 
Aber auch auf der Bühne des 19. Jahrhunderts fanden sich eher säkula-
re Figuren, etwa antike Könige, über die wenig bekannt war oder Figu-
ren des 4. Jahrhunderts, wie sie im Detail der Geschichtsschreiber Faus-
tos Buzand beschrieben hatte (Thomson 1982: 52). 

Vardan und der armenische Krieg, bekannt durch die Geschichten 
Yeghisches und Ghazars, wurden natürlich weder vergessen noch abge-
lehnt. Das Thema war allerdings bei Dichtern und Dramaturgen populä-
rer als bei Romanschreibern. Dass die klassischen Historiografen Yeghi-
sche und Ghazar den rein religiösen Aspekt des Krieges, den Hang zum 
Martyrium eher als Kompromiss darstellten, widersprach den säkularen 
und politischen Interessen der Schriftsteller des 19. Jahrhunderts, die be-
strebt waren, ihrem Volk patriotische Themen näherzubringen. Gleich-
zeitig fanden später die Schriftsteller der atheistischen armenischen So-
wjetrepublik im 20. Jahrhundert doch einen Grund, Vardan erneut zu 
einem Nationalsymbol zu machen. Als nationaler Held spielte Vardan 
in der armenischen Sowjet-Literatur eine genauso große Rolle wie in der 
vorkommunistischen armenischen Welt (Thomson 1982: 53). 

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

2.8 Vardan zwischen dem Religiösen  
und dem Säkularen: Flexibilität und Ambivalenz  

eines Schwellencharakters

Aus den präsentierten Überlegungen, die größtenteils Thomsons Stu-
die entnommen sind, möchte ich an dieser Stelle die Frage des Säkula-
ren und Religiösen in der Vardan-Erzählung näher betrachten. Religiöse 
Elemente haben in diesem Zusammenhang einen erheblichen Stellen-
wert. Um nur einige zu nennen: Die beiden Autoren der ersten Texte 
stammen aus einem religiösen Umfeld, und das Christentum nimmt in 
ihren Werken eine zentrale Rolle ein. Der geführte Krieg trägt einen re-
ligiösen Charakter, die Protagonisten erlitten den Märtyrertod. Es sind 
allerdings nicht nur rein religiöse Texte, denn die Protagonisten stam-
men aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten und haben auch 
nicht-religiöse Probleme. 

Interessant ist der oben beschriebene Umgang mit der Thematik. 
Wenn man die armenische Kunst des Mittelalters betrachtet, so werden 
dort Schlüsselfiguren wie Jesus und Maria abgebildet. In diesem Kon-
text erscheinen Vardan und seine Krieger nicht, sie werden als säkular 
interpretiert, obgleich sie den Märtyrern zuzuordnen sind. Genauer ge-
sagt bleiben sie hinter einer Grenze, die sie nicht als religiös genug wahr-
nehmen lässt, um auf Kreuzsteinen oder Kirchen abgebildet zu werden. 

Im späteren 18. und 19. Jahrhundert, in der Zeit der nationalen Be-
wegung, der regen Diskussionen und der Suche, einer neuen Bewegung 
in der armenischen Literatur, wird das Interesse an den historischen Fi-
guren anders verteilt. Vardan und seine Kämpfer werden in der Poesie 
und im Drama thematisiert, während der patriotische Roman nach sä-
kularen Figuren der armenischen Geschichte sucht, zu denen die Mär-
tyrer Vardan und seine Gefolgschaft nun nicht (mehr) zählen. In der So-
wjetzeit wiederum, als die Religion keine Rolle zu spielen schien, ist in 
Sowjetarmenien der umfangreichste Roman zum Thema mit dem Titel 
Vardanank erschienen. Die im Roman dargestellte Interpretation wird 
im Kapitel zum Fallbeispiel Armenien näher diskutiert. An dieser Stelle 
möchte ich nur die der Figur und der mythischen Geschichte eigene Am-
bivalenz festhalten. Der thematische Zusammenhang impliziert sowohl 
eine Nähe zur Religion als auch eine Distanz, wodurch sich immer wie-
der neue Möglichkeiten der Interpretation und Anwendung ergeben. Er 
trägt also einen ständigen Widerspruch in sich. 

Ein weiterer Aspekt der Beschäftigung mit dem Vardan-Thema im 
genannten Zeitraum ist die Aufmerksamkeit in Bezug auf die einzel-
nen Protagonisten, die vor allem in den literarischen Werken zum Aus-
druck kommt. Die genannten Werke von Alishan und Patkanian spre-
chen Vasak – Vardans Antagonisten – nicht an, sondern konzentrieren 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

sich ausschließlich auf die heldenhafte Figur Vardans. Sie wurde zu ei-
nem Ideal: eine Figur, die ihr Leben für die Heimat opfert, war bes-
tens dafür geeignet, die herrschende nationale Begeisterung auszudrü-
cken (Yeghiazaryan 2003: 104). Am Ende des 19. Jahrhunderts erschien 
dann aber doch die erste literarische Thematisierung von Vardans Ge-
genspieler Vasak. Hovhannes Hovhannisian schreibt sein Poem »Sjun-
jac Ishkhan« (»Der Fürst von Sjunik«). Darin stellt er den Fürsten von 
Sjunik, Vasak, wiederum als einen Verräter dar, beschäftigt sich aber mit 
seiner inneren Welt. Zum ersten Mal wird die Aufmerksamkeit von Var-
dan weggelenkt auf das Leiden des Verräters, das heißt, dessen Tragö-
die wird in den Mittelpunkt gerückt. Vasak bereut, und damit wird ihm 
eine moralische Stärke zugesprochen. In der Auseinandersetzung mit der 
Verachtung, in der Vasak sich befindet, neigt Hovhannisian dazu, Vasak 
eine andere Auffassung der Kampfstrategie zuzuschreiben, welche sich 
von der Vardans unterschied. Nicht Vasaks Intentionen werden als ver-
räterisch angesehen, sondern er wird als Opfer einer Stigmatisierung dar-
gestellt: Vasak ist für immer als Verräter gebrandmarkt (Yeghiazaryan 
2003: 104,105). Die Diskussion des Antagonisten und eine Auseinander-
setzung mit der Figur führten zur Stärkung der zentralen Idee des patri-
otischen Helden, und neue Aspekte des Kampfes, alternative Strategien 
wurden herausgearbeitet und zur Diskussion gestellt. 

Die patriotische Stimmung des 18. und 19. Jahrhunderts beeinfluss-
te die Vardan-Erzählung auch in anderen Bereichen. Die Lieder aus dem 
Kirchenrepertoire, die traditionell in der Kirche aufgeführt wurden, wur-
den zu patriotischen Hymnen. Man singt sie seitdem bei militärischen 
Anlässen und bei patriotischen Versammlungen.19 Es kommt also zu ei-
ner Säkularisierung des Religiösen und gleichzeitig zu einer religiösen 
Umformung des Weltlichen. In der im 19. Jahrhundert entstandenen 
Konzeption der Nation sind diese Pole und ihre Koexistenz von großer 
Bedeutung. Auf diese Weise bleiben sie im sozialen Leben wirkungsvoll 
und finden ihre Objektivierung in der Symbolik. So begründet sich auch 
die Kraft der Figur Vardan, die zwischen den wichtigsten Kategorien der 
Gemeinschaft verortet ist, welche sich in diesem Fall als Nation versteht 
und auch von der Außenwelt als solche wahrgenommen wird.

2.9 Das Vardan-Fest und seine Feierformen 

Genau diese Ambiguität und Uneindeutigkeit Vardans im kulturellen 
Raum verleiht der Figur die Eigenschaft der Liminalität; eine Flexibilität, 
die die Vardan-Figur in rituellen Zusammenhängen erneut wirkmächtig 

19	 	Zur musikalischen Aufarbeitung des Vardan-Mythos siehe (Palyan 2003) 
und (Navoyan 2003).

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

macht. Victor Turner spricht von »notwendigerweise unbestimmten Ei-
genschaften, durch das Netz der Klassifikationen, die normalerweise Zu-
stände und Positionen im kulturellen Raum fixieren, hindurch schlüp-
fende Schwellenwesen. Sie sind weder das eine noch das andere, sondern 
befinden sich zwischen den vom Gesetz, der Tradition, der Konvention 
und dem Zeremonial fixierten Positionen.« (Turner 1998: 251)

Parallel zu den literarischen Ausformungen der Vardan-Erzählung ent-
faltete sich das Fest zu Ehren Vardans und seiner Gefolgschaft. Dass die 
Figur Vardan ihren Ausdruck in der Kunst erfährt, prägt die sich entwi-
ckelnde Feierform und wird von ihr geprägt. Die Figur Vardan tritt auf 
die Theaterbühne. Auf diese Weise werden sakrale und säkulare Cha-
rakteristiken aufs Neue verbunden, geordnet und für Neues fruchtbar. 

Das armenische Theater in Venedig wurde 1774 nach westlichem Bei-
spiel gegründet, um religiöse Stücke aufzuführen. Es bot aber gleichzei-
tig (wie so oft im Fall Armeniens und der armenischen Kultur) Raum für 
historisch-patriotische (patma-hajrenasirakan) Themen. So lauten die Ti-
tel von Theaterstücken: Martyrium von Ghevonden (1795), Der Große 
Vardan Mamikonyan (1799), Das Gericht an Vasak aus Sjunik (1801). 
Henrik Hovhannisyan (2003) nennt seinen Aufsatz »Der Heilige des ar-
menischen Theaters« und stellt die Aufarbeitung der Vardan-Thematik 
in der Geschichte des armenischen Theaters dar, diskutiert die Beson-
derheiten der Inszenierungen des Themas im frühen armenischen Thea-
ter und betont die religiösen Elemente der Inszenierung. Seine erste Be-
obachtung und Bemerkung bezieht sich auf das armenische Wort für 
»Bühne« (Theaterbühne), denn es ist das gleiche wie für den religiösen 
Altar. Beide heißen im Armenischen Bem (ein Begriff, der aus dem Alt-
griechischen übernommen wurde). Das neue armenische Theater ist als 
ein Altar und Opfertisch konzipiert. In diesem Kontext wird auch Var-
dans Darstellung auf der Bühne im 18. und 19. Jahrhundert gesehen 
(Hovhannisyan, H. 2003: 177). Mit den Kategorien von Turner kön-
nen wir von einer im Theater entstehenden neuen Anti-Struktur und 
Communitas sprechen. Eine in der aktuellen Struktur nichtexistieren-
de Idee nimmt Gestalt an: Vardan wird zu einem Kollektivsymbol in 
der Inszenierung der Abwesenheit der Autonomie sowie das Bedürfnis 
danach im Rahmen des neuen Rituals verkörpert. Diese Inszenierun-
gen entwerfen das Modell einer noch nicht ausgereiften nationalen Idee. 
Hovhannisyan bemerkt, dass Vardan als Theaterfigur und die Stücke an 
sich keinen hohen künstlerischen Wert haben. Es entstanden zahlrei-
che Theaterstücke, die häufig inszeniert wurden, wobei weder die Texte 
noch die Theaterpraxis in die spätere Wahrnehmung als Kunst eingin-
gen. Das Theater sei keine Kunstbühne gewesen, sondern habe ein Ri-
tual inszeniert, betont der Autor. Nicht die Kunst, sondern die Rolle an 
sich habe die nötige Schwellenüberschreitung ermöglicht: Die Darstel-
lung des Konflikts, in dem der Armenier sich gegen eine größere Macht, 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

gegen eine Unterdrückung ausübende dominante Einheit wehrt, war be-
reits eine vom Widerspruch gereinigte und vom Alltag entfernte Vorstel-
lung. Dies bestätigten auch die Zuschauerreaktionen: Nicht die schau-
spielerische Leistung des Vardan-Darstellers, sondern die Tatsache, dass 
Vardan gespielt wurde, wurde bewertet. Der Figur des Vasak hingegen 
wurde Widerwille entgegengebracht. Auch in diesem Bereich wird dem 
Antagonisten viel Platz eingeräumt. In diesem Kontext erzählt der Autor 
vom betonten Ausdruck der Ablehnung des Verräters (Hovhannisyan, H. 
2003: 179). Die Idee der Heimatliebe bekommt durch die Inszenierun-
gen differenziertere Züge, ähnlich wie in der Literatur zu Vardan.

Eine unmittelbare Verbindung besteht zwischen den Theaterstücken 
zu Vardan und den folkloristisch gefeierten Festen am Vardan-Tag. Aus 
Hovhannisyans Aufsatz wird ersichtlich, dass die Theateraufführungen 
den rituellen Festspielen zum Vardan-Tag sehr ähnlich waren. Die Pro-
zessionen oder Spiele zum Vardan-Fest werden auch »Darstellung« oder 
»Schau« (cucq oder cucmunq) genannt. Die im Rahmen des Theaters 
entstandene Inszenierung wurde im Volksfest nicht nur zitiert, sondern 
zu großen Teilen übernommen. Vorstellungen gab es in vielen armeni-
schen Zentren, inner- und außerhalb der historischen armenischen Ge-
biete, in alten und neuen armenischen Siedlungen. Alle berühmten arme-
nischen Schauspieler der Zeit haben im Laufe ihrer Schauspielkarriere 
die Rolle Vardans gespielt, die weniger zur Entwicklung des Schauspie-
lers als Künstler beitrug als vielmehr für seine ›Einweihung‹ und Aner-
kennung sorgte (Hovhannisyan, H. 2003: 178). 

Ein Jahrhunderte lang religiös gefeierter Märtyrer wird zu einem 
Symbol außerhalb der Kirche und vereint die kollektiven Stimmungen 
der bisweilen religiös definierten Gemeinschaft. Der Bezug zur Religi-
on bleibt weiterhin bestehen. Die armenische säkulare nationalistische 
Idee hat immer weiter an Ideen von Kirche und Religion festgehalten. 
Die Trennung war nicht so scharf, sondern Weltlichkeit und Geistlich-
keit ergänzten sich gegenseitig (Panossian 2006: 194). Das Theater bot 
einen Raum für die Entwicklung und Variation des Themas, ohne in Wi-
derspruch zur Kirche zu geraten. Die theatralischen Inszenierungen wur-
den in den Prozessionen und Volksfesten benutzt, wie auch die Form 
der Bühnenaufführung in die spätere Feierform des Vardan-Festes ein-
gegangen ist und sie in vielerlei Hinsicht geprägt hat. Die Theatervor-
stellungen zu Vardan verbinden die textuellen Aufarbeitungen des My-
thos mit ritualisierten Formen. An diesem Punkt entsteht eine neue Form 
der Selbstdarstellung, in der Vardan weiterhin die Schlüsselfigur bildet, 
aber die schon seit dem Mittelalter bekannte Geschichte eine neue Wir-
kungskraft erfährt. 

Das Datum, an dem das Vardan-Fest gefeiert wurde, bringt seiner-
seits die symbolischen Verhältnisse zum Ausdruck. Als verbindende Ein-
heit der armenischen Gemeinschaft über längere Zeit hinweg besteht 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

die Kirche konsequent auf ihrer bestimmenden Rolle in dieser Frage. Zu 
keiner Zeit wurde das Fest an dem Datum gefeiert, an dem die histori-
sche Avarayr-Schlacht stattgefunden hatte – am 26. Mai, wie es den frü-
hen Quellen über die Ereignisse zu entnehmen ist. Das Datum des Fes-
tes wurde durch die Kirche bestimmt und die Abweichung von dem in 
den frühchristlichen Schriften festgehaltenen Datum mehrfach begrün-
det. Das Vardan-Narrativ wird in seiner Aussage zur Veranschaulichung 
der Idee des christlichen Leidens und der inneren Arbeit angesehen und 
in diese integriert. Die symbolische Aufstellung der Kirche und die Inhal-
te der textuellen Quellen werden in Einklang gebracht. Vardan und sei-
ne Gefolgschaft werden in die bestehende religiöse Ordnung integriert. 
Dass diese Kämpfer Heilige der armenischen Kirche sind, hat Vorrang 
und nicht die Quellen und Details zur Datierung ihrer Tat. Die symboli-
schen Praktiken werden aus der kirchlichen Ordnung hergeleitet. Gleich-
zeitig wird eine Brücke zu dem Wissenshintergrund geschlagen, der aus 
den Texten bekannt ist. 

Die erste Erklärung für die Abweichung vom historischen Datum geht 
auf die Anordnung zurück, in der Zeit nach Ostern keine Heiligen-Ge-
denktage zu feiern, die der Katholikos Hovhannes Mandakuni (478–
490) bereits Ende des 5. Jahrhunderts eingeführt hatte. Eine weitere Er-
klärung rührt von einer früheren Regelung her, Heiligen-Feiertage nur 
an bestimmten Tagen zu feiern. Erstens sollen keine Heiligen-Feiertage in 
der Fastenzeit gefeiert werden, denn diese soll eine Zeit der Trauer sein, 
während die Heiligen-Feiertage Tage der Freude sind. Die andere Rege-
lung betraf die Wochentage. Nur die Tage Montag, Dienstag, Donners-
tag und Samstag sind als Heiligen-Feiertage geeignet, da Mittwoch und 
Freitag dem Fasten vorbehalten sind (Ashchean 2001: 8). 

Die Festsetzung der Feiertage wird ebenfalls mit der großen Ehre und 
mit dem hohen Verdienst der Gefeierten begründet, welche nur mit de-
nen der Zeugen Christi verglichen werden könne, und daher müssten 
sie auch mit ihnen zusammen geehrt werden. »Sie, die ihr Leben nicht 
geschont haben für ihre Sache, sie müssen zusammen mit den Zeugen 
Christi geehrt werden. Also wir sollen sie nicht beweinen, sondern wür-
devoll ehren mit den Märtyrern zusammen«, sprach Vrdanes Katholi-
kos. Ein fröhliches Fest muss vor der nachdenklichen und zurückhal-
tenden Fastenzeit gefeiert werden, ähnlich wie Barekendan (Fasnacht).

Ein weiterer Aspekt wird hervorgehoben: »Diesen Feiertagen (Var-
dan-Fest und Ghevond-Fest) wird die Fastenzeit folgen, die Zeit der 
Selbstprüfung und des Gebets. Jeder muss den Weg bedenken, der hin-
ter ihm liegt, um in der Zukunft nicht in die gleichen Fehler zu verfal-
len. Der Weg der Väter und die Treue zu ihnen muss in Erinnerung geru-
fen werden. In der Fastenzeit ist es an jedem seinen Weg zu finden und 
zu prüfen. Dieser ist entweder der Vardans oder der Vasaks. Einen ande-
ren gibt es nicht. Die Fastenzeit ist auch eine Avarayr-Schlacht gegen das 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Dunkle.« Dies sagt Ghevond qahana Mailian. Vardan soll also dabei hel-
fen, die Fastenzeit zu überstehen, so wie auch jeder in der Fastenzeit zu 
Vardan finden kann (Devrikyan 2008: 45). An dieser Stelle wird erneut 
die Verschmelzung zweier Ideen deutlich: Sie werden einander zunächst 
gegenübergestellt, schließen sich dann zusammen und verschaffen sich 
so eine gegenseitige Stärkung ihrer Legitimation.

Während in den Schriften der Kirchenväter die Taten Vardans und die 
Organisation des christlichen Kalenders aufeinander abgestimmt wer-
den, kommt in der Forschung noch eine Dimension hinzu, nämlich die 
der vorchristlichen Elemente. Teilweise wird argumentiert, dass die Ver-
schiebung des Datums einen verzweifelten Schritt der Kirche in der Be-
kämpfung vorchristlicher Traditionen darstelle. In einer ethnologischen 
Studie zum Zusammenhang von tänzerischen, schauspielerischen und 
rituellen Elementen in den Vardan-Feierlichkeiten untersucht die Au-
torin Jenja Khachatryan das in einigen Regionen Armeniens (und in 
von Armeniern bewohnten Gebieten außerhalb des Landes) bis zu den 
1960er Jahren gefeierte Vardan-Fest. Sie kommt zu dem Schluss, dass in 
diesen Feierlichkeiten vorchristliche Elemente eine entscheidende Rolle 
spielten. Die Tatsache, dass als Termin der Donnerstag vor der Fasten-
zeit bestimmt wurde, sieht sie als eine Maßnahme zur Bekämpfung der 
vorchristlichen Tradition an. Die regional organisierten Feierlichkeiten 
spiegeln nach wie vor in hohem Maße vorchristliche Ideen, während die 
christlichen Elemente eher fragmentiert und aus dem Kontext gelöst sind 
(Khachatryan 2013b: 105). Eine mögliche Verbindung zur vorchristli-
chen Tradition wird auch von anderen Ethnologinnen vertreten. Nach 
Srbuhi Liszian und Emma Petrosyan soll der Tag, an dem das Vardan 
Fest gefeiert wird, der Tag des Gewittergottes gewesen sein, der außer-
dem der Gott des Wassers und der Saat war und Varda hieß. Darin las-
se sich eine Verbindung zur vorchristlichen Tradition vermuten (Petro-
syan 2011: 114). 

Die These, dass das Ritual dem Mythos vorausgeht, ließe sich anhand 
dieser Punkte bestätigen. Aus den unterschiedlichsten Gründen wurde 
eine rituelle Praktik entwickelt, eine Feierform, die schließlich den Na-
men »Vardan« mit Berücksichtigung der frühen schriftlichen Zeugnisse 
trägt. Einige konkurrierende Ideen und Symbole finden zu einer Art der 
Koexistenz. Das gefeierte Datum wird zu einem Treffpunkt verschiede-
ner Ideen: die Überwindung der rituellen Elemente vorchristlichen Ur-
sprungs, die Fusion der historischen Elemente mit der christlichen Inter-
pretation derselben und die Einbindung der alten schriftlichen Tradition 
mit Betonung des Martyriums. Dadurch eröffnen sich Möglichkeiten für 
Ideen, die dann im Rahmen der Feierlichkeiten zusammengebracht wer-
den können. 

Die vollständige Bezeichnung des Feiertages lautet »Srboc Vardananc 
meroc 1036 vkaji, vorq katarecan i meci paterazmi« (altarmenisch: »den 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

heiligen Vardanen – die 1036 Zeugen, die im großen Krieg ihre Pflicht 
erfüllt haben«) (Devrikyan 2008: 44). Die Bezeichnung ist direkt aus 
Yeghisches Text zitiert, in dem die Kämpfer und die Zahl 1036 explizit 
genannt werden (Poghosyan 2003: 245). 

Die Woche vor der Fastenzeit, die in westlichen Kulturen »Karne-
val«, »Fasnacht« oder ähnlich heißt, trägt im Armenischen den Namen  
Barekendan. Das Vardan-Fest wurde in die Zeit der größten Vergnügt-
heit platziert. Fröhliche Spiele in verkleideten Gruppen, manchmal the-
atralisierte Vorstellungen waren der beliebteste Teil des Barekendans, an 
dem sowohl Kinder als auch Erwachsene teilnahmen. Zu den Elementen 
des Festes gehören Festspiele, Maskerade, Verkleidung und Lustbarkeit, 
die Gestalt des Teufels, eines Drachens, Kamels etc. Als etwas kompli-
zierteres Rollenspiel wurde unter anderem die eine oder andere Episode 
der Geschichte Vardans präsentiert. Heranoush Kharatian schildert das 
folgende Beispiel: Die Gruppe teilt sich in »Armenier« und »Perser« auf. 
Der auf dem Pferd sitzende Vardan hält eine ermutigende Rede, sammelt 
seine Armee und überfällt die von der anderen Seite kommenden Per-
ser. Mit Holzschwertern wird die Szene der Schlacht nachgespielt, in der 
die Armenier siegen. In der nächsten Szene treten die Perser kümmer-
lich und bedauernswert auf: Sie tragen Lumpen, sind Gefangene mit ge-
schwärzten Gesichtern, werden mit Steinen beworfen, beschimpft und 
hin und her gestoßen (Kharatyan-Araqelyan 2005: 85). Hier wird der 
bekannte ›moralische Sieg‹ in einen fassbaren eindeutigen Sieg verwan-
delt, die Schlacht in einen Kampf mit Holzschwertern, der Feind als be-
siegbar gekennzeichnet. 

Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts hatte in vielen armenischen Regi-
onen eine Feierform, bekannt unter den Bezeichnungen »Schau« (cucq), 
»Krieg der Vardanen« oder »Avarayr-Schlacht«, fortgelebt. Ein Pro-
gramm der Vorbereitung eines Spiels am Vardan-Tag aus dem Jahr 1909 
im Dorf Ishkhan wird mit folgendem Ablauf geschildert: Zunächst wur-
de der geplante Ablauf der Schau bekannt gegeben. Dann wurden alle 
jungen Männer eingeladen und die Rollen verteilt: Vardan, Ghevond,  
Vasak und die Fürsten, armenische und persische Soldaten. Manche be-
saßen nach jahrelanger Darstellung der gleichen Rolle bereits die entspre-
chenden Kostüme. Fahnen, Wappen und Ähnliches wurde bereitgestellt. 
Auch Trauerweiber übernahmen einige Rollen. Die Veranstaltung wurde 
vom Dorfbürgermeister, Lehrer, Priester und vom Dorfältesten geleitet. 
Der inszenierte Krieg begann mit einer Prozession, die Ghevond anführte. 
An seiner rechten Seite ging Vardan, an der linken Vasak. Ihnen folgten 
die Soldaten und anschließend die ehrenhaften Bürger mit ihren Fahnen 
und Wahrzeichen. Die Prozession wurde von traditioneller Musik beglei-
tet. Gespielt wurden militärische Märsche und Tanzmelodien. 1909 hat-
te die Schau im Dorf Ishkhan die Form einer Schlacht: Armenische und 
persische Soldaten kämpften gegeneinander, bis der Kampf so eskaliert 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

war, dass beide Parteien kaum noch voneinander zu trennen waren. An-
schließend traten Trauerweiber auf, die verschiedene Beerdigungsritua-
le durchführten. Das Ganze endete in einem Tanz, wobei nur die Män-
ner tanzten. Diese Tänze wurden entweder von den Geistlichen oder von 
dem Darsteller Ghevonds angeführt. Den Festtänzen folgten Wettkämp-
fe, Reiten etc. In der Barekendan-Zeit wurden häufig Kämpfe und Krie-
ge in Gruppen nachgespielt, in denen die üblichen volkstümlichen Vor-
stellungen über die Kriege zum Ausdruck kamen: etwa Krieg als sinnlose 
Gewalt etc. (Kharatyan-Araqelyan 2005: 84f.). Aus dieser Schilderung 
lassen sich einige zentrale Aspekte der Choreografie sowie der Selbst-
darstellung der Gemeinschaft im Allgemeinen herausfiltern. Die zentrale 
Position gehört nach wie vor der Kirche, die anderen Darsteller positio-
nieren sich um sie herum. Bürgermeister, Lehrer, Priester und Dorfältes-
te teilen sich die Rolle der Spezialisten und sind an der Vorbereitung und 
Konzeption beteiligt. Die Prozession erzählt eine Geschichte, indem die 
drei mythischen Helden den Umzug anführen: Die zentrale Position ge-
hört dem geistlichen Oberhaupt, die rechte dem Helden Vardan, die lin-
ke dem Anti-Helden, nach den dreien folgt die Gemeinschaft. Die Dorf-
verhältnisse werden auf diese Weise erneut geklärt und ausgehandelt.

Auch Khachatrian diskutiert ethnografisch erhobene Daten zu den 
Feierlichkeiten zum Vardan-Fest und wertet sie aus (teilweise auch 
mehrere Berichte zum selben Fest im selben Dorf). Indem sie mehre-
re Berichte und Untersuchungen zum Vardan-Fest sammelt und wie-
dergibt, betont sie den Umstand, dass die Veranstaltung von einer zen-
tralen Männlichkeitssymbolik geprägt ist. Sie sieht die Feierlichkeiten 
zum Vardan-Fest als eine strukturierte Darbietung in fünf Teilen an. Die 
Vardan-Mamikonyan-Schau, die Prozession dazu, das Schlacht-Spiel auf 
dem Platz vor der Kirche, die eine Trauer-Zeremonie für die Gefallenen 
(nahatakneri hishatakin) zählt sie allesamt zum ersten Teil. Dabei er-
kennt sie in den Klageliedern, die bei den Beerdigungsritualen vorgetra-
gen werden, einen Kontrast zu den literarisch ausgearbeiteten Texten 
zum Vardan-Tag. Die folkloristische Ausrichtung der Klagelieder schätzt 
Khachatrian als dominant und entscheidend für die Feierlichkeiten ein. 
Zum zweiten Teil des Festes zählt sie die Erinnerungsakte zu den Ver-
storbenen und Märtyrern innerhalb der Kirche. Es gibt einen Gottes-
dienst mit den für diesen Tag vorgesehenen Kirchenhymnen, während 
draußen Tänze aufgeführt werden, denen sich auch die Zuschauer an-
schließen dürfen. Nachdem die Schauspieler ihre Rolle zu Ende gespielt 
haben, nehmen sie an dem Fest des Gedenkens an die Ahnen teil. An die-
sem Punkt vertragen sich die rituellen Elemente des christlichen Teils und 
das Volksfest. Eine ständige symbolische Konkurrenz zwischen literari-
schen Bearbeitungen einerseits, alten Volksriten und letztlich der Kirche 
andererseits, die eine verwaltende Rolle zu spielen bemüht ist, wird in 
dieser Auseinandersetzung stets erkennbar. 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Im dritten Teil wird die Rolle der Geistlichen bei den öffentlichen 
Tänzen betont. Die symbolischen Verhältnisse werden folgendermaßen 
inszeniert: Obwohl die Kirche sich prinzipiell dem Tanz gegenüber ab-
lehnend verhält, stellt sich die Gemeinde doch durch eine ritualisierte 
Tanzvorstellung dar. Der Priester bekommt dabei das Recht, den Tanz 
zu verwalten. So widerspricht der Tanz zwar der Einstellung der Kirche, 
diese behält aber ihre führende Position in der Gemeinde bei und fügt 
sich in die Konstellation der vorchristlichen Riten ein, zu denen neben 
dem Tanz auch das anschließende Festmahl gehört. In der Geschich-
te des armenischen Tanzes sind außer Barekendan (»Karneval«) keine 
weiteren Fälle bekannt, in denen der Geistliche tanzt, geschweige denn 
den Tanz anführt.

Im vierten Teil, im öffentlichen Tanz, werden rituelle Feierlichkeiten 
zur Ahnenverehrung durchgeführt, die alte totemistische Elemente bein-
halten. Es wird ein Hahn geköpft, und zwei unverheiratete junge Män-
ner kämpfen um den Hahn, umringt von Tanzenden. Die jungen Män-
ner messen sich bei Wettkämpfen in Kraft, Geschick und Gelenkigkeit. 
Im letzten und fünften Teil findet schließlich ein Festmahl statt, das bis 
spät in die Nacht andauert. Wie die Bezeichnung des Festes besagt, wer-
den die Namenstage der 1036 Gefallenen (1036 anvanakochutjun) ge-
feiert (Khachatryan 2013b: 104).

In dieser detaillierten Schilderung wird erneut sichtbar, wie die Ge-
meinschaft in der Inszenierung dargestellt wird. Konflikte und Brüche 
werden aufgearbeitet, und die Ordnung wird immer wieder neu herge-
stellt. Eingrenzung und Ausgrenzung werden ebenfalls in jeder Etappe 
neu inszeniert. Am Anfang ist das ganze Dorf zur Prozession eingeladen. 
Die wichtigsten Rollen bei der Schau sind ausgewählten Personen vor-
behalten, deren Rangordnung schnell deutlich wird. Die ersten Tanzse-
quenzen haben einen betont langsamen Rhythmus und sind dem Ge-
denken an die Verstorbenen gewidmet, die auf diese Weise zum Teil der 
Inszenierung werden. Die Tänze, die auf den Gottesdienst folgen, sind 
teilweise nur Männern vorbehalten, in manchen Fällen dürfen aber auch 
alle Anwesenden tanzen. Nach den Höhepunkten im Rollenspiel, festli-
chen Kämpfen und Tänzen endet das Vardan-Fest mit der Feier der Na-
menstage und des Festmahls, die die Gemeinschaft erneut zusammen-
bringen. 

Die Spezialisten und Träger des Rituals treten abwechselnd hervor, sie 
treffen sich immer an bestimmten Punkten und gehen an anderen wieder 
auseinander. Männlichkeitsvorstellungen sind in den tapfer kämpfenden 
Kriegern und Vardan, den Ahnen und Vorfahren verkörpert, können also 
in der Erinnerung an Vardan und seine Gefolgschaft ihren Ausdruck fin-
den. Genauso können der Neuanfang und die Überwindung des Winters 
in der Vorfastenzeit als symbolische Erneuerung mit dem Märtyrertod 
der Helden zusammengeführt werden. Vielleicht noch häufiger gehen 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

diese Ideen auseinander und demonstrieren Widersprüche, wie die tan-
zenden Priester oder das Zelebrieren totemistischer Tänze. Dies wird 
aber durch die feiernde Gemeinschaft, die sich in all diesen Elementen 
zusammenfindet und in diesen Widersprüchen deren Lösung findet, un-
ter einen Nenner gebracht. Dabei spielt das gemeinsame Feiern eine we-
sentliche Rolle; es ist eine Art der Selbstdarstellung, die die Kirche, aber 
auch andere Ämter miteinander verbindet: Dorfälteste, Lehrer, Gelehrte 
etc. Die viel komplexeren Beziehungen zu den Herrschern wurden der-
art auf einfache Rollenspiele heruntergebrochen, in denen der Feind be-
siegt wurde und Priester und Kirche eine führende Rolle spielten. Eine 
Konkurrenz zwischen den symbolischen Inhalten wird durch neue Ver-
wandtschaften geregelt. Als ›Männerfest‹ lässt sich die Feier der gefal-
lenen Helden an deren Namenstag interpretieren. Wenn die wichtigste 
Rolle beim Vardan-Fest der Anführer des Tanzes spielt, dann übernimmt 
der Anführer der Kirche und der Gemeinde diese Rolle, auch wenn der 
Priester ansonsten nicht am rituellen Tanz teilnimmt. 

Jenja Khachatryan unterscheidet noch zwischen den Festen in den Re-
gionen unter der osmanischen Herrschaft und den anderen persischen, 
später russischen-armenischen Gebieten. So fanden die Feierlichkeiten 
im türkischen Teil an einem spezifischen Ort statt: in der Kirche und 
um die Kirche herum. Die von ihr untersuchten und beschriebenen Fes-
te in den persisch-armenischen Gebieten wurden gefeiert dagegen über 
die gesamte Ortschaft verstreut und beinhalteten verschiedene Elemen-
te. Dabei existiert keine einheitliche oder zentralisierte Feierform, die 
in allen Regionen Ost-Armeniens gleich gefeiert würde. Manche arme-
nische Siedlungen hatten eine ausgeprägte Tradition, andere wiederum 
werden nicht erwähnt (Khachatryan 2013b: 99). Einerseits zeigt sich an 
diesem Beispiel die Teilung Armeniens: wie in vielen anderen Bereichen 
gehen auch hier die Entwicklungen auseinander. Andererseits kann man 
sehen, wie unterschiedlich die Lebensbedingungen der Gemeinschaften 
waren, ihre Probleme und inneren Widersprüche, die auch unterschiedli-
che Ausdrucksformen im Ritual gefunden haben. Außerdem erwähnt die 
Autorin den Unterschied zwischen Stadt und Land. Die städtische Form 
tendiert mehr zu den kleinen Theateraufführungen, die auf literarischen 
Bearbeitungen der Vardan-Schlacht basieren (Khachatryan 2013b: 101).

Auch die mündliche Überlieferung der Vardan-Erzählung hat ihre Be-
sonderheiten. Gohar Vardumyan beschreibt die in den verschriftlich-
ten mündlichen Volks-Erzählungen festgehaltenen Variationen der Ge-
schichte von Vardan und seinen Gefolgsmännern. Diese reflektieren auf 
unterschiedliche Weise die Ereignisse, das Heldentum der Männer, vari-
ieren dabei die Orte und andere Hintergrundinformationen. Einige Mo-
tive wiederholen sich und bleiben grundsätzlich unverändert: Tapfer-
keit, Heldentod, Kampf gegen die Perser. Der Ort des Kampfes sowie 
der Ort des Todes variieren hingegen stark und sind jeweils an einen 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

anderen heiligen Ort – eine Kapelle, einen Baum, etc. – zu Vardans Ehre 
geknüpft. Auch über Yeghische und Ghevond werden Sagen und Legen-
den niedergeschrieben. Die im Ritual gefeierten unterschiedlichen Inhal-
te – Fasnacht, Beerdigungsrituale, Ahnenverehrung und die Person des 
Vardan – werden auch in der Erzählung auf plastische Art zusammenge-
bracht. Bezeichnend ist die weite Verbreitung dieser mündlichen Erzäh-
lungen, die in unterschiedlichen Regionen des heutigen und historischen 
Armeniens meistens Ende des 19. und Anfang bis Mitte des 20. Jahrhun-
derts gesammelt und aufgeschrieben wurden. Entsprechend beziehen sie 
sich örtlich nicht nur auf persisch-armenische Gebiete. Die Ereignisse 
um Vardan spielen sich in verschiedenen Tälern, Feldern und Dörfern 
ab, auch am Berg Ararat. Persisch-armenische Gebiete werden wieder-
holt in viele Erzählungen eingebunden und bleiben zentral (Vardumyan 
2003: 240). 

Letztlich bringt die Entwicklung der Feierform die neuen säkularen 
Akzente im Selbstbewusstsein der Armenier zum Ausdruck. Im Laufe 
des 19. Jahrhunderts wurden in beiden armenischen Gebieten und in 
vielen verstreuten armenischen Zentren Schulen eröffnet, die die neuen 
säkularen Inhalte vermittelten und auch die Gemeinden erreichten, die 
weit von den intellektuellen Zentren entfernt lagen. 1902 wurden 818 
armenische Schulen im Osmanischen Reich gezählt, 56 davon in Kon-
stantinopel und 61 in armenischen Communities in Ägypten, Zypern 
und Bulgarien; die restlichen befanden sich in den armenischen Provin-
zen (Panossian 2006: 176). Im russischen Armenien wurden 1878 583 
Grundschulen und 24 weiterbildenden Schulen gemeldet, und die Zahl 
wuchs: 1900 spricht man vom Verhältnis 1:693 und 51. Die Kirche kon-
trollierte 330 Schulen im Jahre 1885 im Transkaukasus und in Süd-Russ-
land (83 für Mädchen) (Panossian 2006: 187). So stehen die Feierlich-
keiten zum Vardan-Tag auch mit Bildung und Schule in Verbindung. In 
den Quellen zum 19. Jahrhundert werden Berichte über Schulveranstal-
tungen am Vardan-Tag erwähnt, die sich deutlich von dem Volksfest un-
terscheiden. In der Veranstaltung wurden Gedichte vorgelesen, Lieder 
gesungen und zum Schluss eine theatralisierte Vorstellung auf der Büh-
ne dargeboten (Kharatyan-Araqelyan 2005: 84). Kinder und Jugendli-
che, die Schüler sind ein zunehmend wichtiger Teil des Festes geworden. 
Sie schlüpften nach dem Gottesdienst in die Rollen der beiden Arme-
en und ihrer Anführer. Vardan ist gefallen, seine Anhänger haben aber 
nicht nachgegeben und in der Fortführung des Kampfes gegen die persi-
sche Armee einen Sieg errungen (Poghosyan 2003: 246). Ohne dass die 
kirchliche Beteiligung nachlässt, wird die nationale säkulare Idee zuneh-
mend in die Feierlichkeit integriert. Das Datum wird nach wie vor von 
der Kirche bestimmt. Elemente des Theaterspiels und Rollenspiels blei-
ben weiterhin erhalten, aber dem Aspekt der Bildung, Literatur, Musik, 
Kunst kommt als ein Ausdruck des Selbstverständnisses eine größere 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Bedeutung zu als Abgrenzungs- und »Kampfmittel«; eine kampfbezo-
gene Interpretation mit einem zwar nicht leicht zu erreichenden, aber 
einem durch das Martyrium letztlich klaren Sieg. Die Ambivalenz des 
moralischen Sieges wird durch den unnachgiebigen Kampf und die Op-
ferbereitschaft erklärt. Diese Idee wurde auch in der patriotischen lite-
rarischen Aufarbeitung vertreten.

2.10 Zusammenfassung

Der narrative Kern des Vardan-Mythos bildete sich im Spannungsraum 
der zwei ersten Quellen und deren Rezeption. In seinen schriftlichen 
und mündlichen Ausprägungen wurde er den jeweiligen Ereignissen und 
situativen Herausforderungen angepasst und entfaltete sich sowohl in 
seinem Kern als auch in Variationsmöglichkeiten weiter. Bereits in der 
Kombination der beiden ersten Schriften eröffnet sich ein Spannungs-
feld, und in den späteren Abhandlungen bilden sich immer mehr Vari-
ationen. Die ersten zwei Schilderungen enthalten schon einige zentrale 
Themen wie Martyrium, Patriotismus, die Idee der kulturellen und re-
ligiösen Autonomie, eine Perspektive auf die Außenwelt, des Auf-sich-
selbst-Gestellt-Seins etc. Durch die spätere Auseinandersetzung, beson-
ders im Mittelalter, werden einzelne Aspekte weiterbehandelt, vertieft 
und mit neuen Elementen versehen. Durch die Kontinuität der Schrift-
kultur wird die Geschichte von Vardan zu der eigenen. Sie wird zur Ge-
schichte der Armenier und Armeniens, sie ist ein Teil der armenischen 
schriftlichen Kultur, frühen Selbstdarstellungen durch die Chronisten 
und Historiografen.

Parallel dazu entwickelt sich ein kirchliches Ritual, das Vardan-Fest. 
Während die ersten Quellen zum Mythos auf das 5. Jahrhundert datiert 
sind, sieht man die Anfänge des Vardan-Festes im 8. Jahrhundert. Es sind 
religiöse, folkloristische und später intellektuelle Ausprägungen des Fes-
tes bekannt. Erst spätere rituelle Formen werden reflektiert, die disku-
tierten Beispiele gehen auf das 19. und 20. Jahrhundert zurück.

Im 18. und 19. Jahrhundert wird die Vardan-Thematik erneut aufge-
griffen und spielt eine wichtige Rolle im Zusammenhang mit der Idee 
der Nation. Der bisweilen religiös gefeierte Märtyrer Vardan wird zu ei-
nem nationalen Symbol. Die symbolische Figur Vardan ist durch ihre 
säkulare und religiöse Prägung dazu in der Lage, die jeweiligen Wider-
sprüche innerhalb der Gemeinschaft zu verschiedenen Zeiten zum Aus-
druck zu bringen.

ZUSAMMENFASSUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

3. Forschungsstand

An dieser Stelle möchte ich die Ergebnisse der wissenschaftlichen Be-
schäftigung mit der Geschichte Vardans zusammenführen und verdeut-
lichen, welchen Beitrag die vorliegende Arbeit in diesem Kontext leis-
ten kann. 

Die meisten Studien zu Vardan und der Avarayr-Schlacht stammen aus 
dem Bereich der Geschichtswissenschaft und Literaturwissenschaft. Zu 
unterscheiden sind zunächst Abhandlungen, die auf Armenisch und vor 
allem in Armenien verfasst wurden, von solchen, die in den westlichen 
Zentren der Armenischen Studien (Oxford, Leiden etc.), wie auch in den 
sozialwissenschaftlichen Fakultäten westlicher Universitäten entstanden 
sind. Sie unterscheiden sich sowohl im Hinblick auf die Fragestellung 
als auch im Hinblick auf die Herangehensweise. Für die westlichen Au-
toren ist diejenige Lesart des Mythos zentral und ausschlaggebend, die 
sich an die Geschichte der Makkabäer anlehnt. In Armenien hingegen 
haben sich zahlreiche Historiker und Literaturwissenschaftler mit den 
Texten beschäftigt, ohne eine unmittelbare Verbindung zu den Makka-
bäern zu ziehen. Sie konzentrieren sich in ihrer Forschung auf Frage-
stellungen zur Sprache, zur Literatur und zur historischen Bearbeitung 
des Mythos. Die bereits in Kapitel 1.2 erwähnten Unterschiede in der 
Wahrnehmung der chronologischen Reihenfolge der ersten Autoren der 
Geschichte gehören ebenfalls zu den grundlegenden Unterschieden zwi-
schen beiden Zugängen und prägen ihre Forschung. Eine detaillierte Be-
arbeitung dieser Frage könnte Gegenstand einer eigenen Studie sein: die 
verschiedenen Traditionen und die Herkunft der Wissenschaftler und die 
dadurch unterschiedlich vorgeprägte Akzentuierung der Forschungsfra-
gen und Ergebnisse. 

Auf der Seite der Arbeiten, die nicht in Armenien entstanden sind, 
liegt die Forschung von Robert William Thomson (Thomson 1982).1 
Sie dient mir in vielen Fragen als Darstellungsgrundlage und soll daher 
hier hervorgehoben werden. Thomson sind die Übersetzungen der ers-
ten zwei Quellen über den Vardan-Krieg ins Englische sowie eine um-
fassende Studie zu den Quellen zu verdanken, die sich auf die Figur 
Vardan in der Schlacht am Avarayr-Feld berufen. Seine in nur wenigen 
armenischen Texten reflektierte Studie liefert eine vollständige Darstel-
lung und Diskussion der Quellen und Hinweise beginnend vom 5. Jahr-
hundert bis hin zum 20. Jahrhundert. Sie erlaubt es, die Entwicklung 
der Vardan-Figur nachzuverfolgen und viele Bezüge zu Literatur, Kunst 

1	  	Eine Studie zu Yeghische mit weiteren Übersetzungen ins Englische und 
Kommentaren von Thomson ist im Jahr 2000 erschienen (Thomson 2000a). 
Darin finden sich auch ergänzende Hinweise zum Thema.

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

und Geschichtsschreibung herzustellen. Seine Arbeit hat Forschungslü-
cken geschlossen und lässt eine Distanz zu den in Armenien vertretenen 
Standpunkten erkennen. Thomson verwendet die gleichen Quellen wie 
seine armenischen Kollegen, bearbeitet sie jedoch mit Hilfe anderer theo-
retischer Konzepte und Methoden. Die Bedeutung des Mythos wird von 
dem Engländer sorgfältig herausgearbeitet, der sowohl die Kontinuität 
als auch die Diskontinuität in der Überlieferung und Thematisierung der 
Geschichte Vardans bespricht. 

Die Hinterfragung der Überlieferung des Mythos wird in Armenien 
selten behandelt. Die Forschung in Armenien richtet ihre Aufmerksam-
keit in den meisten Fällen auf den Wert, den die Geschichte, die Quellen, 
die Texte für die armenische Kultur haben und woran sich dieser zeigt. 
Eine entstandene, etablierte, teilweise unantastbare – und stets ununter-
brochen und kontinuierlich gesehene – Position der Geschichte Vardans 
wird vorausgesetzt, und die einzelnen Verbindungen und Feinheiten wer-
den detailliert diskutiert. 

Thomson untersucht, ähnlich wie die Wissenschaftler Armeniens, die 
Bedeutung der Schriften über Vardan für die armenische Kultur. Er be-
tont ihre Wichtigkeit, indem er Fakten darstellt und Forschungslücken 
aufzeigt. In den Texten auf Armenisch hingegen wird oft eine säkula-
re Verehrung (Eghishen Srbutjun e, »Yeghishe ist eine Heiligkeit«) und 
eine kanonisierte Herangehensweise zu den in der säkularen Schrift-
kultur entstandenen Vorstellungen erkennbar (Yeghiazaryan 2013b: 
63). Diese oft emotionalisierte Haltung darf aber nicht den Eindruck 
der Unbrauchbarkeit dieser Texte erwecken. Vielmehr erlauben sie eine 
Analyse der unmittelbaren Lesart und der kulturellen Tradition. Selbst-
verständlich unterscheiden sich die Beiträge untereinander in ihrer Qua-
lität und in der wissenschaftlichen Reflexion. Viele Studien zu Vardan 
aus unterschiedlichen Disziplinen sind in dem Sammelband Avarayri 
Khorhurd (»Die Bedeutung von Avarayr«) (Nazaryan 2003) versam-
melt. Dieser Sammelband entstand aus einer großen Tagung zum Jubi-
läum der Avarayr-Schlacht im Jahr 2001. Zu den beteiligten Diszipli-
nen zählen alle Kunstrichtungen: Musik (Navoyan 2003) und (Palyan 
2003), Miniaturenkunst (Hovsepyan 2003), Malerei (Stepanyan 2003), 
Theaterkunst (Hovhannisyan, H. 2003), zahlreiche Abhandlungen zur 
Geschichte, Sprachwissenschaft (Karagjosyan 2003), Religionswissen-
schaft, zur Kanonisierung des Festes und seiner Position im Kirchenka-
lender (Ashchean 2001; Vardanyan/Badalyan 2003), zu Besonderheiten 
der Predigten zu Vardan (Mesropyan 2003), mündliche Überlieferung 
(Vardumyan 2003) und Literatur (Yeghiazaryan 2003; Muradyan 2003) 
etc. Als Forschungsmaterial reflektieren diese Texte, um nur zwei Bei-
spiele anzuführen: (Harutjuyan 2003) und (Hakobyan 2003), die ak-
tuellen Probleme und Tendenzen der Gesellschaft: die wachsende Frei-
heit der Kirche, die staatliche Unabhängigkeit Armeniens kommen zum 

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Ausdruck, neue Bewertung der Kampfstrategien etc.. Vergleichend und 
kontrastierend erlaubt dieser Textkorpus einen Einblick in die Auseinan-
dersetzung mit der Vardan-Thematik und mit dem, was ich in den einzel-
nen Kapiteln meiner Untersuchung erarbeite. Einige Elemente habe ich 
in Kapitel II.3 zum Fallbeispiel Armenien dargestellt, die anderen im Ka-
pitel zur Geschichte Armeniens und zum Vardan-Mythos (Kapitel I.2).

Darüber hinaus sind die ethnologischen Arbeiten in Armenien zum 
Vardan-Fest zu erwähnen. Von den oben genannten Forschungsarbei-
ten zur Geschichte Vardans bzw. des Vardan-Mythos unterscheiden sich 
diejenigen Studien, die sich mit den Ausprägungen und Entwicklungen 
des jährlich stattfindenden Vardan-Fests aus unterschiedlichen Perspek-
tiven auseinandergesetzt haben. Die Ethnologinnen Srbuhi Lisizian,2  
Heranush Kharatian, Jenja Khachatrian und Emma Petrosyan haben 
ihre Ergebnisse zu den Ursprüngen und Feierformen des Festes darge-
legt. Heranush Kharatian untersucht in ihren Arbeiten die Feierlich-
keiten zum Vardan-Fest im Kontext anderer armenischen Volksfes-
te (Kharatyan-Araqelyan 2005). Ferner diskutiert sie die Rituale der 
Vardan-Verehrung und die heiligen Orte der alten kaukasischen Völ-
ker (Kharatyan 2003). Emma Petrosyan (Petrosyan 2011) behandelt 
armenische Feste im Kontext der europäischen Kultur und bespricht 
das Vardan-Fest in einem größeren Zusammenhang. Jenja Khachatrian 
(Khachatryan 2013a) behandelt die verschiedenen Aspekte des Festes, 
insbesondere die Elemente des Tanzes in armenischen Festen und im Var-
dan-Fest im Speziellen. Die Ethnologinnen setzen sich viel weniger – im 
Grunde genommen fast gar nicht – mit den textuellen Aufarbeitungen 
über Vardan auseinander. Ihre Aufmerksamkeit gilt den regionalen Un-
terschieden in den Feierlichkeiten, einzelnen Elementen des Festes und 
deren Interpretation. Dadurch bekommt ihre Forschung eine etwas an-
dere Richtung und weicht von dem etablierten Diskurs ab. Einige Auf-
sätze setzen sich auch mit der Aktualität des Vardan-Symbols in der Re-
publik Armenien nach der Unabhängigkeit auseinander. Diese gehen den 
heiligen Vardan-Städten nach und behandeln einzelne Entwicklungen. 
Auch zu der modernen Prozession wurde geforscht (Siekierski 2010). 

Eine Monografie zu diversen Aspekten der Vardan-Erzählung, mit 
der Betonung ihrer moralischen Bedeutung, der Geschichte der Familie 
Mamikonyan sowie den Ereignissen des 5. Jahrhunderts hat die arme-
nische Kirche selbst herausgegeben (Devrikyan 2008). Der Autor Var-
dan Devrikyan bezieht sich im Wesentlichen auf die ersten Quellen von 
Yeghische und Lazar, d.h. auf Vardan und der Armenische Krieg (Vasn 

2	  	Die ethnologischen Arbeiten von Srbuhi Lisizian, die für die genannten eth-
nologischen Abhandlungen wegweisend waren, befassen sich mit alten ar-
menischen Tänzen und theatralischen Vorstellungen und stammen aus dem 
Jahr 1956, siehe (Khachatryan 2013a: 99) sowie (Petrosyan 2011: 114).

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Vardananz u hajoc paterazmi) und Geschichte Armeniens (Hajoc pat-
mutjun tught Vahan Mamikonyani), aber auch auf spätere literarische 
Werke, die das Thema behandeln, das Fest selbst, die Geschichte des Fes-
tes sowie die religiöse Begründung des Festdatums. Viele Aspekte zum 
Fest sind im Buch aufgeführt, werden jedoch nicht unbedingt kritisch 
analysiert. Der Wert dieses Werkes liegt vielmehr darin, dass grundsätz-
liche Informationen zum Thema zusammengetragen wurden und eine 
intensive Quellenaufbereitung stattgefunden hat. 

Eine weitere Monografie zum Thema, verfasst von Hamlet Davtian 
(Davtyan 2005), strebt hingegen eine Entzauberung des Vardan-Mythos 
an. Durch eine kritische Auseinandersetzung mit historischen Aspekten 
diskutiert der Autor die Rolle der armenischen Kirche in der Geschich-
te Armeniens und sieht diese als einen schwächenden und hemmenden 
Faktor an. Er plädiert für eine neue Bewertung der Revolte von 451. Die-
se Publikation fand durch ihre Einladung zur kritischen Auseinanderset-
zung Eingang in die intellektuelle Diskussion in Armenien.

Wichtige Arbeiten, die die Bedeutung Vardans für kollektive Prozesse in 
der armenischen Gemeinschaft untersuchen, sind in Deutschland und den 
USA entstanden. Darin werden sowohl die Erkenntnisse der westlichen 
Sozialwissenschaften reflektiert als auch die armenischen Perspektiven 
berücksichtigt und übersetzt. Dabei kommt den Arbeiten des Institutes 
für Diaspora- und Genozidforschung in Bochum eine wichtige Rolle zu, 
das durch seine eigene Forschung die Perspektive auf das Thema geprägt 
hat. Das Bochumer Zentrum stellt darüber hinaus durch Übersetzungen, 
Publikationen und finanzielle Förderung der Forschung eine Verbindung 
her zu den über Armenien und Armenier durchgeführten Studien (Arme-
nische Studien). In diesem Kontext ist vor allem der Sammelband Iden-
tität in der Fremde (Dabag/Platt 1993) hervorzuheben, in dem sich Mih-
ran Dabag und Kristin Platt mit der besonderen Rolle des Vardan-Mythos 
auseinandersetzen. In ihrem Aufsatz »Diaspora und kollektives Gedächt-
nis« behandeln die Autoren Erfahrungen der Verfolgung und des Leides 
als Hauptmotiv der kollektiven Erinnerung, wobei sie ihre Thesen mit 
Beispielen aus der jüdischen und armenischen Diaspora belegen. Der Ge-
schichte Vardans schreiben sie diesbezüglich eine tragende Rolle zu. Var-
dan und seine Männer, die sich in einer aussichtslosen Situation den Per-
sern im Kampf stellten, um einen Krieg zu kämpfen, der »nur verloren 
werden konnte«, werden hier als Identifikationsbild herausgearbeitet. Au-
ßerdem zeichnen die Autoren den Weg der Ritualisierung der Geschichte 
nach: wie die Geschichte in den Liedern der armenischen Revolutionäre 
in den 80er und 90er Jahren des 19. Jahrhunderts wiederentdeckt wur-
de. Eine eben solche Ritualisierung sehen sie im Umfeld der Schlacht in 
Sardarabad im Mai 1918. Auch hier gab es eine parabelhafte Konstella-
tion eines übermächtigen Gegners, die Parallelen zur Vardan-Erzählung 
(die Autoren nennen sie hier »Vardan-Legende«) aufweist.

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Khachig Tololyan, ein amerikanischer Wissenschaftler armenischer 
Herkunft, greift das Thema Vardan seinerseits auf. Er veröffentlichte 
zwei Aufsätze zu Prozessen in der Diaspora und brachte sie in Zusam-
menhang mit der Geschichte Vardans: »Martyrdom as Legitimacy: Ter-
rorism, Religion and Symbolic appropriation in the Armenian Diaspora« 
(Tololyan 1987) sowie »Traditionelle Identität und politischer Radika-
lismus in der armenischen Diaspora« (Tölölyan 1993) in dem bereits 
erwähnten Sammelband Identität in der Fremde (Dabag/Platt 1993). 
Tololyan betrachtet die armenische Gemeinschaft als eine textuelle und 
analysiert die gemeinschaftskonstituierende Funktion der mündlichen 
und schriftlichen Texte. Er richtet seine Aufmerksamkeit auf den gemein-
samen Kern des Erzählmusters dieser Geschichten und zeigt, wie diese 
»kulturell verankerten« Erzählungen zur Quelle des Selbstverständnisses 
der Armenier wurden. In diesem Prozess leistete die Kirche eine Schlüs-
selrolle: Sie sakralisierte den Kern dieser Geschichten, Nacherzählungen, 
Erweiterungen. Die Geschichte Vardans bekommt in diesem Zusammen-
hang eine besondere Aufmerksamkeit und wird auf seine Aussagen hin 
analysiert. Tololyans Auseinandersetzung mit dem Thema fand in den 
1980er Jahren vor dem Hintergrund der sich damals formierenden ar-
menischen terroristischen Gruppierungen statt. In seiner Arbeit zieht er 
die Verbindung zwischen diesem Phänomen und den kulturell veranker-
ten Erzählmustern, auf die sich der armenische Terrorismus berief. In 
den Handlungen der Terroristen sah der Autor eine Bezeugung der fort-
dauernden Wirksamkeit der benannten Erzählungen. Diese Analyse er-
möglichte, die spezifischen Charakteristika der armenischen Attentäter 
zu erkennen und einen differenzierenden Zugang zum Verständnis ihrer 
Motivation zu gewinnen.

Die Arbeiten von Tololyan und Dabag leisten einen wichtigen Bei-
trag für die Analyse der zentralen armenischen Texte und ihrer Rolle für 
die armenischen Diaspora-Gemeinschaften. Die Auseinandersetzung mit 
der Vardan-Erzählung und ihre Interpretation spielt hierfür eine beson-
dere Rolle. Der Verdienst dieser Arbeiten liegt vor allem darin, die ri-
tualisierte Form der Geschichte zu thematisieren und aufzuzeigen. Da-
durch eröffneten sie das Forschungsfeld für einen Perspektivenwechsel. 
Die Autoren betonen die spätere Ritualisierung des Vardan-Mythos und 
führen ihre Analysen bis in die Gegenwart und können so reflektieren, 
was die aktuelle Diaspora ausmacht. Die anderen Prägungen des Fes-
tes und die Vorgeschichte des Mythos lassen sie allerdings außer Acht. 
Sie konzentrieren sich auf die Vardan-Rituale, so wie sie in der Diaspo-
ra begangen werden. 

Zu erwähnen sind noch die Arbeiten von Ashot Voskanyan aus Ar-
menien (Voskanian 2006, 2007a, 2007b). Er entwickelt eine Herange-
hensweise, die für die Autoren aus Armenien untypisch ist und die sich 
auf die deutsche philosophische Tradition bezieht. In dem auf Deutsch 

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

erschienenen Aufsatz »Tod und Anerkennung: Paradoxien des kollekti-
ven Daseins. Zur Phänomenologie des armenischen Geistes« wird die 
Figur Vardan mit Hilfe einer in Deutschland entwickelten Methodik 
analysiert. Im Wesentlichen greift Voskanyan auf Hegel und die Phäno-
menologie zurück. Im Rahmen einer philosophischen Herangehensweise 
diskutiert und analysiert der Autor den Vardan-Mythos und seine Rol-
le. Er schließt dabei an die bereits genannten Publikationen von Tololyan 
und Thomson sowie an den Sammelband von Dabag und Platt an. Auch 
Voskanian geht von der Annahme aus, dass Armenier sich als eine textuel-
le Gemeinschaft bezeichnen lassen, ohne jedoch die Gemeinschaft auf ein 
umfassendes Buch oder einen Zentraltext zurückzuführen. Er betrachtet 
die Geschichte Vardans als eine der drei zentralen Erzählungen der arme-
nischen Gemeinschaft, die für das Selbstverständnis prägend sind, aber 
auch missinterpretiert werden. Er unternimmt den Versuch, den Mythos 
zu erklären und einzuordnen, Widersprüche aufzudecken und die kol-
lektiven Prozesse, die Wahrnehmung des Kollektiven aus geschichtlichen 
Aspekten heraus zu begründen. Zwei konstruktive Elemente, »den kol-
lektiven Tod« und »Anerkennung«, zieht er in Betracht. In einer gut re-
cherchierten Auseinandersetzung arbeitet er Aspekte ›des Armenischen‹ 
heraus. Anschließend bezieht er diese Erkenntnisse auf die Problematik 
der Anerkennung des armenischen Genozids.

Die Bedeutung von Voskanyans Arbeiten liegt einerseits in der Me-
thodik, andererseits gelingt es ihm auch, die Ergebnisse der armeni-
schen Forschung und diejenigen außerhalb Armeniens zusammenzu-
führen. Der genannte Aufsatz, wie auch andere Arbeiten von ihm, sind 
sowohl in Armenien als auch in Deutschland in deutscher und armeni-
scher Sprache erschienen und dadurch für ein breites wissenschaftliches 
Publikum zugänglich. 

Meine eigene Forschung und Fragestellung knüpfen methodisch wie 
thematisch an die Arbeiten von Dabag, Tololyan und Voskanian an. 
Auch die vorliegende Arbeit verbindet die armenische Thematik, d.h. 
hier insbesondere den Vardan-Mythos, mit der westlichen Wissenschaft-
stradition. Sie unterscheidet sich von den bisherigen oben genannten 
Forschungen durch die empirische Herangehensweise, den Feldzuschnitt 
und die Erhebungsmethoden. Meine Arbeit kontrastiert die Perspekti-
ven im armenischen Staat und der Diaspora am Beispiel des Vardan-My-
thos. Diese Differenzierung wurde bislang in der Forschung völlig ver-
nachlässigt, denn die bisherigen Studien konzentrierten sich entweder 
auf die Prozesse in der Republik oder auf die in der Diaspora. Ziel der 
Arbeit ist es, die rituellen Ausdrucksformen (›Gebrauchsformen‹) der 
Vardan-Erzählung in der Diaspora und in der Republik Armenien unter 
Berücksichtigung der Bedeutung des Kollektivsymbols und seiner my-
thischen Rahmung sowie des historischen und kulturellen Kontextes he-
rauszuarbeiten.

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Meine Herangehensweise zeichnet sich folglich durch eine empirische, 
datenorientierte und kontrastive Methodik aus. Sie verbindet die For-
schung zum Vardan-Mythos mit der Konstanzer hermeneutischen Tra-
dition (Soeffner/Hitzler 1994b; Soeffner/Hitzler 1994a) und mit den An-
sätzen der Symbol- und Ritualforschung (Soeffner 1991b; Soeffner 1995) 
sowie (Dreher/Figueroa 2003; Figueroa/Dreher 2004; Figueroa-Dreher 
et al. 2011). Mein Forschungsansatz knüpft an die zuvor genannten em-
pirischen Forschungsarbeiten in dieser Tradition an.

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. DAS VARDAN-FEST IN WIEN,  
ISFAHAN UND ERIWAN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

1. Die Diaspora-Gemeinde in Wien

1.1 Geschichte und Struktur der Gemeinde

Die Bedingungen der Entstehung der heutigen Gemeinde sind der Ge-
genstand dieses Unterkapitels. Mit einer umfassenden Darstellung des 
Lebens der Armenier in Wien haben sich hauptsächlich Autoren arme-
nischer Herkunft beschäftigt. Die Forschung der nicht armenischen Wis-
senschaftler beschränkt sich auf die Behandlung einzelner Themen, wie 
z.B. die Geschichte des armenisch-katholischen Mechitaristen-Klosters 
in Wien (Neisser 1988) oder die Anfänge der Wiener Kaffeekultur (Teply 
1980), in der auch armenische Händler erwähnt werden. Die folgende 
Einführung basiert größtenteils auf zwei Quellen, die die Entstehung und 
Entwicklung der armenischen Gemeinde in Wien behandeln. Die erste 
Quelle erschien auf Deutsch in Frankfurt am Main (Krikorian 1999). Der 
Autor Mesrob K. Krikorian war viele Jahre lang an der Universität Wien 
tätig und zugleich Erzbischof der armenischen Kirche in Österreich. Die 
zweite Quelle ist ein in Armenien und in armenischer Sprache erschiene-
ner Aufsatz in der Enzyklopädie der armenischen Diaspora, welcher die 
Geschichte, Institutionen und Tätigkeiten der Wiener Gemeinde zusam-
menfasst (Halachyan 2003). Auf der Webseite der Gemeinde sind au-
ßerdem einige Aufsätze zum gleichen Thema mit der einen oder anderen 
Präzisierung und Ergänzung zu finden. Die Autoren beziehen sich oft auf 
eigene Recherchen und Archivarbeiten. Diese Quellen geben Einblicke in 
das Selbstverständnis durch die Art, die Reihenfolge und die Akzente, die 
auf die Muster und Paradigmen des Gemeindelebens verweisen, welche 
auch noch heute nachvollziehbar sind.

Die Geschichte der Armenier als ethnische Gemeinschaft in Österreich 
beginnt im 17. Jahrhundert. Davor wird nur von einzelnen Personen ar-
menischer Herkunft berichtet, die an der Befreiung von Armeniern aus 
der osmanischen und persischen Herrschaft mitwirken wollten und sich 
aus diesem Grund eine Zeit lang in Wien aufhielten. Sie zogen entweder 
durch Österreich nach Rom oder versuchten, den k.k. Hof für ihre Vor-
haben zu gewinnen. Im 17. Jahrhundert ließen sich hingegen viele arme-
nische Kaufleute aus Konstantinopel in Wien nieder. Die Auseinanderset-
zung zwischen der k.k. Monarchie und dem Osmanischen Reich bildete 
den Kontext der armenisch-österreichischen Begegnungen. Einige Arme-
nier pendelten für die Interessen des kaiserlichen Hofes zwischen Polen, 
Ungarn und Österreich und beschafften wertvolle militärische Informati-
onen oder erledigten Botengänge. Im September 1683 beteiligte sich das 
armenische Bataillon innerhalb der polnischen Truppen an der entschei-
denden Schlacht gegen die Türken (Halachyan 2003: 92).

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Quellen zufolge durfte der armenische Kaufmann Hovhannes Ast-
vatcatrian im Jahr 1685 das erste Kaffeehaus in Wien eröffnen. Fer-
ner ist bekannt, dass einzelne in Österreich lebende Armenier wichtige 
Posten innehatten: Im 17. Jahrhundert war Vardapet Nerses der Hof-
kaplan und im 18. Jahrhundert Ogustinos Aghamalian Hofdolmet-
scher. Diese ersten Erwähnungen der dauerhaften Präsenz von Arme-
niern in Österreich bzw. in Wien werden mit dem besonderen Geschick 
der Botengänge, den höheren Positionen bei Hof und den Erfolgen 
der Kaufleute, wie bei den Anfängen der Wiener Kaffeekultur, begrün-
det. Diesen einzelnen, genannten tüchtigen Persönlichkeiten wird eine 
wichtige Rolle für die Geschichte Österreichs zugesprochen (Krikori-
an 1999: 14).

Israel Ori – ein armenischer Politiker der Unabhängigkeitsbewegung 
– führte um 1700 Verhandlungen mit dem österreichischen Kaiser Leo-
pold I. Er wollte ein europäisches Bündnis gründen, das bei der Befreiung 
des armenischen Volkes aus der muslimischen Herrschaft helfen sollte. 
Für eine politische Unterstützung konnten die Armenier die österreichi-
sche Monarchie allerdings nicht gewinnen. Die Bemühungen von vielen 
Boten und Beauftragten aus Armenien blieben erfolglos, Unterstützung 
erfuhr Israel Ori vom Kaiser nicht. Im folgenden Jahr wandte er sich an 
Russland. Als erster nahm Ori daher eine an Russland orientierte politi-
sche Haltung ein, die später mehrmals aufgegriffen und fortgesetzt wur-
de. Über den Besuch von Israel Ori berichten zwar alle Autoren, die Be-
merkungen über dieses Ereignis sind jedoch flüchtig und werden nicht 
als prägend für die armenische Geschichte in Österreich dargestellt. Die 
Ablehnung Österreichs und die daraus resultierende pro-russische Ori-
entierung waren für Armenien als territoriale politische Einheit hinge-
gen überaus prägend und bedeutsam. Diese Tatsache wird jedoch nicht 
reflektiert. Das Modell einer politischen Einheit wird hierbei vernach-
lässigt, stattdessen werden die einzelnen Erfolge in der Gemeinde betont 
und gefeiert (Halachyan 2003: 92).

Über die Bildung einer Gemeinde wird erstmals ab dem 18. Jahrhun-
dert zu Zeiten von Kaiserin Maria Theresia gesprochen. In der Volks-
zählungsakte finden sich 21 armenische Familien, die damals in Wien 
wohnhaft waren. Mesrob Krikorian veröffentlichte eine vollständige Lis-
te der armenischen Familien, die während der Volkszählung (vom 10. 
bis 14. Januar 1767) erstellt wurde (Krikorian 1999: 16). Diese Gemein-
de aber war weder politisch bedeutsam noch wirtschaftlich erfolgreich. 
Auf der anderen Seite der Monarchie hingegen, in Suczawa, genoss die 
Armenisch-Apostolische Gemeinde das Wohlwollen von Kaiser Joseph 
II. (1765/80–1790). Dies kam der Stellung der Armenier in Österreich 
zugute. Als in den Jahren 1774/1775 die Bukowina unter österreichi-
sche Verwaltung kam, bestand die armenische Gemeinde in Suczawa aus 
etwa 120 Familien. Mit dem Hofkriegsratdekret vom 4. Juli 1783 wurde 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

die Armenische Apostolische Kirchengemeinde auf dem Gebiet der Bu-
kowina sowie in der gesamten Monarchie offiziell anerkannt (Krikori-
an 1999: 21).

Die Bedeutung, die die Gemeinde in Suczawa für das Leben der 
Armenier in Österreich gespielt hatte, ist insofern groß, als sie zu ei-
nem Selbstbewusstsein und der Akzeptanz einer armenischen Gemein-
de mit einer eigenen Kirche in Österreich beitrug. Und somit gab es 
seit dem 18. Jahrhundert eine armenische Kirchengemeinde mit gutem 
Ruf in Österreich, die »sich den höheren Schichten der Bevölkerung ak-
kommodiert; doch zeichnen sie sich auch jetzt noch durch große Ein-
fachheit, Mäßigkeit und Keuschheit aus (…). Als besonders charak-
teristisches Merkmal dieses Volkes wäre noch der rege Handels- und 
Geschäftsgeist, der in ihm wohnt, zu erwähnen. Die Armenier sind ih-
res concilianten Wesens, ihrer Gastfreundschaft, ihres lauteren und eh-
renwerten Charakters wegen in der Bukowina allgemein geachtet und 
geschätzt.« (Andreiz/Kvasezkij 1899 (2000): 158) Auch die spätere 
(Neu-)Gründung und Entwicklung der Wiener Gemeinde verlief mit 
ständiger Unterstützung durch und im Austausch mit Suczawa (Kriko-
rian 1999: 24). Die Betonung bei den Schilderungen dieser Entwick-
lung liegt aber auf der Erlaubnis und Akzeptanz, was für in Österreich 
lebende Armenier neue Möglichkeiten brachte. Von höheren Ansprü-
chen, als eine selbstständige politische Einheit wahrgenommen zu wer-
den, war keine Rede. 

Ein wichtiges Ereignis für das armenische Leben in Österreich, wel-
ches die armenische Kultur nach Wien mit sich brachte, war die Über-
siedlung eines Zweiges des Mechitaristen-Ordens aus Venedig nach 
Wien. Seit 1810 gibt es einen Zweig der Kongregation in Wien, 1811 
wurde die Kongregation offiziell anerkannt. Im gleichen Jahr wurde die 
Druckerei des Ordens gegründet, die von großer kultureller Bedeutung 
werden sollte. Bis zu ihrer Schließung im Jahr 1999 wurden in der Dru-
ckerei der Mechitaristen nicht nur Werke in armenischer Sprache, son-
dern auch in rund 50 weiteren orientalischen Sprachen gedruckt. Nach 
und nach entstand eine beachtliche Büchersammlung. Der Orden verfügt 
über eine bedeutende Bibliothek, in der rund 2.600 armenische Hand-
schriften sowie mehr als 120.000 Bücher in verschiedenen Sprachen und 
ca. 170.000 Zeitschriftenbände aufbewahrt werden.

Die Kongregation besitzt außerdem ein Museum mit Gegenstän-
den, die in die armenische Kultur einführen (Sammlung der nationalen 
Trachten, armenische Münzsammlung, armenische Teppichsammlung). 
Die Leistungen des Ordens auf dem Gebiet der Schulerziehung und der 
Philologie werden besonders betont. Dadurch, dass zu der Ausbildung 
nur armenische Jugendliche zugelassen waren, fanden viele junge Ar-
menier ihren Weg nach Wien. Die Schulen verbreiteten sich nicht nur in 
Wien, sondern auch in der ganzen Welt. Seit die Mechitaristen in Wien 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

angesiedelt sind, haben Armenier in Wien eine Anlaufstelle und ein Kul-
turzentrum. Die Wiener Mechitaristen sorgten auch für die Wahrneh-
mung und Anerkennung der Armenier in Wien. Ungeachtet dessen, dass 
es zu dieser Zeit Armenien als politische Einheit nicht gab, zeichneten 
sich bemerkenswerte Fortschritte in der Forschung ab. Für die wissen-
schaftliche Forschung in armenischer Sprache sind die Leistungen der 
Mechitaristen sowohl in Venedig als auch in Wien erstaunlich. Die wis-
senschaftliche Tätigkeit der Mechitaristen trug dazu bei, dass sich eu-
ropäische Wissenschaftler mit der armenischen Sprache und Kultur be-
schäftigten und der Studiengang »Armenische Studien« an europäischen 
Universitäten etabliert wurde (Halachyan 2003: 95).

Wenn man die Berichte über armenisch-österreichische Begegnun-
gen im 17. und 18. Jahrhundert zusammenfasst und insbesondere die 
Wirkung der Mechitaristen betrachtet, zeichnen sich einige Grundzü-
ge eines Diaspora-Lebens ab. Die österreichische Monarchie war nicht 
bestrebt, die politischen Probleme zu lösen, die die armenische Bevöl-
kerung zu dieser Zeit in den historischen armenischen Territorien hatte. 
Die Mechitaristen hegten ebenfalls keine Absichten in dieser Hinsicht. 
Es war ihnen jedoch möglich, Bedingungen für die kulturellen, geist-
lichen und intellektuellen Tätigkeiten im österreichischen Kontext zu 
schaffen. Einerseits bedeutete dies für die Armenier eine große Bereiche-
rung in vielerlei Hinsicht, andererseits stellte es auch einen Versuch dar, 
auf einem anderen Wege weiterreichende Probleme zu überwinden. Die 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Tätigkeitsbereiche der Mechitaristen gingen über die Handelsnetze hi
naus und kamen dabei auch dem Handel zugute. 

Im 19. Jahrhundert stieg die Anzahl der studierenden Armenier an 
der Wiener Universität und dem Konservatorium sowie im theologi-
schen Mechitaristen-Seminar. Am 21. Dezember 1867 wurde das staat-
lich-kirchliche Gesetz Nummer 42 für Armenier bestätigt: Sie wurden 
ab diesem Zeitpunkt toleriert und durften ihre Religion frei ausüben 
(Halachyan 2003: 92). 

Die Schilderung der armenischen Geschichte in Österreich könnte 
man als eine Geschichte der bestätigenden Gesetze, Dekrete, Privilegien 
und Genehmigungen lesen. Es wird konsequent von einer langen Erfolgs-
kette offizieller Beschlüsse berichtet. Einerseits ruft eine solche Darstel-
lung positive Wahrnehmungen der österreichischen Haltung hervor. An-
dererseits rückt sie die diplomatischen Fähigkeiten der Armenier in den 
Vordergrund. Ein derartiger Sieg wird groß gefeiert, und Niederlagen – 
wie z.B. die erfolglosen diplomatischen Versuche, politische Unterstüt-
zung für sich zu gewinnen – werden nicht thematisiert. Die armenische 
Gemeinschaft positioniert sich konfliktfrei innerhalb der Aufnahmege-
sellschaft als eine akzeptierte und tolerierte Kirchengemeinde. Ob die-
se Position aus der österreichischen Sicht zu bestätigen wäre, ist eher 
unwahrscheinlich, für die Armenier stellt sie jedenfalls eine Erfolgsge-
schichte dar. 

Die Armenisch-Apostolische Kirchengemeinde in Wien begann sich 
im Laufe des 19. Jahrhunderts zu formen. Erfolg hatte sie jedoch erst 
1912–13, als sie ein geeignetes Grundstück in einem zentralen Stadt-
teil Wiens für den Bau der Kirche erwarb. 1913 wurde die Kapelle St. 
Salvator (S. Prkitsch) geweiht. Der eingeladene Seelsorger aus Suczawa 
brachte die notwendigen Utensilien und Bücher mit. 1965–68 wurde 
die Kirche St. Hripsime erbaut und 1968 geweiht (Halachyan 2003: 
94). Im Dezember 1972 wurde die Armenisch-Apostolische Kirche als 
eine selbstständige Religionsgemeinschaft durch die Republik Öster-
reich (Unterrichtsministerium) offiziell anerkannt (Krikorian 1999: 
27). Mit der Entscheidung des Kirchenvorstandes wurde ein kulturel-
les Zentrum – ein Kulturhaus – bei der Kirche geschaffen. Die Räume 
des Gebäudes werden für verschiedene Veranstaltungen genutzt. Im 
gleichen Haus befinden sich neben der Hovhannes Schiraz-Samstags-
schule noch andere armenische Organisationen bzw. ihre österreichi-
schen Zweige. Hier bekommen die österreichischen Armenier einen 
Raum, um armenische Themen zu diskutieren und die nationalen Fei-
ertage gemeinsam zu feiern (Halachyan 2003: 94).

1984 wurde ein Denkmal für die Opfer des Völkermordes 1915 im 
Hof der Kirche St. Hripsime errichtet. Und 1998 wurde dank der Bemü-
hungen der armenischen Gemeinde ein Denkmal für den österreichischen 
Schriftsteller und einen Freund des armenischen Volkes Franz Werfel 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

errichtet. 2001 wurde der Platz vor der armenischen Kirche in »Arme-
nierplatz« umbenannt und dort ein aus Armenien importierter Chatsch-
kar1 – ein armenischer Kreuzstein – aufgestellt (Halachyan 2003: 93). 

Im Jahr 2003 lebten etwa 4.000 Armenier in Österreich. Nach dem 
Ersten Weltkrieg (1914–18) fanden einige Dutzend Familien aus der Tür-
kei und Westarmenien hier Zuflucht. Die größte armenische Zuwande-
rung nach Österreich trat jedoch in der zweiten Hälfte der 1970er Jahre 
aus dem Libanon (Bürgerkrieg) und dem Iran (Iran-Irak-Konflikt, Isla-
mische Revolution) ein. In den 1970er und 1980er Jahren stieg die An-
zahl der nach Wien zu Studienzwecken eingereisten jungen Armenier 
(aus dem Iran, der Türkei, dem Libanon, Ägypten etc.) an. Viele von ih-
nen entschieden sich nach ihrem Abschluss, in Wien zu bleiben. In den 
1990er Jahren migrierten viele Armenier aus Aserbaidschan und Arme-
nien nach Österreich (Halachyan 2003: 92). 

Gegenwärtig ist der Großteil der Armenier in Österreich in Wien 
wohnhaft. Hier befindet sich das Mechitaristenkloster samt seiner Kir-
che, die apostolische Kapelle St. Prkitsch, die Verwaltungseinheiten 

1	  	 Im Armenischen werden kunstvoll behauene Steine mit einem Kreuz in der 
Mitte als Chatschkar bezeichnet, die wörtliche Übersetzung lautet Kreuz-
steine. Diese gehören zu den eigenständigen Formen der armenischen Kunst. 
Es handelt sich um Stelen, Monolithen, bei denen das eingravierte Kreuz 
von anderen Figuren umgeben ist. Die Ursprünge werden noch in vorchrist-
lichen Steinmonumenten und Obelisken vermutet. Chatschkare haben un-
terschiedliche Phasen der Entwicklung in vorchristlicher Zeit und in den 
frühen Tagen des Christentums durchlebt. Im Zeitraum vom 4. bis 7. Jahr-
hundert finden sich die frühesten Versuche, das bis dahin hölzerne Kreuz 
durch ein steinernes zu ersetzen. Aus dem 9. bis 10. Jahrhundert stammen 
die ältesten bekannten Chatschkare. Sie sind interessant als künstlerische 
Objekte und vermitteln ein Gespür für Harmonie und Symmetrie. Ihren Hö-
hepunkt finden Chatschkare in den 12.-14. Jahrhunderten, bis heute wird 
diese Kunst praktiziert (Azarian 1995: 113).

		  Chatschkaren werden mehrere Funktionen zugeschrieben: Sie finden sich als 
Grabdenkmäler, sollen jedoch auch zu Lebzeiten zur Sicherung des Seelenheils 
beitragen (gestiftete Steine). Als Zeichen der Vollendung schmücken sie Kir-
chen oder Brunnenbauwerke. Außerdem wurde den Steinen unheilabwehren-
de Kraft zugesprochen, manche sollten auf bedeutende geschichtliche Ereignis-
se verweisen. Sie galten als magische Mittel zur Sicherung des irdischen Lebens 
und um Trockenheit, Hagel und Erdbeben abzuweisen. Chatschkare sind auch 
aufgrund ihrer Inschriften wertvoll, die oft wichtige historische Informationen 
beinhalten (solche wie der Anlass, der Name des Errichters, des Stifters etc.). 
Chatschkare sind somit wichtige Dokumente der Geschichte Armeniens und 
ein wichtiger Bestandteil der armenischen Bildhauerkunst. Das für Armenien 
typische ästhetische Formempfinden, der christliche Glauben Armeniens so-
wie die an Gesteinen reiche armenische Landschaft finden in dieser typischen 
Kunstform zusammen, siehe (Azarian 1995), siehe auch (Loo 1995).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

der armenischen Gemeinde, alle Organisationen sowie die einzige ar-
menische Samstagsschule in Österreich. In Linz, Salzburg und Graz le-
ben nur wenige armenische Bürger, wobei in Graz in den Jahren 1958–
1978 eine Vereinigung armenischer Studenten einen eigenen Chor führte 
(Halachyan 2003: 93).

Über die Aktivitäten der Kirchengemeinde kann man sich auf der offi-
ziellen Webseite informieren. Zum Zeitpunkt der Erhebung wurden dort 
die folgenden Vereine aufgelistet:

•	 Hovhannes Schiraz-Schule
•	 Elternverein der Hovhannes Schiraz-Schule
•	 Damenkomitee
•	 Österreichisch-Armenische Kulturgesellschaft (ÖAK)
•	 Allgemeiner Armenischer Wohltätigkeitsverein (AGBU)
•	 Österreichisch-armenische Studiengesellschaft
•	 HUYS – SPES (Beratungszentrum für Migrantinnen und Asylwe-

berinnen)
•	 Armenischer Sportverein Ararat
•	 Armenische Studenten Vereinigung (ASV)
•	 Armenischer Allgemeiner Sport-Pfadfinderverein
•	 Nor Serunt (Neue Generation)
•	 Armenien Fond Österreich Komitee
•	 Kinderspital Gümri2

Im Internet werden auch die aktuellen Termine, Informationen zu Ver-
anstaltungen, den Tätigkeiten der Schule und anderen Gemeindestruk-
turen veröffentlicht. 

1.2 Empirische Falldarstellung

Die Regelmäßigkeiten, die bereits in der Positionierung der Armenier in 
Österreich in der geschichtlichen Selbstdarstellung erkennbar sind, sehe 
ich in ähnlicher Weise in der Organisation des Gemeindelebens. Die Ana-
lyse der ethnografischen Daten verdeutlicht erneut die zentralen Abgren-
zungsstrategien und das Gemeinschaftskonzept. Dies äußert sich im Um-
gang mit dem Raum, in der Einteilung der Zeit, in Empfangsritualen, 

2	  	http://www.armenia.at/oesterreich-armenische-gemeinde-mainmenu-5.html 
(Zugriff: 21.02.2011). Heute findet man einige neue Vereine: Unter ande-
rem die Theatergruppe Urartu ist hinzugekommen. Vier Vereine und Verei-
nigungen sind hingegen nicht mehr aufgelistet http:/www.armenia.at (Zu-
griff: 30.08.2017): das Kinderspital Gümri, Huys, der Pfadfinderverein und 
die Neue Generation. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

Gestaltung und Verwaltung des Gemeindelebens sowie in der Vorberei-
tung und Durchführung der Festlichkeiten in diesem Rahmen. Im Fol-
genden werden die ethnografischen Daten zu den Feierlichkeiten des Var-
dan-Tages von 2008 in Wien dargelegt, nachdem die innere Organisation 
der Gemeinde dargestellt wurde.

Räumliche Abgrenzung und Verortung. Gestaltung des Territoriums

Die Armenisch-Apostolische Kirchengemeinde in Wien ist Inhaberin 
mehrerer Immobilien (Rundbrief der Gemeinde 2007.08). In einer von 
ihnen ist das Gemeindezentrum untergebracht. Im Innenhof steht die 
armenische Kirche. Im Erdgeschoss befinden sich große Säle, die für 
Abendveranstaltungen und große Festlichkeiten, aber auch für den Tanz- 
und Gesangsunterricht der Schule genutzt werden. Ferner gibt es einen 
Raum mit Kochmöglichkeiten, den die Schule als Cafeteria oder auch für 
andere Zwecke wie Feste etc. nutzt. Man findet auch eine Bibliothek mit 
einer Sammlung von Büchern armenischer Autoren. Die Klassenzimmer 
befinden sich in den ersten zwei Stockwerken, das Lehrerzimmer und 
die Schulverwaltung im 1. Stock. Im 2. Stock liegen die Büros, unter an-
derem das der Gemeindeverwaltung. Außerdem sind in dem Haus auch 
private Mieter untergebracht. Der Seelsorger Ter Andreas und seine Fa-
milie wohnen ebenfalls im Gemeindehaus. 

Büros

Das Gemeindebüro ist eines der drei Zimmer, die einen gemeinsamen 
Eingang zum Treppenhaus haben. Auf den ersten Blick könnte man mei-
nen, dass es sich dabei um eine private Wohnung handelt mit ihrem en-
gen Flur und der wohnlichen Einrichtung. Die einzelnen Zimmer und 
die kleinen Schilder mit der Bezeichnung einer Organisation weisen je-
doch darauf hin, dass diese Räumlichkeiten einem anderen Zweck die-
nen. In derselben Wohnung haben noch drei Organisationen Quartiere: 
Die »Armenische Studenten Vereinigung Österreichs« und der »Armeni-
sche Allgemeine Sport-Pfadfinderverein« teilen ein Büro, dazu kam noch 
der Huys-Spes-Verein, ein Beratungszentrum für Migranten und Asylbe-
werber. Mit dem armenischen Wort für Hoffnung Huys in der Bezeich-
nung bot das Zentrum Beratung und Betreuung auf Armenisch und Rus-
sisch an. Das Beratungszentrum wurde im Januar 2006 gegründet, aber 
scheint heute nicht mehr aktiv zu sein.3 

3	  	Während meiner Aufenthalte 2008 traf ich diese Organisation an, am 1.02.08 
war ich im Gemeindehaus und im Büro, wo ich die beiden Mitarbeiterinnen 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

Im Folgenden werde ich diese zwei Büros beschreiben, um der inne-
ren Ordnung dieser armenisch-österreichischen Organisationen näher 
zu kommen. Während das Gemeindebüro, wie die Gemeindeorganisa-
tion insgesamt, nur zu bestimmten Zeiten geöffnet ist, die in einem ent-
gegengesetzten Verhältnis zur Arbeitswoche stehen, war das Beratungs-
zentrum auch zu den üblichen Arbeitszeiten erreichbar. 

Das Gemeindebüro vereint in sich mehrere Funktionen: Einerseits soll 
es ein Verwaltungszentrum sein sowie eine Anlaufstelle und Ansprech-
partner für allerlei Angelegenheiten und Interessenten. Die notwendigen 
Voraussetzungen für die Büroarbeit sind vorhanden, eine Sachbearbeite-
rin bzw. Sekretärin wird beschäftigt, Öffnungszeiten in der Woche wer-
den festgehalten und veröffentlicht. Ferner wird der Sachbesitz der Ge-
meinde hier aufbewahrt und von hier aus verwaltet: Wertgegenstände, 
aber auch einfachere Gebrauchsgegenstände. Der Raum wirkt vollge-
stopft mit Gegenständen, die nicht für den täglichen Gebraucht gedacht 
sind und gewinnt damit den Charakter einer Aufbewahrungsstätte und 
nicht nur eines Arbeitsplatzes. Im Raum stehen ein Schreibtisch mit ei-
nem Bürostuhl und ein Besucher-Stuhl vor dem Tisch. Durch die fronta-
le Begegnung entsteht eine Beratungssituation, Austausch und Service. 
Der Schreibtisch ist zwar aufgeräumt, wenn aber im Hintergrund Kar-
tons und zahlreiche Gegenstände ohne direkten Anwendungsbezug ste-
hen (wie etwa ein Ventilator im Winter), ist die Ordnung keine gleich-
mäßige. In der Raumgestaltung lässt sich keine Konzentration auf die 
Arbeitssituation erkennen. 

Einen anderen Kontrast zu dem aufgeräumten Tisch bilden die zahl-
reichen Teppiche. Während der Schreibtisch von der Arbeit, Verwaltung 
und Organisation erzählt, muten die Teppiche unpraktisch an: Ihre Rei-
nigung verlangt zusätzlichen Arbeitsaufwand und Energie, die mit dem 
Büro und seinen Aufgaben direkt nicht verbunden ist. Die Teppiche se-
hen gepflegt aus und scheinen regelmäßig gereinigt zu werden.

Bevor ich zur Betrachtung übrigen Büroausstattung übergehe, möchte 
ich an dieser Stelle die Bedeutung der Teppiche für Armenier ansprechen. 
Die symbolische Bedeutung, die diesen in den Räumlichkeiten zukommt, 
wird dadurch begreiflicher, was auch zum Verständnis der späteren Fall
darstellung beitragen wird. Teppiche waren und sind ein wichtiger Teil des 
Alltags der Armenier, wie zum Beispiel Dorfteppiche. Sie dienen dem An-
denken an Verstorbene, dem Gedenken besonderer Anlässe und werden 
zur Fürbitte genutzt. In den Häusern und Wohnungen bedecken Teppiche 

gesprochen habe (die Flyer mit ihrer Tätigkeitsbeischreibung und die Visi-
tenkarte liegen mir noch vor). Einige wenige Einträge sind auch heute noch 
im Internet vermerkt, aber bei der Überprüfung der Quellen 2017 konnte 
ich das Zentrum nicht mehr finden. Trotzdem belasse ich die Information 
in meiner Falldarstellung. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Böden, Wände, Sofas, Stühle und Betten. Einerseits haben Teppiche prak-
tischen Wert, indem sie zur Abdeckung beschädigter Stellen dienen. An-
dererseits stellen sie auch ein Zeichen des Wohlstands dar und sorgen für 
Bequemlichkeit und Gemütlichkeit. Oft handelt es sich zudem um ein re-
ligiöses Inventar: mit einem Teppich wird der Altar bedeckt und auch über 
dem Altar wird oft ein Teppich aufgehängt. Auf den Teppichen selbst fin-
den sich häufig Abbildungen der Heiligen. Im Folgenden werde ich auf die 
Funktionen eingehen, die die Teppiche in verschiedenen Bereichen erfül-
len. Teppiche werden als Symbole weltlicher wie auch geistlicher Macht 
des himmlischen Herrschers gesehen (Gantzhorn 1995: 325). Um Tep-
piche herzustellen, mussten armenische Kunsthandwerker verschiedene 
Techniken beherrschen. Es sind die Techniken der Farbenherstellung, die 
den Ausdruck dieser Teppiche einzigartig machen. Außerdem gehörten die 
Teppiche zu den wichtigsten Waren der armenischen Händler. Schließlich 
zeigen die Teppiche und die Teppichkunst die regionalen Besonderheiten 
und eine farbliche Palette. Durch ihre Farben und Muster sind Teppiche 
daher wichtige Elemente kultureller Sprache und fungieren zudem als In-
formations- und Traditionsspeicher. Ihre Muster spiegeln die armenische 
Kulturgeschichte in ähnlicher Weise wie die Chatschkare. Auch hier sind 
die Einflüsse der vorchristlichen Zeit und christliche Motive in vielem ver-
eint, z.B. bei den Kreuzblüten-Teppichen. Die Teppichkunst der Armenier 
wird als christlich-orientalische Tradition bezeichnet, weist ihre eigenen 
Besonderheiten auf und ist gleichzeitig in vielerlei Hinsicht mit der orien-
talischen Teppichkunst vergleichbar (Gantzhorn 1995: 325). Die Kreuz-
form ist oft zu finden, aber auch armenische Buchstaben, die ebenfalls auf 
christliche Motive hinweisen und gleichzeitig mit vorchristlichen Elemen-
ten verbunden sind. So wird der Buchstabe »S« (Armenisch für »T«) ein 
sehr häufiges Muster auf den armenischen Teppichen. Die Entzifferung 
verlangt jedoch Sprachkenntnisse, die Kenntnis des Alphabets wird vor-
ausgesetzt. In der Volkstradition werden diese Teppichmuster jedoch als 
Drachen gelesen, was Gantzhorn nach ein Symbol des Übergangs zum 
Christentum darstellt. Gantzhorn sieht in der Auswahl des drachenför-
migen Zeichens als Anfangsbuchstabe des Wortes »Gott« oder »Herr« 
(Ter) diesen Übergang begründet. Ihm gilt es als bewusste Entscheidung, 
das wichtigste vorchristliche Symbol als Anfangsbuchstabe des Wortes für 
Gott zu wählen, und die Teppiche erhalten den Namen Drachenteppiche 
(Gantzhorn 1995: 327). Die mythischen Bedeutungen und die Ambivalenz 
des Vischap, des Drachens, wird mit vielen Aspekten des Lebens, mit vor-
christlichen Mythen in Verbindung gebracht, und auch in anderen arme-
nischen Kunstdenkmälern (zum Beispiel auf den Chatschkaren) lassen sich 
Drachenmuster beobachten (Donabedian 1995). Noch heute werden die-
se Teppiche in Armenien hergestellt und exportiert. In vielen Städten der 
Welt gibt es private und öffentliche Kollektionen von armenischen Teppi-
chen. Im Museum der Mechitaristen in Wien ist ebenfalls eine Sammlung 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

zu besichtigen. Die im Wiener Gemeindebüro ausgebreiteten Teppiche ge-
ben durch ihre Präsenz und ihre Anzahl Hinweise auf dieses alltägliche 
und kulturelle Element Armeniens. 

Der Tisch im Gemeindebüro ist klar und übersichtlich. Die Umgebung 
ist hingegen mehrschichtig und vereinigt zahlreiche Themen und Ideen. 
Auf engem Raum finden sich verschließbare Schränke mit Schlüsseln, or-
ganisatorische Notizen in größerer Zahl, eine Pinnwand. Die Wände sind 
mit Information übersät und enthalten zugleich symbolträchtige armeni-
sche Kompositionen. Hier und da hängen armenische Bilder und Sprü-
che an den Wänden, Notizen auf dem großen Wandkalender und eine 
kleine armenische Nationalfahne im Hintergrund. Es treffen Informa-
tionen unterschiedlichster Komplexität aufeinander, pragmatische und 
praktische Hinweise, organisatorische, einfach ausgedruckte Elemente 
und armenische Kunst, religiöse Symbolik und Teppiche. Der Parkett-
boden ist durchgehend mit orientalisch gemusterten Teppichen bedeckt. 
Der ganze Weg von der Eingangstür bis zum Büro und die gesamte Bü-
rofläche sind mit insgesamt etwa sieben Teppichen bedeckt. Diese Aus-
stattung des Raumes mit Elementen, die der westlichen effizienten Ar-
beitswelt fremd und in ihrem Ausmaß übertrieben sind, verleihen ihm 
über ihre Arbeits- und Organisationsfunktion hinaus eine symbolische 
Funktion, die auf Wohlstand, Erhabenheit, und dadurch auf die Stabi-
lität und Leistung hinweist, die Gemeinde zu bewahren und daran zu 
erinnern. Von einer grundsätzlichen Abgrenzung von der Aufnahmege-
sellschaft durch die Büro-Ausstattung kann man jedoch nicht sprechen, 
wobei aber eine symbolische Linie zu erkennen ist, die den Gemeindeall-
tag von dem der österreichischen Gesellschaft trennt. 

Die Gestaltung des Büros des Beratungszentrums war im Unterschied 
zu dem der Gemeinde ausschließlich auf die Tätigkeit des Vereins kon-
zentriert. Es war, anders als jenes, nicht überfüllt und nur mit den für 
die Arbeit notwendigen Möbeln, Geräten und Materialien ausgestattet 
(Schränke, Schreibtisch, Besprechungstisch, Computer, Laptop, Kopie-
rer, Ablagefächer etc.). An der Wand hingen Collagen mit verschiede-
nen Fotos, die die Arbeit des Vereins dokumentierten. Der Großteil der 
Schriftzüge darauf war auf Armenisch mit wenigen deutschen Zeilen. Im 
Büro waren zwar keine Teppiche zu sehen, aber ein anderes Element, das 
für durchschnittliche Büros untypisch ist: lange weiße Gardinen. Darin 
kommt eine leichte Abweichung von der üblichen Bürogestaltung zum 
Ausdruck. Gardinen wirken wohnlich und gemütlich, wenn sie auch we-
nig praktisch und funktional sind.

Solche Nuancen, wie z.B. eine Fülle von orientalischen Teppichen 
oder weiße Gardinen, geben einen Hinweis auf einen anderen kulturel-
len Raum und verdeutlichen, dass man es hier mit einem Zentrum in Ös-
terreich zu tun hat, das von Armeniern betrieben wird. Im Falle des Be-
ratungszentrums könnte die gemütliche Einrichtung doch auch einfach 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

dem Zweck gedient haben, die Beratenden und ihre Gäste sich wohl-
fühlen zu lassen. Die Frage ist, auf welche Weise die Gemütlichkeit her-
gestellt wird, und wie sich diese Elemente auf die sonstige Ausrichtung 
auswirken. Sind es Brüche, wenn ja, welche und auf welche Kontingenz 
weisen sie hin?

Private Wohnungen 

Wie bereits erwähnt, befinden sich im Haus auch einige private Woh-
nungen, darunter die des Seelsorgers. Das Gemeindezentrum verbindet 
somit private und institutionelle Bereiche, die sich austauschen und ne-
beneinander funktionieren. 

Bibliothek 

Der Gemeinde steht ein kleiner Bücherbestand zur Verfügung. Die Bü-
cher sind in einem Raum im Erdgeschoß in Schränken geordnet und mit 
Signaturen versehen. Daraus lässt sich noch nicht erschließen, wie groß 
das Leseinteresse ist. Was sich aber festhalten lässt, ist die Bemühung, 
Literatur zu erwerben, diese zu katalogisieren und für die Gemeindemit-
glieder zugänglich zu machen. Auch die Schule besitzt eine kleine Biblio-
thek, in der mit Signaturen versehene Bücher stehen.

Cafeteria 

Eine gute Möglichkeit, sich zu treffen und auszutauschen, bietet eine 
kleine Cafeteria, die die Eltern der Schulkinder während der Unterrichts-
zeiten oft in Anspruch nehmen. Der Elternverein betreibt diese Cafete-
ria selbst. Der Raum besteht aus einer Halle mit Sitzmöglichkeiten, einer 
Küche und einer Theke. Getränke und kulinarische Kleinigkeiten wer-
den von den Müttern besorgt und serviert. Hinter der Theke werden die 
Getränke vorbereitet und das Essen zubereitet. Die kleinen Kommunika-
tionssequenzen und der Umgang mit dem Essen tragen zu einer beson-
deren Atmosphäre bei. Die Cafeteria eignet sich auch für andere Veran-
staltungen, als Koch- und Essraum.

Säle 

Die Säle sind Mehrzweckräume. Sie werden für unterschiedliche Veran-
staltungen benutzt – Festlichkeiten, Tanzunterricht, Empfänge etc. Sie 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

sind mit einem Klavier, Mikrophonen, Bühne, Tischen, Stühlen verse-
hen. Die Ausstattung variiert je nach Veranstaltung. Man kann diese Säle 
auch für private Anlässe mieten.

Innenhof 

Der Innenhof wird intensiv genutzt. So findet etwa die Kommunikation 
vor und nach dem Gottesdienst hier statt, ebenso wie Festrituale, die im 
Freien abgehalten werden sollen. Dadurch, dass es von hier aus Verknüp-
fungen zu den anderen Räumen gibt, entsteht ein Ort lebhafter Begeg-
nungen. Wie schon erwähnt, steht im Innenhof ein Denkmal zum Geden-
ken an die Opfer des Völkermordes. Dadurch, dass die Jahre 1915–1985 
genannt werden, werden auch Opfer anderer Verbrechen gegen Personen 
armenischer Herkunft in das Denkmal integriert.

Armenierplatz

Die offizielle Adresse des armenischen Kulturhauses ist Kolonitzgasse 
11. Allerdings heißt die kleine Straßenecke an der Kreuzung Kolonitz-
gasse und obere Viaduktgasse (3. Bezirk) »Armenierplatz«. Dass eine 
Straße oder ein Platz nach einer kollektiven ethnischen oder nationalen 
Einheit benannt wird, ist keine Seltenheit, doch bewohnen die betreffen-
den Gruppen selten immer noch die Straße oder den Platz, wie in die-
sem Fall die Armenier. Die Benennung des Platzes nach Armeniern wur-
de zur territorialen Verankerung, zu ihrer Verortung in Wien. Die Kirche 
und das armenische Kulturhaus erfahren durch den Platz eine Rahmung. 
Die Präsenz der Armenier geben die blauen Straßenschilder bekannt. Der 
Kreuzstein am Eingang ist ein weiteres Symbol für die Nähe des arme-
nischen Elements. Während die Straßenschilder für alle, die der lateini-
schen Schrift mächtig sind, sofort erkennbar sind, hat der Kreuzstein ei-
nen viel spezifischeren symbolischen Gehalt. Dabei symbolisiert beides 
für einen Armenier die Anwesenheit der eigenen Kultur.

Die Liste der Vereine und Organisationen, die unter dem Dach der 
Gemeinde arbeiten, ist zwar lang, aber für den Austausch und die in-
nere Dynamik sorgen überwiegend die Kirche und die Schule. Sams-
tag und Sonntag, die zwei Tage, an denen in Österreich nicht gearbeitet 
wird und keine Lehrverpflichtungen stattfinden, werden zur aktivsten 
Zeit der Gemeinde. An den anderen Wochentagen werden andere Rol-
len ausgeführt, andere Identifikationen geprägt. In der freien Zeit hinge-
gen werden die Verpflichtungen gegenüber der armenischen Gemeinde 
wahrgenommen. Auch von den jüngeren Generationen wird eine solche 
Einstellung erwartet. Indem der Schulunterricht auf den Samstag gelegt 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

wird, sollen auch die Schüler ihre Freizeit für die Begegnung mit der ar-
menischen Kultur nutzen. 

Die Kirche 

Die Armenisch-Apostolische Kirche in Wien unterliegt der Jurisdiktion 
des Katholikossat von St. Etschmiatzin; der Bischof wird vom Katholi-
kos delegiert. Die offizielle Bezeichnung lautet: »Patriarchaldelegat der 
Armenisch-Apostolischen Kirche für Mitteleuropa und Skandinavien«. 
Der Gottesdienst findet jeden Sonntagvormittag zur gleichen Zeit statt. 

Das Gebäude der Kirche St. Hripsime wurde in den Jahren 1965–68 
im armenischen Stil erbaut und unterscheidet sich daher in seiner Archi-
tektur von der Umgebung. Die Kirche ist gut gepflegt, sauber und sieht 
neu aus. Sie ist groß genug, um allen in Wien lebenden und Wien be-
suchenden Armeniern Platz zu bieten. Die Inneneinrichtung entspricht 
dem üblichem Inventar: Altar, Sitzbänke, Kerzenständer, einige Gemäl-
de etc. Viele Teppiche bedecken den Steinboden und einige Elemente der 
Inneneinrichtung sind anders als in anderen Kirchen: so die armenische 
Schrift oder die schmalen langen gelben Kerzen. In der Form und Farbe 
unterscheiden sie sich von denen in katholischen Kirchen. Dieser kleine 
Unterschied und viele weitere schaffen eine symbolische Insel mit Hin-
weisen auf die Heimat und stärken den Unterschied zur Außenwelt. In 
der Kirche hängen auch einige Gedenktafeln: Sie dienen dem Gedenken 
an alle Gefallenen, an die Märtyrer 1915–1965. Ferner finden sich eini-
ge museale Objekte, etwa ein kleines Modell der Kirche auf dem Opfer-
kasten. Wie das Gemeindebüro und so Vieles in der Gemeindestruktur 
hat auch die Kirche den Charakter einer kleinen Sammelstelle. 

Lange Jahre wurde das Amt des Erzbischofs mit Professor Dr. Mesrob 
K. Krikorian von einem Armenier syrischer Abstammung bekleidet. Die-
ser war unter anderem an der Universität Wien als Lektor, später als 
Honorarprofessor tätig, hielt Vorlesungen über die armenische Kirche 
und Kultur bei unterschiedlichen außeruniversitären Veranstaltungen, 
war Autor deutschsprachiger Publikationen zu Themen über Armenien, 
die armenische Kirche und Armeniern in Europa und galt als Ansprech-
partner für das Thema Armenien in theologischen Kreisen. Er war folg-
lich eine Figur, die viel nach außen gewirkt hat. Zum Zeitpunkt meiner 
Datenerhebung fand gerade ein Wechsel statt. Der neue junge Priester 
kommt aus Armenien. Als ich ihn interviewte, beherrschte er die deut-
sche Sprache noch nicht, machte sich mit der Gemeinde, dem Land, der 
Sprache vertraut. Daher konzentrierte sich sein Einsatz auf die Gemein-
de, sein Engagement in der Außenwelt war zumindest in den ersten Jah-
ren sehr gering. Umso mehr ist seine Präsenz mit der armenischen Spra-
che assoziiert, die die einzige Kommunikationssprache ist. Alle Fragen 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

an ihn, alle Gespräche müssen auf Armenisch geführt werden. Seine Ak-
tivitäten außerhalb der Gemeinde treten in den Hintergrund.

Die Funktion der Kirche ist einerseits die Rahmung und Begründung 
der armenischen Kirchengemeinde. Andererseits bietet sie eine Struktu-
rierung, Regelmäßigkeit und Ordnung durch regelmäßige Gottesdienste 
und die Feiertage. Die Kirche schafft Raum für religiöse Gefühle, aber 
noch mehr für das soziale Leben. Das Gemeindeleben wird durch das 
Begehen der Feiertage bestmöglich gefördert. Die Veranstaltungen wer-
den im Vorfeld bekanntgegeben, die Gemeindemitglieder über die Be-
deutung des Festes informiert, und die Bedeutung der Zeremonie und 
der Symbole im Vorfeld erklärt. Am letzten Sonntag vor der Fastenzeit 
(armenisch: Barekendan) wurde ein entsprechendes Informationsblatt 
verteilt. Die Teilnahme der Kinder ist ausdrücklich erwünscht, wie auch 
sonst bei jeder passenden Gelegenheit die Schule samt aller Schüller in-
tegriert wird. Dadurch bieten sich viele Möglichkeiten, sich zu begeg-
nen und am armenischen Gemeindeleben teilzunehmen. Eine wichtige 
soziale Funktion in den armenischen Kirchen im Ausland spielt der Kir-
chenchor, bei dem jedes Gemeindemitglied mitsingen kann. Die Liturgie 
im armenischen Ritus, Hochzeit und Taufe nach armenischer Traditi-
on sind zentrale Elemente zur Stärkung und Bewahrung der kulturel-
len Gepflogenheiten. 

Als langjähriger Hüter der Tradition und Zentrum des Armenischen 
legt das Wiener Gemeindehaus viel Wert auf die Erhaltung der alten Tra-
ditionen. Der Gottesdienst wird auf Altarmenisch abgehalten, das nur 
wenige Armenier verstehen, besonders im Ausland trotz der Diskussio-
nen über die Vereinfachung der Sprache oder andere Modifikationen. 
Mit solchen Herausforderungen hat die tragende Organisation der Ge-
meinde zu kämpfen, denn die Veränderungen dürfen nicht zum Verlust 
von Gemeindemitgliedern führen. Die Haltung der armenischen Kirche 
ist sehr konservativ und darin wird auch ihre eigentliche Bedeutung ge-
sehen. Die Kirche zentriert das Gemeindeleben. Die Spannung zwischen 
der religiösen und säkularen Funktion der Kirche für die Gemeinde, die 
stets schwankende Grenze zwischen kulturellen und religiösen Elemen-
ten bleibt immer bestehen. 

Die Schule

Seit 1981 existiert die armenische Samstagsschule in Wien, die den Na-
men des berühmten armenischen Dichters Hovhannes Schiraz (1914–
1984) trägt. Der sowjetarmenische Dichter war für seine Arbeit auch in 
der Diaspora beliebt. Er gehört zu den sowjetarmenischen Intellektuel-
len, die den Kontakt und Dialog zwischen Armenien und Diaspora auf-
rechterhalten und stärken konnten (Panossian 2006: 335). 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Die räumliche Organisation des Schullebens: Die Räumlichkeiten der 
Schule befinden sich auf den beiden unteren Stockwerken des Gemeinde-
hauses. Der Eingang, der zum Lehrerzimmer und gleichzeitig zum Büro 
der Leiterin im ersten Stock des Hauses führt, ist von einer Wohnungs-
tür nicht zu unterscheiden: Es gibt sowohl ein Nummernschild (8) als 
auch und einen kleinen Fußabtreter vor der Tür. Durch diese privat an-
mutende Tür kommt man in eine öffentliche Institution, die trotz etwas 
eingeschränkten räumlichen Kapazitäten als solche aufgebaut ist. Die 
Klassenzimmer und der Kindergartenraum ähneln in ihrer Ausstattung 
einem üblichen Schulraum: Tische, Bänke, Tafel, Tageslichtprojektor. 
Was allerdings den Ersatzcharakter der Räume spürbar werden lässt 
und sie grundsätzlich von üblichen Schulklassenräumen unterscheidet, 
ist, dass die Räume für eine Schule ungewöhnlich klein und eng sind. 
Die Klassenzimmer sind unterschiedlich groß, manche sind recht klein, 
die anderen eignen sich auch für größere Gruppen. Da die Schülerzahl 
im Vergleich zu einer Vollzeit-Schule sehr klein ist, entsprechen die Räu-
me der Schülerzahl. In ausnahmslos allen Räumen, ob Klassenzimmer, 
Kindergartenraum oder Lehrerzimmer, findet man immer unweigerlich 
ein Zeichen der Präsenz der armenischen Kultur. Im Kindergarten ist z.B. 
Spielzeug mit armenischen Buchstaben beschriftet. In jedem Klassenzim-
mer sind in Form eines Posters, einer Collage, eines kleinen Wandtep-
pichs eine oder mehrere wichtige Persönlichkeiten präsent: ein Held, ein 
Geistlicher, zahlreiche Schriftsteller, eine Landkarte Armeniens, Abbil-
dungen der Gedenkstätte, Denkmäler in Armenien. Jeweils ein Zeichen, 
ein Symbol begleitet den Unterricht und verbindet die Schüler mit einer 
Sprache, einem geografischen Raum oder einer mythischen Gestaltung. 
Im Lehrerzimmer stehen außerdem einige Bücherregale mit katalogi-
sierten Büchern in armenischer Sprache (mit Signatur, Code etc.) sowie 
alles, was Lehrerinnen und Verwaltung für ihre Arbeit benötigen: Tele-
fon, Computer, Kopierer etc. Wie in den anderen wichtigen Räumlich-
keiten des Gemeindehauses ist auch hier der Fußboden mit einem schö-
nen orientalischen Teppich bedeckt. Wie reflektiert alle diese Symbole 
sind, wie oft die Bücher gelesen werden, inwieweit die Büchersammlung 
dem Schulprogramm angepasst ist, ist schwer zu sagen. Die Betonung 
und Würdigung der symbolischen Bedeutung, die Arbeit an der Weiter-
gabe dieser Inhalte in dem grundsätzlich eingeschränkten Möglichkeits-
feld, wird durch die Pflege dieser Symbole gewährleistet. 

Wie es auch auf dem Klingelschild steht, wird die Schule in ihrer ar-
menischen Bezeichnung nicht »Samstagsschule«, sondern nur »Schule« 
genannt, was eine größere Aufgabe impliziert. Auch bei vor allem zeit-
lich eingeschränkten Möglichkeiten sollen große Ziele erreicht werden. 
An nur einem Unterrichtsnachmittag in der Woche (14:00 bis 19:00 
Uhr) wird ein anspruchsvolles Fächerprogramm gelehrt: Armenische 
Sprache, Religion, Tanz, Gesang, Malstunde, Geschichte Armeniens und 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

armenische Literatur. Die Übung in armenischer Schrift, Schreib- und 
Lesefertigkeiten sind die ersten schwierigen Aufgaben, denn dies ist mit 
dem Erlernen eines eigenen Zeichensystems verbunden. Erst auf dieser 
Grundlage können Geschichte und Literatur erlernt werden. Die Unter-
richtssprache ist Armenisch, aber oft werden die Inhalte mit Hilfe der 
deutschen Sprache erklärt. Es wird jedoch streng darauf geachtet, dass 
Armenisch die Hauptsprache bleibt. Zur Zeit der Datenerhebung war 
es allerdings nahezu unmöglich, die Jugendlichen dazu zu bewegen, im-
mer, also auch in der Pause, Armenisch zu sprechen.

Das Lehrerteam besteht aus 14 Personen. Die Lehrerinnen werden 
für ihre Arbeit bezahlt, die Leitung der Schule erfolgt ehrenamtlich. Von 
den Familien der Schüler werden Schulgebühren erhoben, die jedoch kei-
ne unerlässliche Voraussetzung darstellen. Die Schüler, deren Familien 
nicht in der Lage sind, die Gebühren zu entrichten, sind trotzdem in der 
Schule willkommen. Die Bildungsstätte ist für Kinder ab 3 Jahren vor-
gesehen. Die erste Stufe ist der Kindergarten, es folgen eine Schulvor-
stufe und dann die eigentlichen Schulklassen. Es sind 11 Studienjahre 
in der Schule vorgesehen. Mit der Stadt Wien wurde eine Vereinbarung 
über den Religionsunterricht getroffen, so dass die Note aus dem arme-
nischen Religionsunterricht den Schülern in der österreichischen Schu-
le anerkannt wird. Außerdem kommt die Stadtverwaltung Wien für die 
Kosten des armenischen Religionsunterrichts auf. Dass die armenische 
Sprache eine zentrale Stellung unter den Fächern einnimmt, wird auch 
aus dem Stundenplan ersichtlich: Während alle anderen Fächer nur in ei-
ner Unterrichtseinheit gelehrt werden, ist für die armenische Sprache im-
mer eine Doppeleinheit vorgesehen. Die Klassen werden nach Ost- und 
Westarmenisch als Unterrichtssprache aufgeteilt. Diese Organisation ist 
einerseits dazu bestimmt, die beiden Sprachtraditionen weiter zu pflegen. 
Andererseits zeigt sie einen differenzierten Zugang zu den Herkunftslän-
dern und der jeweiligen Abstammung. Zuletzt ist diese Trennung auch 
ein typisches Merkmal der österreichischen Gemeinde, die weder ost- 
noch westarmenisch ist. Sie besteht hauptsächlich aus Auswanderern, 
die die eine oder andere Tradition mitbringen. 

Parallel zu dem Bildungsprogramm wird in die Arbeiten der Schule ein 
Festprogramm integriert. Möglichst viele armenische Feste werden mit 
den Schülern gefeiert. Die Schüler nehmen an religiösen Festlichkeiten, 
an nationalen und traditionellen Zeremonien teil. Dies wird während 
der Unterrichtstunden diskutiert, die erlernten Inhalte kommen bei den 
Veranstaltungen zum Einsatz. Die Schüler singen und tanzen vor Publi-
kum, was ihre Arbeit während der Schulstunden anspornt. Die Schulfes-
te zählen zu den lebhaften sozialen Ereignissen der Gemeinde, denn sie 
bringen viele Gemeindemitglieder zusammen und bieten einen Anlass für 
das Zusammensein. Eine große Rolle spielt außerdem der Elternverein. 
Er kümmert sich um viele Angelegenheiten, die nicht unmittelbar den 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Unterricht betreffen: Betrieb des Schulbuffets, Dekoration der Festsäle 
vor den Veranstaltungen, Einkauf für die Feste und ähnliches. Dies ge-
schieht auf ehrenamtlicher Basis und spült einen kleinen Gewinn in die 
Schulkasse. Die Anwesenheit der Mütter in den Schulpausen, ihre Bedie-
nung und die selbstgemachten Backwaren vermitteln dem Ganzen eine 
vertraute Familienatmosphäre und halten durch mehrere kleine Kommu-
nikationsmuster, sprachliche, kulturelle und emotionale Gepflogenheiten 
einen kulturellen Raum aufrecht. Eine Sozialisation, die Aneignung neu-
er Inhalte geschieht durch den Unterricht und durch die Kommunikati-
on mit Lehrern und Mitschülern. Die Konzentration aller Institutionen 
an einem Ort ermöglicht auch andere Begegnungen während des Schul-
alltags (mit dem Priester, in der Kirche etc.).

Nicht nur alle Tätigkeiten in der Schule, sondern auch in der Gemein-
de im Allgemeinen sind auf die Schaffung einer kulturellen (nicht politi-
schen) Autonomie ausgerichtet. Ideen und Konzepte der Autonomie und 
Abgrenzung werden gepflegt, deren Materialisierung sich oft durch nur 
kleine Abweichungen vom gewöhnlichen Alltag zeigt, durch Zeichen, 
die auf zusätzliche, versteckte Bedeutungen hinweisen und somit einen 
Raum und Bedingungen für die Identifikation schaffen. 

Die zeitliche Organisation des Gemeindelebens

Allein durch das Haus wird noch kein ausreichender Raum für das Ge-
meindeleben geschaffen. Auch die gemeinsame Zeit muss entsprechend 
eingeteilt werden. Während die Arbeitstage den üblichen Verpflichtun-
gen als österreichische Bürger gelten, die Existenz sichern und die Inte-
gration ermöglichen, wird das Wochenende für die Pflege der armeni-
schen Beziehungen, Traditionen und Rituale genutzt. So unterscheidet 
sich das Gemeindehaus am Wochenende sehr stark von dem Gemein-
dehaus während der Arbeitswoche. Am Sonntag findet der Gottesdienst 
statt. Im Anschluss daran werden oft Veranstaltungen organisiert und 
Gäste empfangen etc. An diesem Tag stehen alle Türen offen. Im Hof, an 
den Eingängen und in der Kirche ist es im Unterschied zu den Wochenta-
gen sehr belebt. Das gleiche gilt für den Samstag, denn an dem Tag findet 
der Schulunterricht statt. Das Haus ist voller Kinder, Lehrer und Eltern. 
Wenn man aber an einem Wochentag die Kolonitzgasse 11 aufsucht, 
sieht alles leer und stumm aus, trotz der Schilder mit der Bezeichnung 
»Armenierplatz« und des Kreuzsteins. Nichts deutet darauf hin, dass so 
viele Vereine und Organisationen in dem Haus untergebracht sind. Die 
Gemeindezeit wird durch den eigenen Rhythmus der Gemeindemitglie-
der bestimmt. Diese Organisation kann keine tägliche und im üblichen 
Sinne effiziente Arbeitsweise einhalten. Denn die Arbeiten für die Ge-
meinde werden in der Freizeit verrichtet. Die Arbeit in der Gemeinde ist 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

eine meist ehrenamtliche Nebentätigkeit. Sie kann nicht mit dem glei-
chen Anspruch und im gleichen Zeitrahmen erfolgen wie Tätigkeiten in 
den anderen Bereichen

Die beschriebenen beiden Büros sind bzw. waren während der Woche 
geöffnet. Das Gemeindebüro hat dreimal in der Woche zwischen 10 und 
13 Uhr offizielle Anwesenheitszeiten. Der Huys-Verein war ein Teil der 
Gemeindestruktur und wurde vom Bundesministerium für Inneres ge-
fördert. Die Beratungszeiten umfassten je acht bis neun Stunden an fünf 
Tagen in der Woche. Den Vorsitz hatte eine Dame aus Armenien, die zu-
sammen mit einer Österreicherin mit armenischen Wurzeln die Geschäf-
te regelte und in den Beratungszeiten im Büro anzutreffen war. Sie hatten 
längere Anwesenheitszeiten, eine staatliche Finanzierungsbasis und vor 
allem die übernationale Zielsetzung, Migranten und Asylanten zu unter-
stützen. An erster Stelle stand aber die integrative Funktion für armeni-
sche Migranten. In jeder Hinsicht, ob zeitlich oder thematisch, Mietpar-
teien oder Vereine betreffend, ist das Gemeindeleben ein Sammel- und 
Treffpunkt für verschiedene Strukturen und Zusammensetzungen.

Zugang und Empfang 

Die »Regeln« für den Zugang und Empfang im Gemeindehaus unter-
scheiden sich auch je nach Wochentag. Am Wochenende stehen alle Tü-
ren offen, keine Anmeldung und Ankündigung sind nötig, der Weg zu 
einer Veranstaltung, zur Kirche und Schule ist durch Menschenströme 
und Auskunft leicht zu erkennen. Der Eintritt wird nicht kontrolliert, 
alles wird informell geregelt. An den Arbeitstagen hingegen treten im 
Fall eines Termins bei einer der Organisationen Schwierigkeiten vor der 
Tür bzw. vor der Klingel auf.4 Weitere Informationen zum Klingel-Sys-

4	  	Die Betrachtungen basieren auf meinen Notizen während der Datenerhe-
bung und ihrer späteren Auswertung. Nach dem Klingelschild suchend, um 
zum verabredeten Termin in das gesuchte Büro zu gelangen, stellen sich ei-
nige unerwartete Schwierigkeiten und gleichzeitig unerwartete Lösungen 
ein. Im Telefonat mit der Gemeindebüromitarbeiterin wurde innerhalb der 
Sprechzeiten ein Termin für ein Interview vereinbart. Nun war die Heraus-
forderung, das Büro zu finden: Ein Schild entdeckte ich sofort. Die Mög-
lichkeit, Gemeindesäle oder eine mir nichts sagende Abkürzung zu errei-
chen, war nicht das, was ich brauchte. Ein anderes Schild fand ich einfach 
nicht. Für einen Gast, der sich mit dem Haus nicht auskennt, war das zwei-
te Schild nicht gedacht. Die informelle Art, Besucher zu empfangen, schien 
sich auch auf die Arbeitstage auszudehnen. In das Gebäude kam ich letzten 
Endes doch noch rechtzeitig hinein, ohne das zweite Klingelschild gefunden 
zu haben. Wie? Während ich verloren vor dem ›falschen‹ Schild stand und 
an einen Ausweg dachte (nach einigem Zögern drückte ich einfach alle vier 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

tem erhält man erst nach dem Termin, also etwa, welche Klingel nicht 
funktioniert und wo man am besten stattdessen klingeln sollte. Es be-
darf zusätzlicher Kenntnisse, und für eine Hauptstadt sind dies eher un-
typische Handlungsvoraussetzungen. Wenn man den Umgang mit dem 
Klingelschild als Insiderwissen ansieht, muss man die Relevanz dieses 
Wissens an unterschiedlichen Tagen berücksichtigen. Insiderinformation 
hat demzufolge je nach Wochentag eine andere Relevanz, am Wochen-
ende weniger, am Arbeitstag mehr. Zu wichtigem Wissen zählt auch die 
ganze Information über das Gemeindeleben: die Wochentage, informel-
le Kommunikationsmuster, Mangel an Präzision und Genauigkeit. Sich 
auf die Kommunikation zu verlassen, nachbarschaftliche Beziehungen 
zu pflegen, nach alternativen informellen Lösungen zu suchen ist wichti-
ger, als sich an klare anonyme Regelungen zu richten. Die Art und Weise, 
wie man empfangen wird, könnte für Europäer ungewöhnlich und un-
zuverlässig erscheinen. Denn es geht um Termine, also um formale bzw. 
geschäftliche Besuche. Dies wird wiederum durch die unkomplizierten 
Umgangsformen und die Bereitschaft zu helfen kompensiert und ver-
einfacht. Entscheidend ist hierbei die Distanzierung von offiziellen, un-
persönlichen Umgangsformen. Beim Empfang sind also die Regeln der 
Gastfreundschaft wichtiger. Die kleinen kulturellen Unterschiede treten 
in Bereichen auf, die möglicherweise etwas stören und verkomplizieren, 
dafür aber die kulturelle Eigenart signalisieren.

Die Klingelschilder, die grundsätzlich nur in den Wochentagen eine 
Funktion als ein Element der ersten Begegnung mit der Gemeinde ha-
ben, wiesen folgende Eigenheiten auf: Klingelschilder befanden sich an 

Klingeln, bekam aber keine Antwort) kam ein älterer Mann zur selben Tür. 
Er fiel mir dadurch auf, dass er große Einkaufstaschen in den beiden Hän-
den trug – eine private Alltagssituation vor dem Eingang in das Gemeinde-
zentrum. Er sah mich dort stehen und fragte mich auf Armenisch, zu wem 
ich wolle. Dass ich in das Büro möchte, war noch nicht ausreichend, ich 
sollte die Person nennen. Anschließend wandte er sich dem von mir nicht 
entdeckten (2.) Klingelschild zu und drückte einen der Knöpfe (welchen ge-
nau konnte ich nicht sehen), meldete sich mit »Ich bin es«, und ihm wurde 
geöffnet. So kam auch ich in das Haus. Freundlich wies mir der Mann den 
Weg zur richtigen Tür und verabschiedete sich. 

		  Für meine Untersuchung musste ich mehrmals in das Gebäude zurückkom-
men. Gleich am ersten Nachmittag hatte ich einen Termin für den Abend in 
den gleichen Räumen. Da wurde mir gleich mitgeteilt, welche Klingel nicht 
funktioniert und wo ich am besten stattdessen klingeln sollte – alles war 
intern geregelt (»Meine Klingel funktioniert nicht«, meinte der Seelsorger, 
woraufhin eine Mitarbeiterin des Nachbarbüros mir anbot: Sie können bei 
mir klingeln«). Das heißt, auch wenn ich das richtige Klingelschild entdeckt 
hätte und den Seelsorger hätte identifizieren können, wäre ich damit nicht 
weitergekommen.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

den beiden Seiten der Eingangstür. Sie waren mit lateinischen Buchsta-
ben beschriftet, Groß- und Kleinschreibung abwechselnd, Abkürzungen, 
private Parteien und Organisationen hintereinander auf den Klingelschil-
dern aneinandergereiht. Eine Schule teilte ihr Klingelschild mit einer an-
deren Organisation (ASV). In einem Haus mit mehreren Parteien sollten 
durch das Schild eine Schule, Pfadfinderverein, ASV, AAPV, Pater Avedis, 
WINSTER; SIMONIAN; HAUSWART MIKIRIAN und Der Andreas zu 
erreichen sein. Die Abkürzungen stehen jeweils für die gemeindezuge-
hörigen Vereine und Organisationen wie die Armenische Studentische 
Vereinigung (ASV) und so weiter. Personen, Organisationen und Ver-
eine begegneten einem in dieser Art, manche Einheiten wurden durch 
Abkürzungen vorgestellt, manche Personen durch Vornamen, die ande-
ren durch Nachnamen, in manchen Fällen gab es einen Hinweis auf die 
Funktion, in anderen nicht. Auf dem Klingelschild fanden sich keine ar-
menischen Buchstaben, aber armenische Vor- und Nachnamen. Trotz des 
Mangels an einer professionell hergestellten Einheitlichkeit waren alle 
Inhalte verständlich repräsentiert: alle waren mit Computer und nicht 
von Hand geschrieben und genügten einem gewissen, wenn auch nicht 
sehr hohen Standard. Für jeden, der die deutsche Sprache beherrscht, er-
gaben die Wörter einen Sinn. Einerseits wird dadurch die Distanz zu der 
›Außenwelt‹ minimiert, keine Grenze zwischen In- und Outsider gezo-
gen. Indem das Klingelschild andererseits Klarheit und Präzision vermis-
sen lässt, ist dennoch eine Grenze markiert, die zusätzliche Fragen aus-
löst. Obwohl alles lesbar ist, kann sich der Besucher nicht orientieren: 
Wo man klingeln muss, um die eine oder andere Institution oder Orga-
nisation zu erreichen, ist nicht so einfach festzustellen.

In diesen Kombinationen entsteht eine Collage auf dem Klingelschild, 
die ihren Höhepunkt bei der Bezeichnung des jungen Gemeindepriesters 
erreicht. Im Zuge der Verbindungen, Übersetzungen und diversen Tran-
skriptionen der armenischen Begriffe, Wörter und Namen ist eine eigen-
artige Komposition entstanden, in der viele der für die Gemeinde und 
ihr Wesen typischen Elemente verdichtet sind: Der mit einem bestimmten 
Artikel versehene Vorname fällt sofort auf: »Der Andreas«.

In allen Bezeichnungen auf der Klingel findet sich ein einziges Wort 
auf Armenisch, das aber mit lateinischen Buchstaben geschrieben wur-
de: »Der«. Schon oben bei der Beschreibung der Teppiche ist das Wort 
für Gott Ter erwähnt worden. Vom Buchstaben T (Zeichen S) war die 
Rede, der stets als Muster auf den Teppichen zu finden ist und sich 
auch als Drache lesen lässt. Das armenische Zeichen S wird allerdings in 
den beiden armenischen Hochsprachen unterschiedlich ausgesprochen 
– in Ostarmenisch »t« und in Westarmenisch »d« (siehe Tabelle im An-
hang). Sobald die armenischen Worte mit lateinischen Buchstaben ge-
schrieben werden, ist die Entscheidung für eine der Aussprachen gefal-
len. Die Schreibweise »Der« entspricht der westarmenischen Aussprache. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Ich hingegen halte mich an die ostarmenische Lautung: So taucht in mei-
nem Text unten die Schreibweise Ter auf, in den hier diskutierten Daten 
hingegen ist die Schreibweise Der vertreten. Dies kann zwar Verwirrung 
stiften, ist zugleich aber das eigentliche Datum, ein Hinweis auf die Viel-
zahl von Regeln und Möglichkeiten, die auf diese Weise zum Ausdruck 
kommen. Dieser Tatbestand ist zu erklären und zu interpretieren. Die 
Armenier aus Syrien und dem Libanon, zu denen auch der langjährige 
Priester der Gemeinde gehört, pflegen die westarmenische Aussprache. 
Das Wort Ter oder Der bezeichnet Gott, aber auch seine Stellvertreter 
(Meister, auch Geistliche) in dieser Welt. Im Armenischen bezeichnet es, 
wie das lateinische Pater, einen Geistlichen. Es ist daher die Klingel des 
Seelsorgers, der auch in diesem Haus zu finden ist. Eine sehr wichtige 
Persönlichkeit für eine Kirchengemeinde, die aber verschlüsselt wird. Da-
durch, dass das Wort auch auf Deutsch (als bestimmter Artikel) gelesen 
werden kann, ist es nicht als Fremdwort zu erkennen.5 Die Kombinati-
on verschiedener Sprachen, Schriften und Schreibweisen ist ein Merk-
mal des Gemeindelebens und repräsentiert es sehr gut. Gleichzeitig stellt 
es ein Element dar, das nicht jedem zugänglich ist und dadurch als ein 
verschlüsseltes Abgrenzungsmerkmal gelten kann. Entscheidend ist da-
bei der Einsatz der Sprache. An der Stelle, an der die armenische Spra-
che zum Tragen kommt, sind alle ihr nicht Zugehörigen ausgeschlossen. 
Sprache wird dadurch zum wirksamsten und radikalsten Abgrenzungs-
merkmal, nicht nur in dieser kleinen Sequenz, sondern auch in den grö-
ßeren Zusammenhängen der Wiener Gemeinde. Es ist eine nur unauf-
fällige Herangehensweise, die weder stört noch Konflikte auslöst. Sie 
bewirkt dennoch eine Abgrenzung, ist jedoch gleichzeitig ein Zeichen 
der Anpassung an die Regeln.

Die Sprache der Gemeinde

Die Sprachen, die in der Gemeinde am meisten gesprochen werden, sind 
Armenisch und Deutsch. Neben dem Deutschen und Armenischen spre-
chen die Gemeindemitglieder jedoch im Alltag oft auch die Sprachen ih-
rer Herkunftsländer. Die Mitglieder der Gemeinde (Armenier) stammen 
aus mehreren Ländern: aus der Türkei, dem Iran, Syrien, Libanon und 
nicht zuletzt auch aus der Republik Armenien und anderen ehemaligen 
Sowjetrepubliken. In dieser Vielfalt der Sprachen wird im Rahmen der 
Gemeinde und ihrer Tätigkeiten der armenischen Sprache eine besonde-
re Position zugestanden (West- und Ostarmenisch). Das Armenische ist 

5	  	Zu diesem Ergebnis kamen Gruppendiskussionen und Interpretationen der 
Fotoaufnahmen der Klingelschilder mit den deutschen Kollegen in Konstanz 
und Frankfurt. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Wunschsprache und Zielsprache der Gemeinde. Alle Gemeindemitglie-
der und auch die Schule sind um die perfekte Beherrschung der Sprache 
bemüht. Das Erlernen und die Pflege der Sprache gehören zu den wich-
tigsten Zielen, vor allem der Schule und des Schulunterrichts. Die Mit-
glieder der Gemeinde unterscheiden sich nach ihrer Kenntnis der arme-
nischen Sprache. Die gute Beherrschung der Sprache ist unter anderem 
eine Generationenfrage, aber auch eine Frage des Ursprungslandes. Es 
gibt eine Gruppe ausgebildeter Gemeindemitglieder, die eine bewusste 
Position zur Sprache pflegen, eine tolerante und verständnisvolle Hal-
tung der Situation gegenüber einnehmen und ihre engagierte Tätigkeit 
in den Dienst der Gemeinde stellen. Viele von ihnen sind Lehrende an 
der Schule. Sie sprechen alle Armenisch und teilen eine idealistische Hal-
tung – diese erwünschte armenische Insel inmitten eines anderen Lan-
des aufrechtzuerhalten. Im Lehrerzimmer wird souverän auf Armenisch 
kommuniziert. Lehrerinnen, Mitarbeiter, viele Erwachsene zeigen ihre 
klare Präferenz, eine bewusste und selbstbewusste Haltung gegenüber 
der Sprache. Alle bringen eine sehr natürliche Bindung zu Sprache und 
Kultur mit, ob sie nun aus der Republik Armenien oder aus den Diaspo-
ra-Zentren stammen. Sie kommunizieren miteinander und mit Gästen 
(wie mir) mit Leichtigkeit, souveräner Sicherheit und betonen die Wich-
tigkeit und Richtigkeit dieser Einstellung. Wenn man aber das Lehrer-
zimmer verlässt und den Blick auf den Unterricht, die Klassenzimmer 
richtet, wie auch die Geschehnisse in der Cafeteria, in den Festsälen be-
obachtet, wird das Spektrum der Positionen größer und der Umgang mit 
der Sprache bzw. mit den Sprachen reibungsvoller. 

Im Unterschied zu den erwachsenen Gemeindemitgliedern, die meis-
tens selbst nach Österreich eingewandert sind, haben die jüngeren und 
jüngsten Gemeindemitglieder entweder unsichere oder gar keine Kennt-
nisse des Armenischen. Für die ersteren ist Armenisch eine Sprache der 
Gefühle, der entspannten Kommunikation, eine Muttersprache, für die 
jüngeren ist es oft nur die Sprache der Eltern, aber selten die Sprache, in 
der sie denken. Dennoch kann man die armenische Sprache als Wunsch-
sprache bezeichnen. Für viele der jüngsten Mitglieder ist Armenisch nicht 
mit Wünschen, sondern mit Pflicht verbunden, eine »Muss-Sprache«. 
Die Kinder unterscheiden sich grundsätzlich in ihren Sprachkenntnissen 
des Armenischen, je nachdem, ob sie die Sprache in der Familie, im All-
tag oder in den Ferien hören oder nicht. Aber auch für diejenigen, denen 
die armenische Kultur nähersteht, ist das Erlernen vor allem der Schrift-
sprache eine große Herausforderung. Dies soll vor allem im Rahmen der 
Samstagsschule erfolgen, was für eine Ein-Tages-Schule auch eine viel zu 
große Aufgabe darstellt.

Durch die Beherrschung der Sprache lassen sich generationsspezifi-
sche Fragen, aber vor allem die verschiedenen Konzepte des Selbstver-
ständnisses in den armenischen Diaspora-Zentren, Herkunftsländern 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

und Gruppierungen rekonstruieren. Im Umgang mit der armenischen 
Sprache zeigen sich die ›Kampfstrategien‹ und Widerstandshaltungen: 
Wer bringt die ›richtigen‹ Opfer, wer leistet den ›richtigen‹ Beitrag zur 
Erhaltung der eigenen Identität? Wer hat mehr gelitten? In diesem Zu-
sammenhang könnte man Armenisch auch eine Streitsprache im Kon-
text der Gemeinde nennen. Die Streitigkeiten beginnen bei den Einzelhei-
ten der Aussprache und Rechtschreibung von Ost- und Westarmenisch 
(das oben genannte Beispiel mit D und T kann die Problematik verdeut-
lichen) und erreichen den Moment der Beherrschung und Nicht-Beherr-
schung der Sprache. In dieser Frage gibt es unterschiedliche Meinungen, 
die zum einen mit den Herkunftsländern, Kernland und Diaspora, zu-
sammenhängen und die Bedeutung der Sprache für die Identifikation 
der jeweiligen Gruppe jeweils anders gewichten. Die Migranten aus der 
Republik Armenien haben eine natürliche Beherrschung und eine ab-
solute Verbindung der Identifikation mit der Sprache und sie erwarten 
von allen anderen Armeniern eine ähnliche Einstellung dazu. Dies wird 
durch den Umstand verstärkt, dass die sowjetische Vergangenheit die 
sprachliche Ebene weiterentwickelt, die religiöse Identifikation dagegen 
geschwächt hat. Die Armenier im Iran, die wie die Armenier in Armeni-
en Ostarmenisch sprechen, sind auch für ihre sicheren Sprachkenntnis-
se bekannt. Sie sind stolz darauf, dass ihre Existenz im iranischen Staat 
nicht auf Kosten ihrer armenischen Identifikation und Sprachbeherr-
schung ging. Die Armenier aus dem Nahen Osten sind ebenfalls sehr 
sicher in ihren westarmenischen Sprachkenntnissen, während die Ar-
menier aus der Türkei einen Sonderfall bilden. Kenntnisse der armeni-
schen Sprache sind bei den Türkei-Armeniern oft nicht vorhanden. Sie 
pflegen ihre Nähe zur armenischen Kultur überwiegend durch die Reli-
gion. Türkisch ist oft die einzige gut vertraute Sprache für sie. Während 
viele andere Sprachen auf Akzeptanz und Verständnis stoßen, wird die 
türkische Sprache mit einem weiten Spektrum an Problemen assoziiert: 
Verlust, Gewalt, Genozid. Sie wird in der Gemeinde nicht oder nur sehr 
widerwillig toleriert. Der Klang der türkischen Sprache wird in der ar-
menischen Gemeinde als Friedensbruch gesehen. Aus der Sicht der tür-
keistämmigen Gemeindemitglieder hingegen, die, ohne die armenische 
Sprache zu beherrschen, dennoch ihren Weg zur Gemeinde finden, ist im 
Türkischen ihr Akt des Widerstandes und ihr Bestreben, ihre armenische 
Identität aufrechtzuerhalten, ihre Leistung und ihr Kampf enthalten. Die 
Gemeindestrukturen, vor allem die Schule, bietet der jüngeren Generati-
on wiederum eine Möglichkeit, unabhängig von ihrer Herkunft Sprach-
kenntnisse zu erlangen.6 

6	  	Ein Ausschnitt aus meinen Notizen: »Hier begegnete mir meine erste fühl-
bare Sprachschwierigkeit. Zusammen mit einer Lehrerin kam ich zum Kaf-
feetisch. An einem großen Tisch saßen Frauen, die (Ost-)Armenisch redeten, 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Der ›richtige‹ Umgang mit der Sprache und die Rolle der Sprache spie-
geln die inneren Diskrepanzen wider: Gruppenbildungen, Abgrenzung 
und Isolation von Einzelnen oder von ganzen Gruppen. Schließlich exis-
tieren diese Gruppen wiederum zusammen, nebeneinander. Die Vorstel-
lung, die Sprache auf die eigene ›richtige‹ Weise zu beherrschen und den 
›richtigen‹ Zugang zur Kultur zu haben, führt sie am gleichen Punkt zu-
sammen, sie versammeln sich unter einem Dach. Die Pflege der rituel-
len Formen der Zugehörigkeit verbindet sie, obwohl sie manchmal ent-
gegengesetzte Haltungen einnehmen. Alle suchen nach Möglichkeiten, 
sich im Handeln ›zu Hause‹ zu fühlen. Es sind jeweils unterschiedliche 
Kampfstrategien, Reibungsflächen, Sehnsüchte, die auf der symbolischen 
Ebene ausgehandelt werden müssen. 

Das Thema der Sprache im Rahmen der Gemeinde wäre nicht voll-
ständig beleuchtet, wenn die Rolle der altarmenischen Sprache nicht 
berücksichtigt würde. Die altarmenische Sprache ist in erster Linie 
die Sprache der Kirche, der Liturgie. In der Liturgie kommen die zwei 

sehr gepflegt waren, sich unterhielten. An einem anderen Tisch, zu dem wir 
gingen, saßen zwei Frauen, die auf Türkisch miteinander sprachen. Wir setz-
ten uns zu ihnen. Eine der beiden Frauen sprach auch Armenisch (Westarme-
nisch), und mit der Lehrerin konnte ich gut kommunizieren, aber die andere 
Frau, die ich ab jetzt Frau »Z« nennen werde, sagte kein Wort, kein einzi-
ges Wort. Frau »Z« saß sehr zurückhaltend, mit einem beinahe erschrocke-
nen Gesichtsausdruck und schwieg. Mir wurde erklärt, dass Frau »Z« kein 
Armenisch spreche. Deutsch sprach sie ebenfalls ungern und auch nicht viel 
(und auch nicht gut). Ohne diese Vermittlerinnen wäre an keine Kommuni-
kation zu denken gewesen. Die Perspektive von Frau »Z« konnte ich auch 
durch die zwei anderen möglichst gut rekonstruieren, was für mich von gro-
ßer Bedeutung war. Ich stellte keine Fragen, bekam aber viele Antworten. 
Wie kommunizieren die Menschen miteinander? Was wird problematisiert? 
Wie wird Frau »Z« dargestellt, welche Fragen rücken in den Vordergrund, 
wie wird argumentiert? Es wird die Frage aufgeworfen, wer denn tatsäch-
lich im Osmanischen Reich gelitten habe. Das seien die Armenier, die heu-
te kein Armenisch könnten. So dürfe man ihre Beherrschung der türkischen 
oder die Nicht-Beherrschung der armenischen Sprache nicht als Vergehen 
ansehen. Die Opfer, die Frau »Z« bringt, damit ihre Kinder die Samstags-
schule besuchen können und der Sprache näherkommen, wurden in diesem 
Zusammenhang betont.

		  Ein direkter Zugang zu ihrer Welt war für mich ausgeschlossen. Dafür blieb 
keine Zeit. Sie sprach einfach nicht mit mir, und ich konnte nichts daran 
ändern. Die wenigen Fragen haben sowohl Frau »Z« als auch die anderen 
Anwesenden nur irritiert und durcheinander gebracht (z.B. die Frage nach 
dem Nachnamen: Viele Armenier aus der Türkei haben türkische Nachna-
men, und ich wollte nur wissen, ob sie einen armenischen Nachnamen hat. 
Dies wurde aber als ein Hinweis darauf interpretiert, dass ich sie nicht für 
eine Armenierin halte).«

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

wichtigsten Identifikationsmerkmale der Armenier, Religion und Spra-
che, zusammen. Das Armenisch, das man lernen will und sprechen kann, 
unterscheidet sich stark von der Sprache der Liturgie. Die Sprache der 
Kirche verkleidet eine besondere außeralltägliche Ebene und steht für die 
feste unveränderte rituelle Ordnung. In dieser Sprache werden Inhalte 
gespeichert, die eine längere Kontinuität vorweisen und einige spätere 
Trennungen – in Ost und West, in Diaspora und Kernland etc. – über-
dauert haben. Auch die Wiener armenischen Katholiken, die Mechita-
risten, feiern die Liturgie auf Armenisch. So verbindet das Altarmeni-
sche beide Kirchen. 

Über die Rolle der Sprache für die Gemeinde möchte ich noch im Zu-
sammenhang mit der Literatur, Presse und der in der Gemeinde gedruck-
ten Zeitschriften sprechen. Die Bibliothek der Gemeinde besteht aus ar-
menischen Büchern. Die Druckerei der Mechitaristen verfügt auch über 
Materialien, die von der Gemeinde genutzt werden. Es werden einzel-
ne Informationsblätter zu den Festen vorbereitet. Wenn die armenische 
Sprache auch oft die Grundlage der in der Gemeinde benutzten Tex-
te bildet, werden häufig auch Materialien auf Deutsch im Namen der 
Gemeinde und für die Gemeinde herausgegeben. Zeitschriften, Berich-
te und Magazine werden auf Deutsch gedruckt. Diese benutzen Mate-
rialien aus Armenien und aus den Diaspora-Zentren. Am Tag, an dem 
das Vardan-Fest gefeiert wurde, konnte man nach der Vorstellung auf 
dem Weg zum Ausgang Zeitschriften kaufen (in deutscher Sprache, von 
armenischen Herausgebern mit Werbung auf Armenisch und Deutsch). 
Der Umgang mit der armenischen Sprache gleicht einer Kampfstrategie. 
Man kämpft für die Sprache: Lernen, Lehren, Überzeugungsarbeit leis-
ten, die Wichtigkeit betonen, vor allem für die Kinder, deren Bindung 
zur Sprache nicht auf natürliche Weise gegeben ist. Kirche und traditio-
neller Gottesdienst kämpfen ohne Kompromisse für den Erhalt der Tra-
dition. Sie versuchen aber auch, durch auf Deutsch gedruckte sprachli-
che Medien ohne Hilfe der armenischen Sprache einen Zusammenhalt 
zu garantieren.

1.3 Das Vardan-Fest in der Wiener Gemeinde 

In den Interviews wurde oft auf die große Vergangenheit des Vardan-Fes-
tes hingewiesen. Es sei eine der wichtigsten Angelegenheiten der Ju-
gendorganisation (Eritasardakan miutjun) gewesen, in den letzten Jahren 
allerdings auf eine Schulveranstaltung reduziert worden.7 Als typisches 
Merkmal des Vardan-Festes nannten meine Interviewpartner, die Schul-

7	  	Hier stütze ich mich auf das Interview mit der Schuldirektorin Karine Zam-
gochian vom 02.Februar 2008.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

direktorin Karine Zamgochian, wie auch Razmik Tahmazian, ein lang-
jähriges Mitglied der Gemeinde, dass es sich verbindend und vereinigend 
auf die Gemeinde auswirkte. Dieses Fest brachte alle Gruppen zusam-
men und hob die Grenzen zwischen religiös und partei-politisch mar-
kierten Abgrenzungen auf: armenisch-apostolische, katholische, evan-
gelische Armenier, Kommunisten, Revolutionäre, Konservative oder 
Liberale – alle konnten sie sich auf das Vardan-Fest einigen. Mechitaris-
ten werden ebenfalls oft als Träger einer besonderen Vardan-Fest-Tradi-
tion der Zeit hervorgehoben. Auch auf dieser Ebene, zwischen den zwei 
armenischen religiösen Institutionen in Wien, schlug das Vardan-Fest 
eine Brücke. Mit der Zeit entwickelten sich viele weitere Feste, die die 
Gemeinde zusammenbrachten, wodurch das Vardan-Fest seine einzigar-
tige Position einbüßte.8 Auch heute gehört das Vardan-Fest, zusammen 
mit Ostern und Weihnachten, zum Grundkanon des Lebens der Wiener 
Armenier. Seit Jahren wird es in Wien im Rahmen der Schule gefeiert. 
Es wird von der Schulverwaltung und den Lehrern organisiert und dem 
Schulprogramm angepasst. Dies hat zur Folge, dass es selten an dem ei-
gentlichen Feiertag gefeiert wird, da die Schule nur samstags stattfindet 
und das Vardan-Fest, wie oben erwähnt, immer auf einen Donnerstag 
fällt. Außerdem wird es auch oft mit einem anderen Fest zusammen ge-
feiert, das nicht inhaltlich, sondern nur kalendarisch in denselben Zeit-
raum fällt. Der unterschiedliche symbolische Hintergrund beider Feste 
wird dabei oft vernachlässigt. Die zwei Feierformen werden aneinan-
dergereiht oder zusammengelegt. Der Kirchenkalender hat hierbei kei-
nen Vorrang vor den Entscheidungen des Schulwesens. Von der Schule 
wurde zur Zeit meiner Datenerhebung erwartet, dass sie als Instanz die-
se Tradition weiterführt.

Die Organisation der Festlichkeiten wird mit der Gemeindeverwal-
tung abgesprochen. Der Tradition nach soll der Priester eine Rede auf 
dem Fest halten. Es besteht also eine wechselseitige Zusammenarbeit 
zwischen der Kirche und der Schule. Der im Internet veröffentlichte Ver-
anstaltungskalender wies auf das Fest als eine Gemeindeveranstaltung 
hin, wobei die Hovhannes Schiraz-Schule als der Veranstalter des Fes-
tes angegeben wurde.

Jedes Jahr wird ein Programm zusammengestellt und ein Aushang für 
das Schaufenster am Eingang des Gemeindehauses gestaltet. Die Lehre-
rinnen konzipieren ein Konzertprogramm, suchen einzelne thematisch 
passende Gedichte und Lieder aus, verteilen diese unter den Schüler und 
Schülerinnen und üben sie mit ihnen ein. Die Programme von 2007 und 
2008 wurden ähnlich gestaltet: Das Programm beginnt und endet mit 
einem Lied, mit dem Auftritt des Chors. Den Hauptteil des Festes bilden 
die rezitierten Gedichte und Texte. In beiden Programmen sind jeweils 

8	  	Zugrunde liegt das Interview mit Razmik Tahmazian vom 17. Februar 2008.

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

die Namen der Schüler verzeichnet, die die Gedichte und Texte vor-
tragen. Der Gesangsteil ist weniger detailliert dargestellt: »Auftritt des 
Schulchors (Auftritt des jüngeren und älteren Schulchors bzw. des Mit-
telstufenchors)«. Die Beteiligung der Schüler durch verschiedene Akti-
vitäten spielt für die Konzeption dieses Festes die wichtigste Rolle. Ob 
die gesungenen Lieder mit dem gefeierten Helden zu tun haben und ob 
die genauen Bezeichnungen der Lieder im Programm stehen, ist weniger 
wichtig. Des Weiteren werden die Eröffnungsrede und die Schlussrede 
in das Programm aufgenommen. 

Im Programm von 2007 werden die Personen genannt, die die Veran-
staltung eröffnen und beenden. 2007 wurde dies von dem Geistlichen 
übernommen. In dem Programm von 2008 fehlen die personellen Anga-
ben zu diesen Punkten. Es werden lediglich die Vornamen und Klassen 
der Schüler angegeben, die ein Gedicht oder eine historische Übersicht 
vortragen. In beiden Jahren wurde ein Aushang mit einem Text für das 
Schaufenster des Gemeindehauses vorbereitet. Die Texte beider Aushän-
ge unterscheiden sich in einigen Punkten. Während der Aushang aus dem 
Jahr 2007 auf Westarmenisch verfasst ist, ist der Aushang vom Jahr 2008 
auf Ostarmenisch. Der Text ist ein Auszug aus einem Geschichtslehr-
buch, das noch in Sowjet-Armenien verfasst wurde. Entsprechend heben 
beide Texte jeweils andere Aspekte hervor: Der in Sowjet-Armenien ver-
fasste Text nimmt hauptsächlich einen kämpferischen, säkularen Stand-
punkt ein, mit wenigen Hinweisen auf die Religion. Der auf Westarme-
nisch geschriebene Text spricht dagegen die Zentralität des Religiösen 
an. In jeder Version ist Vardan auch visuell dargestellt. Wir sehen zwei 
Varianten des gleichen, bekannten Portraits – in der ersten Version groß 
und schwarz-weiß, in der zweiten klein im Text und farbig. Gemeinsam 
ist beiden Texten die Idee des Martyriums und vor allem des Kampfes 
und der großen Leistung zu Gunsten des eigenen Volkes und der Heimat. 
Ebenfalls sind in beiden Versionen die zentralen Daten wiedergegeben: 
Das Datum der Schlacht, der Ort und der Name des Helden. Der ostar-
menische Text ist länger und detaillierter, während der westarmenische 
nur die Essenz der Geschichte wiedergibt.

Von Jahr zu Jahr wird eine gleichbleibende Struktur gepflegt. Zu-
gleich kommt die innere Vielfalt der Gemeinde in verschiedenen Akzen-
ten zum Ausdruck. Dies betrifft die Sprachunterschiede und Hintergrün-
de je nach dem Herkunftsland. Auch die Aspekte der inneren Dynamik 
der Gemeinde üben ihren Einfluss aus: Während 2007 die Person des 
Erzbischofs als festes Element im Programm verankert ist, ist im Jahr 
2008 der neue junge Priester noch nicht integriert, weder in das Leben 
der Gemeinde, noch in das Programm des Vardan-Festes. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

Dekoration und symbolische Gestaltung 

Das vorbereitete Programm des Vardan-Festes wird in einem der großen 
Säle der Gemeinde im Gemeindehaus dargeboten. Der Mehrzweckraum 
wird, wie auch andere Räumlichkeiten des Hauses, bei verschiedenen 
Anlässen genutzt und jeweils entsprechend umgestaltet und ausgestat-
tet. Da beim Vardan-Fest die Aufführung eines Konzertes inbegriffen 
ist, wird für diesen Zweck eine Bühne aufgestellt. Dabei handelt es sich 
um ein transportables Podium, das je nach Bedarf aufgestellt oder weg-
geräumt werden kann. Die Bühne gibt dem Raum einen Aufmerksam-
keitsfokus und teilt ihn auf in den Zuschauerraum und den der Darstel-
ler oder Vorsprecher bzw. Rezitatoren. Diese transportable Bühne wird 
mit einem großen orientalischen, farbig gemusterten Teppich abgedeckt. 
Der Teppich lässt die Bühne feierlicher aussehen und verdeckt zugleich 
ihren provisorischen Charakter. Mit dem Teppich sieht die Bühne soli-
der aus, das Muster des Teppichs zeigt die Konturen, und auch wenn auf 
den Seiten immer noch die tischartige Konstruktion der Bühne erkenn-
bar ist, verändert der Teppich den frontalen Anblick der Bühne wesent-
lich. Über der Bühne hängt an der Wand ein großes Bild von Vardan. 
Diese Anordnung lässt an einen Altar denken. Bevor das Programm be-
ginnt, sieht der Zuschauer bereits Vardan über der erhöhten Bühne, die 
mit einem wertvollen Teppich bedeckt und dadurch betont ist. Das Bild 
Vardans ist schwarz-weiß, ohne Rahmen, ohne Zierde, aber von allen 
Seiten des Raums sichtbar. An der Wand, zu der die Bühne aufgestellt 
ist, sind drei Fenster, zwei von ihnen unmittelbar hinter der Bühne. So 
bilden die Vorhänge einen Hintergrund für die Bühne. Das Bild Vardans 
hängt zwischen diesen beiden Fenstern. 

Der Kontrast zwischen dem schwarz-weißen Bild, den Farben des Tep-
pichs und den Vorhängen, die von beiden Seiten herabhängen, betont 
Vardans Erscheinung auf besondere Weise. Diese Komposition –Var-
dans Bildnis und die Bühne – ist umgeben von einigen für den öffentli-
chen Raum typischen, nicht speziell feierlichen Elementen: einer weißen 
Kommode oder einem kleinen Bäumchen, einer Lampe, neben den be-
reits erwähnten Vorhängen. Schließlich ist das Bild Vardans auch sehr 
einfach gehalten. Es ist eine große schwarz-weiße Variante des bekann-
ten Portraits: Vardan mit Bart, einem Schwert in der Hand und gekleidet 
in Umhang und Helm. Im farbigen Original ist die rote Farbe dominant. 
Hier sind die Effekte der Farbe ausgeblendet, nur die Linien, Konturen 
und das verdichtete Schwarz statt der roten Farbe und Weiß als Hin-
tergrund tragen die Aussage. Die Form, in der das Bild über der Büh-
ne entfaltet wird, ist also sehr einfach. Auf einem großen weißen Papier 
im DIN A1-Format scheint es eine vergrößerte Kopie des Originals zu 
sein, das ohne Rahmen an einer Plastik-Leiste befestigt ist und sich da-
durch bei Gelegenheit einfach ausrollen, wieder einrollen und für spätere 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Anlässe bequem aufbewahren lässt. Diese weniger feierliche als vielmehr 
praktische und kostengünstige Darstellungsform der mythischen Person 
verleiht der letzteren zwar weniger Heiligkeit und Feierlichkeit, sorgt 
aber für Präsenz und Konzentration auf das Wesentliche. Später im Pro-
gramm treten die Teilnehmer auf die Bühne und das ganze Geschehen 
findet auf der gleichen Höhe mit Vardan statt, so dass er zwar immer 
noch größer und präsenter als alle anderen ist, aber nicht mehr als Iko-
ne über einem Altar erscheint. Vardan schaut gewissermaßen den gan-
zen Abend von seiner zentralen Position aus zu und ist dadurch präsent.

Seitlich neben der Bühne hängt an der Wand noch ein zweites Bild, 
das die Avarayr-Schlacht zeigt, ein Ölgemälde in einem goldenen Rah-
men. Die beiden thematischen Bilder werden am Tag des Vardan-Festes 
speziell für die Feier aufgehängt und gehören nicht zur gewöhnlichen 
Ausstattung des Saals. Der Held wird also zwei Mal, in zwei Versionen, 
in zwei verschiedenen Perspektiven in den Raum integriert und dadurch 
anwesend gemacht. Im zentralen Bild sehen wir den Helden alleine, klar, 
deutlich, groß und für alle sichtbar, auf das Wesentliche reduziert; seit-
lich sehen wir einen kämpfenden Vardan zusammen mit seiner Armee. 
Dieses Bild ist weit von der Bühne entfernt und steht nicht im Zentrum 
der Aufmerksamkeit, bietet aber eine weitere Möglichkeit, der gefeier-
ten Geschichte visuell näherzukommen. Es stellt in erster Linie die Situ-
ation und nicht den Helden dar. Weder die Bühne noch der Saal sind mit 
Texten oder Buchstaben dekoriert: keine Transparente, keine Sprüche, 
keine Zitate, keine sonstigen Worte. Die Gestaltung des Raumes besteht 
aus wenigen, aber grundsätzlichen Symbolen. 

Die Stühle für die Zuschauer sind um die Bühne herum gruppiert. Die 
Raumfläche wird effektiv genutzt, um möglichst vielen Zuschauern Platz 
zu bieten. Die Bühne hebt zwar einige Symbole, Inhalte, Zusammenhän-
ge hervor, ist aber dem Zuschauer sehr nah und insofern mit ihm verbun-
den, als die Redner und die Teilnehmer des Konzertprogramms alle aus 
dem Zuschauerraum auf die Bühne steigen. Eine der feierlichen Reden, 
die des Priesters, wird nicht von der Bühne aus gehalten. Der Priester 
nimmt neben der Bühne Platz und wendet sich an das Publikum. Wenn 
man die symbolische Parallele zum Altar hier weiterführt, dann betritt 
er nicht den Altar. Hierbei ist einerseits der Ansatz des Teppichs, ande-
rerseits das Bild Vardans als Ikone, aber auch die Bedeutung des Wor-
tes wegweisend. Wie bereits erwähnt, werden im Armenischen der Al-
tar und die Bühne mit dem gleichen Wort bezeichnet (Andreasjan 1976: 
23). Neben der Bühne steht noch ein Klavier, das für die musikalische 
Begleitung des Programms genutzt wird, außerdem ist der Raum mit 
der nötigen Technik (Mikrophon, Lautsprecher) ausgestattet. An einer 
Wand hängt noch ein anderes Ölgemälde, das zur permanenten Raum-
gestaltung gehört. Man kann sehen, wie die Esstische an den Wänden 
aufeinandergestapelt sind. Der Raum, der auch für Festlichkeiten mit 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Bewirtung benutzt wird, wird in diesem Tag in einem Zuschauer- und 
Konzertraum verwandelt. 

Das Publikum besteht überwiegend aus Frauen: Mütter, Lehrerinnen, 
Großmütter. Es sind aber auch einige Männer zu sehen. Die Schuldirek-
torin und später der Autor und Regisseur des Theaterstückes sind fest-
lich gekleidet. Sie sind auch die einzigen Erwachsenen, die während des 
Abends auf die Bühne treten. Der Priester, der ebenfalls am Ende des 
Abends spricht, ist in seinem schwarzen Gewand eindeutig als Geistli-
cher erkennbar. Die meisten Jugendlichen tragen Alltagskleidung und 
(Winter-)Schuhe, wobei keiner von ihnen auffällig oder in besonderer 
Weise nach der aktuellen Jugendmode angezogen ist. Dieser Umstand 
kann sowohl als eine entspannte und natürliche Art gesehen werden, 
der Angelegenheit zu begegnen, wie auch als eine weniger feierliche. Sie 
sehen das Fest als etwas Natürliches, das in keiner Weise überhöht ist. 

Bei der Theateraufführung könnte man von einigen Umstellungen im 
Bühnenbild und dem Umgang mit dem Raum sprechen. Die Zuschauer 
und die Bühne, wie auch das Bild von Vardan verbleiben zwar an Ort und 
Stelle, während sich die Bühne und die Darsteller verändern. Die Bühne 
wird zusätzlich dem Märcheninhalt entsprechend dekoriert. Für jeden Akt 
ändert sich das Bühnenbild. Der Raum wird beleuchtet und verdunkelt, 
was die Abwesenheit eines Bühnenvorhangs wettmacht. Als Darsteller 
fungieren die Schüler, die zuvor noch unauffällig gekleidet im Zuschauer-
raum saßen. Sie tragen nun bunte Kostüme und sind den Rollen entspre-
chend geschminkt und gekleidet. Die Kostüme, die Schuhe, die Kopfbede-
ckungen sind wie die dekorativen Elemente durchdacht und ausgearbeitet. 
Das große schwarz-weiße Vardan-Bild bleibt die ganze Zeit über im Hin-
tergrund hängen, ohne dabei zu den bunten Kostümen der Darsteller und 
zu der sonstigen Bühnendekoration in Beziehung zu treten. Der Abend 
verläuft konsequent im doppelten Sinne unter Vardans Zeichen.

Ablauf des Abends

Die Abendveranstaltung zum Vardan-Fest im Jahr 2008 hatte drei Teile. 
Den ersten Teil bildete das Bühnenprogramm zum Vardan-Mythos, das 
aus Liedern und thematischen Gedichten bestand. Als nächstes führten 
die Schüler eine Theaterfassung eines berühmten armenischen Märchens 
auf, »Der Meister und der Knecht« (Tern u caran), das von dem wohl 
berühmtesten armenischen Schriftsteller Hovhannes Tumanian (1869–
1923) geschrieben wurde. Den dritten Teil des Abends bildete das Feu-
erfest (armenisch: Terendez), das im Innenhof gefeiert wurde.9

9	  	Sowohl im Namen des Märchens als auch in der Bezeichnung des Feuerfes-
tes kommt das Wort Ter – Gott, Herr, Meister – vor und wird, wie auch in 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Das Vardan-Fest begann um 19:00 Uhr. Das Programm sah wie folgt 
aus:

– 	 Auftritt des Schulchors
– 	 Eröffnungsrede
– 	 Historischer Exkurs in die politische Situation in Armenien im Jah-

re 451 und die Schlacht bei Avarayr, vorgetragen von den Schülern 
der 8. Klasse 

– 	 »Gestorben, aber nicht verschwunden« (Meran chkoran), ein Ge-
dicht zu Ehren der gefallenen Helden, vorgelesen von den Schülern 
der 6. Klasse

– 	 »Er schwieg« (Lrec), ein Gedicht, vorgelesen von den Schülern der 
4. Klasse

–	 »Der Heimat gewidmetes Gedicht« (Hajrenikin nvirvac), vorgele-
sen von Schülern der 4. Klasse

– 	 Auftritt des Schulchors
– 	 Abschlussrede

Dieser Teil dauerte ca. 15 Minuten und bot sich im Einzelnen folgen-
dermaßen dar.

Auftritt des Schulchors

Das erste Lied dauerte etwa 45 Sekunden und wurde in einem energi-
schen Ton von den älteren Schülerinnen und Schülern vorgetragen. Es 
hat ein allgemeines und unspezifisches Thema, handelt von Menschen, 
die »vor dem Feind tapfer und mutig sind und der ganzen Welt Ehre und 
Freude bedeuten«.

Eröffnungsrede

Eine Schülerin übernahm die Rolle der Moderatorin. Nach dem Auftritt des 
Schulchors trat sie auf die Bühne und kündigte jeden weiteren Auftritt an. 

Historischer Exkurs

Drei Schülerinnen referierten über die Auseinandersetzung zwischen Ar-
meniern und Persern, die politischen und geografischen Gegebenheiten 

den oben genannten Zusammenhängen, mit »T« ins Deutsche übertragen. 
Hier und im Folgenden halte ich mich an die ostarmenische Lautung und 
Transkription (siehe die Tabelle im Anhang).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

dieser Zeit (5. Jhdt.). Die entscheidende Schlacht und die Meinungsun-
terschiede zwischen den führenden Armeniern wurden thematisiert und 
dabei die Ideen der Selbstopferung und der Bestimmung hervorgehoben. 
Der Basistext stammte aus einem Geschichtslehrbuch und war von ei-
ner Lehrerin ausgesucht, bearbeitet und an die jeweiligen Schülerinnen 
verteilt worden. Es wurde hauptsächlich abgelesen. Das Referat über die 
historischen Ereignisse und wichtigsten Akteure war auf möglichst einfa-
che Art zusammengefasst und vorgetragen: ohne künstlerische oder the-
atralische Einbettung, als knappe Darstellung. Es wurde klar und deut-
lich das Wichtigste wiedergegeben, um die Anwesenden die wesentlichen 
Informationen zu vermitteln. Diese Aufgabe wurde nicht dem Priester 
überlassen und auch nicht dem Zuschauer. 

Die nachfolgenden drei Auftritte sind vorerst hinsichtlich ihrer Form 
folgenderweise zusammenzufassen: Gedichte armenischer Dichter wur-
den von einer oder mehreren Personen vorgelesen. Inhaltlich priesen 
alle Gedichte den Helden Vardan und seine Tapferkeit. Die Opfer, die 
sowohl von Vardan als einem Individuum, wie auch von seinen Mit-
kämpfern als einem Kollektiv erbracht wurden, wurden hierbei beson-
ders gewürdigt. 

»Gestorben, aber nicht verschwunden«

Drei Personen sagen je einen Teil des Gedichtes auf. Wie der Titel an-
kündigt, geht es im Gedicht um gefallene Helden, die aber nicht aus dem 
Gedächtnis verschwunden sind. Der Name des Autors Hakob Hakobian 
(1883–1959) wurde im Konzertprogramm explizit erwähnt. Hakobians 
Werk und Wirken sind besonders interessant, weil er ein proletarischer, 
revolutionärer Autor war. Er begründete die armenisch-proletarische Li-
teratur und wurde in Sowjet-Armenien oft veröffentlicht. In der heuti-
gen literarischen Diskussion ist er hingegen kaum präsent. Das Gedicht 
war ursprünglich den Revolutionären gewidmet. Dank der offenen zen-
tralen Idee des ›säkularen Martyriums‹ wird der Text aber in zahlrei-
chen Kontexten wahrgenommen, ohne Rückblick auf seine Entstehung. 
Das Gedicht wird in unterschiedlichsten Situationen zu verschiedensten 
Anlässen, in denen es um tapfer gefallene Helden geht, verwendet. Das 
Spektrum ist sehr groß und deckt die Gedenkfeier zum Völkermord bis 
zum Gedenken an die bei Protesten gefallenen Demonstranten ab.10 Im 

10	 	Diese Information verdanke ich Gesprächen mit Armeniern, welche die sow-
jetische und post-sowjetische Zeit selbst erlebt haben. Zum Autor siehe Sow
jet-armenische Enzyklopädie, S. 72, abrufbar unter: https://hy.wikisource.org/
wiki, siehe auch: https://hy.wikisource.org/wiki/_(What_is,_Who_is)_vol._3.
djvu/11. 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

vorliegenden Fall wird das Gedicht in Bezug auf Vardan und seine Ge-
folgschaft vorgetragen. 

»Er schwieg«

Hierbei handelt es sich um ein Gedicht, das auch unter dem Titel »Der 
Tod Vardan Mamikonyans« bekannt ist – um einen Ausschnitt aus der 
gleichnamigen Ballade »Der Tod Vardan Mamikonyans«. Auch dieses 
Gedicht wird oft als Lied vorgetragen, in diesem Rahmen wird es jedoch 
nur als Text rezitiert. Der Autor des Textes Raphael Patkanian (1830–
1892) war ein bekannter Schriftsteller und Dichter sowie Übersetzer, 
der als erster die Werke von Äsop, Defoe und Puschkin ins Armenische 
übersetzt hat. Er ist durch seine Gedichte und durch sein patriotisches 
Engagement bekannt geworden. Wie andere bedeutende armenische In-
tellektuelle dieser Zeit stammte auch Patkanian aus einer armenischen 
Ortschaft im Russischen Reich am Fluss Don, siedelte von der Halbin-
sel Krim nach Rostov am Don um, wo die Nachkommen der Armenier 
aus der berühmten Stadt Ani leben. Sein Studium absolvierte Patkani-
an in Sankt Petersburg. Er war Russland und dem russischen Volk sehr 
verbunden.11

»Der Heimat gewidmetes Gedicht«

Dieser Programmpunkt wird mit dem genannten Titel präsentiert, Au-
toren werden nicht benannt. Später fand ich aber heraus, dass dersel-
be Text in der Isfahaner Veranstaltung als Lied vorgetragen wurde und 
den Namen »Zur Waffe« /»I Zen« trägt (siehe Kap II.2.3, S. 214).12 Drei 
Schüler lesen Teile aus einem Gedicht vor, in dem von der Heimat und 
dem Bestreben nach Freiheit die Rede ist und ein Aufruf zum Kampf aus-
gesprochen wird. Das Gedicht wird gemeinhin in einer längeren Variante 

		  Für einen Eindruck in die zeitgenössische Verwendung des Gedichts siehe: 
http://asbarez.com/arm/, https://lurer.com/?p=81410&l=am, http://www.
gallery.am/hy/database/item/14188/ (Zugriff: 09.03.2019).

11	 	Zu Raphael Patkanian: https://www.ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/author/ 
patkanian.htm, http://armenianhouse.org/blackwell/armenian-poems/ 
patkanian.html#11 (Zugriff: 09.03.2019).

12	 	Gleichzeitig fand ich einen Hinweis darauf, dass in den ethnologischen Ma-
terialien zum Vardan-Fest Anfang des 20. Jahrhunderts ein Lied mit diesem 
Namen zu den häufig an diesem Tag gesungenen gezählt wird, siehe Fuß-
note 9 (Khachatryan 2013b: 101). Ob es sich um das tatsächlich selbe Lied 
wie in Isfahan handelt, konnte ich nicht überprüfen; ich fand auch andere 
Lieder mit ähnlichem Titel.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

präsentiert. Hier werden nur drei Abschnitte ausgewählt und drei Schü-
lern zugeteilt. Vollständigkeit scheint in diesem Fall keine Priorität zu 
haben. 

Während die zwei vorgetragenen Lieder in keiner Verbindung zum 
Thema des Abends standen, sind die zwei letzten Gedichte Liedtexte. 
Die Texte wurden dabei sämtlich aus den bekannten Listen zusammen-
gesucht, die Lieder in geringerem Maße an den Anlass angepasst. Der 
historische Überblick stammt aus einem Lehrbuch aus Armenien. 

Wie der Beginn der Veranstaltung, so wurde auch ihr Abschluss vom 
Auftritt des Schülerchors begleitet, wobei sich die Lieder nicht direkt auf 
Vardan und seine Taten bezogen. 

Auftritt des Schulchors

Im Lied geht es um die unterschiedliche Herkunft, verschiedene Länder, 
verschiedene Nationen, aber eine gemeinsame Seele: »Wir haben eine 
Seele und wir wissen, wohin wir gehen«, wird gesungen. Die letzte Zei-
le lautet: »Ihnen wünschen wir Freiheit!«

Beide am Anfang und am Ende vorgetragenen Lieder sind unbekannt, 
die Autoren ließen sich nicht recherchieren. Es wurde auch im Programm 
keine Information zu den Liedern gegeben. Diese gehören allerdings zu 
dem in der Schule erlernten Repertoire. 

Abschlussrede

Die Abschlussrede wurde von der Schuldirektorin gehalten. Hierbei han-
delte es sich allerdings nicht um ein Schlusswort bzw. um einen Abschied, 
vielmehr leitete sie an dieser Stelle zum nächsten Teil der Abendveran-
staltung über. In ihrem Wort werden zwischen den einzelnen Teilen des 
Abends klare Grenzen gezogen: »Das Vardan-Fest (Programm) ist be-
reits beendet, aber es wurde für heute noch etwas vorbereitet«. Die Ver-
bindung der Programmpunkte wird pragmatisch begründet. Da wegen 
des Vardan-Fests bereits eine Bühne aufgebaut wurde und ein Publikum 
zusammengekommen ist, findet am selben Tag auch eine Theatervor-
stellung statt. Die Direktorin Frau Karine Zamgochian stellt die Person 
vor, auf deren Initiative die nachfolgende Theateraufführung entstanden 
ist: Herr Vachik Vardanian Iran-Armenier, der auf dem Weg in die Ver-
einigten Staaten einige Monate in Wien verbringen muss, hat sich mit 
der Idee an die Gemeinde gewandt, eine Theatergruppe zu gründen und 
ein Theaterstück einzustudieren. Er richtet ebenfalls einige Worte an das 
Publikum. Die Tatsache, dass durch diese Reden die Zeit des Umbaus 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

überbrückt werden muss, wird offengelegt. Sein Ziel formuliert der Re-
gisseur wie folgt: »Eine bleibende Theatergruppe zu gründen«.

Auf ein Zeichen aus dem anderen Raum hin schließt der Regisseur sei-
ne Rede und überlässt die Bühne den jungen Schauspielern. Der Über-
gang zu diesem Teil der Veranstaltung wird durch die Veränderung in der 
Beleuchtung zusätzlich markiert: Das Saallicht wird ausgeschaltet, nur 
die Bühne ist beleuchtet. Auf zwei ausgebreiteten Teppichen sitzen die 
kleinen Kinder und schauen zu. Die Aufführung des Theaterstücks nach 
dem Märchen »Der Meister und der Knecht« von Hovhannes Tumani-
an folgt auf das Programm, das Vardan gewidmet war. Das Bild Vardans 
bleibt zwar im Hintergrund, die Aufführung hat aber keine inhaltliche 
Verbindung zum Vardan-Mythos. Die Theateraufführung war gut vor-
bereitet und einstudiert, die Kostüme und Dekorationen recht aufwen-
dig. Nach der Aufführung wurde dem Regisseur gedankt und ein Ge-
schenk überreicht.

Im Anschluss an die Theateraufführung übernahm der Seelsorger Ter 
Andreas das Wort. Seine Rede bezog sich einerseits auf das Thema des 
Vardan-Mythos und andererseits auf das Feuerfest Tiarnendaraj (oder 
Terndez). Tiarnendaraj – Dem Herrn Entgegengehen – ist ein Fest, das 
die armenische Kirche am 40. Tag nach der Geburt Christi feiert, am 
13. Februar. Das Fest hat auch vorchristliche Bräuche, wie die tradi-
tionelle Anbetung des Feuers, eingeschlossen. An diesem Tag werden 
auf den Höfen von Kirchen und Häusern sowie auf den Flachdächern 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

und Straßen Scheiterhaufen angezündet, es wird um sie getanzt, gebetet 
und über das Feuer gesprungen.13 Ein Aspekt der Rede von Ter Andreas 
bestand in der Integration der einzelnen Teile des Abends in eine re-
ligiös-nationale Konzeption. Teile aus der Vardan-Erzählung und dem 
Feuerfest setzte er in Bezug zur Kirche und begründete sie aus der christ-
lichen Tradition heraus. Einen Bezug zum aufgeführten Märchen gelang 
es ihm ebenfalls herzustellen. Der letzte Teil der Rede bestand aus Dank-
sagungen an alle Beteiligten.

Auf Vardan und seine Mitkämpfer nahm der Sprecher durch einen der 
bekannten Sprüche Bezug: 

»Verstandener Tod ist Unsterblichkeit, nicht verstandener Tod ist Tod«. 
Wir werden heute diese Worte etwas umstellen, und sagen: »Verstande-
nes Leben ist Unsterblichkeit und unverstandenes Leben ist Tod.« Und 
heute dank der Bemühungen unserer Schuldirektion und der Eltern se-
hen wir alle dieses bewusste Leben. (…) Die Vardanen sind nicht gestor-
ben …Wie wir wissen, wie wir glauben, wenn ein Mensch stirbt, lebt 
seine Seele noch, sie ist bei Gott. Abgesehen davon, dass die Seele von 
allen Kämpfern Vardans und seine eigene bei Gott sind, ist ein Teil ih-
rer Seelen heute hier.«

Während alle vor ihm ihre Worte und Auftritte von der Bühne aus, mit 
Vardan im Hintergrund, an die Zuschauer gerichtet hatten, stand der 
geistliche Anführer der Gemeinde neben der Bühne auf dem Parkettbo-
den und sprach zu allen aus einer Seitenperspektive und somit auf Au-
genhöhe. Indem die Schulleitung das Ende des Vardan-Fest-Programms 
so klar signalisierte und den Übergang zu der Theateraufführung beton-
te, wurde die Rede des Priesters zu einem autonomen Element zwischen 
den einzelnen Programmteilen. Die Rede gehörte zu keinem der beiden 
anderen Teile. Sowohl durch seine Sprecher-Position als auch inhaltlich 
ist die Rede des Geistlichen abgesetzt und gleichzeitig verbindend. Die 
einzelnen Teile des Abends werden so zusammengebracht. 

Schließlich findet das Feuerfest statt, das zur armenischen »Win-
ter-Tradition« gehört. Es lässt sich zwar auch christlich interpretieren, 
ist aber deutlich als ein Brauch aus der vorchristlichen Zeit zu erken-
nen. Im Gegensatz zu vielen christlichen Festen hat es auch die sowjeti-
schen Zeiten überlebt. Terendez könnte man als ein »ewiges« Fest be-
zeichnen. Während für viele das Weihnachtsfest in der Sowjetzeit kein 
Begriff war, wurde Terendez immer privat im Freundeskreis, mit Nach-
barn, Verwandten und Bekannten gefeiert. Das Feuerritual soll die Win-
tergeister vertreiben und den Frühlingsanfang einläuten. Man feiert den 

13	 	Zu Hintergrund und heutiger Praxis des Feuerfests: https://barevarmenia.
com/travelblog/terndez-3/, https://barevarmenia.com/travelblog/terndez/, 
https://www.armenianow.com/arts_and_culture/35560/trndez_armenian_
church_holiday (Zugriff: 09.03.2019).

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Weg in ein neues Leben. Es scheint bei der Wiener armenischen Gemein-
de üblich zu sein, das Vardan-Fest und Terendez zusammenzulegen. Die-
ses Vorgehen wird mit zeitlichen bzw. terminlichen Gründen erklärt. Das 
zeitliche Zusammenfallen führt seinerseits auch zu einer inhaltlichen 
Verbindung. Die zwei unterschiedlichen Feste werden zu den Bestand-
teilen eines Abendprogramms. In der Rede des Priesters werden die bei-
den Feste ebenfalls verbunden. Terendez ist ein Feuer-Verehrungsritu-
al, das nach dem Hauptprogramm im Kircheninnenhof gefeiert wurde. 
Dort wurde ein Feuer angezündet, über das gesprungen wurde. In der 
Menschenmenge verteilten junge Teilnehmerinnen mit Tabletts das für 
diese Feier typische Essen. Hier und da führte man noch ein Gespräch, 
machte Fotos oder tauschte Nachrichten aus, bevor man nach Hause 
ging. Allerdings kann von einem klar festgelegten Ende der Veranstal-
tung keine Rede sein. Einige Gespräche gingen in der Cafeteria weiter. 
Es gab auch Besucher, die erst zu späterer Uhrzeit kamen und sich der 
Cafeteria-Gesellschaft anschlossen, worunter auch der Seelsorger war. 
Die Veranstaltung wurde dadurch zu einer sich immer länger fortsetzen-
den Geselligkeit, zu einer ausgedehnten Feier ohne Ende. Der Wechsel 
zwischen verschiedenen Themen und Akzenten fällt unter den Gesamt-
namen »Vardan-Fest«.

Die beiden Feste – Vardan-Fest und Feuerfest – haben gemeinsam, 
dass sie zu den allgemeinen christlichen Festen zählen. In beiden Fäl-
len wird der Bezug zur christlichen Religion nur indirekt hergestellt. In 
ihrem Ursprung und in ihrer Aussage hingegen unterscheiden sie sich. 
Die Ursprünge des Vardan-Fests gehen auf das 8. Jahrhundert zurück. 
Damals stand die Verteidigung des Christentums und damit die der ei-
genen Identität im Mittelpunkt. Terendez hingegen symbolisiert keinen 
Kampf, keine Anstrengung und keinen Konflikt. Darüber hinaus set-
zen die beiden Feste einen jeweils unterschiedlichen Wissensstand vor-
aus. Um das Vardan-Fest feiern zu können, muss man über viel Wissen 
sowohl in religiöser, kultureller als auch in sprachlicher Hinsicht verfü-
gen. Einen nationalen Bezug hat vor allem das Vardan-Fest. Das Feu-
erfest wird aber auch als solches angesehen, gerade weil es nicht zum 
christlichen Grundkanon gehört. Bemerkenswert ist, dass trotz der Zu-
ordnung zum Kirchenkalender für keines dieser Feste ein Gottesdienst 
abgehalten wird. Räumlich werden die Feierlichkeiten nicht in der Kir-
che, sondern im Festsaal und im Innenhof gefeiert. Die religiöse Dimen-
sion steht nicht im Vordergrund, sondern verbindet und ermöglicht, ei-
nige säkulare Ideen zu feiern.

Einige Besonderheiten der Feierform des Vardan-Programms werden 
im Vergleich ersichtlich. Eine Bühnenveranstaltung ist die übliche Art 
und Weise, die Festlichkeiten in der Gemeinde zu begehen. Als vergleich-
bares Beispiel können die Feierlichkeiten zu Neujahr herangezogen wer-
den, die ebenfalls im großen Saal mit der Bühne gefeiert werden. Die 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

übliche technische Ausrüstung wird eingesetzt. Die Schulkinder präsen-
tieren unterschiedliche Fertigkeiten: Sie singen, tanzen und rezitieren. Die 
ganze Veranstaltung findet auf Armenisch statt und wird ebenfalls mo-
deriert, in diesem Fall von einer Lehrerin. Anders als beim Vardan-Fest 
kommen hier auch Erwachsene auf die Bühne, während das Vardan-Fest 
von einer Schülerin moderiert wurde. Im Religionsunterricht wurde die 
spätere Moderatorin vor der Veranstaltung zu ihrem Wissen über die In-
halte befragt, von denen sie berichten sollte. Die Rolle der Moderatorin 
scheint eine besondere Auszeichnung zu sein und als besondere Verant-
wortung gesehen zu werden.

Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass beim Vardan-Fest zwar 
Lieder gesungen werden, aber nicht getanzt wird. Diese künstlerische 
Ausdrucksform wird nicht in das Fest-Konzept integriert. Keine harmo-
nisierende körperliche Verarbeitung wird vorgesehen, sondern die Kon-
zentration auf intellektuelle, sprachliche, poetische, belehrende und mu-
sikalische Darstellung steht im Vordergrund.

Das Theaterstück wurde ebenfalls von den Schülern aufgeführt. Im 
Gegensatz zum ersten Teil wurde das Theaterstück genauer vorberei-
tet und intensiver geübt − alles wurde gut ausgesprochen und verständ-
lich formuliert. Alle Kinder konnten ihre Texte auswendig und spielten 
ihre Rollen überzeugend. Sie trugen rollenspezifische Kostüme und wa-
ren entsprechend geschminkt. Es gelang ihnen oft, die Zuschauer zum 
Lachen zu bringen und Spannung herzustellen. Die Veranstaltung bot 
den Schauspielern und Zuschauern ausgiebig Gelegenheit, in intensive 
Berührung mit den Rollen, Motiven, Dialogen und der Sprache zu kom-
men, Inhalte zu verinnerlichen und Eindrücke mitzunehmen. Um ein ge-
lungenes Theaterstück auf die Beine zu stellen, hatten die Schüler viel 
Freizeit geopfert und einige Anstrengung investiert. So entstand ein an-
sehnliches, aber doch eher einmaliges Ergebnis. Dies wurde sowohl an 
dem Abend, als auch bei anderen Gesprächen (wie z.B. im Interview mit 
der Schuldirektorin) explizit zur Sprache gebracht. 

Alle Texte des Abends waren auf Armenisch. Für eine Person, die des 
Armenischen nicht mächtig ist, wäre das Programm unzugänglich ge-
wesen. Für einige Teilnehmer des Bühnenprogramms war die Sprache 
in vielen Fällen sichtlich eine Herausforderung, obwohl sie vorher im 
Unterricht mit Lehrerinnen geübt worden war. In diesem Fall schien die 
Qualität nicht im Vordergrund gestanden zu haben, offensichtlich be-
stand kein Anspruch auf Professionalität. Die Lehrer hatten eine stark 
steuernde Rolle, was auch während des Programms von Zeit zu Zeit zu 
erkennen war. Mit gemeinsamen Anstrengungen – wenn nötig, halfen 
die Lehrerinnen aus dem Publikum mit – wurde das Programm wie ge-
plant realisiert.

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Die Kämpfer Vardans auf der Bühne

An dieser Stelle möchte ich meine Aufmerksamkeit auf die Wiedergabe 
der mythischen Elemente, Rollen und symbolischen Figuren richten. Wie 
werden an dem Abend symbolische Grenzen zwischen den Menschen, 
den Ideen, dem Besonderen gezeichnet? 

Der Raum teilt sich auf in Vardan und die anderen. Die letzteren wer-
den noch einmal in Schüler, die auf der Bühne stehen, und in die Zuschau-
er aufgeteilt. Die Bühne ist den Kindern und Jugendlichen überlassen. 
Die Gestalt des Helden Vardan kommt durch das Bild zum Ausdruck. 
Sein Beitrag besteht nur in seiner Präsenz. Er ist nicht lebendig, steht aber 
trotzdem im Mittelpunkt. In seinem Namen oder als eine Ergänzung zu 
seinem Bild werden die Gedichte und Lieder vorgetragen. Die anderen 
Protagonisten tauchen in dieser Darstellung überhaupt nicht auf: weder 
Vasak, der Antagonist von Vardan, noch Ghevond, der geistliche Anfüh-
rer. Der Seelsorger, der bei der Veranstaltung eine wichtige Rolle hätte 
spielen sollen, tritt erst später auf. Dafür sind Vardan und das Volk bzw. 
Vardan und seine Kämpfer durch die Gruppe der Kinder hindurch zu 
sehen. Die Schüler sprechen nicht zu Vardan, sondern zum Publikum. 
Sie treten stellvertretend für Vardan vor dem Publikum auf. Ob man an 
dieser Stelle mehr den Inhalt des Vorgetragenen oder dessen Präsentati-
onsform beachten will, es geht hier immer um einen »Kampf«: Um je-
des Wort, um die Entzifferung der armenischen Texte auf den Zetteln, 
um deren korrekte Aussprache, wird gekämpft. Die Lehrerinnen interve-
nieren bei Bedarf. Sie helfen, ergänzen oder korrigieren. Alle Kräfte sind 
auf die Durchführung des Programms gerichtet. Die Anstrengung und 
Bemühung der Gemeinde um die Verwirklichung des Festprogramms in 
der armenischen Sprache kann als eine eigene Version des mythischen 
Vardan-Kampfes angesehen werden. Allerdings ist die religiöse Identifi-
kation weniger wichtig als die sprachliche. Durch und um die Sprache 
wird hier gekämpft. Das Narrativ wird wiedergegeben, dass hierdurch 
der wesentliche Identifikationsfaktor verteidigt wird. Im 5. Jahrhundert 
war dies das Christentum, heute ist es die Sprache. 

Wenn man diese rituelle Darstellung des am Vardan-Tag aufgeführten 
Programms näher betrachtet, fallen die Elemente der strengen Ordnung 
und Ausführung der Form auf. Die Auseinandersetzung bleibt in vieler-
lei Hinsicht äußerlich: Die Helden werden nicht lebendig, es wird kein 
individueller Bezug hergestellt, es werden keine Räume für eine persön-
liche Identifikation mit dem Helden geschaffen. Die thematische Ausei-
nandersetzung ist in diesem Sinne begrenzt. Ein Theaterstück über Var-
dan mit Teilnahme der Schüler, zum Beispiel, hätte einen Raum für eine 
eigene Interpretation geschaffen und einen besonderen Zugang ermög-
licht. Präsentiert wird hingegen ein Referat, ein Text, der auch an an-
derer Stelle hätte vorgelesen werden können. In vielen Fällen wird vom 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Inhalt geradewegs abgewichen – so im Falle der Lieder, die für einen an-
deren Anlass passend wären, ebenso bezüglich des themenfremden The-
aterstücks oder des Feuer-Fests. Es wird auf die Exaktheit der Form und 
gleichbleibende Vorstrukturiertheit geachtet: Man versteht nicht, was ge-
sagt wird, sondern man liest einfach immer die gleichen Worte und glei-
chen Geschichten vor. Dies wird aber jedes Jahr aufs Neue wiederholt. 
Die Rollen werden unter den Teilnehmern verteilt, und durch das Beibe-
halten der Form werden Inhalte und Ziele kommuniziert. Die Beteilig-
ten sind vielleicht nicht oder nur vage mit dem Ziel vertraut, halten sich 
aber an die vorgegebene Form (Soeffner 2006: 72). 

Sowohl in Fragen der Dekoration als auch der Vorbereitung, der Be-
herrschung der Texte, des sprachlichen Niveaus und der Darstellungs-
kunst ist die Aufführung des Märchens viel ausgearbeiteter, bunter und 
unterhaltsamer. Es werden verschiedene Themen behandelt, Charakte-
re ausgemalt, Situationen und Rollen skizziert. Dabei werden in bei-
den Situationen die gleichen räumlichen und technischen Möglichkeiten 
als Grundlage genommen und die Darsteller sind ebenfalls die Schü-
ler der Samstagsschule. Aber während das Theaterstück eine einmalige 
Initiative ist, ins Leben gerufen von einem Spezialisten, der gerade auf 
Durchreise in Wien ist, ist das Vardan-Fest eine sich jährlich wiederho-
lende Aktion, die allein durch die Tatsache seines Stattfindens als Erfolg 
betrachtet wird. Wie der ganze Abend, wird auch das Vardan-Fest-Pro-
gramm aufgrund einer Reihe pragmatischer Punkte konzipiert: Der Ter-
min ist an die österreichischen Schulferien angepasst, die Feste werden 
ebenfalls aus zeitökonomischen Gründen zusammengefeiert, das Auf-
stellen der Bühne wird zum Anlass genommen, das Theaterstück und 
das Vardan-Fest am gleichen Abend vorzuführen. So werden auch für 
das Fest die Lieder gesungen, die schon gelernt wurden, das Programm 
wird kurzgehalten, damit es nicht zu spät wird und so weiter. Gleichzei-
tig aber wird das Fest gefeiert unter Beachtung aller pragmatischen As-
pekte und dadurch trotz bestehender Hindernisse.

Die Distanzierung von den Inhalten zeichnet zugleich das Grundpro-
blem der Gemeinde aus. Dadurch, dass man sich in Österreich immer 
besser integriert, entfernt man sich von den armenischen kulturellen In-
halten. Das Fortleben der armenischen Gemeinschaft in Wien, wie wahr-
scheinlich in allen westlichen Staaten, ist sehr schwer aufrechtzuerhal-
ten. Die Sprachkenntnisse gehen mit jeder Generation mehr verloren. 
Die zahlreichen Möglichkeiten, sich zu verwirklichen, wie sie in Ös-
terreich geboten werden, setzen andere Fähigkeiten voraus. Die Kennt-
nis der armenischen Sprache ist für den beruflichen Erfolg wenig rele-
vant. Der Widerstand gegen diesen Prozess ist eigentlich aussichtslos und 
doch wird durch die Gemeindeaktivitäten ständig dagegen gekämpft. 
Es bildet sich eine Haltung des Widerstandes und des regelrechten Trot-
zes, die schlussendlich darauf gerichtet ist, einen Bereich der kulturellen 

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Selbstbestimmung und Unabhängigkeit von der Mehrheitsgesellschaft zu 
erobern. Diese trotzige Haltung, die zu der Entstehung und Aufrechter-
haltung der Autonomie in bestimmten – oft außeralltäglichen – Berei-
chen führt, ist allerdings fest in den Regeln und Gesetzen der Aufnah-
megesellschaft verankert. 

Dieser Zusammenhang von der Unerreichbarkeit des Ziels und der 
Notwendigkeit, der Unumgänglichkeit des Kampfes, des Widerstands 
um des Widerstandes willen, prägt die Funktionsweise der Gemeinde 
und wird am Vardan-Tag durch Vardan gefeiert. Der Aspekt des morali-
schen Sieges, eines unerreichbaren und doch wünschenswerten Zustan-
des, der in seiner Idealität als wertvoll betrachtet wird und in seiner Re-
alisierung doch sehr entfernt ist, wird hier in die Form eines Kampfes, 
unnachgiebiger Intention und Beharrlichkeit gegossen. Vardans Beispiel 
folgend muss man trotz allem kämpfen, auch wenn die Situation aus-
sichtslos zu sein scheint. In dieser speziellen Wiener Konstellation spielt 
die Sprache eine besondere Rolle bei dem Ausdruck dieser Haltung. Die 
armenische Sprache wird zum zentralen Element. Der Umgang mit der 
Sprache, das Bestreben, die Sprache zu beherrschen, zu lehren, weiter-
zugeben, bringt die einzelnen Teile dieser Autonomie zusammen. Bei der 
Durchführung des Festes wird dies klar sichtbar daran, wie die Spra-
che bei der Veranstaltung eingesetzt wird. Indem das ganze Programm 
an manchen Stellen mit größter Anstrengung auf Armenisch aufgeführt 
wird, werden einerseits die Grenzen zu der Außenwelt zumindest für 
diesen Zeitraum gezogen, es wird aber auch die Bedeutung der armeni-
schen Sprache im Inneren der Gemeinschaft betont. Alle Kinder, die auf 
der Bühne stehen, müssen das notwendige Minimum an Kenntnissen 
oder die aufwendige Lern-Bereitschaft mitbringen, um teilzunehmen und 
Teil der Veranstaltung zu sein. Die Rolle der Eltern und Lehrenden ist in 
dieser Sache nicht zu übersehen. Die Tatsache, dass der Nachwuchs zur 
Zielgruppe erwählt wird, zeigt ebenfalls eine kämpferische Einstellung, 
Ausrichtung der Kräfte auf die Zukunft, Miteinbeziehung der jüngeren 
Generation in den Kampf für die Erhaltung.

1.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Wien. Ein Kampf um das 
armenische Selbstverständnis 

Die Wiener Gemeinde in ihrer heutigen Form ist hauptsächlich in Folge 
mehrerer Migrationswellen aus dem Nahen Osten, aus ehemals sowje-
tischen Gebieten und anderen Konfliktregionen entstanden und umfasst 
heute ca. 1.400 offiziell eingeschriebene Mitglieder (ca. 4.000 Arme-
nier wohnen in Wien permanent oder auf Durchreise). Man könnte sie 
als eine »Einwanderungsgemeinschaft« bezeichnen. Die Mitglieder der 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Gemeinde betrachten sich selbst als gut in die österreichische Gesell-
schaft integriert und sehen ihre Zukunftsperspektiven meistens in die-
sem Land.

Das Vardan-Fest wird mit einem ca. 15 Minuten langen Konzertpro-
gram in armenischer Sprache im Festsaal der Gemeinde gefeiert. Die 
durch weitere Programmpunkte ergänzte Veranstaltung dauert insge-
samt ca. 30 Minuten. Die Figur Vardans ist in Form visueller Darstellun-
gen präsent und gemeinsames Thema von Rede- und Gesangsbeiträgen, 
die von Kindern vorgetragen werden. Mit wenigen, einfachen Mitteln 
wird eine Form der Verehrung konstruiert, die drei wichtige Elemente 
zusammenbringt: Sprache, Tradition und Gemeinschaft. Der Held leis-
tet die Verbindung zu Kirche und Religion, die den nominellen Kern der 
Gemeinde bildet. Gleichzeitig versichert die eigene Sprache eine Abgren-
zung von der Aufnahmegesellschaft – Assimilierung wird als Gefahr be-
trachtet.

Das Leben in Österreich wurde von den Gemeindemitgliedern mit 
dem Ausdruck »bequemes Leben« beschrieben. »Bequem« bedeutet 
nicht »einfach«. Das Leben in Österreich erfordert aus Sicht der Arme-
nier Ausdauer und Mut, aber es ist in vielen Hinsichten bequem, weil 
es geregelte Perspektiven bietet, die Lebensplanung übersichtlich macht, 
Versorgung verspricht. Die »Bequemlichkeit« des Lebens in Österreich 
bedeutet gleichzeitig ein Hindernis für eine mögliche Rückkehr nach Ar-
menien und in das dortige Leben. Da jedoch an der Idee der Heimkehr 
prinzipiell festgehalten wird, erhält der Begriff der »Bequemlichkeit« 
eine negative Bedeutung. Ebenfalls im Sinne des Kampfes »gegen das 
bequeme Leben« verstehen sich die Maßnahmen zur Erhaltung der Ge-
meinde in Wien durch ehrenamtliche Tätigkeit und die Weitergabe der 
armenischen Kultur und Sprache an die nächste Generation im Rahmen 
von Wochenendunterricht.

Der Widerspruch zwischen »Bequemlichkeit« und »unerwünschter« 
österreichischer Identität wird durch das Gedenken an den gegen jede 
Gefahr kämpfenden Helden gelöst und harmonisiert. Der Mythos und 
das Ritual bilden die Basis für die sonstigen identitätsstiftenden Gemein-
deaktivitäten und legitimieren diese.

FAZIT: DAS VARDAN-FEST IN WIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

2. Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)

2.1 Geschichte und Struktur der Gemeinde

Historischer Abriss, Entstehung und Entwicklung  
der iranisch-armenischen Gemeinschaft

In diesem Kapitel geht es darum, welche Bedeutung der Vardan-Mythos 
für die Armenier in Iran hat. Die Analyse der Feierlichkeiten in der tra-
ditionsreichen armenischen Gemeinde in Isfahan gibt Aufschluss darü-
ber, wie sich die Gemeinde durch das Feiern des Helden darstellt, wel-
che zentralen Ideen und welches Selbstverständnis dabei zum Ausdruck 
kommen. Die Aufmerksamkeit liegt zwar in erster Linie auf dem Var-
dan-Fest in Isfahan, zusätzlich wird jedoch Material zum armenischen 
Leben in der heutigen Hauptstadt von Iran, Teheran, und in Shiraz he
rangezogen. Die Beschäftigung mit den kulturellen Mustern des armeni-
schen Lebens in Iran setzt eine Auseinandersetzung mit der Geschichte 
der Armenier in Iran und den armenisch-iranischen Kontakten voraus. 
Im Folgenden werden die Begegnungen der beiden Völker und ihrer Kul-
turen in einem kurzen Abriss vorgestellt sowie die Entstehung und die 
Besonderheiten der heutigen Gemeinde in Isfahan erläutert. Die Bezie-
hungen der beiden Völker sind sehr alt und für die Armenier durch ein 
ständiges Wechselspiel von Sicherheit und Bedrohung gekennzeichnet. 
In der folgenden Beschreibung dienen drei Quellen als Grundlage: Der 
Aufsatz von Armen Haghnazaryan (Haghnazarian 1995) ist auf Deutsch 
erschienen und widmet sich der Geschichte und den Besonderheiten der 
Gemeinde in Neu Dschulfa (heute ein Stadtviertel in Isfahan); zwei wei-
tere Beiträge stammen aus armenischen Enzyklopädien in armenischer 
Sprache: aus der Enzyklopädie der Diaspora (Pahlevanian 2003) und der 
Kurzen armenischen Enzyklopädie (o.A. 1995). Beide stellen die Entste-
hung, Entwicklung und Besonderheiten des armenischen Lebens in Iran 
im Allgemeinen dar.

Die Beziehungen zwischen Armenien und Iran in den politisch-militä-
rischen, wirtschaftlichen und kulturellen Bereichen gehen zurück auf das 
erste Jahrhundert vor der Geburt Christi. Die nördlichen Gebiete von 
Iran waren Teil des armenischen Königsreichs (bis 428) und stellten eine 
wichtige Zone für politischen und kulturellen Austausch dar (Pahleva-
nian 2003: 235). Vier Fünftel der historisch armenischen Gebiete stan-
den 387–591 unter persischer Herrschaft (o.A. 1995: 383). Die arme-
nisch-persischen Beziehungen verschärften sich im 4. Jahrhundert, nach 
der Annahme des Christentums in Armenien. Auseinandersetzungen 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

wegen der Religion und Zwangsumsiedlungen prägten die Beziehung 
zwischen Armenien und Persien. Armenien wurde zu einem umkämpf-
ten Gebiet zwischen Byzanz und Persien (Pahlevanian 2003: 236). Die 
armenischen Gemeinden auf persischen Territorien entstanden seit den 
seldschukischen und später mongolischen Eroberungen beginnend vom 
11. Jahrhundert an. Die erste große Zwangsumsiedlung fand 1048 statt. 
In den folgenden Jahrhunderten, unter mongolischer Herrschaft, ver-
größerten sich die armenischen Gemeinden infolge weiterer Umsiedlun-
gen und Deportationen 1236–27 und 1240. In dieser Zeit sind viele 
Armenier auch freiwillig migriert aufgrund schlechter wirtschaftlicher 
und politischer Umstände, aber ebenso wegen guter Handelsbedingun-
gen. In manchen Fällen waren die armenischen Gemeinden von Arme-
nien weit entfernt, was dazu führte, dass diese nach einiger Zeit in der 
fremden Umgebung nicht überdauern konnten und allmählich assimi-
liert wurden. In den anderen erwarben sie hingegen größere Stabilität 
und konnten sich als eine Minderheit behaupten. Die Gebiete wurden 
jedoch immer wieder zum Schauplatz neuer Auseinandersetzungen zwi-
schen Persern und Osmanen, was einen zerstörerischen Einfluss auf das 
Leben der Armenier in Armenien als auch auf persische Gebiete hatte 
(Pahlevanian 2003: 236). 

Im Ausmaß wie in den Auswirkungen war jedoch die von Schah Ab-
bas I. Anfang des 17. Jahrhunderts während des osmanisch-persischen 
Krieges angeordnete Massenaussiedlung die schwerwiegendste. In den 
Jahren 1604–05 wurde die Bevölkerung aus mehreren armenischen Pro-
vinzen in West- und Ostarmenien (aus Goghthan, das heute dem östli-
chen Gebiet Nakhitschewans entspricht, aus Basen, Karin, Arshech, Van 
etc.) umgesiedelt. Während die Zwangsumsiedlung der ländlichen Bevöl-
kerung vorwiegend strategische Ziele verfolgte, war die Umsiedlung des 
Händler- und Handwerkermilieus, besonders der Stadt Dschulfa, öko-
nomisch motiviert (Pahlevanian 2003: 237). Der Schah wollte durch die 
Umsiedlung den Handel im Zentrum von Iran vorantreiben, das Hand-
werk entwickeln und vor allem die geschäftlichen Beziehungen der rei-
chen Dschulfaer nutzen, um die Bedeutung des Landes im Handel zwi-
schen Ost und West zu steigern. Die Umsiedlung erfolgte in die persische 
Hauptstadt Isfahan und wurde in den folgenden sieben Jahren in meh-
reren Wellen fortgesetzt. Schah Abbas hatte das Ziel, Isfahan zu einem 
Handels- und Kulturzentrum auszubauen, wozu er die kaufmännischen, 
handwerklichen und künstlerischen Fähigkeiten der Armenier einzuset-
zen beabsichtigte (Haghnazarian 1995: 293). 

Das, was heute als das armenische Viertel in Isfahan bekannt ist, wur-
de im 17. Jahrhundert als armenische Stadt gegründet. Zwischen dem 
Berg Sofi und dem Fluss Zaianderud gründete Abbas im Jahr 1605 die 
Stadt Neu Dschulfa. Nur etwa die Hälfte der Aussiedler erreichte das 
Ziel und konnte ihr Leben am neuen Ort fortsetzen. Den Umsiedlungen 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

fielen also sehr viele Menschen zum Opfer. Der schwierige Weg, das 
neue ungewohnte Klima und das Überqueren des Flusses waren dafür 
verantwortlich (Pahlevanian 2003: 237). Die leidvolle Erfahrung der 
Umsiedlung, die Entfernung von der Heimat und der schmerzhafte An-
passungsprozess sind ein fester Teil der Entstehungsgeschichte der Ge-
meinde. Dennoch gehören zu diesen Erfahrungen auch ihre Leistung, ihr 
Erfolg, ihre zufriedene und stolze Haltung sowie die Anerkennung und 
Wertschätzung seitens der Mehrheitsgesellschaft. Bereits im Jahr 1640 
hatte sich Neu Dschulfa zu einem angesehenen Handels- und Kultur-
zentrum mit bedeutenden Bauwerken entwickelt: Mit Klöstern und Kir-
chen, Schulen, einem Krankenhaus, Bädern, Werkstätten, Geschäftshäu-
sern und einer Druckwerkstatt. Zu den wichtigsten Bauwerken zählen 
die Brücken über den Fluss Sofi, die zu den schönsten Sehenswürdigkei-
ten der Stadt Isfahan gehören und die damals Neu Dschulfa und Isfahan 
verbanden. Der Schah hatte den Seidenhandel, der bisher in den Hän-
den persischer Händler gelegen hatte, erfahrenen armenischen Kaufleu-
ten übertragen, in der Hoffnung, diese würden mit ihren Sprachkennt-
nissen und zudem als Christen bessere Geschäfte mit den Europäern 
abschließen. Die Armenier nutzten diese Chance, und es gelang ihnen, 
dieses Ziel zu erreichen. Es kam zu einem regen Waren- und Informati-
onsaustausch. Bekannt ist außerdem, dass die Armenier zu dieser Zeit 
in Persien Privilegien genossen: Steuerfreiheit, das Recht auf Selbstver-
waltung und freie Religionsausübung. Sogar Reliquien aus Etschmiat-
zin – dem Sitz des religiösen Oberhauptes in Armenien – ließ der Schah 
nach Neu Dschulfa bringen (Haghnazarian 1995: 294). Zentrale und be-
deutende Komponenten in der Entstehung und Entwicklung des arme-
nischen Lebens in Isfahan waren zweifellos der Geschäftssinn und die 
Handelskunst der Armenier, die man ihnen häufig attestierte. Das Ge-
schick der reichen Dschulfaer war nicht nur für die Isfahaner Gemeinde 
von Bedeutung, sondern es zählt zu den wichtigsten Faktoren der arme-
nischen kulturellen Blüte im späten Mittelalter. Durch die Verbindun-
gen und die finanzielle Unterstützung der wohlhabenden Händler sind 
Druckereien und Architekturdenkmale an verschiedenen Orten entstan-
den (Kevorkian 1995).

Die Erfolgs- und Anerkennungsgeschichte der Iran-Armenier hatte 
jedoch nicht lange Bestand. Den Jahrzehnten der Blüte folgten schwe-
re Zeiten der Unterdrückung und Not. Die auf Schah Abbas II. fol-
genden Herrscher verhängten hohe Steuern und verfolgten eine re-
pressive Politik gegen die Armenier. Große Auswanderungswellen in 
andere Handelsmetropolen wie Alexandria, Venedig und Marseille, 
nach Holland, Polen, Russland, nach Indien und Fernost waren die 
Folge. 1722 besetzten die Afghanen Isfahan. Den Ende des 18. Jahr-
hunderts herrschenden Bürgerkrieg konnte die armenische Bevölke-
rung von Neu Dschulfa nur mit Hilfe der wohlhabenden Gemeinden 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

in Indien überleben (Haghnazarian 1995: 294). Im 19. Jahrhundert 
jedoch änderte die Regierung des Schahs die Politik, die Lage der Ar-
menier in Persien verbesserte sich: Die Zwangskonvertierung wurde 
verboten, die Steuerfrage geregelt, die Kirchen wurden zu rechtmäßi-
gen Eigentümern des unter ihrer Aufsicht stehenden Landes erklärt, 
Armeniern wurden wieder höhere Posten anvertraut. Laut Statistik 
vervierfachte sich die armenische Bevölkerung in Persien in der Zeit 
zwischen 1851 und 1890 von 20 000 auf 80 000 (o.A. 1995: 383). 
Im 20. Jahrhundert wanderten viele Armenier an den Persischen Golf, 
nach Teheran und nach Sowjet-Armenien aus (Haghnazarian 1995: 
294). In den Jahren 1946–47 erfolgte eine große Auswanderungswel-
le nach Armenien, so auch nochmals 1979 nach der islamischen Re-
volution. Viele Armenier wanderten auch nach Europa und Amerika 
aus. 1995 lag die armenische Bevölkerung von Iran bei ca. 200 000 
Menschen (o.A. 1995: 383).

Die gegenwärtige Situation

Wie viele Armenier leben heute in Iran? Genaue Zahlen sind kaum zu 
ermitteln, und es finden sich verschiedene Größenangaben zum Um-
fang der armenischen Bevölkerung im Land sowie in den verschiede-
nen Städten und Gemeinden. So soll die Zahl der im Iran lebenden 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

Armenier im Jahre 2003 80 000 betragen haben (Pahlevanian 2003: 
240). Für das Jahr 2007 ging Erzbischof Sepuh Sargsjan zunächst 
noch von 100 000 Personen aus, knapp zehn Jahre später, im No-
vember 2016, nannte er die »offizielle« Zahl von 80 000 Armeniern 
(Tageszeitung Alik, 05.11.2016). Im Januar 2015 ging der armeni-
sche Madschles-Abgeordnete Karen Khanlari auf der Grundlage ei-
ner Schätzung von 60 000 bis 70 000 Armeniern aus. Folgt man den 
offiziellen iranischen Volkszählungen, so belief sich die Anzahl al-
ler Christen in Iran 2006 auf 109 415 und 2011 auf 117 704 Perso-
nen. Die Armenier bilden unter den anerkannten Christen die größ-
te Gruppe.1 

Die Gemeinde ist stark stratifiziert. Groß ist die Zahl der Handwer-
ker, Arbeiter – in den unterschiedlichsten Industriebereichen tätig –, der 
Bauern und Intellektuellen (Architekten, Lehrer, Ärzte), Beamten. Der 
Großteil der armenischen Bevölkerung lebt in den Städten (Teheran, 
Tavriz, Resht, Urmia, Spahan, Shiraz, Ahvaz, Araq, Shahinshahr, Sari, 
Ghazvin, Gorgan, Meshhed) (Pahlevanian 2003: 240). Im Madschles 
– dem iranischen Parlament – haben Armenier zwei Repräsentanten-
stellen. Den 24. April – den Gedenktag an die Opfer der Genozids von 
1915/16 – hat die iranische Regierung als Feiertag für die Armenier an-
erkannt (o.A. 1995: 383).

Die armenische Diözese in Iran untersteht dem armenischen Katholi-
kat im libanesischen Antilias2. Zusammen mit den armenischen Gemein-
den in Zypern, Libanon und Syrien (und einigen in USA, Kanada) wird 
sie von Aram Katholikos von Kilikien in Anthelias koordiniert. Dieser 
Zusammenschluss der Nahost-Gemeinden und der iranisch-armenischen 
Gemeinden führt zum Austausch und der gemeinsamen Regelung eini-
ger Verwaltungsfragen. Zentral dabei sind die Ausbildung der Geistli-
chen und ihre Verteilung auf den Gemeinden. Als Folge dieser Koope-
ration werden oft Priester mit nahöstlichem Hintergrund zum Dienst 
in die iranisch-armenischen Kirchen berufen. Das Prinzip der zentralen 
Verwaltung kommt ebenfalls im anderen Teil der armenischen Kirche 
zum Tragen. Dort werden die Ressourcen der anderen Ausbildungszen-
tren genutzt und an die Gemeinden in aller Welt verteilt. Die Arme-
nisch-Apostolische Kirchengemeinde unterhält in Teheran sieben aktive 

1	  	Die Aussagen des Bischofs sind abrufbar unter: http://www.alikonline.ir/news/
community/item/35520, jene des Abgeordneten unter: https://financialtribune.
com/articles/people/8808/a-look-at-the-vibrant-iranian-armenian-community. 
Die Ergebnisse der Volkszählung von 2011 finden sich im Internet unter: 
https://web.archive.org/web/20151223181433/http://unstats.un.org/unsd/
demographic/sources/census/2010_PHC/Iran/Iran-2011-Census-Results.
pdf (Zugriff: 13.02.2019).

2	  	Hier und im Folgenden vergleiche http://www.armenianorthodoxchurch.
org/en/ (Zugriff: 11.03.2019).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Kirchen, in Neu Dschulfa sechs und jeweils eine in 17 weiteren Ort-
schaften. Seit 1935 regelt ein von der iranischen Regierung eingesetzter 
kirchlicher Rat (Temakan Khorhurd) die Familien- und Erbangelegen-
heiten der Armenier in Iran. 1935 hat die Regierung eine entsprechen-
de Gesetzessammlung ratifiziert. Bis 1956 unterstand die iranische Di-
özese dem Katholikos aller Armenier in Etschmiatzin, danach schloss 
sie sich dem Katholikat von Antilias an. In Iran gibt es drei armenische 
Diözesen: Aterpatakan, Teheran und Isfahan. Auch armenisch-katholi-
sche und armenisch-evangelische Kirchengemeinden sind in Iran vertre-
ten (o.A. 1995: 384).

Noch im Mittelalter entstanden im Umfeld der armenischen Kirchen 
und Klöster Schulen. Seit dem 17. Jahrhundert wurden weltliche Schu-
len gegründet, deren Zahl im 19. Jahrhundert wuchs, sowohl in den 
Städten als auch in der Provinz. Eine Folge der nationalistischen Poli-
tik war, dass die armenischen Schulen 1936 ihre Autonomie verloren; 
alle armenischen Schulen wurden geschlossen und die Gebäude wur-
den enteignet. Während des Krieges und danach wurden die Schulen 
wiedereröffnet. Das Bildungsministerium von Iran erlaubt ethnischen 
Minderheiten, darunter auch Armeniern, 10 zusätzliche wöchentliche 
Religionsstunden, die sich für das Erlernen der Sprache nutzen lassen. 
Gelernt wird Ostarmenisch. Die Ausbildung erfolgt in drei Stufen. In 
einigen Schulen bestehen auch Kindergärten. In den 1960er Jahren lag 

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

die Zahl der armenischen Schulen in Iran bei 50 (davon 23 in Tehe
ran), 1990 waren es 58 Schulen und 13 Kindergärten. Seit 1960 besteht 
ein Lehrstuhl für Armenische Studien an der Universität Isfahan, seit 
1967 an der Staatlichen Universität Teheran ein Lehrstuhl für Arme-
nische Sprache und Literatur. Letzte vorliegende Zählungen sprechen 
von 30 armenischen Vereinen, von denen 20 in Teheran tätig sein sol-
len. Darunter fallen Wohltätigkeitsvereine und solche, die sich der Bil-
dung und dem Sport widmen. In Iran gibt es, diesen Schätzungen zu-
folge, 9 armenische Theatertruppen, 13 Chöre für Erwachsene und 5 
Kinderchöre. Neu Dschulfa, Tavriz und Teheran verfügen jeweils über 
eine große Bibliothek. Die dort beherbergte Sammlung armenischer 
Manuskripte ist die viert-wichtigste nach denen in Eriwan, Wien und 
Venedig. An Printmedien existieren 85 Magazine und die Tageszeitung 
Alik. 1620 entstand in Neu Dschulfa bei dem Kloster Amenaprkich 
eine Klosterschule und anschließend die erste Druckerei von Iran. Seit 
1962 und bis heute besteht die Vereinigung armenischer Schriftsteller 
in Iran (o.A. 1995: 384).3

3	  	Leider liegen mir die aktuellen Zahlen von 2019 nicht vor. In meinen Aus-
führungen stütze ich mich neben der angeführten Literatur auf Informatio-
nen, die ich während meiner Feldforschung 2009 gewonnen habe sowie auf 
die tagespolitische armenische Berichterstattung über Iran. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Die Zahl der Vereinigungen ist groß und vielfältig: Studentenvereini-
gungen, Frauenvereinigungen, Architekten- und Schriftstellervereini-
gungen und viele andere. Die kulturellen Ausdrucksformen, beson-
ders die Pflege der Schrift und der Literatur sowie die Aktivitäten der 
Druckereien, Bibliotheken und Manuskriptsammlungen kennzeichnen 
ebenfalls alle armenischen Zentren und tragen zu ihrer Vernetzung 
bei. Die Vereine und Vereinigungen gehören zu einem wichtigen Teil 
des Diaspora-Lebens. Je nach ihren persönlichen Fähigkeiten, Neigun-
gen und Wünschen kommen die Gemeindemitglieder zusammen, um 
auf dieser Ebene ihre Identifikation als Armenier sowie die Kontak-
te zum Kernland und den anderen Gemeinden weiter zu pflegen. Die 
institutionelle Struktur ist hierbei stark an die Kirche angelehnt und 
wird auch von ihr verwaltet. Die Druckereien, Schulen und Bibliothe-
ken sind wiederum in erster Linie in den Klosteranlagen entstanden 
und veranschaulichen die ertragreiche Zusammenarbeit von Kirche 
und Handel. Diese Verankerung in der Gesellschaft durch Handels-
beziehungen auf der einen Seite und die Abgrenzung durch die Reli-
gion auf der anderen Seite sind ein immer wieder zu beobachtendes 
Muster. Kultur, Sprache und Schrift in Verbindung mit der Religion 
mit ihrem Anspruch auf Einzigartigkeit und dem daraus resultieren-
den Abgrenzungspotenzial verfestigen diese Muster. Die institutionel-
le Struktur differenziert sich in zahlreiche Vereine und Vereinigungen 
aus, die teils abhängig, teils unabhängig von der Kirche diese Ambi-
valenz weiter entfalten. 

Der armenisch-iranische kulturelle und wissenschaftliche Austausch 
ist sehr reich und tiefgreifend. Er beginnt in der Zeit, als noch keine ar-
menische Schrift existierte, und zeigt sich bis heute in mehreren Überset-
zungen und linguistischen Untersuchungen in den Bereichen Linguistik, 
Geschichtsschreibung, Literatur, Kunst (Mosaik, Architektur, Malerei, 
Musik, Theater). Viele Kunstdenkmäler zeugen von diesem Austausch 
(o.A. 1995: 385). Diese große kulturelle Nähe und Reibung, die gemein-
same Geschichte und die geschichtliche Präsenz der beiden Kulturen, die 
mit der territorialen Nähe, heute auch mit der staatlichen Grenze zu-
sammenhängen, bestimmen gemeinsam mit der Entstehungsgeschich-
te der heutigen armenischen Gemeinde die Position und den Umgang 
mit der Situation sowie die Funktionsweise der Gemeinde. Die Gren-
zen sind klar markiert und werden respektiert, genauso wie die Nähe 
wahrgenommen und die alten Beziehungen verstanden werden. Die Ab-
grenzung, die Betonung des Unterschieds wird in einer bekannten Um-
gebung klarer.

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

2.2 Empirische Falldarstellung 

Einführung 

Die heutigen Berichte über die ehemals prächtige armenische Stadt Neu 
Dschulfa im Zentrum von Iran erzählen eine weniger erfreuliche Ge-
schichte. Mittlerweile spricht man nur noch von einem Stadtviertel Is-
fahans, dessen Bevölkerung sich auf 12.000 Armenier in Neu Dschulfa 
und der nahegelegenen Stadt Schahinschahr beschränkt. Von den ehe-
mals 24 Kirchen in Neu Dschulfa sind 13 in überwiegend gutem Zustand 
erhalten. Sonntags wird abwechselnd in einer der Kirchen die Messe ge-
lesen (Haghnazarian 1995: 295).4 Zu den größten Problemen der Ge-
meinde in Isfahan wie auch der anderen armenischen Gemeinden von 
Iran zählt die Auswanderung der Armenier, überwiegend nach Westen. 
Man findet dennoch armenisches Leben und armenische Kultur; ihre ei-
genartige Prägung ist in den besagten Stadtteilen präsent.

Die Kirchenbauten in Neu Dschulfa sind gekennzeichnet durch tradi-
tionelle Formen, die besonders im Grundriss deutlich werden. Doch 
waren auch die örtlichen Gegebenheiten wie Klima und Baumaterial 

4	  	Vergleiche meine Bemerkungen in der voranstehenden Fußnote.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

bestimmend, was sich in der Verwendung von Ziegeln anstelle des 
sonst in Armenien üblichen Natursteins zeigt. Die islamischen Ein-
flüsse, insbesondere die der safanidischen Architektur, werden im Auf-
riss deutlich, am auffallendsten in der Kuppelsilhouette. Außen sind 
die Kirchen sehr schlicht, bewusst unauffällig gestaltet, um jegliche 
Konkurrenz zu den umliegenden Moscheen zu vermeiden. Innen da-
gegen entfalten farbige Kacheln, Fresken und Verzierungen eine gro-
ße Pracht. An ihnen lassen sich die Kontakte zu Venedig, Amsterdam, 
Indien und China ablesen. Diese kirchlichen Zentren sind durch Ein-
gänge mit mehreren Straßen verbunden, um bei Gefahr der Bevölke-
rung Zuflucht bieten zu können. Wie bereits erwähnt, befanden sich 
die armenischen Schulen ursprünglich innerhalb von Klosteranlagen. 
1843 gab es die erste Jungenschule außerhalb der Kirchenkomplexe, 
1858 folgte eine Mädchenschule, die 1892 in eine gemischte Schule – 
eine Besonderheit in einem islamischen Land – umgewandelt wurde. 
In den 1980er Jahren existierten noch drei Schulen in Neu Dschulfa 
und ein Lehrstuhl für Armenistik an der Universität Isfahan. Weitere 
soziale armenische Einrichtungen in Neu Dschulfa sind ein Gemein-
dehaus, ein Waisenhaus und ein Altersheim. Untersucht man die Ent-
wicklung der Baukunst vom 17. bis ins 20. Jahrhundert in Armenien, 
so ist der Einfluss von Neu Dschulfa bemerkenswert. Dort wurde ein 
neuer Stil kreiert und zurück nach Armenien exportiert (Haghnazari-
an 1995: 294). 

Die armenische Gemeinde in Isfahan ist zwar derjenigen in Teher-
an zahlenmäßig unterlegen, dennoch ist sie einzigartig durch ihre tra-
ditionelle Repräsentation, und sie bildet ein Zentrum der armenischen 
Gemeinden in den südlichen Teilen von Iran. Dem Bischof von Neu 
Dschulfa sind die armenischen Gemeinden der südlichen iranischen 
Provinzen in den Städten Schiraz, Buschehr, Abadan und Ahwas unter-
stellt (o.A. 1995: 384). Der Vardan-Tag und die Abendveranstaltungen 
werden in einem genau festgelegten Rhythmus jährlich gefeiert: Und 
dies, wie von der Kirche vorgegeben, am Donnerstag in der Vorfas-
tenwoche, acht Wochen vor Ostern. Das Vardan-Fest hat seine eigene 
feste Position und einen eigenen Ablauf, es nimmt eine Sonderstellung 
im Gemeindeleben ein. Die Schulen werden an diesem Tag früher ge-
schlossen, in vielen Einrichtungen der Gemeinde wird nicht gearbei-
tet. Vormittags findet ein Gottesdienst statt, an dem auch die Schüler 
teilnehmen, die anschließend aus der Schule entlassen werden. Da der 
Freitag in Iran das Ende der Arbeitswoche markiert und an diesem Tag 
nicht gearbeitet wird, fällt das Fest in eine Art verlängertes Wochenen-
de für die Armenier. 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

Kirche/Diözese

Die Armenier sind in Iran offiziell eine religiöse Minderheit, sie werden 
als solche wahrgenommen und behandelt. Die Diözese ist die zentrale In-
stanz, die das Leben der Minderheit organisiert. Im Rahmen der Diözese 
sind zwei Räte aktiv: der Rat der Diözese oder kirchliche Rat (temakan 
khorhurd) und der religiöse Rat (kronakan khorhurd). Beide Räte sind 
für religiöse, nationale, kulturelle Angelegenheiten, sowie für Bildungs-
fragen und Bauangelegenheiten der armenischen Gemeinde zuständig. 
Dem ersten Rat unterliegen Bildungseinheiten, kulturelle Einrichtungen 
etc., der zweite regelt die Angelegenheiten der Kirche und das Erbe. Bei-
de unterstehen dem Bischof, der die Diözese leitet (Pahlevanian 2003: 
250). Ob säkulare oder religiöse Angelegenheiten – alle fallen sie in die 
Zuständigkeit der Diözese. Entsprechend hat die Kirche viel Macht in 
der Organisation und Ordnung im Gemeindeleben. Ein Beispiel dafür ist 
die Organisation des Kalenders der Armenier in Iran. Der Arbeitsalltag 
in Iran wird durch den iranischen Kalender oder Dschalāli-Kalender 
strukturiert, der in Iran und in Afghanistan verwendet wird. Er basiert 
auf einer eigenen Zeitrechnung, nach der der erste Tag dieser Ära dem 
21. März 1079 des westlichen Kalenders entspricht. Wie das Jahr ist 
auch die Woche in Iran anders aufgeteilt als im Westen: mit dem Jah-
resbeginn im Frühjahr und dem Freitag als freiem Tag der Woche folgt 
er einem eigenen temporalen Modell. Der westliche Kalender ist aber in 
vielen Lebensbereichen relevant: in wirtschaftlichen Zusammenhängen, 
aber auch in anderen, die auf die Kommunikation mit dem Westen an-
gewiesen sind. Die armenische Kirche richtet ihr Gemeindeleben ihrer-
seits aus, indem sie Feiertage und Gedenktage markiert und sich dabei an 
der christlichen und armenischen Tradition orientiert. Das Jahr beginnt 
im Gegensatz zu dem iranischen im Januar und der Gottesdienst wird 
am Sonntag gefeiert. Die Feste und Feiertage bestimmt die Diözese. Den 
Takt des armenischen Lebens gibt also die Kirche vor. Zusammen mit 
religiösen Anlässen werden auch die wichtigsten nationalen Feier- und 
Gedenktage in diesen Kalender integriert. Der kirchlich-armenische Ka-
lender bietet Rahmen für die Entfaltung kultureller Tradition und Dis-
tanz von der Aufnahmegesellschaft. Er hebt sich von dem der Iraner ab 
und sorgt dafür, dass der Alltag abgegrenzt ist. Einen kirchlichen Kalen-
der, in dem die Feiertage der Heiligen und die Namenstage stehen, be-
kommt man in der Kirche. 

Zugleich gibt die armenische Gemeinde auch weltliche Kalender he
raus. Diese werden in iranischen Druckereien produziert, die von arme-
nischen Unternehmern geführt werden. Der iranisch-armenische säku-
lare Kalender bringt beide Modelle zusammen. Das Jahr und die Woche 
werden nach dem christlichen Modell aufgeteilt, der freie Tag der Woche 
bleibt aber der Freitag. Die für die Arbeit relevanten Informationen des 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

iranischen Kalenders werden eingetragen und mit den für den armeni-
schen Alltag in Iran (und Verbindungen mit den Armeniern außerhalb) 
kombiniert. Zusätzlich zum Kalender beinhalten diese Büchlein kleine 
Beilagen mit armenischen Liedern, armenischen Vornamen etc. Als Fol-
ge dieser mehrschichtigen kulturellen Aufteilung entsteht ein Bezug zu 
den Kulturen außerhalb von Iran, ein Bewusstsein für alternative Welten, 
die sich weit über Armenien und die Armenische Republik ausbreiten.

Jedes Jahr wird an dem von der Kirche bestimmten Tag auch das Var-
dan-Fest gefeiert. Im iranisch-armenischen Kalender Nairi steht: »zu Eh-
ren unserer heiligen Vardanen und 1036 Zeugen. Ein großes National-
fest«. Dieses Datum begehen verschiedene Institutionen. In der in Iran 
aktiven armenischen Kirche werden Gottesdienste gefeiert. In manchen 
dieser Fälle, so zum Beispiel in einzelnen Teheraner Kirchen, gibt es un-
mittelbar nach dem Gottesdienst einen kleinen Empfang (Tageszeitung 
Alik, 21.02.2009). Die Priester und Bischöfe leisten meistens ihren Bei-
trag in den von den Vereinen organisierten Abendveranstaltungen durch 
Gruß- oder Schlussworte oder eine zentrale Rede. An diesem Fest ist die 
Präsenz der Kirche üblich; ohne den Priester und sein Wort wäre es un-
vollständig. Die Geistlichen erläutern die Botschaft des Festes, während 
der Organisationsaufwand in der Regel, vom jeweiligen Verein, seinem 
Vorstand und entsprechenden Verantwortlichen getragen wird.

Schule 

Der Vardan-Tag wird ferner in das Schulprogramm aufgenommen. In 
den Städten mit größerer armenischer Bevölkerung – Isfahan, Teheran – 
gibt es auch armenische Schulen: Ganztagsschulen, die nach demselben 
Prinzip geführt werden wie die iranischen Schulen. Sie sind nicht nur ge-
trennt nach dem Geschlecht, sondern auch Lehrstoff und Unterrichts-
programm entsprechen den iranischen Vorgaben. Zusätzlich haben die 
armenischen Kinder einige Wochenstunden zum Religionsunterricht. In 
diesen Rahmen fallen auch Sitzungen zur Geschichte, Sprache und Lite-
ratur. Die Schulen werden ausschließlich von Kindern aus armenischen 
Familien besucht. Als Lehrende werden neben armenischen auch Lehrer 
mit nicht-armenischer Herkunft beschäftigt. Sie dürfen vier zusätzliche 
Feiertage haben: Ostern, Weihnachten, der 24. April (der Tag des Ge-
denkens an die Opfer des Genozids an den Armenier 1915–16) und der 
Vardan-Feiertag. Diese Schulen halten sich außerdem an die typischen 
kirchlichen Regeln, die den Alltag regulieren, zum Beispiel wird das Mit-
tagessen in Fastenzeit entsprechend zubereitet.

Das Vardan-Fest ist in Iran ein Schul-Feiertag, es gibt in jeder Schule 
eine Veranstaltung dazu, die LehrerInnen gestalten ihren Unterricht zum 
Thema und die Kinder bereiten zu Hause Poster, Bilder, Collagen vor. In 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Isfahan besuchen die Kinder den Gottesdienst in der zentralen Kathe
drale, wo sie auch die Predigt hören. Die Veranstaltungen in der Schule 
werden von den Lehrerinnen und Lehrer und der Schulverwaltung or-
ganisiert. Dabei steht ihnen die Diözese für Fragen zur Verfügung. Ich 
habe beispielsweise ein Gespräch der stellvertretenden Schulleiterin mit 
einem Priester mitangehört, in dem es darum ging, was die Kinder in der 
Fastenzeit essen dürfen und was nicht.

Vereine 

In den armenischen Vereinen kommen nach je nach ihren Interessen 
und Vorlieben verschiedene Gemeindemitglieder zusammen, die auf 
diese Art die Möglichkeit haben, ihre Zeit gemeinsam zu verbringen 
und ihren Bezug zur Kultur zu pflegen. In der Regel sind es Sport- und 
Kulturvereine, die sich meist an Jugendliche richten. Wie bei den Schul-
festen zu Vardan gibt es auch hier eine gewisse Routine, Veranstaltun-
gen, die jedes Jahr nach demselben Muster gefeiert werden. Die Verei-
ne veranstalten in der Regel ein Programm, das aus Tanz und Gesang, 
Rezitationen, Gedichten und manchmal auch aus einer Theaterauf-
führung besteht. Eine oder mehrere Festreden gehören ebenfalls dazu. 
Dass ferner das geistliche Oberhaupt eine Rede hält, ist unerlässlich. 
Veranstaltet wird der Abend gemeinsam von der Vereinsverwaltung 
und der Diözese. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Durch die Vielfalt der verschiedenen Vereine und Veranstaltungen in 
den größeren Gemeinden kann man auch von mehreren Varianten eines 
Festes sprechen. Es gibt Feste, in denen überwiegend Jugendliche auftre-
ten, in anderen sind es kleinere Kinder und wieder in anderen nur Er-
wachsene. Ein Beispiel für eine weniger traditionelle Feier ist die Veran-
staltung im Verein der armenisch-iranischen Schriftsteller in Teheran. 
2009 wurde aus Anlass des Vardan-Festes eine Abendveranstaltung or-
ganisiert mit kommentierter Lesung und Diskussion. Nach kurzer Eröff-
nung wurde in einer Schweigeminute aller Helden gedacht, die ihr Leben 
für die Heimat geopfert haben. Anschließend wurden die jungen Frauen 
vorgestellt, die im Laufe des Abends Teile aus den ersten schriftlichen ar-
menischen Quellen, in diesem Fall aus Yeghisches oben bereits erwähnter 
Schrift, vorlasen. Sie trugen sechs Textausschnitte in modernem Ostar-
menisch vor, die der Hauptredner des Abends kommentierte und disku-
tierte sowie die politischen und historischen Faktoren erneut auseinan-
dernahm. Die Kommentare waren dabei oft länger als der vorgetragene 
Text, sie hatten fast den Charakter einer Vorlesung zum Thema. Die reli-
giösen Strukturen nahmen keine zentrale Position ein, obwohl mehrfach 
auf die von der Kirche bestimmte Ordnung hingewiesen wurde. Grund-
sätzlich ist aber eine intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Mythos 
in säkularer Herangehensweise mit für Iran typischen Elementen zentral 
(so werden etwa Aspekte erwähnt wie der am Vardan-Tag gefeierte Na-
menstag, was z.B. in Armenien keine Rolle spielt etc.). Die Veranstaltung 
und alle Gespräche fanden ausschließlich in armenischer Sprache statt. 
Die Sprache und Intonation orientierte sich zwar an Eriwan, klang aber 
typisch iranisch-armenisch. Die etwa zwei Stunden dauernde Veranstal-
tung wurde durch eine Kaffee- und Tee-Pause unterbrochen, in der mit 
dem Thema verbundene, aber auch nicht damit zusammenhängende Ge-
spräche geführt wurden. 

Die Organisation der armenischen Schriftsteller in Iran (der sogenann-
te Schriftstellerverein) pflegt enge Kontakte zu Eriwan und der Schrift-
stellervereinigung Armeniens. Die Behandlung der Vardan-Thematik am 
Abend korrespondiert in vielerlei Hinsicht mit der Art, wie man sich 
in Armenien mit nationalen Inhalten auseinandersetzt, die wiederum 
meistens einer in sowjetischen Jahren entwickelten säkularen Einstel-
lung folgt. Die Kontakte zu Eriwan sind durch die gleiche Hochsprache 
(Ostarmenisch) und die geografische Nähe zu Armenien gestärkt. Die 
Schriftsteller reisen oft dorthin, lassen ihre Bücher begutachten und se-
hen es als eine Ehre an, den Vorsitzenden der Organisation aus Eriwan 
bei sich begrüßen zu dürfen. Man orientiert sich an Eriwan als Zentrum 
und lässt sich unvermeidlich von der armenischen Hauptstadt beeinflus-
sen. Viele Mitglieder haben in Eriwan studiert und jahrelang dort gear-
beitet (z.B. Dr. Simonian, der zur Zeit meiner Datenerhebung die Var-
dan-Veranstaltung leitete). Als Ergebnis entstehen nach ›Eriwaner-Art‹ 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

veranstaltete intellektuelle Events, die aber den Rahmenbedingungen der 
Diaspora angepasst werden müssen. In diesem Fall sind es einerseits der 
direkte Bezug zu Iran, andererseits die kirchlich orientierte Gemeinde 
sowie Bedürfnisse und Fragestellungen der Iran-Armenier. Diese Veran-
staltungen geben der Selbstidentifikation als Armenier neue Impulse. Die 
Veranstaltungen im Schriftstellerverband werden von Studierenden, Leh-
rern und Lehrerinnen besucht, die diese Impulse weitertragen, die ver-
breiteten Interpretationen werden zum Thema neuer Veranstaltungen. 
Was diese Veranstaltungen überhaupt möglich macht, sowohl im Rah-
men der Schule als auch der Gemeinde und in intellektueller Hinsicht, 
sind die gute Organisation und die funktionierenden Strukturen der ira-
nischen Armenier.

Zu den Feierveranstaltungen am Vardan-Tag gehören auch Feste, 
die zu Hause begangen werden. Viele Menschen haben ihren Namens-
tag, den sie mit Freunden und Familienmitgliedern feiern. Unabhängig 
von den großen öffentlichen Veranstaltungen trifft man sich also auch 
abends im privaten Kreis. Diese Tradition verleiht dem Feiertag noch 
eine persönliche festliche Note. Armenische Minderheiten gibt es ne-
ben Isfahan und Teheran auch in Tavriz und vielen anderen iranischen 
Städten. Im Rahmen der Studie habe ich die Festlichkeiten zum Var-
dan-Fest am Beispiel von armenischen Gemeinden in drei Städten ver-
folgt: Isfahan, Schiraz und Teheran. 

In Teheran leben Armenier seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhun-
derts – seither in steigender Anzahl: Im Jahr 2003 waren es offiziell 50 
000 (Pahlevanian 2003: 240). In Städten mit wenigen Armeniern wie 
Schiraz gibt es nicht viele eigenständige armenische Zentren, nur eine 
Kirche und ein Gemeindehaus, in dem sich alle Vereine, Organisatio-
nen und auch die Schule befinden). Die Schule kann man sonntags be-
suchen. Der Gottesdienst findet nicht jeden Sonntag in der Kirche statt, 
zu besonderen Anlässen trifft der Priester aus Isfahan in Schiraz ein und 
leitet die Zeremonie. Die religiösen Feiertage, wie das Vardan-Fest, wer-
den gewissermaßen ›nachgefeiert‹, denn am eigentlichen Festtag sind 
die Priester in ihren eigenen Gemeinden beschäftigt und können erst 
danach ihre Vertretung in der Nachbargemeinde wahrnehmen. Orga-
nisiert werden die Veranstaltungen hier von den Vereinsleitern. In grö-
ßeren Gemeinden werden hingegen nicht nur zentrale Veranstaltungen 
organisiert, wie im Gemeindesaal des Ararat-Vereins in Isfahan, bei 
der viele Gemeindemitglieder, der Kunstverein und der Bischof anwe-
send waren, sondern es finden auch viele kleinere Veranstaltungen statt 
– zum Beispiel in den Schulen und Kindergärten. In vielen Elementen 
wäre diese Struktur mit der in Wien vergleichbar: die Konzentration 
an einem Ort, in einem Haus, die unmittelbare Verbindung von Schu-
le und anderen Organisationen. Gleichzeitig war die Organisation der 
armenischen Woche, zumindest an dem Zeitpunkt der Erhebung, wie in 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

Schiraz, so auch in den anderen armenischen Zentren in Iran, der irani-
schen nicht unterlegen. Auch wenn der freie Tag der Freitag ist, fanden 
die wichtigsten armenischen Rituale und Treffen am Sonntag statt. In 
Wien hingegen ist der größte Teil der Gemeindeaktivitäten in der vom 
Arbeitsalltag befreiten Zeit konzentriert. Die zahlreichen kleinen und 
großen Gemeinden in Iran, werden nicht in gleicher Weise von der Di-
özese betreut, manche genießen die ständige Präsenz des Geistlichen, 
andere sind auf Besuche angewiesen. Ähnlich werden die Gemeinden in 
Europa betreut, nicht in jeder Stadt mit armenischer Bevölkerung gibt 
es regelmäßige Gottesdienste. Die Gemeinde in Kreuzlingen bspw. wird 
von dem Priester in Zürich betreut, der einmal im Monat in Kreuzlin-
gen den Gottesdienst abhält. In Wien hingegen ist der Geistliche stän-
dig anwesend. 

Die Organisationsverantwortlichkeit in den iranischen Gemeinden 
liegt somit in den Händen der Diözese, die das Leben der Armenier in 
Iran umrahmt, aber auch bei kulturellen Vereinigungen, die das Kon-
zertprogramm gestalten und bei Bildungsinstitutionen, die die Tradie-
rung des Mythos fortsetzen (Schulen, Kindergärten). Die intellektuel-
le Beschäftigung mit der Problematik des Mythos stellt eine zusätzliche 
Art des Feierns dar, die sich einerseits aus der armenischen Republik 
nährt und andererseits die pädagogische und ideologische Basis vor-
bereitet.

2.3 Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa)

Der Raum und das Programm

Die Abendveranstaltung in Isfahan wurde im Festsaal des armenischen 
Sport- und Kulturvereins »Ararat« durchgeführt. Zum Verein gehören 
verschiedene Einheiten und Institutionen. Das ganze Gelände und der In-
nenhof sind von der Straße mit Mauern von der Außenwelt abgegrenzt. 
Der Verein ist abends von 17 bis 22 Uhr geöffnet – auch am Vardan-Tag. 
Die Bibliothek des Vereins, die sowohl armenische als auch andersspra-
chige – vor allem in Farsi – Literatur und Periodika zur Verfügung stellt, 
war am Abend offen für die Besucher. Die Türen zum Festsaal standen 
auf. Die Menschen versammelten sich langsam. Der Vorhang ist hinun-
tergelassen und auf der Bühne steht ein mit Blumen geschmücktes Red-
nerpult; auch die nötige Ausrüstung (Lautsprecher etc.) ist auf der Büh-
ne zu sehen. Der Saal weist eindeutige Zeichen auf, die die armenische 
Kultur im iranischen politischen Raum verorten. Über der Bühne, fast 
unter der Decke, hängt eine Uhr, auf deren einer Seite das Portrait des 
iranischen religiösen Oberhaupts zu sehen ist (ebenso ein kleines Bild des 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

Revolutionsführers). Auf der anderen Seite der Uhr ist das Portrait des 
armenischen Kirchenoberhaupts angebracht. Die Uhrzeit und die Bilder 
der beiden religiösen Führer sind von allen Seiten sichtbar und stehen 
über der gesamten Veranstaltung.

Die Ankunft der Geistlichen war besonders ausgezeichnet. Sie trafen 
in einer Gruppe ein – eindeutig erkennbar durch ihre Kleidung. Alle An-
wesenden standen als Zeichen der Begrüßung auf. Sie hatten eine Weile 
gewartet, denn das Festprogramm begann mit einer Verspätung von ca. 
30 Minuten. Die Veranstaltung lief folgendermaßen ab: 

•	 Einführung durch die Moderatorin
•	 Vortrag des jungen Priesters
•	 Überleitung zum Konzertprogram durch die Moderatorin
•	 »Liturgie am Avarayr« (Lied)
•	 »Roter Armeeanführer« (Gedicht) 
•	 »Lyren von Goghtn« (Lied)
•	 »Vardans Anhänger« (Gedicht)
•	 »Wenn meine Heimat« (Lied)
•	 »Das Herz Vardans« (Gedicht)
•	 »Zur Waffe« (Lied)
•	 Schlusswort der Moderatorin
•	 Rede des Bischofs

Für das Programm war eine Frau aus der Kulturabteilung des Vereins 
verantwortlich. Es traten zwei kulturelle Organisationen, die Rezitati-
onsgruppe Krunk und der Chor des Klosters Tatev auf. Beide Namen 
sind poetisch und symbolisch aufgeladen: Krunk ist das armenische Wort 
für »Kranich«. Mit diesen Vögeln wird die Sehnsucht der wandernden 
Armenier nach der weit entfernten Heimat assoziiert. Die Kraniche sol-
len eine Nachricht aus der Heimat mitbringen. Tatev ist eine Ortschaft 
in Armenien mit einem großen mittelalterlichen Kloster und einem direk-
ten Blick auf das ehemalige West-Armenien und den Ararat. Jede dieser 
Gruppen ist auf eine Ausdrucksform spezialisiert und leistet ihren Bei-
trag zum Programm am Vardan-Tag. 

Ablauf des Festes: Einführung durch die Moderatorin

Mit einem Einführungswort der Moderatorin beginnt nach der schon 
erwähnten halbstündigen Wartezeit die Veranstaltung. Die Moderato-
rin tritt aus der Kulisse auf die Bühne, stellt sich an das Pult und spricht 
etwa 2 Minuten lang. Sie ist jung, ihre feierliche Kleidung zeigt keiner-
lei Anlehnung an den islamisch-religiösen Kleidungscode, ihr Äußeres 
könnte als westlich orientiert bezeichnet werden. Sie hat eine Mappe in 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

der Hand, liest ab, ist entspannt und spricht fehlerfreies Armenisch. Ihre 
Eröffnungsrede besteht aus drei Teilen. Nach dem ersten Teil über die 
bedrohende Wirkung der fremden Einflüsse und die Notwendigkeit des 
ständigen Erinnerns an die Väter erläutert sie die Rolle des Vardan-Fes-
tes.5 Sie stellt es als ein jährlich international gefeiertes Gedenken an 
die gefallenen Helden der Schlacht am Avarayr dar und bettet es in die 
Tradition des armenischen Volkes ein, seinen Helden Respekt zu erwei-
sen. Die Idee der Selbstopferung wird dabei sehr stark betont: »Solda-
ten, die für die Heimat und für die Idee kämpfen und in diesem Kampf 
den Glauben an die Idee vor alle persönlichen Bestrebungen setzen, die 
mit ihrem Tod die moralischen Werte und großen Ideen leben lassen«. 
Interessant ist die Betonung der internationalen Ebene. Höchstwahr-
scheinlich ist damit die Tatsache gemeint, dass das Fest in den armeni-
schen Gemeinden vieler Länder auf der ganzen Welt gefeiert wird, was 
auch der Wirklichkeit entspricht. Dennoch ist das Fest eine sehr inner-
nationale Angelegenheit, etwas, das die Armenier von der Umgebung 
abgrenzt und, wie die Moderatorin selbst anmerkte, vor dem »fremden 
Einfluss« (noch wörtlicher übersetzt: vor der »fremden Atmosphäre«) 
schützen soll. Gleichzeitig fügt sich die Bezeichnung »international« in 
die Reihe allgemein-verbindlicher Attribute ein, die den vorgelesenen 
Text schmücken. Mit einer strengen Stimme wird an die Idee der Op-
ferbereitschaft für die Heimat gemahnt. Im dritten Teil der Einführung 
stellt die Moderatorin die Frage nach Sieg oder Niederlage und beant-
wortet sie wie folgt: Der Sieg besteht in der (religiösen) Kontinuität und 
Unnachgiebigkeit. »Wir wurden besiegt und haben gesiegt. Worin be-
stand unser Sieg? Wir sind geblieben, was wir waren, fest in unserem 
Glauben. Wir haben zwar in den Trümmern gesessen und sind selbst 
zerstört worden, dennoch sind wir unnachgiebig geblieben, und das ist 
armenisch. Die Anpassung ist nicht armenisch«. Mit diesen Worten be-
endet die Moderatorin ihre Einführung und bittet den Priester auf die 
Bühne. Die Rolle der Moderatorin besteht einerseits darin, die offiziel-
len Botschaften des Tages mitzuteilen, und andererseits darin, die Auf-
tritte anzukündigen und Überleitungen herzustellen. Sie hat damit zwei 
verschiedene Aufgaben. 

5	  	Gleich im ersten Satz nach der Ansprache schildert die Moderatorin das ak-
tuelle Problem der Gemeinde und nennt den Grund für die aktuelle Veran-
staltung: »Gewiss ist das Neue das Kind des Alten. Aber nicht jedes Kind 
kommt nach seinem Vater. Fremde und andersartige Einflüsse verändern den 
Charakter. Deshalb sollen wir die neue Generation immer daran erinnern, 
welchen Vater sie hat und welche die Titel seiner Aristokratie sind«.

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

Vortrag des jungen Priesters

Der Priester hat sich von seinem Platz in der ersten Reihe erhoben 
und ist auf die Bühne gestiegen. Die junge Dame repräsentiert den 
gastgebenden Verein, und der Priester ist in diesem Rahmen ein Gast, 
aber ein Ehrengast, mit besonderer Stellung in der ersten Reihe. Sein 
Amt ist an seinem schwarzen Priestergewand erkennbar. Er steht auf 
der Bühne am Pult, hinter ihm ist der Vorhang zu sehen, während 
er seine Auseinandersetzung mit dem Thema präsentiert. Er liest sei-
nen Vortrag, der etwa 20 Minuten dauert, ebenfalls ab. Seine Rede 
nimmt durch ihre Länge und ihre Platzierung am Anfang des Pro-
gramms einen sehr hohen Stellenwert ein. Dabei ist sie sowohl in-
haltlich als auch formal so aufgebaut, dass sie keinen Höhepunkt 
erreicht. Nach einem Vorspann mit Worten des berühmten Dichters 
Vahan Tekeyans über die Avarayr-Schlacht und Vardans hervorra-
gende Eigenschaften stellt Ter Yesaji einige Fragen. Die erste Frage 
gilt der Wiederholung: 

»Warum werden die Namen der Helden jedes Jahr wiederholt in Er-
innerung gerufen und warum soll man die Feste und Gedenktage feiern? 
Das ist eine Wiederholung, die in unserem Leben stattfindet und lang-
weilig scheinen könnte. Ich glaube aber, dass es aus zwei Gründen nicht 
langweilig sein sollte. Zum Beispiel wird es für eine Person, die die Bot-
schaft des Vardan und seiner Gefolgsmänner nicht kennt und die nicht 
weiß, was diese symbolisiert, zu einem Anlass, die Krieger Vardans ken-
nen zu lernen und zu erfahren, wofür sie sich geopfert haben. Und, wenn 
sie bereits über den Vardan-Krieg und dessen Botschaft (khorhurd) infor-
miert sind, wird es ein Grund zur Freude und zur Stärkung ihres Glau-
bens sein«.

Die Moderatorin hatte zuvor ebenfalls das Problem der (jährli-
chen) Wiederholung angesprochen und als eine unabdingbare Maß-
nahme für die Wahrnehmung der eigenen Position und des eigenen 
Bezugs zu den Vorfahren legitimiert. Die Auseinandersetzung des 
Priesters bringt noch die mögliche Bewertung dieser Wiederholung 
als langweilig ins Spiel, hält es aber nicht für notwendig, dieser mög-
lichen Einschätzung nachzugehen. Dies könnte das Konfliktpotenzial 
der entstandenen Situation in der Gemeinde problematisieren und 
möglicherweise auf eine Ambivalenz hinweisen. Stattdessen wird ein-
fach behauptet, dass Langeweile fehl am Platze sei: Die Veranstaltung 
solle nicht als langweilig wahrgenommen werden, weil sie zum einen 
informativen Wert besitze und zum anderen als ein Anlass zur Freu-
de und Stärkung des Glaubens fungieren könne. Hierzu werden, wie 
im Laufe der gesamten Veranstaltung, keine Fragen gestellt, sondern 
stattdessen die etablierten Antworten immer wieder zur Sprache ge-
bracht. In keiner Rede, und vor allem nicht in der des Priesters als 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

der zentralen Rede des Tages, werden kritische oder provokante Po-
sitionen eingenommen.

Den letzten Absatz des ersten thematischen Teils beendet der Redner 
mit der Zusammenfassung, dass die Wiederholung des Festes ein Anlass 
für alle sei, den Glauben zu erneuern, indem man den Blick auf die Vor-
fahren richtet, die ihr Leben für den Glauben und die Heimat gegeben 
haben. Die Wiederholung wird auch dadurch begründet, dass man ih-
rem Beispiel folgen solle. Auf diese Worte folgt ein Zitat aus der Schrift 
von Yeghische: 

»Wir sind bereit, verfolgt zu werden und allerlei Druck ausgesetzt zu 
sein für die heiligen Kirchen, die uns unsere Vorväter vermacht haben. 
Kraft der Erscheinung von Jesu Christi sind wir neu geboren und in der 
Hoffnung des neuen Glaubens getauft im Namen Jesu Christi. Unser Va-
ter ist das heilige Evangelium und unsere Mutter die heilige Apostolische 
Kirche, niemand kann uns hiervon trennen«. 

Anschließend bezieht sich der Redner auf die Figur Vardans, die 
Kampfszenen der entscheidenden Feldschlacht und die Botschaft des 
historischen Ereignisses. Der Priester stützt sich auf das anfangs zitier-
te Gedicht Tekeyans, in dem die Worte fallen: »Perser fliehen«. Mit 
diesen Worten stirbt Vardan. Da, wie bekannt, die Armenier keinen 
Sieg auf dem Feld erringen konnten, würde es nahe liegen, diese Aus-
sage als eine Aufmunterung Vardans an seine Männer zu lesen, oder 
sie vielleicht als Ausdruck einer vorübergehenden Wende zu sehen. 
Der Vortragende wendet jedoch eine andere Lesart an, die die Meta-
pher wörtlich nimmt: als Feststellung der Tatsache, dass die persische 
Armee flüchtet. Daraufhin entwickelt der Redner seine Gedanken um 
die Idee, wie man mit einer kleinen Armee die größere besiegen und in 
die Flucht schlagen könne, was durch die Entschlossenheit der tapfe-
ren Kämpfer und ihre Begeisterung zu erklären sei. Der Gedankengang 
basiert weiter auf der Idee, dass trotz des Sieges viele Personen fielen 
und Schmerz und Trauer zur Folge hatten. In beiden Fällen wird die 
Ambivalenz ausgeschlossen und der Interpretationsspielraum verengt. 
Dennoch wird im ersten Schritt die Kraft des Glaubens betont und im 
zweiten das Gewicht vom Opfer auf den Sieg verlagert und die Opfer 
lediglich als eine bedauerliche und oft auftretende tragische Kriegsfol-
ge gesehen. Dies wird durch das Heranziehen von Vergleichsfällen wie 
dem Genozid bestätigt. 

Anschließend, im dritten Teil, versucht der Redner in drei Punkten 
darzustellen, worin die Erfolge der kriegerischen Auseinandersetzung 
bestanden. Hierbei greift er zu forschungs- und vortragstypischen Ele-
menten: Er analysiert und hält gewisse Punkte fest. Ähnlich wie in ei-
nem wissenschaftlichen Text präsentiert der Priester eine Klassifikati-
on und Differenzierung von Inhalten. Als Erfolge des schmerzhaften, 
aber siegreichen Ereignisses des Vardanen-Kampfes nennt er die Kraft 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

des Glaubens einerseits und die Popularisierung und Verbreitung des 
Christentums andererseits Letztlich habe er die Freiheit des Christen-
tums und den Zwangscharakter des Zoroaster-Glaubens offensicht-
lich gemacht. Jeder dieser Punkte wird diskutiert und erläutert; Brü-
cken zur Gegenwart werden geschlagen. Einerseits wird ständig von 
Aufopferung und Opferbereitschaft geredet, andererseits wird ver-
sucht, die Erträge aufzuzählen, Gründe dafür, Freude zu zeigen. Die 
Konzentration auf die menschlichen Verluste des Krieges, eine Darstel-
lung des Krieges als blutiger Akt mit traurigen Verlusten entfernt sich 
von der religiösen Märtyrer-Lesart, nach dem der Akt des Opferns an 
sich schon den eigentlichen Ertrag darstellt. Der Priester sucht aber 
noch nach weiteren Erträgen. Abschließende Bemerkungen sind der 
Art der gegenwärtigen Versuchungen gewidmet. Diese Versuchungen 
ähneln nicht mehr denen der Vardan-Epoche. Sie sind weniger sicht-
bar als die persische Armee im fünften Jahrhundert. Dennoch sind die 
aktuellen unsichtbaren Versuchungen stark und gefährlich genug, um 
die christliche und armenische Identität zu gefährden. Entscheidend 
hierbei sind die neuen Werte, die dem Glauben und dem armenischen 
Geist keine Bedeutung mehr beimessen. Hieraus folgert der Priester, 
dass man die großen Werte ehren und tapfere Nachfolger Vardans 
werden müsse: stark im Glauben und der Heimat verbunden, ohne 
Zweifel und Entmutigung. Mit einem Zitat aus dem Gedicht Tekeyans 
endet die Rede.

Überleitung zum Konzertprogramm durch die Moderatorin

Nach dieser Rede erfolgt der Übergang zum Konzertprogramm: Das Pult 
wird weggetragen, der Raum verdunkelt und die Bühne beleuchtet. Der 
Vorhang geht auf und man sieht die große farbige Reproduktion von 
Chandschjans Darstellung der Avarayr-Schlacht.6 So wird auch auf der 
visuellen Ebene eine Auseinandersetzung mit der Thematik präsentiert: 
Die stimmungsvolle Darstellung der Schlacht wird zum Hintergrund der 
Konzertauftritte. Auf dem Bild sind nicht nur die Anführer des Kampfes 
zu sehen – Vardan und Ghevond – sondern zahlreiche Männer und Frau-
en, die in einer kämpferischen Gestik abgebildet sind. Diese große Kom-
position diverser Gesten als Hintergrund für die Einzelauftritte betont 
die Gestik und Haltung der Auftretenden durch die Analogie zum Bild. 
Jeder, der vor diesem Hintergrund auftritt, korrespondiert mit den Fi-
guren auf dem Bild, wird gewissermaßen selbst zu einem Teil des Bildes. 

6	  	Grigor Chandschjan (1926–2000) war ein sowjetisch-armenischer Künst-
ler; sein Werk zur Vardan Schlacht ist 1981 auf den Wunsch des Katholikos 
Vasgen I. hin in der sowjetischen Republik Armenien entstanden. 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Der Maler des Originals hatte zu seiner Zeit, im Armenien der 1970er 
Jahre, viele seiner Zeitgenossen und sich selbst in das Bild integriert – 
hatte den Kämpfern ihre Gesichter gegeben – einerseits, um damit die 
ewige Aktualität der Thematik zu betonen, und andererseits, um jeden 
Armenier als einen Kämpfer Vardans, als Teil des Kampfes für die Hei-
mat zu stilisieren. Diese Reproduktion spielt im Hintergrund eine ver-
stärkende Rolle.7

Die eindrucksvolle Abbildung der Schlacht bleibt nicht das einzige, 
was das Bühnenbild ausmacht. Rechts vom großen Bild – aus der Zu-
schauerperspektive – sieht man zwei einzelne Fragmente des gleichen Bil-
des. Die beiden Anführer – der militärische und der geistliche, Vardan 
und Ghevond – werden noch einmal separat aufgestellt. Es sind zwei 
gleich große, in Form eines Rechtecks ausgeschnittene und gerahmte 
Ständer, die auf dem Boden stehen. Vardan auf seinem Pferd und Ghe-
vond in voller Größe stehen nebeneinander, wobei Vardan eine Stufe hö-
her steht und den zentralen Platz neben dem großen Bild einnimmt. Die 
individuellen Ausschnitte sind im Vergleich zum Gesamtbild leicht ver-
größert, was aber kaum auffällt. Die Bilder sind folglich auf drei Stu-
fen angebracht: Die Schlacht ist zentral und hängt hoch über dem Bo-
den; die anderen beiden Figuren stehen auf dem Boden, wobei Vardan 
zu schweben scheint, während der geistige Anführer fest auf dem Boden 
steht. Diese Betonung der Hauptpersonen ist einerseits eine Wiederho-
lung und vom Kontext losgelöst, andererseits bringt sie auch die Gestik 
und Pose der zwei Anführer wiederholt zur Geltung und korrespondiert 
durch die variierende Höhe direkt mit der Gestik vor allem der Rezitato-
rinnen. Insgesamt sind die Figuren auf dem Bild in so vielen unterschied-
lichen Positionen abgebildet, dass fast jede der Personen auf der Bühne 
– ob mit betonter, theatralisierter oder zurückhaltender Körperhaltung 
– eine der Bildfiguren wiederholt. Die Darstellung der beiden Schlüssel-
figuren, ausgeschnitten aus dem großen Kampfbild als zwei Individuen, 
lässt sie zwar in Großaufnahme und fokussiert wahrnehmen, gleichzei-
tig aber weniger wirkungsvoll aussehen als inmitten des Kollektivs, das 
sie anführen. 

Konzertprogramm

In der zweiten Hälfte der Veranstaltung nähert man sich der Thema-
tik mittels Gesang und Poesie. »Lasst uns durch Rezitation und Gesang 

7	  	 Im Kapitel II.3.1.4 (II.3.1.4 Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur, 
bildender Kunst und Zeitgeschichte) werden die bildlichen Darstellungen 
Vardans in Armenien diskutiert S.240–255, zum von Chandschjan darge-
stellten Vardan siehe Seite 246. 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

armenische Geschichte einprägen!« Mit diesen Worten der Moderatorin 
beginnt das Konzertprogramm. Vor dem eindrucksvollen Hintergrund 
werden die Lieder und Gedichte vorgetragen. Dabei handelt es sich um 
sieben Solo-Auftritte. Alle Lieder werden von einem Klavier begleitet. 
Das Konzertprogramm ist als eine Folge von symmetrisch geordneten 
Einzelauftritten konzipiert: Jedem Lied folgt ein Gedicht. Hintereinan-
der werden vier Lieder und drei Gedichte, jeweils im Wechsel, vorge-
tragen. 

•	 »Liturgie am Avarayr« (Lied)
•	 »Roter Armeeanführer« (Gedicht)
•	 »Lyren von Goghtn« (Lied) 
•	 »Vardans Anhänger« (Gedicht)
•	 »Wenn meine Heimat« (Lied)
•	 »Das Herz Vardans« (Gedicht)
•	 »Zur Waffe« (Lied)

Die Moderatorin verbindet die einzelnen Auftritte wie auch die anderen 
Teile der Veranstaltung. Sie nennt stets das Werk, den Namen der Inter-
pretin oder des Interpreten und der Musikbegleitung. Bei manchen Auf-
tritten gibt sie weitere Informationen zu den Autoren der Texte oder der 
Musik, bei den anderen erfährt der Zuhörer keine Details. Sechs Frauen 
und ein Mann sind als Interpreten beteiligt. Die Musikbegleitung wird 
ebenfalls durch einen Mann geleistet. Der einzige männliche Sänger ist 
der letzte im Konzertprogramm. Alle sind feierlich gekleidet. Die drei 
jungen Frauen, die Gedichte vorgetragen haben, sind einheitlich geklei-
det. Sie tragen schwarze Hosen und rot-schwarze Oberteile, die sehr gut 
zu Vardan im roten Umhang im Hintergrund passen. Richten wir an die-
ser Stelle unseren Blick erst auf die Lieder, dann auf die Gedichte und da-
rauf, welche Ordnung sie jeweils repräsentieren. 

Die Lieder beginnen mit der religiösen Thematisierung der Geschich-
te und enden mit einer Aufforderung zu Verteidigung und Selbstopfe-
rung. 

Lied 1: »Liturgie aus der Ebene Avarayr« (Patarag Avarayric). Das 
Lied beginnt mit einer musikalisch stimmigen und harmonischen Einfüh-
rung auf dem Klavier. Eine professionelle Beherrschung des Instruments 
steht im Kontrast zu der weniger ausgereiften Leistung der Sängerin. 
Das Lied wird in voller Länge vorgetragen, in vier Strophen und einem 
wiederkehrenden Refrain. Es wird für die Heimat, für die Kämpfer und 
die Nation gebetet. Mit »Aleluja« wird jeder der vier Teile geschlossen: 
eine komplizierte und musikalisch anspruchsvolle kirchenmusikalische 
Komposition, der die Sängerin nicht gewachsen ist. Das Klavierspiel fällt 
hingegen sehr harmonisch und einwandfrei aus, sowohl am Anfang als 
auch zwischen den einzelnen Teilen.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

Lied 2: »Lyren von Goghtn« (Goghtni Qnarq). Dem Bischof Garegin  
Srvanztianz (1840–1892), der als Autor des Liedtextes benannt wird, 
kommt eine bedeutende Rolle in der Entwicklung des armenischen Den-
kens zu. Er leistete einen großen Beitrag zur armenischen Literatur. Er 
lebte und arbeitete im Osmanischen Reich in Westarmenien, war ein Phi-
lologe, Ethnograf, trug viel zur Erhebung ethnografischen Materials bei – 
armenische Volksgeschichten, Lieder, Erzählungen – und ist bekannt für 
seine öffentliche Tätigkeit als Bischof der armenischen Kirche. Das vor-
getragene Lied findet sich im Vardan-Tag-Konzertprogramm8 in den ar-
menischen Gemeinden im Libanon und Saudi-Arabien und gehört zum 
Kanon (in den vielen Berichten und Quellen über das Lied wird es je-
doch lediglich als ein Volkslied dargestellt, ohne Hinweis auf den Autor 
und Bearbeiter). Das im Titel des Liedes genannte Goghtn ist eine symbo-
lisch aufgeladene, historische armenische Ortschaft. Es war ein Ort der 
Lyrik und spielt sowohl bei den alten Historiografen als auch in der ar-
menischen Literatur eine wichtige Rolle. Die Iran-Armenier haben einen 
besonderen Bezug dazu, denn aus Goghtn wurde die armenische Bevöl-
kerung nach Iran umgesiedelt. Es ist also die ursprüngliche Heimat der 
Iran-Armenier. Der Text des Liedes wird in unterschiedlichen Strophen-
kombinationen gesungen – meist mit vier, teilweise mit sechs oder auch 

8	  	Auch in der Studie von Khatchatryan wird in einer Fußnote dieses Lied er-
wähnt als eine musikalische Begleitung des dokumentierten Festes im Jahre 
1907, siehe Fußnote 9 (Khachatryan 2013b: 101).

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

nur mit drei Strophen. Je nach Variante lässt sich der Sinn anders inter-
pretieren. Gemeinsam ist allerdings die Stimmung: Nach der Zerstörung 
und dem auf dem Feld vergossenen Blut hofft man auf den Frühlingsbe-
ginn und auf die Fortsetzung des Lebens. Mithilfe einer übermächtigen 
Kraft, himmlischer Erlösung und Anerkennung der gefallenen Helden, 
des Opfers, soll die untröstliche Situation überstanden werden. Der Text 
beginnt mit den Lyren von Goghtn, die schweigen, anschließend geht es 
um den Berg Masis (eine andere Bezeichnung für den Ararat), auf dessen 
Spitze sich Engel niederlassen werden, und wo das viele Blut zu finden 
ist, das vergossen wurde und das auch vom Himmel aus zu spüren ist. 
Der Frühling, der noch kommen und das Haus, das auf den Ruinen ent-
stehen soll, die Schwalben und das Leben, die in das Land Armenien zu-
rückkehren werden, werden zum Thema des Liedes. »Auf dem Feld, wo 
Vardan gefallen ist, wird anstatt Blumen heiliger Glaube wachsen und 
gedeihen«, so lauten die zumeist gesungenen letzten Worte. 

Lied 3: »Wenn meine Heimat« (Te im hajrenjac). Der Autor des Tex-
tes, Simon Felekian, gehört zu den westarmenischen Autoren, die in Ar-
menien nicht publiziert wurden. In einer munteren Stimmung, mit dem 
Ausdruck der Entschlossenheit, singt die junge Sängerin über die Er-
gebenheit und die Nähe zur Heimat, zu ihren Siegen und Niederlagen, 
über die Identifikation mit ihrem Schicksaal und über mutige Helden. 
Der Traum von der unabhängigen Heimat als ersehnte letzte Ruhestätte 
steht im Zentrum der letzten Strophe. 

Lied 4: »Zur Waffe« (I zen). Das letzte Lied des Konzertprogramms 
wird durch den einzigen Mann des Ensembles präsentiert und trägt 
den Namen »Zur Waffe«. Wie schon dieser Name deutlich macht, han-
delt das Lied von der Bereitschaft zu kämpfen und enthält die Auffor-
derung, der Heimat zuliebe zu sterben. »Der Tod auf dem Schlachtfeld 
lädt uns ein«, heißt es in einer der Strophen oder »Die Gräber unserer 
Brüder rufen uns zu sich«. Wie alle anderen Lieder wird auch dieses 
Lied in vier Teilen präsentiert. Der Sänger kann verhältnismäßig besser 
singen als die Damen davor. Das Lied klingt feierlich, das Klavier und 
die kräftige Stimme des Sängers betonen die energische Stimmung, las-
sen aber emotionale Nuancen außer Acht. Die musikalische Kompo-
sition beinhaltet zwar eine klare Aufforderung zur Handlung, die al-
lerdings weniger wirkungsvoll geäußert wird als die Worte des Liedes 
erwarten lassen würden. Der Text des Liedes, der in diesem Fall leich-
ter zu verstehen ist, steht im Gegensatz zur gleichmäßigen Leichtigkeit 
von Gesang und Klavierklängen.9 Alle Auftritte ernten Applaus. Eini-
ge, wie dieser, erfahren allerdings größere Anerkennung als die ande-

9	  	Der Text dieses Liedes wurde in Wien als Gedicht vorgetragen, annonciert 
mit dem Titel »Der Heimat gewidmetes Gedicht«. Während in Isfahan vier 
Strophen gesungen wurden, waren es in Wien nur zwei.

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

ren. Die thematische Linie könnte man folgenderweise darstellen: Ge-
bet (am Avarayr Feld), Hoffnung nach der Zerstörung, entschlossene 
Identifikation mit der Heimat und Aufforderung, für die Heimat zu 
kämpfen und Opfer zu bringen. 

Auch die Gedichte bauen auf der Mythos-Thematik auf. Das erste Ge-
dicht wird in der Rede des Priesters zitiert; darauf folgen drei weitere. 
Alle wurden nach ihrer thematischen Relevanz ausgewählt. Es sind Ge-
dichte über Vardan und den Krieg, die literarisch allgemein als nicht be-
sonders wertvoll gelten. Auf die ersten schriftlichen armenischen Quel-
len, wie Yeghisches Werk, wird selten Bezug genommen. Nur einige 
Formulierungen daraus werden in den Reden der beiden Geistlichen zi-
tiert, ebenso wie wenige Stellen aus der Bibel.

Vahan Tekeyan: »Die Botschaft der Vardanen« (Khorhurd Var-
dananz): Der junge Priester beginnt und schließt seine Rede mit den 
Worten Tekeyans (1878–1954), eines bedeutenden westarmenischen Au-
tors, von dessen Werk besonders die lyrische Poesie geschätzt wird. Er 
schrieb auch eine Reihe patriotischer Gedichte. Das hier vorgetragene 
gehört zu den Gedichten, die am häufigsten am Vardan-Tag rezitiert wer-
den. Es beschreibt zum Beispiel die Stimmung auf dem Schlachtfeld: das 
Feld am Morgen, das Geräusch der Waffen, die Armee des Feindes, die 
auftaucht und anschließend wieder im Nebel verschwindet. »Für Jesus, 
für die Heimat, nach vorne!«, lautet Vardans Befehl. In wenigen Augen-
blicken versinkt alles im Chaos, die armenischen Kämpfer sterben. Var-
dan mit seinem weißen Pferd ist vor allen und mit allen. »Wir haben 
gewonnen«, sagt er, »der Perser ist geflohen«, er fällt und verliert sein 
Bewusstsein. In dem anderen zum Schluss zitierten Teil wird von der See-
le Vardans gesprochen: 

»Die Seele Vardans, als ein nicht zu löschendes Feuer, wird in die Seele 
jedes Armeniers eindringen. Er wird durch die Seele vorstoßen, Schwert 
und Kreuz hochhaltend. Er wird mit dem Kreuz und Schwert Worte 
schlagen und schreiben und den Roten Vardan segnen. Die Jahrhunder-
te werden vorübergehen, aber der tapfere Vardan, der heilige Vardan 
schreitet immer voran!«

Anschließend werden auf der Bühne die drei folgenden Gedichte rezi-
tiert.

Gedicht »Roter Kämpfer« (Karmir zoravar) von Varand (geboren 
1954). »Der Rote Kämpfer« wurde von dem iranisch-armenischen Dich-
ter Varand verfasst. Varand ist der Künstlername von Soukias Hacob Ko-
orkchian, dem in Teheran lebenden armenische Dichter, Übersetzer und 
Künstler. Er ist Autor vieler Übersetzungen aus dem Persischen ins Ar-
menische. Lange Jahre leitete er die Vereinigung der armenischen Schrift-
steller in Iran; heute ist er für das Kunstressort der armenischen Tages-
zeitung Alik zuständig. Das Gedicht ist wie ein Gespräch aufgebaut, 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

das sich an Vardan richtet. Es beginnt mit einer Aufforderung, auf dem 
Weg der Freiheit voranzuschreiten, und der Prophezeiung einer glorrei-
chen Zukunft. Große Schwierigkeiten, die den tapferen Helden auf sei-
nem Weg erwarten, werden ebenso dargestellt wie die Möglichkeit, die-
se Hindernisse zu überwinden.

Gedicht »Vardanakan« (Vardanakan) von Jak Hakobian (geboren 
1917): Im zweiten Gedicht werden die Vardanen – die Gefolgschaft Var-
dans – thematisiert, ihre Tugenden und ihr Glaube, ihr Idealismus und 
ihre Unsterblichkeit. Der Autor, Jak Hakobian, 1917 geboren in Jerusa-
lem, nach seinem Studium Naturwissenschaften in Kair und seit 1968 in 
Kalifornien wohnhaft, ist Autor mehrerer Gedichte in armenischer Spra-
che. Seine zentralen Themen werden mit Stichworten: Sehnsucht nach 
Heimat, Nostalgie und »Rückzug« beschrieben.

Gedicht »Das Herz Vardans« (Vardani sirty) von Yeghivard 
(1910−1990): Das dritte rezitierte Gedicht beschreibt das Feld nach der 
Schlacht und führt durch dunkle blutige Bilder zur Leiche Vardans, um 
die sich blutrünstige Tiere scharen. Wie durch ein Wunder erscheint ein 
Adler, reißt das Herz des Helden heraus und bringt es zurück in sei-
ne Heimat, zu den zukünftigen Helden. Der Autor wurde im Osmani-
schen Reich geboren, im Alter von 12 Jahren gelangte er nach Jerusalem, 
wo er seine Ausbildung erhielt und später in den Dienst der armeni-
schen Kirche eintrat. In den Jahren 1960−1990 diente er als Patriarch 
der armenischen Kirche von Jerusalem, sein vollständiger Name lautet 
Yeghiazar (später Yegische) Derderian. Er ist für seine Tätigkeit als Poet 
und Schriftsteller unter seinem Pseudonym Yeghivard bekannt. Er ist Au-
tor von 22 Büchern über literarische Figuren, Biographien der Kirchen-
väter, Gedichte und Prosa in armenischer Sprache.

Alle genannten Autoren sind Diaspora-Armenier, und die vorgetrage-
nen Texte beinhalten Formulierungen für Elemente des Mythos, die in 
Armenien nicht geläufig sind: Shavarshan, zum Beispiel, die alternative 
Bezeichnung für das Schlachtfeld Avarayr. Wie das Gemälde im Bühnen-
hintergrund zeichnet eine kämpferische Stimmung auch fast alle darge-
botenen Lieder und Gedichte aus. 

Schlusswort der Moderatorin

Nach dem letzten Lied spricht die Moderatorin ihr Schlusswort. Sie be-
ginnt mit inhaltlich auf das Thema des Festes zugeschnittenen Worten. 
Die Idee ihrer Rede knüpft an die Idee des Widerstandes an, die der Var-
dan-Mythos in sich trägt, betont dabei aber die aktuelle Natur der Be-
drohung. In diesem Zusammenhang nimmt sie Abstand von einer be-
waffneten Haltung: 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

»Mit Waffen, Kraft und Gewalt kann man die Seele des Menschen nicht 
fesseln, sein Herz und sein Gewissen unterdrücken. So war es vor Jahr-
hunderten, als der Armenier auf dem Scheideweg vor der existenziellen 
Entscheidung (wörtlich: ›Kreuzung des Existenzdilemmas‹) stand und 
sich mit Waffen gegen Waffen gestellt hat.« 

An dieser Stelle erfolgt der Übergang zur aktuellen Situation und der ge-
genwärtigen Bedrohung. »Nun ist das veränderte Jahrhundert angekom-
men. Es sind nicht mehr die Waffen, die den Armenier bedrohen (wört-
lich: ›vor ihm emporragen‹), nun ist das Massaker weiß. Der den Weg der 
Entfremdung und Perversion ebnende Westen sucht die armenische See-
le heim«. Diesen Worten folgen eine rhetorische Pause und der Schluss: 

»In der Vergangenheit war es der tapfere Vardan, der mit seinem Ruf 
alle Armenier aufstehen ließ, in unserem Jahrhundert aber müssen neue 
Vardanan auf die Bühne treten. Wo sind sie? Sind sie schon geboren oder 
müssen sie erst auf die Welt kommen? Dieses Erfordernis also hat das 
neue Jahrhundert hervorgebracht.«

Sowohl die direkte Distanzierung von Gewalt und Waffenanwendung 
als auch die Betonung der aktuellen Lage und der Notwendigkeit, neue 
Kampfmittel und Kampfstrategien zu finden, haben mit dem Konzert-
programm nichts zu tun. Denn dieses hat einerseits eine klare kämpfe-
rische Stimmung, ist mit Gewalt-Metaphorik und Blutbildern angefüllt 
und andererseits in seinem inhaltlichen Aufbau vollkommen traditio-
nell. Es besteht ausschließlich aus mittlerweile alten und kanonisierten 
Liedern und Texten. Stünde die aktuelle Fragestellung nach Aktualisie-
rung im Vordergrund, müsste dies auch im Programm erkennbar wer-
den. Bezeichnend ist die unmittelbare Anwendung des Mythos auf die 
aktuelle Problematik und die schnelle Einbindung der Wirklichkeit in 
die Elemente des Mythos, die allerdings auf eine traditionelle und kano-
nisierte Art erfolgt. 

Rede des Bischofs

Anschließend lädt die Moderatorin alle Teilnehmer auf die Bühne, dankt 
den Teilnehmern und überlässt dem Bischof das Schlusswort. Dieser tritt 
aus dem Publikum auf die Bühne und spricht frei zu den Anwesenden. 
Im Hintergrund sieht man alle Teilnehmer sowie die Abbildung von Var-
dan und der Schlacht. In seiner Rede stellt der Bischof Verbindungen her 
und gibt Zusammenfassungen. Er lobt den vortragenden Priester und 
dankt ihm für seine Präsentation. Ebenfalls dankt er den zwei Grup-
pen, die an dem Abend auf der Bühne standen, und ihren Leitern. Er 
erinnert daran, dass dies schon der dritte Teil des Festes sei, das bereits 
mit einer Liturgie mit Teilnahme der Schüler am Vormittag im Kloster 

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

begonnen habe. Die zwei Tage zuvor stattgefundene Feierlichkeit zum 
Ghevond-Tag wird in diesem Zusammenhang ebenfalls in Erinnerung 
gerufen. Anschließend spricht er über den geschichtlichen Hintergrund 
der Ereignisse im fünften Jahrhundert und geht zur besonderen Wichtig-
keit Vardans und seines Kampfes über. Hierbei betont der Bischof einige 
Aspekte: Die Schlacht am Avarayr sieht er als Symbol der armenischen 
Einheit, als Symbol für den Existenzkampf sowie für die Gewissens- 
und Glaubensfreiheit. Die andere zentrale Aussage wird zu einem »his-
torischen Nein« verdichtet. Vardanank und Ghevondank (die Anhän-
ger Vardans und diejenigen Ghevonds) sagten »Nein« zum Feind, zum 
persischen König Haskert und schließlich zu allen Haskerts in der Ge-
schichte. Dies ist ein Leitmotiv der Rede, das immer wieder auftaucht. 
Der Zusammenhang von Heimat und Glauben ist die weitere führen-
de Formulierung: »Es gibt keinen Glauben ohne Heimat und keine Hei-
mat ohne Glauben«. Der Auftritt des Bischofs ist, wie im Übrigen auch 
der aller anderen Abschnitte, zeitlich sehr kompakt. Die Rede wird mit 
Überzeugung und verständlich vorgetragen und dauert ca. 10 Minuten. 

Mit den Worten des Bischofs endet die Veranstaltung. Aber es wäre 
falsch, von einem klaren Ende zu sprechen. Der Vorhang fällt nicht mehr. 
Die Zuschauer steigen auf die Bühne, sprechen mit den Verantwortlichen 
und Darstellern des Programms und betrachten das Bild. Es folgen noch 
allgemeine Ansagen zu weiteren Veranstaltungen und Konzerten, etwa 
zum anstehenden Barekendan-Fest. Die Menschen unterhalten sich im 
Raum und auch im Innenhof weiter. Eine weitere Durchsage über die 
Arbeitszeiten des Vereins ist nötig, um die Leute zum Heimweg zu be-
wegen. Da, wie gesagt, viele Armenier am Vardan-Tag ihren Namenstag 
haben, wird das Fest im privaten Rahmen fortgesetzt. 

2.4 ›Siege‹ und ›Niederlagen‹ der Gemeinde

Das Eigene und das Fremde

Einerseits kommen die gelungene fundierte Abgrenzung und das Selbst-
verständnis in einer vertrauten und als fremd dargestellten Umgebung 
zum Ausdruck, andererseits treten wiederum neue ungelöste Fragen und 
Konflikte in Erscheinung. Eine Notwendigkeit der Legitimation des Gan-
zen wird zum Teil der Inszenierung. Im Ritual wird versucht, das Ritu-
al zu legitimieren. Genauso versucht die Gemeinde, ihre eigene Existenz 
aufs Neue zu begründen und die Notwendigkeit der Beharrlichkeit zu 
betonen. 

Die symbolische Betonung der eigenen Autonomie bestimmt die Ord-
nung der Feier. Die Feier findet in einem geschlossenen Raum statt, der 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

mehrfach von der Außenwelt abgegrenzt ist. Die Grenze zur Umgebung 
wird außerdem durch die Sprache und Thematik, durch die auf die-
sem Territorium herrschenden Regeln markiert. Das Fest richtet sich an 
alle Gemeindemitglieder, jeden Alters und Geschlechts. Auf der Bühne 
sind beide Geschlechter vertreten. Die Männer (zwei Geistliche: Pries-
ter und Bischof) repräsentieren die Kirche. Klavierspieler und ein Sän-
ger sind ebenfalls männlich. In der Ausführung des Konzertprogramms 
überwiegen die Frauen: drei Sängerinnen, drei Rezitatorinnen und die 
Moderatorin. Das Programm wird überwiegend von jungen Erwachse-
nen vorgeführt. 

Zwei wichtige wesentliche Einheiten lassen sich ausmachen: zum ei-
nen die kulturelle Abteilung des Vereins »Ararat«, welche die Gastgebe-
rin des Abends ist, und zum anderen die Kirche, die zwar hier zu Gast 
ist, aber dennoch die tragende Rolle innehat. Dies wird sowohl an der 
strukturellen Aufteilung des Bühnenprogramms als auch an der Positi-
on und Haltung der jeweiligen Akteure sichtbar. Ein großer Teil der Ver-
anstaltung besteht aus feierlichen Reden, die von zwei Trägern gehalten 
werden: erstens von den Geistlichen und zweitens von den Organisato-
ren des Konzertteils, von der Moderatorin. Im Vergleich zu den langen 
Reden spielen die Worte der Organisatoren nur eine sekundäre Rolle. 
Die Moderatorin sprach immer vor den Geistlichen, zunächst am Pult, 
dann auf der Bühne. Ihrem Wort folgten die Worte der Geistlichen. In 
beiden Fällen sprachen zwar beide Instanzen zum Publikum, doch war 
der Kirche das ›letzte Wort‹ vorbehalten. Die Geistlichen hatten deutlich 
mehr Zeit zur Verfügung und hatten im Programm jeweils eine beson-
dere Stellung: Der Priester durfte die zentrale Rede des Abends halten 
und der Bischof das Schlusswort. Die beiden Reden nahmen die Hälf-
te der Veranstaltungszeit in Anspruch. Der Priester sprach ca. 20 Minu-
ten – etwa die gleiche Zeit, die das gesamte Konzertprogramm auf der 
Bühne dauerte. Die Schlussrede des Bischofs betrug etwa 10 Minuten. 
Grußwort, Einführung, Schlusswort und Abschied der Moderatorin dau-
erten ebenfalls 10 Minuten. Mit allen Pausen und Übergängen dauerte 
das Programm etwas länger als eine Stunde.

Die Reihenfolge, die Intonation, die Reaktionen auf jeden weiteren 
Schritt sind bereits bekannt und vorgegeben. Die Rolle, die einzelne Ak-
teure zu spielen haben, die Geistlichen, das Publikum, die Interpreten 
und der Inhalt sind bereits durch die Struktur des Rituals und die be-
währten Regeln des Gemeindelebens definiert, Sprache und Gestik des 
Kampfes ausgewählt und in diesem Rahmen auf Armenisch vorgeführt. 
Es würde einen wesentlichen Unterschied machen, wenn auf dem Fest 
Farsi oder Englisch gesprochen würde. Die Wahl des Armenischen macht 
aus einer aggressiven Geste keinen Angriff, sondern eine Bestätigung der 
Unabhängigkeit. So ist es möglich, sich von dem tatsächlichen Kampf 
zu distanzieren, niemand hat die Iraner oder einen anderen konkreten 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

Feind im Visier, dennoch betont bzw. überbetont man die Kampfmeta-
phorik, wodurch Emotionen der Selbsterhöhung, Sicherheit und Wür-
de hervorgerufen werden sollen. Dies spitzt das Programm nochmals 
zu: Man soll auf die gleiche Weise weiterleben, die Kultur und Sprache 
pflegen, sich auf diese Weise verteidigen und die eigentlichen Konflikte 
vermeiden. So kann man durch die Kampfgestik die tatsächliche Ausei-
nandersetzung und die Aggression umgehen.10 In diesem Akt der Abgren-
zung und ›Kampfansage‹ werden Bewältigungsmechanismen und vor al-
lem Orientierungsvorgaben für die Organisation des Alltags wiederholt 
definiert und gestärkt. 

Was in den Reden (etwa der Moderatorin oder des Priesters) stän-
dig präsent ist, ist die Bemühung zu begründen und zu erklären, warum 
eine Wiederholung nötig sei. Allein die Akte der Legitimation verändern 
die Ordnung und die Rollenverteilung. Da diese Erklärung das Ziel ist, 
geht inhaltlich einiges verloren. Die Frage, warum wir feiern müssen, di-
rekt beantworten zu wollen, heißt, den Formalismus des Rituals nicht 
mehr zu akzeptieren. Denn in den kollektiven Ritualen sind die Kennt-
nis der Form und der Position jeden Akteurs zwar klar und bewusst, die 
Ziele, Inhalte und die Norm dahinter können, wenn dann, nur zum Teil 
bekannt sein.11 Die genaue Funktion, der Inhalt und das Ziel der ritu-
ellen Handlung ergeben sich vor allem aus der aktuellen Herausforde-
rung des Kollektivs sowie aus der Rollenverteilung und der Positionie-
rung der Akteure, die diese zum Ausdruck bringen. In der Inszenierung 
in Neu Dschulfa funktioniert alles zwar wie immer, aber sie repräsentiert 
auch den Zweifel an sich selbst. Eine Distanzierung von der aktuellen 
Interpretation, dem Mangel an Anerkennung und Identifikation damit 
äußern die Gemeindemitglieder auch in Interviews und Diskussionen: In 
den Gesprächen war oft von »Fälschung« oder »Betrug« die Rede, was 
sowohl die Vardan-Geschichte als auch die Situation der Iran-Armenier 
insgesamt anging. 

Die Ordnung im Ritual und in der Gemeinde

Die interne Ordnung des Rituals und der Gemeinde stellt die Kirche in 
den Mittelpunkt und misst ihr eine Kernfunktion zu. Dies wird durch 
mehrere Einzelhandlungen zum Ausdruck gebracht, sei es das Aufste-
hen des Publikums beim Eintritt der Geistlichen oder die vorgesehene 
Rolle der Geistlichen am Abend, ihre Position im Programm. Das macht 

10	 	Zur Diskussion der Unterscheidung zwischen der im Ritual bezeichnenden 
Geste und dem, was bezeichnet werden soll, siehe (Soeffner 2006: 68).

11	 	Eine Diskussion zum Formalismus der Rituale und den Besonderheiten der 
Kollektivrituale findet sich bei (Soeffner 2006: 72).

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

die zentrale Bedeutung der Kirche deutlich, denn sie ist nicht im eige-
nen Zentrum, sondern von nicht-kirchlichen Elementen umgeben. Die 
Frage nach der säkularen und weltlichen Ordnung löst sich in der stän-
digen Orientierung an der Kirche und in der Abgrenzung von ihr. Denn 
durch die Auswahl des Ortes und die Rahmung des Programms wird 
auch Abstand von der Kirche genommen und werden säkulare Inhal-
te präsentiert.

Das Konzertprogramm als zweiter Block des Rituals trägt eine wei-
tere in Handlung gefasste Aussage in sich. Die Moderatorin bezeichnet 
das Konzertprogramm als eine Darstellung der armenischen Geschichte 
und führt mit den folgenden Worten ein: »Lasst uns durch Deklamation 
und Gesang armenische Geschichte einprägen!« 

Einige Etappen und Elemente der armenischen Kulturgeschichte wer-
den im Konzertprogramm und der Inszenierung zusammengefasst und 
die iranisch-armenische Gemeinde positioniert. Hierbei wird sowohl die 
Beziehung der iranischen Gemeinde zu den anderen Diaspora-Zentren 
sichtbar als auch der Bezug zu Armenien: erstere durch die westarmeni-
schen Texte und ein typisch diasporisches Vardan-Repertoire, letzterer 
durch das im Hintergrund hängende Bild und die Musik, die Beziehun-
gen zur Umgebung, zur eigenen Geschichte, Vergangenheit, Zukunft an-
sprechen und diese entsprechend ordnen und organisieren.

Während im ersten Teil nur eine Person durch ihre Rede die Aufmerk-
samkeit des Zuschauers erlangte, wird der Übergang zur Geschichte vi-
suell gestaltet. Dabei kommt direkt das kämpfende Kollektiv ins Spiel. 
Im Hintergrund ist ein Kollektiv auf dem Bild zu sehen, und auf die Büh-
ne treten erst abwechselnd und am Ende gemeinsam die Gemeindemit-
glieder. Das Kollektiv und die vereinte Widerstands- bzw. Kampfhaltung 
werden vor Augen geführt. Das Konzertprogramm enthält Lieder und 
Gedichte, deren Autoren sowohl die iranisch-armenische Szene präsen-
tieren als auch solche, die keinen direkten Bezug zur Gemeinde haben 
und zum klassischen Repertoire gehören. Die Lieder enthalten religiöse 
Elemente (»Liturgie am Avarayr«, erstes Lied), aber auch kämpferische 
Bezüge (»Zur Waffe«, letztes Lied). Die Gedichte sind sehr auf das Hel-
dentum Vardans und seiner Gefolgschaft ausgerichtet. Die Lieder und 
Gedichte werden in einer Reihenfolge vorgetragen, die eine thematische 
Brücke von der religiösen Verarbeitung des Geschehens zu einer klaren 
Kampfansage schlägt. Diese geordnete Darstellung besteht jedoch aus 
weniger aufeinander abgestimmten Darbietungen: Professionell perfek-
tionierte Formen treffen auf Amateurleistungen, die sich nicht ergänzen, 
sondern gegenseitig die Mängel der anderen betonen. Hohe Kompetenz 
und Inkompetenz der entsprechenden Aufführung spielen in diesem Pro-
gramm mehrmals zusammen. Die Lieder werden in voller Länge vor-
gesungen, in ihrer ganzen Komplexität, was Amateursänger manchmal 
nicht zu leisten vermögen. Die Art, in der die Lieder dargeboten werden, 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

ist opernhaft, was für die armenische Gesangskultur keinesfalls typisch 
ist. Die Oper fand jedoch seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts auch in 
der armenischen Musik Verbreitung und wurde später im Rahmen der 
sowjetischen Musikausbildung auch in Armenien erlernt und vorgeführt. 
Der Leiter der Gesangsgruppe hat eine klassische musikalische Ausbil-
dung und kommt aus Armenien, was in den informellen Gesprächen in 
Isfahan mehrfach als besondere Auszeichnung für die Gemeinde und vor 
allem als Qualitätsmerkmal zum Ausdruck gebracht wurde. Einerseits ist 
dies als Anerkennung der armenischen Musikausbildung zu verstehen, 
andererseits als vorteilhaft bewertete Nähe zu Armenien als Träger der 
Kultur. Hier werden die Künstler unter anderen Bedingungen ausgebil-
det und beherrschen das Armenische besonders gut. 

Der Leiter des Gesangteils neigt offensichtlich dazu, die klassische 
Darstellungsweise für angemessen zu halten. Dies verlangt aber entspre-
chende musikalische Fähigkeiten, die für die Ordnung und Zielsetzung 
der Gemeinde in Isfahan, wie für das Wesen der armenischen Diaspo-
ra-Gemeinden im Allgemeinen, nicht typisch ist. Denn die Wiedergabe 
des Kulturguts, in diesem Fall der Lieder, an sich ist die Aufgabe der fei-
erlichen Veranstaltungen und weniger die Darbietung von perfektionier-
ten klassischen Variationen. Die höchste Priorität gilt der Teilnahme. Die 
Kompetenz und sonstigen Fertigkeiten spielen natürlich auch eine Rolle, 
werden aber weniger streng eingehalten und den Möglichkeiten ange-
passt. Der Umgang mit dem kulturellen Gut in Armenien unterscheidet 
sich davon. Dort wird nach anderen Kriterien verfahren, und es werden 
auch andere Funktionen erfüllt: Die Bewahrung, Bearbeitung, Entwick-
lung auf der professionellen Ebene, die möglichst perfekte Interpretation 
der Lieder sind das Ziel. In der Diaspora wird hingegen in erster Linie 
die Erhaltung der Gemeinde durch die Teilnahme und Wiedergabe an-
gestrebt. In Isfahan scheinen bei der beschriebenen Feier beide Modelle 
aufeinanderzutreffen. Expertenwissen und Kontextsituation entsprechen 
einander nicht. Das Engagement und Interesse der jungen Armenier wird 
durch strengste und anspruchsvollste Hindernisse auf die Probe gestellt. 
Der zu hohe Anspruch treibt die gesamte Veranstaltung an ihre Grenzen. 
Zweifellos stimmen die Themen der Lieder und Gedichte überein, ver-
mitteln aber in ihrer Wiedergabe weniger die besagte Kampfstimmung, 
sondern verdeutlichen vielmehr die Grenzen ihrer Möglichkeiten. In der 
Inszenierung, in der die Erhabenheit und der Erfolg der langjährigen Ge-
meinde zelebriert werden, betont die deutlich mangelhafte Interpretation 
diesen Bruch. Dadurch verfehlt auch die emotionale Überwindung der 
Nähe und der Distanz im Ritual ihre Wirkung, so dass jeder in sich ge-
hen kann und für sich sein kann, indem er ein Teil der Veranstaltung ist. 

Die Lieder und Gedichte wechseln sich ab. Die vorgetragenen Ge-
dichte sind auf einheitliche Gestik, Mimik und kämpferischen Ausdruck 
eingeübt. Sie haben einen anderen Rhythmus als die Lieder, und das 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Verhältnis von Fertigkeiten und Aufgaben ist ebenfalls anders. Alle Dar-
stellerinnen beherrschen den Text, machen keine Fehler in der Ausspra-
che oder der fließenden Wiedergabe. Die Werke werden mit Pathos re-
zitiert und betonen die Kampfstimmung sehr deutlich. Die drei jungen 
Frauen tragen, wie bereits erwähnt, rot-schwarze Kleidung – wie Var-
dan auf dem Hintergrundbild. Man könnte also sagen, dass ihr Erschei-
nungsbild und ihre Gestik auf Vardan und Ghevond abgestimmt sind. 
Ihre Anstrengung ist nicht zu übersehen. Sie geben genauestens die eta-
blierte pathetische Form wieder und sind gut vorbereitet. Das Publikum 
reagiert sehr positiv, besonders zustimmend sind die Reaktionen bei ei-
ner der jungen Damen. Das Publikum belohnt alle Vortragenden mit 
Applaus, aber die besseren Interpreten bekommen auch etwas mehr Ap-
plaus. Diese sich abwechselnde pathetische und dann wieder eher ge-
dämpfte Form vermittelt einen monotonen Takt. Spannung und themati-
sche Verdichtung, Steigerung zum Höhepunkt kommen im Konzert nicht 
vor, dafür haftet die Aufmerksamkeit am geregelten Ablauf und der sorg-
fältigen, gewissermaßen feierlich aufpolierten Form. 

Die Rede des Bischofs ist hinsichtlich ihrer Vermittlung am dyna-
mischsten und in ihrer Art sehr schlüssig. Er setzt sehr kompakt Vardan 
als Schlüsselfigur für alle vergangenen und kommenden Konfliktpunk-
te der armenischen Geschichte. Er bezieht ihn auf die Frage der Einheit 
des armenischen Volkes, des Symbols des Existenzkampfes und auf die 
Freiheit. Die Inhalte werden schnell um die Achse der Abgrenzung auf-
gestellt, die Fragen von Identität und Religion werden ebenfalls mittels 
Vardan beantwortet: Heimat und Glauben bringt der Bischof mit dem 
Kampf Vardans und seinen Worten in eins. Angesichts aller Anwesen-
den sowie Vardan und anderen ›Mitkämpfern‹ im Hintergrund ruft er 
dazu auf, würdige Nachkommen Vardans und Ghevonds zu werden. 
Als Oberhaupt der Gemeinde fasst er einerseits die Aktivitäten der Ge-
meinde zum Anlass des Tages zusammen und stellt schließlich vor dem 
Hintergrund der Geschichte, Zukunft und Vergangenheit die Imperati-
ve und das zu leistende Programm auf. Er spricht frei und sicher und 
baut eine Stimmung auf. Dies zeigt eine perfektionierte, professionelle, 
spezialisierte Haltung und verdeutlicht den Kenntnisstand der bestreb-
ten inneren Ordnung der Veranstaltung. Dazu gehören genaue Antwor-
ten auf gewisse Fragen: Welche Rolle spielt das Vardan-Symbol und was 
soll es bewirken? Dabei wird nichts entzaubert, es werden die symboli-
schen Formen gepflegt und die Inhalte durch die Verknüpfung und Ak-
zente vermittelt. Ebenfalls wichtig sind die Signale, die er aus seiner ho-
hen Position an die Institutionen innerhalb der Gemeinde, aber auch 
die Gemeindemitglieder und ihm untergeordnete Glieder sendet. Die 
Individuen und Organisationen werden ausgezeichnet, der Zusammen-
halt von allen gepflegt sowie die leitende Idee des Erhalts der Gemein-
de hochgehalten.

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

Trotz der Kritik ist die Veranstaltung sozial akzeptiert und in ihrer 
Form stets gefeiert. Die Gemeinschaft, das Zusammensein wird nach 
wie vor gefeiert.

Wenn man nach den überhöhten oder als heilig dargestellten Ordnun-
gen in der Feier in Neu Dschulfa fragen würde, müsste man als eine ›hei-
lige‹ überhöhte Ordnung vor allem die Grenze zwischen Eigenem und 
Fremden nennen. Die Wiedergabe des Kampfs, der Kampfthematik, zieht 
sich durch die gesamte Veranstaltung. Genau so präsent ist aber die sta-
bile unbewegliche Haltung, die eine direkte Konfrontation ausschließt 
und eher die Vermeidung des Kampfes signalisiert. Diese Stabilität zeigt 
sich in der Art des Ablaufes und der Art der Wiedergabe einzelner Ele-
mente des Programms: Sorgfalt der Aufführung, entstandene Form, Sta-
bilität. Der Ablauf ist eingeübt und habitualisiert. An keiner Stelle wird 
abgebrochen, die Übergänge und die technische Begleitung funktionieren 
einwandfrei. Die Abendveranstaltung ist zeitlich in deutliche Teile auf-
gegliedert, die eingehalten wurden. Die Rollen sind klar verteilt, Positi-
onen definiert, die thematische Richtung ist eindeutig. Die Gewichtung 
des thematischen Schwerpunktes liegt auf der Geschichte Vardans und 
seiner Kämpfer. Vardan ist das einzige an diesem Abend gefeierte Sym-
bol, das mittels eines pathetisch kämpferischen Werks dargestellt wer-
den soll. Das ganze Programm wird in armenischer Sprache aufgeführt, 
die die DarstellerInnen ebenfalls sicher und fehlerfrei beherrschen. Alle 
Reden und Auftritte sind gut vorbereitet und geprobt worden. Der ge-
samte Ablauf basiert auf einer entstandenen akzeptierten und in sich 
schlüssigen Form. 

Die visuell festgehaltene Aussage wird auch in den Liedern und Ge-
dichten deutlich: eine kämpferisch gestimmte Widerstandshaltung, die 
einhergeht mit der selbstständigen, gewachsenen und wohlhabenden Le-
bensweise der Gemeinde, die im Einverständnis mit der Mehrheitsgesell-
schaft lebt. Die Dekoration ist aufwendig und detailreich, die Technik 
neu und funktionstüchtig, die TeilnehmerInnen gepflegt und feierlich 
angezogen. Die visuelle Ebene, der Hintergrund des Bühnenprogramms 
weist auf ein Muster hin, das auch im Gesang, der Rezitation und der 
großen Rede des Abends zu finden ist. Sie sind alle sorgfältig vorbereitet. 
Allen Auftritten liegen detaillierte Pläne zugrunde. Die Bühne ist mit ei-
nem komplexen und anspruchsvollen Kunstwerk des sowjetarmenischen 
Künstlers Chandschjan dekoriert. Das Bild ist zweifach auf die Bühne 
gestellt, einmal in der vollen Größe und einmal in zwei Ausschnitten. 
Diese aufwendige und durchdachte Dekoration weist einerseits auf den 
Anspruch und die Arbeit hin, die in das Bühnenbild gesteckt wurden. 
Andererseits trägt die Verdoppelung der bildlichen Darstellung nicht zur 
Vermittlung einer einzigen konzentrierten Botschaft bei: Dem Konzept 
des Chandschjans wird ein anderes entgegengestellt, ein allein stehen-
der Vardan und ein ebenfalls allein stehender Ghevond. Die Isolation 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

Vardans in der individuellen Darstellung gibt ihm eine neue Interpreta-
tion, als für sich stehendes Individuum. Beide Darstellungen auf einem 
Platz werden zu einer neuen Komposition und werfen neue Fragestel-
lungen auf, somit mündet diese Bühnenkonzeption in eine sich selbst 
schwächende Wiederholung. Die Darstellung ist doppelt vorhanden, auf 
der Bühne sind zwei Vardans und zwei Ghevonds, einmal in der gro-
ßen Menge, in Ausübung ihrer Funktion, einmal alleine. Genauso wie 
die ausgesuchten Lieder zu anspruchsvoll für die Interpreten waren und 
die Kampfstimmung der Gedichte überbetont wurde, so zählte auch der 
Priester in seiner Rede die Erträge des Vardan-Krieges auf und versuch-
te sie derart verständlich zu machen, obwohl sie bereits allen offenbar 
sein sollten. 

Der Feind

Das flexible Feindbild sind in diesem Fall nicht die Iraner oder die ira-
nische Kultur, wie es der Vardan-Mythos besagt, sondern der Westen. 
Ritual und Mythos haben konsequent eine Form geschaffen, in der das 
Verständnis des Feindes leicht zu variieren ist. Die aktuelle Bedrohung, 
die vom Westen ausgeht und die große Auswanderung in die westlichen 
Länder verursacht, wird beim Fest durch die Moderatorin direkt thema-
tisiert. In ihrer Darstellung der Bedrohung beginnt sie mit der Kontras-
tierung von alter und neuer Gefahr und bettet dadurch die neue Gefahr 
in die alte Form ein. Das Alte war der Kampf um das Bestehen, heute 
würden die Armenier, wie gesagt, vom Westen bedroht, der die armeni-
sche Seele demoralisiere. 

Wenn man die Fotos von dem Fest anschaut, erkennt man sofort vie-
le westliche Muster, die durchaus favorisiert werden und auch als Ab-
grenzung vom Iranischen, nicht vom Christlichen zu verstehen sind. So 
ist die junge Moderatorin des Festprogramms in Isfahan nicht nur west-
lich gekleidet, sondern selbst die Mappe, die sie in der Hand hält, zeigt 
auf der Rückseite die armenische Symbolik (die Nationalflagge, den Berg 
Ararat, und wir lesen das Wort »Armenia«) im Stil einer Werbeanzei-
ge mit englischem Text, vergleichbar mit einer Reisewerbung. Auf diese 
Weise trägt das Fest des armenischen nationalen Helden selbst symboli-
sche Zeichen einer außerhalb von Armenien und Iran liegenden Kultur. 
Die Anhäufung ähnlicher Zeichen zeugt von der Legitimation der Aus-
wanderung in den westlichen Kulturkreis. Die Entstehung solcher klei-
nen Elemente der Feier, wie die Mappe oder der Kalender als ein Mittel, 
den Alltag zu organisieren, geht auf Entscheidungen mehrerer Instanzen 
und Fachleute zurück. Für diese Form haben sich viele entschieden, sie 
verbreitet und akzeptiert (die Wahl des Designs der Verlage, die Auswahl 
der Organisatoren und die Akzeptanz der Zuschauer).

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Das Leben der Armenier in Iran trägt Zeichen einer Orientierung am 
Westen. Ein Weg nach Westen wird durch viele spezifische Elemente des 
Alltags geöffnet und offen gehalten. Die Identifikation mit der christli-
chen Welt erlaubt es, sich die Freiheit vom islamischen Regime besser 
vorzustellen. Wenn man den Kalender der Iran-Armenier ansieht, wird 
deutlich, dass neben den armenischen Symbolen auch europäische und 
amerikanische eine Rolle spielen. Fast jede Familie hat Verwandtschaft 
im Westen. Die Verbindung zum Westen ist dadurch stark im Alltag ver-
ankert. Orientierung am Westen ist darüber hinaus an der Namensge-
bung ersichtlich. Die Tradition, Namenstage zu feiern, reduziert sich 
sichtbar, denn die jungen Leute tragen immer seltener traditionelle arme-
nische Namen, häufiger Namen aus amerikanischen Filmen wie Nancy. 
Sie feiern ihre Partys im westlichen Stil. So sind die Namenstage immer 
öfter eine Angelegenheit der Ältesten in den Gemeinden.

Im Fest sind die Reaktionen der organisierenden Einheiten auf die-
ses Thema unterschiedlich. Die beiden Geistlichen geben dem Thema 
der Auswanderung keinen Raum in ihren Reden. Die Probleme der Ver-
wurzelung im iranischen Boden oder der Entwurzelung durch die aktu-
elle Migrationsbewegung werden nicht problematisiert. Die Einheit des 
Glaubens und der Heimat wird stets betont, aber es wird nicht klar ver-
ortet, wo die Heimat sein soll. Beide Geistlichen stammen aus dem Na-
hen Osten und sind selbst in die iranisch-armenische Gemeinde einge-
wandert. Die Moderatorin lässt die letzte Frage offen, während für den 
Bischof der erfolgreiche Abschluss bereits stattgefunden hat. 

Territoriale Verortung, Auswanderung und das Heimatland

Die Nähe der Republik Armenien und die aktiven Kontakte, die zu ihr 
unterhalten werden, sind an vielen Elementen der Feier zu sehen, die 
aber nicht auf den Bezug zum armenischen Staat reduziert ist, sondern 
sich vielmehr auf den eigenen Kern und die eigene Struktur besinnt. 
Die Kontakte zu den anderen Diaspora-Gemeinden sind genauso prä-
sent wie der Bezug zum armenischen Staat. Diese Art der Konstellati-
on schwächt die Einschätzung von Migration als Bedrohung. Die ganze 
Beobachtung zeigt, dass trotz der Betonung des Fremden, der gut erar-
beiteten Abgrenzungsordnung und der ständigen Trennung des Eigenen 
vom Fremden die Gemeinde in Iran und in der iranischen Gesellschaft 
verwurzelt ist. Ohne erfolgreiche Integration würde das Zelebrieren der 
Abgrenzung nicht gelingen. Diese Beziehung zu Iran gewinnt eine spe-
zielle Bedeutung. 

Die Auswanderung wird direkt problematisiert und negativ darge-
stellt – obwohl sie bereits seit Langem zum Teil des Selbstverständnisses 
geworden ist, sowohl hinsichtlich der Migration in den Westen als auch 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

hinsichtlich der Gründungsgeschichte und der Diaspora-Existenz gene-
rell. Sind darin eine Krise der etablierten Form und ein Tiefpunkt der 
Geschichte der Armenier in Isfahan zu erkennen? Denn ihre Lebensart 
ist in der Beziehung zu Iran entstanden. Sie beinhaltet eine Flexibilität 
in der Wahrnehmung des Fremden, der Gefahr und des Gegners und er-
laubt eine Relativierung der Krise. Die Variation zwischen den Begriffen 
›Sieg‹ und ›Niederlage‹, im Rahmen des Mythos und auch im Fest, eröff-
net immer neue Möglichkeiten. 

Das armenische Leben in Iran dauert vier Jahrhunderte an und hat 
durch die alten Kontakte der beiden Völker tiefere Wurzeln als der ge-
genwärtige armenische Staat und viele andere armenische Gemeinschaf-
ten in der Welt. Die Institutionen, Gemeindestrukturen, Denkmäler und 
andere kulturelle Errungenschaften zeigen eine solide, gewachsene und 
mehrschichtige Einheit, die an Spezifika ihrer politischen und geografi-
schen Verortung gekoppelt ist. Wenn wir uns aber die Organisation der 
Armenier in Iran vor Augen führen, dann ergibt sich eine durchaus be-
wegliche, wenn man so will ›transportable‹ Struktur. Wir sprechen von 
einer religiösen Minderheit, die für ihre Handelskünste geschätzt und an-
erkannt wurde und sich weiterentwickeln konnte. Der Handel und die 
Organisation um die Kirche haben die Verortung geleistet. Diese Art der 
Organisation ist nicht an einen Ort gebunden. Deswegen ist die Bewe-
gung immer miteinbegriffen. 

Die Auswanderung ist mittlerweile institutionalisiert. Bestimmte 
Kanzleien organisieren die Formalitäten, und mit einem mehrmonatigen 
Aufenthalt in Wien wird der Weg nach Amerika frei gemacht. Überall in 
Europa und Amerika finden sich Gemeinschaften von Iran-Armeniern. 
Sie arbeiten aktiv an der Erhaltung der bereits existierenden Strukturen, 
gegebenenfalls gründen sie auch neue. Die Tradition des einigermaßen 
gesicherten Lebens in der Fremde erlaubt ihnen, schnell auch in der neu-
en Umgebung Zentren zu gründen und ihr Kulturleben weiter zu führen. 
Oft treffen sich große Familien in den Vereinigten Staaten, um weiterhin, 
jetzt »ungestört«, ihr Leben als Armenier zu führen. Welche neuen Eigen-
schaften ihr Leben im Westen bzw. in Amerika gewinnt, was am Herge-
brachten verlorengeht, ist eine andere Frage. Doch man kann behaupten, 
dass die Auswanderung aus Iran noch keinen Verlust oder Verzicht auf 
die armenische Identität bedeutet. Eine ambivalente Beziehung zu dem 
Land, in dem man lebt, prägt das iranisch-armenische Leben. Dadurch, 
dass dieses Leben nicht staatlich gefasst ist, sind die Strukturen nicht so 
fest, bleiben beweglich und weniger an ein bestimmtes Territorium ge-
bunden. Das macht die Auswanderung leichter. Gleichzeitig haben die 
Jahrhunderte des Lebens auf iranischen Gebieten eine Bindung auch zu 
Iran geschaffen, es bleiben viele Kulturdenkmäler zurück. Beim Besuch 
der Bibliothek wies die Bibliothekarin auf die Bücher hin, die die Aus-
wanderer bei der Bibliothek abgegeben hatten. Sie werden nicht mehr 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

gebraucht. Die Stadt Neu Dschulfa mit den unzähligen Gebäuden und 
ihrer Geschichte kann nicht mitgenommen werden. Die spezifische Tra-
dition des Armenischen ist in der iranischen Umgebung entstanden. Wie 
die Kirchen sehr gekonnt im persischen Stil angelegt sind, so auch der 
ganze Alltag. Es handelt sich also gewissermaßen doch um eine territo-
riale Verortung, die aber mit keiner politischen Einheit bezeichnet wird, 
was diese einerseits schwächt, andererseits flexibel macht. 

Die Grenzen der Interpretation

An dieser Stelle möchte ich aus der Perspektive der Spezialisten, der Ex-
perten, einen Blick auf die Interpretation des Festes und des Mythos 
werfen und in diesem Zug die Konflikte und Reibungen der Gemeinde 
ansprechen. Die Repräsentanten der Kirche als absolut primäre Verwal-
ter des symbolischen Handlungsrepertoires des Vardan-Festes, wie aller 
anderen zentralen Feste der Gemeinde, sehen in der aktuellen Feierform 
eine gelungene Interpretation der Mythos-Thematik. Die intellektuelle 
Stimme hingegen sehnt sich nach anderen Modellen der Selbstdarstel-
lung. Die Beschäftigung mit armenischer Kulturgeschichte, Sprache, Lite-
ratur, deren Pflege, daraus entstehende kritische und dynamische Ansätze 
würden eine Dynamik und Entwicklung stimulieren. Ein ›Konfliktpunkt‹ 
der beiden Interpretationen ist der enorme Stellenwert der Religion für 
die Gemeinde und die Armenier insgesamt. Eine von der Kirche losgelös-
te und übergeordnete Organisation, die eine schlüssige kulturelle Kon-
zeption pflegen würde, wäre die wünschenswerte, anzustrebende Struk-
tur.12 Diese Auseinandersetzung findet auch direkt am Tag nach dem Fest 
statt. Der Bischof vertritt die Meinung, dass ein ›historischer Sieg‹ in der 
Verteidigung der christlichen Religion enthalten sei: »Wir haben unse-

12	 	Ein Ausschnitt aus dem Interview mit Azat Matian (Professor für Literatur, 
Universität Isfahan, Übersetzer armenischer und iranischer Poesie in die je-
weils andere Sprache): »Man würde denken … Wenn ein Teil (des Festkon-
zertprogramms) gut wäre, könnte man den anderen verbessern. Was soll 
man sagen? Welcher Teil war gut? Nichts, es gab nichts Nennenswertes … 
Was soll man ansprechen? Um Kritik auszuüben, braucht man ein Niveau, 
es gibt keines … 

		  Schuld haben sie auch nicht, nichts.
		  Schließlich gibt die Diaspora keine Hoffnung. Man braucht einen Staat. Der 

Staat ist sehr wichtig. Auch wenn er schwach ist, ist ein Staat sehr wich-
tig. Die Sowjetperiode war zwar kein unabhängiger Staat, aber ein Staat. 
Schließlich war es eine Organisation, es wurde etwas erschaffen. Nicht al-
les war vollkommen, aber es gab einen Staat. Auch jetzt ist es wichtig …

		  Von der Diaspora … Diaspora kann die armenische Kultur weder halten 
noch schaffen. Diaspora kann keine Literatur erschaffen, sie kann es nicht.«

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

re Identität verteidigt. Die Armenier haben ihr entscheidendes ›Nein‹ mit 
dieser Schlacht ausgesprochen«; »Armenien war damals ja gerade erst 
100 Jahre lang christlich. Es hatte davor eine andere Religion, die durch 
das Christentum geleugnet wurde. Die Identität hatte sich bereits ge-
wandelt und Vardans Schlacht konnte keine Kontinuität symbolisieren,« 
meint sein Opponent. Diese Auseinandersetzung stellt die Schutzmecha-
nismen der kleinen Gemeinschaft in Frage und fordert sie heraus. »Die 
Iraner waren Anhänger des Zoroastrismus und sind später Muslime ge-
worden. Haben sie dadurch ihre Identität verloren? Sind sie keine Iraner 
mehr?« An dieser Stelle stößt die Diskussion an ihre Grenze. Das Infrage-
stellen der etablierten Interpretation, das Ziehen von Vergleichen und die 
Kontrastierung mit der Geschichte eines größeren Volkes ernten keinen 
Zuspruch. Die Idee eines ›versteckten und unsichtbaren Sieges‹ als Be-
wahrung der Identität kommt auch an ihre Grenzen. Die Ambivalenz des 
mythischen moralischen Sieges reduziert sich auf die Unvollständigkeit 
eines moralischen Sieges, dessen Teil-Charakter an Bedeutung gewinnt. 

Die Bestrebungen, die eingeschränkte Interpretation zu überwinden, 
eine neue Richtung einzuschlagen, sind im Programm einer religiösen 
Gemeinde eher selten anzutreffen. Eine Gemeinde, die in erste Linie um 
ihr Überleben kämpft, kann sich keine intellektuellen Diskussionen leis-
ten. Derartige Diskussionen zeigen die Grenzen der Möglichkeiten der 
Gemeinde. Das kulturelle Leben in der Diaspora ist an die Struktur der 
Diaspora gebunden, die in diesem Fall an und um die Kirche gebunden 
ist. Das Kulturleben der Diaspora reflektiert dieses Modell. Auch wenn 
sich eine Schicht oder einige Gruppen von Intellektuellen bilden, die ein 
tieferes Verständnis der armenischen Kultur haben, sich mit den Ge-
schichtsfragen auseinandersetzen und eine Überwindung der Grenzen 
diskutieren, steht das strukturelle Spezifikum der Diaspora diesen Er-
scheinungen entgegen. Dennoch ist in nur manchen Gemeinden, die älter 
und traditionsreicher sind, eine Diskussion dieser Art überhaupt denk-
bar, in anderen nicht.

Abgrenzung und Anpassung

Das armenische Leben in Iran wird im Wechselspiel der Anpassung und 
Abgrenzung organisiert. In vielen Bereichen im Alltag werden alle in 
Iran geltenden Regeln eingehalten. Man nimmt sich aber im Alltag und 
in außeralltäglichen Situationen Zeit für die Pflege des Armenischen, das 
dann in regelmäßigen Abständen ›vollständig‹ hergestellt und gefeiert 
wird. Vor allem in den Kulturveranstaltungen außerhalb der üblichen 
Arbeitszeit werden die Verhältnisse wiederholt festgehalten. So wird im 
Vardan-Fest der zentrale Mechanismus des Gemeindelebens abgebildet. 
Durch die Kultur und Sprache, ein Konzertprogramm auf Armenisch mit 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

visueller Untermalung wird der Abstand vom Alltag und von der Auf-
nahmekultur gefeiert. Die starke Abgrenzung auf kultureller Ebene, wie 
die räumliche Abtrennung und die eigene, freie Regel innerhalb des ei-
genen Raums lassen den Status als Minderheit in den Hintergrund tre-
ten und sie stattdessen als Mehrheit auftreten und sich als eine starke 
Einheit fühlen. 

Um die Abgrenzung herzustellen und zu betonen, werden wie im All-
tag, so auch im Fest verschiedene Aspekte zu Hilfe genommen. Die priva-
ten und der Gemeinde gehörenden Häuser sind von hohen Mauern um-
geben; die zeitliche Organisation, Feiertage und freie Tage werden in den 
verschiedenen Bereichen des Lebens ebenfalls zelebriert und kontinuier-
lich beachtet. Ob räumlich, sprachlich oder durch den Inhalt des gefeier-
ten Festes, zeichnet das Fest zu Vardan in Isfahan (wie auch in den ande-
ren iranisch-armenischen Zentren) eine klare Distanzierung und Grenze 
zu Iran und der iranischen Kultur. Diese Art der Abgrenzung setzt aller-
dings einen vertrauten Umgang mit dem ›Fremden‹ voraus. Abgrenzung 
ist auch ein gelungener Austausch mit der umgebenden Kultur, durch 
verschiedene Elemente der ›fremden‹ Kultur wird die Grenze zur ›eige-
nen‹ gezogen. Durch die muslimisch geprägte Umgebung und durch das 
in dem Land herrschende Regime werden Situation und Reibung inten-
siver. Die Zugehörigkeit zu der armenischen Kirchengemeinde erlaubt 
mehr Freiheiten und schafft eine Distanz vom Regime. Das Vardan-Fest 
wird, wie auch die anderen ähnlich gefeierten Feste, zu einem ›geschütz-
ten‹ Ort der Freiheit, zu einem freien Treffpunkt. Die Situation hinter den 
Mauern des Vereins unterscheidet sich von der auf der Straße nicht nur 
durch die Sprache. Der große Kontrast zur Straße ergibt sich daraus, dass 
viele Vorschriften des iranischen Staats, vor allem was die Bekleidung 
angeht, hier nicht bindend sind. Trotz oder gerade aufgrund des ständig 
geführten Kampfes und des strategischen Handelns unter dem Regime, 
um das Leben der armenischen Minderheit zu sichern (die Erhaltung der 
armenischen Schulen etc.), wird das Regime auf diese Weise zu einem 
stärkenden Element für die armenische Identität. Die christliche Religi-
on wird umso wichtiger, da sie die Distanz von den herrschenden Ein-
schränkungen symbolisiert. Durch die Zugehörigkeit zum Christentum 
stellen die Reibungen mit dem Regime keine Gewissenskonflikte für die 
Armenier dar. Umgangen wird nur der Druck von Außen, keine höheren 
Gebote. Das eröffnet oft neue Möglichkeiten und Tätigkeitsfelder. Das 
Regime ist aber oft wiederum auch der Grund für die Auswanderung.

Das Verhältnis zur Kirche, die Anlehnung an sie, aber auch die Ab-
grenzung von ihr, ist einer der wichtigen Aspekte der Organisation des 
Gemeindelebens und Teil der Inszenierung im Ritual: sich um die Kir-
che herum organisieren, sich an sie binden und sich von ihr abgren-
zen, auf andere Weise zentrale Institutionen schaffen. Die Thematik des 
Kampfes kommt auf verschiedenen Ebenen zum Ausdruck. Zum einen 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

als Überwindung der Minderheitssituation, die umso gelungener ist, je 
sorgfältiger und reibungsloser alles abläuft. Kein Kampf, sondern das Be-
wusstsein des bereits erlangten und stets zu erlangenden Sieges wird dar-
gestellt. Keine Auseinandersetzung mit der Bedrohung durch die Außen-
welt wird in der Inszenierung direkt aufgenommen. Die heutigen Iraner 
werden nicht angesprochen und auch nicht als Bedrohung wahrgenom-
men. Ebenso wenig geht man zu ihnen auf Distanz, sondern sieht sie viel-
mehr als gegeben an. Gleichzeitig kommt es in der Performance zu einer 
Entschärfung und Versöhnung durch eine zugespitzte Kampf-Metapho-
rik. Eine auf eigene Art aufgeführte Kampfdarstellung mit dem kämpfen-
den Vardan im Hintergrund und einzelne Beiträge in Form von Liedern 
und Gedichten auf Armenisch nehmen das bereits bekannte Bild wieder 
auf und halten es fest. Große Steigerungsmöglichkeiten werden weder 
diskutiert noch vorgeschlagen. Die konsequente, regelmäßige und unver-
änderte Feiertradition, die dem Fest eine zentrale Bedeutung zuschreibt, 
ist Teil der Aussage. Letztlich ist die Inszenierung eine Darstellung der 
inneren Herausforderungen der Gemeinde: Die »Müdigkeit der sinnlo-
sen Wiederholung«, die Grenzen der eigenen Perspektive, das kritische 
Schrumpfen der Gemeinde, die verlassenen Häuser. Die Benennung der 
Auswanderung als der aktuellen Bedrohung im Fest zeugt davon eben-
so wie die Ausführungen des Priesters und der Moderatorin, als der sä-
kularen Stimme der Gemeinde, zu brennenden Problemen der Wieder-
holung und unklaren Siegen. Diese Auseinandersetzung im Ritual wird 
umso wirkungsloser, je klarer die Probleme benannt werden. Denn sie 
werden dadurch zu Gesten, die in ihrer Ausführung etwas anderes signa-
lisieren als sich selbst. Sie sind in eine bereits vorhandene und mehrfach 
bestandene Form eingepflanzt, die in sich mehrfach aufeinander verwei-
sende Mitteilungen verknüpft, deren Inhalt selten explizit genannt wird, 
wodurch wiederum die tatsächlich ausgesprochenen Konfliktpunkte in 
diesem Rahmen ihre Wirkung nicht erzielen können. Sie haben nicht die 
Macht, die kollektiven Emotionen zu lenken, zumindest nicht in die ge-
wünschte Richtung.

Mit dem Wortschatz des Mythos würde diese Darstellung eher einen 
bereits erreichten Sieg verkörpern als einen Kampf. Der Sieg würde in 
der Erhaltung der Tradition, der erfolgreichen Fortsetzung der Abgren-
zung und der Pflege dieser Vorgänge liegen. Schon dass die iranisch- 
armenische Gemeinde bereits seit über 400 Jahren existiert, kann als 
ein Sieg gesehen werden, als ein moralischer Sieg. Denn dieser Sieg fin-
det in der ersten Linie, wie bereits erwähnt, nur in einzelnen Bereichen 
statt und gefährdet keineswegs die Zugehörigkeit zur Aufnahmegesell-
schaft in anderen Bereichen. Der Sieg hat einen versteckten, verheimlich-
ten und Teil-Charakter. Während Armenier in allen Ländern und auch 
in Iran dem Vardan-Krieg eine dermaßen zentrale Bedeutung beimes-
sen, spielt diese Episode in der iranischen Geschichtsschreibung keine 

›SIEGE‹ UND ›NIEDERLAGEN‹ DER GEMEINDE

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

Rolle. Auf ähnliche Weise spielt die Abgrenzung die größte Rolle für die 
interne Organisation des Gemeindelebens, aber nicht für die Organi-
sation des Lebens als iranischer Staatsbürger. Ob nun bei dem morali-
schen Sieg der Teil-Charakter des Sieges oder dessen Unmöglichkeit ge-
meint ist, in jedem Falle kennzeichnet er einen ambivalenten Zustand, 
der die Vorstellung der Gemeinde aufrechterhält und zugleich Loyalität 
zum Staat erlaubt. 

2.5 Fazit: Der moralische Sieg

Die armenische Gemeinde in Iran hat eine lange Tradition. Der Stadt-
teil, der heute als armenisches Viertel in Isfahan bekannt ist, in dem 
schätzungsweise noch immer ca. 12 000 ethnische Armenier leben, wur-
de im Jahr 1605 als die armenische Stadt Neu Dschulfa gegründet. Die 
alten armenischen Bauten, Kirchen, Schulen, Läden, eine reiche Biblio-
thek mit Manuskriptsammlung und eine alte Druckerei, wie auch Ver-
eine und Zentren bestehen und funktionieren bis heute. Es wird Arme-
nisch gesprochen und geschrieben. Eine große Auswanderungswelle in 
Richtung der Vereinigten Staaten prägt jedoch das armenische Leben in 
Isfahan wie in den anderen Städten mit armenischer Bevölkerung in Iran. 

Das Vardan-Fest wird im Festsaal des armenischen Sport- und Kul-
turvereins »Ararat« in Isfahan durchgeführt. Einige Grundelemente der 
Veranstaltung sind in Wien und Isfahan gleich: die Sprache der Veran-
staltung, der geschlossene Raum, die Abbildungen von Vardan, Kon-
zert-, Bühnenprogramm und Geselligkeit. Die Struktur der Veranstal-
tung in Isfahan ist jedoch deutlich komplexer. Sie dauert länger und 
Reden bilden einen wichtigen Teil des Abends. Die Bekleidung der Teil-
nehmer und die Dekoration der Bühne sind feierlich und aufwendig. Die 
Sprachkenntnisse sind besser und die Texte (Lieder und Gedichte) wer-
den flüssiger und sicherer wiedergegeben. Während in Wien die Abgren-
zung von der Außenwelt hauptsächlich durch die Sprache erfolgt ist, sind 
die symbolischen Praktiken hier vielschichtiger. Die Räume des Gemein-
degrundstücks sind durch hohe Mauern abgetrennt und machen das Ge-
schehen hinter den Mauern für Außenstehende unsichtbar. In dem derart 
geschützten Raum werden viele Vorschriften des iranischen Staats, vor 
allem was die Geschlechtertrennung angeht, umgangen. 

Auf diese Weise werden für die Dauer der Veranstaltung das Regime 
und seine Einschränkungen im geschlossenen Raum durch die neue Ord-
nung neutralisiert und überwunden. Die Behauptung der freien Regeln 
innerhalb des eigenen Raums lassen den Status als Minderheit vergessen. 
Das Bewusstsein, in der nicht armenischen und nicht christlichen Umge-
bung die eigene Identität ausleben zu können, verleiht der Gemeinschaft 

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

ein Gefühl der Sicherheit. Der gefeierte moralische Sieg bestätigt diese 
Sicherheit – eine Überzeugung, alles bewältigen zu können, als Arme-
nier in der fremden Umgebung in jeder Situation bestehen zu können. 
Nach derselben Logik wird auch die Auswanderung nicht als bedro-
hend für die Identität wahrgenommen. Auch in den Gastländern bilden 
die Iran-Armenier armenische Gemeinschaften und führen ihr Gemein-
deleben weiter. Auswanderung wird also mehr als Umsiedelung gesehen 
und nicht als das Ende der Gemeinschaft. Die destruktive, schwächende 
Wirkung der Auswanderung bleibt jedoch nicht ohne Reflexion. Sie wird 
auch während des Festes direkt problematisiert. Das Konzept der Sicher-
heit sieht aber keine Antworten auf solche verunsichernden Fragen vor. 

FAZIT: DER MORALISCHE SIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

3. Die Republik Armenien

3.1 Die Geschichte der Republik Armenien und der 
Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert

3.1.1 Historische Skizze 

Fünfeinhalb Jahrhunderte nach dem Zerfall des kilikischen Reichs und 
nach der Entvölkerung von acht Zehnteln des historischen armenischen 
Gebietes wurde am 28. Mai 1918 die Armenische Republik proklamiert 
(Zekiyan 1986: 63f.). Nach dem Ersten Weltkrieg und dem Zusammen-
bruch des Russischen Reichs erklärte sich Ostarmenien 1918 zur un-
abhängigen Republik. Ab 1920 wurde diese der Sowjetunion angeglie-
dert, zunächst als eine mit Sowjet-Russland durch einen Wirtschafts- und 
Militärvertrag verbundene Sowjetische Sozialistische Republik (SSR), 
dann als Teil der Föderativen Republik Transkaukasien, 1936 wur-
de sie zu einer der 15 Republiken der Sowjetunion. Die SSR Armenien 
war ähnlichen Widrigkeiten ausgesetzt wie die übrigen Republiken der 
Sowjetunion. Es gelang ihr aber nach und nach, eine Kultur und ein Er-
ziehungssystem zu entwickeln, die die historische Tiefe der armenischen 
Vergangenheit bewahren konnten. An dieser Stelle sind Einrichtungen 
wie der Matenadaran mit seiner Handschriftensammlung, die Akademie 
der Wissenschaften mit ihren verschiedenen Forschungsinstitutionen, die 
Staatliche Universität von Eriwan, das Konservatorium, die Oper und 
das Schauspielhaus zu erwähnen (Mahé 1995b: 17). 

1988 wurde zu einem entscheidenden Jahr für Armenien: Einerseits 
war es ein Jahr der Demonstrationen und Proteste, andererseits zerstörte 
ein Erdbeben das Leben in vielen Städten. Dies hatte enorme wirtschaft-
liche und demografische Konsequenzen. Als konstitutiv für die drei Jah-
re später folgende Staatsgründung erwies sich rückblickend der Konflikt 
um das ebenfalls armenisch besiedelte Berg-Karabach, ein in Aserbaid-
schan gelegenes autonomes Gebiet ohne Verbindung zum ›Mutterland‹. 
Mit dem Referendum vom 21. September 1991 erklärte die Armeni-
sche Republik nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion ihre Un-
abhängigkeit. Lewon Ter-Petrosjan wurde zum ersten Präsidenten ge-
wählt (Mahé 1995b: 18). Wirtschaftlich war Armenien schon durch das 
verheerende Erdbeben im Dezember 1988 mit 30 000 Toten erheblich 
zurückgeworfen worden, das Bruttosozialprodukt ging um die Hälfte 
zurück. Mit Erlangung der Unabhängigkeit im Jahr 1991 halbierte es 
sich erneut, da Armenien seine traditionellen Handelsbeziehungen ver-
lor (Pohl 2007: 45). 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

Armenien war der einzige GUS-Staat, in dem weder die Kommunisti-
sche Partei (KP) noch Partei-Funktionäre irgendeine Rolle spielten. Be-
herrschend waren der Krieg und die Auseinandersetzung um den Status 
von Berg-Karabach. Der Krieg endete mit einem Überraschungssieg der 
Karabach-Milizen, die zusätzlich zum ehemals autonomen Gebiet weite-
re Gebiete vergleichbarer Ausdehnung als ›Pufferzone‹ besetzten. Armeni-
en gelang es, das gesamte Gebiet zwischen der Republikgrenze und Berg-
Karabach zu kontrollieren. Im unabhängigen armenischen Staat griff die 
Korruption um sich: Eine kleine Oberschicht profitierte von der Entwick-
lung, während über die Hälfte der Bevölkerung unterhalb der Armutsgren-
ze lebte. In der Folge setzte eine große Migrationsbewegung ein: Vor allem 
während des Krieges von 1991 bis 1994, aber auch in den zehn Jahren da-
nach verließ ein Viertel, nach anderen Schätzungen bis zu ein Drittel der 
Bevölkerung den armenischen Staat. Eine besondere Dynamik entfalteten 
in Armenien die politischen Prozesse, die sich seither im Wechsel von staat-
licher ›Teilabhängigkeit‹ und Einparteiensystem zu Unabhängigkeit und 
Mehrparteilichkeit ausdrückt. Alle politischen Organisationen sind in Ar-
menien erlaubt, vertreten aber nicht politische Konzepte oder Richtungen 
nach europäischem Muster. Vielmehr scharen sie sich um bestimmte Per-
sönlichkeiten, die wahlweise die eigene Ehrlichkeit der angeblichen Kor-
ruption der Gegenseite gegenüberstellen oder offen eine bessere Berück-
sichtigung der eigenen Klientel mit Posten und Vorteilen anbieten. Über 
die Hälfte der armenischen Bevölkerung quittiert dies mit Wahlboykott 
(Pohl 2007: 45). Seit Erlangung der Unabhängigkeit hatte Armenien bis 
heute drei Präsidenten. Am 16. Oktober 1991 wurde Lewon Ter-Petrosjan 
zum ersten Präsidenten der armenischen Republik gewählt. Bei den Wahlen 
am 22. September 1996 wurde er im Amt bestätigt. Robert Kotscharjan, 
zuvor Präsident der Republik Berg-Karabach, eines stabilisierten De-fac-
to-Regimes, gewann 1998 die vorgezogenen Präsidentschaftswahlen. Sei-
ne Wiederwahl 2003 war von Unregelmäßigkeiten begleitet. Im Februar 
2008 fanden erneut Präsidentschaftswahlen statt. Verfassungsgemäß konn-
te Amtsinhaber Kotscharjan dabei nicht mehr antreten. Mit knapp über 
50 % der Stimmen wurde bereits im ersten Wahlgang der bisherige Pre-
mierminister Sersch Sargsjan in das Amt des Staatsoberhauptes gewählt. 
Sargsjan gilt als enger Vertrauter Robert Kotscharjans. Oppositionskandi-
dat Lewon Ter-Petrosjan erkannte das Wahlergebnis nicht an und sprach 
von Fälschung. Auf die Wahl folgten mehrtägige Demonstrationen von An-
hängern Ter-Petrosjans. Am 1. März 2008 wurde eine Demonstration mit 
Polizeigewalt aufgelöst. Ter-Petrosjan wurde unter Hausarrest gestellt, und 
Staatspräsident Kotscharjan verhängte den Ausnahmezustand.

Die wirtschaftliche Entwicklung Armeniens wird seit dem Berg-
Karabach-Konflikt vor allem durch die Blockade seiner Grenzen nicht 
nur seitens Aserbaidschans, sondern auch seitens der Türkei stark be-
hindert. Die armenische Diaspora hat auch im unabhängigen Armenien 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

einen großen Einfluss. Von geschätzten acht bis zehn Millionen Armeni-
ern weltweit leben nur 2,5 bis 2,8 Millionen ständig in Armenien. Eine 
Vielzahl von Stiftungen und anderen Organisationen bemüht sich, die 
Verbindung zwischen Mutterland und Diaspora zu intensivieren. Private 
und offizielle Einnahmen aus der Diaspora machen geschätzt ein Drittel 
des armenischen Bruttosozialproduktes aus – mindestens die Hälfte aller 
Familien in Armenien lebt von den Überweisungen aus Russland, Euro-
pa und Nordamerika. Diese Diaspora übt auch starken Druck aus, ge-
genüber Aserbaidschan und der Türkei – beide werden häufig in einem 
Atemzug genannt – eine unnachgiebige Haltung zu bewahren. Dabei 
sind es nicht zuletzt die Erinnerung an den Völkermord und das Leug-
nen der »Täternation« Türkei, welche die weltweit zerstreute Nation zu-
sammenhalten (Pohl 2007: 47). 

3.1.2 Der Vardan-Mythos in der ersten armenischen Republik

Das Thema des Vardan-Krieges ist im 20. Jahrhundert mehrfach zum 
Gegenstand von Reflexionen geworden. Das 20. Jahrhundert hat die 
Strukturen, innerhalb derer die Armenier leben, sehr verändert. Dabei 
gingen die Entwicklungen in der Diaspora und in Armenien auseinander: 
Die diasporische Gemeinschaft setzt sich infolge der Zerstreuung und 
der Existenz von mehreren Zentren weltweit weniger systematisch aus-
geprägt literarisch und historisch-wissenschaftlich mit dem Thema aus-
einander. Gleichzeitig sind im Rahmen der jeweiligen wissenschaftlichen 
Tradition des Aufnahmelandes viele wertvolle Abhandlungen zur The-
matik entstanden, die sich in ihrer Vielfalt ergänzen und eine Alternative 
zu den in Armenien entstandenen Werken bilden (siehe hierzu I.1.3 Ka-
pitel Forschungsstand). Die Diaspora wurde ihrerseits zur Hüterin der 
kirchlichen Tradition und vor allem des Vardan-Festes. 

Anders verlief die Entwicklung in Armenien. Die erste Republik 
(1918–1920) widmete der Geschichte Vardans in zweifacher Weise Auf-
merksamkeit auf der staatlichen Ebene. Zum einen fand am 1. Janu-
ar 1919 die staatlichen Festtage statt: der Vardan-Tag zusammen mit 
acht anderen traditionellen Festen, die ihren Ursprung in der Zeit vor 
der Staatlichkeit hatten, teilweise religiös geprägt waren und zum Teil 
aus anderen Bräuchen stammten und tradiert wurden. Diese Feiertags-
ordnung wurde dann durch jene Festtage ergänzt, die unmittelbar mit 
der ersten Republik, ihrer Entstehung und anderen politischen und 
staatlichen Ereignissen in Bezug standen. Im Hinblick auf die besonde-
re Dringlichkeit der politischen und militärischen Angelegenheiten der 
neu gegründeten Republik lag den staatlichen Vertretern Vardananz-Ton 
(das Vardanen-Fest) und der Tag der Armee besonders am Herzen. So 
wurde 1920 in Eriwan eine Militärparade veranstaltet. Die Soldaten 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

marschierten durch die Hauptstraße der Stadt zu der großen, heute nicht 
mehr existenten Petrus Paulus Kirche, Poghos Petros, und stellten sich 
vor dem Gebäude auf. Eine Messe wurde gehalten. Die führenden Po-
litiker, Staatsmänner und hochrangige Militärführer des Landes waren 
anwesend und traten mit feierlichen Reden auf (Mkrtchian 1997: 163). 
Zum anderen schuf man in der ersten Republik am 2. Juni 1920 zwei 
Abzeichen: »Heiliger Vardan Anführer« und »Großer Teridades«, ange-
fertigt nach den Skizzen des Künstlers Hakob Kojojan. Die Vardan-Me-
daille wurde in sechs Grade unterteilt, die ersten vier waren für die Sol-
daten und Offiziere vorgesehen, und die letzten beiden für höhere Posten 
des Militärs1 (Grigoryan 2012: 533).

3.1.3 Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien

Die Symbolhaftigkeit der Vardan-Figur hat sich in der Geschichte der 
armenischen Republik mehrfach gewandelt. Die sowjetische Geschich-
te erzählt vom säkularen Vardan und zeigt, wie eine ursprünglich religi-
ös geprägte Figur ihren Platz in der sowjetisch-armenischen, säkularen 
Gesellschaft finden konnte. Um den religiösen Kontext des Vardan-Sym-
bols in Armenien zu verstehen, ist es wichtig, an dieser Stelle zu erwäh-
nen, dass die Armenische Kirche wie andere religiöse Institutionen von 
den Kommunisten in den 1920er und besonders 1930er Jahren massiv 
angegriffen wurde. Um das Jahr 1938 existierten nur schwache kirchli-
che Strukturen. 1941 wurde sie allerdings wieder stärker, was vor dem 
Hintergrund der Geschehnisse des Zweiten Weltkriegs zu sehen ist: Sta-
lin beabsichtigte, breite Sektoren der Gesellschaft zu mobilisieren, um 
die Kriegsaktivitäten zu unterstützen. Die sowjetische Obrigkeit hatte re-
alisiert, dass dabei die religiösen Institutionen eine entscheidende Rolle 
spielen konnten (Panossian 2006: 351). Daher wurde Vardan ebenfalls 
wieder zum Leben erweckt. Es war wieder erlaubt zu predigen und Mut 
und Opferbereitschaft im Namen Vardans zu beschwören. Man hielt 
zahlreiche Reden, in denen man Adolf Hitler mit dem persischen König 
Haskert gleichsetzte und von den Soldaten eine Kampfbereitschaft gegen 
den Feind nach Vardans Vorbild forderte.2 Die Restriktionen gegenüber 
der Kirche wurden 1945 gelockert, und seitdem existierte die Armeni-
sche Kirche als Institution in den vom sowjetischen Staat vorgegebenen 
Grenzen (Panossian 2006: 351). Nach dem Krieg wurde der Vardan-Tag 

1	  	Diese Medaille entsprach dem russischen »St.-Georgs-Kreuz«.
2	  	Hierzu siehe im Anhang des Sammelbandes Die Bedeutung von Avarayr die 

für die kämpfenden Soldaten von Hr. Muradian bearbeitete Variante der 
Geschichte Vardans, die nach dem Helden »Vardan Mamikonyan« benannt 
ist (Nazaryan 2003: 254ff.) sowie die kleine Erläuterung dazu (Nazaryan 
2003: 254).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

innerhalb der Kirche gefeiert, und hat seitdem den kirchlichen Kontext 
nicht mehr verlassen. Einige Veranstaltungen in den Priesterschulen, vor 
allem würdigende Reden und ein besonderes Essen für die Studenten die-
ser Schulen, bildeten die Feierform des Festes. Das Vardan-Fest und der 
Vardan-Tag als Feiertag waren aber nie ein Teil des öffentlichen Lebens. 
Die religiöse Dimension wurde öffentlich nicht erwähnt.3 

Da Vardan jetzt jedoch gedanklich nicht mehr ausschließlich an die 
Kirche gebunden war, eröffneten sich neue Räume für das Symbol. Eine 
besondere Rolle für die Entstehung des neuen Konzepts von Vardan 
spielten wissenschaftliche Studien und die Geschichtsschreibung in Sow
jet-Armenien. Eine große Anzahl von wissenschaftlichen Institutionen – 
wie bereits oben erwähnt – wurde gegründet und gewann starken Ein-
fluss auf die Gesellschaft: Die Armenische Akademie der Wissenschaften 
entstand 1943. Bald begann sie mit der Herausgabe einiger bedeutender 
wissenschaftlicher Zeitschriften. Diese einflussreichen Periodika brach-
ten alle Bereiche der Armenischen Studien zusammen, sie systematisier-
ten die Untersuchungen über Kultur, altes Recht und Philosophie, Ar-
chitektur, Sprache und Geschichte.4 Zwischen 1967 und 1984 gab das 
Institut für Geschichte der nationalen Akademie der Wissenschaften Ar-
meniens eine achtbändige Ausgabe der Geschichte des armenischen Vol-
kes heraus. Viel früher, bereits im Jahr 1919, war die Staatliche Univer-
sität Eriwan gegründet worden, mit Armenisch als Unterrichtssprache. 
Auch diese Institution war natürlich eine der zentralen Herausgeberin-
nen von akademischen Texten in armenischer Sprache. 

Die Studien im Bereich der Geschichte und Philologie diskutierten 
unter anderem die Ereignisse des 5. Jahrhunderts und den von Vardan 
Mamikonyan angeführten Kampf. Die Schriften von Yeghische und Par-
pezi – die ersten schriftlichen Quellen, die über Vardan und diesen »gro-
ßen Krieg« erzählen – wurden neu aufgelegt, in das moderne Armenisch 
übersetzt und kommentiert. Historiker wie auch Literatur- und Sprach-
wissenschaftler studierten den Text und seine Interpretationen. Zahlrei-
che Aufsätze wurden in den Jahren zwischen 1950 und 1980 publiziert. 
Viele von diesen Publikationen waren wissenschaftlich von geringer Be-
deutung, aber in einer sehr enthusiastischen Stimmung und in einem pa-
thetischen Stil geschrieben. In mancher Hinsicht fungierten sie als Ersatz 
für die religiösen Texte zum Thema und übernahmen – soweit möglich 
– die Funktion der Kirche. 

3	  	Hierbei richte ich mich unter anderem nach dem Interview mit Priester Ter 
Hakob in der Diözese Ararat am 14. August 2008.

4	  	Das beste Beispiel wäre die historisch-philologische Zeitschrift Patma-bana-
sirakan handes. Sie wurde in Eriwan 1958 gegründet und wurde richtungs-
weisend für Historiker, Sprachwissenschaftler, Literaturwissenschaftler und 
Sozialwissenschaftler im Allgemeinen (Panossian 2006: 328). 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Viele Elemente des Mythos wurden bei der wissenschaftlichen Diskus-
sion in Sowjet-Armenien berücksichtigt: die Sprache der Texte, der li-
terarische Wert, historische Referenzen, nicht aber die traditionellen re-
ligiös-kirchlichen Aspekte. Die wissenschaftliche Beschäftigung verhalf 
Vardan als Symbol zu einer stabilen Position in der Gesellschaft, und bis 
heute wird in intellektuellen Kreisen über ihn diskutiert. 

Andere Medien, die Vardan zu einem Thema im intellektuellen Mili-
eu sowie im öffentlichen Leben im Allgemeinen machten, waren Kunst 
und Literatur in Sowjet-Armenien. In den Jahren 1943 bis 1946 schrieb 
der berühmte armenische Schriftsteller Derenik Demirtschjan seinen be-
kanntesten Roman Vardanank, der den Ereignissen des 5. Jahrhunderts 
und der Schlacht am Avarayr gewidmet ist. Diese literarische Interpreta-
tion war in Sowjet-Armenien sehr populär und übertraf in ihrer Beliebt-
heit sogar die historischen Quellen über Vardan. Einige bekannte Ge-
mälde sind ebenfalls in der Sowjet-Zeit entstanden, die das Thema der 
Avarayr-Schlacht behandeln und Vardan oder eine Episode der kämp-
ferischen Auseinandersetzung darstellen; sie stammen von Edouard Isa-
bekjan, Grigor Chandschjan, Vahan Khorenjan. 1975 wurde ein Denk-
mal für Vardan Mamikonyan in Eriwan errichtet; er bekam damit einen 
festen Platz in der Hauptstadt von Sowjet-Armenien. In der sowje-
tisch-armenischen Republik wurde der Vardan-Mythos in einen neuen 
historischen und literarischen Kontext gestellt, der die vorherigen religi-
ösen Elemente veränderte und transformierte. Auf diese Weise änderten 
sich auch die Rituale zu Vardans Ehren. So wurde der Tag des Heiligen 
vollständig aus dem öffentlichen Bewusstsein gelöscht. Das einzige mit 
Vardan assoziierte Datum war jenes der Schlacht vom 26. Mai. An die 
Stelle des religiösen Rituals traten intellektuelle Riten: Rezitationen des 
Texts, intellektuelle Diskussionen und verschiedene Auseinandersetzun-
gen mit der Thematik und den Texten in der Schule und an der Univer-
sität. Einige zentrale Phrasen wie ›moralischer Sieg‹ und ›Der verstande-
ne Tod ist Unsterblichkeit‹ wurden sehr populär, dabei jedoch aus ihrem 
ursprünglichen religiösen Zusammenhang gelöst und in eine säkulare 
Ideologie eingebunden. Die weltliche Dimension, Vardans Heldentum, 
war zentral. Bezeichnenderweise wurde sein vollständiger Name benutzt, 
wie dies im Fall jeder anderen Person, eines jeden Staatsbürgers, üblich 
war. Der Verzicht der Referenz auf den »Heiligen Vardan« markiert hier 
deutlich den Verlust der religiösen Dimension der Figur. Vardan Mami-
konyan wurde in der Sowjetunion von einem vormals religiösen Märty-
rer zu einem säkularen Helden uminterpretiert.

Im Folgenden werden verschiedene Reflexionen des Vardan-Mythos 
nach 1991 dargestellt. Die Existenz der entsprechenden Tradition rück-
te in den ersten Jahren der wiedererlangten armenischen Unabhängig-
keit verstärkt ins öffentliche Bewusstsein und wurde unter anderem an-
lässlich des 1500-jährigen Jubiläums der Schlacht am Avarayr im Jahre 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

2001 diskutiert. Die Wege der Entwicklung Vardans in der Zeit vor dem 
unabhängigen armenischen Staat und die sich daraus ergebende Beschäf-
tigung in den ersten Jahren der Unabhängigkeit, die die Grundlage der 
heutigen symbolischen Konstruktion bilden, können in drei Bereiche ein-
geteilt werden. Die erste ist vorwiegend mit Zeugnissen der geschriebe-
nen Sprache verbunden. Das sind die literarische Auseinandersetzung, 
deren Kritik und Aufarbeitung aus wissenschaftlicher Perspektive sowie 
die Beschäftigung mit den historiografischen Quellen als Gegenstand der 
historischen Forschung. Hierzu gehören auch die Abhandlungen der his-
torischen Texte im Schulprogramm und anderen Ausbildungsbereichen.

An zweiter Stelle steht die bildende Kunst. Zu nennen sind die visu-
ellen Denkmäler und Versuche, das Thema anderweitig künstlerisch zu 
verarbeiten. Hierzu zählen die bekannten Gemälde und das Denkmal 
Vardans in der Hauptstadt Armeniens. 

Der dritte Bereich basiert schließlich auf der Beschäftigung mit dem 
Thema als militärische und kämpferische Tradition. Gerade letztere ist 
in den Auseinandersetzungen mit der Thematik im 20. Jahrhundert bis 
in die Gegenwart hinein sehr präsent.

3.1.4 Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur,  
bildender Kunst und Zeitgeschichte

In allen drei hier vorgestellten Bereichen liegt eine Vielzahl von Arbei-
ten vor. An dieser Stelle kann es nur darum gehen, den Leser mit einer 
Auswahl prominenter und zentraler Werke bekannt zu machen, die in 
ihrer Aussagekraft aber gleichzeitig als typisch gelten können. Entspre-
chend bleibt es bei der Konzentration auf die drei einflussreichen Be-
reiche der Literatur, bildenden Kunst und Zeitgeschichte. Beispiele aus 
weiteren Bereichen existieren, ähneln aber in ihrer Reflexionsweise den 
besprochenen Arbeiten, so dass von einer eingehenderen Betrachtung 
abgesehen wird.5

Vardan in der Literatur: die säkulare Tradition 

Die wechselhafte instabile Situation der Armenier im Osmanischen und 
Russischen Reich, die revolutionäre Begeisterung einerseits, die schwie-
rigen Umstände und massive Auswanderung andererseits, erzwangen 
eine intellektuelle Beschäftigung mit der Vergangenheit im Hinblick auf 

5	  	Auch in den anderen Bereichen der Kunst, wie der Musik, hat Vardan Spu-
ren hinterlassen. Darauf werde ich hier nicht näher eingehen, weil bereits 
ein Aufsatz von Mher Navoyan zum Thema existiert (Navoyan 2003). 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

aktuelle Fragen. Die kritischen Stimmen und Zweifel an der Begeisterung 
für die Behandlung des Mythos werden als Zeichen der Umwertung und 
des Wandels gesehen. Diese Prozesse begannen noch vor der Sowjetisie-
rung des Landes. Sie waren ein Merkmal der Jahrhundertwende: Der be-
geisterten nationalen Stimmung Ende des 18. und des 19. Jahrhunderts 
folgten kritische Einstellungen.6 Diese Stimmung war prägend für die 
ersten Jahre der armenischen Staatlichkeit, der frühen UdSSR wie auch 
der ersten Republik. Nikoghajos Adontz ist bekannt für seine Theorie, 
in der er die Geschehnisse des 5. Jahrhunderts genau entgegengesetzt be-
wertet. 1904 publiziert er seine Thesen, die später von seinen Nachfol-
gern mehrfach aufgegriffen werden sollten (Hovhannisyan, P. 2003: 67).

Zu einem weiteren Auslöser der Umwertung werden die tragischen 
Ereignisse während des Ersten Weltkrieges, der Völkermord an den Ar-
meniern. Eine radikale Umwertung und intensive Auseinandersetzung 
mit der Thematik liefert der große armenische Dichter und Schriftstel-
ler des 20. Jahrhunderts Yeghische Tscharenz (Yeghiazaryan 1997). In 
seinem Buch Das Land Nairi7 (Erkir Nairi) interpretiert er sehr präzi-
se und nicht traditionell die Vardan-Verehrung in ihrer Ambivalenz. In 
einer kurzen Schilderung der Vardan-Brücke, die der beeindruckendste 
alte Bau der Stadt Kars ist, schreibt er der Figur Eigenschaften zu, die 
Vardans mythischen Charakter wiedergeben: Die Brücke ist wundervoll 
und gleichzeitig nicht funktional. Jeder weiß, dass so etwas Wundervol-
les nur von Vardan gemacht werden konnte. Alles Große und Schöne 
wird Vardan zugeschrieben. Alle lieben diese Geschichte und halten sie 
für einen wichtigen Teil ihres Lebens. Dabei wissen sie nur, dass am Fas-
tendonnerstag (barekendani hingshabti) darüber in der Kirche eine Pre-
digt gehalten wird. Dasjenige aber, was gepredigt wird, ist so schwierig 
und komplex, dass es plötzlich den Menschen entschlüpft, wenn sie da-
ran denken. Ansonsten ist die Brücke ein Ort der Vorurteile und Ängs-
te. Unter der Brücke ist es leer, und nur Gespenster können dort leben, 
nicht einmal Wasser fließt an dieser Stelle (Charents 1926 (1977): 12ff.). 

1933 erscheint Tscharenz’ Poem »Gepanzerter ›General Vardan‹« 
(»Zrahapat ›Vardan zoravar‹«; (Charents 1933 (1984)), das dem be-
geisterten Patriotismus ebenfalls eine kritische Stimme entgegensetzte. 
Darin spannt der Autor einen Bogen von der kindlichen Begeisterung für 
den auf der Schulbühne gespielten Vardan mit Papierhelm und Metall-
munition bis hin zu dessen Hilflosigkeit und Bedürftigkeit angesichts der 

6	  	Anton Matatia Garagashean (1818–1903), der Gründer der kritischen ar-
menischen Historiografie, nahm noch vor Adontz eine kritische Haltung zu 
den Auseinandersetzungen zwischen Armeniern und Persern im 5. Jahrhun-
dert ein (Hovhannisyan, P. 2003: 66). Zu Garagasheans Werken und Wir-
ken sowie zur weiteren Literatur dazu siehe (Pashayan 2004).

7	  	Nairi ist eine alte Bezeichnung für Armenien.

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

schweren Auseinandersetzungen in der Realität. Misstrauen und Skep-
sis der traditionellen Geschichtsschilderung begegnet Tscharenz mit Su-
che und Hoffnung am Ende. Seine Behandlung der Vardan-Thematik ist 
in breiten Kreisen weniger bekannt und trotzdem bis heute aktuell ge-
blieben. 

Der Name jedoch, mit dem die Vorstellung der Vardan-Erzäh-
lung in der Republik Armenien am engsten verbunden ist, ist Derenik 
Demirtschjan. Sein großer Roman Vardanank (Vardanen) wurde zur 
Quelle der Inspiration für die sowjetisch-armenischen Soldaten und für 
die Bevölkerung Armeniens überhaupt während des Zweiten Weltkriegs. 
Später diente der Roman als Vor- und Grundlage für künstlerische Dar-
stellungen zum Thema. Vor dem großen Roman, der die klassische, an 
Vardan orientierte, Lösung der historischen Auseinandersetzung wie-
dergab, hatte der Autor bereits eine andere, kleinere dramatische Arbeit 
über Vardans Antagonisten geschrieben, in der er Vasak Sjunik als Pa-
trioten darstellt und ihm vor allem Leidensfähigkeit zuschreibt. In die-
sem Theaterstück mit dem Titel Vasak erscheinen Vardan und Vasak 
wiederum als literarische Gegenspieler, allerdings sind sie nicht Held 
und Verräter, sondern zwei Patrioten, zwei Kämpfer für die Heimat, 
die unterschiedliche Strategien und Visionen der Befreiung verfolgen. In 
Vasak erdichtet der Autor Eigenschaften eines politischen Akteurs, ei-
nes denkenden Menschen, der diplomatisch sein kann und durch Ver-
zicht auf Manches das Wichtigste verteidigen möchte. Vardan hinge-
gen ist sehr direkt und geradlinig. In seinen beiden Werken zum Thema 
lässt Demirtschjan das Volk Vardan folgen. Der entscheidende Unter-
schied liegt in der jeweiligen Bewertung von Vasaks Rolle. Erst in sei-
nem späteren Roman wird die traditionelle Rollenverteilung aufgenom-
men und dadurch das Thema in seiner traditionellen Darstellungsweise 
aktualisiert (Muradyan 2003; Yeghiazaryan 2003: 106). In seinem Ro-
man lässt Demirtschjan seinen Protagonisten Vardan gründlich reflektie-
ren, was Kosten und Gewinn eines großen Opfers sein können. Es fällt 
Vardan nicht leicht, das ganze Volk mit in eine blutige Schlacht ziehen 
zu lassen. Eines ist ihm klar: Wenn er das Leben von anderen in Gefahr 
bringt, muss er als erstes sein eigenes Leben und dasjenige seiner Ange-
hörigen opfern. Als er zu der Entscheidung kommt, seine Kampftaktik 
auf die maximale Verletzung und das Aufreiben des Feindes auszurich-
ten, erlässt er ein Gebot an alle Kämpfenden: Sie sollen dem Feind keine 
Ruhe lassen, auch wenn die Auseinandersetzung an der Avarayr-Ebene 
beendet ist, sollen sie in die Wälder und Berge ziehen und ihren Kampf 
von dort aus fortsetzen (Demirchyan 1946 (1968): 524). Gedanken und 
Worte, die Demirtschjan seinem Protagonisten Vardan in den Mund legt, 
stellen nicht nur einen Appell an die Opferbereitschaft dar, sondern sind 
auch ein Plädoyer für Verantwortung und Moralität: Das Opfer wird un-
vermeidlich und muss erbracht werden, aber es steht in einem größeren 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

moralischen Zusammenhang. Diese Interpretation des Selbstopfers ist 
bezogen auf Leben und Tod des einzelnen Menschen sehr hart. Begrün-
det wird sie mit einer Vielzahl gemeinschaftlicher Werte.

Demirtschjan liefert mit seinem Roman eine säkulare Interpretation 
der Geschichte. Er webt die Erzählung um Vardan, seine Familie, sei-
ne Tugenden und Ideale. Viele andere Geschichten und Romanfiguren 
werden in die Erzählung mit einbezogen. Der Kampf und die Kämp-
fenden bekommen verschiedene Gesichter, das ganze Volk hat ein Ziel. 
Kulminationspunkt und Ende des Romans bildet die Darstellung der 
Avarayr-Schlacht, in der all die verschiedenen Handlungsebenen zusam-
menfinden. Auf diese Weise markiert die säkulare Auslegung der Tradi-
tion einen neuen Beginn der Beschäftigung mit der Thematik. 

Zum Wendepunkt der radikalen und nachhaltigen Rehabilitierung 
Vardans, zumindest in der Diskussion in Armenien, wird der Zweite 
Weltkrieg. Vor dem Hintergrund des Kampfgeschehens wurden, wie be-
reits dargestellt, die früheren Verbote der Beschäftigung mit nationalen 
und religiösen Themen aufgehoben. Die ›nützlichen‹ nationalen Helden 
und Heiligen durften wieder Teil der öffentlichen Diskussion werden. 
Die Kirche konnte ihre Arbeit fortsetzen, und gleichzeitig erreichte die 
säkulare Interpretation der nationalen Mythen durch die Kunst und die 
Integration in andere gesellschaftliche Bereiche, allen voran in den der 
Bildung, eine neue Stufe der Entwicklung. Diese Situation sollte sich 
bis zur Erlangung der Unabhängigkeit Armeniens im Jahre 1991 nicht 
grundsätzlich verändern.8

Vardan in der bildenden Kunst: die kollektive Tradition

Nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden in Sowjet-Armenien einige be-
deutende bildliche Darstellungen Vardans und des Krieges, die auf gro-
ße Anerkennung stießen. Diese Beschäftigung mit der visuellen Erschei-
nung Vardans kennzeichnet die Situation in Armenien nach 1945, wobei 
die säkulare literarische Interpretation den entscheidenden Anstoß gab. 

8	  	Das Leben in der Diaspora wurde von den Ereignissen im Zweiten Welt-
krieg hingegen wenig beeinflusst. Die Entwicklungen im Staat und in den 
Diaspora-Zentren gingen deutlich auseinander. Letztere unterschieden sich 
auch untereinander: Nach dem Genozid und der endgültigen Niederlassung 
an neuen Orten erlangten manche Zentren, wie z.B. Beirut, stärkere Bedeu-
tung. Die Situation der Armenier verbesserte sich, und die intellektuelle Dis-
kussion erlangte eine neue Intensität. Zu Vardan entstanden Publikationen 
in verschiedenen Zentren, meistens mit der gleichen Interpretationsrichtung. 
Verurteilende, kritische Stimmen waren erst in den 1950er Jahren zu ver-
nehmen. Hrand K. Armen (Armen 1969) ist einer der Autoren, der die be-
stehende Rollenverteilung in Frage stellte (Yeghiazaryan 2002: 270).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Generell hielt sich die armenische Malerei in den frühen Sowjet-Zei-
ten eher an die Darstellung der alltäglichen Zusammenhänge der eige-
nen Gegenwart und distanzierte sich von geschichtlichen Themen. Vor 
diesem Hintergrund lassen sich drei verschiedene Richtungen der ma-
lerischen Darstellung ausmachen, die in Sowjet-Armenien während des 
Krieges und in der Nachkriegszeit entstanden sind (Stepanyan 2003).

Als erstes sind die Bilder Edouard Isabekians (1914–2007) zu nennen. 
Das Thema der Avarayr-Schlacht hatte den Künstler schon in seinen stu-
dentischen Jahren vor dem Krieg beschäftigt. Einen entscheidenden An-
stoß zur schöpferischen Auseinandersetzung gab ihm jedoch der Roman 
Demirtschjans während der Kriegsjahre, den er mit seinen Zeichnungen 
illustrieren durfte. Für die erste Ausgabe wurden fünf Zeichnungen an-
gefertigt. In der zweiten Auflage erfuhren zwölf Seiten eine malerische 
Gestaltung. Zwei zentrale Themen konnte Isabekjan in diesem Kontext 
ausarbeiten: »Antwort an Haskert« und »Die Schlacht am Avarayr« stel-
len die Schlüsselszenen dar. Die Beschäftigung des Künstlers mit diesem 
Motiv entfaltete sich in folgenden Jahren weiter: Nach der Arbeit an den 
Illustrationen zum Buch widmete sich Isabekjan dem großen eigenstän-
digen Gemälde »Antwort an Haskert« (1960). Das großflächige Bild de-
monstriert die Einheit des Volkes und seine Beteiligung an der Geschich-
te, die nach seinem Willen und durch seine Teilnahme geschieht: Die 
Abfassung des wichtigsten Dokuments zur Zeit des Vardan-Krieges – des 
Briefes an den persischen König – ist der Darstellung Isabekjans zufolge 
keineswegs allein die Sache der Gelehrten gewesen. Vielmehr sind alle 
Schichten der Gesellschaft miteinbezogen. Meinungsunterschiede schei-
nen keine Rolle zu spielen, und alle – von den lauten und redegewand-
ten Charakteren bis zu den bescheidenen und ruhigen Persönlichkeiten 
– sind durch den einmaligen, leuchtenden, schicksalhaften ›Moment der 
Wahrheit‹ verbunden und in Andacht versunken. 

Die insgesamt 14 Bilder zum Roman bieten verschiedene Zugänge zur 
Situation aus dem 5. Jahrhundert, und es sind diese Bilder, die das Auf-
einandertreffen der zwei gegnerischen Mächte darstellen, den allmäch-
tigen starken Herrscher auf der einen Seite und den willensstarken Un-
tergebenen auf der anderen. Trotz Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit 
sieht man den Willen zur Freiheit und die Wut der Armenier. Jede ge-
zeichnete Episode hat einen Bezug zur historischen Herausforderung 
oder Probe, zum äußeren Druck durch die Perser und zum Widerstand 
der Armenier. Durch die entsprechende Auswahl von Farbe und Licht 
sowie eine romantisierende Maltechnik wirken sie auf den Betrachter 
emotional und mitreißend (Stepanyan 2003: 156). 

Wie oben erwähnt, geht Isabekjans Beschäftigung mit dem Var-
dan-Krieg noch in die Vorkriegszeit zurück. 1939 nahm er sich der Dar-
stellung des Ereignisses übungshalber an. Zu jenem Zeitpunkt standen 
die Szenen der Schlacht als Komposition, Bewegungen, Dynamiken, 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Elefanten und Kampfszenen im Zentrum seiner Aufmerksamkeit. 1942 
bekam er dann den Auftrag des Katholikos, ein Bild zur Avarayr-Schlacht 
zu malen. Dieses Gemälde befindet sich zurzeit in der Diözese Ararat in 
Armenien (Isabekyan 2003). 

In Verbindung mit Demirtschjans berühmtem Roman Vardanank setz-
te sich Isabekjan erneut mit den Ereignissen des 5. Jahrhunderts aus-
einander. Diesmal begeisterte ihn die Idee des selbstbewussten Wider-
standes, die ein so kleines Volk einem großen und mächtigen Herrscher 
entgegensetzte: Der persische König Haskert, dem die Hälfte der Welt 
gehörte, diktiert seinen königlichen Wunsch. Ein kleines Volk, das sei-
ne Eigenständigkeit bzw. Staatlichkeit verloren hat, wagt es, ihm Wider-
stand zu leisten, tapfer zu sein und zu gewinnen. Diese Fähigkeit, sich 
in einer vermeintlich hoffnungslosen Situation zu motivieren und zu or-
ganisieren, bildet die zentrale Idee Isabekjans, die er später in das Bild 
»Antwort an Haskert« goss. In dieser Idee ist für Isabekjan die beson-
dere Eigenheit der Armenier enthalten: etwas für den Fremden nicht Be-
greifbares, ein für andere Völker untypisches Verhalten. Dabei wird die 
entsprechende Denkweise als eine kontinuierliche gesehen und festge-
halten. Der Künstler hebt überdies den Aspekt des kollektiven Sieges, 
der kollektiven Tapferkeit, der kollektiven Handlung hervor. Der Prota
gonist des Romans von Demirtschjan ist dem Autor zufolge das Volk 
selbst, was auch der Künstler Isabekjan, dem die Illustrationen des Bu-
ches anvertraut wurden, hervorhebt: Wenn es nötig wird, den Geist des 
Volkes zu verteidigen, dann erwächst eine große gemeinsame Kraft. Alle 
Schichten kommen zusammen und erbringen eine gemeinsame Leistung. 
Ein solches Denken und Handeln ist nicht nur für eine bestimmte Peri-
ode typisch; es geschieht unabhängig von den epochalen Gegebenheiten 
(Isabekyan 2003: 161). 

Während der Arbeit an den Begleitbildern zum Roman freundete 
sich der Zeichner und Maler Edouard Isabekjan mit dem Schriftsteller 
Derenik Demirtschjan an, und dank seiner Erklärungen konnte er die 
geschilderten Situationen besser verstehen und darstellen. Der Künst-
ler Isabekjan hat einerseits mit dem Autor als Interpreten der Geschich-
te zusammengearbeitet und konnte sich bei seiner Arbeit andererseits 
wie ein Kämpfer auf dem Schlachtfeld fühlen. In seinem Werk wieder-
holen sich Botschaft und Potenzial der Abgrenzung von den anderen 
auf der einen Seite, der Zuordnung zur eigenen Gruppe, die Avarayr 
und Vardan in ihrer mythischen Form besitzen, auf der anderen. Jeder, 
der das Bild anschaut, so der Maler, soll sich wie einer der kämpfenden 
Armenier fühlen. Gleichzeitig betont der Künstler, dass sein Werk ei-
nem Fremden keinesfalls verständlich oder zugänglich sein könne. Das 
Glück und das Unglück der Einweihung in den Kreis des Verstehens 
dieses besonderen Zusammenhanges sind den Armeniern vorbehalten 
(Isabekyan 2003).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Konstruktion und Entstehung des Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert 
werden im Nachvollzug des künstlerischen Schaffens sichtbar. Vielfälti-
ge Verbindungen und Einflüsse lassen sich in der geschilderten Ausei
nandersetzung mit dem Stoff durch den Katholikos, den Schriftsteller 
und den Künstler beobachten. Dabei hat die religiöse Thematik keinen 
direkten Platz in dieser Interpretation. Die Suche nach den wesentlichen 
Elementen in der Geschichte sowie die Einschätzung und Feststellung der 
für das Kollektiv typischen Eigenschaften, die über alle Brüche und Kri-
sen hinweg wahrgenommen werden, die Verbindung von weit zurücklie-
gender Vergangenheit und eigener Gegenwart, der Mangel an Struktu-
ren, die alle Armenier vereinen, all dies hat die mythische Kraft Vardans 
zusammengeführt, neutralisiert und ersetzt. 

Grigor Chandschjan (1926–2000) hat eines der berühmtesten Bil-
der zum Vardan-Krieg geschaffen. Die Arbeiten an dem Bild dauerten 
fünf Jahre und wurden 1981 abgeschlossen. Vorstudien wurden erst auf 
Karton angefertigt und anschließend in einen Gobelin übertragen. Spä-
ter entstand auch ein Fresko auf Basis des Motivs. In der Darstellung 
Chandschjans sieht man kämpfende Krieger in theatralisch-heroischen 
Posen, die ein breites Panorama bilden. Ihre Gesichter sind gut zu erken-
nen. Sie sind gewissermaßen portraitiert: Als Teilnehmer der historischen 
Avarayr-Schlacht werden die herausragenden Persönlichkeiten der Ver-
gangenheit und der Gegenwart abgebildet. Die Zuschauer verbrachten 
– so ist dokumentiert – viel Zeit vor dem Bild auf der Suche nach be-
kannten Gesichtern. Die zentrale Botschaft lautet: »Der Vardan-Krieg ist 
nicht abgeschlossen, der Krieg geht auch heute weiter und wir sind ver-
pflichtet daran teilzunehmen, so wie dies unsere Vorfahren und die Er-
ben Vardans gemacht haben.« (Stepanyan 2003: 157)

In seiner eigenen Reflexion9 zum Werk hebt Chandschjan den berühm-
ten Spruch Yeghisches hervor: »Der verstandene Tod ist Unsterblichkeit«. 
Diesen Satz sieht er als Basis seiner Interpretation der Avarayr-Schlacht 
an und hat ihn in dieser Form auch in die Komposition integriert: Der 
Ausspruch findet sich am oberen Rand des Bildes, über den Kämpfen-
den, als eine Art Motto. Indem der Künstler die wichtigsten Persönlich-
keiten der armenischen Geschichte und Kultur zu Kämpfern auf der 
Avarayr-Ebene ernannte, betonte er ihren Beitrag zum Weiterleben Ar-
meniens und ihren Kampf für die armenische Existenz. Die Idee des 
Martyriums wird auf dieser Weise mit einer Erfüllung der bürgerlichen 
Plichten gleichgestellt. Es werden einerseits die religiösen Elemente durch 

9	  	Die Reflexionen habe ich der TV-Sendung Ajspes khosec (»So sprach«) 
entnommen, die 2010 auf Ararat-TV ausgestrahlt wurde. In der Sendung 
wurden Materialien des Kulturministeriums der Republik Armenien verwendet 
(online verfügbar unter https://www.youtube.com/watch?v=XGQjkPZfMLs, 
Zugriff: 24.11.2017).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

weltliche ersetzt, andererseits wird, trotz des Mottos zum willentlich ein-
gegangenen Tod, das willentlich gelebte Leben thematisiert. 

»Dieses Bild«, schreibt Marina Stepanyan, »ist ein Appell zu Verant-
wortung und Aktivität und Zusammenhalt. Denn dies ist immer aktu-
ell. So sind die Figuren auf dem Bild dargestellt« (Stepanyan 2003: 157). 
Die Gestik Vardans, Ghevonds und anderer ist betont auffordernd. Die 
Figuren werden in einem entscheidenden Moment der Geschichte fest-
gehalten. Wir sehen sie in einem Augenblick, in dem eine Mobilisierung 
der sowohl körperlichen als auch geistigen Kräfte gefragt ist. Das The-
ma der Heldentat, des Kampfes und des dramatischen Konflikts, zentrale 
Topoi der klassischen Malerei, setzt der Künstler mit beliebten Darstel-
lungsmitteln um: einer strengen und klaren Struktur der Komposition, 
der Körper und Gegenstände. Chandschjan, der als intellektueller Künst-
ler gilt, findet einen Weg, das Augenblickliche mit dem Ewigen zu ver-
binden. Die analytische Basis seiner Methode legt er dabei selbst offen, 
indem er eine rationale Herangehensweise wählt: Er macht die zeitliche 
Distanz dadurch fühl- und überbrückbar, dass er den Helden der Vergan-
genheit die Gesichter seiner eigenen herausragenden Zeitgenossen gibt: 
so schafft er eine Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart. Diese 
rationale Lösung ehrt den kollektiven Willen des Volkes, das im Laufe 
der 15 Jahrhunderte ununterbrochen für seine Existenz kämpfen muss-
te (Stepanyan 2003: 158). 

Vahan Chorenjan arbeitete fast 18 Jahre lang an seinem Werk »Var-
danank« (Vardanen). Er begann Ende der 1980er Jahre und stellte es 
erst zur Jahrhundertwende fertig. Das Bild entstand unter besonderen 
Umständen, am Ende der Sowjet-Zeit und zu Beginn der staatlichen Un-
abhängigkeit Armeniens. Die Kriegsjahre waren nun weitgehend über-
wunden, auch die Nachkriegszeit rückte in die Ferne. Nun standen an-
dere Konflikte und neue Auseinandersetzungen auf der Tagesordnung. 
Der Maler stellte sich die Aufgabe, auf einem sieben Meter langen Bild 
die Schlacht in ihren einzelnen Elementen und Handlungen darzustel-
len. Dazu gehören die Natur in der Zeit des Gefechts, der Monat Mai 
und die Mohnblumen, Sonne und Wolken, beides typisch für den Früh-
ling, und vielerlei Kampfszenen. Der Künstler selbst meint: Auf dem 
Bild führen die Soldaten und sonstigen Kämpfenden eine leidenschaft-
liche Auseinandersetzung, um sich selbst und das Ihrige (hajrenin) zu 
verteidigen. Chorenjan wollte eine feierliche Darstellung vermeiden und 
den Krieg stattdessen als einen Akt der täglichen Leistung, als alltägli-
ches Leiden zeigen, das ein ganzes Volk auf sich nimmt. Auch der An-
führer Vardan ist nicht feierlich dargestellt, er kämpft wie seine Sol-
daten, von denen er umgeben ist, um sich zu opfern und um sich zu 
retten. Die Angst um das eigene Leben ist den Kämpfern beider Arme-
en gleichermaßen anzusehen. Allen emotionalen Feinheiten wollte der 
Künstler gerecht werden, das Ganze in ein Bild einarbeiten, wobei die 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

zentrale Idee, der Sinn der Avarayr-Schlacht heißen sollte: Man geht in 
den Tod, um das Land, den Glauben, die Nation und ihre Zukunft zu 
retten (Khorenyan 2003: 164). 

Eine Skulptur des Helden Vardan fertigte der bekannte Künstler 
Jerwand Kotschar (1899–1979), der bereits durch seine Skulptur der epi-
schen Figur David von Sasun10 zu Ruhm gelangt war. Die Vardan-Statue 
wurde 1975 in Eriwan errichtet. Sie ist 15 Meter hoch, betont minima-
listisch gestaltet, nicht martialisch, leicht, sogar fein gearbeitet. Vardan 
ist eine explodierende Gestalt, die die historischen Barrieren überwinden 
soll: Der Reiter hat keine Stütze, er ›fliegt‹, die Zügel sind ihm aus der 
Hand gefallen, er hat sich in den Steigbügeln aufgerichtet, seine Arme 
sind weit geöffnet, in einer Hand trägt er das Schwert. Die Silhouette 
wurde bewusst in betont scharfen horizontalen und vertikalen Linien 
angelegt (Stepanyan 2003: 159). 

Der Künstler Jerwand Kotschar hat über die zentrale Idee seines Wer-
kes Folgendes gesagt:11 Vardan hat sich im 5. Jahrhundert, den Tod vor 
den Augen, gegen die Idee gewehrt, dass eine Nation die andere unter-
drücken und bezwingen will. Kotschars Vardan reitet daher mit seinem 
Pferd in den Kampf, aber er verteidigt sich nicht. Er braucht keinen 
Schutzschild. Er führt seinen Krieg nicht mit der Macht des Schwer-
tes, sondern mit der Macht des Geistes. Durch sein Martyrium möch-
te Vardan die falsche Überzeugung bekämpfen und zerstören, dass man 
mit Waffengewalt für die Freiheit der Seele eines Volkes kämpfen könne.

Vardan steht moralisch höher als seine Gegner, und seine Haltung ist 
die eines stolzen Siegers. Er ist offen und frei, denn er hat keine Angst 
vor dem Tod. Sein Pferd wiederholt seine Bewegungen. Die gesamte Sta-
tue muss in der Luft sein, sich im Sprung befinden. Daher wird das Pferd 
mit dem Reiter auf eine Staubsäule gesetzt. Die entsprechende Positio-
nierung ist eines der Charakteristika, die diese Statue in ihren statischen 
Eigenschaften auszeichnen. Auch die Sprungrichtung des Reiters hat der 
Künstler vorgegeben: Vardans Sprung ist mit seiner ganzen Kraft nach 
unten gerichtet, in die Armee des Gegners. Die Verteidigung kommt aus 
den armenischen Bergen.

10	 	David von Sasun ist eine der zentralen Figuren des armenischen Na-
tionalepos Sasna tsrer (»Draufgänger aus Sasun«). Die zugrunde 
liegende Märchenlegende stammt aus dem 9. Jahrhundert und wurde 
im 19. Jahrhundert niedergeschrieben. In Eriwan wurde 1959 vor dem 
Bahnhofsgebäude ein großes David-Denkmal errichtet. Diese Skulptur von 
Jerwand Kotschar wurde sehr populär und gehört zu den bekanntesten 
Wahrzeichen der Stadt. Wie Vardan sitzt auch David auf einem Pferd.

11	 	Diese und folgende Ausführungen basieren auf den Notizen des Autors über 
sein Werk, in die ich im Jerwand Kotschar Museum Einblick nehmen durfte 
bei meinen Recherchen zur Entstehung und der Geschichte des Denkmals 
am 10. April 2012.

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

In seinen Notizen stellt Jerwand Kotschar noch eine interessante Über-
legung zur Kleidung und zum Äußeren des Helden an: Er habe sich die 
Frage gestellt, wie der Anführer Vardan gekleidet sein solle, und von sei-
nen Geschichtskenntnissen ausgehend würde er ihn als Angehörigen der 
armenischen oder persischen Armee des 5. Jahrhunderts darstellen wol-
len. Entschieden habe er sich jedoch für ein römisches Aussehen, was 
historisch gesehen natürlich falsch sei. Als Erklärung für seine Entschei-
dung führt er das berühmte, beliebte und weit verbreitete Bild Vardans 
aus dem 19. Jahrhundert an. Er schildert die Entstehungsgeschichte die-
ses Portraits, das vermutlich aus den 1860er Jahren stammt und von 
Stepan Nersisjan geschaffen wurde. Kotschar betrachtet die Darstellung 
zwar als eine Verfälschung der historischen Gegebenheiten, schließt sich 
jedoch der populären Tradition an, weil er glaubt, das Volk würde das 
römische Aussehen akzeptieren und lieben. Dies zu korrigieren, hält er 
für einen größeren Fehler als die geschichtliche Ungenauigkeit. 

Vardan in der Zeitgeschichte: die militärisch-kämpferische Tradition

Die Geschichte Vardans und das Thema des Kampfes werden zeitge-
schichtlich in mehrfacher Hinsicht in einen Zusammenhang gebracht. 
Zentral sind zunächst die Auseinandersetzung mit Vardan als Kriegsfüh-
rer, seine strategische Haltung im Krieg, die taktischen Entscheidungen, 
Ressourcenverwaltung und Logistik der militärischen Unternehmung. 
An dieser Stelle bekommen die mythischen Inhalte eine andere Ausrich-
tung: Es wird nicht nach moralischem Sieg und faktischer Niederlage 
gefragt, sondern nach den stärkeren Machtfaktoren. So wird Vardans 
Armee als eine Einheit in den Fokus genommen, die das ehemals star-
ke Reich Armenien präsentierte: Wie hat Vardan gehandelt, was waren 
die Faktoren, die seinen Erfolg und Misserfolg bedingten? Das Ereignis 
der Niederlage erscheint nicht mehr als das Wichtigste in der Geschich-
te, sondern als eine eher nebensächliche Komponente. Über eine militä-
rische Tradition zu sprechen, heißt, eine umfassende Struktur vorauszu-
setzen bzw. von einer staatlichen oder anderen Organisation auszugehen, 
innerhalb derer sich strategisches Handeln vollzieht. Moralische Elemen-
te haben in dieser Perspektive kaum Platz. Ebenso wenig sind in diesem 
Zusammenhang innere Einstellungen einzelner Kämpfer, ihre Opferbe-
reitschaft und Zugehörigkeit zum Kollektiv von Bedeutung. 

Einschlägig für die Auseinandersetzung mit Vardan als Kämpfer ist 
ein Sammelband, der die Beiträge einer Eriwaner Tagung aus dem Jahre 
2001 zusammenfasst. Anlass der Konferenz war das 1500-jährige Jubi-
läum der Schlacht auf der Avarayr-Ebene (Nazaryan 2003). Eine Sektion 
trägt den Titel Avarayr als militärische Tradition und versammelt meh-
rere Aufsätze, die das Thema unter diesem Gesichtspunkt betrachten. 

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Nicht alle Autoren behandeln die Frage der Strategie. Nichtdestotrotz 
zeigt allein bereits die Tatsache, dass einer der drei großen Teile des Sam-
melbandes den genannten Titel trägt, die Bedeutung des militärischen 
Aspekts für die aktuelle Wahrnehmung des historischen Geschehens an 
– vor allem innerhalb des armenischen Staates. Am Anfang dieser Sek-
tion stehen zwei Aufsätze, die sich dem militärisch-strategischen Pro-
gramm und den Einzelheiten von Strategie und Taktik im Avarayr wid-
men. So arbeitet Sergej Harutjunyan in seinem Aufsatz »Allgemeines 
militärisch-strategisches Programm des armenischen Krieges 449–450« 
die militärische Strategie Vardans anhand der Kriegshandlungen heraus, 
die jener in den zwei Jahren vor der Schlacht unternahm (Harutjuyan 
2003). 

Noch radikaler verfährt der Autor des zweiten Aufsatzes zu militä-
risch-strategischen Fragen des Kriegsgeschehens im 5. Jahrhundert. In ei-
ner detaillierten Auseinandersetzung mit den damals existierenden Dar-
stellungen des Avarayr-Krieges entwickelt Hajk Hakobyan seine These, 
dass bisweilen ein falsches und unstimmiges Bild dieser Schlacht, vor al-
lem der militärischen Handlungen, vermittelt worden sei. Seine Auffas-
sung basiert auf der Annahme, dass die armenische Armee des 5. Jahr-
hunderts sehr gut organisiert und ausgebildet gewesen sei, was man 
bisher nicht genügend beachtet habe (Hakobyan 2003). 

Aus Hakobyans Aufsatz ist ferner ersichtlich, dass viele Historiker die 
Diskussion des militärischen Aspekts untersuchen oder zumindest an-
sprechen. Unter anderem widmet sich der Autor den Darstellungen und 
Zeichnungen in Lehrbüchern und Enzyklopädien und zeigt, wie diese 
sich in vielen Fällen widersprechen (Hakobyan 2003: 195). Derartige 
Ungereimtheiten existierten, obgleich – oder gerade weil – die Geschich-
te der Schlacht nach wie vor anerkannt, akzeptiert und populär sei. Vor 
diesem Hintergrund erschienen etwaige Lücken und Widersprüche in 
Darstellungen kaum relevant.12 Was zählte und die Rezeption des Stof-
fes bestimmte, sei das Konzept des ›moralischen Sieges‹. 

Darüber hinaus existieren zwei weitere Themenkomplexe, die in Ver-
bindung mit der Kriegsthematik der Vardan-Geschichte verhandelt wer-
den. Sehr verbreitet und etabliert ist die Betrachtung des Vardan-Krieges 
als Anfang eines ständig wiederholenden Musters der armenischen Un-
abhängigkeitsbewegungen im Laufe der Jahrhunderte. Im Unterschied 
zur bereits dargestellten Auseinandersetzung mit dem Kampfgeschehen, 

12	 	Der Text wurde auch in der Vergangenheit aus strategisch-militärischer Sicht 
untersucht, und die Fehler des Anführers, die zur Niederlage führten, wur-
den studiert. Ashot Voskanian weist in seinem Aufsatz auf eine Abhandlung 
von 1947, die die Voraussetzungen der Niederlage aus militärisch-strategi-
scher Sicht zeigt. Dies nimmt Voskanian allerdings als Grundlage für die Be-
hauptung, dass es bei der Schlacht um keinen militärischen Sieg ging (siehe 
Fußnote 22 in (Voskanian 2006: 31)). 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

die vom Standpunkt einer Großmacht und ihrer Strategien aus erfolgt, 
werden die Unabhängigkeitsbewegungen in einem staatslosen Kontext 
verortet, und es wird von einer kleineren Einheit in einer dominanten 
Mehrheitsgesellschaft ausgegangen. Man spricht von einem gewissen 
Grad der Organisation, aber nicht von einer umfassenden Struktur. Zen-
trale Bedeutung kommt der Idee und dem Akt des Widerstands zu, mit 
denen dem äußeren Druck begegnet wird. So werden zahlreiche ande-
re Widerstandskämpfe in eine Reihe mit der Avarayr-Schlacht gestellt. 

In einer Vielzahl militärischer Auseinandersetzungen identifiziert man 
ähnliche Muster und zeigt direkte und indirekte Verknüpfungen auf. 

In seinem Aufsatz aus dem oben genannten Sammelband »Avarayr 
und die armenischen Unabhängigkeitsbewegungen« stellt Vladimir 
Barkhudaryan (Barkhudaryan 2003) diese Bewegungen dar. Den Var-
dan-Krieg ordnet er in eine Reihe von Unabhängigkeitskämpfen aus 
verschiedenen Epochen ein. Bereits während der arabischen Herrschaft 
des 8. und 9. Jahrhunderts hatte es zahlreiche Volksaufstände gegen die 
jeweiligen Herrscher gegeben. Diese endeten jeweils erwartungsgemäß 
mit Niederlagen der Armenier. Mit geringen Kräften zur Waffe zu grei-
fen, den übermächtigen Herrscher zu bekämpfen und für die Freiheit zu 
sterben, war – in dieser Interpretationslinie – eine Fortsetzung des von 
Vardan und seiner Gefolgschaft eingeschlagenen Weges. Derartig wage-
mutige Aktionen weckten – so stellt es Barchudaryan dar – Hoffnung 
in der Bevölkerung, stärkten den Glauben und den Geist. Auf ähnliche 
Weise reiht David Bek die in den 1720er Jahren gegen die Türken ge-
führten Kämpfe in diese Tradition ein, insbesondere die 1727 in Hali-
zor und Meghri ausgetragenen Gefechte. 1826 leistete die Bevölkerung 
der in den Bergen gelegenen Stadt Zeitun der türkischen Armee mona-
telang bewaffneten Widerstand und erzielte am Ende einen glänzenden 
Sieg. An der Selbstverteidigung waren alle Schichten der Bevölkerung be-
teiligt. Durch Beharrlichkeit und Tapferkeit konnten sie – Barchudaryan 
zufolge – gewinnen und große Aufmerksamkeit und Bewunderung in ar-
menischen ebenso wie in nicht-armenischen Kreisen auf sich ziehen. An-
fang des 20. Jahrhunderts fügt sich die Schlacht von Sardarapat in die 
militärische Tradition ein. Hier fand im Mai 1918, nur wenige Kilome-
ter entfernt von der armenischen Hauptstadt Eriwan, eine entscheiden-
de Schlacht gegen die türkische Armee statt. Geführt wurde sie von Ge-
neral Movses Silikian. In seiner Ansprache bezog dieser sich direkt auf 
Vardan, und zwar vor allem als er sein Wort an die Armenierinnen rich-
tet: Sie sollten dem Beispiel der mutigen, feinen Frauen des 5. Jahrhun-
derts folgen, die ihre Männer im Krieg des »unsterblichen Vardans« zu 
großen Taten ermutigt hätten (Nazaryan 2003: 253).13 Im Mai 1918 

13	 	Der vollständige Text von Silikians Ansprache aus dem Jahr 1918 ist im An-
hang des genannten Sammelbandes zu finden, (Nazaryan 2003: 253).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

gelang es Silikian mit seiner Armee, das armenische Territorium und 
den Zugang zur Hauptstadt erfolgreich zu verteidigen. Die Erklärung 
der ersten unabhängigen Republik Armeniens ereignete sich im selben 
Monat, am 28. Mai 1918. Später wurde die entscheidende Schlacht von 
Sardarapat gemeinsam mit derjenigen von Avarayr in eine Reihe der 
wichtigen Mai-Kriege gestellt. Dabei lassen sich nicht alle Elemente der 
Maigeschehnisse späterer Jahrhunderte und vor allem des Jahres 1918 
mit der historischen Schlacht am Avarayr vergleichen. Die notwendi-
gerweise selektive Lesart des Vardan-Krieges hebt auf die Momente der 
Verteidigung sowie den Mut und die Überzeugung der Kämpfenden ab. 
Hier wird der Krieg am Avarayr zum Vorbild für Selbstverteidigung und 
Kampf für eine Unabhängigkeit, die freilich auch die Bereitschaft zum 
Opfer einschließt. Vladimir Barkhudaryan fügt am Ende noch die Aus-
einandersetzung um Berg-Karabach in den 1990er Jahren zur Reihe der 
Unabhängigkeitskämpfe hinzu und wertet diese als Ausdruck desselben 
Geistes der Freiheit (Barkhudaryan 2003: 187). Was alle genannten Be-
wegungen vereint, ist ihre nicht-staatliche Organisation. Sie sind an sich 
sehr verschieden, etwa in ihren Zielsetzungen und Erfolgen. In manchen 
Fällen geht es darum, die Stimmung hochzuhalten, in anderen, eine Stadt 
vor fremder Belagerung zu schützen; und schließlich darum das Territo-
rium zu verteidigen. 

Letztlich bringt die Vardan-Metaphorik die durch das Kollektiv an 
das Individuum gestellten Anforderungen zum Ausdruck. Dies wird 
besonders deutlich, wenn man die Behandlung des Themas in Bezug 
auf Soldaten und Zivilbevölkerung in Kriegssituationen betrachtet: 
Mut, Tapferkeit und vor allem Opferbereitschaft haben zentrale Be-
deutung. Dabei wird im unmittelbaren Kontext des Krieges von einem 
absoluten Opfer gesprochen. Hier, wie sonst in keinem anderen Kon-
text, kommt die Komponente des bewusst in Kauf genommenen To-
des zum Vorschein. Die religiöse Interpretation des Martyriums geht 
in eine säkulare oder semireligiöse Idee des Patriotismus über, verwan-
delt sich in eine Vorstellung des Opfers für die Heimat. Diese Inter-
pretation hat sich in der Diaspora und der Sowjet-Republik Armeni-
en teils in ähnlicher, teils in unterschiedlicher Weise weiterentwickelt. 
Während des Zweiten Weltkrieges wurde das Verbot nationaler Hel-
den und Heiliger aufgehoben, weil man sie brauchte, gewissermaßen 
zu Hilfe rief, um die Bevölkerung für den Krieg zu begeistern. Über-
liefert ist eine kurze Version der Vardan-Geschichte, die 1943 verfasst 
und an die Front gesendet wurde. Diese achtseitige Broschüre über 
Vardan war die erste in einer Reihe von Berichten über die Helden-
taten tapferer Armenier zum Zwecke der Ermunterung der Soldaten. 
Die armenische Zweigstelle der Sowjetischen Wissenschaftsakademie 
gab diese Hefte heraus. Die 1943 erschienene Broschüre hieß »Vardan 
Mamikonyan«. Auf dem Cover werden der Name und Nachname des 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Helden durch einen feierlichen Kranz eingerahmt. Sein Bezug zur Kir-
che spielt keine Rolle.14 

Der Text beginnt mit Yeghisches Worten »Der verstandene Tod ist Un-
sterblichkeit«. Die Ereignisse des 5. Jahrhunderts werden in allgemein 
verständlicher Sprache wiedergegeben. Die Schilderung beginnt mit der 
Teilung Armeniens und dem Verlust der Unabhängigkeit im Jahre 432. 
Religiöse Fragen werden nur oberflächlich berührt, aber nicht vertieft. 
Kirchen gelten nur als allgemein armenische Symbole, während die Exis-
tenz des geistlichen Anführers Ghevond verschwiegen wird. Eine auffal-
lende Betonung erfährt hingegen der Gegensatz zwischen Vardan und 
Vasak, der in der Interpretation des Jahres 1943 die gesamte Geschich-
te durchzieht. In allen kriegerischen Szenen wird ihm Aufmerksamkeit 
geschenkt. Vardan gilt als ein tapferer, kluger, weitsichtiger und vor al-
lem dem eigenen Volk und der Heimat vollkommen ergebener Anfüh-
rer. Der Text feiert seine mehrfachen Siege bis zur schwierigen Situation 
auf der Avarayr-Ebene; die entscheidende Schlacht wird ebenfalls in all 
ihren Einzelheiten dargestellt. Dabei werden die Kämpfer von dem Ap-
pell »Wir sollen sterben, aber die Heimat soll leben« geleitet. Die Schil-
derung der historischen Begebenheiten endet nicht mit dem Tod des tap-
feren Helden. Der Kampf wird weitergeführt und anschließend mit der 
Einstellung der Kriegsmaßnahmen seitens der Perser erfolgreich been-
det. Der historischen Skizze folgen Abschnitte, die der Anerkennung für 
die tapferen gefallenen Soldaten gewidmet sind. Als Akte der Dankbar-
keit und Wertschätzung werden die literarischen Denkmäler, die zu Eh-
ren Vardans geschaffen wurden, eingeführt, die frühen historiografischen 
Werke ebenso wie das künstlerische Schaffen des 18. und 19. Jahrhun-
derts, aber auch solche aus älterer Zeit. Zwei von diesen Gedichten sind 
in der Vardan-Broschüre abgedruckt. Sie vermitteln einerseits eine Wert-
schätzung des Geschehenen und transportieren andererseits eine moti-
vierende und zukunftsgewandte Haltung. Der Kampf Vardans wird als 
Weg eines wahren Helden dargestellt, ein heldenhafter Tod als ein Weg 
in die Unsterblichkeit gepriesen. So heißt es am Ende, »dass Vardan, das 
Symbol für Patriotismus und Opferbereitschaft, in den Tagen des gro-
ßen Vaterländischen Krieges als Vorbild für den endgültigen Sieg über 
den Faschismus erscheint«.

Das zentrale Narrativ ist sehr interessant: Vardan hat gekämpft, ge-
wonnen, verloren und wurde verraten. Er musste aus Liebe zur Hei-
mat sterben, aber er bleibt unvergessen. Seine Bereitschaft zum Martyri-
um wird gepriesen und von der Hoffnung auf Belohnung begleitet. Ihm 
wird Unsterblichkeit versprochen. Der Tod wird zu einem vielleicht un-
vermeidlichen, möglicherweise aber notwendigen Element auf dem Weg 

14	 	Der Text von 1943 und die entsprechende Abbildung finden sich in (Nazaryan 
2003: 254ff.).

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

zum Sieg. Mit der Beschreibung der Belohnung wird die Härte des Todes 
und des Opfers gewissermaßen abgemildert. Die Unsterblichkeit wird 
vor Augen geführt, ein Leben nach dem Tod in Form der Anerkennung 
späterer Generationen versprochen. 

An vielen Schlüsselstellen des Textes von 1943 wird die aktuelle Situ-
ation wiedergegeben und die Vardan-Erzählung wird ihr entsprechend 
angepasst. So heißt es zum Beispiel, die Völker hätten sich in brüderli-
cher Union zusammengeschlossen, um gegen Haskert zu kämpfen. Auch 
die Umstellung des Kalenders in der Zeit nach der Oktoberrevolution 
findet ihren Ausdruck in der zeitlichen Darstellung des großen Krieges: 
In der Ansprache an die Soldaten der Roten Armee wird der 2. Juni als 
Datum angegeben (Nazaryan 2003: 258). Diese Datierung wirkte aller-
dings nicht traditionsbildend. Es blieb beim Gedenken der Geschehnisse 
im Monat Mai. In diese Ordnung fügte sich dann auch der Tag des Sie-
ges im Vaterländischen Krieg, den man im Mai beging. 

Oben wurde bereits erwähnt, dass im Zweiten Weltkrieg der Roman 
Vardanank eine große Wirkung auf Soldaten und Zivilbevölkerung übte. 
Auch in der Diaspora trat das hier vorgeprägte Opfer-Held-Muster in 
Erscheinung: mit Blick auf die Attentäter der 1970er und 1980er Jahre. 
In seinem Aufsatz »Traditionelle Identität und politischer Radikalismus 
in der armenischen Diaspora« zeigt Khachig Tölölyan, wie sich die radi-
kalen armenischen Organisationen in jenen Jahren in ihren Programmen 
auf Vardan beriefen und das Opfer-Held Muster adaptierten. Tölölyan 
betrachtet die Geschichte Vardans als projektives Erzählmuster: »Die 
Identität der Terroristen besteht darin, als Märtyrer zu sterben, weil sie 
sich in ihrem Handeln auf projektive Erzählmuster beziehen und diese 
mit neuer Lebenskraft füllen. Ihr Opfer erinnert die Masse des armeni-
schen Volkes an jene traditionelle Auffassung, der zufolge die Identität 
der Kirche und der Nation in einem ähnlichen Opfer gründet« (Tölölyan 
1993: 218). Die in der Diaspora verübten bewaffneten Überfälle und ter-
roristischen Akte basieren auf den Symbolen des Kämpfers Vardan so-
wie des Märtyrers Vardan, der seinen Tod bewusst in Kauf nahm. Die 
Verbindung mit der Kirche wird hier aufrechterhalten und der religiöse 
Kontext nicht geleugnet.15 

Das jüngste Beispiel einer Aktualisierung der militärischen Maitradi-
tion lässt sich im Berg-Karabach-Konflikt der 1990er Jahre ausmachen: 
Hier ging es vor allem um einen Kampf um ein konkretes Territorium, 

15	 	»Die armenischen terroristischen Bewegungen ihrerseits haben sich die 
kirchliche Sprache des Märtyrertums angeeignet und sie zu einem wesentli-
chen Bestandteil des erzählerischen Apparats gemacht, mit dessen Hilfe die 
geopferten Leben der Terroristen sanktioniert und ihr Andenken kultiviert 
werden. Sie haben sowohl die Sprache der Kirche als auch den Stil der ha-
giographischen Märtyrererzählungen übernommen und sie ihren Zwecken 
angepasst, um so projektive Erzählungen und regulative Biographien zu 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

der sich um die bekannten Topoi von Kampf, Martyrium und Sieg herum 
darstellen ließ. Am Ende stand auch hier ein Triumph im Mai, der mit 
der Unabhängigkeit der Teilrepublik und ihrer Armee einherging. Der 
Kampf um die umstrittenen Gebiete konnte darüber hinaus die Diaspo-
ra mit der Republik Armenien in vielerlei Hinsicht vereinen. 

Auch in den Jahren 2007 und 2008 wurden kleine Broschüren für die 
Armee mit Texten zu Vardan herausgegeben. 2007, zum 15. Jubiläum 
der armenischen Armee, wurde die Rede Vardans am Vortag der großen 
Schlacht vollständig und mit einer feierlichen Einführung an die arme-
nische Armee abgedruckt. Die Broschüre aus dem Jahr 2008 besteht aus 
mehreren Texten, die die Armee ermutigt haben dürften. Vardan ist der 
erste in der Reihe, auf drei Seiten wird seine Wirkung und Bedeutung zu-
sammengefasst. In beiden Borschüren ist auch ein Portrait Vardans abge-
bildet.16 Damit wird der Bezug der Figur zu Kampftradition und zur Ar-
mee gepflegt, aber auch die schriftlichen Quellen zur Vardan-Geschichte 
werden so erneut in Umlauf gebracht. 

Besonders in Armenien ist als eine Besonderheit des 20. Jahrhunderts 
die universelle Beschäftigung und ›Suche nach Vardan‹ in allen Kunst-
bereichen und überhaupt in allen Lebensbereichen zu nennen. Man geht 
dabei von einer allgemein anerkannten Zentralität aus, die außer Frage 
steht und absolut ist. Des Weiteren wird ein Umgang mit der Thematik 
gepflegt, die die aktuelle Sichtweise auf alle historischen Etappen und 
Perspektiven überträgt. Die Protagonisten und Kontextinformationen 
werden als gegeben wahrgenommen und aus wissenschaftlicher, künstle-
rischer und institutioneller Perspektive entwickelt und ergänzt. Alle Auf-
sätze zu diesem Thema, die Spuren Vardans in der armenischen Kultur 
suchen, beginnen mit der Annahme, dass der gesamte Bereich – Literatur, 
Kunst, Architektur etc. – maßgeblich durch dieses Narrativ beeinflusst 
sei. Den empirischen Beleg bleibt man in der Regel allerdings schuldig. 
Diese wiederholte Betonung der Bedeutung des Narratives verweist auf 
die Präsenz der Geschichte und die Macht von Ritual und Mythos, aber 
auch auf die unzureichende Flexibilität und die Ambivalenz der Interpre-
tation. Einige Wurzeln dieses Zugangs sind in der Form des sowjetischen 
Nationalismus (nach 1965) zu suchen, der alle kulturellen Bereiche um-
fasste und eine Art religiösen Halt bot (Panossian 2006: 333). Gleich-
zeitig liegt hier auch ein Phänomen der gesellschaftlichen Transforma-
tion und der Suche nach neuen umfassenden symbolischen Formen vor. 

verfassen, in denen ihre eigenen Mitstreiter als wahre zeitgenössische Mär-
tyrer für die armenische Sache dargestellt werden.« (Tölölyan 1993: 215)

16	 	Die Titel dieser Broschüren lauten: »Das Wort Vardan Mamikonyans an die 
armenische Armee« (i.O. armenisch), Hajk hastatutjun, 2007; »Taron, die 
Lehre von Taron und die armenische Armee« (i.O. armenisch), hg. v. Var-
dan Grchenc, Gitutjun, Eriwan 2008.

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

3.2 Empirische Falldarstellung

Die folgende Darstellung orientiert sich an den Leitfragen der Datenin-
terpretation und -analyse: Wie werden die Feierlichkeiten zu Ehren Var-
dans gestaltet? Welche symbolischen Konstellationen lassen sich beob-
achten? Wie geben diese den Mythos wieder? Die interpretierten Fotos17 
dokumentieren die Feierlichkeiten vom 30. Januar 2008 in Eriwan. Wie 
auch in den anderen zwei Falldarstellungen werden zu Beginn die tra-
genden und organisierenden Institutionen sowie der Rahmen der Veran-
staltung präsentiert und Informationen über die Vorbereitungen und die 
Konzeption des Festes gegeben. Dabei ziehe ich Material aus ethnografi-
schen Beobachtungen und Dokumenten heran. Anschließend beschreibe 
und analysiere ich die Feierlichkeiten. 

Diözese Ararat:  
Die Kirche und die Kirchengemeinde St. Sargis in Eriwan 

Zahlreiche Presseberichte und verschiedene Verweise stellen die Arara-
tian Diözese als die Organisatorin des Vardan-Festes dar. Die Diözese 
Ararat (Araratyan Hayrapetakan t‘em) ist die größte Diözese der Arme-
nischen Apostolischen Kirche und eine der ältesten der Welt. Sie ist zu-
ständig für die Stadt Eriwan und die Provinz Ararat in der Republik Ar-
menien.18 Die Diözese trägt den Namen des Berges Ararat – ein wichtiges 
Symbol der armenischen Nation. Ihre Hauptgeschäftsstelle befindet sich 
in der Hauptstadt Eriwan. Der Bischofssitz ist die Kathedrale St. Sargis 
(Surb Sargis). An diesem Hauptsitz wird auch das Vardan-Fest verwaltet. 

17	 	Die Bilderreihe enthält 96 Einzelbilder in chronologischer Ordnung. Sie 
wurden in mehreren Gruppensitzungen sequenzanalytisch interpretiert. 
Zwei Sitzungen fanden im Rahmen der Sozialwissenschaftlichen Werkstatt 
mit Mitarbeitern der Pädagogischen Hochschule in Bern statt. Eine weitere 
Gruppensitzung erfolgte im Rahmen des Forschungskolloquiums am Lehr-
stuhl von Prof. Dr. Tilman Allert an der Universität Frankfurt am Main. Die 
Teilnehmer besaßen jeweils (bis auf eine Ausnahme) nahezu kein Vorwissen 
über den Vardan-Mythos. Sie verfügten weder über Kenntnisse der arme-
nischen Sprache noch des Landes. Nach einer kurzen Präsentation des Pro-
jekts und des Materials wurde Bild für Bild interpretiert. Als Vorinformation 
erfuhren die Teilnehmer von mir lediglich, dass es um einen Kirchenfeier-
tag ging, das Zelebrieren eines Mythos in Form einer Prozession. Die Bilder 
habe ich von einer Mitarbeiterin des Ethnografischen Institutes der Wissen-
schaftsakademie Armeniens erhalten. Sie wurden nicht von mir unter mei-
ner Fragestellung aufgenommen, sondern von einem polnischen Doktoran-
den, dessen Forschungsthema mir nicht bekannt ist.

18	 	Hierzu siehe http://www.qahana.am/am (Zugriff: 23.02.2019).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

Gebäude und Räumlichkeiten

Abgesehen von der Kirche ist die Kirchengemeinde durch angrenzende 
Gebäude um die Kirche herum vertreten. Ein separates Gebäude steht 
der Verwaltung und dem Pressezentrum der Gemeinde zur Verfügung. 
In diesem Haus finden diverse Veranstaltungen statt, Festlichkeiten, Sit-
zungen und Besprechungen. Sehr nahe an der Kirche, in einer Wohnung 
im Erdgeschoss, haben die Priester ihre Büros. 

Verwaltung

Während die Strukturen anderen säkular geprägten Verwaltungen äh-
neln, unterscheidet sich die Diözese durch ihre eigene interne Sprache, 
welche sich religiöser Ausdrücke und Gesten bedient – etwa bei Begrü-
ßungsformalitäten, Ansprachen und in den Hierarchien.19 Diese wer-
den mit einer Wichtigkeit und Selbstverständlichkeit als eine definitiv 
einzuhaltende Form kommuniziert. Zwei Mitarbeiterinnen des Verwal-
tungsbüros haben mir einige sehr allgemeine Informationen über Um-
fang und Ablauf des Vardan-Festes gegeben. Ihre Bemerkungen waren 
weder spezifisch auf die Hauptfigur oder die Idee, sondern hauptsäch-
lich auf die Form gerichtet. Sie betonten sowohl die starke Beteiligung 
der Jugend am Fest wie auch seine zentrale Bedeutung für die Gemein-
dearbeit. Den religiösen Bezug thematisierten sie weder auf Inhalte bezo-
gen noch den Termin betreffend. Die Mitarbeiterin ging von einem fes-
ten Termin des Feiertages aus, obwohl der Vardan-Tag sich, wie bereits 
besprochen, nach Ostern richtet und jedes Jahr an einem anderen Da-
tum gefeiert wird. Elemente des säkularen Zugangs zum Fest sind immer 
noch dominant. Auch nach Ende der Sowjetzeit scheinen sie in Armeni-
en wichtiger zu sein als die kirchliche Ordnung – selbst in der Kirchen-
gemeinde, zumindest in den Reihen der Verwaltung. 

Geistliche

Die Geistlichen sind sowohl innerhalb als auch außerhalb der Kirche 
durch ihre Kleidung klar erkennbar. Bei meiner ersten Begegnung mit ei-
nem der Priester dieser Gemeinde war aufgrund seines ausgefüllten Ta-
gesablaufs nur ein kurzes Treffen möglich, ich wurde in sein Büro einge-
laden. Er war sehr ausgelastet und brachte sofort zum Ausdruck, dass für 
mein Thema ein anderer Kollege zuständig sei. Von ihm selbst bekam ich 

19	 	Man findet Anweisungen zu Begrüßungsformen auch auf der Internetseite 
http://www.qahana.am/en/salutation (Zugriff: 23.02.2019).

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

weder zum Fest noch zur Figur Vardans eine Stellungnahme. Auffällig 
war, dass dieses Thema offenbar in den Kompetenzbereich eines einzel-
nen Priesters fiel. Ich konnte nicht den Eindruck gewinnen, dass jeder, der 
im Dienst der Kirche steht, einen persönlichen Bezug zu der Veranstal-
tung und den Inhalten der Vardan-Erzählung hatte und die Gelegenheit 
suchte, darüber zu sprechen. Der genannte Priester berichtete mir hin-
gegen ausführlich von der Idee, Konzeption und dem Ablauf des Festes. 
Er erläuterte im Gespräch sowohl die inhaltlichen als auch die formalen 
Aspekte der Feier. Ihm war die Angelegenheit anscheinend sehr wichtig. 

Jugendorganisation

Die Jugendorganisation setzt Altersgrenzen für ihre Teilnehmer. Nur jun-
ge Leute im Alter zwischen 16 und 35 Jahren dürfen Mitglied werden. 
Der Verein organisiert zum Beispiel Pilgerreisen oder intellektuelle Wett-
bewerbe. Die Jugendarbeit wird in Form von Pressemitteilungen kom-
muniziert. Die Organisation engagiert sich bei festlichen Veranstaltun-
gen. Oft findet ein offenes und geselliges Zusammensein statt, bei denen 
Gäste immer erwünscht sind. Hierbei wird eine hierarchische Struktur 
sichtbar und die Geschlechter-Verhältnisse entsprechen den traditionel-
len Rollenverteilungen. Die Frauen engagieren sich tatkräftig bei den 
Treffen und übernehmen Arbeiten wie die Dekoration des Tisches etc. 
Manche Frauen sind zwar auch im Bereich der Berichterstattung aktiv, 
doch wenn es um Wahlen und führende Positionen geht, sind grundsätz-
lich Männer zuständig. So wurde die Jugendorganisation auch von ei-
nem männlichen Mitglied geleitet. Alle Positionen und Ämter haben ihre 
besonderen Bezeichnungen. Es wird in einer Sprache kommuniziert, die 
sich von der alltäglichen unterscheidet und sich älterer Wörter bedient. 
Dieser Sprachgebrauch bezieht sich auf verschiedene Begriffe, aber auch 
auf Personen und Gegenstände. Die Kirche ist ein »Tempel«, der Spre-
cher der Organisation hat eine mittelalterliche Bezeichnung (Atenapet) 
etc. Der Alltag setzt sich dadurch deutlich von der sprachlichen Entwick-
lung der letzten 50 Jahre ab, wobei säkulare Entwicklungen der Sow-
jet-Ära (vor allem die zahlreichen Russismen) umgangen werden. 

Weder bei den Mitarbeiterinnen des Pressebüros, bei den Priestern, 
den Sprechern der Jugendorganisation noch bei anderen Gemeindean-
gehörigen kam eine emotionale Bindung zum Vardan-Fest zum Aus-
druck. Niemand nutzte die Möglichkeit eines Interviews oder kurzen 
Gesprächs, um eigene Überlegungen zum Thema, zur Heldenfigur oder 
zur Festlichkeit mitzuteilen. Die Berichte waren sehr routiniert und grif-
fen weder die mythische Thematik auf noch ließen sie eine persönliche 
Bindung an die Symbolik erkennen. Über Vardan zu sprechen, schien 
vielmehr etwas Fremdes zu sein. Das Wissen zum Fest und darüber, was 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

gefeiert wird, konzentrierte sich auf einzelne Punkte: Hinweise auf Ex-
perten oder eine schriftliche Quelle. Ich bin jedes Mal an eine kompeten-
te und für dieses Fest zuständige Person verwiesen worden. Alle anderen 
fanden keine Worte oder hatten einfach keine Zeit, mit mir über das Fest 
zu sprechen. Die anderen Gesprächspartner brachten oft rundweg zum 
Ausdruck, dass sie nicht viel darüber wüssten. Merkwürdig fand ich vor 
allem, dass sie über so wenige ›fachliche‹ und persönliche Eindrücke ver-
fügten, um sie mir, einer Interessentin, mitzuteilen. Ich hätte ein kürzeres 
oder längeres Statement zu Vardan und seiner Tat erwartet, eine eigene 
Interpretation oder eine Meinung. Erhalten habe ich hingegen lediglich 
zwar begeisterte, aber sehr unspezifische Äußerungen, wie »ein großes 
Fest« oder »ein Fest der Jugend«. Gesprochen wurde nur über die Form 
des Ereignisses, nicht über seinen Inhalt. Da die anderen Gemeindemit-
arbeiter mich, wie gesagt, immer nur auf »Experten« verwiesen, ist da-
von auszugehen, dass das einschlägige Wissen nur zwischen den zustän-
digen Fachleuten zirkuliert und in notwendigen Situationen eingesetzt 
wird. Beim Sichten der Presseberichte las ich immer wieder Aussagen 
einer Pressebüromitarbeiterin, die zur Zeit meines Besuchs im Urlaub 
war. Darum konnte mir kaum jemand weiterhelfen. Für eine eingehen-
de Beschäftigung mit dem Thema scheint es kein Bedürfnis oder auch 
keine Notwendigkeit zu geben. Dieser Umgang mit dem Helden Vardan 
weist weniger auf eine allgemein gefeierte Festlichkeit hin als eher auf 
eine vom Arbeitsalltag her bekannte Veranstaltung, die im Verantwor-
tungsbereich einer bestimmten Person liegt. Das Wissen über das Var-
dan-Fest und allen inhaltlichen und sonstigen Einzelheiten sind Exper-
ten zugeordnet und liegen im Arbeitsbereich des darauf ›spezialisierten‹ 
Priesters und einer Pressesprecherin.

Neue Feste und die Vorbereitungsarbeiten der Diözese 

Eine weitere Ebene, auf die das Vardan-Fest im Rahmen der Gemeinde-
arbeiten gelangt, ist der Vergleich mit einer anderen von derselben Ge-
meinde organisierten neuen festlichen Prozession. »Wir feiern zwei große 
Feste: das Heilige Sargis-Fest und das Vardan-Fest«, so wurde mir gesagt. 
Das Fest des Heiligen Sargis wird Ende Januar gefeiert. Sargis ist der 
Heilige, der verliebte junge Menschen beschützt. Das Sargis-Fest gehört 
zu den Feierlichkeiten, die nicht in Vergessenheit gerieten. Auch wenn 
es von der Kirche nur in bescheidenem Rahmen gefeiert wurde, wur-
de die Tradition in den Familien weitergeführt. An diesem Tag wartete 
man nach einem kleinen Ritual mit Salzgebäck auf die Erscheinung der 
Braut oder des Bräutigams im Traum. Heute, im unabhängigen Armeni-
en, wird eine Prozession zu Ehren des Heiligen organisiert. Beide Feste 
werden ähnlich gefeiert: Ein verkleideter Ritter führt die Prozession an 

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

und beide Feste werden von der Gemeinde St. Sargis und der Jugendor-
ganisation organisiert. Unterschiede bestehen einerseits in der Anlage der 
gefeierten Figuren: Die eine (Sargis) ist, wie gesagt, der Patron von jun-
gen, insbesondere von verliebten jungen Menschen, die andere (Vardan) 
ist ein Held, dessen Bedeutung traditionell in der Bewahrung der Iden-
tität der Armenier, gerade auch in ihrer Existenz als Christen liegt. Die 
traditionell zugeschriebenen Bedeutungen richten sich an ein jeweils ver-
schiedenes Publikum und sind auf unterschiedliche Sinnzusammenhänge 
ausgerichtet. Das St. Sargis-Fest ist hinsichtlich seiner Botschaft wohlbe-
kannt und einfach, die angesprochenen Zusammenhänge erreichen die 
Jugend leicht und sprechen diese direkt an. Der Kontext des Vardan-Fes-
tes ist hingegen wesentlich komplizierter und weniger zugänglich. Beide 
Feste wurden ungefähr zur gleichen Zeit mit der gleichen Handschrift 
neu entworfen und von der Gemeinde mit ähnlichen Mitteln realisiert. 
Bei den Gesprächen wurde das Vardan-Fest in keiner Weise als spezi-
fisch hervorgehoben und eher in eine Reihe gesetzt mit vom Maßstab 
und möglicherweise auch der Form und Aufwand her vergleichbaren 
(Groß-)Veranstaltungen. 

Über die großen Veranstaltungen der Jugendorganisation wurde auf 
mehreren Postern im Eingangsbereich des Gemeindehauses informiert. 
Dazu zählten Bilder von etlichen Festlichkeiten wie von dem Vardan- 
und dem Sargis-Fest. Bei einem meiner Aufenthalte begegnete ich dem 
Sprecher der Organisation in diesem Raum und führte mit ihm ein kur-
zes Gespräch über die Organisation und ihre Tätigkeiten. Während er 
mir ihre Arbeit vorstellte, kam er spontan auf die Bilder zu sprechen, 
meinte aber nur: »Hier feiern wir das Vardan-Fest« bzw.: »Hier sind 
Bilder von Surb Sargis. Hier vernichten wir gründlich den Valentinstag 
(Valentitn lav jardum enq)«. Dem zweiten Fest wird also eine bestimmte 
Bedeutung verliehen, es steht für den Kampf gegen den westlichen Ein-
fluss oder allgemeiner gegen das Fremde. Das Vardan-Fest wird lediglich 
erwähnt. Dem Treffen folgten weitere Begegnungen mit Mitgliedern der 
Organisation und mit ihrem Sprecher, aber trotz allen Ankündigungen 
gelang es mir nicht, ausführlichere Informationen von ihm zu erhalten. 
Immer war etwas anderes wichtiger, aktueller, brennender. Beim besten 
Willen konnte er sich nicht auf das Vardan-Fest konzentrieren und mein-
te am Ende auch, dass andere Fragen gerade interessanter und aktueller 
seien als Vardan. Diese Aussage hat meine Beobachtung nur bestätigt.

Wenn man in diesem Zusammenhang den Ausdruck »Ordnung der 
Rituale« von Hans-Georg Soeffner anwenden wollte, könnte man von 
neu geschaffenen Ritualen sprechen, die jeweils ähnlich konzipiert wer-
den, aber unterschiedlich beliebt sind sowie unterschiedliche Funktio-
nen erfüllen. Das Vardan-Fest ist weder im Rahmen der organisieren-
den Gemeinde noch für die breite Öffentlichkeit ausschlaggebend. Die 
Deutungshoheit und Symbolverwaltung des Vardan-Mythos liegt nicht 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

in den Händen der Kirche, sondern immer noch in den Händen der In-
tellektuellen und Künstler, so wie es sich in der Sowjet-Zeit etabliert hat. 
Unter anderem deshalb konzipierte die Kirche eine neue Form der Feier. 

Während bei vielen Gesprächen eine emotionale Distanz zum Fest er-
kennbar war,20 nahm sich der ›spezialisierte‹ Priester eigens Zeit, um das 
Thema zu erläutern. Dabei brachte er eine deutliche emotionale Bindung 
sowie eine ideale Vision in Bezug auf den Helden zum Ausdruck. Aus 
dem Gespräch waren die aktive Teilnahme und das Engagement meines 
Gesprächspartners und seiner Kollegen bei der Organisation des Festes 
und der Ausarbeitung der Idee erkennbar. Offensichtig verwenden sie 
viel Zeit und Energie für die Veranstaltung des Vardan-Festes und sind 
von der exklusiven Wichtigkeit ihres Unternehmens ebenso überzeugt 
wie vom allgemein hohen Stellenwert des Helden für alle Armenier. Wir 
sprachen über die Symbolik der Vardan-Erzählung und die Prozession; 
der Gottesdienst als Teil des Festes wurde nicht angesprochen. Der Fei-
er außerhalb der Kirche kam die ganze Aufmerksamkeit zu. Sie wurde 
begründet mit dem Ziel, das Thema der Öffentlichkeit zugänglich zu 
machen. Dies bisherigen Beschäftigungen mit dem Thema werden nicht 
für ausreichend angesehen. In der sowjetisch-armenischen Republik ent-
standene Bilder des Helden Vardan (Vardan Mamikonyan) in der Lite-
ratur, Malerei und Geschichte spielen offenbar keine Rolle. Eine neue, 
bessere und »richtige« Version soll vermittelt werden, die die vernach-
lässigten Aspekte angemessen berücksichtigt. Dafür werden einerseits 
Elemente einbezogen, die dem Sowjet-Bürger unbekannt waren. Ande-
rerseits basiert die Feier jedoch auf bereits existierenden Mustern: etwa 
den bekannten Bilder Vardans, die für die Gestaltung des Flyers benutzt 
werden und auch seine Eigenschaften, die ihn als Helden auszeichnen. 

Die Diözese Ararat erarbeitet die Konzeption der Veranstaltung und 
bringt dabei die Elemente der kirchlichen Tradition zur Geltung, indem 
sie etwa den Tag festlegt, an dem das Fest gefeiert wird. Der Tag ist nur 
im Verzeichnis der religiösen Feiertage enthalten, nicht im säkularen Ka-
lender. Er fehlt aber nicht nur im offiziellen armenischen Kalender, son-
dern auch in der Alltagsplanung der Bürger des Staates.21 Ein anderes 
konzeptuelles Anliegen ist es, dass die Feier die Kirchenwände verlässt 
und ins Bewusstsein der Öffentlichkeit dringt: Dem Gottesdienst, der 
in erster Linie das Fest charakterisiert und schon immer gefeiert wurde, 
folgt noch eine Prozession durch die Stadt. Wo diese beginnt und wo sie 

20	 	Die Gespräche wurden im August, also einige Monate nach dem Fest ge-
führt, das im Zeitraum zwischen Ende Januar und Mitte März stattfindet. 

21	 	Der Kalender in Armenien ist wenig von den religiösen Festen beeinflusst, 
was noch mit der sowjetischen Tradition zu tun hat. Der Alltag wird nicht 
nach dem Kirchenkalender ausgerichtet, wobei man eine stetig wachsende 
Rolle der Kirche in dieser Hinsicht beobachten kann.

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

endet und in welcher ästhetischen und symbolischen Form sie durchge-
führt wird, darüber entscheidet die Diözese. Ob und wie der Held prä-
sentiert sein soll, welche Symbole zusätzlich mitgetragen werden sollen, 
liegt ebenso in der Entscheidung der Organisationsgruppe der Diözese 
wie die Frage, wer am Umzug teilnehmen soll. Der ganzen Veranstaltung 
eine religiöse Note zu verleihen, den Helden enger an die Kirche zu bin-
den und die Wichtigkeit des kirchlichen Bezuges seiner Heldentat zu be-
tonen, sind die Ziele der Organisatoren. Die Verbreitung der kirchlichen 
Feiertradition ist der andere Beweggrund. Denn dem durchschnittlichen 
Bürger des armenischen Staates ist die Existenz des Festes nicht bekannt. 
Letztlich wird auf die pädagogische Wirkung Wert gelegt, obgleich man 
sie bei der Koordination weniger berücksichtigt.

Sowohl im Gespräch als auch in den Zeitungsberichten wurden Mitor-
ganisatoren des Vardan-Festes genannt, die die Diözese bei ihrer Arbeit 
unterstützten. In den Jahren 2006 und 2007 zählte dazu die Jugendfrak-
tion der Republikanischen Partei Armeniens, 2008 beteiligte sich die 
Stadtverwaltung der Stadt Eriwan. In den Berichten über die Feierlich-
keiten im Jahr 2009 werden beide Organisationen genannt. Die Repu-
blikanische Partei Armeniens, deren Jugendorganisation die Veranstal-
tung mitgestaltet hatte, war lange Jahre die regierende Partei des Landes: 
1999 übernahm die Partei die Regierung und stellte den Premierminis-
ter (varchapet). Nach den Wahlen zur dritten Nationalversammlung in 
Armenien am 25. Mai 2003 stellte sie zunächst die stärkste Regierungs-
fraktion. Der Partei gehörten fast alle führenden Persönlichkeiten der 
folgenden Regierungen an. Der Vorsitzende der Partei Sersch Sargsjan 
war bis März 2008 Premierminister. Im März 2008 gewann er die Prä-
sidentschaftswahlen und war bis 2018 armenischer Staatspräsident. Der 
in den Jahren 2008–2014 amtierende Premierminister Tigran Sargsjan 
war ebenfalls Mitglied der Republikanischen Partei Armeniens. Im Jahr 
2008 nahmen erstmals auch Schulklassen am Vardan-Fest teil. Die Schü-
ler bildeten zusammen mit den Studenten und anderen jungen Menschen 
eine große Gruppe in der Vardan-Prozession. Zusätzlich wurde in den 
Schulen der Stadt ein Wettbewerb »Bester Aufsatz zum Thema: ›Der he-
roische Krieg der Vardanen und das armenische Volk‹« durchgeführt. 
In den Fotografien des Festes aus dem Jahr 2008 sind sowohl der Bür-
germeister von Eriwan als auch einige der führenden bzw. regierenden 
Politiker des Landes zu sehen, etwa der damalige Premierminister (der 
spätere Staatspräsident) Sersch Sargsjan und Tigran Sargsjan (der spä-
tere Premierminister). 

Die Teilnahme von Politikern und Vertretern des Militärs geben der 
Prozession eine größere Reichweite, als dies in einer rein kirchlichen 
Veranstaltung möglich gewesen wäre. Die Veranstaltung verlässt nicht 
nur in räumlicher Hinsicht die Kirchenwände, sie überwindet die Gren-
zen der religiösen Institution auch in ihrer symbolischen Funktion und 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

bekommt eine staatliche Bedeutung. In diesem Rahmen erwähnt der zu-
ständige Priester lediglich dankbar die Anerkennung und Unterstützung 
der Kollegen. Einerseits kooperiert die Kirchenverwaltung mit staatli-
chen Organisationen und verleiht der eigenen Veranstaltung dadurch 
einen größeren Maßstab, da eine breitere Öffentlichkeit angesprochen 
wird. Politische Institutionen – Parteien, Staatsregierung – setzen das 
Fest zu ihrem Vorteil ein: einerseits, um ihm eine pädagogische Note zu 
verleihen (im Sinne der nationalen Erziehung) und die entsprechende 
moralische Botschaft durch die Teilnahme der Kirche zu untermauern, 
andererseits für eigene, politische Zwecke (als Wahlkampagne). Die be-
teiligten staatlichen Strukturen sind zwar mächtiger als die Diözese, spie-
len aber bei den Arbeiten nur eine unterstützende Rolle, die einen größe-
ren Umfang und ein weiteres Ausmaß der Veranstaltung ermöglicht. Die 
Ideengeber des Konzepts genießen zumindest die Zustimmung der politi-
schen Strukturen, die sie gern in Anspruch nehmen. Die verfolgten Ziele 
decken sich in manchen Punkten und gehen in anderen auseinander. Die 
Teilnahme, Einmischung und Unterstützung der Regierenden verleiht der 
Prozession neue Akzente und steuert in manchen Fällen ihre Wirkung. 

Das Verhältnis zwischen Staat und Kirche in der Republik Armenien

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Staat und Kirche ist in Armeni-
en einerseits durch die Verarbeitung der sowjetischen Vergangenheit ge-
prägt, andererseits durch die – historisch betrachtet – geringe Erfahrung 
unabhängiger Staatlichkeit und die Geschichte einer Kirche, die meisten-
teils außerhalb staatlicher Strukturen existierte. Vieles spiegelt sich in der 
gesetzlichen Grundlage, die das Verhältnis zwischen Staat und Kirche in 
Armenien regelt. Sowohl in der Verfassung als auch in einem speziellen 
Gesetz ist von der Beziehung zwischen beiden Institutionen die Rede. 
Staat und Kirche wollen zu einer früheren Aufgabenverteilung, wie man 
sie in den Jahren 1918−1920 realisiert sieht, zurückkehren und probie-
ren verschiedene Konstellationen aus. Die einzelnen Punkte im Gesetz 
mögen widersprüchlich sein, spiegeln aber dennoch und gerade die sich 
noch immer in der Herausbildung befindende Beziehung zwischen staat-
lichen und kirchlichen Institutionen wider. 

Die etwas weniger geachtete Position der Kirche in der UdSSR wurde 
durch Privilegien kompensiert, ihre historische Rolle wurde in der Ver-
fassung des Landes festgehalten und gewürdigt (siehe Verfassung Repu-
blik Armenien, Absatz 1, Artikel 8.1).22 Im ersten Absatz wird postuliert, 

22	 	Der vollständige Text der Verfassung der Republik Armenien (auf Arme-
nisch, Russisch, Englisch, Französisch) ist einsehbar unter: http://www.
parliament.am/parliament.php?id=constitution (Zugriff: 26.09.2017).

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

dass die Kirche vom Staat getrennt ist. Im nächsten Absatz wird jedoch 
die Heilige Armenische Apostolische Kirche seitens des Staates als Natio-
nalkirche anerkannt und ihr exklusiver (historischer) Auftrag im spiritu-
ellen Leben des armenischen Volkes, in der Entwicklung der nationalen 
Kultur und im Aufrechterhalten der nationalen Identität ausdrücklich 
gewürdigt. Diese Formulierung verleiht der Kirche einen besonderen Sta-
tus und bindet sie stark an den Staat und die von ihm verfolgten Ziele 
und Aufgaben. Dadurch ergibt sich ein gewisser Widerspruch zum ers-
ten Absatz.

Das spezielle Gesetz über die religiösen Organisationen (sein vollstän-
diger Name lautet: »Gesetz über Gewissensfreiheit und religiöse Orga-
nisationen«) legt ebenfalls fest, dass die Armenische Kirche als Natio-
nalkirche des armenischen Volkes anerkannt wird und unerlässlich am 
Aufbau des geistlichen Lebens und der Aufrechterhaltung der nationa-
len Identität der Armenier beteiligt ist.23 Die Verhältnisse der religiösen 
Organisationen zum Staat werden in Details im 6. Absatz des Gesetzes 
ausgearbeitet. Der 17. Absatz kommt darauf zu sprechen, dass die Kirche 
der armenischen Republik vom Staat getrennt ist und dementsprechend 
der Staat dazu verpflichtet ist, sich nicht in die gesetzlich erlaubten Ak-
tivitäten der Kirche und ihre innere Organisation einzumischen. Ferner 
verbietet das Gesetz, dass die Kirche an der Staatsverwaltung mitwirkt 
oder staatliche Funktionen übernimmt. Anschließend werden die exklu-
siven Rechte bzw. Privilegien der armenischen Kirche aufgezählt: die 
freie Verbreitung des Glaubens im ganzen Land; die Wiederherstellung 
der historischen Traditionen, der Strukturen, der Organisationen, der Di-
özesen und der Gemeinden; der Bau neuer Kirchen bzw. die Instandset-
zung geschlossener Kirchen – sowohl auf Wunsch der Gläubigen hin als 
auch auf eigene Initiative; die geistliche Erziehung und kirchlich gere-
gelte Ausbildung auch in den staatlichen Ausbildungsstätten; die prakti-
sche Unterstützung der moralischen Erziehung des armenischen Volkes; 
und schließlich die Ausübung wohltätiger Aktivitäten. Der Staat finan-
ziert weder die Tätigkeiten der religiösen Organisationen noch die Ver-
breitung des Atheismus. Die im kirchlichen Dienst stehenden Personen 
dürfen am öffentlichen und politischen Leben des Staates teilnehmen wie 
jeder andere Staatsbürger (18. Absatz). Eine staatliche Kommission setzt 
sich mit einzelnen Fragen zwischen kirchlichen und staatlichen Organi-
sationen auseinander (Absatz 23).

Der Kirche werden Privilegien und manchmal Monopolstellun-
gen in Bereichen zugeschrieben, die sie weder selbst tragen kann noch 
grundsätzlich ausschließlich tragen darf. So werden Aktivitäten der 

23	 	Der vollständige Text des Gesetzes (auf Armenisch, Russisch und Englisch) 
ist einsehbar unter: http://www.parliament.am/legislation.php?sel=show&ID= 
2041&lang=arm&enc=utf8 (Zugriff: 26.09.2017).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

Wohltätigkeit, der moralischen Erziehung oder der Bau neuer Kirchen 
von vielen Organisationen und Institutionen betrieben. Welchen Anteil 
die armenische Kirche an solchen Entscheidungsprozessen hat und wel-
che Position sie darin einnimmt oder einnehmen sollte, ist weiterhin in 
der Diskussion. Das für Armenier im Laufe der Geschichte stets funk-
tionierende Wechselspiel der ethnischen und religiösen Identifikation, 
auch in Begriffen der Nation, muss nun im Rahmen eines modernen de-
mokratischen Nationalstaats ausgehandelt werden: Wie lassen sich die 
zwei Ideen eines unabhängigen Staates und einer religiösen Zugehörig-
keit bzw. einer einflussreichen ›Nationalkirche‹ miteinander vereinen?

3.3 Die Prozession am Vardan-Fest in Armenien (2008)

Während in vielen Kirchen der Diaspora der Vardan-Tag kontinuier-
lich auch während der Sowjet-Ära gefeiert wurde, wurde im postsowje-
tischen Armenien eine neue Feierform entwickelt, zu der seit 2006 etwa 
auch eine Prozession, mit der armenischen Bezeichnung Khachert (eine 
Kreuzprozession oder Kreuzweg), durch die Innenstadt gehört. Wäh-
rend die Diaspora das Fest in geschlossenen Räumen feiert, findet es in 
Armenien unter dem freien Himmel statt. Allgemein gesprochen lässt 
sich eine Prozession als eine nach vorn gerichtete Bewegung mit einem 
praktischen Zweck definieren, die geordnet und feierlich ist, was ihr ei-
nen rituellen Ausdruck verleiht. Als eine Bewegung mehrerer Personen 
ist sie eine soziale Aktion, die an die Konventionen einer bestimmten 
Gruppe gebunden ist (Felbecker 1995: 34). Im Folgenden möchte ich 
die Vardan-Prozession in der armenischen Hauptstadt anhand der fol-
genden Elemente diskutieren: Konzeption und Verwaltung, Raum, Zeit 
und Ordnung in einer Prozession. 

Der feierliche Zug legt die Strecke von der »Kirche der Heiligen Mut-
ter Gottes« (Surb Zoravor Astvacacin)24 bis zum Vardan-Denkmal zu-
rück und beginnt unmittelbar nach dem Gottesdienst an der Kirche. 
Dort versammeln sich die teilnehmenden Schulgruppen. Es werden Flyer 
verteilt, auf denen die Organisatoren Informationen zum gefeierten Er-
eignis zusammengefasst haben. Der feierliche Zug ist wie folgt struktu-
riert: Als erstes sehen wir einen Mann, der als Ritter verkleidet ist. Un-
mittelbar nach ihm kommen zwei Diakone, die religiöse Symbole tragen 

24	 	In einer Kurzform nennt man diese Kirche auch Zoravor oder Surb Zora-
vor. Auf der offiziellen Webseite der Gemeinde (http://www.araratian-tem.
am/churches.php?id=28&lang=E) lautet die englische Bezeichnung »Holy 
Mother of God Zoravor Church«, denn das Wort Zoravor wird oft mit dem 
ähnlichen Zoravar (dt. »Anführer«) assoziiert bzw. sogar verwechselt. Da-
her verbindet man die Kirche häufig mit dem Anführer Vardan.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

(ein Kreuz und ein Mariensymbol), und zwei Fahnenträger, die die Na-
tionalfahne schwingen. Sie bilden zwei Reihen mit je einem Diakon und 
einem Fahnenträger. Die Fahnenträger sind Soldaten und tragen ihre 
Kampfuniform. Eine große Soldatengruppe schließt sich an die Fahnen-
träger an. Außerdem spielt ein militärisches Blasorchester, dem die Orga-
nisatoren der Veranstaltung und die Jugendlichen folgen. Die Schulgrup-
pen werden durch Transparente und Schilder vorgestellt, die einerseits 
den Namen oder die Nummer der Schule tragen, andererseits thematisch 
passende Sprüche. Auch junge Menschen, die nicht mehr zur Schule ge-
hen, nehmen an der Veranstaltung teil. Ob es sich dabei um Studenten 
handelt, lässt sich nicht feststellen. Dagegen sind viele der teilnehmen-
den jungen Menschen als Angehörige politischer Einheit zu erkennen. 
Ihre Zugehörigkeit zu einer Partei wird durch einheitliche Bekleidung 
signalisiert, auf der Botschaften abgedruckt sind, die sowohl ihre Par-
teizugehörigkeit als auch Wahlaufrufe zeigen. Schließlich lässt sich auf 
Basis des Bildmaterials eine Gruppe identifizieren, die aus führenden Per-
sönlichkeiten der Gesellschaft besteht, vorwiegend prominente Personen 
aus der Welt der Politik. Die Kirche ist durch einen Bischof und den für 
die Organisation des Festes zuständigen Priester repräsentiert. Die Pro-
zession wird in diesem Fall auf diese Weise zu einer Veranstaltung, die 
zum größten Teil aus staatlichen Elementen besteht. Die massive Präsenz 
von Militär überwiegt diejenige der Kirche. Selbst die oben erwähnten 
Jugendlichen, die offen als Repräsentanten einer politischen Partei auf-
treten, werden an diesem ursprünglich kirchlichen Fest zugelassen oder 
sind vielleicht willkommen. 

Dabei wirkt die kirchliche Symbolik überzeugender: Das Kreuz 
scheint schwer zu sein, die Diakone sind angemessen gekleidet, wäh-
rend die Nationalfahne nicht gerade würdevoll getragen wird. Anstatt 
diszipliniert und stramm zu marschieren, spazieren die Soldaten gelas-
sen, ohne sonderlich auf die Einhaltung einer gewissen Marschordnung 
zu achten. Ebenso unmotiviert wirken die Schulgruppen und ihre Beglei-
ter. Sie scheinen nicht zu wissen, was von ihnen erwartet wird, welche 
Haltung sie einnehmen und woran sie sich orientieren sollen. Die feier-
liche Prozession gleicht manchmal einem entspannten Sonntagsspazier-
gang ohne Ziel. 

Konzeption

Konzeption und Absicht sind wichtige Elemente einer Prozession: Wer 
hatte die Idee, wer konzipiert das Szenario, wer hat Einfluss worauf? 
Wenn es um den Mythos geht: Welche Ideen werden wie präsentiert und 
in ein Ganzes eingebunden? Was ist besonders? Denn Prozessionen sind 
gewollte und geplante, meist sorgfältig inszenierte Ereignisse. Sie setzen 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

eine Idee, ein Skript sowie einen oder mehrere Ideengeber voraus. Sie 
sind Kommunikationsereignisse: Einerseits sind sie Kommunikationsme-
dien, indem sie Ideen vermitteln. Andererseits sind sie Ergebnisse mehre-
rer Verhandlungen und Aushandlungen (Gengnagel et al. 2008b: 7). Das 
Endprodukt ist zwar von den Intentionen der Ideengeber geprägt, ge-
winnt aber eine eigene Dynamik durch die Beteiligung anderer Gruppen 
und ihrer Reaktion auf das Konzept. Inwieweit das Skript treu ins Leben 
übertragen wird und die erwünschte Wirkung erzielt, bleibt grundsätz-
lich unvorhersehbar. Die Frage ist, welche Geschichte die Autoren des 
Skriptes erzählen möchten und welche dann tatsächlich bei der Durch-
führung erzählt wird. Hinzu kommen einerseits ideale Vorstellungen und 
reale Möglichkeiten der Organisatoren, der Einfluss, den verschiedene 
Ideengeber der Prozession aufeinander und auf die erzählte Geschich-
te haben und auf der anderen Seite, wie dies von den anderen beteilig-
ten Gruppen aufgenommen und reflektiert wird. Weniger auf diskursive, 
sondern vor allem auf räumliche Weise wird in der Prozession ein The-
ma behandelt, und oft können die von den Organisatoren vorbereiteten 
Informationen nicht allen Beteiligten im gewünschten Sinne vermittelt 
werden (Gengnagel et al. 2008b: 9). 

Im Folgenden möchte ich einerseits die Ideengeber und Verwalter der 
feierlichen Prozession in Eriwan diskutieren und andererseits weitere As-
pekte und Elemente, die in dieser Prozession zusammenkamen und das 
Thema der Veranstaltung bestimmt haben. Wie in vielen anderen Fällen 
hat auch die Prozession am Vardan-Tag viele und unterschiedliche Väter. 
Die Idee mag von einem Einzelnen kommen, um aber das Kollektiv zu 
mobilisieren, bedarf es eines ganzen Apparates, insbesondere bei Ereig-
nissen, die auf Wiederholung angelegt sind. Die Ideen stammen von den 
selteneren Einzelnen über Gruppengremien bis hin zu Ämtern. Der Tra-
ditionsverwalter, die Diözese, initiierte die gedankliche Konzeption und 
arbeitete sie aus. Unterstützung boten staatliche Organisationen: Staat 
und Stadt springen gewissermaßen ein, wenn es um Fragen bestimm-
ter Regelungen, um Verantwortung oder Kostenübernahme geht. Somit 
kümmert sich der Staat um die meisten materiellen Angelegenheiten, 
während die Konzeption bei anderen liegt. Die vom Priester ausgearbei-
tete Idee setzt allerdings nicht nur religiöse Akzente, sondern betont die 
Zusammengehörigkeit von Kirche und Staat. Die Idee wurde zwar von 
einem Priester entwickelt, sieht aber die Teilnahme der höchsten kirchli-
chen Führung nicht vor. Dass Angehörige der Staatsverwaltung teilneh-
men, wird von der Kirchenverwaltung begrüßt. Die Kirche sieht darin 
eine Würdigung ihrer Idee, Wertschätzung der Veranstaltung, kann aber 
vorab nicht mit genauen Teilnehmerzahlen planen. Jedes Jahr erscheinen 
die wichtigsten Politiker in unterschiedlichen Konstellationen. Die durch 
den Bürgermeister repräsentierte Stadtverwaltung ist organisatorische 
Partnerin. Außerdem bringt sich die Republikanische Partei ein. Dabei 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

handelt es sich nicht unbedingt um eine Zusammenarbeit, sondern eher 
um eine Zusammensetzung zweier Szenarien. Wenn die Realisierung der 
Veranstaltung in diesem Maße mehr von der Beteiligung der staatlichen 
Instanzen abhängt als von der religiösen Institution, wirkt sich das auch 
auf die Symbolik aus. Das, was der Staat zu zeigen und was er beigesteu-
ert hat, überwiegt. Das ist vom Konzept diktiert. 

Die Figur und der Auftritt Vardans in der Prozession ist ein Teil der 
Idee, die ich im Folgenden genauer betrachten möchte.

Vardans Rolle beim Fest

Sowohl in Wien als auch in Isfahan wurden zum Anlass des Vardan-Fes-
tes großformatige Bilder von Vardan aufgehängt. Vor allem auf der Büh-
ne war im Hintergrund ein großes Bild des Helden zu sehen. In beiden 
Fällen handelte es sich um allgemein bekannte Vardan-Darstellungen, 
wie sie jeder (aus Schulbüchern etc.) kennt. In Eriwan ist Vardan auf den 
Flyern abgebildet, die an die Teilnehmer verteilt wurden. Allerdings ist 
der Flyer kein zentrales visuelles Element bei der Prozession, eher eine 
Ergänzung. Vardan tritt bei der Prozession vor allem in Verkörperung 
eines als Ritter verkleideten Schauspielers und in Form seines Denkmals 
auf, an dem die Prozession endet. Man könnte sagen, dass Vardan hier 
lebendig wird. Da die Feierlichkeiten in der Republik Armenien, zumin-
dest in der beschriebenen Form, keine lange Tradition haben, ist eine 
Verkörperung Vardans wie durch den Ritter-Darsteller den Bürgern un-
bekannt. Es könnte ein neuer Vardan sein, eine aktuelle Interpretation. 

Wenn man den Ritter genauer unter die Lupe nimmt, um zu erschlie-
ßen, was seine Figur mitteilen will, ergibt sich das folgende Bild: Seine 
Kleidung, die ihn als eine historische Figur auszeichnen soll, ist aus auf-
fällig minderwertigen und heterogenen Elementen zusammengesetzt. Bei 
der Gestaltung des Heldenkostüms wurde keine einheitliche Logik ein-
gehalten. Außerdem ist unter der Verkleidung die Alltagskleidung des 
Darstellers zu erkennen; eine Wolljacke und Weste, die er trägt, um sich 
vor dem kalten Januarwetter zu schützen. Der Mann sitzt aber sicher 
auf dem Pferd und scheint ein erfahrener Reiter zu sein. Er ist jung und 
gutaussehend. Im Gegensatz dazu zeigt die allgemein bekannte Darstel-
lung einen deutlich älteren Vardan, der im Unterschied zum verkleideten 
Ritter lange Haare hat und einen Bart trägt. Sucht man nach Ähnlichkei-
ten des Ritters zu diesem Vardan-Bild, so reduzieren sich diese auf den 
Helm und den Umhang; zwei Kleidungsstücke, die stets auch auf den 
Vardan-Bildern zu sehen sind. Der verkleidete Vardan, der die Prozes-
sion leitet, sitzt also auf einem Pferd. Das Erscheinungsbild des Pferds 
fügt sich nicht in den feierlichen Kontext, es ist nicht geschmückt und 
wirkt nicht gesund. Das Tier trägt somit zwar weniger dazu bei, dass sein 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Reiter ein edles Bild des Helden abgibt, aber doch dazu, dass tatsäch-
lich ein Ritter auf einem lebendigen Pferd durch die Stadt reiten kann.

Dieser ›neue‹ Vardan vermittelt noch keine neue Idee außer der eige-
nen Präsenz. Er zeichnet sich durch nichts Besonderes, Neues, Aktuelles 
aus, ähnelt aber auch den alten, etablierten Darstellungen kaum. In Ge-
sprächen mit den Teilnehmern wurde er als eine »armselige«, primitive«, 
beinahe lächerliche Nachahmung des Helden charakterisiert.25 Die Orga-
nisatoren beabsichtigten jedoch auf keinen Fall eine »lächerliche« Dar-
stellung des Helden. Aus dem Interview werden vielmehr die Mühe und 
der Wunsch deutlich, etwas Besonderes darzustellen, wie die Kontaktauf-
nahme mit dem Theater, die Einbeziehung des Ritters aus dem Ritterclub 
u.Ä. Die Schwäche des Ausdrucks ergibt sich nicht nur aus der beschrie-
benen Kleidung des Helden, sondern aus mehreren instabilen Elementen 
der Feier, die eine von Brüchen gezeichnete Konstruktion demonstrieren.

Texte: Transparente, Schilder, Sprüche

Wenn man von der etwas unseriös wirkenden Darstellung der Figur Var-
dans sowie von der Teilnahme prominenter Gäste absieht und stattdes-
sen nur auf die Gesichter und die Haltung der Teilnehmenden achtet, so 
könnte man von einer entspannten Veranstaltung von Schülern und Ju-
gendlichen sprechen. Auch wenn die Soldaten durch ihre Uniform ein-
deutig als Vertreter des Militärs gekennzeichnet sind, gleicht ihr informel-
les Auftreten nahezu demjenigen der Schüler. Die Inhalte, die mythischen 
Komponenten, die Fragen, die der Mythos stellt, werden weder durch die 
Konzeption noch durch die Außenwirkung der Prozession betont – kei-
nerlei Pathos ist erkennbar. Dieser Diagnose widersprechen aber die Tex-
te: Sie stehen in engerem Kontakt zur Geschichte. Texte finden sich auf 
den an der Prozession verteilten Flyern sowie auf den Transparenten, die 
speziell für diese Veranstaltung entworfen werden. An dieser Stelle sollen 
die Transparente als zentrale textuelle Elemente näher betrachtet werden.

Die Transparente werden auf dem ganzen Weg getragen, was in der 
Bildserie klar nachzuvollziehen ist. Auch am Endpunkt der Prozession 
sieht man sie. Die Transparente lassen sich vorerst in zwei Gruppen un-
terteilen: diejenigen, die von Schülern, und diejenigen, die von Soldaten 
getragen werden. Die letzteren werden von der Kirche vorgefertigt (die-
se Information erhielt ich bei meinem Besuch in der Gemeinde bei einem 
Interview mit dem Organisator) und sind formal (hinsichtlich Größe, 

25	 	Diese Bezeichnungen entnehme ich einer Interpretation in Konstanz im Rah-
men eines Workshops mit den armenischen Studenten und Doktoranden der 
Staatlichen Universität Eriwan und einzelnen Gesprächen mit Personen, die 
die Veranstaltung dokumentiert haben.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

Schrift, Material, Farben) weitgehend identisch. Die anderen werden von 
Repräsentanten der Schulen mitgebracht und unterscheiden sich von 
Schule zu Schule. Ob die Schultransparente von den Schülern bzw. ih-
ren Eltern oder von einem professionellen Grafiker entworfen wurden, 
ist nicht eindeutig erkennbar. Die Soldaten leisten zur Entstehung der 
Transparente, deren Gestaltung, Text und Bildauswahl keinen Beitrag.

An dieser Stelle wird die Frage nach der Konzeption aufs Neue beant-
wortet: Es gibt einen Autor, der ebenfalls die offiziellen, von den Solda-
ten, also von staatlichen Repräsentanten getragenen Texte verfasst. Da-
neben gibt es noch viele andere Autoren, die mit eigenen Transparenten 
ihre Aussagen in die Prozession einbringen. 

Was sagen die Schilder und Transparente aus? 

1. Gleich die ersten Bilder zeigen uns, wie eine Schulgruppe ihr Transpa-
rent aufspannt und sich auf die Prozession vorbereitet. Dieses Transpa-
rent sehen wir dann im Laufe der ganzen Prozession: bei der Vorberei-
tung, auf dem Weg und auch am Ende beim Denkmal. Auf einer Hälfte, 
auf der linken Seite, ist die armenische Nationalfahne abgebildet. Unten 
steht mit kleinen Buchstaben »Schule Nr. 7« und rechts steht mit großen 
Buchstaben geschrieben: »Schützt die uns vererbten Schätze!« (Pashtpa-
nek mez ktakac gancery).

2. Als nächstes sieht man ein Schild, worauf auf den ersten Abbildun-
gen nur »Schule Nr. 29« zu lesen ist. In einer Ecke sind als Dekoration 
noch einige Blumen gemalt. Auf späteren Bildern ist zu erkennen, dass 
auch die Rückseite dieses Schilds gestaltet ist. Während die eine Seite den 
Träger der Botschaft präsentiert, in diesem Fall die Schule, enthält die 
andere Seite die Botschaft. Der Spruch lautet diesmal: »›Der Befehl ist: 
Siegen!‹ Vardan« (Hramann e haghtel. Vardan). Auch auf diesem Schild 
hat die Nationalflagge ihren Platz, sie gehört zum Randmuster des Schil-
des. Am rechten Rand ist die armenische Trikolore von oben bis unten 
gerade durchgezogen. 

3. Auf dem dritten Schild steht der Spruch: »Siegend voran!« (Hagh-
telov aratsch). In der unteren Ecke wird – höchstwahrscheinlich als des-
sen Autor – Movses Khorenazi angegeben. Der Spruch ist allerdings so 
allgemein, dass er kaum auf eine bestimmte Person zurückgeführt wer-
den kann. Es könnte auch ein Hinweis auf das Motto der Schule sein. 
Alle drei Schilder sind mit unterschiedlichen Farben gestaltet, die Schrift-
farbe ist immer rot. 

4. Das vierte Schild in dieser Reihe – in diesem Fall ein Transparent – 
hat keine breite Farbpalette. Hier ist nur rot auf weiß Folgendes abge-
druckt: »Die Schule Nr. 170 wird immer gegen das Böse für den Sieg des 
Guten auftreten« (Tiv 170 dproc misht elnelu ynddem chari, hanun baru 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

haghtanaki). Diese mit einfacher Farbgebung gestaltete, allgemeine und 
– wie auch die vorherigen Sprüche – etwas unspezifische Aussage vereint 
zwei Informationen in einer: die Schulnummer und den Spruch zur Feier 
des Tages. Auffällig ist dabei, dass der Satz grammatikalisch nicht ganz 
korrekt geschrieben wurde, sondern kleine Fehler enthält. 

Auf den Bildern kann man zwar im Hintergrund noch einige andere 
Schilder erkennen, die sehr wahrscheinlich weitere Schulen vorstellen, 
sie sind aber nur gelegentlich und teilweise zu erkennen und so lassen 
sich keine näheren Details ausmachen. Einmal sind der Name und die 
Nummer der Schule erkennbar (sie ist nach Johannes Lepsius benannt). 
Vermutlich gilt bei allen die gleiche Struktur: Schulindex und Spruch.

Darüber hinaus kann festgehalten werden, dass drei der vier Sprüche 
auf den Schildern mit roten Buchstaben als im Imperativ gebildete Sät-
ze im Sinne einer Aufforderung, eines Befehls oder einer Verpflichtung 
formuliert sind. Drei von vier Sprüchen beziehen sich auf einen Sieg: Es 
wurde befohlen zu siegen, man soll siegend vorangehen, die genannte 
Schule wird für den Sieg des Guten antreten. Es wird immer ein Kampf 
vorausgesetzt: kämpfen gegen das Böse, kämpfen für den Sieg, kämpfen 
fürs Vorankommen, sich durchsetzen. Es geht um Durchhaltevermögen 
und Durchsetzungskraft. Das ist offensichtlich die wesentliche Botschaft.

Die Anspielung auf Kampf und Sieg könnte man auf die Schlacht Var-
dans und seinen moralischen Sieg beziehen und als Interpretation der 
Botschaft des Vardan-Mythos verstehen. Allerdings sind keine direkten 
religiösen Bezüge zu erkennen. Vardans Opferbereitschaft, die Aspekte 
eines christlichen Martyriums assoziieren lässt, wird nicht thematisiert, 
sondern ausschließlich seine Kampfbereitschaft: Die Entschlossenheit zu 
kämpfen und zu siegen. Was noch verwirrender ist, ist die Unklarheit, 
gegen wen gekämpft werden soll. Der genannte Gegner ist das Böse im 
Allgemeinen. Unkonkreter könnte es kaum sein. Auch das zu Schützende 
wird nur sehr allgemein formuliert: Geschützt werden sollen die »Schät-
ze der Vergangenheit«. 

Pathos und moralische Verpflichtung werden mit Vardan und seiner 
Geschichte assoziiert. Die unmittelbaren Aussagen sind so unspezifisch, 
dass sie in vielen anderen Kontexten auftauchen könnten. Sie könnten in 
unterschiedlichen kollektiven sowie individuellen Angelegenheiten plat-
ziert werden. 

Bilder und das Text-Bild-Verhältnis auf den getragenen Schildern  
bzw. Transparenten

Wie bereits erwähnt, haben die von Schülern getragenen Transparen-
te meist einen farbigen Hintergrund und enthalten ergänzend zum Text 
das eine oder das andere Bild. Die Berücksichtigung der zusätzlichen 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

Bilder und ihr Verhältnis zum Text verleihen der Gesamtinterpretati-
on einige neue Züge. Zu bildlichen Mitteln haben, wie oben erläutert, 
die Angehörigen der 7. und 29. Schule gegriffen. Vardan und sein Befehl 
sind durch die Nationalfarben eingerahmt. Der nationale Bezug ist da-
mit nicht mehr zu übersehen; Vardan spricht zu denen, die sich mit die-
ser Fahne identifizieren. Ein religiöser Bezug wird auch auf den Bildern 
nicht hergestellt. Vardan wird in der breiten Öffentlichkeit nicht als re-
ligiöser Held oder als Heiliger wahrgenommen. Wie oben erwähnt, ist 
auch auf dem Transparent von Schule Nr. 7 die armenische Nationalflag-
ge zu sehen. 

Warum malt man eine Fahne, anstatt sie einfach in die Hand zu neh-
men? Eine auf solche Art dargestellte Symbolik zeigt einerseits Distanz 
zu der dahinter stehenden Bedeutung, ist aber andererseits zugleich eine 
Überhöhung, Idealisierung und auch ein Apell. Auf dem Transparent ist 
die Fahne stilisiert dargestellt: als getragene Fahne, die im Wind flattert 
oder geschwenkt oder als Standarte getragen wird. Auch hier bewirkt 
das Bild eine Ergänzung um ein Element nationaler Thematik. Die zu-
sätzliche Darstellung der gemalten Fahne postuliert eine Identifikation, 
die erst geschaffen oder aus der Vergessenheit in Erinnerung gerufen wer-
den soll: eine etwas unsichere, stilisierte ästhetisierte Selbstidentifikation 
mit dem Staat. Man könnte sie als eine erst zu erzeugende Selbstidenti-
fikation bezeichnen. Die Verbindung von Text und Bild ist nicht sehr of-
fensichtlich: Ist die nationale Flagge der vererbte Schatz? Worin besteht 
die Verbindung zur Vardan-Feier? Es handelt sich um zusammengesetz-
te Elemente ohne inhaltliche Kohärenz. Im Gegensatz zur Fahne ist der 
Spruch sehr reflektiert. Er deutet auf eine intellektuelle Beschäftigung mit 
der Geschichte hin, ist intellektuell überhöht. Wie im anderen Fall sind 
auch hier keine Kirchensymbole präsent.

Auf den von Soldaten getragenen Transparenten stehen schließlich die 
folgenden Sprüche:

•	 Vardanen (Gefolgsleute von Vardan) sind der Wegweiser unserer 
Pflichten (Vardanank urvagcum en mer partakanutjunneri chana-
parhy).

•	 Das armenische Volk ohne Glaube und Liebe zur Heimat würde 
einem Körper ohne Seele ähneln (Haj joghovurdn aranc havati ev 
hajrenasirutjan knmanvi marmni aranc hogu).

•	 Eine Nation, ein Glaube, eine Kirche (Mek azg, mek havatk, mek 
ekegheci).

•	 Liebe die heilige Armenische Apostolische Kirche und deine Heimat 
mit Vardans Liebe (Sirir Haj Arakelalkan surb Ekeghecin ev hajre-
nikd Vardananc sirov).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

In diesen Aussagen wird Vardan etwas deutlicher als Vorbild themati-
siert. Gleichzeitig werden die Bereiche Heimat und Kirche klar hervor-
gehoben. Liebe und Pflicht gegenüber Heimat und Kirche werden ver-
langt. Auch hier dient das Pathos dazu, dem Mythos gerecht zu werden. 
Dieses textuelle Pathos unterscheidet sich stark vom allgemeinen Ablauf 
der Feierlichkeiten, der keinerlei pathetische Züge erkennen lässt. Nichts 
unterstreicht die Bedeutung, den Respekt, die Ehrfurcht, die Begeisterung 
gegenüber dem gefeierten Helden.

Die Sprüche sind auf Stoff in Rot auf weißem Hintergrund geschrie-
ben. Diese Transparente enthalten nur Text – keine Bilder, Fahnen oder 
andere Symbolik. Die Fahnen und sonstigen Symbole sind in der Kon-
zeption des Festes auf andere Art integriert. Die Organisatoren, oft zu-
gleich die Autoren der Sprüche (die sich häufig bekannter Formulierun-
gen bedienen und diese ggf. abändern), haben sowohl für die staatliche 
bzw. nationale Symbolik (die in doppelter Ausführung vorne getragene 
Flagge) als auch für die religiöse Symbolik (Kreuz und Mariendarstel-
lung) einen Platz vorgesehen. 

Die Sprüche reichen von Auszügen aus den ersten Quellen über Var-
dan und seinen Kampf (Yeghische) bis hin zu Sprüchen, die in den 1990er 
Jahren häufig zitiert wurden, als es mit der Unabhängigkeit Armeniens zu 
neuen Dialogen zwischen Staat und Diaspora kam, um z.B. Gemeinsam-
keiten zu klären. Die Sprüche sind zwar oft unspezifisch und beziehen sich 
manchmal nur entfernt auf Inhalte der Geschichte. Sie orientierten sich 
aber stets an einer etablierten Form. Eine intellektuelle, durch ununterbro-
chene schriftliche Tradition geprägte Beschäftigung mit dem Mythos ist 
kennzeichnend für die Vardan-Feier in Armenien. Sie wurde kontinuierlich 
weitergegeben und gepflegt. Die Identifikation mit dem Staat ist hingegen 
noch unsicher und befindet sich erst im Entstehen. Die staatliche Symbo-
lik hat ihren festen Platz auf den getragenen Schildern, wird aber etwas di-
stanziert wahrgenommen. Allgemein wird bei der Feierlichkeit der Staat-
lichkeit eine große Bedeutung zugesprochen, was aber wiederum keine 
starke, überzeugende Wirkung hat. Das Religiöse bleibt generell auf weni-
ge Symbole reduziert. Dennoch ist die Kirche die initiierende und organi-
sierende Einheit. Sie sucht aktiv nach neuen Formen für die Begehung des 
kirchlichen Feiertags. Schilder, Flyer, Transparente werden von der Kirche 
vorbereitet. Der Startpunkt der Prozession ist eine Kirche. Der Idee nach 
muss es ein stolzer Zug sein, gerät aber in der Realität zu einer verwirr-
ten und unklaren Bewegung. Die sorgfältig überlegte Konzeption, die die 
Nation und den Glauben im Symbol des Kreuzes verbindet, wird durch 
nicht geplante Elemente ergänzt. Die Art, wie die Soldaten zur Geltung 
kommen, gehört nicht zum Konzept. Wie die Gruppen sich präsentieren, 
ist ebenfalls von vielen anderen Konzepten abhängig, wovon die hochge-
haltenen Transparente ebenso zeugen wie andere Komponenten, die ihr 
Verhalten bestimmen – etwa der unterrichtsfreie Vormittag für die Schüler. 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

Raum 

Die Prozession findet weit entfernt vom mythischen Schlachtfeld statt. 
Weder das Avarayr-Feld noch das Grab des Helden werden von der Pro-
zession berührt. Die Veranstaltung wird in Eriwan durchgeführt, der ar-
menischen Hauptstadt, im politischen Zentrum der Republik Armeni-
en; der Stadtteil selbst trägt den Namen ›Zentrum‹ – Kentron. Eriwan 
ist unter anderem auch ein kulturelles Zentrum für alle Armenier und 
symbolisiert die erhaltenen historischen Gebiete, den Bezug zum großen 
und alten Territorium und zur alten Geschichte.

Die hauptsächlich in sowjetischen Strukturen ausgearbeitete und aus-
geführte Idee der Zentralisierung lässt sich in dieser wie in vielen anderen 
Veranstaltungen erkennen. Eriwan wuchs in der Sowjet-Periode durch 
viele Maßnahmen zur armenischen Hauptstadt heran. Dieses Wachs-
tum wurde durch den Bau der U-Bahn und ähnliche Unternehmen be-
fördert.26 Die Maßnahmen bezogen sich aber nur auf den säkularen Be-
reich, die religiösen Institutionen konzentrierten sich nicht auf Eriwan, 
wo ganz im Gegenteil verhältnismäßig wenige alte Kirchen stehen. Heute 
ist Eriwan in vielerlei Hinsicht Zentrum des Staates; das religiöse Zen-
trum aber, die Mutterkirche, befindet sich in Etschmiatzin, einer Klein-
stadt nicht weit von Eriwan entfernt. 

Die räumliche Konzeption der Prozession betont den religiösen Bezug 
Vardans nicht durch das Hervorheben des religiösen Zentrums des Lan-
des, sondern durch religiöse Akzente im politischen Zentrum. Die Kirche 
Surb Zoravor in der Hauptstadt dient, wie gesagt, als Ausgangspunkt. 
Surb Zoravor wurde bereits 1693 fertiggestellt und gehört zu den Ele-
menten von Alt-Eriwan (Orbelyan 2009: 41). Die Stadt Eriwan wird oft 
für ihre lange Geschichte gerühmt. Die Gründung der Stadt (die man frü-
her »Erebuni« nannte) liegt weit in vorchristlichen Zeiten zurück. In den 
1920er Jahren erfuhr sie durch den Architekten Alexander Tamanjan 
eine neue starke symbolische Reorganisation. Er organisierte die Stadt 
im Sinne einer nationalen Symbolik, die die kulturellen Elemente und 
die Erinnerung an sowjetische Gepflogenheiten verträglich ins Nationa-
le einbettet– unter Auslassung der religiösen Symbolik. Dies bezieht sich 
vor allem auf die Integration des heiligen Berges Ararat in den Grund-
riss der armenischen Hauptstadt, bei der die Tatsache außer Acht gelas-
sen wurde, dass der Berg außerhalb der Grenzen des armenischen Staa-
tes liegt. Diese optische Integration in den Eriwaner Stadtplan durch die 
an seiner Lage ausgerichtete Strukturierung der Sichtachsen gibt den Ar-
meniern den heiligen Berg wieder zurück. Viele Kirchengebäude wurden 

26	 	Dies hatte sicherlich auch Einfluss auf die Wahrnehmung der Beziehungen 
zwischen der Sowjet-Republik Armenien und der armenischen Diaspora. 
Zur Entstehung dieser Beziehungen siehe (Panossian 2006: 338).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

bei der Errichtung der modernen Eriwaner Architektur zerstört, einige 
aber auch im Rahmen der zentralistischen Konzeption der sowjetischen 
Stadt ›versteckt‹, indem man um sie herum Wohngebiete anlegte. Bei ei-
ner dieser verborgenen Kirchen im Stadtzentrum beginnt die Prozession 
und zieht sich durch die Hauptstraßen der Stadt, durchquert das Zen
trum und bewegt sich dann in die entgegengesetzte Richtung zum Denk-
mal des Helden. Die Betonung der von Tamanjan verborgenen Gebäude 
ist einerseits eine verbliebene Herausforderung des sowjetischen Erbes 
und zugleich seine ›Überwindung‹. Zur selben Zeit deckt sie aber auch 
viele andere Konflikte auf, die wiederum ein sehr verletzliches Selbstver-
ständnis ans Licht bringen.

In den Zeiten, als Armenien unter persischer Herrschaft stand, dien-
ten die Kirchen als Treffpunkt: Hier trafen sich die Armenier, um Fei-
ertage zu feiern und sich auszutauschen. Erst mit der russischen Herr-
schaft wurden die öffentlichen Parkanlagen gebaut und als die neuen 
Treffpunkte etabliert (Orbelyan 2009: 102). Nun folgt die Vardan-Pro-
zession einem ähnlichen Muster: Der Kirchhof als gewissermaßen his-
torischer Versammlungsort führt zurück in die Zeit unter der persischen 
Fremdherrschaft – auch wenn damals kulturelle Freiräume bestanden, 
die später von der sowjetischen Ideologie unterdrückt werden sollten. 

Ohne dies zu beabsichtigen oder bewusst geplant zu haben, haben 
diejenigen, die die Prozession konzeptionierten, eine Strecke festgelegt, 
die das von Tamanjan entworfene Eriwan gewissermaßen in Frage stellt. 
Allerdings werden durch die Prozession weder neue Straßen entworfen 
noch unbekannte Wege beschritten. Vielmehr werden im bereits existie-
renden Stadtzentrum einzelne Punkte hervorgehoben und miteinander 
verbunden, in diesem Fall die Kirche und das Vardan-Denkmal. Die Ma-
terialien aus dem Jahr 2008 weisen auf eine Prozessionsstrecke von der 
Kirche zum Denkmal hin, die durch das gesamte Zentrum führt und die 
Hauptstraßen (Mesrop Mashtoz, Teryan, Abovyan, Nalbandyan, Han-
rapetutjan [Alaverdyan]) mehrmals kreuzt. Alle diese Straßen tragen Na-
men von armenischen Intellektuellen, vor allem von Schriftstellern (bis 
auf Hanrapetutjan, dt. »Republik«). 

Der Weg aus dem Kirchhof ist nicht gerade, zwei kleine Straßenab-
schnitte – von der Kirche zur Straße und ein kleines Stück auf der Par-
pezi-Straße – müssen überquert werden, bevor die Prozession einer 
geraden Strecke durch die Tumanjan-Straße folgt, bis schließlich die 
Khanjian-Straße erreicht wird. Die Tumanjan-Straße ist eine der ältes-
ten und zentralen Straßen der Stadt, eine Straße mit alten und neuen Ge-
bäuden. Sie führt am Opernhaus und am Schwanen-Teich vorbei und 
kreuzt alle anderen wichtigen Hauptstraßen. In ihr finden sich zahlreiche 
Boutiquen, Markengeschäfte, Kaffeehäuser, Agenturen, Geschäfte und 
Clubs, wobei die Prozession vorwiegend an den beiden letztgenannten 
Stätten vorbeiführt. Diese Straße zählt zu den ältesten und beliebtesten 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

Teilen der Stadt. Auf dem Weg zum Denkmal liegt jedoch kein einziges 
offizielles Zentrum oder staatliche Institution. Die Staatsrepräsentanten 
nehmen selbst am Umzug teil. Ihre Anwesenheit ist sehr offen und sehr 
deutlich; allerdings stoßen sie erst später dazu und sind nicht von An-
fang an dabei.

Die Route scheint 2008 und 2009 jeweils eine andere gewesen zu 
sein; auch 2012 hat sie sich ein wenig verändert. Diese kleinen Verän-
derungen haben auch Auswirkungen auf die Symbolik der Prozession. 
Zugleich weisen sie darauf hin, dass ihre Form sich noch in der Gestal-
tung befindet bzw. gerade die ständige Veränderung zum Konzept der 
Veranstaltung gehört.

Versteht man die Prozession als Verbindung von Startpunkt und End-
punkt, lassen sich symbolische Linien auf mehreren Ebenen ziehen. Ei-
nerseits führt der Weg über mehrere Kreuzungen durch den Straßenver-
kehr und lässt sich als eine Überwindung von Hindernissen begreifen, 
als Aufrechterhalten einer Idee trotz Widerständen. Die Tatsache, dass 
der Weg im Wesentlichen gerade ist und möglichst direkt auf das Ziel hi
naus läuft, spricht für die klare Vorstellung und schlichte Zielsetzung, die 
ohne unnötige Umwege verläuft. Andererseits führt der Weg durch viele 
Orte der Entspannung, des Konsums, der schnellen Bewegung, des Ver-
kehrs und stellt dadurch vielleicht einen Kontrast zum gewohnten All-
tag dar. Dass der Weg über eine belebte Straße in der Innenstadt führt, 
macht diesen Kontrast zentral und demonstrativ. 

Der Weg bezieht sich allerdings nicht direkt auf den Mythos. Es wer-
den weder mythische Ereignisse nachgespielt noch Routen abgelaufen, 
die im Mythos angesprochen werden. Dazu tragen die grundsätzlichen 
Umstände bei: Erstens hat die entscheidende Schlacht nicht auf dem Ter-
ritorium des heutigen Armeniens stattgefunden; zweitens wurde nicht 
für das Territorium, sondern für die Idee, für den Glauben gekämpft, ein 
Konzept, das man erst später mit einer nationalen Identifikation gleich-
setzte. Ähnliche Inszenierungen wurden auch in anderen Städten Arme-
niens durchgeführt (Gjumri 2009, 2010), was darauf schließen lässt, dass 
die räumliche Organisation nicht einmalig und durch den Mythos festge-
legt ist. Der Weg wird erst dadurch zum ›Vardan-Weg‹, dass der verklei-
dete Vardan den zu seinen Ehren gehaltenen Umzug anführt. Das Voka-
bular des Vardan-Mythos ist jedoch in den Straßennamen des heutigen 
Eriwan zu finden, und an einigen Stellen überschneidet sich diese sym-
bolische Konstruktion mit dem Weg des Vardan-Umzuges. 

Mit der Erlangung der Unabhängigkeit wurden vor allem im Stadtzen-
trum die meisten Straßennamen geändert. Schon in der sowjetischen Zeit 
hatte man Straßen umbenannt (die ehemalige Stalin-Straße wurde zur 
Lenin-Straße etc.). Anfang der 1990er Jahre begann man, in den Straßen-
bennenungen das Nationale zu betonen. Unter anderem wurde der Bezug 
zu Russland erst radikal entfernt, in den nachfolgenden Jahren jedoch in 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

etwas entschärfter Form wiederhergestellt. Am Vardan-Denkmal treffen 
die Jerwand-Kotschar-Straße (der Schöpfer der Vardan-Skulptur) und 
die Vardananz-Straße (Bezeichnung für Vardan und seine Gefolgschaft) 
aufeinander. Die letztere geht in die Yeghische-Straße über, die nach dem 
Autor der ersten Schrift über Vardan und den großen Krieg benannt ist. 
Diese kreuzt wiederum die Parpezi-Straße, die den Namen des anderen 
Geschichtsschreibers trägt, der ebenfalls die Ereignisse am Schlachtfeld 
zwischen Vardans und dem persischen Heer geschildert hat. Diese Ket-
te der ›mythischen‹ Straßen durchzieht die ganze Innenstadt und führt 
weit aus dem Zentrum hinaus. 

In einem Hinterhof nahe der Kreuzung der zwei nach den Geschichts-
schreibern benannten Straßen befindet sich die alte Kirche, die im 
Volksmund mit dem Namen Vardans assoziiert wird und die auch zum 
Startpunkt des heutigen Vardan-Festes wurde. Bereits nach der Unab-
hängigkeit wurde also durch die Umbenennung der Straßen eine sym-
bolische Linie durch die Stadt gezogen, die zur Statue führte und auch 
die Kirche einbezog. Diese Linie wurde aber in den späteren 1990ern un-
terbrochen, indem einige Straßen, die einen Bezug zu Russland hatten, 
wieder ihre alten Namen bekamen. So wurde aus der Yeghische-Straße 
wieder die Puschkin-Straße. Die Parpezi-Straße behielt ihren Namen; 
hier nimmt die jährliche Vardan-Prozession ihren Lauf. Sie verläuft al-
lerdings parallel zum ›mythischen Weg‹, der wiederum zum Denkmal 
führt. Die Organisatoren verzichten jetzt wieder auf die Begehung der 
nach Puschkin benannten Straße, die über die Vardan-Straße zum Denk-
mal führt, sondern lassen die Prozession über Tumanjan- und Khanji-
an-Straße zum Denkmal des Helden laufen. Die zwei nach dem wich-
tigsten armenischen Schriftsteller Howhannes Tumanjan (1869–1923; 
hinsichtlich seiner Wirkung mit Puschkin in der russischen Literatur ver-
gleichbar) und Aghasi Khanjian (1901–1936; erster Parteisekretär der 
kommunistischen Partei Armeniens, zusammen mit vielen armenischen 
Intellektuellen später Opfer des stalinistischen Regimes) benannten Stra-
ßen haben keinen Bezug zu den im Vardan-Mythos angesprochenen Ge-
stalten und Ereignissen. 

Für die Prozession müssen die Straßen der Stadt gesperrt sein. Dies 
erfolgt durch den Einsatz der Polizei, die den Zug auf seinem Weg be-
gleitet. Absperrungen erfolgen, nur soweit dies für die Sicherheit des 
Umzuges notwendig ist; auf der Gegenspur fahren Autos, die Geschäf-
te, Kaffeehäuser etc. können ihren Alltag fortführen, die Unterbrechung 
ist kurz und im Grunde genommen flüchtig. Die Prozession demons
triert ihre Symbole, zeigt ihr Ziel, Musik ertönt. All dies stört zwar den 
Straßenverkehr, blockiert ihn aber nicht. Die Straßen und Gebäude, an 
denen die Prozession im Zentrum vorbeiführt, stammen aus der ersten 
Hälfte des 20. Jahrhunderts. Aus heutiger Sicht sind es Altbauten. Diese 
aus dem typischen armenischen Baustoff, dem rosa Tuffstein, gebauten 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

Gebäude wurden damals in Handarbeit mit großer Unterstützung der 
Bürger errichtet und entstanden schrittweise. Sie symbolisieren die Ent-
stehung des heutigen Eriwans und die Mühe und menschliche Kraft, die 
das Unternehmen gekostet hat.

Die Straßen, die die Prozession berührt, sind heute wie gestern beliebt. 
Ungewöhnlich ist die Richtung, denn die Prozession lässt, wie bereits an-
gedeutet, fast alle symbolischen großen Zentren wie das Opernhaus, den 
Republikplatz, die Manuskript-Sammlung links liegen. Ziel des Umzugs 
ist die 1975 von Jerwand Kotschar errichtete Statue des Vardan Mami-
konyan. Über den Ausdruck und die Interpretation der Statue habe ich 
am Anfang dieses Kapitels berichtet, ich möchte an dieser Stelle aber 
noch auf die politischen Hintergründe der Entstehung dieses Denkmals 
zu sprechen kommen, um dadurch die Umstände und Besonderheiten 
des sowjetischen Vardan herauszustellen. 

Die Person des Bildhauers trägt in sich selbst viele Zeichen seiner Zeit. 
Seine schwere, durch viele Brüche gezeichnete Biografie ist durch harte 
Repressionen der Sowjet-Zeit geprägt, aber auch durch sein einzigarti-
ges und gefeiertes künstlerisches Wirken in Armenien. Denn seine Werke 
sind zu armenischen Nationalsymbolen geworden.27 Das Vardan-Denk-
mal entstand am Ende seines Lebens, wenige Jahre vor seinem Tod. Die 
Anfänge seiner Idee zu der Vardan-Statue reichen bis zum Jahr 1965 zu-
rück, 1968 hatte er die Idee schon ausgearbeitet. Das Jahr 1965 stellte in 
Sowjet-Armenien einen bedeutenden Wendepunkt im nationalen Selbst-
bewusstsein dar. In diesem Jahr wurde es zum ersten Mal möglich, ei-
nen Gedenktag für die Opfer des Genozids zu feiern. Seitdem wurde ein 
immer größerer Raum für die Würdigung der nationalen Idee geschaf-
fen (siehe dazu Panossian 2006: 320ff.). Mit dem Amtsantritt des neu-
en Parteisekretärs Karen Demirtschjan im Jahr 1974 wurden neue Pro-
jekte realisiert, darunter das Vardan-Denkmal, das man Ende Dezember 
1975 enthüllte. Es steht mitten im Zentrum der Stadt, im grünen Ring, 
gegenüber vom Haus des Kinos. Die Enthüllung des Denkmals war ein 
öffentliches Ereignis, bei dem der Parteisekretär Demirtschjan persön-
lich anwesend war und der Direktor des Instituts für Geschichte der 
armenischen Wissenschaftsakademie Galust Galojan vor einem großen 

27	 	Kotschar wurde in Tiflis geboren und zunächst dort ausgebildet, bevor er 
nach Moskau und Europa ging. In Frankreich hatte er mit Picasso und Dalí 
erste Ausstellungen. Seine erste Frau und Tochter starben an Tuberkulose. 
Seine zweite Frau blieb in Frankreich, während er aus patriotischen Grün-
den nach Armenien reiste, das er nie mehr verlassen durfte: In Armenien 
kam er ins Gefängnis (1942–1943), wo er so schwer gefoltert wurde, dass 
er einen Hörschaden erlitt. Auch in der Kunstszene war sein Weg nicht ein-
fach. Zwei der wichtigsten und größten Statuen in Eriwan und zwei außer-
halb Eriwans stammen allerdings von ihm, während seine Malerei bis heu-
te als unterschätzt gilt.

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

Publikum eine Rede hielt. Kirchenvertreter werden nicht erwähnt. Soll-
ten sie anwesend gewesen sein, dann nur in geringer Zahl.28 Die beschrie-
bene Konstellation bei der Einweihung des Denkmals ähnelt derjenigen 
am Ende der Prozession sehr – mit einem Unterschied: Leitung, Domi-
nanz und Deutung haben hier nicht von Wissenschaftler inne, sondern 
Geistliche. 

Das Denkmal lässt sich als Ergebnis von Kampf und Widerstand ver-
stehen: Nicht nur der Bildhauer hat viele Schwierigkeiten auf sich ge-
nommen, um sein künstlerisches Wirken in Armenien entfalten zu dürfen 
und seinen Ideen nachgehen zu können; auch die nationale Stimmung in 
Armenien war nicht selbstverständlich und konnte erst nach und nach 
entstehen. Dieses Denkmal zählt zwar zur sowjetischen Kunst, hat aber 
seine Besonderheiten. Die Idee des nationalen Helden wurde in den Be-
richten zum Denkmal sorgfältig getarnt; religiöse Aspekte wurden sogar 
ganz ausgespart. Dabei wird bei den Führungen stets betont, dass in der 
Statue mehrfach die Figur eines Kreuzes zu erkennen sei, in Kombina-
tion mit dem Schwert. Das Schwert wird zum Kreuz. Der Kämpfer, der 
einen Schild trägt und nur mit dem Schwert den Gegner angreift, stellt 
ebenfalls durch seine ausgestreckten Hände ein Kreuz dar; auch Reiter 
und Pferd bilden ein Kreuz.29 Wir haben es folglich mit einer weiteren im 
Säkularen versteckten religiösen Darstellung zu tun, die an die Gegeben-
heiten und die Widrigkeiten der politischen Situation angepasst wurde.

Obgleich das Museum Jerwand Kotschars in die Konzeption der Ver-
anstaltung nicht einbezogen worden war, zeigten sich dessen Mitarbei-
ter erfreut, dass die Prozession zu Kotschars Statue führte. Sie betrachte-
ten dies als Anerkennung des, ihrer Auffassung nach, nicht angemessen 
gewürdigten Kunstwerkes. Am Vardan-Denkmal kommt die Prozessi-
on an ihr Ziel. Regierungsinstanzen spielen also keine Rolle: Die Bewe-
gung führt nicht zum Präsidenten, Parlament oder Gerichtshof, sondern 
zum Heldendenkmal. 

Zeit

»Prozessionen sind Orte der Ungleichzeitigkeit« (Gengnagel et al. 2008b: 
6). Die symbolische Definition einer Prozession ergibt sich aus zahlrei-
chen zeitlichen Referenzen, die an einem bestimmten ausgewählten Tag 
zusammengebracht werden. 

28	 	Den Ablauf der Eröffnungsfeier habe ich im Archiv des Kochar-Museums 
bei meinen Recherchen aus Pressemitteilungen des Jahres 1975 entnom-
men (siehe Berichte in Komsomolec, 20.12.1975 [russisch] und in Hajreniki 
Dzain, 24.12.1975 [armenisch]).

29	 	Diese Interpretation hörte ich bei einer Führung im Kotschar-Museum, bei 
meinem Besuch am 10. April 2012.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

Der Vardan-Tag liegt in der kalten Jahreszeit. Er fällt in den Zeitraum 
von Ende Januar bis Anfang März; 2008 fand er noch im Januar statt. 
Der feierliche Zug findet an einem Donnerstag, einem Arbeitstag, statt; 
Beginn ist ungefähr um 12:30 Uhr. Die Veranstaltung dauert 1,5 bis 2 
Stunden. Das Tempo verändert sich kaum, es gibt keine Haltepunkte, nur 
am Anfang und am Ende wird innegehalten: eine Art zeitlicher Schnitt-
punkt, an dem alle Beteiligten versammelt sind. Die Veranstaltung startet 
nach dem Gottesdienst, oder anders gesagt: Der Gottesdienst geht in die 
Prozession über. Die Uhrzeit ist auf die Mittagspause der teilnehmenden 
Politiker abgestimmt und ermöglicht dadurch deren Anwesenheit. Die 
Studierenden sind von ihren Veranstaltungen befreit. Während die Re-
präsentanten des armenischen Staates ihre Pause zur Verfügung stellen, 
richten sich die Repräsentanten der Kirche zeitlich nach den Ersteren. 
Für die Schulen stellt der Vardan-Tag hingegen einen Bruch in ihrer täg-
lichen Routine und eine Unterbrechung des Unterrichts dar. 2008 fiel die 
Prozession in die Wahlperiode und wurde für den Wahlkampf genutzt.

Die Strecke verbindet mehrere zeitliche Referenzen, ebenso wie die 
symbolische Repräsentation und die Form des gemeinsamen Gehens. Der 
Ausgangsort, die Kirche, wurde im 17. Jahrhundert erbaut, das Stadtzen-
trum Eriwans in den 1920er Jahren und die Vardan-Statue schließlich 
im Jahr 1975. Ich möchte an dieser Stelle kurz auf die 1970er Jahre ein-
gehen. Nachdem die Schrecken der Repressionen und die Nachkriegs-
zeit überwunden waren und die Situation in Armenien sich schrittweise 
normalisierte, entwickelte sich die Stadt zu einem kulturellen Zentrum. 
Man baute viel und förderte wissenschaftliche und kulturelle Instituti-
onen. 1975 wurde der Fußballverein Ararat zum sowjetischen Meister 
und qualifizierte sich für die Europameisterschaft. Noch heute feiert man 
diese Ereignisse und bezieht sich auf sie unter anderem über die Symbo-
lik von Kreuz und Flagge: Man betont das Christentum und die Arme-
nische Kirche, die Einführung der armenischen Schrift im 4. und 5. Jahr-
hundert sowie den armenischen Staat von 1918 und 1991. Die Schlacht 
von Avarayr, die im Zentrum des Vardan-Mythos steht, fand im Jahre 
451 statt. Auf diese Zeit beziehen sich die Teilnehmer mittels ihrer Kos-
tüme, wodurch eine gewisse Gleichzeitigkeit entsteht: Ritter, Soldaten 
und Diakone, führende Politiker und Geistliche stehen nebeneinander; 
traditionelle Kostüme der Geistlichen, Soldatenuniformen, Politiker in 
dunklen Anzügen, der Ritter in seiner Rüstung, die Jugendlichen in ih-
rer Alltagskleidung. 

Auch einzelne Elemente der Feierformen haben ihre zeitlichen Refe-
renzen: die Zusammenkünfte vor der Kirche und am Denkmal weisen 
jeweils auf eine bestimmte historische Periode hin; Demonstration und 
Parade sind ebenfalls prägende Formen, die ihren Ursprung in der ar-
menischen Unabhängigkeitsbewegung vom Ende der 1980er Jahre ha-
ben. Die Parade als Volksereignis geht wiederum auf die sowjetische 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Zeit zurück, auf die Feierlichkeiten zum 1. Mai und andere große Fes-
te. So gesehen verdichtet die Prozession viele historische Abschnitte 
der armenischen Geschichte insgesamt, vor allem aber der Republik 
Armenien der letzten 100 Jahren und eine ungleichzeitige Gleichzei-
tigkeit entsteht.

Diese Zeitkomponente bringt sowohl säkulare als auch religiöse Span-
nungen zwischen den verschiedenen Symbolverwaltungen zum Aus-
druck: ob das Vardan-Fest nun an dem bekannten Datum im Mai oder 
an dem beliebigen von der Kirche vorgegebenen Wintertag gefeiert wer-
den muss. Auch an der Festlegung der Uhrzeit wird deutlich, wie wich-
tig die Teilnehmer sind und welche Position sie in der Hierarchie ein-
nehmen. Letztendlich bietet die Verbindung der einzelnen Referenzen zu 
einer Linie eine Interpretation der Rolle der Kirche, der neuen Staatlich-
keit, deren Einbeziehung in das Geschehen, aber auch einen Bezug zur 
jüngeren Vergangenheit, den Errungenschaften der Sowjet-Ära und eine 
Abgrenzung von ihr.

Ordnung

Als letzten Punkt möchte ich die Besonderheit der in der Prozession ein-
gehaltenen Ordnung diskutieren, die Frage, welcher Choreografie die 
Bewegung folgt und welche Inhalte dadurch vermittelt werden. Um die 
Choreografie der Prozession in ihren Elementen darzustellen und zu 
analysieren, betrachten wir sie im Detail. Der erste in der Kolonne ist 
ein als Ritter verkleideter Schauspieler, der den Anlass der Prozession 
verdeutlicht. Er soll den Mythos repräsentieren: den mythischen Hel-
den Vardan auf einem Pferd. Der Ritter repräsentiert weder Staat noch 
Kirche. Der mythische Held wird neutral dargestellt und trägt weder 
eindeutig kirchlich noch eindeutig staatlich definierte Symbole. Wir se-
hen einen sicheren Reiter auf dem Pferd. Ein gut aussehender junger 
Mann, glatt rasiert und mit ernstem Gesichtsausdruck erfüllt ruhig sei-
ne Aufgabe. Er sitzt auf dem Pferd und trägt historisch anmutende Klei-
dung. Beides bezeugt seine Distanz vom Alltag und von der Gegenwart. 
Als Ritter zu Pferde entspricht er den bekannten Darstellungen Vardans 
aus dem letzten Jahrhundert. Allerdings ist, wie oben bereits erwähnt, 
durch diese historische Verkleidung hindurch seine Alltagskleidung zu 
erkennen, die ihn doch alltäglich erscheinen lässt. In der Vardan-Figur 
treffen historisches Aussehen, Jahreszeit und Reitkunst aufeinander. Sie 
führt schweigend den Umzug an. Eine weitere Rolle hat sie nicht. Ihre 
Funktion, die sich aus der Choreografie der Prozession ergibt, ist zu 
führen, aber auch zu vereinen. Das erste, was der als Vardan verkleide-
te Held vereint, sind die hinter ihm getragenen kirchlichen und staat-
lichen Symbole.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

Dem Reiter folgen auf der rechten Seite ein Kreuz tragender Diakon 
und links ein die Nationalflagge schwenkender Soldat. In der nächsten 
Reihe werden die Symbole wiederholt: Dieses Mal steht ein Soldat mit 
Flagge auf der rechten Seite, während links ein Diakon ein Marien-Sym-
bol trägt. Die kirchlichen und staatlichen Symbole und ihre Träger sind 
also über Kreuz angeordnet; sie bilden zusammen ein Kreuz. Diese Über-
kreuzung haben die Veranstalter der Prozession bewusst eingesetzt. 

Den in Kreuzformation laufenden Soldaten und Diakonen folgen wei-
tere Soldaten. Diese tragen auf jeder Seite jeweils zu zweit ein mit einer 
Aussage bedrucktes Transparent. Damit sehen wir in diesem ersten Ab-
schnitt der Prozession zehn Soldaten und zwei Diakone, die dem Hel-
den folgen. Die Soldaten sind deutlich in der Überzahl, die Präsenz des 
Staates überwiegt. Die staatliche Symbolik variiert aber weniger als die 
kirchliche. Die zwei Diakone tragen jeweils ein anderes religiöses Sym-
bol, während die beiden ersten Soldaten die Nationalflagge schwenken. 
Die Redundanzen und die ›symbolische Armut‹ bei der Darstellung der 
staatlichen Symbole im Vergleich zu den Symbolen der Kirche und der 
Umgang mit der typischen Symbolik, die Art, wie diese getragen und prä-
sentiert wird, steht dem zahlmäßigen Übergewicht entgegen. Das große 
Kreuz ist schwer zu tragen, die Diakone wechseln sich auf halbem Weg 
ab. Ihre Gesichtsausdrücke entsprechen der schweren und heiligen Sym-
bolik. Die Staatsflagge hingegen scheint sehr leicht und instabil zu sein, 
und die Soldaten halten sie mit entspannter und gelassener Haltung so-
wie eher unseriösem Gesichtsausdruck hoch. Das Kreuz und sein Um-
gang mit ihm sind wie sein symbolischer Inhalt für die Diakone nicht 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

neu, während die Soldaten mit den von ihnen getragenen Transparenten 
eher wenig vertraut scheinen. Diese werden in der Gemeinde vorberei-
tet und den Soldaten erst am Vardan-Tag ausgehändigt. Sie können sich 
also gar nicht gründlich damit auseinander gesetzt haben. Den in zwei 
Reihen mit Transparenten voranschreitenden Soldaten folgt das Blasor-
chester, das sich durch seine Bekleidung von den übrigen Soldaten un-
terscheidet. Die Musiker tragen eine Parade-Uniform und laufen in sechs 
Reihen. Ihnen folgen wiederum Soldaten, die in zwei dichten Reihen das 
Militär abschließen. Sie lassen sich aufgrund der Farbe ihrer Uniformen 
in zwei Gruppen aufteilen. Die letzte Gruppe hält keine Symbole hoch, 
trägt aber dazu bei, die Präsenz der Armee und hiermit die Präsenz des 
Staates zu betonen. Während die Musiker etwas älter sind, erweisen sich 
die übrigen Teilnehmer als sehr jung.

Die Rolle der Armee in der Prozession

Bei einer der Sitzungen, in denen ich das Bildmaterial von Kollegin-
nen und Kollegen interpretieren ließ, wurde etwas angemerkt, das ich 
gerne aufgreifen möchte: »Es wirkt so, als ob die Armee für den An-
lass gemietet wäre«. Die Armee wirkt so unselbständig, weil außer der 
Uniform keine vereinheitlichenden Elemente zu erkennen sind: Sie mar-
schiert nicht, obwohl sie sich in einer Ordnung bewegt, Befehle befolgt 
und im Dienst ist. 

Die Beteiligung der Armee ist so stark, dass ihr eine wichtige Bedeu-
tung bei der symbolischen Aussage der gesamten Vardan-Feier zukommt. 
Alle Widersprüche der aktuellen Situation in Armenien vereint die Ar-
mee gewissermaßen in sich und trägt sie in die Veranstaltung hinein. Vor 
allem ist die Armee eines der wichtigsten Zeichen der Souveränität des 
Landes und geschützter Grenzen. Die armenische Armee hat sich nach 
dem Zusammenbruch der Sowjetunion im Jahre 1992 gebildet und ist 
in der Auseinandersetzung mit Aserbaidschan als solche ausgerückt. Den 
Krieg für Berg-Karabach konnte die armenische Armee für sich entschei-
den. Man verbindet damit also einen Erfolg und ein Verdienst der ar-
menischen Armee. Der Sieg in Berg-Karabach wird zu einem mächti-
gen Symbol und schlägt Brücken zu vielen historischen Ereignissen und 
Vorstellungen: Die verlorenen Gebiete, die verlorenen Schlachten wer-
den durch diesen Sieg in ihrer bedrückenden Wirkung entschärft. Jähr-
lich werden der Tag der Armee und ihre Erfolge gefeiert. Zugleich ist 
die Armee, wie viele andere staatliche Institutionen, wegen schlechter 
Bedingungen und korrupter Verhältnisse sehr umstritten. Man kennt 
skandalöse Geschichten über die Krankheits- und Todesfälle, körper-
lichen und seelischen Schäden, die den Wehrpflichtigen zugefügt wer-
den. Die Verbrechen werden rechtlich nicht verfolgt, die Opfer und ihre 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Familien werden damit alleine gelassen. Schließlich ist der Militärdienst 
in Armenien für alle Männer Pflicht, was ebenfalls unterschiedliche Re-
aktionen hervorruft. 

Am Vardan-Tag laufen die Soldaten in einer Linie mit den Diakonen. 
Auch in Sowjet-Armenien wurden die jungen Männer in die Armee be-
rufen, was aber keineswegs mit religiösen Gefühlen oder der Instituti-
on Kirche in Verbindung stand. Im unabhängigen Staat entstehen auch 
auf dieser Ebene Verbindungen zwischen kirchlichen und staatlichen In-
stitutionen. Neuerdings ist in der Armee zusammen mit dem medizini-
schen Personal und weiteren helfenden Instanzen die Anwesenheit eines 
Geistlichen eingeführt worden.30 Durch die Annäherung beider Institu-
tionen entsteht eine Ordnung, die relativ neu ist und sich weiterhin erst 
etablieren muss. Die Kirche soll zur Bewältigung der Probleme im Alltag 
der Armee beitragen, diese wenigstens entschärfen, Vertrauen und seeli-
schen Schutz der Soldaten gewährleisten. Der Vardan-Mythos wird nun 
so gelesen, dass er beide Institutionen einander annähert. Das Narrativ 
der säkularen Tradition, welches die Verteidigung der Grenzen, des Staa-
tes, Tapferkeit, Heldenhaftigkeit, Männlichkeit und Pflicht in den Vor-
dergrund bringt, wird mit religiöser Opferbereitschaft verbunden. Auch 
in der Prozession findet eine Annäherung von Kirche und Staat statt. 

Eine besondere Rolle für die Prozession spielt das Blasorchester. Es un-
terliegt dem Verteidigungsministerium und hat keinen Bezug zur Kirche. 
Das schon oben erwähnte Alter der Musiker lässt vermuten, dass sie viel 
Erfahrung und Übung haben. Die Anwesenheit der uniformierten Musi-
ker erweitert den Einsatz der Armee, aber auch das gemeinsame Gehen 
verbindet alle Teilnehmer durch die Musik.31 In einem Interview beton-
te der Organisator die Wirkung der Musik: »Sobald die Musiker anfan-
gen zu spielen, wird alles still und ein besonderes Herzklopfen ist da«. 
Gespielt werden keine religiösen, sondern patriotische Hymnen. Das Or-
chester verleiht der Prozession einen Rhythmus, was den militärischen 
Charakter der Veranstaltung erneut betont. Die Musiker spielen Lieder, 
die sie bereits zu anderen Anlässen mehrfach gespielt haben, sie sind gut 
vorbereitet und erfüllen ihre Aufgabe souverän. Es handelt sich um kei-
ne neue für diesen Anlass konzipierte Form. 

Das Orchester spielt nicht durchgehend (siehe Bilder). Am Zielpunkt 
beim Denkmal werden, wie wir den Fotos entnehmen, die Instrumen-
te auf den Boden gestellt, die Musiker werden nun zu Beobachtern oder 

30	 	2012 waren es 40 Geistliche, die im Dienste der Armee standen: je eine Per-
son in jeder großen militärischen Einheit (siehe https://armenpress.am/arm/
news/684543/, Zugriff: 02.10.2017)

31	 	Da das Hauptdatenmaterial aus Bildern besteht und nur wenige zusätzliche 
Daten aus dem Jahr 2009 einen Audio-Anteil haben, habe ich die musikali-
sche Ebene nicht im Detail analysieren können. 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

Zuhörern. Die Funktion des Orchesters ist mit der Ankunft am Ziel er-
füllt. Später werden in der Nähe des Denkmals Lautsprecher aufgestellt, 
aus denen Musik, später die Reden etc. ertönen. 

Die Armee wird thematisch eingebunden und durch viele Fäden mit 
den zentralen Institutionen verbunden. Diese Verbindungen sind aber 
noch nicht ausgereift, sondern noch in Erprobung. Sie sind nicht au-
thentisch. So wirkt die Armee trotz ihrer Beteiligung als Fremdkörper, 
als wäre sie nur »gemietet«. Das liegt womöglich daran, dass die Armee 
in dieser Veranstaltung nur ein Hilfsmittel der symbolischen Repräsen-
tation ist. Es geht nicht um die Armee. Ausschlaggebend sind die Regie-
renden und die Kirche. 

Das Verhältnis zwischen Kirche und Staat

Das Verhältnis der zwei zentralen Träger der Prozession ist letztlich das 
wichtige Thema der Vardan-Feier. Sowohl Kirche als auch Staat sind in 
ihrer heutigen Form ›junge‹ Institutionen und müssen sich in der Prozes-
sion zueinander positionieren und miteinander auskommen. 

Im Zentrum des Zugs stehen Ministerpräsident und Bischof, die rechte 
Seite besetzen die Politiker und die linke die Geistlichen, die in der Min-
derheit sind. In der zweiten und dritten Reihe laufen ausschließlich Poli-
tiker. Ihnen folgen Schüler, Jugendliche und andere Gruppen der Eriwa-
ner Stadtbevölkerung. Die Kirche arbeitet zwar das Feierkonzept aus und 
führt den Umzug an. In quantitativer Hinsicht ist sie bei der Durchfüh-
rung der Prozession den staatlichen Repräsentanten allerdings weit unter-
legen. Denn das Bild wird eindeutig von der Präsenz der Armee bestimmt. 

Auf dem Bildmaterial erkennt man die wichtigsten Politiker, die in 
zwei bis drei Reihen mit ihren Leibwächtern und sonstiger Begleitung bei 
der Prozession mitlaufen. Sie alle tragen Anzüge, Krawatten und Män-
tel. Die erste Reihe teilen sich die Regierungsmitglieder mit den Geistli-
chen, wobei letztere drei (höchstens vier) Positionen auf der linken Seite 
in der ersten Reihe einnehmen. In der Mitte treffen sich der Bischof und 
der damals im Wahlkampf für das Präsidentenamt stehende Ministerprä-
sident des Landes Sersch Sargsjan. Neben dem Ministerpräsidenten läuft 
der Bürgermeister der Stadt Eriwan Jerwand Zacharyan, neben dem Ter 
Navasard Erzbischof Kchoyan, der Priester Ter Hakob Khatchatryan, der 
die Konzeption und Organisation der Veranstaltung geleitet hat. In seiner 
Nähe ist noch ein weiterer Geistlicher zu erkennen. Die weltliche Macht 
ist in der ersten Reihe noch durch eine weitere Person repräsentiert: den 
Leiter der Jugendfraktion der Republikanischen Partei Armeniens, Karen 
Avagyan, und durch viele Teilnehmer in der zweiten Reihe: den Vorsitzen-
den der Zentralbank (und späteren Ministerpräsidenten) Tigran Sargsjan 
oder den Berater des Ministerpräsidenten Vigen Sargsyan. Wie erwähnt 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

sind die Repräsentanten der weltlichen Macht denjenigen der kirchlichen 
hinsichtlich ihrer Anzahl und ihres Status weit überlegen. Die Spitze der 
Stadtverwaltung ist ebenfalls anwesend. 

Bei der wissenschaftlichen Analyse von königlichen Prozessionen spielt 
die Mittelachse eine wichtige Rolle. Sie ist für die Struktur und Allgemein-
wirkung entscheidend, vor allem das Zentrum und die Nähe zum Herr-
scher, der nämlich in der Mitte lief und nicht etwa als erster die Prozession 
anführte. Vom Herrscher ausgehend leiteten sich die weiteren hochran-
gigen Positionen innerhalb der Prozession ab. Obgleich die rechte Seite 
wichtiger war als die linke, galt vor allem das Grundprinzip, dass es bes-
ser sei, dem Herrscher nah als ihm fern zu sein. Mit der Entfernung vom 
Monarchen nahm das Prestige ab (Schwedler 2008: 124). Die Mittelachse 
der Vardan-Prozession verbindet die politische Spitze der Prozession mit 
dem Helden Vardan. Die politische Gefolgschaft läuft rechts, die Geistli-
chen laufen links von ihm. Auch hier reiht sich der zukünftige Präsident 
des Landes nicht in die erste Reihe ein, sondern läuft in der Mitte des Zu-
ges und nicht alleine. Die ersten Symbolträger, das Orchester und die Sol-
daten laufen als eine Figur, als ein zusammenhängender Körper, während 
die führenden Politiker und Geistlichen einen beträchtlichen Abstand zur 
Armee einhalten. Die Organisatoren sind nicht von der Gefolgschaft ab-
getrennt. Jugendliche und Erwachsene folgen den Organisatoren. 

Die Kräfteverteilung wird noch einmal deutlich, wenn alle am Ziel an-
kommen und die Reihen sich neu zusammensetzen. Alle Soldaten, Schü-
ler, Studenten, Musiker und sogar ›Vardan selbst‹ nehmen in den hinteren 
Reihen Platz. Vorne steht die Regierung; die Transparente, Flaggen und 
Kirchensymbole werden in einer Reihe vor den Politikern aufgestellt. Der 
Fokus liegt auf dem Denkmal, unter dem die Symbolträger stehen. Seit-
lich daneben wird ein Pult aufgebaut, an dem der Bischof seine Rede hält. 

Vertretung der Allgemeinheit

Die letzte Gruppe, die die Prozession schließt, besteht hauptsächlich aus 
Repräsentanten der Ausbildungsinstitutionen, die grundsätzlich neutra-
le Positionen vertreten. Studierende und Schüler sollen ebenso wie Lehr-
kräfte und möglicherweise Eltern an der Prozession teilnehmen. In den 
Reihen der jungen Generation sieht man hier und da ältere Bürger, in 
der Dokumentation von 2008 erkennt man aber auch parteipolitische 
Gruppen; junge Menschen, die durch ihre Bekleidung ihre Zugehörig-
keit zum anwesenden Präsidentschaftskandidaten demonstrieren. Die-
ser Vertretung der Allgemeinheit spielt in der symbolischen Struktur eine 
wichtige Rolle, denn sie stärkt die Idee, den Herrscher und demonstriert 
dessen Macht und Legitimität. Sie repräsentiert die Gefolgschaft und 
Nachkommen. 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

Durch Transparente machen die Schulgruppen auf sich aufmerksam. 
Auf ihnen steht neben dem Namen der Schule eine Aussage. Diese Trans-
parente verleihen der Prozession den Charakter einer Demonstration. Sie 
werden in einer ungeordneten Menschenmenge hoch gehalten. Man könn-
te meinen, sie würden zu Protesten aufrufen oder Forderungen stellen; 
manche von ihnen lassen sich auch so lesen. Laut den von mir geführten 
Interviews müssen auch Studenten anwesend gewesen sein. Sie haben al-
lerdings keinerlei demonstrative Zeichen verwendet. Da die Jugendfrak-
tion der Republikaner eine der Organisatoren ist, ist zu erwarten, dass 
auch sie sich unter diesen Gruppen findet. Die Jugendorganisation der Ge-
meinde und sonstige Angehörige der Kirche bilden sicherlich ebenfalls ei-
nen Teil der Gefolgschaft. Das lässt sich an den Bildern jedoch nicht ein-
deutig erkennen.

Aspekte der Machtdemonstration 

In ihren allgemeinen Zügen lässt sich die Prozession als ein Macht-Ri-
tual diskutieren, in dem Individuen und Gruppen mit ungleichen Res-
sourcen zusammenkommen. Manche von ihnen geben Befehle und Auf-
träge, denen die anderen zu folgen haben. Die unmittelbare Aktion wird 
von einer Gruppe dominiert. Dementsprechend werden die Rollen ver-
teilt und ausgeführt. Das Ergebnis dieses Rituals, das angestrebte Ziel, 
besteht nicht in der Überwindung der Grenzen zwischen den Gruppen 
mit verschiedenen Positionen oder der Erzeugung einer Gemeinschaft 
der Gleichen, sondern in der Darstellung und Festigung der Machtver-
hältnisse (Collins 2005: 112). Die Prozession am Vardan-Tag hat eine 
klare Reihenfolge von Anführern und Gefolgschaft. Die letztere ist in ih-
rer Entscheidung zur Teilnahme von den ersteren beeinflusst und zu der 
von ihr übernommenen Rolle aufgefordert worden. Sowohl die Teilnah-
me der Soldaten als auch die Anwesenheit der Schüler während der Un-
terrichtszeit ist so angeordnet worden. Alle Teilnehmer führen Rollen aus 
und tragen dazu bei, dass die Machtkonstellation zum Ausdruck kommt 
und die Intentionen der Autoren realisiert werden.

Sowohl Befehlshaber als auch Befehlsnehmer orientieren sich an do-
minanten Symbolen, die wiederum unterschiedlich gefärbt sind. Die 
Befehlshaber identifizieren sich mit den heiligen Objekten ihrer Ver-
anstaltung, betrachten sie als Ideale und erwarten von den anderen 
Ehrbezeugung ihnen gegenüber (Collins 2005: 114). Die dominanten 
Symbole dieser Veranstaltung sind trotz des Anlasses die unabhängige 
Staatlichkeit und die staatliche Gewalt. Dies reflektieren alle Gruppen 
durch ihre Haltung. Auch Vardan und der Mythos werden dahingehend 
interpretiert und in Bezug dazu gesetzt.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

Staat und Kirche. Konkurrenzen und Verwandtschaft

Als souveräne staatliche Einheit befindet sich Armenien in einer struktu-
rellen Labilität. Da keine vorgegebenen Strukturen existieren, steht es ge-
wissermaßen vor unterschiedlichen Alternativen. Es besteht ein Zwang, 
unter den unterschiedlichen, gesellschaftlich vorgeprägten Lebensent-
würfen eine Wahl zu treffen und diese zu legitimieren. Dabei können 
Ideen und Institutionen helfen. Keine von ihnen kann zwar selbst die 
Anforderungen erfüllen, sondern sie stehen mit den Möglichkeiten, über 
die sie verfügen, in Konkurrenz zu einander und zu den Strukturen, die 
kontinuierlich für das Land wichtig waren (Soeffner 2010: 179). Man 
könnte die drei symbolischen Einheiten wie folgt unterscheiden: den Na-
tionalstaat, die armenische Apostolische Kirche und die dritte, in diesem 
Fall weniger subjektbezogene, schriftliche säkulare Tradition. Diese drei 
Ideen werden in der Prozession stellvertretend repräsentiert und auch in 
den Ideen ihrer Organisatoren reflektiert. 

Die kirchliche und staatliche Symbolik repräsentiert jeweils eine Zeit, in 
der die jeweils andere nicht ausschlaggebend war: Die Kirche war beispiels-
weise stark, als es keinen eigenen Staat gab, während sich der Staat auf die 
Jahre der ersten Republik beruft. In dieser Weise ergibt sich eine Verwal-
tungskontinuität. Die Ressourcen werden nicht gegeneinander ausgespielt, 
sondern zusammengefügt, wodurch es möglich wird, die geschichtlichen 
Perioden in einem Gesamtkonstrukt zu vereinen. Ab- und ausgegrenzt ist 
die Sowjet-Zeit, und diese Abgrenzung von den Jahren der sowjetischen 
Herrschaft ist eine weitere gemeinsame Basis für beide genannten Symbol-
systeme. Die schriftliche Tradition hingegen zieht sich durch alle genann-
ten historischen Perioden und hat einen ihrer Höhepunkte im Gegensatz 
zur Kirche in der Sowjet-Zeit in der Republik Armenien erreicht. Aus die-
sem Grund nimmt man von den textuellen Vardan-Darstellungen der so-
wjetischen Zeit bewusst Abstand und zitiert lieber frühere Quellen. 

Die Idee eines Zentrums wird konstruiert und Grenzen werden gezo-
gen. Dabei wird das Netzwerk der durch die Welt verstreuten armeni-
schen Zentren dem Staat untergeordnet. Vielfalt und unterschiedliche 
Perspektiven werden weder berücksichtigt noch begrüßt. Zentrum und 
Einheit werden unter anderem durch Sprüche wie »eine Kirche, eine Na-
tion, ein Glaube« markiert. Sprachlich ist ebenfalls alles einheitlich ge-
staltet, es gibt keine Hinweise auf andere Sprachen oder auch auf nur 
die westarmenische Sprache. Die Kirche fungiert als einzige Trägerin der 
Tradition. Man strebt Einheit und klare Abgrenzung an. Dementspre-
chend bleiben andere religiöse und politische Institutionen, oppositio-
nelle Parteien, Minderheiten ausgeschlossen.

Ein geschütztes armenisches Territorium und die staatliche Sicherheit 
unterscheiden den armenischen Staat von den armenischen Zentren in der 
Diaspora. Die Grenzen und Souveränität sind eine neue Struktur, in der 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

der Staat unabhängig von der Kirche Macht hat. Das unterscheidet ihn 
von einer Gemeinde, die durch die Kirche verwaltet wird. Die Grenzen des 
Staates werden durch die Armee geschützt, die Grenzen des Armeniertums 
durch die Kirche. Die zahlreichen armenischen Diaspora-Zentren werden 
durch die Kirche vernetzt und zusammengehalten. Dadurch ergibt sich ein 
anderes Verständnis von Grenze und Gebiet. Die armenische Kirche hat 
wie der armenische Staat einen nationalen Charakter: Beide haben eine 
ähnliche nationale Bedeutung. Die Kirche verfestigt die unsichere Basis, 
auf der der Staat sich bewegt und erweitert gleichzeitig die Grenzen Ar-
meniens durch den Bezug zu Vergangenheit und Diaspora. Nicht zuletzt 
bedeutet das Zusammenkommen von religiösen und staatlichen Mächten 
eine Abgrenzung vom Modell der UdSSR. Denn zur Sowjet-Zeit hatte Ar-
menien Grenzen, Schutz, aber keinen unabhängigen Staat. Während sich 
Kultur und Sprache entwickelten, blieb die Religion eher im Hintergrund.

Den unsicheren Strukturen steht die schriftliche Tradition Armeniens 
entgegen, die unabhängig von Zusammenbrüchen der Staatsform stets 
bestehen geblieben ist. Eine ununterbrochene schriftliche Tradition ist 
weder dem Staat noch der Kirche zuzuschreiben; sie kommt auch in der 
Prozession viel stabiler zum Ausdruck und wird von allen Teilnehmern 
auf die gleiche Weise eingesetzt: Die Transparente werden von verschie-
denen Gruppen getragen und sind in ihrer Logik komplex. 

In der Prozession ist Vardan nur eines der vielen verschiedenen Sym-
bole, die präsentiert werden und dient als Verbindungsglied zwischen re-
ligiöser Idee und der Idee des bewaffneten Kampfes: Einerseits ist Vardan 
ein Held, andererseits ein Opfer und religiöser Märtyrer.

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

Zwei Prozessionen in zwei Perioden staatlicher Unabhängigkeit:  
1919 und 2008 

Abschließend möchte ich die Prozessionen am Vardan-Tag in der ersten 
und dritten Republik vergleichen. Vieles in der heutigen Republik orien-
tiert sich an den Erfahrungen der ersten Republik. Dies zeigt sich auch 
an den Feierlichkeiten am Vardan-Tag, wie zum Anfang dieses Kapitels 
bereits erwähnt wurde. In der ersten Republik wurde der Vardan-Tag un-
ter Beteiligung der Armee gefeiert. Wie 90 Jahre später, in unseren Tagen, 
wurde schon damals eine Strecke durch das Zentrum der Stadt Eriwan 
gewählt. Wichtige den Staat repräsentierende Persönlichkeiten waren 
anwesend und brachten ihre Teilnahme auch mit festlichen Reden zum 
Ausdruck. In beiden Fällen ist die Kirche ein Schlüsselpunkt entweder 
am Anfang oder am Ende der Prozession, die weltliche Macht ist vor-
wiegend durch Personen repräsentiert und versammelt sich um die Kir-
che. Regierungsgebäude und Ministerien liegen nicht auf dem Weg der 
Prozession. In der aktuellen Variante laufen die Repräsentanten der Re-
gierung und Staatsmacht mit dem Zug mit. Der Staat ist in beiden Fäl-
len in Entstehung, wird erst konstruiert, indem die einzelnen Elemente 
zusammengebracht werden. Während in der ersten Republik die Kirche 
das Ziel der Prozession war und der Gottesdienst gleich vor der Kirche 
mit Beteiligung der Anwesenden gefeiert wurde, nahm die Prozession 
2008, 2009 und in den folgenden Jahren ihren Anfang bei der Kirche 
und bewegte sich von dort zum Vardan-Denkmal. Davor feierte man in 
der Kirche den Gottesdienst. 

Den Berichten zufolge bestand die Prozession hauptsächlich aus Sol-
daten, an die man auch die feierlichen Reden richtete. Heute sind auch 
andere Gruppen beteiligt. Die Kirche, die als Zielpunkt der Parade der 
ersten Republik gedient hatte, wurde später zerstört. In den darauffol-
genden Jahren und bis heute steht an ihrer Stelle ein großes Kino, das 
den Namen ›Moskau‹ trägt und in die spätere Architektur der Stadt Er-
iwan eingepasst ist. Die aktuelle Vardan-Feier betont, indem sie bei der 
Kirche startet, die Elemente der Stadt, die die bekannte Architektur der 
Stadt überwinden und alte religiöse Zentren aus ihrem ›Versteck‹ her-
vorholen. Der Weg ist in der aktuellen Prozession sehr viel länger und 
das gemeinsame Gehen zentraler als in der früheren. Sowohl zu Beginn 
des ersten armenischen Staates als auch am Anfang der dritten Republik 
stehen prägende bewaffnete Konflikte. Im ersten Fall handelt es sich um 
die Auseinandersetzungen mit der Türkei, im zweiten um den Konflikt 
mit Aserbaidschan. Der Bericht von der Parade Anfang des 20. Jahrhun-
derts stammt aus einer Zeit, in der der Konflikt akut war. Seine Folgen 
und die unmittelbare Bedrohung spielten damals eine entscheidende Rol-
le, was auch in den Reden des Tages thematisiert wurde, die sich, wie ge-
sagt, direkt an die Soldaten richteten. Die heutigen Prozessionen fanden 

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

hingegen in einer Zeit statt, als der Konflikt um Berg-Karabach nicht 
unmittelbar im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit stand. Zumindest aus 
dem Bericht könnte man folgern, dass die Armee in der früheren Veran-
staltung eine wichtigere Rolle spielte als heutzutage. Dennoch verbanden 
beide Veranstaltungen religiöse und säkulare Elemente, um eine Symbo-
lik zu prägen, die dem neuen Staat einen Halt geben und die Tradition 
mit den staatlichen Gebilden verbinden könnte. 

Die darauffolgende Sowjetisierung brachte ein neues Gleichgewicht 
zwischen Tradition, Kultur und aktueller Staatsform hervor. Viele Tradi-
tionen wurden abgelehnt und konnten erst einige Zeit später durch neue 
Wege wieder in den Alltag integriert werden. Wie wir gesehen haben, trat 
auch Vardan in diesem Sinne wieder in das Bewusstsein der Armenier. 
Die dritte, heutige Republik ist einerseits ein auf die Abgrenzung von 
der sowjetischen Vergangenheit basierendes Gebilde, das sich in vielerlei 
Hinsicht an die erste Republik anzulehnen versucht. Andererseits spielt 
sie gleichzeitig eine ›versöhnende‹ Rolle zwischen den drei Etappen der 
Staatsentwicklung des heutigen Armeniens. Die zweite armenische Repu-
blik – die Sowjetrepublik Armenien – ist in ihrer Rolle noch nicht end-
gültig bewertet worden: eine gewisse Form der Souveränität, verschiede-
ne Attribute der Staatlichkeit und Elemente der Selbständigkeit sind in 
der Sowjetära geprägt worden. Da es sich aber im Falle der Sowjetrepu-
blik um eine Unterstruktur eines größeren Systems handelte, sind diese 
Prozesse nie durch explizite Formen der Selbstständigkeit, sondern durch 
geschickte Anpassungen geprägt gewesen. Das Streben nach Selbststän-
digkeit, die Interessenpolitik bestand darin, sich in einer dominanten 
Struktur durchzusetzen. Unabhängigkeit und Selbstständigkeit konnten 
nicht ohne Weiteres offen demonstriert werden, eine Form der Selbstdar-
stellung durch religiöse Prozession am Vardan-Tag oder am Tage eines 
anderen Heiligen wäre undenkbar gewesen. Wenn man die Feierlichkeit 
Vardans in dieser Periode vergleichend in den Blick nimmt, fehlen hier 
die öffentlichen Prozessionen und die staatliche Beteiligung. Es wurden 
stattdessen säkulare textuelle Formen in Umlauf gebracht, auch wenn 
der Vardan-Tag im kirchlichen Rahmen nach 1945 stets gefeiert wurde 
(siehe Zeitschrift Etschmiatzin). Die oben (Seite 200) beschriebene Er-
richtung des Denkmals rief ähnliche Konstellationen hervor, obgleich 
die symbolische Verwaltung in diesem Fall durch Wissenschaftler und 
Künstler übernommen wurde. Der Raum wird für den nationalen Hel-
den freigemacht, er bekommt seinen Platz in der Hauptstadt, es werden 
aber keine öffentlichen Bewegungen organisiert, die Schule feiert den 
Helden auf ihre Art, die Kirche auf ihre. Im Gegensatz hierzu begingen 
– vor und nach dieser Zeit – die erste und die dritte Republik den reli-
giösen Feiertag offiziell.

Die beschriebene Prozession am Vardan-Tag bewegt sich, wie schon 
mehrfach erwähnt, durch das Stadtzentrum Eriwans und endet beim 

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

›säkularen‹ Vardan, einer in Sowjet-Armenien erschaffenen Statue. Un-
vermeidlich bedient sich die Prozession der in Sowjet-Armenien gepräg-
ten Vardan-Bilder, ihrer Eigenschaften, Heldenvorstellungen etc. – sei es 
bei den Transparenten, sei es in den künstlerischen Darstellungen.

Bei den Medaillen, die Vardans Namen tragen, wurden die Ideen ent-
weder bewusst von der ersten Republik übernommen oder sind einfach 
der gleichen Staatsbildungslogik nach ähnlich in beiden Republiken ent-
standen. Der Orden trägt in der postsowjetischen Republik den säkula-
ren Namen Vardans (seinen Vor- und Nachnamen), während er zuvor in 
der ersten Republik nach dem Heiligen Vardan hieß.

3.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien 

Die unabhängige Republik Armenien hat sich nach dem Zusammen-
bruch der UdSSR im Jahr 1991 konstituiert. Das Land kann auf keine 
lange Tradition der Staatlichkeit zurückblicken. Die Bevölkerung Ar-
meniens besteht zu 97 % aus Armeniern; einige kleine ethnische Min-
derheiten (jesidische Kurden, Russen) bilden ca. 2,6 % der Bevölkerung 
(Volkszählung 2011).32 Die politische und wirtschaftliche Situation nach 
der Unabhängigkeit führte zu einer starken Auswanderung aus Armeni-
en sowohl nach Russland als auch in westliche Staaten. 

Im Jahre 2006 wurde eine neue Form des Vardan-Festes in Armenien 
eingeführt. Eine feierliche Prozession zu Ehren des Helden Vardan fin-
det in der Hauptstadt Eriwan statt. Organisiert wird das Fest von einer 
Kirchengemeinde, die dabei von der Stadt Eriwan und der Staatsregie-
rung unterstützt wird. Unter der Führung eines als Vardan verkleideten 
Ritters marschieren Angehörige der Kirche, Soldaten und Schüler in Be-
gleitung von Lehrern und Studenten durch die Hauptstadt Eriwan. Eine 
Gruppe aus der Staatsregierung schließt sich dem Zug an. Schüler und 
Soldaten tragen mit Sprüchen, kirchlicher und staatlicher Symbolik be-
schriftete Transparente.

Der Zug besteht aus mehreren Elementen, die historische und po-
litische Etappen des armenischen Staates zusammenführen. Vieles er-
innert an sowjetische Paraden: das Militär, die Transparente, Natio-
nalflaggen. Das hervorgehobene Kreuzsymbol und die Rolle der Kirche 
bei der Organisation verleihen der Veranstaltung den Charakter einer 
religiösen Prozession, was einen neuen bzw. lange vergessenen Aspekt 
darstellt. Erst nach der Unabhängigkeit Armeniens bekam die Kirche 
die Möglichkeit, ihre Aktivitäten zu erweitern und sich öffentliche For-
men zu geben. 

32	 	Siehe https://www.armstat.am/file/article/sv_03_13a_520.pdf (Zugriff: 
23.02.2019).

DIE REPUBLIK ARMENIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

Die beschrifteten Transparente bilden einen Kontrast zur eher gelasse-
nen und nicht strengen Marschform, indem sie eine reflektierte Tradition 
der intellektuellen Beschäftigung mit dem Mythos aufweisen, die durch 
eine ununterbrochene schriftliche Tradition geprägt ist.

Eine als Vardan verkleidete Person führt die Prozession von der »Kir-
che der Heiligen Mutter« zum großen Denkmal von Vardan. Vardan ist 
also zugleich Anführer und Ziel. Ihm werden seitens der Organisatoren 
Eigenschaften wie Mut, Pflichtbewusstsein und Liebe zur Heimat zuge-
schrieben. Aus den Transparenten der Schüler geht besonders die Vor-
stellung eines Sieges hervor, die mehr auf das Durchhalten und Kämpfen 
angelegt ist als auf das Resultat. 

Der Held mit seinen Eigenschaften soll zur leitenden national staatli-
chen Idee werden, die alle diese Gruppen zusammenbringt. Jede Gruppe 
äußert sich, zeigt dadurch ihren eigenen Bezug zum Staat und zur Feier-
lichkeit. Die Konzeption des Staates wird zur zentralen Reflexionsebe-
ne, die Platz bietet für die jeweiligen Problemstellungen. Dabei weisen 
die Brüche in den Textstrukturen, der Umgang mit der Symbolik und mit 
heterogenen Präsentationsweisen auf viele Problemstellen hin, die daraus 
resultieren, dass die Bürger dem Staat wenig vertrauen und ihre Identi-
fikation mit ihm zerbrechlich ist. 

Die Organisatoren, die den Staat und die Kirche repräsentieren, su-
chen hingegen gerade nach wirkungsvollen Ausdrucksformen, Ressour-
cen und Möglichkeiten, Staatlichkeit sowie nationale oder religiöse Iden-
tität aus dem Mythos heraus zu generieren. Hier ist es besonders die 
Kirche, die mit neuen Einflussmöglichkeiten in einem säkularen Staat ex-
perimentiert. Die Grenzen zwischen den Motiven der Veranstalter blei-
ben jedoch weitgehend durchlässig. 

Die Beobachtung des Festes bringt eine vielschichtige Auseinanderset-
zung mit der Staatsbildung hervor. Während in den Diaspora-Ritualen 
die Bewahrung der Identität durch den Mythos behandelt wird, ist in Ar-
menien das Martyrium des Helden und seine Pflicht der Gemeinschaft, 
also hier dem Staat, gegenüber, das große Thema. Die gemeinschaftsstif-
tende Bedeutung des Mythos entspricht der Doppelrolle Vardans: Er ist 
sowohl kirchlicher Heiliger als auch politisch säkularer Führer, zugleich 
Held und Opfer in einer Person.	

FAZIT: DAS VARDAN-FEST IN ARMENIEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

Schlussdiskussion 

In der Schlussdiskussion möchte ich als erstes die drei rituellen Ausfüh-
rungen des Festes vergleichen sowie die Bedeutung des Vardan-Mythos 
für das Selbstverständnis der Armenier diskutieren: die Frage, ob und 
inwiefern die symbolische Figur Vardans für in der Welt verstreute ar-
menische Gruppen mit unterschiedlichen Lebensformen trotz der Diffe-
renzen eine Einheit stiftet. Wie äußern sich die verbindenden Momente, 
was teilen die Diaspora-Zentren und auf welcher Grundlage fühlen sie 
sich einer Einheit zugehörig? 

In allen drei Varianten sind die Selbstdarstellungen des Kollektivs, die 
Selbstorganisation und die Grenzen zur Außenwelt wesentlich. Einer-
seits spielen kulturelle Aspekte, vor allem die Sprache eine wichtige Rol-
le, andererseits die Spannung zwischen der säkularen und der religiösen 
Interpretation Vardans. Immer wird ein Kampf thematisiert. Diese The-
men möchte ich nun mit Hilfe von einzelnen Aspekten des Rituals he
rausarbeiten, indem ich die drei Inszenierungen, ihre Organisatoren und 
Teilnehmer, ihre Materialität und Körperlichkeit sowie die zeitliche und 
räumliche Rahmung aller drei Feiern miteinander vergleiche.

Inszenierung / Performanz

Der Vergleich der Inszenierungen ist sehr aufschlussreich. Während in 
Armenien das Fest mit einer Prozession begangen wird, veranstalten 
beide Diaspora-Zentren am Abend ein Konzert. Zeitlich und räumlich 
sind Prozession und Konzert jeweils unterschiedlich gerahmt und füh-
ren zur Herausbildung unterschiedlicher sozialer Formen. Die Prozessi-
onen erstrecken sich über den öffentlichen Raum, während das Konzert 
in einem abgegrenzten Innenraum stattfindet. Entsprechend wirkt der 
im Winter oder im Frühling begangene Vardan-Tag einigend, während 
eine Prozession durch Straßen in der kalten Jahreszeit zwar mehr Bewe-
gung und Freiheit, aber auch weniger Schutz und Geborgenheit bietet. 
Außerdem unterscheidet sich die emotionale Beziehung zu den vermittel-
ten Inhalten in den gewählten Feierformen. Im Konzert ist eine persönli-
che Identifikation mit dem, was vermittelt wird, eher möglich als in der 
Prozession, wo Individualität eine untergeordnete Rolle spielt. Im Kon-
zert kann eher eine Spannung zwischen Privatem und Öffentlichem, In-
nenwelt und Außenwelt entstehen, was Nähe und Distanz zu den Inhal-
ten auf eine individuelle Art artikulieren lässt. So wird in der Diaspora 
stets nach Möglichkeiten gesucht, eine emotionale Bindung zur armeni-
schen Kultur herzustellen, ein Gefühl der Nähe zu vermitteln. Denn dies 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

entsteht nur durch eine zusätzliche Beschäftigung, durch eine Auseinan-
dersetzung mit solchen Fragen wie: Wann bin ich ein Armenier, was soll 
ich dafür tun oder lassen? Die Zugehörigkeit ist nicht einfach vorhan-
den, sondern muss erst hergestellt werden. In Armenien hingegen sind 
die Bürger des Landes ohne derlei Bemühungen Armenier, was Staatszu-
gehörigkeit und Alltag bestätigen. Hierfür sind keine zusätzlichen Maß-
nahmen nötig. Die Prozession vermittelt stattdessen Hierarchien, Ver-
pflichtungen und Erwartungen an den Bürger. Sie stellt Absichten, Werte 
und Ordnungen vor Augen.1

Die Prozessionen erzählen eine oder mehrere Geschichten. Im Kon-
zertprogramm werden zwar ebenfalls Geschichten reflektiert, inszeniert 
und zelebriert. Allerdings erzählen sie keine neuen Geschichten, sondern 
geben vielmehr vor, wie man vorhandene Geschichten erzählen soll, was 
an ihnen wichtig ist. So weisen auch die Konzertprogramme an der Var-
dan-Feier an, wie man sich der Geschichte und den nationalen Werten 
nähern kann, was man bewahren und wie man damit umgehen soll. Die-
se Fragen werden in einem geschlossenen Raum gestellt und beantwor-
tet, beschützt, in Ruhe und mit Abstand vom Alltag. Die Vardan-Pro-
zession in Eriwan greift hingegen in den Alltag der Bürger ein: Schulen 
und Straßenverkehr geraten außer Ordnung. Die Normativität – Ide-
en über die Heimat, Ergebenheit angesichts so großer Taten und Op-
ferbereitschaft – ist ein Teil der Konzeption, den jedoch nicht alle Teil-
nehmer reflektieren. Den Fluss und die Kraft verleihen der Prozession 
mehr die Aspekte der Herrschaft und Machtdemonstration als die nor-
mativen Einstellungen. In diesem Stadium der Unabhängigkeit sind alle 
Postsowjet-Staaten damit beschäftigt, ihre Geschichte neu zu lesen und 
neu zu bewerten. Dies geschieht auch mittels der Vardan-Prozession. 
Der geschichtsreflexive Charakter der Prozessionen reagiert auf die Pro-
bleme der jungen Unabhängigkeit. Die Prozession am Vardan-Tag liest 
und schreibt vor allem eine Geschichte, sie reagiert auf Geschichte und 
reflektiert diese. 

Das Konzert hingegen verdeutlicht normative Orientierungen und die 
kulturelle Abgrenzung einer Gemeinschaft. Die beiden Konzertprogram-
me am Vardan-Tag weisen sowohl Ähnlichkeiten als auch Unterschie-
de auf. Die vorgetragenen Texte ähneln sich inhaltlich und sind teil-
weise sogar identisch. Wobei in Wien fast in allen Texten vor allem die 

1	  	Die Überlegungen zur Prozession sind von dem Sammelband »Prozessionen, 
Wallfahrten, Aufmärsche« inspiriert (Gengnagel et al. 2008a), unter ande-
rem von den systematisierenden und einleitenden Bemerkungen der Autoren 
zu den diskutierten Fallbeispielen (Gengnagel et al. 2008b). Bemerkungen 
zum Konzert basieren hier und im Folgenden auf dem Sammelband »Das 
Konzert« (Tröndle 2011), insbesondere auf dem Aufsatz von Elena Unge-
heuer (Ungeheuer 2011), sowie der Monographie »Das Konzert, eine Kul-
turgeschichte« (Salmen 1988).

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

Sprachform zelebriert wird, während in Isfahan viele andere Elemente 
hinzukommen: bessere Beherrschung des Textes, Aussprache, Intonati-
on, inhaltliche Akzente sowie eine betonte Festlichkeit der Vorführung. 
An dieser Stelle ist die Rolle der armenischen Sprache in den Gemein-
den entscheidend. Für die Wiener, und in europäischen Gemeinden über-
haupt, ist die Beherrschung der armenischen Sprache die größte Heraus-
forderung, und die Erfolge in diesem Bereich sind große Errungenschaft. 
In Iran hingegen ist die armenische Sprache ein fester Bestandteil des 
Alltags. Auch wenn im Arbeitsalltag und in der Ausbildung Farsi gewiss 
unersetzlich ist, ist durch die Existenz eigener Schulen, einer Vielzahl 
armenischer Institutionen und eines aktiven religiösen Gemeindelebens 
die Beherrschung der Sprache kein zentrales Problem. Dennoch bedarf 
sie ebenfalls der Pflege, was an Veranstaltungen wie der Feier am Var-
dan-Tag deutlich wird. In der Inszenierung werden aber in erster Linie 
andere Grenzen gezogen, die die Sprache zusätzlich betont und stärkt. 
Innerhalb der Gemeinderäume ist in Iran der Abstand vom herrschen-
den Regime erlaubt und legitimiert; er schafft eine entspannte Umge-
bung. Die Einschränkungen in Geschlechtertrennung und Kleidung grei-
fen hier nicht. Schließlich bewirken das Programm und die ausgeprägte 
Kampf-Metaphorik eine Konzentration und eine Umkehrung der Situ-
ation, eines rituellen Rahmens, in dem Stärke und Macht der Anwesen-
den gegenüber der Außenwelt zum Ausdruck gebracht werden. In Wien 
wird dieser Punkt dadurch erreicht, dass die ganze Zeit über Armenisch 
gesprochen wird. Dies gelingt mal besser, mal schlechter, aber insgesamt 
geht es darum, die Sprache lebendig zu halten. Wenn dies gelingt, dann 
hat man sich abgegrenzt und den österreichischen Alltag überwunden. 

Materialität und Körperlichkeit

Hinsichtlich der Materialität und Körperlichkeit halten sich die Wiener 
sehr zurück. Die Kleidung, die Bewegungen sind bei den auftretenden 
Schülerinnen und Schülern weder sonderlich festlich noch auf eine an-
dere Weise herausgehoben. Bühne und Vardan-Bild sind in Isfahan viel 
feierlicher. In Wien ist die Bühne zwar mit einem Teppich ausgelegt, was 
feierlich wirken mag, doch haben Bühne und Vardan-Bild insgesamt eher 
provisorischen Charakter. Der Festsaal in Isfahan ist für Konzerte geeig-
net, die Bühne hat Vorhänge und wird auch für andere Anlässe benutzt. 
Beides verleiht der Veranstaltung im Gegensatz zum Vardan-Fest in Wien 
etwas Dauerhaftes. Vardans Abbild ist zwar transportabel, aber größer, 
schwerer und aufwendiger gestaltet. Trotz dieses Aufwands werden ei-
nige zentrale Probleme der Gemeinschaft in der iranischen Inszenierung 
nicht thematisiert bzw. nicht gelöst, während in Wien die Veranstaltung 
der Problematik der Gemeinschaft eher gerecht wird. Die vermittelten 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

Inhalte, die allen Anwesenden eine Möglichkeit bieten, eigene Formen 
des Umgangs zu finden, sind klarer. In Wien können alle Anwesenden 
selbst entscheiden, wie sehr sie noch an ihrer armenischen Identität ar-
beiten wollen. In Isfahan besteht hingegen ein Missverhältnis zwischen 
Inhalt bzw. Anliegen und Form. 

Die Prozession in Armenien spricht ebenfalls die Grenzen der Repu-
blik und der armenischen Gemeinschaft an und sendet sprachlich for-
mulierte Botschaften. Einerseits werden die Grenzen des Staates durch 
die Anwesenheit der Armee gefeiert; andererseits ist Armenien das ein-
zige Herkunftsland, die Heimat oder Ersatzheimat der in der Welt ver-
streuten Armeniern. Sowohl die Grenzen des armenischen Staates als 
auch und mehr noch die Abgrenzung der armenischen Gemeinschaf-
ten der Welt sind keine klare und eindeutige Angelegenheit. Der arme-
nische Staat steht seit über 25 Jahren in einem territorialen Konflikt mit 
dem Nachbarland Aserbaidschan. Dieser Ungewissheit gegenüber steht 
die Tendenz der Zentralisierung, die die Prozession vermittelt: der An-
spruch, eine Geschichte eines zentral organisierten Armeniens zu schrei-
ben und dabei die Rolle der Kirche und eine einheitliche Wahrnehmung 
der Heimat zu etablieren. Das umstrittene Bergkarabach bestimmt stets 
die Rolle und Bedeutung der armenischen Armee, die bei der Prozession 
mitläuft. Hinzu kommt Vardan als ein Kämpfer, als sich selbst opfernder 
Held. Patriotismus und Opferbereitschaft, die offenen Konflikte Arme-
niens und Heimatliebe werden miteinander verbunden. Vardans Funk-
tion ist hier weniger einigend und abgrenzend. Im Zentrum stehen viel-
mehr sein Martyrium, seine Bereitschaft zum Opfer, sein »verstandener 
Tod«. Diese Lesart ist bereits in den Jahren der sowjetischen Herrschaft 
entstanden und wird in die aktuelle staatliche Symbolik eingebettet. Da-
bei vereinigen sich in der Figur Vardans religiöse und säkulare Elemente. 
Bei allen beschriebenen Vardan-Festen sind Geistliche involviert. Wäh-
rend wir es in der Diaspora stets mit armenischen Kirchengemeinden zu 
tun haben, die gleichzeitig Raum für eine säkulare Auseinandersetzung 
mit dem Mythos schaffen, geht es in Armenien darum, die Kirche in 
den säkularen Bereich einzuführen. Zugleich soll eine Vereinigung dieser 
Kräfte der neuen staatlichen Einheit ein selbständiges, dauerhaftes Ge-
wicht verleihen. An dieser Stelle wird der geschichtsreflexive Charakter 
der Prozession besonders relevant. Auf symbolischer Ebene werden vie-
le Geschichten miteinander verbunden und neu erzählt. Das Ganze ge-
schieht aber durch eine Vielzahl an Symbolen, die die Prozession beglei-
ten. Vardan ist nicht der einzige gefeierte Held. Die armenische Sprache 
ist weniger entscheidend als bei den beiden Konzerten in der Diaspora. 
Wichtig ist sie dennoch. Denn die Transparente und die Aussagen darauf 
werden von unterschiedlichen Teilnehmern hochgehalten und prägen das 
Bild des Umzugs mit. Die Rolle der Sprache sehe ich in diesem Fall in 
der Kontinuität und der geübten, etablierten Form, die für die anderen 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

Elemente des Umzugs weniger gilt. Vardans Verkörperung mutet im Ge-
gensatz zum Einsatz der Sprache viel experimenteller an. 

Körperlichkeit und Materialität kommen in den drei Feiern zum Var-
dan-Tag jeweils unterschiedlich zum Ausdruck. In Armenien sehen wir 
mehrere Uniform tragende Teilnehmer; offizielle Institutionen werden 
durch ihr Aussehen repräsentiert. In der staatlichen Feierform ist die Viel-
falt an Funktionen und Institutionen sichtbar. Sowohl Vardan als auch 
die Repräsentanten der Kirche, die Politiker und die Soldaten trage eine 
besondere Kleidung. Schüler, Lehrer und Studenten sind hingegen in All-
tagsgarderobe gekleidet, die keine spezifische institutionelle Zugehörig-
keit erkennen lässt. 2008 ist außerdem deutlich zu sehen, dass die Pro-
zession in die Zeit des Wahlkampfs fiel. Vardans Kleidung ist zwar für 
die Organisatoren etwas Besonderes, wird von den Beobachtern jedoch 
als nicht stimmig genug und nicht ernstzunehmend empfunden; dasselbe 
gilt für sein Pferd. Es mag an diesen Diskussionen liegen, dass in der spä-
teren Prozession (2012) der Ritter aus der Choreographie gänzlich her-
ausfiel. In der Prozession werden Gegenstände mitgeführt: ein Kreuz mit 
einem weiteren religiösen Symbol, zwei Flaggen und mehrere Transpa-
rente. Flaggen- und Kreuzträger unterscheiden sich dabei in ihrer Hal-
tung ebenso wie die Flaggen und die religiösen Symbole: Die Staatssym-
bole scheinen weniger zu wiegen und daher leichter getragen werden zu 
können. Die Flaggen werden von Soldaten getragen, die religiöse Sym-
bolik von Kirchenangehörigen und die Transparente von Soldaten und 
Schüler. Alle sind durch die vorwärts gerichtete Bewegung körperlich 
stets beteiligt. An den Fotografien lässt sich ablesen, dass sich alle Grup-
pen leicht unterschiedlich bewegen – was sie jeweils auszeichnet. Man-
che Gruppen zeigen größere Identifikation mit den Botschaften und dem 
Konzept der Prozession, andere weniger, wobei keine betont respektlos 
ist oder sich wie auf einer Freizeitveranstaltung verhält. Ebenso wenig 
wird Protest geäußert. Die Prozession eint diese Gruppen in einer Ge-
meinschaft und betont ihre Differenz, auch wenn keine scharfe oder dys-
funktionale Widersprüchlichkeit auszumachen ist. Die Transparente er-
innern an eine Demonstration, die Forderungen stellt. Es wird aber nicht 
demonstriert. Die Prozession appelliert zwar an die Gemeinschaft, for-
dert aber nichts. Elemente von Demonstrationen, Militärparaden, religiö-
sen Prozessionen und staatlichen Machtdemonstrationen werden in eine 
Form gegossen und bewegen sich durch das Alltagsleben der Hauptstadt. 

Der gewählte Termin verbindet und trennt die drei symbolischen 
Strukturen. Der durch die Kirche bestimmte religiös konnotierte Tag 
dient in allen Fällen als Orientierung. Während in Iran die meisten Ver-
anstaltungen am besagten Tag stattfinden, haben wir es in Wien mit ei-
nem Kompromiss zwischen dem Vardan-Tag, örtlichen Schulferien und 
anderen zu feiernden armenischen Festen zu tun. Auch in Armenien wird 
das Fest am besagten Donnerstag gefeiert. Dort dient der Termin jedoch 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

dazu, die kirchliche Dimension des Mythos sichtbar zu machen und die 
Wirkung der Kirche zu verdeutlichen. Er deutet auch eine symbolische 
Konkurrenz an, denn die bekannteste zeitliche Wahrnehmung ist das Da-
tum im Mai, das stets in einem säkularen Rahmen zelebriert wurde. So 
wird die Kirche zum Verbindungsglied aller drei Feierlichkeiten, auch 
wenn Kirche und Priester jeweils unterschiedliche Rollen spielen. Dies 
liegt unter anderem an der Zielsetzung der Prozession, das Gewicht von 
der literarischen Tradition, der sprachlichen, schriftlichen Überlieferung 
auf die Kirche zu verschieben. Dabei ist es offensichtlich, dass in beiden 
Feiern in der Diaspora die kulturelle Dimension und säkular gerahmte 
Elemente mindestens genauso wichtig sind wie die religiösen. Dieser kul-
turellen Dimension, der Beschäftigung mit der Sprache, der zentralen Be-
deutung der Texte, kommt eine wichtige Funktion zu. In Armenien liegt 
das Gewicht der symbolischen Ausrichtung hingegen auf der Prozession 
und auf der Herausarbeitung der Funktion der Kirche und des Staates. 
Dabei geht es sicherlich auch um eine Abgrenzung von der Politik der 
Sowjet-Zeit und um Versuche, die symbolische Macht neu zu verteilen. 

Schwelleneigenschaften Vardans:  
Der religiöse und der säkulare Vardan

Säkulare und religiöse Aspekte stehen in allen drei Inszenierungen in ei-
nem Spannungsverhältnis. Dies zeigt sich an den Feierformen, dem Kon-
zert und der Prozession. In der Entwicklungsgeschichte des Konzerts hin 
zu einer autonomen Form lässt sich eine Verschränkung von Säkulari-
sierung und Liturgie erkennen: Die Musik wurde von ihrer die Liturgie 
unterstützenden Rolle entbunden und entwickelte sich zu einer selbstän-
digen Form, die aber in ihrer Inszenierung in vielerlei Hinsicht weiterhin 
einen Gottesdienst widerspiegelt: Im Konzert geht es, in gewissem Sin-
ne, mit der Musik um ein heiliges Werk (Ungeheuer 2011: 136). Wie die 
heilige Schrift, so kann auch die Musik als eine von Menschen festge-
haltene Konzentration von Ideen und Ansätzen verstanden werden, die 
über eine große Wirkungskraft verfügt, die eine Verbindung zu anderen 
Sphären ermöglicht bzw. verspricht. Auch die rituelle Rahmung des Ge-
schehens trägt ähnliche Züge. Man denke etwa an die Inszenierung der 
Feier mit ihren geheimnisvollen Elementen, an die Schaffung einer mo-
ralischen Gemeinschaft, an Erfahrungen des Erhabenen oder der Trost-
spendung. Mit der charismatischen Rolle des Interpreten und Dirigenten 
im Konzert findet sich eine Entsprechung zum priesterlichen Diener im 
Gottesdienst. Auf diese Weise lassen sich verschiedene Dimensionen der 
religiösen Macht in der Musik und im Konzert identifizieren.

An geweihten Orten wird die heilige Botschaft gefeiert, womit 
eine Gewöhnung und Verhaltenshabitualisierung einhergehen. Eine 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

Liturgisierung der Musik im Konzert ist ein Ergebnis der Verselbstän-
digung der Musikkunst. Ihre Emanzipation und Entfunktionalisierung 
durch die Säkularisierung ließ neue weltliche Formen und Möglichkeiten 
entstehen, in denen sich wiederum Elemente der Liturgie neu behaupten 
können. Ein Aspekt dieser Liturgisierung ist das Potenzial des Konzerts, 
normative Botschaften zu verbreiten und den Hörern eine Möglichkeit 
zur Identitätsbildung im Spannungsfeld zwischen Privatheit und Öffent-
lichkeit zur Verfügung zu stellen: Im Gottesdienst werden Orientierun-
gen, Hinweise, Impulse öffentlich vermittelt, indem die heilige Botschaft 
verkündet wird. Jede(r) der Anwesenden aber hat seine bzw. ihre eigene 
persönliche Art, den Glauben zu leben und sich für den einen oder an-
deren Impuls zu entscheiden (Ungeheuer 2011: 136). Das Vardan-Fest 
hat die Form eines Konzerts im 19. Jahrhundert angenommen und ist 
von ähnlichen Entwicklungen wie das Konzert im Allgemeinen geprägt. 
Die ursprünglich im Gottesdienst gesungenen Lobgesänge wurden zu pa-
triotischen Hymnen, und der im Gottesdienst gefeierte Märtyrer wurde 
zum Mittelpunkt eines davon abgekoppelten Festes. An dem in Räumen 
der Kirchengemeinde gefeierten Vardan-Fest sind zwar immer Geistli-
che beteiligt, sie organisieren es aber selbst nicht. Das Vardan-Fest ist 
in diesem Sinne eigenständig und schafft zugleich einen sinnvollen Rah-
men für den religiösen Feiertag. Vardan als eine Schwellenfigur verbin-
det die Aspekte, die für die armenischen Gemeinschaften außerhalb Ar-
meniens von großer Bedeutung sind: Orientierung an der Kirche, denn es 
sind Kirchengemeinden, aber auch Abgrenzung ihrer Mitglieder von der 
nichtarmenischen Außenwelt anhand kultureller Elemente. Wie im Kon-
zert die Musik weiterhin als eine heilige Botschaft gefeiert wird, werden 
hier die Texte über Vardan zelebriert – in den Räumen der Kirchenge-
meinde. In dieser Form verbundene säkulare und religiöse Inhalte brin-
gen die Gemeinde zusammen und bieten den einzelnen Teilnehmern ei-
nen Raum für die Verarbeitung normativer Botschaften, für persönliche 
Identifikation und für emotionale Prozesse der Suche und Prüfung. Die-
se Verschachtelung säkularer und religiöse Elemente lebt in der Diaspo-
ra fort. Die Feierform ist einerseits eine Emanzipation, die aber anderer-
seits zu einer Bindung an die religiöse Tradition führt. 

Die in der ethnologischen Forschung beschriebenen Formen des Tanz 
und Spiele beinhaltenden Volksfestes, in der das Christliche und Vor-
christliche zusammenfanden, sind heute nicht mehr bekannt; sie werden 
offenbar nicht mehr praktiziert. Auch wenn es das Volksfest inklusive 
gefeierter Männlichkeitssymbolik, mit Männerwettkämpfen und Spie-
len insgesamt heute nicht mehr zu geben scheint, finden sich doch einige 
Elemente in den heutzutage gefeierten Festen wieder. In Armenien sind 
die Prozession, der verkleidete Held und auch das Thema der Männlich-
keit durch die Präsenz der Armee vorhanden. Ironische Elemente fehlen 
hingegen sowohl in Armenien als auch in der Diaspora. Die Verkleidung 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

Vardans in der Prozession in Eriwan war nicht als eine karnevaleske, 
sondern als eine ernste Form gedacht. Im Dorffest vor der Staatsbildung 
wurden die Spannungen mit den Herrschern in der festlichen Prozessi-
on und in Theaterspielen verarbeitet. Auch wenn diese eine gewisse Or-
ganisation erfuhren, waren sie nicht zur Bestätigung der herrschenden 
Ordnung oder Herstellung ebendieser gedacht, sondern zu ihrer Über-
windung. Die Prozession diente dabei zur Harmonisierung und Entspan-
nung der Verhältnisse zu den Herrschern und nicht zur Demonstration 
von deren übergeordneter Position. Dies ist jedoch im heutigen Armeni-
en der Fall. Die Prozessionen werden oft genutzt, um die gesellschaftli-
che Ordnung zu veranschaulichen, für die Vermittlung emotionaler Bot-
schaften sind sie, wie schon erwähnt, weniger gut geeignet (Gengnagel 
et al. 2008b: 14). 

Communitas

Für die rituelle Dynamik sind die Entstehung der Communitas, das Ver-
hältnis zwischen Struktur und Anti-Struktur sowie die Wirkung der 
Schwellenfiguren sehr wichtig. Im Fall einer organisierten Prozession ge-
langen sie zu einem besonderen Ausdruck. Dies gilt nicht nur für staatlich 
organisierte Prozessionen im Allgemeinen, sondern könnte sich auch auf 
das diskutierte Fallbeispiel, eine neue unabhängige Staatlichkeit, übertra-
gen lassen. In Armenien versucht man offenbar, auch in der staatlichen 
Gemeinschaft die stets für Armenier wichtigen Elemente miteinander zu 
verbinden. Vardan bleibt dabei stets eine Schwellenfigur. Nur in Armeni-
en organisiert die Kirche die Veranstaltung; in Wien sind es Schule und 
Lehrer. Die Präsenz des Geistlichen ist zwar Pflicht, das Fest würde je-
doch auch ohne ihn stattfinden können. In Isfahan sind Kirche und Staat 
getrennt. Das in der Gemeinde organisierte Fest wird von den Vertretern 
des armenischen Kulturlebens (Kulturverein Krunk) gestaltet, die Geist-
lichen sind jedoch sehr wichtig. In Armenien kooperieren Staat und Kir-
che, was man z.B. daran erkennt, dass in der Prozession sowohl Symbole 
der Kirche als auch des Staates mitgeführt werden. Ohne aktive Beteili-
gung der Kirche wäre die Prozession nicht zustande gekommen. Initia
tive und Konzeption kommen aus der Diözese bzw. von einer verant-
wortlichen Person aus deren Reihen. Die Prozession hätte in dieser Form 
nicht realisiert werden können, wenn die staatlichen Institutionen nicht 
ihren Teil beigetragen hätten. Durch diese zwei Organisationen entsteht 
eine Ordnung, die in der Prozession symbolisch festgehalten ist und Var-
dan eine bestimmte Rolle zuschreibt. Dadurch ist Vardan keine Schwel-
lenfigur mehr. Vardans Rolle schließt zwar sicherlich eine Lücke, ist aber 
zugleich ein festes Element der Struktur. Die zahlreichen Lücken, die da-
durch entstehen, bleiben offen. Vardan vermag in dieser Veranstaltung 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

nicht den inneren Widerspruch des Kollektivs zu harmonisieren. Es ent-
steht kein von Widersprüchen gereinigter Raum. In der staatlichen arme-
nischen Einheit ist noch unklar, wie sich der »moralische Sieg« zum Teil 
der Inszenierung machen lässt. Im Alltag funktioniert das in einzelnen 
Konstellationen besser, aber noch nicht in den staatlich offiziellen For-
men der Selbstdarstellung. Die Idee der bedingungslosen Hingabe taucht 
beispielsweise in verschiedenen Zusammenhängen auf: in beruflichen und 
persönlichen Situationen, in Gemeinschaften, Familienkonstellationen, 
bei verschiedenen Zusammenkünften, aber nicht in Bezug auf den Staat. 

Die Communitas, die den Gegensatz zu Zustand und Struktur darstellt 
und eine Überwindung der Struktur durch den »moralischen Sieg« ermög-
lichen würde, ist weder Ziel noch Ergebnis der Prozession, die dafür auch 
nicht immer geeignet ist. In der staatlich organisierten Prozession werden 
die gesellschaftlichen Positionen, werden Status und Ungleichheit hervor-
gehoben, nicht überwunden. Vardan ist Teil dieses Prozesses. Er wird in 
der Prozession durch die Vielzahl der Symbole und Personen mit wichti-
geren symbolischen Positionen überdeckt. Andere Elemente der Prozessi-
on werden zentral. Die Struktur muss erst geschaffen werden, damit eine 
Anti-Struktur sich etablieren kann. Bis dahin wird auch in den Festen 
nach einer Struktur gesucht. Eine Prozession muss nicht notwendigerwei-
se diese Gemeinschaft stiftende Rolle innehaben.2 Obwohl demnach zwi-
schen Ritual und Prozession zu unterscheiden wäre, lässt sich dennoch 
feststellen, dass in diesem Stadium der Staatlichkeit die Gemeinschafts-
stiftung zur etablierten Art des Rituals der Selbstdarstellung gehört – als  
Suche nach Strukturen und als Bewusstsein von Lücken, die anschließend 
erneut durch Schwellenpersonen und Ideen gefüllt werden können. Denn 
auch diese Art zu feiern eint alle Beteiligten, die eine Schwelle zum rituel-
len Raum überschreiten. Der ist sicherlich voller Widersprüche und betont 
die Statusunterschiede, dient aber zugleich der Herausarbeitung eines neu-
en Zustandes, aus dem sich eine Communitas bilden kann. 

Organisatoren und Teilnehmer –  
Nachahmungswellen und Lernprozesse

An allen drei Vardan-Feiern nehmen Schulgruppen teil. Immer ist eine 
pädagogische normative Wirkung eingeplant. In Isfahan und anderen 
Städten Irans feiern Schulen ihre eigenen Vardan-Feste, aber auch auf 

2	  	Das Verhältnis der Begriffe ›Communitas‹ und ›Prozession‹ diskutieren Jörg 
Gengnagel, Monika Horstmann und Gerald Schwendler (Gengnagel et al. 
2008b: 11f.). Sie schlagen vor, für geplante Bewegungen durch den Raum 
den Begriff ›Sodalitas‹ einzuführen, der für Fortführung oder Reprodukti-
on der gesellschaftlichen Gruppenstruktur und Gesellschaftsstellung steht 
(Gengnagel et al. 2008b: 12).

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

der Bühne im Gemeindesaal in Isfahan stehen junge Erwachsene. Stets 
tritt die junge Generation als Akteur der Inszenierung in Erscheinung. 
In Wien wird die Veranstaltung allein von der Schule getragen und alle 
Rollen werden von Schülern übernommen – auch die, die früher Leh-
rer innehatten. In Armenien werden die Schulgruppen ebenfalls in das 
Geschehen miteinbezogen. Sie bringen eigene Transparente mit, die sie 
sichtbar und erkennbar machen. Sie werden zum Teil der großen Pro-
zession und sind in vielerlei Nachahmungs- und Lernprozesse involviert. 
Denn besonders in Armenien richten sich die Lernprozesse an alle Teil-
nehmenden. Durch die körperliche Dynamik, die im Ritual entsteht und 
durch die Nachahmungswellen wird ein Bezug zu den zentralen ausfüh-
renden Institutionen, Personen und mythischen Figuren geschaffen. Das-
selbe gilt natürlich für die Diaspora-Zentren. An der Feier wird jeweils 
deutlich, welche Fragen gelöst sind und welche erst entstehen; ob die 
Zuschauer zufrieden sind, ob sie gut folgen können, wie sie reagieren. 
Die Teilnahme am Fest lässt Einstellungen, Denkmuster und Positionen 
reflektieren. In den Diaspora-Zentren sind Übung und Vorbereitung ein 
wichtiger Teil des Festes. Sie beziehen sich auf das Einlernen der Texte 
und die Auseinandersetzung mit den Botschaften der Geschichte und fin-
den im Unterricht statt. Am Abend des Festes erfolgt die Realisation auf 
der Bühne. Je nach Reaktion der Zuschauer ernten die Darsteller Lob 
oder Tadel. Auch das Publikum erfährt durch die Aufführung eine Be-
stätigung; die Bemühung der Gemeindemitglieder zur Erhaltung des Ge-
meindelebens wird bekräftigt. In Wien bedeutet es eine große Anstren-
gung, im ausgefüllten Arbeitsalltag einen Raum für das Gemeindeleben 
zu schaffen. Die Darsteller sind absichtlich die jüngsten Gemeindemit-
glieder – eine Spiegelung, die auch einen Auftrag vermittelt: nämlich in 
der jungen Generation eine Fortsetzung der eigenen Anstrengungen zu 
sehen. In Isfahan kann das Gemeindeleben zwar auf entstandene Rou-
tinen aufbauen, wobei dennoch der Austausch und die Weitergabe der 
Muster vorangetrieben werden. In Armenien wollen die Organisatoren 
zu ähnlichen Ergebnissen kommen. Bisweilen richteten sich ihre Maß-
nahmen doch überwiegend an anderen Problemen und Akteuren aus. 
Das wird etwa an der Festlegung des Termins deutlich: Man orientiert 
sich an der Mittagspause der Politiker, und der Gottesdienst wird in der 
Regel davor abgehalten. Schulgruppen, Studenten und andere Beteilig-
te werden in ihrer Tagesplanung weniger berücksichtigt, sie müssen sich 
fügen. Als Treffpunkt dient die Kirche, zu der alle Beteiligten eingeladen 
werden. Weder Ort noch Zeit orientieren sich an der jüngeren Genera-
tion. In Wien legt hingegen der Schulalltag die Durchführung des Festes 
fest. Der Termin soll außerhalb der Schulferien in der österreichischen 
Schule liegen und den Unterricht in der armenischen Samstagsschule 
nicht stören, weshalb die Feier an einem Schulsamstag nach dem Un-
terricht stattfindet. In Iran hat jede Schule ihre eigene Feier. Im Vorfeld 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

werden unterschiedliche Arten, sich mit der Thematik auseinanderzu-
setzen, ausprobiert. Die Kinder sollen Bilder malen oder größere Poster 
zum Thema gestalten. Sie dürfen sich dabei von ihren Eltern helfen las-
sen. Noch einige Zeit nach dem Fest sind die Arbeiten der Schüler in der 
Schule ausgestellt. Auch die Bildungsinstitutionen in Armenien richten 
ihre Aufmerksamkeit auf den Mythos, jedoch in einer bestimmten Form, 
die sich an den bekannten säkularen Parametern orientiert, wie dem Tag 
der Schlacht und an literarischen Werken, an die die Prozession nicht 
anknüpfte. Die Organisatoren der jährlichen Vardan-Prozession bemü-
hen sich, die Arbeit von Schulen und Diözese zu koordinieren. Mir wur-
de von einem Schulwettbewerb berichtet, in dem die Schülerinnen und 
Schüler Aufsätze zum Thema Avarayr-Schlacht schreiben durften, von 
denen die drei besten von Diözese und Stadtverwaltung ausgezeichnet 
wurden. Dabei handelte es sich allerdings um eine einmalige Aktion, an 
der nur einige Schulen im Stadtzentrum von Eriwan teilnehmen durften.

Kampf, Sieg, Niederlage

Der Bezug des Festes zum Alltag, der sich in der Diaspora und im Na-
tionalstaat jeweils unterschiedlich gestaltet, wird auch durch die zeitli-
che Organisation deutlich. Die beiden Konzertprogramme werden am 
Abend veranstaltet, und die Prozession findet am Mittag statt. In Arme-
nien zeigt sich das Anliegen, die Kirche im Alltag der Bürger sichtbar zu 
machen, daran, dass das Fest tagsüber stattfindet. Die Diaspora-Gemein-
den wollen den Alltag nicht direkt beeinflussen, sondern ihn eher ergän-
zen und vervollständigen. Dementsprechend entfaltet die Kampf-Meta-
phorik, die für alle drei Feste typisch ist, ihre Wirkung auf jeweils andere 
Art und Weise. Während in der Diaspora Vardan den Kampf für den au-
tonomen Raum symbolisiert, appelliert er in Armenien an die persön-
liche Opfer- und Kampfbereitschaft, an Tapferkeit und Integrität, die 
Überwindung der persönlichen Grenzen und daran, einen eigenen Bei-
trag für das Land zu leisten. Als kirchlicher Heiliger und politisch säku-
larer Führer zugleich ist Vardan Held und Opfer in einem; eine Figur, die 
bei der Verteidigung der Staatsgrenzen und der Etablierung der gesell-
schaftlichen Ordnung innerhalb dieser Grenzen hilft bzw. helfen könnte. 
In der Diaspora hingegen werden die kulturelle Autonomie und dadurch 
die Grenzen der Gemeinschaft gegenüber anderen kulturellen und religi-
ösen Gemeinschaften, die innerhalb eines größeren und fremden Natio-
nalstaates existieren, stets neu errichtet und bewahrt. Die beiden unter-
suchten Diaspora-Zentren tragen diesen Kampf anders aus und messen 
ihm unterschiedliche Bedeutung bei. In der Wiener Gemeinde steht der 
(fortdauernde) Kampf um Autonomie im Vordergrund. Die Veranstalter 
reagieren auf die von ihnen wahrgenommene Gefahr der Assimilation. 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

Die kleine Größe der Gemeinde, aber auch die Attraktivität des relativ 
bequemen Lebens in der österreichischen Gesellschaft lösen diese Vor-
stellung aus. Ein gewisser Trotz, der sich auf alle Bereiche des Gemein-
delebens ausbreitet, leitet und formt das Gemeindeleben sowie das Fest 
zu Vardans Ehren: sich jenseits der Pflichten und Aufgaben des Alltags 
in der Fortführung des armenischen Lebens zu üben, und zwar in einem 
fremden Land, außerhalb des armenischen Staates und in Loyalität zum 
Aufnahmeland.

In Iran spielt hingegen der bereits erkämpfte Sieg eine größere Rol-
le. Das erfolgreiche Vermeiden der Assimilation seit vierhundert Jahren 
wäre ein solcher Sieg. Das institutionalisierte Gemeindeleben und die ge-
wählten Abgrenzungsmechanismen verleihen den iran-armenischen Zen-
tren diese Sicherheit und Gewissheit, ihre Gemeinschaft stets verteidigen 
zu können und sich als eine Einheit verstehen zu dürfen, wobei Sicher-
heit und Einheit auch in diesem Fall ambivalent bleiben. Die andau-
ernde Auswanderung und der Rückgang der armenischen Gemeinde in 
Iran ist ein Beispiel dafür. Es handelt sich stets um einen Teil-Sieg, einen 
»moralischen Sieg«. Der drohenden Gefahr einer Schwächung vermag 
die iranisch-armenische Gemeinschaft nichts entgegenzusetzen. Ihre Po-
sition innerhalb des iranischen Staates ist nicht verhandelbar. Die arme-
nischen politischen Parteien und sonstige armenische Institutionen er-
füllen vordergründig die Funktion der Abgrenzung, haben aber keinen 
politischen Einfluss auf die Geschehnisse im Land. Gleichzeitig ermög-
licht diese Abgrenzung Freiheit, bietet Schutz vor radikalen religiösen 
Einschränkungen durch das derzeitige iranische Regime und eröffnet 
dadurch neue Perspektiven. 

Fazit: Die Bedeutung des Vardan-Mythos  
für das Selbstverständnis der Armenier

Der Vardan-Mythos ist vor allem eine schriftlich tradierte Geschichte, 
die in ihrer Schriftlichkeit bereits eines ihrer mythischen Elemente erhält, 
welche bis heute zu den wichtigsten Abgrenzungsmerkmalen der Arme-
nier in aller Welt zählen. Die schriftlich tradierte Geschichte reflektiert 
auch die wichtigsten Ereignisse des 5. Jahrhunderts. Durch die Rolle, die 
diese Schrift in der schriftlichen Überlieferung und in der Darstellung 
der Geschichte Armeniens gespielt hat, wurde sie zu einer Selbstdarstel-
lung der Armenier. Thematisch, aber auch durch seine Ritualisierung 
ist der Vardan-Mythos eine religiös geprägte Erzählung, die gleichzeitig 
bereits in ihren ersten Niederschriften auch andere Einflüsse aufweist. 
Diese Ambivalenz des Religiösen und Säkularen zieht sich durch die Ge-
schichte des Mythos und prägt seine Ausführungen. Vardan wird zu ei-
ner Schwellenfigur, die sich sowohl für religiöse als auch für säkulare 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

Darstellungen eignet und gleichzeitig keinem Bereich eindeutig zuge-
schrieben werden kann. Die Episode der Schlacht und die Motive des 
Kampfes gewinnen insbesondere im 20. Jahrhundert an Bedeutung.

Auch das Fest zu Vardans Ehren ist durch bestimmte Elemente geprägt 
und mit verschiedenen Symbolen versehen. Seit die armenischen Ge-
meinschaften einer nationalen Idee anhängen und durch die neue welt-
liche Sprache, Literatur und neue politische Bewegungen eine Nation 
herausgebildet haben, hat die Form der Feier Vardans ebenfalls eine sä-
kulare Prägung erfahren. Wie die Abgrenzung der Armenier steht sie 
in keinem Konflikt zu den bereits bestehenden religiösen Grenzen. Die 
Vardan-Feier ist in ihrer säkularen Form mit der religiösen vereinbar. 
Die armenische Kirche, die schriftliche Überlieferung, die armenische 
Schrift selbst sowie Vardans Geschichte inklusive vieler anderer Erzäh-
lungen wurden zur verbindenden Gemeinsamkeit der weltweit zerstreu-
ten armenischen Gemeinden. Die Bedeutung der Texte über Vardan er-
fuhr dadurch eine erneute Bestätigung. In Sowjet-Armenien trugen die 
Texte und die Beschäftigung mit ihnen säkulare Akzente und die Feier 
des kirchlichen Vardan-Festes geriet in Vergessenheit. Das Mai-Datum 
der Schlacht und Vardan als ein kämpfender Held verloren aber nicht 
an Bedeutung.

Als Ergebnis lässt sich festhalten, dass es die Interpretationsoffenheit 
des Vardan-Mythos ist, die seine anhaltende Popularität erklärt. Seine 
vielschichtigen Inhalte lassen sich zum Gegenstand sehr unterschiedli-
cher Deutungen machen, die sich im Hinblick auf unterschiedliche Ziele 
instrumentalisieren lassen. In der Zusammenführung dieser gesellschaft-
lichen Widersprüche auf der Ebene eines gemeinsamen Symbols zeigt 
sich seine sozialintegrative Kraft. In der Spannung zwischen den Elemen-
ten, die eine Kontinuität bieten und gleichzeitig für Abgrenzung sorgen, 
und denjenigen, die sich ständig ändern und Anpassung verlangen, äu-
ßert sich das Kollektivsymbol. Es ist von der konkreten historischen Si-
tuation und strukturellen Besonderheiten jeder Gemeinschaft abhängig. 
Der Vardan-Mythos schließt diese abgrenzenden, allein für die Arme-
nier geltenden Elemente in sich ein. Diese Elemente sind vor allem Kir-
che, Sprache und Schrift, aber auch Texte, Manuskripte und Miniaturen. 
Gleichzeitig lässt sich der Mythos in verschiedene Richtungen interpre-
tieren: religiös, säkular, kulturell und kriegerisch, als Sieg oder Niederla-
ge. Vardans Schwelleneigenschaften verhelfen der Symbolik dazu, immer 
eines oder mehrere Elemente der armenischen Selbstabgrenzung mit der 
in dieser Situation entscheidenden Problematik zu verbinden. Dadurch 
wird es möglich, die Spezifik der jeweiligen Gemeinschaft, die ein Teil 
ihrer Umgebung ist, auf ambivalente harmonisierende Weise zu reflek-
tieren. Dies ist sowohl im Konzept des moralischen Sieges als auch in 
der offenen Interpretation des Feindes enthalten. In allen geschilderten 
Beispielen ist die Rolle des Feindes unterschiedlich besetzt und führt zu 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

keinen direkten Konflikten, sondern betont die Bedeutung von Abgren-
zung und die Integration. Die angestrebte kulturelle Autonomie ist ein 
Beispiel dafür. In diesem Konzept werden Grenzen gezogen und wahr-
nehmbar gemacht, die in vielen anderen alltäglichen Bereichen keine Be-
deutung haben. Dadurch findet die Gemeinschaft erneut zusammen und 
grenzt sich ab. So entstehen für die Gruppe Möglichkeiten, die verschie-
denen Lebensbereiche zu kombinieren, in bestimmten Aspekten sich als 
Armenier abzugrenzen und in den anderen wiederum der Mehrheitsge-
sellschaft zuzugehören, hier und da beides gleichzeitig zu sein. Auch in 
der UdSSR konnte man eine ähnliche Position der armenischen Republik 
beobachten. Russland wurde als eine kooperative Partei angesehen. Be-
sonders nach 1965 wurde die kulturelle Entwicklung mit Russland ohne 
große Konflikte und Reibungen ausgehandelt. Die hinter der schützen-
den Grenze liegende Türkei wurde zum Feindbild, das jedoch den Alltag 
nicht direkt beeinflusste.3 Die Integration in die sowjetische Mehrheits-
gesellschaft wurde ebenso gefördert wie Desintegration. Unabhängigkeit 
und Staatlichkeit führten dann jedoch zu neuen Denkweisen. Mehrheit 
und Minderheit, die Strategien der Integration und Desintegration las-
sen sich in einem eigenen Nationalstaat nicht mehr auf dieselbe Weise 
artikulieren wie zuvor. 

Der armenische Staat, Prozessionen vor und nach der Unabhängigkeit

Abschließend möchte ich die Besonderheit und die Herausforderungen, 
vor denen ein von diesen Konzepten geprägter Staat steht, diskutieren. 
Zu diesem Zweck vergleiche ich die Vardan-Prozession mit der Prozes-
sion zum Gedenken an den Genozid, die seit 1965 jährlich am 24. April 
ebenfalls in Eriwan stattfindet. Das Datum geht zurück auf den 24. April 
1915, als eine große Zahl armenischer Intellektueller deportiert wur-
de. Alle armenischen Zentren gedenken dieses Datums. Eine Prozession 
findet allerdings nur in Armenien statt, nicht in den Diaspora-Zentren. 
Während man die Veranstaltung am 24. April stets für gelungen hält, 
sind die Vardan-Prozession und andere nach der Unabhängigkeit staat-
lich organisierte Veranstaltungen weit weniger akzeptiert. 

Diese Feierform ist im Spannungsfeld unterschiedlicher Zusammen-
hänge entstanden. In den ersten Jahrzenten der sowjetischen Geschichte 
war eine armenische Erinnerungspolitik nicht erwünscht. Die Sowjetuni-
on hatte mit der Türkei keine territorialen Streitigkeiten mehr auszu-
fechten, die armenische Frage wurde ausgehandelt und ähnliche Fragen 

3	  	Razmik Panossian beschreibt die Entwicklung des Nationalismus in Sow-
jet-Armenien im Verhältnis zu der sowjetischen Politik nach 1965 (Panos-
sian 2006: 322). 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

durften nicht thematisiert werden. Erst in den 1960er Jahren, bedingt so-
wohl durch die entspannte politische Situation im Lande und das Ende 
der unmittelbaren Nachkriegszeit als auch durch den Zugang der Be-
völkerung zu Bildung, wurde das Schweigen in Armenien gebrochen. 
Einerseits einigte die Führung der armenischen Republik sich mit Mos-
kau auf eine erste offizielle Feier, die im kleinen Kreis stattfinden durfte. 
Andererseits ging die breite Bevölkerung auf die Straße, was während 
der Zeit des sowjetischen Einflusses in Armenien in dieser Form und bis 
dahin noch nie geschehen war. In diesem Zusammenhang werden stets 
zwei führende Persönlichkeiten erwähnt: Jakob Sarobjan und Wasgen 
I., der erste Parteisekretär und das Kirchenoberhaupt, die weltliche und 
religiöse Führung des Landes. Sarobjan hat sich sowohl für die erste of-
fizielle Feier, aber auch für den Bau des Denkmalkomplexes Zizernaka-
berd in Eriwan eingesetzt. Für die entstandene unkontrollierbare Situa-
tion in der Republik wurde er verantwortlich gemacht und verlor seinen 
Posten. Das damalige Kirchenoberhaupt Wasgen I. nahm an der offiziel-
len Feier teil und versuchte, die Massen zu beruhigen, indem er sich an 
die Protestierenden wandte. Diese Ereignisse im Jahr 1965 stellten so-
wohl für die Herausbildung des nationalen Elements in der Selbstdar-
stellung der Armenier als auch für das Gedenken des Völkermords ei-
nen Durchbruch dar. Seitdem weiß jeder Bürger der Republik über die 
Ereignisse von 1915 Bescheid und den Opfern wird öffentlich und für 
jedermann zugänglich gedacht. So haben sich die Bemühungen der offi-
ziellen Instanzen mit denjenigen der Aktivisten, die die breiten Massen 
mobilisiert haben, getroffen. Gleichzeitig schlug der Gedenktag eine Brü-
cke zur Diaspora, die dem Genozid bereits seit etwa 35 Jahren gedach-
te. Das oben genannte Denkmal auf dem Hügel Zizernakaberd mit dem 
Blick auf den Berg Ararat wurde in den Jahren 1966–1968 erbaut. Die 
Eröffnung des Denkmals fand an einem Jahrestag der Sowjetisierung Ar-
meniens im November statt.4 Eine Prozession führte zum Denkmal als 
sowjetisch-armenische Form des Gedenkens. Der Besucher legt einen 
langen, manchmal durch das Wetter, Hitze oder Regen erschwerten Weg 
bis zum Denkmal zurück. Hier am ewigen Feuer ehrt man die Opfer und 
setzt ein Zeichen gegen das Vergessen durch eine Schweigeminute. Die 
Besucher geben der Geschichte eine klare Antwort. Die Prozession hat 
keinen Anfang und kein Ende, den ganzen Tag, auch am Tag davor und 
an den Tagen danach in der Gruppe oder allein besteigt man den Hügel, 

4	  	Die Ereignisse des 24. April 1965 werden in verschiedenen Quellen reflek-
tiert. In meiner Zusammenfassung richte ich mich einerseits nach Panossian 
(Panossian 2006: 320), andererseits nach dem Yerevan Magazin (in arme-
nischer Sprache abrufbar unter http://imyerevan.com/hy/society/view/2263, 
Zugriff: 03.03.2018) und den Angaben auf der Webseite des Genozid-Mu-
seum (http://www.genocide-museum.am/arm/Description_and_history.php, 
Zugriff: 03.03.2018). 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

geht den Weg hinauf zur Gedenkstätte. Die Menschenströme organisie-
ren sich ohne externe Führer und staatliche Anordnung. 

Die beiden Prozessionen unterscheiden sich vor allem in ihrer Entste-
hungsgeschichte, aber auch hinsichtlich der Konzeption und der Träger. 
Die April-Prozession verbindet in Bezug auf Autorenschaft und Organi-
sation viele komplexe Prozesse, den Widerstand und die strafbare Initi-
ative der ersten Organisatoren, Verhandlungen, politische Entscheidun-
gen, die Arbeit von Künstlern und Architekten; sie ist verschiedentlich 
beeinflusst und erscheint am Schluss als Produkt ohne konkret benenn-
bare Autoren. Die Vardan-Prozession ist hingegen ein Produkt einzelner 
(heute noch bekannter) Autoren. Sie entstand nicht im Aufbegehren ge-
gen die herrschende Macht, sondern setzt sich vielmehr mit den Mög-
lichkeiten der Unabhängigkeit auseinander. In beiden Veranstaltungen 
sind religiöse und weltliche Mächte präsent. In der sowjetischen Prozes-
sion sind die letzteren in ihrer Wirkung etwas gedämpft, während die 
Prozession des unabhängigen Armeniens sich gerade der Klärung dieser 
Verhältnisse widmet. Eine weitere Gemeinsamkeit ist in beiden Veran-
staltungen die Ambivalenz der Symbolik: Auch die Prozession am Ge-
denktag ist ein ›moralischer Sieg‹, eine Überwindung des Vergessens und 
des Verbrechens, versehen mit einer christlich-religiösen Idee: der Idee 
des Neuanfangs bzw. der Auferstehung. 

Beide Prozessionen finden in der Hauptstadt Armeniens statt und 
nicht am Ort des realen oder mythischen Geschehens. Armenien wird 
zum stellvertretenden Repräsentanten dieser Ideen. Die Prozessionen en-
den jeweils an einem sowjetisch-armenischen Denkmal. Die Route der 
April-Prozession verläuft im Unterschied zur Vardan-Prozession im Win-
ter nicht durch das Zentrum der Stadt, sondern durch einen Park im-
mer weiter den Hügel hinauf mit dem Blick auf den Berg Ararat. Keine 
Regierungsgebäude, keine Schulen, keine Wohnhäuser liegen auf dieser 
Strecke. Die Religiosität gelangt nur dezent zum Ausdruck, durch Mu-
sik, die auf dem Weg den Besucher aus Lautsprechern begleitet und am 
Ziel erklingt. Am Denkmal selbst sind zwar einige religiöse Zitate zu fin-
den, aber insgesamt ist es, wie viele Denkmäler dieser Zeit, eine massive 
Konstruktion aus Beton mit dem ewigen Feuer als zentrale Symbolik. In 
ihrem materiellen Ausdruck ist die April-Prozession einfacher. Die meis-
ten Teilnehmer der Prozession haben eine Blume in der Hand, am Denk-
mal werden Blumen niedergelegt. Auch dies ist in der Vardan-Prozessi-
on anders, deren materieller Ausdruck durch eine Vielzahl an Symbolen, 
Texten und Bildern geprägt ist.

Der geschichtsreflexive Charakter unterscheidet sich in beiden Prozes-
sionen ebenfalls. Die Entstehung des Genozid-Denkmals ist bereits eine 
Reaktion auf die Geschichte und seine Konzeption gibt Raum für eine 
jährliche Reflexion der Geschichte. Jeder Besucher reflektiert, schreibt 
und erzählt seinerseits eine Geschichte, leistet einen Beitrag dazu. Die 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

vereinende Symbolik verbindet und löst die Konflikte der sowjetischen 
Zeit. Sie überwindet außerdem die staatliche Grenze Armeniens und ver-
bindet alle Armenier der Welt miteinander. Das Thema der Prozession 
ist allen Beteiligten bekannt und bedarf keiner Erklärung oder Diskus-
sion. Die spezifischen Konflikte des heutigen armenischen Staates spie-
len keine zentrale Rolle. Sicherlich kann man auch eine staatliche Be-
deutung darin sehen, dass Staatsgäste das Denkmal besuchen und einen 
Baum als Zeichen ihrer Anteilnahme pflanzen. 1995 entstand anlässlich 
des 80. Jahrestages des Genozids ein unterirdisches Museum, neuerdings 
kam noch ein Institut hinzu (Orbelyan 2009: 190). Unabhängigkeit und 
Staatlichkeit haben zwar Einfluss auf die Gedenkkultur, sind aber nicht 
ausschlaggebend. Die Abgeordneten besuchen das Denkmal zwar offizi-
ell, sind aber nicht die Anführer der Prozession. In der Sowjet-Zeit war 
der 24. April ein gewöhnlicher Arbeitstag, mit der Unabhängigkeit wur-
de er zum Feiertag erklärt. Die Besonderheit der Vardan-Prozession be-
steht in der Herausforderung der Unabhängigkeit, der politischen Sou-
veränität und in den Versuchen, neue Konzepte zu entwickeln, die die 
Wirkung des aktuellen Staates und die Pflichten seiner Bürger ordnen 
helfen sollen. 

Die Prozession am 24. April konnte sich zwar von sowjetischen Ver-
anstaltungen wie der Parade zum 1. Mai gut abgrenzen, sich im Rah-
men eines größeren Staates etablieren und durchsetzen, war aber nur 
komplementär zu den letzteren und repräsentierte nur einen bestimm-
ten, isolierten Bereich. Wie in der Sowjet-Republik so eint auch heute die 
Gedenkprozession alle Gruppen und Parteien Armeniens, religiöse und 
weltliche Institutionen, Armenier in Armenien und im Ausland, genau-
so wie die Gäste des Landes. Sie ist in ihrem Fluss stets ununterbrochen. 
Bei Veranstaltungen wie der Vardan-Prozession geht es hingegen um die 
neuen Seiten der Selbstdarstellung durch die unabhängige Staatlichkeit 
und Souveränität, die früher umgangen wurden. Eine politische Selbst-
darstellung kann sich an Elemente der sowjet-armenischen Formen unter 
Umständen anlehnen oder ihre Muster zurückweisen. Eine Verbindung 
solcher Elemente der Selbstverwaltung, Entscheidungsmacht, weltlicher 
Selbstorganisation kann jedenfalls in neuen Formen zur Diskussion ge-
stellt werden. Entsprechend werden in Prozessionen wie am Vardan-Tag 
die Institutionen im Zentrum der Hauptstadt abgelaufen, reale funkti-
onierende Aspekte der politischen Unabhängigkeit thematisiert. In der 
Prozession im April nimmt man hingegen Abstand von politischen Strei-
tigkeiten. Aktuelle Konflikte und Reibungen sind weniger entscheidend, 
der Ort, die Strecke und das Ziel der Prozession liegen außerhalb des 
pulsierenden Zentrums und sind in sich selbst schon abgeschlossen. 

Wollte man jedes hier diskutierte Vardan-Fest hinsichtlich seines 
Scheiterns und Gelingens beurteilen, würde man Grenzen und Misslin-
gen in allen drei Fällen feststellen. In jeder Feier finden sich destruktive 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

Elemente; Aspekte, die etwas Entstandenes zerstören, sich bekämpfen 
und neue Reibungen herbeiführen. Dennoch sind sie insofern erfolgreich, 
als sie die Funktionsweise der jeweiligen Gemeinschaft veranschauli-
chen. Die bekannten Formen erzeugen Sicherheit und Geborgenheit, 
durch Wiederholung und Einprägung werden neue Aspekte integriert. 
Die Symbolik Vardans zerstört nichts, aber sie lässt einige Kämpfe sicht-
bar werden. In jedem Fall ist die Form auf bestimmte Personen aus-
gelegt und demonstriert Konkurrenzen. In Armenien wird nach einer 
Darstellung der Selbstständigkeit gesucht, und die neuen und alten Ab-
grenzungsmerkmale werden kombiniert. Die neuen unabhängigen Insti-
tutionen teilen ihren Einfluss, kooperieren, positionieren sich und gren-
zen sich voneinander ab. Neue spezialisierte Formen entstehen, die alten 
kommen nicht mehr zum Tragen. In Iran bewahrt die alte institutionali-
sierte Form ihre Stabilität, ist aber zu keinen neuen Formen fähig. Wäh-
rend die Rückmeldungen aus der Kirche stets positiv ausfallen, unter-
streichen Intellektuelle die Unfähigkeit, zu wachsen und die begrenzten 
Möglichkeiten der Gemeinde. In Wien ist die provisorische Form zwar 
ein gemeinsames Produkt aller Spezialisten. Die Abgrenzungsmerkmale 
sind aber so schwach und so provisorisch, dass die Feier nur für einen 
kurzen Moment zustande kommen kann und dann, wie die Bühne, ge-
wissermaßen wieder weggeklappt wird. 

Die Gemeinschaften funktionieren dennoch. Unverändert in allen drei 
Fällen ist die Bedeutung, die der Abgrenzung und Selbstdarstellung zu-
kommt. Eine mittels kultureller und religiöser Elemente abgegrenzte 
Gemeinschaft kann sich an vielen Orten wiederfinden. Indem man die 
Grenzen durch die Pflege der Kultur und die Kirche festlegt, kann man 
sich von der Außenwelt differenzieren und sich ihr gleichzeitig öffnen, 
indem man sich an die Regeln einer größeren strukturellen Einheit hält, 
ob dies nun die Aufnahmegesellschaft ist oder eine dominante politische 
Struktur. Die kulturellen Elemente werden jeweils neu interpretiert, wo-
bei einige Grundlagen erhalten bleiben: Texte, Schriftzeichen, Mythen. 
Die Feste sind schließlich alle derselben mythischen Figur gewidmet, und 
die ersten Quellen sind in allen Zentren grundlegend. Vardan und andere 
Symbole sorgen dafür, dass eine kulturelle Verbindung und eine Kommu-
nikation untereinander entstehen. Diese symbolische Abgrenzungsebene 
bringt Armenier in einzelnen Zentren zusammen und ist zugleich auf kei-
nen konkreten Ort konzentriert. Sie führt zu keiner Herausarbeitung ei-
ner festen zentralen Organisation, sondern fordert die Zusammenarbeit 
mehrerer Zentren und einzelner Inseln, sucht Spannung und Austausch 
mit der Außenwelt. Form und Möglichkeiten des armenischen Natio-
nalstaats nehmen dabei eine besondere Position ein. Die Staatlichkeit 
an sich ist eine große Ressource und bietet eine sichere Rahmung für die 
Entwicklung und Pflege der Kultur wie auch eine politische Repräsen
tanz. Gleichzeitig ist die staatliche Organisation weniger repräsentativ für 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

die bisherige Entstehung und Entwicklung der armenischen Kultur und 
vermag einfach nicht die Grenzen der armenischen Gemeinschaft abzu-
bilden. Die Staatlichkeit wird als eine Errungenschaft unter anderen an-
gesehen, als eine Schutzmacht gegen Existenzbedrohungen, ein Faktor, 
der die tragische Geschichte überwinden könnte und als geschütztes Ter-
ritorium die Voraussetzungen für die Weiterentwicklung der armenischen 
Kultur und ihrer Institutionen sichern kann. So hat etwa die Armee eine 
große symbolische Bedeutung. Und trotz der Betonung der Bedeutung der 
Staatlichkeit ist gegenwärtig die staatliche Form nicht dominant, und sie 
ist trotz der wichtigen symbolischen Rolle nicht so erfolgreich in der Or-
ganisation des armenischen Lebens. Die vertraute Lebensform ohne Staat-
lichkeit macht das Leben in der Fremde auch weiterhin attraktiv. Hier 
möchte ich die Überlegungen von Tilman Allert einführen, in denen er die-
se ambivalente Verbindung beschreibt. Er spricht vom Transit als zentra-
ler Kategorie und von der Ambivalenz des Territoriums: Jeder, der in der 
Diaspora lebt, denkt an Armenien und jeder in Armenien Lebende zieht 
in Erwägung, in die Diaspora auszuwandern (Allert 2008: 8). Ein Zen
trum und ein in sich gekehrtes abgeschlossenes staatliches System schei-
nen nicht ausreichend zu sein. Einerseits wird der Staat zu einem (wenn 
auch nicht äquivalenten) Element eines Netzes von mehreren Zentren, 
andererseits fordert das Netzwerk den Staat heraus. Denn dem letzteren 
stehen die besseren Möglichkeiten zur Verfügung. Zwischen den armeni-
schen Zentren und vor allem zwischen dem Staat und der Diaspora ent-
steht eine Konkurrenz in Fragen der Spezialisierung, Repräsentation und 
Zugehörigkeitskriterien: Wer übt die ›richtigen‹ Rituale aus? Welchen As-
pekten wird ausreichend Aufmerksamkeit geschenkt? Wer beherrscht die 
›richtige‹ Ausdrucksweise? Die Kriterien der Zugehörigkeit und die Ar-
beit am Selbst bekommen jeweils andere Akzente. So setzen die staatli-
chen Selbstinszenierungen zwar ähnliche Elemente, Aspekte und Konzep-
te ein wie die Diaspora-Zentren, es entstehen dabei aber andere Figuren 
und andere Probleme rücken in den Vordergrund. Dies bezieht sich so-
wohl auf die Position der Kirche als auch auf die Funktion der Sprache 
und den Umgang mit kulturellen Elementen. In Armenien hat man kein 
Bedürfnis, sich durch die Sprache abzugrenzen, weshalb Texte und Lieder 
auch anders eingesetzt und gepflegt werden. 

Eine Einheit oder mehrere Einheiten?  
Vardan als geteiltes und individuelles Symbol

Wenn man die Armenier an den drei beschriebenen Zentren als ein Kol-
lektiv betrachtet und Vardan als ein von ihnen geteiltes Kollektivsym-
bol ansieht, dann basiert seine Funktionsweise auf diesem Widerspruch 
der Abgrenzung. Es wird sehr viel Wert auf die Abgrenzung gelegt, die 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

zugleich stets nur an einem Aspekt festgemacht wird. Ambivalenz der 
Abgrenzung und Stellenwert der Abgrenzung sind für alle armenischen 
Gruppen typisch. Der Abgrenzung und der Pflege des eigenen Selbst wird 
große Bedeutung zugeschrieben. Dies wird deutlich an der Mühe, der Ar-
beit, der Investition in die Abgrenzung, die ohne Konfrontation mit den 
vorgegebenen formalen Strukturen und Abläufen, durch Überwindung 
der äußeren Hindernisse und daraus kommende Motivation ablaufen 
soll. Diese Abgrenzung wird oft mit Vorstellungen der Beharrlichkeit, 
Konsequenz und Auseinandersetzung assoziiert und bedient sich einer 
Kampf-Metaphorik. Die Abgrenzung als Prozess geht mit einer christ-
lich-religiös formulierten Idee einher: der Überwindung der weltlichen 
Grenzen, bei der das Leid zum zentralen Symbol der Erhebung wird, wie 
es sich auch am Ausdruck »moralischer Sieg« ablesen lässt. Die Fokus-
sierung auf den Text ist der andere Aspekt. Es handelt sich stets um eine 
an Schriftlichkeit gebundene, abgrenzbare Einheit. Und letztlich spielt 
auch das Handeln eine Rolle. In verschiedenen Zusammenhängen wird 
immer gehandelt und verhandelt. Sowohl die Künste des Handelns als 
auch die anderen Formen sind stark ritualisiert: Immer findet man einen 
Weg, um die Texte zu tradieren, religiöse Feste zu feiern, entsprechende 
Strukturen zu errichten. 

Die mythische Vardan-Figur verbindet alle Gruppen, die sich für Ar-
menier halten, entweder durch seine weltliche Interpretation als Held 
und textuelle Figur oder durch seine religiöse Interpretation als ein kirch-
lich gefeierter Märtyrer. Auf die eine oder andere Weise setzt man sich 
von der Umgebung ab, indem man ihn feiert. Da an allen beschriebenen 
Orten die gleichen Texte und Bilder vorkommen, entsteht ein Moment 
der Verbundenheit. Andererseits feiert man vollkommen unterschiedli-
che Ansprüche und Selbstdarstellungen. Auch die Spannung zwischen re-
ligiösen und säkularen Aspekten kommt in jedem Fall vor und erhält je-
weils eine eigene Bedeutung; gleiches gilt für die Rolle der Sprache oder 
des Kampfes, sollte dem jemals wieder eine neue Funktion zukommen. 
Die Einheit, aber auch die Vielfalt der armenischen Zentren wird in der 
Vardan-Feier sichtbar: Es handelt sich zwar stets um religiös und kultu-
rell ähnlich umrissene Inhalte, die in ihrer Ausprägung je nach Kontext 
und sozialer Form vollkommen unterschiedlich ausgelegt und eingesetzt 
werden. Die Geborgenheit, die in der Diaspora das Fest bietet, spielt in 
Armenien keine Rolle. Was man in der Diaspora feiert, ist für Armenier 
in Armenien genauso irritierend wie für die in Armenien aufgewachsenen 
Menschen die Mühe, etwas auf Armenisch zu sagen. Auf ähnliche Weise 
unterscheiden sich auch die Diaspora-Zentren untereinander.

Die Feier und die untersuchten Orte sind miteinander verbunden, in-
teragieren und beeinflussen einander, sei es durch kirchliche Struktu-
ren, sei es durch kulturelle Medien, durch Migrationswellen oder In-
formationsaustausch. Von einem eindeutigen Zentrum kann man nicht 

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

sprechen. Jede Form hat ihren Schwerpunkt, ihr eigenes Zentrum, eine 
Strategie und bietet eine Bereicherung. So unterstützen die Zentren sich 
gegenseitig und stärken sich, indem sie stets nach dem besten Weg su-
chen, sich abzugrenzen und ihre Zugehörigkeit weiter zu bewahren. Da-
rin konkurrieren sie zwar in gewisser Weise, sind aber zugleich verbun-
den. Die Position des armenischen Staates ist in diesem Netzwerk die 
widersprüchlichste. Seine größte Herausforderung besteht darin, dem 
symbolischen Wert, ein Kernland zu sein, gerecht zu werden, sich aber 
gleichzeitig als nur ein Zentrum unter anderen zu sehen und eine ange-
messene Art der Selbstdarstellung zu entwickeln. Wie im Gemeindeall-
tag werden auch in der Inszenierung am Vardan-Tag in der Diaspora die 
relevanten Bereiche sorgfältig differenziert und auf ein Symbol konzen-
triert. In Armenien hingegen sind verschiedene Bereiche, Akteure, Ideen 
und Symbole noch nicht klar differenziert und geordnet. Jede der drei 
Selbstdarstellungen basiert auf Vorbereitung, Übung und Arbeit. Durch 
Aktivität, Tätigkeit und Reflexion werden die Grenzen beständig gehü-
tet und neu gezeichnet. Allerdings sind in der Diaspora Art und Vorge-
hensweise seit Jahrzehnten bekannt, klar und gefestigt, während sie in 
Armenien noch in der Entwicklung begriffen sind.

SCHLUSSDISKUSSION 

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

Literatur

Aghayan, Eduard (1976): Wörterbuch der armenischen Gegenwartssprache, 
Yerevan: Hajastan.

Allert, Tilman (2008): Strukturprobleme der Kaukasusstaaten und das ana-
lytische Potential der Sozialwissenschaften. Der Fall Armenien, Yerewan: 
Genozid-Museum.

Andreasjan, Gr. M. (1976): Deutsch-Armenisches Wörterbuch, Jerewan: Je-
rewaner Staatsuniversität.

Andreiz, F.S./A.T. Kvasezkij (Hg.) (1899 (2000)): Bevölkerung der Bukowi-
na, Czernowitz: Selena Bukowyna.

Armen, Hrant K. (1969): Vasak Sjuni. Der Angeklagte (i.O armenisch), Bey-
routh: Doniguian Press.

Ashchean, Mesrop Arzb. (2001): »Die Heiligen und die Feste der Heiligen 
der armenischen Kirche (i.O. armenisch)«, in: Armenische Heiligen und 
heilige Orte, hrsg. v. Insitut für Archeologie und Ethnographie. Nationale 
Wissenschaftsakademie Armenien, Yerevan: Hajastan, 7−18.

Assmann, Aleida/Jan Assmann (1998): »Mythos«, in: Hubert Cancik/Burk-
hard Gladigow/Karl-Heinz Kohl (Hg.), Handbuch religionswissenschaft-
licher Grundbegriffe Bd. IV, Stuttgart: W. Kohlhammer. 

Azarian, Levon (1995): »Die Kunst der armenischen Kreuzsteine«, in: Ar-
menien. Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Muse-
um Bochum, Institut für Armenische Studien, Bochum/Tübingen: Was-
muth, 109−113.

Barkhudaryan, Vladimir (2003): »Avarayr und armenische Unabhängig-
keitsbewegungen (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. 
v. Artavazd Nazaryan, Eriwan: Mughni, 183−187.

Bell, Catherine (1992): Ritual theory, ritual practice, New York: Oxford Univ. Pr.
Belliger, Andrea/David Krieger (Hg.) (1998): Ritualtheorien. Ein einführen-

des Handbuch, Opladen: Westdeutscher Verlag.
Berger, Peter L./Thomas Luckmann (1966 (2003)): Die gesellschaftliche Kon-

struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt 
am Main: Fischer.

Bergmann, Jörg R. (1985): »Flüchtigkeit und methodische Fixierung sozi-
aler Wirklichkeit: Aufzeichnungen als Daten der interpretativen Sozio-
logie«, in: Entzauberte Wissenschaft: Zur Relativität und Geltung so-
ziologischer Forschung, hrsg. v. Wolfgang Bonß und Heinz Hartmann, 
Göttingen: Schwarz, 299−320.

Blumenberg, Hans (1979 (2003)): »Arbeit am Mythos«, in: Texte zur mo-
dernen Mythentheorien, hrsg. v. Wilfried Barner, Anke Detken und Jörg 
Welsche, Stuttgart: Reclam, 194−218.

Braungart, Wolfgang (1996): Ritual und Literatur, Tübingen: Niemeyer.
Cassirer, Ernst (1954): Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter Teil, 

Das Mythische Denken, Tübingen.

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

– 	(1946 (2003)): »Der Mythus des Staates«, in: Texte zur modernen My-
thentheorie, hrsg. v. Wilfried Barner, Anke Detken und Jörg Welsche. Stutt-
gart: Reclam, 39−55.

– 	(1944 (1996)): Versuch über den Menschen. Einführung in eine Philoso-
phie der Kultur, Hamburg: Meiner.

Charents, Yeghishe (1926 (1977)): Country of Nairi (Yerkir Nairi) (i.O. ar-
menisch), Yerevan: sovetakan Grogh.

– 	(1933 (1984)): »Gepanzerter ›Vardan General‹ (i.O. armenisch)«, in: 
Poeme und Gedichte, hrsg. v. G.G. Ananyan, Yerevan: Staatliche Univer-
sität Yerevan, 509−513.

Collins, Randall (2005): Interaction ritual chains, Princeton: Princeton Univ. 
Pr.

Csikszentmihalyi, Mihaly ( 1993): Das Flow-Erlebnis. Jenseits von Angst 
und Langeweile: im Tun aufgehen, Stuttgart: Klett-Cotta.

Dabag, Mihran/Kristin Platt (Hg.) (1993): Identität in der Fremde, Bochum: 
Brockmeyer.

Davtyan, Hamlet (2005): Der uns unbekannte Vardanen-Krieg (i.O arme-
nisch), Yerevan: Zangak.

Demirchyan, Derenik (1946 (1968)): Vardanank (i.O. armenisch), Yerevan: 
Hajastan.

Devrikyan, Vardan (2008): Vardanen und armenische Jugend (i.O. arme-
nisch), Yerevan: Magaghat.

Donabedian, Patrick (1995): »Das Drachenmotiv in der Kunst der arme-
nischen Teppiche«, in: Armenien. Wiederentdeckung einer alten Kultur-
langschaft, hrsg. v. Museum Bochum, Institut für Armenische Studien, Bo-
chum/Tübingen: Wasmuth, 331−338.

Dreher, Jochen (2007): »Symbolische Formen des Wissens«, in: Rainer 
Schützeichel (Hg.), Handbuch Wissenssoziologie und Wissensforschung. 
Erfahrung − Wissen − Imagination Bd. 15, Konstanz: UVK, 463−471.

Dreher, Jochen/Silvana Figueroa (2003): »›Ich bin ein Lied der Verzweiflung, 
das seinen Schmerz und Deinen Verrat hinausschreit‹. Die ›Umarmung 
von Fremden‹ im argentinischen Tango«, in: Entstaatlichung und sozi-
ale Sicherheit. Verhandlungen des 31. Kongresses der Deutschen Gesell-
schaft für Soziologie in Leipzig 2002, hrsg. v. Jutta Allmendinger, Opla-
den: Leske + Budrich, 1−7.

Egisê (2000): Homily on the Passion of Christ attributed to Elishe, Leuven: 
Peeters.

Felbecker, Sabine (1995): Die Prozession. Historische und systematische Un-
tersuchungen zu einer liturgischen Ausdruckshandlung, Altenberge: Oros-
Verl.

Figueroa-Dreher, Silvana K./Jochen Dreher/Hans-Georg Soeffner (2011): 
Construcciones de identidad y simbolismo colectivo en Argentina, Bue-
nos Aires: Prometeo libros.

Figueroa, Silvana/Jochen Dreher (2004): »Tracing Symbols. The Herme-
neutic Analysis of Paradoxical Constructions within Argentine Collec-
tive Symbolism«, in: Recent Developments and Applications in Social 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

Research. Proceedings of the 2004 Sixth International Conference on So-
cial Science Methodology (ISA), hrsg. v. Cor van Dijkum, Amsterdam: 
SISWO, 1−11.

Flick, Uwe (1995): Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung 
in Psychologie und Sozialwissenschaften, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt.

Förster, Till (2003): »Victor Turners Ritualtheorie. Eine ethnologische Lek-
türe«, in: Theologische Literaturzeitung Jg. 128, Nr. 7/8, 703−715.

Gantzhorn, Volkmar (1995): »Teppichkunst der Armenier«, in: Armenien. 
Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Museum Bochum, 
Institut für Armenische Studien, Bochum/Tübingen: Wasmuth, 325−329.

Geertz, Clifford (1973a): »Ritual and Social Change: A Javanese Example«, 
in: The Interpretation of Cuktures. Selected Essays by Clifford Geertz, 
New York: Basic Books, 142−169.

– (1973b (1999): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller 
Systeme, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gengnagel, Jörg/Monika Horstmann/Gerald Schwedler (Hg.) (2008a): Pro-
zessionen, Wallfahrten, Aufmärsche. Bewegung zwischen Religion und 
Politik in Europa und Asien seit dem Mittelalter, Köln/Weimar/Wien: 
Böhlau.

Gengnagel, Jörg/Monika Horstmann/Gerald Schwendler (2008b): »Einlei-
tung«, in: dies. (Hg.), Prozessionen, Wahlfahrten, Aufmärsche. Bewegung 
zwischen Religion und Politik in Europa und Asien seit dem Mittelalter, 
Köln/Weimar/Wien: Böhlau, 3−15.

Gengnagel, Jörg/Gerald Schwendler (2013): »Ritualmacher. Überlegungen 
zu Planern, Gestaltern und Handlungsträgern von Ritualen« in: Ritual-
macher hinter den Kulissen. Zur Rolle von Experten in historischer Ritu-
alpraxis Bd. 17, Reihe Performanzen/Performances, hrsg. v. Jörg Gengna-
gel und Gerald Schwendler, Berlin/Münster: LIT, 13−39.

Glaser, Barney G./Anselm L. Strauss (1998): Grounded Theory. Strategien 
qualitativer Forschung, Bern: Hans Huber.

Graevenitz, Gerhart von (1987): Mythos. Zur Geschichte einer Denkge-
wohnheit, Stuttgart: Metzler.

Grigoryan, Hovik (2012): »Die erste armenische Republik (i.O armenisch)«, 
in: Hr. R. Simonyan (Hg.), Geschichte Armeniens. Lehrbuch für Hoch-
schulen, Yerevan: Staatliche Universität Yerevan. 

Hacikyan, Agop J/Gabriel Basmajian/Edward S. Franchuk/Nourhan Ouzou-
nian (Hg.) (2002): The heritage of Armenian literature. From the sixth to 
the eighteenth century, Detroit: Wayne State Univ. Pr.

Haghnazarian, Armen (1995): »Neu-Djulfa. Die Gründung einer armeni-
schen Stadt in Persien um 1600 und ihre Entwicklung«, in: Armenien. 
Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Museum Bochum, 
Institut für Armenische Studien, Bochum/Tübingen: Wasmuth, 293−296.

Hairapetian, Srbouhi P. (1988): History of ancient and medieval armenian 
literature (i.o. armenian), Lebanon: Atelias Press, Armenian Catholico-
sate of Cilicia.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

Hakobyan, Hajk (2003): »Die armenische Strategie und Taktik an der Ava-
rayr Ebene«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, 
Yerevan: Mughni, 193−210.

Halachyan, Grigor (2003): »Austria (i.O armenisch)«, in: Encyclopedia of 
Armenian Diaspora, hrsg. v. Hovhannes Aivazyan, Yerevan: Armenian 
Encyclopedia, 92−97.

Harutjuyan, Sergej (2003): »Allgemeines militärisch-strategisches Programm 
des Armenischen Krieges 449-450 (i.O armenisch)«, in: Die Bedeutung 
von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 188−192.

Hildebrand, Bruno (1994): »Vorwort«, in: Anselm Srtrauss (Hg.), Grundla-
gen qualitativer Sozialforschung. Datenanalyse und Theoriebildung in der 
empirischen soziologischen Forschung, München: Fink, 11−17.

Hirschauer, Stefan (2001): »Ethnografisches Schreiben und die Schweigsam-
keit des Sozialen. Zu einer Methodologie der Beschreibung«, in: Zeit-
schrift für Soziologie, Jg. 30, Nr. 6, 429−451.

Hitzler, Ronald (1994): »Wissen und Wesen des Experten. Ein Annäherungs-
versuch − zur Einleitung«, in: Ronald Hitzler/Anne Honer/Christoph 
Maeder (Hg.), Expertenwissen. Die institutionalisierte Kompetenz zur 
Konstruktion von Wirklichkeit, Opladen: Westdeutscher Verlag, 13−30.

Hovhannisyan, Henrik (2003): »Der Heilige des armenischen Theaters (i.O. 
armenisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, Yerevan: Mughni, 177−180.

Hovhannisyan, Petros (2003): »Nikoghajos Adontzs Theorie der Neube-
wertung von Vassak Sjunezis Tätigkeit (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeu-
tung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 65− 
72.

Hovsepyan, Galust (2003): »Die Avarayr-Schlacht in armenischer Minia-
turen Kunst (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. 
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 150−154.

Hüsken, Ute (2007a): »Mistakes, Procedural Errors and Incorrect Perfor-
mances«, in: When Rituals Go Wrong: Mistakes, Failure, and the Dynam-
ics of Ritual, hrsg. v. Ute Hüsken, Leiden: Brill, 21−23.

– 	(2007b): »Ritual dynamics and ritual failure«, in: When rituals go wrong: 
Mistakes, failure, and the dynamics of ritual, hrsg. v. Ute Hüsken, Leiden: 
Brill, 338−366.

– 	(Hg.) (2007c): When Rituals Go Wrong: Mistakes, Failure, and the Dy-
namics of Ritual, Leiden: Brill.

Isabekyan, Eduard (2003): »Die Illustrationen von D.Demirchyans Roman 
›Vardanank‹ (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. 
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 161−162.

Jamme, Christoph (1991): Einführung in die Philosophie des Mythos, 
Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft.

Jetter, Wener (1978): Symbol und Ritual. Anthropologische Elemente im 
Gottesdienst, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Jusbashian, K.N. (1983): »Ghazar Parpezi (i.O. armenisch)«, in: Histori-
cal-Philological Journal (1983/4), 179−193.

Karagjosyan, Hovahannes (2003): »Etymologie des Wortes ›Avarayr‹ (i.O. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, 
Yerevan: Mughni, 17−18.

Kevorkian, Raymond H. (1995): »Das gedruckte Buch vom 16. bis 19. Jahr-
hundert«, in: Armenien. Wiederendtdeckung einer alten Kulturlandschaft, 
hrsg. v. Museum Bochum, Institut für Armenische Studien, Bochum/Tü-
bingen: Wasmuth, 283−292.

Khachatryan, Jenja (Hg.) (2013a): Der Tanz für Armenier. Sammlung der 
Aufsätze, Yerevan: Edit Print.

– 	(2013b): »Die Verbindung von Tanz, Ritual und theatralischen Hand-
lungen in der Vardan Mamikonyans Schau«, in: Der Tanz für Armenier. 
Sammlung der Aufsätze, hrsg. v. Jenja Khachatryan, Yerevan: Edit Print. 

Kharatyan-Araqelyan (2005): Armenische Volksfeste (i.O. armenisch), 
Yerevan: Zangak.

Kharatyan, Heranoush (2003): »›Caucasian cultural world‹ and the basis 
of Vardan worship«, in: A collection of essays of the 2nd. international 
congress on the anthropological study of Iran & Caucasia, hrsg. v. Faqih 
Aram Batoul, Islamic Azad University, 51−62.

Khorenyan, Vahan (2003): »Vor dem Gemälde ›Avarayr‹„ (i.O. armenisch)«, 
in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: 
Mughni, 163−164.

Knoblauch, Hubert (2001): »Fokussierte Ethnographie«, in: Sozialer Sinn 
(2001/1), 123−141.

Krieger, David J./Andrea Bellinger (1998): »Einführung«, in: Andrea Bellin-
ger und David J. Krieger (Hg.), Ritualtheorien. Ein einführendes Hand-
buch, Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, 7−33.

Krikorian, Mesrob K. (1999): Franz Werfel und Komitas. An den Wassern zu 
Babel saßen wir und weineten, Frankfurt am Main: Lang.

Libaridian, Gerard J. (2004): Modern Armenia. People, Nation, State, New 
Brunswick, N.J./London: Transaction Publishers.

Loo, Katherina van (1995): »Zur Ikonographie des armenischen Kreuzstei-
nes«, in: Armenien. Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. 
v. Museum Bochum, Institut für Armenische Studien, Bochum/Tübingen: 
Wasmuth, 115−118.

Luckmann, Thomas (1999): »Phänomenologische Überlegungen zu Ritual 
und Symbol«, in: Rituale. Zugänge zu einem Phänomen, hrsg. v. Florian 
Uhl und Artur R. Boelderl, Düsseldorf/Bonn: Parerga, 11−28.

Mahé, Jean-Pierre (1995a): »Armenien: Das Land, die Menschen und ihre 
Geschichte«, in: Armenien.Wiederentdeckung einer alten Kultur, hrsg. v. 
Museum Bochum, Institut für Armenische Studien, Bochum/Tübingen: 
Wasmuth, 9−18.

– 	(1995b): »Armenien: Das Land, die Menschen und ihre Geschichte«, in: 
Armenien: Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Mu-
seum Bochum, 9−18.

Mesropyan, Hajkanush (2003): »Die Besonderheiten der Predigten zum 
Vardan-Tag (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. 
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 141−145.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

Michaels, Axel (2001): »›Le rituel pour le rituel‹ oder wie sinnlos sind Ri-
tuale?«, in: Rituale heute. Theorien − Kontroversen − Entwürfe, hrsg. 
v. Corinna Carduff und Joanna Pfaff-Czarnecka, Berlin: Reimer, 23−47.

Mitchell, Margaret (1967): Gone with the Wind, New York: MacMillan.
Mkrtchian, S. S. (1997): »Die Feiertagsordnung der ersten armenischen Re-

publik (i.O. armenisch)«, in: Herald of the Social Sciences, Jg. 3, Nr. 596, 
160−164.

Mkrtischjan, Lewon (1975): »Fünf Jahrhunderte armenischer Literatur«, in: 
Sinn und Form, Beiträge zur Literatur (1975/1. −6.), 1065−1074.

Mueller, Michael R./Jürgen Raab/Hans-Georg Soeffner (Hg.) (2014): Gren-
zen der Bildinterpretation, Wiesbaden: Springer VS.

Müller-Doohm, Stefan (1993): »Visuelles Verstehen. Konzepte kulturso-
ziologischer Bildhermeneutik«, in: »Wirklichkeit« im Deutungsprozess: 
Verstehn und Methoden in den Kultur- und Sozialwissenschaften, hrsg. 
v. Thomas Jung und Stefan Müller-Doohm, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 438−457.

– 	(1997): »Bildinterpretation als struktural-hermeneutische Symbolanaly-
se«, in: Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. Eine Einführung, hrsg. v. 
Ronald Hitzler und Anne Honer, Opladen: Leske + Budrich, 81−108.

Muradyan, Laura (2003): »H. Vardan und die heroische Schlacht der Var-
danen in der neuen armenischen Lyrik (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung 
des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, S. 135−140.

Museum Bochum, Institut für Armenische Studien, Bochum (Hg.) (1995): 
Armenien. Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, Tübingen: 
Wasmuth.

Nalbandian, V. S. (1987): »Yeghishe«, in: Historical-Philological Journal 
(1987/2), 210−225.

Navoyan, Mher (2003): »Die Gestalt Vardan Mamikonyans in den Skizzen 
von zwei Kompositoren des 20. Jahrhunserts (i.O. armenisch)«, in: Die 
Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 
171−176.

Nazaryan, Artavazd (Hg.) (2003): Die Bedeutung von Avarayr (i.O. arme-
nisch), Yerevan: Mughni.

Neisser, Maria (1988): 175 Jahre Mechitaristen Congregation in Wien, Wien: 
Verlagsbuchhandlung der Mechitaristen-Congregation.

Novello, Adriano Alpago (Hg.) (1986): Die Armenier. Brücke zwischen 
Abendland und Orient, Stuttgart/Zürich: Belser.

o.A. (1995): »Iran (i.O. armenisch)«, in: Kurze armenische Enzyklopädie 
Bd. 2, hrsg. v. Konstantin Khudaverdyan, Eriwan: Armenische Enzyklo-
pädie, 382−389.

Orbelyan, Gevorg (2009): Old and new Yerevan. Book-Guide (i.o. arme-
nian), Yerevan: Athor Publishing.

Pahlevanian, Hovahnnes (2003): »Iran (i.O. armenisch)«, in: Encyclopedia 
of Armenian Diaspora, hrsg. v. Hovhannes Aivazyan, Yerevan: Armenian 
Encyclopedia, 235−267.

Palyan, Khoren (2003): »Die Spiegelung von Avarayr in armenischem 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

geistigen Gesang (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg. 
v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 165−170.

Panossian, Razmik (2006): The Armenians. From kings and priests to mer-
chants and commissars, London: Hurst.

Pashayan, Asatur (2004): »Matatia Garagashyan and His ›Description of 
Sciences‹ (i.O. armenisch)«, in: Historical-Philological Journal (2004/2), 
130−141.

Petrosyan, Emma (2011): Feste der Armenier im Kontext der europäischen 
Kultur (i.O. russisch), Yerevan: Tigran Mec.

Pieper, Josef (1963): Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes, Mün-
chen: Kösel.

Poghosyan, Svetlana (2003): »Vardan-Fest. Traditionen und Perspektiven 
(i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Na-
zaryan, Yerevan: Mughni, 245−248.

Pohl, Reinhard (2007): »Armenien«, in: Der Schlepper, Jg. 10, Nr. 40/41, 
45−47.

Przyborski, Aglaja/Monika Wohlrab-Sahr (2010): Qualitative Sozialfor-
schung. Ein Arbeitsbuch, München: Oldenbourg.

RAA (Reserch on Armenian Architecture) (2002): »Armenische Kulturdenk-
mäler in den Nachbarländern Armeniens«, in: Armenisch-Deutsche Kor-
respondenz (ADK), Jg. 117, Nr. 3, 38−42.

Raab, Jürgen (2008): Visuelle Wissenssoziologie. Theoretische Konzeption 
und materiale Analysen, Konstanz: UVK.

Raab, Jürgen/Dirk Tänzler (2006): »Video Hermeneutics«, in: Hubert Knob
lauch/Bernt Schnettler/Jürgen Raab/Hans-Georg Soeffner (Hg.), Video 
Analysis: Methodology and Methods, Frankfurt am Main: Peter Lang, 
85−97.

Rauch, Elisabeth (1992): Sprachrituale in institutionellen und institutionali-
sierten Text- und Gesprächssorten, Frankfurt am Main: Lang.

Redgate, Anne Elisabeth (1998): The Armenians, Oxford: Blackwell.
Reichertz, Jo (2007): »Objektive Hermeneutik und hermeneutische Wissens-

soziologie«, in: Uwe Flick/Ernst von Kardorff/Ines Steinke (Hg.), Qualita-
tive Forschung. Ein Handbuch, Reinbek bei Hamburg: Rowolt, 514−524.

Salmen, Walter (1988): Das Konzert. Eine Kulturgeschichte, München: Beck.
Schieffelin, Edward L. (2007): »Introduction«, in: When Rituals Go Wrong: 

Mistakes, Failure, and the Dynamics of Ritual, hrsg. v. Ute Hüsken, Lei-
den: Brill, 1−20.

Schlesier, Renate (1997): »Mythos«, in: Christoph Wulf (Hg.), Vom Men-
schen. Handbuch historische Anthropologie, Weinheim/Basel: Beltz, 
1079−1086.

Schütz, Alfred (1966 (2003)): »Strukturen der Lebenswelt«, in: ders., Werk-
ausgabe, Bd. V.1. Theorie der Lebenswelt 1. Die pragmatische Schich-
tung der Lebenswelt, hrsg. v. Martin Endreß und Ilja Srubar, Konstanz: 
UVK, 325−347.

Schütz, Alfred/Thomas Luckmann (2003): Strukturen der Lebenswelt, Kon-
stanz: UVK.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

Schwedler, Gerald (2008): »Prinzipien der Ordnung bei königlichen Prozes-
sionen im späten Mittelalter«, in: Prozessionen, Wallfahrten, Aufmärsche. 
Bewegungen zwischen Religion und Politik in Europa und Asien seit Mit-
telalter, hrsg. v. Jorg Gengnagel, Monika Horstmann und Gerald Schwed-
ler, Köln/Weimar/Wien: Böhlau.

Segal, Robert A. (2007): Mythos. Eine kleine Einführung, Stuttgart: Reclam.
Siekierski, Konrad (2010): »Ein Treffen bei einem Baum. Die Eiche von Ge-

neral Vardan und die symbolische Politik in zeitgenössischem Armenien 
(i.O. russisch)«, in: Tradition and modernity in armenian culture. Papers 
dedicated to the 50th anniversary of Institute of Archaeology and Eth-
nography, Academy of Sciences of Republic of Armenia, hrsg. v. National 
Academy of Sciences of Armenia, Institute of Archeology and Ethnogra-
phy, Yerevan: Gitutyun, 273−287.

Soeffner, Hans-Georg (2010): Symbolische Formung. Eine Soziologie des 
Symbols und des Rituals, Weilerswist: Velbrück.

– 	(2006): »Wissenssoziologie und sozialwissenschaftliche Hermeneutik 
sozialer Sinnwelten«, in: Dirk Tänzler/Hubert Knoblauch/Hans-Georg 
Soeffner (Hg.), Neue Perspektiven der Wissenssoziologie, Erfahrung − 
Wissen − Imagination Bd. 8, Konstanz: UVK, 51−78.

– 	(2004): »Protosoziologische Überlegungen zur Soziologie des Symbols 
und des Rituals«, in: Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen der Kom-
munikation in historischen und gegenwärtigen Gesellschaften, hrsg. v. 
Rudolf Schlögl, Bernhard Giesen und Jürgen Osterhammel, Konstanz: 
UVK, 41−72.

– 	(2000a): »Sozialwissenschaftliche Hermeneutik«, in: Uwe Flick/Ernst von 
Kardorff/Ines Steinke (Hg.), Qualitative Forschung. Ein Handbuch, Ham-
burg: Rowohlt, 164−174.

– 	(2000b): »Zur Soziologie des Symbols und des Rituals«, in: ders., Gesell-
schaft ohne Baldachin. Über die Labilität von Ordnungskonstruktionen, 
Göttingen: Velbrück, 180−208.

– 	(1995): »Der fliegenden Maulwurf (Der taubenzüchtende Bergmann im 
Ruhrgebiet) − Totemistische Verzauberung der Realität und technologi-
sche Entzauberung der Sehnsucht«, in: ders., Die Ordnung der Ritua-
le. Die Auslegung des Alltags 2, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 131− 
156.

– 	(1991a): »Verstehende Soziologie und sozialwissenschaftliche Hermeneu-
tik − Die Rekonstruktion der gesellschaftlichen Konstruktion der Wirk-
lichkeit«, in: Berliner Journal für Soziologie, (1991/2), 263−269.

– 	(1991b): »Zur Soziologie des Symbols und des Rituals«, in: Das Symbol − 
Brücke des Verstehens, hrsg. v. Jürgen Oelkers und Klaus Wegenast, Stutt-
gart, 63−81.

– 	(1988): »Der Mythos von der Macht des Wortes«, in: Loccumer Proto-
kolle, 62/‘86, 7−26.

Soeffner, Hans-Georg/ Ronald Hitzler (1994a): »Hermeneutik als Haltung 
und Handlung. Über methodisch kontrolliertes Verstehen«, hrsg. v. Nor-
bert Schröer, Opladen: Westdeutscher Verlag, 28−54.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

– 	(1994b): »Qualitatives Vorgehen − ›Interpretation‹. 3. Kapitel«, in: Enzy-
klopädie der Psychologie, Ser. 1, Bd. 1., hrsg. v. Theo Herrmann, Göttin-
gen: Hogrefe, 98−136.

Stepanyan, Marina (2003): »›Das Thema der Avarayr Schlacht in den Wer-
ken der sowjet armenischen Maler (russisch)‹«, in: Die Bedeutung von 
Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 155−160.

Strauss, Anselm/Juliet Corbin (1990): Basics of Qualitative Research. 
Grounded Theory Procedures and Techniques, Newbury Park/London/
New Delhi: Sage.

Strauss, Anselm L. (1994): Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Daten-
analyse und Theoriebildung in der empirischen und soziologischen For-
schung, München: Fink.

Teply, Karl (1980): Die Einführung des Kaffees in Wien, München: Komis-
sionsverlag Jugend und Volk Wien.

Thomson, Robert W. (1982): »Introduction«, in: Elishe. History of Vardan 
and the Armenian War, Cambridge, MA: Harvard Univ. Pr., 1−56.

– 	(1983): »Gregory of Narek’s Commentary on the Song of Songs«, in: The 
Journal of Theological Studies, Jg. 34, Nr. 2, 453–496.

– 	(2000a): »Introduction«, in: A homily on the Passion of Christ attributed 
to Elishe, hrsg. v. Robert W. Thomson, Leuven: Peeters, 1−23.

– 	(2000b): The Lowcode (Datastanagirk) of Mkhitar Gosh, Amsterdam/At-
lanta: Rodopi.

Titscher, Stefan/Ruth Wodak/Michael Meyer/Eva Vetter (1998): Methoden 
der Textanalyse. Leitfaden und Überblick, Opladen/Wiesbaden: Westdeut-
scher Verlag.

Tololyan, K (1987): »Martyrdom as Legitimacy: Terrorism, Religion and 
Symbolic Appropriation in the Armenian Diaspora«, in: Contemprory 
Reaserch on Terrorism, hrsg. v. Paul Wilkinson und Alasdair M Stewart, 
Aberdeen: Aberdeen Univ. Pr., 89−103.

Tölölyan, Khachig (1993): »Traditionelle Identität und politischer Radika-
lismus in der armenischen Diaspora«, in: Identität in der Fremde, hrsg. v. 
Mihran Dabag und Kristin Platt, Bochum: Brockmeyer, 192−219.

Tröndle, Martin (Hg.) (2011): Das Konzert. Neue Aufführungskonzepte für 
eine klassische Form, Bielefeld: Transcript.

Tscharenz, Jeghische (1920 (2015)): »Mein Armenien«, in: Jeghische Tscha-
renz. Mein Armenien: Gedichte. Armenisch-Deutsch, hrsg. v. Konrad 
Kuhn, Wuppertal: Arco. 

Turner, Victor W. (1969 (2005)): Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, 
Frankfurt am Main/New York: Campus.

– 	(1998): »Liminalität und Communitas«, in: Ritualtheorien. Ein einfüh-
rendes Handbuch, hrsg. v. Andrea Belinger und David J. Krieger, Opladen/
Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, 251−262.

Ungeheuer, Elena (2011): »Konzertformate heute: abgeschaffte Liturgie 
oder versteckte Rituale«, in: Das Konzert. Neue Aufführungskonzepte für 
eine klassische Form, hrsg. v. Martin Tröndle, Bielefeld: Transcript, 125− 
141.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

Vardanyan, Rafael/Hasmik Badalyan (2003): »Kanonisation des Var-
dan-Festes«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, 
Yerevan: Mughni, 91−95.

Vardumyan, Gohar (2003): »Vardanen in der armenischen folkloristischen 
Überlieferung (i.O. armenisch)«, in: Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. 
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 240−244.

Voskanian, Ashot (2006): »Das einheitliche Eid oder die Paradoxen der kol-
lektiven Anwesenheit (i.O. armenisch)«, in: Rubikon, Jg. 2, Nr. 10, 22− 
51.

– 	(2007a): »The Staging of Politics and the ›Folklorization‹ of Political Dis-
course«, in: Representations on the Margins of Europe. Politics and Iden-
tities in the Baltic and South Caucasian States, hrsg. v. Tsypylma Darieva 
und Wolfgang Kaschuba, Frankfurt am Main: Campus.

– 	(2007b): »Tod und Anerkennung: Paradoxien des kollektiven Daseins. 
Zur Phänomenologie des armenischen Geistes«, in: Wissen um Werte. Per-
spektiven der Religion, hrsg. v. Paul Imhof und Eduard Saroyan, Schei-
degg: Via Verbis.

Weber, Max (1920 (1980)): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der ver-
stehenden Soziologie, Tübingen: Mohr.

– 	(1921 (1984)): Soziologische Grundbegriffe, Tübingen Mohr.
Weber, Simon (1927a): Ausgewählte Schriften der armenischen Kirchenvä-

ter. Band I, München: Kösel & Pustet.
– 	(1927b): Ausgewählte Schriften der armenischen Kirchenväter. Band II, 

München: Kösel & Pustet.
Willems, Herbert (2012): Synthetische Soziologie. Idee, Entwurf und Pro-

gramm, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Wulf, Christoph (1997): »Ritual«, in: Christoph Wulf (Hg.), Vom Menschen. 

Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim/Basel: Belz, 1029−1037.
Wulf, Christoph/Jorg Zirfas (2004): »Performative Welten. Einführung in die 

historischen, systhematischen und methodischen Dimensionen des Ritu-
als«, in: Die Kultur des Rituals. Inszenierungen, Praktiken, Symbole, hrsg. 
v. Christoph Wulf und Jorg Zirfas, München: Fink, 7−45.

Yeghiazaryan, Anush (2013a): »›The Armenians were the first to Adopt 
Christianity as the State Religion‹. The Understanding of Statehood and 
Collective Symbolism in Armenia«, in: Euxeinos, Governance and Cul-
ture in the Black See Region (2013/9), 22−26.

– 	(2013b): »Collective Symbols in Periods of Transition. The feast of Var-
danans in independent Armenia«, in: Bulletin of Yerevan University, 
139.5, 62−71.

Yeghiazaryan, Azat (1997): Charents und die Geschichte (i.O. armenisch), 
Eriwan: Gitutjun.

– 	(2002): Die armenische Literatur des XX. Jahrhunderts (i.O. armenisch), 
Eriwan: Gitutjun.

– 	(2003): »Der Vardananenkrieg in der armenischen Literatur (i.O. arme-
nisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, 
Yerevan: Mughni, 100−112.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

Zekiyan, Boghos Levon (1986): »Das armenische Volk: Ein historischer 
Rückblick«, in: Die Armenier. Brücke zwischen Abendland und Orient, 
hrsg. v. Adriano Alpago Novello, Völker und Kulturen, Stuttgart/Zürich: 
Belser, 47−67.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326

Trans­
kription

Lautwert
Ostarm.

Lautwert
Westarm.

Aussprache
Ostarm. – Westarm.

ա aib a a a offen wie in Anklang

բ pen p b p Band – aspiriert wie in  
Puppe

գ gim g g k Gaumenlaut wie in gut – 
Kugel

դ da d d t wie in Dorf – Tasse

ե yetsch y je, e je, e Anlaut je, wie in Jeremia; 
Inlaut e

զ sa s s s stimmhaft wie in Sara, Rose

է e e e e wie in Ähre

ը œt e œ œ flüchtiges e wie in  
machen, Sage

թ tho th t t wie in Theodor

ժ schœ j schœ schœ sch, stimmhaft wie  
franz. journal

ի ini i i i offen und gedehnt wie  
in Biene

լ liun l l l wie in Liebe

խ che kh ch ch stimmlos wie in Buch

ծ dsa ds ts dz ts,stimmlos wie in Netz – 
dz, wie in mezzo

կ ken k k k Konrad – weich mit  
Stimmansatz wie Gaumen

հ ho h h h h wie Hand

ձ dza dz dz dz stimmhaft wie in Wanze – 
stärker wie Zorn

ղ ghat gh gh gh r, stimmahfter Reibelaut  
wie in Karte

Anhang

Transkriptionsliste armenisch – deutsch1

1 	 Die Tabelle stammt aus (Museum Bochum 1995: 470).

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


327

ճ dje dj tj dj stimmlos Tschad - weicher 
wie Giovanni

մ men m m m wie Mond

յ hi h, y h. j h, j Anlaut wie Hirte, Inlaut flüchtig, 
Auslaut stumm; oder j

ն nu n n n wie in November

շ scha sch sch sch wie in Schuhe

ո wo vo, o wo, o wo, o Anlaut wo wie Wort, Inlaut o

չ tscha tsch tsch tsch stimmlos wie in Peitsche

պ pe p p b mit Stimmansatz wie  
Primel – Bert

ջ dsche dsch dsch tsch stimmhaft wie Budget – Rutsch

ռ ra r r r Starkes r wie in Rat

ս se s s s stimmlos wie in Größe

վ wew v w w wie in Wärme

տ tiun t t d mit Stimmansatz wie in  
Taube – Dach

ր re r r r flüchtig wie in Bär, Stirn

ց zo z z z aspiriert wie in Zauber

ւ wiun v w w wie in Krawatte oder dem 
engl. view

փ pür p p p aspiriert wie in Park

ք khe k k k aspiriert wie in Christus

օ o o o o offen wie in Sonne

ֆ fe f f f wie in Ferdinand, Waffe

ու u u u wie in Hut

իւ iu iu wie in Justiz

յու ü ü, jü ju, hu wie in Überfluß

աւ o als Transkriptiom für das 
altarmenische aw

ANHANG

https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 09:25:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einführung
	I.  Forschungsdesign
	1.  Forschungskonzeption
	1.1  Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual
	1.2  Theoretisches Sampling: Feldzuschnitt und Datenauswahl
	1.3  Methodik
	1.3.1  Erhebungsverfahren
	1.3.2  Auswertungsverfahren


	2.  Forschungsgegenstand: Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest im Kontext der armenischen Geschichte
	2.1  Armenien in der Antike: Ursprünge, vorchristliche Zeiten
	2.2  Armeniens frühe Staatsform: Königliche Dynastien
	2.3  Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg
	2.3.1  Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi: Zwei Berichte über den Vardan-Krieg aus der frühchristlichen Zeit
	2.3.2  Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eröffnet
	2.3.3  Die Unabhängigkeit der armenischen Kirche

	2.4  Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung und die Anfänge des Vardan-Festes
	2.4.1  Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung im späten Mittelalter

	2.5  Konflikte, Teilungen und Zerstreuung, Zellen der Unabhängigkeit und Diaspora
	2.6  18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken
	2.7  19. Jahrhundert: Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung
	2.8  Vardan zwischen dem Religiösen und dem Säkularen: Flexibilität und Ambivalenz eines Schwellencharakters
	2.9  Das Vardan-Fest und seine Feierformen
	2.10  Zusammenfassung

	3.  Forschungsstand

	II.  Das Vardan-Fest in Wien, Isfahan und Eriwan
	1.  Die Diaspora-Gemeinde in Wien
	1.1  Geschichte und Struktur der Gemeinde
	1.2  Empirische Falldarstellung
	1.3  Das Vardan-Fest in der Wiener Gemeinde
	1.4  Fazit: Das Vardan-Fest in Wien. Ein Kampf um das armenische Selbstverständnis

	2.  Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)
	2.1  Geschichte und Struktur der Gemeinde
	2.2  Empirische Falldarstellung
	2.3  Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa)
	2.4  ›Siege‹ und ›Niederlagen‹ der Gemeinde
	2.5  Fazit: Der moralische Sieg

	3.  Die Republik Armenien
	3.1  Die Geschichte der Republik Armenien und der Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert
	3.1.1  Historische Skizze
	3.1.2  Der Vardan-Mythos in der ersten armenischen Republik
	3.1.3  Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien
	3.1.4  Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur, bildender Kunst und Zeitgeschichte

	3.2  Empirische Falldarstellung
	3.3  Die Prozession am Vardan-Fest in Armenien (2008)
	3.4  Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien


	Schlussdiskussion
	Literatur
	Transkriptionsliste armenisch – deutsch


