Anush Yeghiazaryan

Mythos und Identitét

Zur Bedeutung des Vardan-Mythos
fur das Selbstverstandnis
armenischer Gemeinschaften



https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anush Yeghiazaryan
Mythos und Identitit

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:

7. httpss//wwwinilbra.com/de/agh - Open Access - I Emm


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anush Yeghiazaryan
Mythos und Identitat

Zur Bedeutung des Vardan-Mythos
fir das Selbstverstindnis
armenischer Gemeinschaften

VELBRUCK
WISSENSCHAFT

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedruckt mit Unterstiitzung der Calouste Gulbenkian Foundation

C CALOUSTE GULBENKIAN
—’ FOUNDATION

Erste Auflage 2021
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2021
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-273-8

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Vorwort und Danksagung

Einftihrung

1. FORSCHUNGSDESIGN

1. Forschungskonzeption . . .
1.1 Theoretischer Rahmen: Mythos Symbol thual .
1.2 Theoretisches Sampling: Feldzuschnitt und
Datenauswahl .

1.3 Methodik
1.3.1 Erhebungsverfahren
1.3.2 Auswertungsverfahren

2. Forschungsgegenstand: Der Vardan-Mythos und das
Vardan-Fest im Kontext der armenischen Geschichte .
2.1 Armenien in der Antike: Urspriinge,

vorchristliche Zeiten .
2.2 Armeniens frithe Staatsform: Komghche Dynastlen .
2.3 Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg
2.3.1 Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi:
Zwei Berichte tiber den Vardan-Krieg aus
der frithchristlichen Zeit
2.3.2 Die Berichte im Vergleich:
Ein Spannungsraum wird eroffnet .
2.3.3 Die Unabhangigkeit der armenischen Kirche
2.4 Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung
mit der Vardan-Erzidhlung und die Anfinge
des Vardan-Festes . . .
2.4.1 Entwicklung des Vardan Festes und dle
Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzihlung
im spiten Mittelalter .
2.5 Konlflikte, Teilungen und Zerstreuung,
Zellen der Unabhingigkeit und Diaspora .
2.6 18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und

kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken .

2.7 19. Jahrhundert: Eine neue Epoche
nationalistisch-patriotischer Stimmung

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN

31
31

53
69
78

95

96
97
99

IOI
104
IIO

II0

115
117
119

I21


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.8 Vardan zwischen dem Religiosen und dem Sakularen:
Flexibilitdt und Ambivalenz eines Schwellencharakters .

2.9 Das Vardan-Fest und seine Feierformen

2.10 Zusammenfassung

3. Forschungsstand .

II. Das VARDAN-FEST IN WIEN, [SFAHAN UND ER1wAN

1. Die Diaspora-Gemeinde in Wien .
1.1 Geschichte und Struktur der Gemelnde
1.2 Empirische Falldarstellung
1.3 Das Vardan-Fest in der Wiener Gememde
1.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Wien.
Ein Kampf um das armenische Selbstverstindnis .

2. Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)
2.1 Geschichte und Struktur der Gemeinde
2.2 Empirische Falldarstellung .
2.3 Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa) .
2.4 >Siege< und >Niederlagen«< der Gemeinde
2.5 Fazit: Der moralische Sieg

3. Die Republik Armenien
3.1 Die Geschichte der Repubhk Arrnenlen
und der Vardan-Mythos im 20. ]ahrhundert
3.1.1 Historische Skizze . ..
3.1.2 Der Vardan-Mythos in der
ersten armenischen Republik .
3.1.3 Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien
3.1.4 Reflexionen zum Vardan-Mythos in
Literatur, bildender Kunst und Zeitgeschichte
3.2 Empirische Falldarstellung .
3.3 Die Prozession am Vardan-Fest in Armemen ( 2008)
3.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien .

Schlussdiskussion .
Literatur

Anhang .
Transkrlptlonshste armemsch deutsch

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN

126
127
137

147
147
153
172

188

190
190
198
205§
218
232

234

234
234

236
237

240
256
265
292
294
315

326
326


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort und Danksagung

Die vorliegende Arbeit basiert auf Datenmaterial, das wihrend verschie-
dener Feldforschungsaufenthalte in Eriwan sowie in den armenischen
Diaspora-Gemeinden in Osterreich (Wien) und in Iran (Isfahan, Teher-
an) erhoben wurde. Das Datenmaterial wurde in iibersetzter Form und
in einer Auswahl fur den (deutschsprachigen) Leser® zuginglich gemacht.

Was die Ubersetzung nicht-deutschsprachiger Texte betrifft, habe ich
mich dafiir entschieden, alle Textpassagen, auf die im Text direkt Be-
zug genommen wird, ins Deutsche zu iibersetzen. Sie wurden entweder
in den Haupttext eingefigt oder erscheinen in einer FufSnote. Einige der
wihrend den Forschungsaufenthalten entstandenen Fotos haben eben-
falls Aufnahme in den Text gefunden. Armenische Namen und Begrif-
fe wurden transkribiert. Um die Besonderheiten der armenischen Schrift
und die unterschiedlichen Aussprachen einsichtig zu machen — was an
manchen Stellen auch fiir die Argumentation relevant ist — wird der Ar-
beit eine Transkriptionstabelle hinzugefiigt.

An dieser Stelle mochte ich mit grofler Freude Worte der Dankbarkeit
aussprechen. Fur die Auseinandersetzung mit meiner Arbeit und kriti-
sche Bemerkungen, fir aufmerksame Begleitung und zahlreiche Anre-
gungen danke ich meinem Doktorvater Hans-Georg Soeffner und mei-
ner Doktormutter Dorothea Weltecke. Auch den beiden anderen Priifern
- Tilman Allert und Dirk Tanzler — gilt mein Dank fiir ihr Interesse und
ihre Unterstiitzung. Meine grofse Dankbarkeit gilt dem Bochumer Insti-
tut fur Diaspora- und Genozidforschung — Mihran Dabag, Kristin Platt,
Medardus Brehl - fiir jahrelange Begleitung. All meinen Gesprachs- und
Interviewpartnern in den besuchten Landern, den armenischen Gemein-
den, Schulen, Vereinen danke ich. Herrn Barkev Shahmirian in Wien
und der Familie Abrahamian (Annik, Norik, Nairi, Sasson) in Teheran,
in Isfahan Azat und Arax Matian, in Shiraz Elo und Anushavan Sooki-
asian danke ich fiir die wunderbare Gastfreundschaft und die Einblicke
in den (armenischen) Alltag der untersuchten Lander und der besuchten
Stadte und Gemeinden.

Fiir die finanzielle Unterstitzung mochte ich dem Gleichstellungsrat
und dem Ausschuss fiir die Forschungsangelegenheiten wie auch dem
Exzellenzcluster »Kulturelle Grundlagen von Integration« der Univer-
sitat Konstanz danken; dem Stipendienprogramm der Universitit Kon-
stanz nach dem Landesgraduiertenforderungsgesetz (LGFG) bin ich zu
Dank verpflichtet.

1 Aus Griinden der besseren Lesbarkeit wird fiir Personenbezeichnungen und
personenbezogene Worter lediglich die maskuline Form verwendet. Simtli-
che Personenbezeichnungen gelten gleichermaflen fiir alle Geschlechter.

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORWORT UND DANKSAGUNG

Meine tiefste Dankbarkeit gilt allen Menschen, die mich in diesen
Jahren mit ihrer Unterstiitzung, Zuwendung und Bestdtigung stets be-
gleitet und getragen haben. Gerhild Framhein danke ich fiir die Betreu-
ung nach der Ankunft und in den ersten Jahren in Deutschland. Meinen
Freunden und Kollegen danke ich fiir die Unterstiitzung bei rooo und
einer >Kleinigkeit<. Um nur wenige namentlich zu erwihnen: An Anzhela
Melkomyan, Bettina Miiller, Carla Albrecht-Hengerer, Katrin Wladarz,
Matthias Reuting, Halyna Leontiy, Michael K. Walter, André Hoffmann,
Andreas Gottlich, Silvana Figueroa-Dreher, Uwe Dork, Melanie Brand,
Nicolai Ruh, Jochen Dreher, Thorsten Berndt und Thilo Raufer einen
herzlichen Dank! Ebenso danke ich Susanne Hartel, Karin Czaja, Sarah
Fuchs, Anna Hiincke, Anna Louban, Gerold Gerber, Viktoriya Skryp-
chenko, Tanja Thielemann, Sandra Walzenbach, Mariam Parsadanish-
vili sowie der Interpretationswerkstatt in der Padagogischen Hochschu-
le Bern: Verena Hoberg, Ingo Wienke, Hannes Ummel wie auch Maria
Suvotskina, Sybille Bayard, Berit Bethke, Barbara Marie Hofmann, Gol-
naz Tédnzler, Galina Braun, Armine Wagner, Samira Amiri, Bella Kokaia,
Olga Sonberg, Tamara Khosteghyan, Ashot und Tanja Mardirian (Si-
lahli).

Vielen herzlichen Dank mochte ich meiner Mutter und meinem Va-
ter, Maria und Azat Yeghiazaryan, meinen Geschwistern Hasmik
und Artavazd Yeghiazaryan, meinen Onkeln Michael Mosesov, Vilen
Movsesyan und Shiraz Yeghiazaryan sowie meinen Tanten Gohar und
Satenik Yeghiazaryan und ihren Familien, wie auch meinen Cousinen
Nelli Mosesova, Emma Mosesova und Lusine Hovhannisyan und na-
tuirlich meiner wunderbaren GrofSmutter Nelli (Vardapetyan Mosesova)
aussprechen.

Ein besonderer Dank gilt Simone Warta und Andreas Kohl fiir die miih-
same sprachliche Korrektur meines Manuskripts sowie Laura Mohacsi
fiir die Unterstiitzung bei der Vorbereitung meines Textes zur Publikation.
Zuletzt danke ich der Calouste Gulbenkian Foundation fiir ihre finanziel-
le Unterstiizung bei der Veroffentlichung meines Buches.

Gunphwijuy b:
Sommer 2021

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

Qhpp” dwpdbihu, huly funupp’
hngniu thnpuwntit

Qphgnp Luptijugh, Uwunywb
nnpblipgnipjwi,

pwb 6%,

Und dieses Buch, es ist mein Korper,
Und dieses Wort, es ist meine Seele...
Grigor von Narek, »Das Buch der
Klagelieder«, Kapitel 54

(to. Jahrhundert)

Konzeption und Gegenstand

Das Selbstverstandnis der Armenier ist das Thema dieser Arbeit. Mit
seinen zugehorigen Elementen — den Mythen, Symbolen, Ritualen,
Selbstdarstellungen der Armenier — habe ich mich in unterschiedlichen
Kontexten auseinandergesetzt, und zwar indem ich mich mit der Funk-
tionsweise der Kollektivsymbole beschiftigt habe. Dabei steht der My-
thos um den Helden Vardan und um die grofSe Schlacht auf der Ebene
von Avarayr im Zentrum. Die schriftlich tiberlieferte Geschichte Vardans
mit ihren zahlreichen Variationen und Interpretationen pragt und liefert
den Stoff fiir einige wichtige armenische Symbole. Die ambivalente Aus-
sage des Mythos — der >moralische Sieg« Vardans angesichts der kriegeri-
schen Niederlage — erlaubt durch seine Deutungsoffenheit eine Vielzahl
von Interpretationen. Diese Interpretationen kénnen zur Uberwindung
bzw. Bewiltigung kritischer Situationen und Herausforderungen im All-
tag beitragen. Daruber hinaus steht die Geschichte von Vardan in Ver-
bindung zum Christentum und zur Schriftlichkeit. Wie ich im Folgen-
den zeigen werde, stellen die frithe Wendung zum Christentum und die
vielen schriftlichen Uberlieferungen einen wichtigen Bezugspunkt fiir die
Armenier dar. Sie sind untrennbar mit dem Vardan-Mythos verkniipft.
Vardan ist eine Figur, die sowohl religios als auch weltlich, als Kimp-
fer und Anfiihrer, fiir ihre individuellen Verdienste bewundert, aber auch
als kollektiver Reprisentant fungieren kann. In der schriftlichen Uber-
lieferung werden neben Vardan selbst mehrere tapfere Kimpfer nament-
lich erwdhnt und geehrt. Ebenso werden in einer der zwei ersten schrift-
lichen Quellen die Tugenden der armenischen Frauen gefeiert. Mehrere

9

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

Figuren und symbolische Konstellationen lassen sich zu verschiedenen
Zeiten und in verschiedenen Situationen aus den Narrativen ableiten. In
der vorliegenden Arbeit untersuche ich einerseits empirisch die aktuel-
len Formen des zu Vardans Ehren gefeierten Festes an drei ausgewahl-
ten Orten. Andererseits versuche ich, die Entwicklung dieser Symbolik
im historischen Kontext zu rekonstruieren sowie den Narrativen folgend
die Etappen und die Besonderheiten der armenischen Selbstdarstellun-
gen nachzuvollziehen. Die Untersuchung des Rituals bietet einen empi-
rischen Zugang zur Funktionsweise der Symbolik und zu den Gemein-
schaften. Dabei diskutiere ich Aspekte wie die Arbeit am Selbst sowie
die Wahrnehmung eigener Grenzen und deren Uberwindung. Schlieflich
gilt meine Aufmerksamkeit den methodologischen Aspekten, den Mog-
lichkeiten und Herausforderungen, kollektive Symbole und Rituale em-
pirisch zu erforschen.

Die ersten Quellen, die Vardan und seine Taten beschreiben, stam-
men wie die armenische Schrift aus dem 5. nachchristlichen Jahrhun-
dert. Diesen Quellen zufolge soll Vardan die entscheidende Schlacht auf
der Ebene von Avarayr im Jahre 451 n. Chr. gefuhrt haben. Die beschrie-
benen Ereignisse fanden Armenien wihrend der persischen Herrschaft
statt: Die armenischen Adligen, zu denen auch Vardan zahlt, sind dem
Druck der Zwangskonversion ausgesetzt und stehen vor einer schwe-
ren Entscheidung. Wihrend sie bislang stets den persischen Herrschern
die Treue hielten, miissen sie nun zwischen zwei Alternativen wahlen:
Loyalitit zur GrofSmacht oder zum eigenen Glauben, dem Volk und der
Kirche. Die Entscheidung fillt zugunsten der Religion und Tradition
der eigenen Volksgruppe. Anders der armenische Fiirst Vasak: Wihrend
Vardan das Volk zur Rebellion anfiihrt, vertritt Vasak eine pragmatische
Position. Aus seiner Perspektive wire es geschickter, die religiose Zuge-
horigkeit zu leugnen und dadurch Opfer zu vermeiden. Als entgegenge-
setzte Figur betont und starkt Vasak die Aussagen und die Haltung Var-
dans. Zusammen mit dem religiosen Anfithrer Ghevond bereitet Vardan
die Armee auf die entscheidende Schlacht auf der Avarayr-Ebene vor. Bei-
de sprechen zu den Kampfern, ermutigen sie.

Die Schlacht findet am 26. Mai 451 statt. Obwohl die Perser in der
Uberzahl und zudem mit einem Dutzend Streitelefanten ausgeriistet sind,
fallen auf ihrer Seite mehr als doppelt so viele Krieger wie auf der ar-
menischen. In der Schlacht finden Vardan und viele seiner Gefolgsman-
ner den Tod. Sie werden seitdem von der armenischen Kirche als Marty-
rer des christlichen Glaubens gefeiert. Der Verdienst Vardans und seiner
Gefolgschaft wird darin gesehen, dass sie einen moralischen Sieg erlan-
gen konnten: Sie traten tapfer der Gefahr entgegen und kdmpften trotz
schlechter Aussichten fur Ideen, die ihnen wichtig waren. AufSerdem wer-
den mit dieser Schlacht spatere Erfolge verbunden: Trotz der Dominanz
und Uberlegenheit wurde infolge der noch dreif$ig Jahre andauernden

I0

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

zdhen Kdmpfe den Armeniern das Recht, die christliche Religion aus-
zutiben, offiziell von den persischen Herrschern im Jahr 484 gewahrt.

In geschichtlichen Darstellungen sehen sich die Armenier heute als
ein Volk aus der vorchristlichen Zeit, das durch die frithe Annahme des
Christentums geprigt ist und sich dadurch auch von der Umwelt ab-
grenzt. Die Annahme des Christentums geschah Anfang des 4. Jahrhun-
derts, im 5. Jahrhundert folgte die Institutionalisierung der armenischen
Kirche. Das Jahr 451 wird als Zeitpunkt dieser Institutionalisierung
sowie der schicksalhaften Ereignisse auf der Ebene von Avarayr unter
der Fihrung Vardans festgehalten. Somit finden sich die Ereignisse um
Vardan an einem prigenden Schnittpunkt, der fiir das Verstandnis der
Eigenstandigkeit und Besonderheit des armenischen Volkes und fur die
kulturelle Abgrenzung von der Umgebung grofSe Bedeutung hat.

Auch die ununterbrochene schriftliche Uberlieferung, die mit der Ent-
stehung der armenischen Schrift in den Jahren 405/6 einsetzte und bis
heute weiterlebt, ist fur die Selbstdarstellung der Armenier von grofSer
Bedeutung. Die Verbindung von Schrift und Christentum tber mehrere
Jahrhunderte hinweg spielt eine wichtige Rolle. Mit einem eigenen Al-
phabet konnte man sich durch eine individuelle Auffassung des Chris-
tentums von der Umwelt abheben. So ist die Bibel das erste ins Arme-
nische iibersetzte Buch. Alter, aber weniger kontinuierlich ist hingegen
die Geschichte der politischen Selbstorganisation und der unterschiedli-
chen Staatsformen Armeniens. Der frithe armenische Staat geht auf die
vorchristliche Zeit zurtick und begleitet die Annahme des Christentums
sowie die Entstehung der armenischen Schrift. Er fand im ro. Jahrhun-
dert sein Ende. Lediglich einzelne Inseln der Selbststindigkeit konnten
iiberdauern. So ist die Geschichte Armeniens durch Briiche und Diskon-
tinuitdten staatlicher Institutionen und dartiber hinaus durch eine zer-
streute Existenz innerhalb und aufSerhalb der historischen armenischen
Territorien gekennzeichnet. Die Geschichte der Armenier und Armeniens
ist durch standige Prozesse der Fremdherrschaft und Migration gepragt.
Dabei spielte die Kirche stets eine wichtige vernetzende und koordinie-
rende Rolle. Wichtige kulturelle Errungenschaften sind auflerhalb Ar-
meniens in einem Zusammenspiel von Kirche und wohlhabenden, tiber
den Handel vernetzten Armeniern entstanden. Den intellektuellen Bemu-
hungen der armenischen Monche und den Aktivititen der wohlhaben-
den Kaufleute im 17. bis 19. Jahrhundert werden bedeutende Leistungen
fir die Entwicklung neuer Ausdrucksformen armenischer Kultur zuge-
schrieben. Diese trugen wesentlich zum Selbstverstindnis der Armenier
als vergemeinschaftete Einheit bei. Die ersten nationalen Bewegungen
im 19. Jahrhundert brachten neue sikulare Konzepte wie eine weltliche
Hochsprache bzw. zwei Weltsprachen (Ost- und Westarmenisch) hervor.
Die Entwicklung der Narrative Vardans reflektiert alle genannten Etap-
pen und trigt die wichtigsten Informationen in sich.

IT

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

In meiner Arbeit erforsche ich empirisch die Bedeutung der symbo-
lischen Figur Vardans im aktuellen Kontext des unabhingigen arme-
nischen Nationalstaates und der Diaspora. Hierbei sind zwei Organi-
sationsformen, als Staat und als eine Gemeinschaft in einem anderen
Staat, mit ihren symbolischen und rituellen Ausdrucksformen zu un-
tersuchen, die stets miteinander in Verbindung stehen: Es geht um Pro-
zesse und Strukturen der Vergesellschaftung und Vergemeinschaftung.
Vor 100 Jahren wurde der erste armenische Staat ausgerufen. 7o Jah-
re lang war Armenien daraufhin eine sowjetische Republik und ist seit
Anfang der 199oer Jahre schliefSlich ein souverdner Nationalstaat. So-
mit ist Armenien seit 100 Jahren in einer anerkannten administrativen
Form organisiert, mit Staatsgrenzen und den fiir staatliche Souverani-
tat notwendigen Institutionen. Dennoch war es oft ein halb-abhiangiger
Teil einer tibergeordneten Struktur. Seine Autonomie erlangte Armenien
aufgrund anderer Elemente — in manchen Fillen durch religiose, in an-
deren durch kulturelle Aspekte. Dementsprechend erfuhren Unabhin-
gigkeit und Staatlichkeit eine geringere Ritualisierung als die sich stetig
anpassenden Formen der Vergemeinschaftung, von denen im Wechsel-
spiel von Anpassung und Abgrenzung zahlreiche Variationen entstanden
sind — sowohl in der Diaspora als auch in Armenien unter sowjetischer
Herrschaft. Trotzdem erfolgte in Sowjet-Armenien die strukturelle Ent-
wicklung auf staatlich abgegrenztem Gebiet und Elemente staatlicher
Selbststandigkeit konnten sich ausbilden. Auf dieser Grundlage ist der
heutige armenische Staat entstanden.

Der Kontakt der armenischen Republik zur AufSenwelt und die Begeg-
nungen zwischen den Armeniern verdnderten sich nach dem Zusammen-
bruch der UdSSR. Heute ist Armenien fiir jeden zuginglich, und seine
Biirger reisen frei ins Ausland, erfahren das Diaspora-Leben und pragen
es auch, obschon anders als frither. Meine personlichen Begegnungen au-
Berhalb Armeniens fithrten mich zur Fragestellung der Arbeit: Wie kon-
nen sich so unterschiedliche Menschen allesamt als Armenier verstehen?

1 Max Weber geht auf die Unterschiede dieser zwei Organisationsformen ein:
» Vergemeinschaftung« soll eine soziale Beziehung heifSen, wenn und soweit
die Einstellung des sozialen Handelns — im Einzelfall oder im Durchschnitt
oder im reinen Typus — auf subjektiv gefiihlter (affektueller oder traditiona-
ler) Zusammengehorigkeit der Beteiligten beruht. >Vergesellschaftung« soll
eine soziale Beziehung heifSen, wenn und soweit die Einstellung des sozia-
len Handelns auf rational (wert- oder zweckrational) motiviertem Interes-
senausgleich oder auf ebenso motivierter Interessenverbindung beruht. Ver-
gesellschaftung kann typisch insbesondere (aber nicht: nur) auf rationaler
Vereinbarung durch gegenseitige Zusage beruhen. Dann wird das vergesell-
schaftete Handeln im Rationalititsfall orientiert: a) wertrational an dem
Glauben an die eigene Verbindlichkeit, — b) zweckrational an der Erwar-
tung der Loyalitit des Partners« (Weber, M. 1921 (1984): 69).

I2

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

Trotz der grofSen Unterschiede schien stets eine Verbindung, eine Bezie-
hung zwischen diesen Gruppen zu bestehen: eine stindige Diskussion,
oft Unzufriedenheit mit und Kritik an der Art und Weise, in der die an-
deren armenischen Zentren funktionieren. Meine personliche Position,
geprigt in der armenischen Republik, hat sich in den Jahren meines Le-
bens in Deutschland immer wieder neu behaupten, neue Nuancen auf-
nehmen, sich stindig entwickeln und Reibungen aushalten missen.

Mein Weg fiihrte mich zu den armenischen Zentren in verschiedenen
Erdteilen. Ich besuchte armenische Gemeinden in vielen westeuropai-
schen Lindern: in der Schweiz, in Osterreich, Deutschland und Frank-
reich. Ich lernte das Leben der Armenier in den USA und Argentinien
kennen, aber auch in Iran. Die Begegnungen mit verschiedenen For-
men der Organisation von Vergemeinschaftung innerhalb und aufSer-
halb Armeniens und die intensive Beschiftigung mit deren Problemen
ermoglichten mir die erwiinschten Einblicke in den Lebensalltag arme-
nischer Gemeinschaften und ihre Konstruktionsprinzipien, d.h. in be-
stimmte Mechanismen, Interpretationen und verschiedene Rituale und
Symbole, die je nach Situation Anwendung finden. Die grofSen Kontras-
te zwischen unterschiedlichen Sprachraumen und kulturellen Umgebun-
gen, das Wechselspiel der Konstruktionen von Armeniern als Minderheit
und als Mehrheit fithren zu immer neuen Fragestellungen und scharfen
den Blick fur kulturelle Praktiken. Ich gewann weitere Klarheit und er-
hielt neue Anregungen, die jeweiligen Selbstverstindnisse stets zu hin-
terfragen und das Konstrukt des armenischen Selbsts neu zu verstehen.

Das Dissertationsprojekt basiert auf drei kontrastierbaren Fallbei-
spielen: der armenischen Gemeinde in Iran mit ihrem traditionellen
Schwerpunkt in Isfahan sowie den Gemeinden in Wien und in Eriwan.
Allerdings pragen die Erfahrungen, die ich bei weiteren Forschungsau-
fenthalten und Begegnungen gemacht habe, ebenfalls diese Arbeit. Die
Fragen, Anregungen und die Entwicklung der Studie sind nicht nur ein
Ergebnis meiner vielfiltigen Begegnungen mit Armeniern, sondern mei-
nes Lebens und meiner Arbeit in Deutschland und an einer deutschen
Universitit. Der wissenschaftliche Austausch, die kulturellen und wis-
senschaftlichen europiischen Konzepte, die neue Sprache trugen dazu
bei, eine neue Perspektive auf bekannte Phinomene zu entwickeln. Diese
Begegnungen und Eindriicke priagten die Vorgehensweise und die wissen-
schaftliche Konzeption der Arbeit nachhaltig. Sowohl die theoretischen
als auch die methodischen Konzepte sind den wissenschaftlichen Tradi-
tionen, die ich in Konstanz vorgefunden habe, verpflichtet. Der theoreti-
sche und methodische Rahmen meiner Studie ist durch die Ansitze der
Mythen-, Symbol- und vor allem der Ritualforschung bestimmt (nach
Cassirer, Schiitz, Soeffner, Turner).

13

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG
Vardan als Mythos

Als eine >Armenien-Armenierin< war mir der Stellenwert Vardans stets
bekannt. Von klein auf erlebt man Begegnungen mit Vardan als einem
mysteriosen groflen Helden — sei es durch visuelle Prasenz, sei es durch
explizite Bildungsprogramme. Spétestens in der Schule werden Vardan
und andere Helden sowohl im Geschichtsunterricht als auch im Litera-
turunterricht und in Sprachiibungen behandelt (wir bekamen manche
Texte als Diktat, als Aufsatzstoff etc.). Abbildungen von Vardan zieren
die Lehrbiicher aller Klassen. Einige literarische Texte stehen eben-
falls auf dem Lehrplan. So liest man etwa in der 10. Klasse den Roman
Vardanank von Derenik Demirtschjan (1877-1956).

Vardans Geschichte ist wie die anderer nationaler Helden und wie
andere symboltrachtige Geschichten in Armenien sehr beliebt. Es gibt
intellektuelle Diskussionen, kiinstlerische und literarische Bearbeitun-
gen. Seit 1975 steht in Eriwan eine grofSe Vardan-Statue (geschaffen von
Erwand Kotschar), die jedoch zur Zielscheibe des Spotts geworden ist.
Man hat sie etwa Schakar Aklor genannt, also mit einem Bonbon am
Stiel, einem Lolli verglichen, weil sie sich auf einer Staubsidule erhebt.
Der Kiinstler wollte damit die Entschlossenheit und Kithnheit Vardans
hervorheben. Bei einem Gesprich im Jahr 2007 wunderten sich einige
armenische Schriftsteller aus dem Nahen Osten tiber die Vardan-Traditi-
on in Armenien, der sie wenig Verstandnis entgegenbrachten. Einer mei-
ner Gesprichspartner reiste nach der Unabhingigkeit am Vardan-Tag ei-
gens nach Eriwan, um diesen Tag dort zu feiern. Er war tiberrascht tiber
die alltagliche, nicht sonderlich bewegte oder feierliche Stimmung, die
er in Eriwan vorfand. Der Vergleich der Statue mit dem Lolli verletzte
ihn besonders.

In Armenien verbindet man jedoch viele Anekdoten mit Vardan. Um
die humoristische Aufarbeitung des Mythos und dadurch die Popularitit
und die Einstellung zu Vardan zu skizzieren, mochte ich an dieser Stel-
le ohne weiteren Kommentar oder Interpretation ein Beispiel geben. Es
handelt sich um einen etwa funf Minuten langen Sketch aus einer belieb-
ten TV-Comedy-Show.* Er ldsst sich wie folgt zusammenfassen:

Unser Blick ist auf die diirre verbrannte spatsommerliche Natur Ar-
meniens gerichtet. Unter den Baumen sitzt ein einfacher Bauer und be-
reitet sein Brot fiir eine kleine Zwischenmahlzeit vor. Eine alte Frau,

2 Kargin Haghordum war eine armenische TV-Show aus den Jahren 2002 bis
2009, die in Armenien auf dem TV-Sender Armenien ausgestrahlt wurde. Es
war eine der beliebtesten und erfolgreichsten Comedy-Shows in der post-
unabhingigen armenischen Geschichte. Der Sketch zu Vardan Mamikonyan
ist im Internet unter https://www.youtube.com/watch?v=8i9t3NZgq8Y ab-
rufbar (Zugriff: 24.08.2018).

4

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

hinkend und seufzend, kommt in seine Richtung. Sie klagt iiber Hun-
ger und fragt, ob sie mitessen diirfe. Der Bauer ist so bewegt, dass er
ihr sein ganzes Essen tiberldsst, welches sie dann auch sehr gierig ver-
schlingt. Fiir ihn bleibt nichts iibrig, aber er beschwert sich nicht und
whinscht ihr einen guten Appetit. Er wohne im nichsten Dorf und kon-
ne spéter dort speisen.

Die alte Dame mochte aber ihre Dankbarkeit ausdriicken. Da fillt
ihr ein, dass sie zaubern kann. Sie schldgt ihm vor, sich etwas Schones
zu winschen. Er habe drei Winsche frei. Er konne sich zum Beispiel
Autos wiinschen. Geld brauche er nicht, entgegnet der Bauer, aber viel-
leicht diirfe er einen der grofSen Helden in Aktion sehen und von seinem
Heldengeist inspiriert und beschwingt werden, wie zum Beispiel Vardan
Mamikonyan. Er wiirde gerne sehen, wie Vardan die Perser hinrichtet
und die Elefanten und alles andere ...

Die Alte findet den Wunsch zwar merkwiirdig, erfullt ihn aber trotz-
dem. Thre energisch vorgetragenen Zauberspriiche sind diverse Wegbe-
schreibungen zum Vardan-Denkmal in Eriwan, bei denen sie Straflen
und Kurven aufzihlt. Vardan, den wir nur als Silhouette in der Ferne
wahrnehmen, schligt mit dem Schwert verzweifelt um sich und rennt
ganz alleine durch die Gegend.

Von Vardans Anblick ist der Bauer sehr begeistert. Die Alte ist zufrie-
den, schligt aber vor, dass er jetzt etwas fiir sich selbst wiinschen moge.
Der begeisterte Bauer aber will erneut Vardan sehen, diesmal aus der
Nihe. Abermals findet die alte Frau den Wunsch nicht besonders sinn-
voll, erfullt ihn aber. Wieder murmelt sie eine Wegbeschreibung zum
Denkmal, diesmal von der anderen Seite, und erwihnt die Geschifte,
die einem begegnen: eines fiir Hauswaren, eines fiir Elektrogerite, Steck-
dosen, Stopsel, und dann kommt Vardan Mamikonyan. Daraufhin er-
scheint Vardan wieder, er ist noch niher als vorher, der Bauer strahlt vor
Freude, winkt dem Helden und springt umher. Diese Begeisterung erfreut
auch die Alte. Vardan trigt seinen bekannten roten Umhang, Helm und
Schwert. Je naher er kommt, desto besser erkennt man, dass die Bewe-
gung ihn anstrengt und ermudet. Es steckt keine Leichtigkeit in seinem
Auftritt. Doch der Bauer gestikuliert und spricht mit Vardan.

Als letzten Wunsch will der Bauer Vardan noch niherkommen. Nun
rennt Vardan direkt vor unserer Nase durch die Gegend. Er sieht aus
wie auf den bekannten Bildern, wie eine verkleidete Figur, trigt einen
Bart, halt aber ein winziges Kinder-Schild und ein Kinder-Schwert in der
Hand. Miide und verargert wendet er sich an den Bauern (und an uns):
»Schwachkopf, kennst Du denn keine anderen Heldennamen?! «

15

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG
Mythen, Symbole und Rituale der Armenier

Der in der vorliegenden Studie behandelte Vardan-Mythos steht in meh-
reren Verbindungen zu anderen armenischen Mythen. In ihren symbo-
lischen Formen ersetzt und erfullt jede armenische Geschichte in Abwe-
senheit des Staates die Notwendigkeit einer zentralen Organisation und
rechtfertigt zugleich die Zerstreuung des armenischen Volkes. Die Ent-
fernung von den historischen Gebieten wird verarbeitet, die Verwurze-
lung an anderen Orten und gleichzeitig die Bindung, die Sehnsucht gefor-
dert. Die Geschichten sind haufig in einer Kampf-Rhetorik vorgetragen
und erzahlen von unerreichbaren, aber erstrebenswerten Zielen, von Wi-
derstand, Beharrlichkeit und unnachgiebiger Anstrengung, von Hingabe,
Opferbereitschaft und dadurch Erlosung. Das Christentum gehort meist
dazu. Die Erzdhlungen zeugen von einer fur Mythen charakteristischen
Umdeutungsfahigkeit: Sieg verwandelt sich in Niederlage und vice ver-
sa, »die letzten werden die ersten sein«, es gibt ein Leben nach dem Tod.
Die in den Mythen gepragte Symbolik — ob armenische Buchstaben, der
Berg Ararat, der Bezug zu Biichern oder Helden — ist auf dhnliche Pro-
bleme, auf die Uberwindung dhnlicher Hindernisse gerichtet und eroff-
net Deutungsangebote fiir Krisensituationen. Im Laufe der Arbeit musste
ich zu einzelnen Symbolen recherchieren, die in verschiedenen empiri-
schen Kontexten vorkommen — armenische Kreuzsteine (Chatschkhare)
oder Teppiche zum Beispiel. Diese Symbole weisen dhnliche Elemente
auf und sind ineinander enthalten: der Ubergang zum Christentum, die
Verbindung von vorchristlicher und christlicher Zeit, das Christentum
und die Kirche, die armenische Sprache, oft durch Schriftzeichen repra-
sentiert. Gleichzeitig ist jede der Geschichten und Symbole, auch wenn
sie stimmig und miteinander im Einklang sind, auf eigene Art tragend
und besonders. Sie reprasentieren einen besonderen Aspekt der materi-
ellen und immateriellen Kultur der Gemeinschaft, der umgebenden Na-
tur, des Alltags: Steine, Teppiche, Buicher.

Als ein zentrales Beispiel mochte ich hier den in vielen Mythen ent-
haltenen heiligen armenischen Berg Ararat nennen. Der berihmte arme-
nische Dichter Yeghische Tscharenz (1897-1937) charakterisiert ihn als
»den Weg zum unerreichbaren Ruhm« (Tscharenz 1920 (2015)). Der
Berg Ararat wird in vielen wichtigen Texten behandelt und in der Bibel
erwihnt. Die symbolische Bedeutung des Berges in der christlichen Er-
zdhlung als Zufluchtsort nach der Sintflut gibt ihm eine grofle Bedeu-
tung. Aber der Bezug zu den ehemals von Armeniern bewohnten Gebie-
ten, die heute hinter der Staatsgrenze Armeniens in der Turkei liegen, ist
ebenfalls wichtig. Genauso wie die Geschichte Vardans einen mythischen
Ort auflerhalb des heutigen Armeniens hat, die Ebene von Avarayr, liegt
auch der Berg Ararat auflerhalb der Staatsgrenzen und zollt insofern
der Diaspora-Komponente des armenischen Lebens Tribut. Gleichzeitig

16

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

entwickelt sich der Bezug zum Staat immer mehr. Seit Armenien eine
staatliche Struktur hat, ist der Berg Ararat ein fester Bestandteil der
staatlichen Symbolik (bereits in Sowjet-Armenien), wird aber als Sym-
bol genauso oft in der Diaspora herangezogen. Diese Konstruktion ar-
menischer Staatlichkeit bewirkt gewissermaflen den >Umzug« der heili-
gen Orte nach Armenien. Der Blick auf den Ararat ist von vielen Punkten
der Hauptstadt Eriwan, aber auch von vielen anderen Orten in Armeni-
en aus moglich und gehort zum Stadtbild, was wiederum eine mogliche
Wiedervereinigung andeutet und fiir die Diaspora attraktiv wird. Eini-
ge Orte heifSen in Armenien Ararat und Masis (eine andere Bezeichnung
des Berges). Auch die Namen vieler Gebiete, die vor 1915 von Armeni-
ern bewohnt waren, wie Malatia, Butania, Sebastia etc., stehen auf dem
Stadtplan von Eriwan. Vardan und die armenische epische Figur David
von Sassun (Sassun ist eine Ortschaft im heutigen Ost-Anatolien) sind
durch Statuen in der Hauptstadt Eriwan seit sowjetischer Zeit reprasen-
tiert. Wie Vardans Geschichte wurden viele andere wichtige Narrative
aufgeschrieben und erlebten eine miindliche und schriftliche Tradition.
Schriftlichkeit, Sprache und Buch sind wichtige verbindende Aspekte,
die die armenischen Mythen und die sie tragende Symbolik miteinander
verbinden. Die Schriftkultur und die Sprache bilden auch eine Art von
Heimat, die nicht an einen geografischen Ort gebunden ist. Je nach Si-
tuation erfahren diese Elemente eine neue Interpretation. Ihr Ausdruck
lasst sich anhand der kollektiv gefeierten Rituale verfolgen. In meiner
Untersuchung arbeite ich die Verbindung, die die armenischen Zentren
anhand gemeinsamer Symboliken und des Mythos erfahren, heraus, wo-
bei ich ihre jeweilige individuelle und auf die Situation gerichtete Inter-
pretation und Darstellungsform beriicksichtige.

Zwischen Mythen, Symbolen und Ritualen besteht eine Wechselwir-
kung. Im Ritual lasst sich die Wirkung und Funktionsweise der Symbo-
lik, die Bedeutung des Mythos systematisch verfolgen. Im Ritual werden
im unmittelbaren Handeln die gesellschaftlich relevanten Phinomene,
die Probleme der Gemeinschaft thematisiert. Die Verstandlichkeit des
Tuns des Anderen ist nach Weber die elementarste Voraussetzung der
Vergemeinschaftung (Weber, M. 1920 (1980): 238). Aus der Problema-
tik der Gemeinschaft entsteht eine symbolische Handlung, die sich in
Symbolen festschreibt und mithilfe der Mythen eine Deutung erfahrt.
Es entsteht ein Raum fur spezialisiertes Wissen: Experten, Spezialisten,
Autoren werden aktiv. Die wichtigen Motive und Zusammenhinge wer-
den zu Bestandteilen der Inszenierungen. Auch in den Vardan-Ritualen
kommt der Sprache und anderen kulturellen Elementen eine unterschied-
lich wichtige Bedeutung fiir das Zusammenkommen und Sich-Erkennen
zu. Vardans Geschichte wurde einerseits durch die Martyrerlesart ritua-
lisiert, wird aber auch als eine Uberwindung der vorchristlichen Traditi-
on angesehen. Heute fordert der Vardan-Mythos die Gemeinschaft und

17

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

dient zugleich der Staatsmacht. Man kann von zwei verschiedenen For-
men der Ritualisierung des Vardan-Mythos sprechen: die der Zusam-
mengehorigkeit der Gemeinschaft und die der Vereinbarung zwischen
Biirgern und Staat.

Vorgehensweise und Herausforderungen des Feldes

In der Entstehung einer empirischen Forschungsarbeit ist jeder Autor
und jede Autorin mit der Herausforderung konfrontiert, eine eigene Vor-
gehensweise zu finden und diese nach und nach zu entwickeln. Die For-
schenden missen die bereits etablierten Methoden sowie die eigenen
Moglichkeiten und Fahigkeiten in Einklang mit den zu untersuchenden
Phianomenen bringen: Sie miissen eine eigene Sprache finden, um die Fra-
gen zu beantworten, die sie umtreiben. Das Beobachtete mit seiner Pro-
blematik und seinen inneren Widerspriichen muss auf eine Art und Wei-
se in die bereits existierende wissenschaftliche Rahmung tibersetzt und
nach mehreren Schritten schlieflich in einen Text tberfithrt werden. Die
Auseinandersetzung mit dem Gegenstand, die jeder Forscher und jede
Forscherin zu bewailtigen hat, das Problem, die komplexen Aspekte des
Feldes, die eigene Position und die methodische Rahmung aufeinander
abzustimmen, gehort zu den verunsichernden, aber auch spannenden
Aspekten bei der Untersuchung sozialer Phanomene. Es ist eine schwie-
rige Aufgabe, der Methode und sich selbst gerecht zu werden, tiber-
haupt eine Aussage zu entwickeln und schliefSlich das Wahrgenommene
und das Verstandene, das Klare und das Storende, das >Fliichtige< und
das >Schweigsame« des Sozialen zur Sprache zu bringen und zu ordnen.
Zur Herausforderung wird die Niahe zum Gegenstand. Denn oft erken-
nen wir vor allem, was uns nah ist, und unsere Faszination gilt den Phi-
nomenen, die wir erkennen und einordnen konnen. Manchmal sind es
Phianomene, Probleme oder einzelne Aspekte, Fragen, Zusammenhin-
ge. Diese Beziehung verlangt eine Auseinandersetzung und muss verar-
beitet werden.

Die Definition des Feldes und spater die Begegnung im Feld sind we-
sentlich durch die personlichen Eigenschaften der Forschenden gepragt.
Sie bieten Moglichkeiten, setzen aber auch Grenzen. So war die Wahl der
Diaspora-Zentren nicht zuletzt durch meine Sprachkenntnisse bestimmt.
In Osterreich konnte ich meine Deutsch- und Armenischkenntnisse in
den Dienst der Forschung stellen. Auch in Iran, wo Armenier gut Arme-
nisch sprechen, konnte ich ohne Farsi-Kenntnisse einen Zugang ins Feld
finden. Wurde ich uber andere Sprachkenntnisse verfugen, wiare mogli-
cherweise die Verteilung des Feldes anders — sowohl was die Zentren als
auch die Gesprachspartner und die Intensitit des Austausches angeht.
Fiir die Darstellung des dritten Fallbeispiels der Republik Armenien, wo

18

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

ich geboren und aufgewachsen bin, war der sprachliche Aspekt nicht
entscheidend. Hier war es mein mit jedem Jahr grofler werdender Ab-
stand vom Alltag, den ich nicht mehr teilte, der meine Perspektive we-
sentlich prigte. Sie ist gekennzeichnet durch die Jahre in der Diaspora,
meine Kenntnisse des Lebens in Europa und die Begegnungen mit den
Zentren aufserhalb von Armenien.

Ein weiteres Problem hat mit der Definition des Feldes und dessen in-
nerer Heterogenitidt zu tun. Wenn Armenier in der Diaspora zum Teil
der untersuchten Gemeinschaft werden, hat man es mit einem Span-
nungsfeld von Selbst- und Fremdbeschreibungen zu tun. Woran hiangt
ihre Zugehorigkeit? An der Staatsangehorigkeit, Kirchenzugehorigkeit,
an den Sprachkenntnissen, an der Aktivitdt in der Gemeinde? Es ent-
steht eine beinahe untiberschaubare Heterogenitat der Zugehorigkeits-
bestimmungen, mit der stets die Gefahr einhergeht, dieser Komplexitat
nicht gerecht zu werden. Ich habe versucht, in jedem Zentrum moglichst
viele Institutionen und Personlichkeiten zu treffen, ihre jeweiligen Per-
spektiven kennenzulernen. In Iran besuchte ich in drei Stadten armeni-
sche Schulen, Kirchen, soziale Einrichtungen wie ein Seniorenwohnheim
und einen Zeitungsverlag, eine Vereinigung von Schriftstellern und vieles
mehr. Ahnlich bin ich in Wien und Eriwan vorgegangen. In Wien besuch-
te ich die Armenische Apostolische Kirchengemeinde und die armeni-
sche Katholische Kirche (die Mechitaristen). AuszuschliefSen ist dennoch
nicht, dass ich mich in einem eher geschlossenen Kreis bewegt habe und
mir einige Formen und Vorginge des Gemeindelebens verschlossen ge-
blieben sind. Inmitten der Vielzahl und Diversitit der beobachteten Pha-
nomene und Formen der Vergemeinschaftung war die Vardan-Feier be-
stimmend fiir das Forschungsfeld. Das hatte zur Folge, dass vor allem
diejenigen Akteure ins Zentrum meiner Forschung riickten, die sich aktiv
an den Feiern beteiligten. Natiirlich waren es diverse Netzwerke, die mir
den Zugang uiberhaupt ermoglichten. Die durch diese Erfahrung entstan-
denen Fragen sind nur durch systematische Diskussion und Reflexion zu
klaren. Es gilt, Respekt vor der unfassbaren Vielfalt und Flexibilitdt der
Kategorien, vor der Komplexitit zu entwickeln, diese zu beachten und
zu hinterfragen. Ich habe mich mit der Diversitdt auseinandergesetzt, die
Grenzen diskutiert und wollte dadurch den Gegenstand besser erfassen.
Meine eigene Position als Zugehorige und Fremde zugleich habe ich als
Ressource zu schiatzen und nutzen gelernt.

Sowohl in der Erhebung als auch in der Auswertung habe ich He-
rangehensweisen gewahlt, die durch detaillierte Reflexion die soziale
Welt zu verstehen versuchen. Durch die qualitative Methodik der So-
zialforschung gelangt man auf dem Weg tiber kleine Elemente des All-
tags, durch kleine Sequenzen zu tief reichenden Erkenntnissen tiber das
soziale Leben. Die ethnografische Herangehensweise, die teilnehmen-
de Beobachtung als Methode sowie die Erforschung der Symbole als

19

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

theoretisch rahmende Disziplin mit einem interpretativen Zugang bo-
ten mir die Moglichkeit, meine Vorliebe fir das Kleine zu entwickeln
und auf diese Weise Antworten auf die mich interessierenden Fragen zu
finden. Die Methodik der Erhebung und vor allem der Auswertung, die
wissenssoziologische Hermeneutik als eine interpretative Herangehens-
weise, erlaubt durch die Konzentration auf die Daten eine Freiheit von
bekannten Paradigmen, populdren Meinungen, dominanten Geschich-
ten. Durch die intensive Arbeit an Daten lassen sich Antworten auf viele
Fragen finden, und viele Fragen stellen sich dann erst.

Meine ethnografische Studie beinhaltet teilnehmende Beobachtungen
und das Fuhren offener Interviews. Neben letzteren umfasst das Daten-
material Beobachtungsprotokolle, Tagebticher, Berichte und Formen der
Selbstdarstellung aus dem untersuchten Feld sowie Bildmaterial (v.a. Fo-
tografien). Zur Auswertung entwickelte ich eine Ritualanalyse. Die zen-
tralen Aspekte der Ritualforschung und die Prinzipien des wissenssozio-
logischen hermeneutischen Verfahrens bilden den Kern dieses Zugangs.
Im Zentrum des Verfahrens liegt insbesondere die intersubjektive Bedeu-
tung von rituellen Handlungen.

Sprache

Indem man schreibt, produziert man neue Konstruktionen, neue Fragen,
neue Probleme. Nicht nur der Schreibstil, sondern auch die Entscheidun-
gen, die im Schreibprozess getroffen werden, bestimmen das Endprodukt.
Das Schreiben dieses Textes ist geprigt durch Ubersetzungen und die Su-
che nach richtigen Begrifflichkeiten, was das Beschreiben, Verstehen und
Erkliren immer wieder erschwert hat. Oft tendiere ich zur dichten Be-
schreibung, die mit meiner Vorliebe fiir Einzelheiten zusammenhingt.
Durch stindigen und dankbaren Austausch mit Muttersprachlern habe
ich versucht, eine sprachliche Qualitit zu erreichen, die meine Gedan-
ken und meine Arbeit verstandlich prasentiert. Die Arbeit an der Sprache
wurde zu einem Teil meiner Forschung. Selbst die Ubersetzung und mei-
ne Bezeichnung Vardan-Mythos tragen ein Element der Interpretation in
sich. Ich habe mich fiir die individuelle Bezeichnung nach dem Helden
Vardan Mamikonyan entschieden, das heifst, ich schreibe »Vardan-My-
thos« und »Vardan-Fest« (oder »St. Vardan-Fest«). Im Armenischen be-
gegnet man hdufig der kollektiven Bezeichnung Vardanank (» Vardanen«;
im Genitiv Vardananz = »das Fest der Vardanen«). Der Name und die
Person Vardan sind nach wie vor die wichtigste Komponente und die
Grundlage der Bezeichnung. Dennoch habe ich durch meine Ubersetzung
mehr den individuellen Aspekt betont, was zu manchen Interpretationen
passt und zu anderen weniger. AufSerdem habe ich mich fiir eine Schreib-
weise mit » V« (statt »W«) und »d« wie in der armenischen geschriebenen

20

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

Sprache (statt »t« wie in der gesprochenen Sprache) entschieden. Ob die-
se Ubersetzung bzw. Transkription zur Verinderung der mythischen In-
halte fiihrt, ist schwer zu sagen. Das Erforschte wird sicherlich durch
unseren Eingriff verdndert, das Thema, die Frage, die Problemstellung
werfen ein neues Licht auf den Gegenstand, auch die Ubersetzung und
einzelne Begrifflichkeiten, die wir verwenden, tragen dazu bei. Mich hat
auch die Frage beschiftigt, ob bereits in Vardans Namen sein Verstind-
nis als Heiliger oder weltlicher Held enthalten sein soll; ob ich also »St.
Vardan-Fest« oder nur »Vardan-Fest« schreibe. Grundsitzlich verstehe
ich die Bezeichnung »Vardan-Fest« als den tibergeordneten Begriff, der
auch die Heiligkeit als Teilaspekt der Figur umfasst.

Struktur der Arbeit

Die vorliegende Arbeit ist in drei Teile aufgeteilt: die Vorstellung des For-
schungsdesigns, die drei Falldarstellungen und die Schlussdiskussion. Im
ersten Teil erldutere ich die Forschungskonzeption, den Forschungsge-
genstand und den Forschungsstand. Eine Forschungskonzeption, in der
die theoretische und methodische Rahmung der Untersuchung diskutiert
wird, eroffnet die Darstellung. In einem weiteren Unterkapitel der For-
schungskonzeption fuhre ich die Prinzipien des theoretischen Samplings
aus, den Feldzuschnitt und die Datenauswahl. Bevor ich zu den Falldar-
stellungen tbergehe, stelle ich im Kapitel zum Forschungsgegenstand die
Entwicklung und Entstehung des Vardan-Mythos und die Formen des
Vardan-Festes dar. In diesem Kapitel beabsichtigte ich urspriinglich, die
mir zu Verfliigung stehenden Texte lediglich chronologisch zu prisentie-
ren. Dieses Vorhaben war jedoch mit unerwarteten Entdeckungen ver-
bunden. Ich musste viele entstandene Konstruktionen hinterfragen und
mich mit der Perspektive der Geschichtserzdhlung und den Besonder-
heiten der Selbst- und Fremddarstellungen auseinandersetzen. Der Ver-
such, eigene Konstruktionen zu hinterfragen, fithrt immer zu produkti-
ven Aspekten und zu neuen Erkenntnissen. Dennoch verlasst man eigene
Konstruktionen und Denkmuster nur zu einem gewissen Grad. Ich habe
versucht, Fragen zu stellen, in Armenien etablierte Meinungen mit der
Forschung anderer Schulen zu konfrontieren und dadurch neue Fra-
gen aufzuwerfen. In dieser Weise Vardans Geschichte zu vergegenwirti-
gen, wurde zu einem zusitzlichen Gewinn, der erlaubte, die als bekannt
geltenden geschichtlichen Zusammenhange neu zu lesen. Der erkampf-
te moralische Sieg Vardans bietet immer neue Deutungsmoglichkeiten.
Eine der faszinierenden Beobachtungen, die das Studium der Geschichte
Vardans erlaubt, ist ihr Schwellencharakter. Vardan ist eine Schwellenfi-
gur, die keinen festen, eindeutigen Platz einnimmt, sondern sich zwischen
den Sphiren und Bereichen bewegt.

21

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

Im Kapitel zum Forschungsstand gehe ich schliefSlich den Texten nach,
die sich mit der Thematik des Mythos wissenschaftlich beschaftigt ha-
ben. Die wissenschaftliche Beschiftigung mit der Schlacht von Avarayr
und mit den Quellen zu Vardan konnte ein eigener Forschungsgegen-
stand sein. Denn die grofSe identifikatorische Funktion, die der Mythos
einnimmt, ldsst eine Vielzahl von Positionen und Selbstdarstellungen ent-
stehen, deren Untersuchung neue Fragen aufwerfen wiirde. Warum wird
auf die eine oder andere Weise argumentiert? Ich habe lediglich die zen-
tralen Perspektiven innerhalb und auflerhalb von Armenien zusammen-
gefasst, das heifst Arbeiten, die die armenische Thematik ebenfalls so-
zialwissenschaftlich untersucht und die Entstehung meiner Forschung
befordert haben. Ziel ist es, den Beitrag meiner Forschung in diesem
Feld deutlich zu machen.

AnschliefSend stelle ich in den drei Falldarstellungen die aktuellen In-
terpretationen Vardans dar, die ich empirisch untersucht habe. Die drei
untersuchten Zentren unterscheiden sich durch ihre Geschichte und
Struktur, weshalb ihre Analyse jeweils geringfugig variiert. In der Dar-
stellung des armenischen Staates behandle ich die Geschichte der zwei
armenischen Republiken, die dem heutigen Staat vorangegangen sind,
und wie sie den Vardan-Mythos geprigt haben.

Im abschliefenden Kapitel vergleiche ich alle drei Feste. Die jeweili-
gen Inszenierungen, die zeitliche und raumliche Organisation, die unter-
schiedlichen Interpretationen der Symboliken deuten zwar auf eine Ge-
meinschaft hin, die durch Religion, Sprache und Mythen verbunden ist,
zeigen aber zugleich grofSe Differenzen. Alle drei Zentren pflegen eine
eigene Form, ihre Grenzen zu betonen und diese zu verteidigen. In der
Diaspora geschieht dies in bestimmten Bereichen, wihrend man in an-
deren wiederum die Grenzen der Mehrheitsgesellschaft respektiert. Der
Feierform des Staates habe ich eine zusitzliche Diskussion im Schlussteil
gewidmet, in der Hoffnung, etwas mehr tiber die Struktur und Kompli-
kationen des Fallbeispiels zu erkldren. Nach meiner Forschung sind ei-
nige Veranderungen in der Republik Armenien angestofSen worden, was
moglicherweise das Antlitz des Staates in der Zukunft verandern wird.

Zeitliche Entwicklung und Entstehung der Arbeit

Die Studie in ihren einzelnen Etappen, vor allem die Erhebung und Aus-
wertung der Daten, ist iber mehrere Jahre hinweg im Zeitraum von
2007 bis 2012 entstanden. Am Anfang stand die Entwicklung des Kon-
zepts, worauf die Erhebung der Daten folgte, im stindigen Wechselpro-
zess mit Auswertung und Interpretationen des Materials, den Grundsit-
zen der Grounded Theory entsprechend. Die Arbeit mit den Daten und
die Entwicklung der Lesarten nahm viel Zeit in Anspruch. Die Kapitel

22

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

zur Falldarstellung waren als erste fertig. Anschlieflend beschiftigte ich
mich mit der Darstellung der historischen Pragungen Vardans. Danach
entstand die theoretische Rahmung, mittels deren dann die jeweiligen
Interpretationen gedeutet sowie Tendenzen verstanden und eingeordnet
werden konnten, was in der Schlussdiskussion zum Tragen gekommen
ist, diese bereichert, geformt und organisiert hat.

Die Vorgehensweise wurde schon in der Konzeption festgehalten und
mit meinen Betreuern, wie auch in den wissenschaftlichen Runden (Kol-
loquien, Tagungen) diskutiert. Jedoch ist eine genaue und systematische
Darstellung Produkt eines lingeren Prozesses der Suche und ergab sich
erst in vielen Schritten, die notig waren, um der Fragestellung gerecht zu
werden. Dies gilt auch fiir die theoretischen Kategorien, die zu methodi-
schen Paradigma werden. Die Beschiftigung mit der Methode, der The-
orie und dem Forschungsstand fand spater statt und war Folge der ge-
wonnenen Ergebnisse und der Suche nach Erklarungen.

Nachdem die Kapitel zur theoretischen Rahmung und Methodik ab-
geschlossen waren, tiberarbeitete und aktualisierte ich alle anderen nach-
folgenden Kapitel und brachte sie in eine Endfassung. Als letzten Schritt
stellte ich die Positionen in einer abschlieffenden Diskussion einander
gegeniiber. In dieser Diskussion ging es weniger um endgiiltige theore-
tische Ansitze als vielmehr darum, eine zukiinftige Auseinandersetzung
um Kollektivsymbole und ihre Erklarungskraft fiir gesellschaftliche Pro-
zesse anzuregen.

In einer ethnografischen Erhebung wird beabsichtigt, eine beobachte-
te Situation zu einem gegebenen Zeitpunkt festzuhalten. Die erhobenen
Daten werden systematisiert, katalogisiert, transkribiert, interpretiert.
Die Konservierung der Daten schiitzt sie aber nicht vor dem Einfluss der
Zeit. Zwar veriandern die Daten, so sie konserviert sind, sich nicht mehr,
jedoch entwickelt die Technik sich stindig weiter. Heute konnen etwa
Fotos noch umstandsloser gemacht werden, durch bessere Kameratech-
nik hat sich auch die Qualitit verdndert. Bilder, wiren sie heute statt zum
Erhebungszeitpunkt entstanden, wiirden wahrscheinlich anders ausse-
hen. Genauso hat sich mein Blick auf die Daten mit der Zeit verandert.
Wihrend des langen Zeitraums zwischen erster und letzter Analyse hat
sich meine Perspektive verdndert, haben sich mein Kenntnisstand und
vor allem meine Erfahrung erweitert. Die untersuchten Zentren veran-
dern sich auch, ihre Art zu feiern ebenfalls. In Armenien fanden in den
Jahren der Erhebung die Prozessionen zum Vardan-Fest jdhrlich statt.
Danach gab es erst nach einer dreijahrigen Pause wieder eine Prozession
nach gleichem Muster. In den letzten Jahren wird der Tag jedoch ohne
Prozession gefeiert. Das mag daran liegen, dass Eriwan mehrere Biirger-
meister hatte, oder auch andere Griinde haben.

Heute durchlebt Armenien grofsere politische Umwilzungen. Im
April 2018, als meine Arbeit bereits geschrieben und korrigiert war,

23

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

trat in Armenien eine Verfassungsdnderung in Kraft. Seitdem ist Arme-
nien nicht mehr, wie in den vorherigen 26 Jahren, eine prisidial regierte
Republik, sondern eine parlamentarische Demokratie. Vorerst hat dies
kaum eine Verdnderung bewirkt. Dieselbe Regierung hat immer noch
die Mehrheit im Parlament. Dann jedoch strebte Sersch Sargsjan, der die
letzten 10 Jahre das Amt des Prasidenten innehatte, an, das Amt des Pre-
mierministers zu ibernehmen, was eine unerwartet grofle Protestbewe-
gung jedoch verhindern konnte. In der Folge der Proteste trat Sargsjan
zurlick — eine Entwicklung, mit der niemand gerechnet hatte. Gegenwir-
tig sind weitere Erneuerungen, Entwicklungen und Prozesse im Gange,
die moglicherweise die Wahrnehmung des Staats und die Loyalitit der
Biirger zum Staat beeinflussen konnten. Die Rolle der Reprasentanten
des Staates, ihre Selbstdarstellung, ihre Position in den Ritualen der kol-
lektiven Selbstdarstellung und ihre Bedeutung fiir die Neuerzahlung von
Vergangenheit und Gegenwart werden sich vermutlich stark verandern.
Die Prozesse sind aber noch zu wenig fortgeschritten; ihre Entwicklung
muss uber die kommenden Jahre hinweg beobachtet werden. Mit der
Aussicht auf diese Entwicklung habe ich meine Arbeit beendet und wer-
de mit Interesse verfolgen, was in Armenien geschieht. In den anderen
untersuchten Zentren sind ebenfalls Veranderungen eingetreten. In Wien
etwa existieren heute, wie die Webseite der armenischen Gemeinde zeigt,
zum Beispiel andere Vereine als zur Zeit meiner Erhebung. Die unter-
suchten Phinomene sind allerdings nicht das Ergebnis einer kurzen Ent-
wicklung. Die strukturellen Bedingungen und die symbolischen Formen
verdndern sich zwar, aber nicht in einer so rasanten Geschwindigkeit.
Es ist gut, sie einmal verstanden zu haben. Eine Erklidrung, die an einem
Punkt einsetzt, ist eine Voraussetzung fiir ihre Fortsetzung an anderer
Stelle und fir neue Erkenntnisse. Die Veranderungen der letzten Jahre
werden sich in den kommenden nach und nach auf gesellschaftliche und
politische Strukturen auswirken. Das wire jedoch das Thema einer neu-
en, sicher ebenfalls sehr ertragreichen Studie.

24

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. FORSCHUNGSDESIGN

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:

7. httpss//wwwinilbra.com/de/agh - Open Access - I Emm


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der vorliegenden Studie frage ich nach der Bedeutung einer der wich-
tigsten armenischen Erzdhlungen fiir das Selbstverstindnis der Armenier
nicht nur in der Republik Armenien, sondern auch in den Zentren aufSer-
halb des armenischen Staates. Zentraler Gegenstand der Arbeit ist der
Mythos um die Figur Vardan und die damit verbundene Symbolik, die
jahrlich kollektiv wiederauflebt. Untersucht werden die mythische Kon-
struktion der Geschichte Vardans und seiner Gefolgschaft in ausgewihl-
ten armenischen Communities. Wie sich zeigen wird, fihren sie zu einer
spezifischen Selbstdarstellung und Selbstwahrnehmung der Armenier.

Im empirischen Teil untersuche ich insbesondere die rituellen Elemen-
te, die am Vardan-Tag zelebriert werden. Hierbei arbeite ich die jeweilige
Interpretation des Vardan-Mythos in den rituell inszenierten Veranstal-
tungen heraus. Die Fallbeispiele wurden nach dem Prinzip der Kontras-
tierung ausgesucht. Die Erforschung der symbolischen Figur Vardans
und des damit verbundenen Rituals findet in dieser Arbeit in verschie-
denen Sprachraumen und theoretischen Traditionen statt. Die Datener-
hebung habe ich in drei Lindern (Osterreich, Iran, Armenien) durchge-
fuhrt. Die Datenprotokolle liegen hauptsachlich in armenischer Sprache
mit Berticksichtigung jeweiliger Dialekte und Sprachgewohnheiten vor.
Die Arbeit ist in Deutschland entstanden und auf Deutsch geschrieben
worden.

Einfuhrend und ergdnzend zum empirischen Teil meiner Studie gehe
ich der Frage nach der Bedeutung des Vardan-Mythos in den verschie-
denen Etappen der armenischen Geschichte nach, anhand von sekun-
daren Quellen. Indem ich Vardans Bedeutung und die Beschiftigung
mit dem Thema im Spektrum der armenischen Geschichte darstelle, ste-
he ich wiederholt vor der Frage nach dem Selbstverstindnis der Arme-
nier. In diesem Teil habe ich mir Fragen gestellt, die in dieser Weise noch
nicht beantwortet wurden. Die in unterschiedlichen Sprachen und wis-
senschaftlichen Kontexten entstandenen Texte musste ich auf eine ge-
meinsame Linie bringen. Wie so oft sind sie in ihrer Einstellung sehr
unterschiedlich, auch wenn sie in der Regel von derselben Faktenlage
ausgehen. Die Arbeit mit diesen Texten fiihrte auf einen mithsamen Weg
der Reflexion und zu einem standigen Infragestellen des »Selbstverstand-
nisses und des Selbstverstandlichen«. Ich mochte dem Leser mit diesem
Kontext die wichtigsten Etappen und fiir wichtig gehaltene Themen der
Geschichte Armeniens naherbringen sowie die wichtigsten Aspekte von
Vardans Geschichte und deren Entwicklung in jeder Epoche darstellen.
Durch die Rekonstruktion der Wichtigkeit Vardans wird auch der sym-
bolische Inhalt nachvollziehbar und die Falldarstellung wird vorbereitet.

27

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSDESIGN

AufSerdem gebe ich zu jeder Falldarstellung eine historische Skizze, die
die jeweiligen strukturellen Besonderheiten offenlegt.

Die in den oben genannten drei Lindern erhobenen Daten habe ich
auf Basis der Prinzipien der wissenssoziologischen Hermeneutik inter-
pretiert und sie im Rahmen der Ritualforschung analysiert. Den Sinn,
den die Feiernden der Feier geben, und die soziale Bedeutung, die das
Ritual bekommt, standen im Fokus der Analyse. Die Fragestellung bette
ich schliefSlich in den theoretischen Rahmen der Symbol- und vor allem
Ritualforschung ein. Die Daten wurden durch die theoretischen Erkennt-
nisse im Bereich Symbol und Ritual ausgewertet. Einzelne Aspekte des
Rituals werden auf theoretischer Ebene dargestellt und die Ergebnisse
der Empirie von diesen Begriffen ausgehend diskutiert. Aus der Spezifik
und strukturellen Besonderheit der jeweiligen Falldarstellung und dem
Datenmaterial wurde eine Interpretationslinie herausgearbeitet, die sich
im Rahmen der Konzepte der Ritualforschung vollzieht. Die Kontrastie-
rung der Fallbeispiele und die Antwort auf die Forschungsfrage schlie-
Ben die Forschungsarbeit.

Die wissenschaftliche Herangehensweise, die Methodik und die ver-
wendeten Begrifflichkeiten sind in westlicher Denktradition entstanden,
wihrend der Gegenstand einer anderen kulturellen Umgebung angehort.
Dies bezieht sich zum einen auf die Pragung dieser Phinomene und zum
anderen auf ihre Bezeichnung. In dieser Studie erforsche ich die armeni-
schen Symbole, einen armenischen Mythos und deren ritualisierte Aus-
drucksformen.

Ritual, Symbol und Mythos haben im Armenischen’ ihr Aquiva-
lent, werden aber kaum als sozialwissenschaftliche Kategorien verwen-
det. Das Wort Araspel — Mythos* wird in der Forschung der Literatur-
wissenschaftler benutzt, das Wort Ces — Ritual wird in der Ethnologie,

1 Fir die entsprechenden Definitionen im Armenischen siehe das Lexikon fiir
das moderne Armenisch: Araspel (Mythos) (Aghayan 1976: 104), Khorbr-
danish (Symbol) (Aghayan 1976: 605) und Ces (Ritual) (Aghayan 1976:
643)

2 Aleida und Jan Assmann haben sieben Bedeutungen fiir das Wort Mythos
herausgearbeitet:

Mi. (polemischer Begriff) bezieht sich auf Mythos als ein tiberwundenes
Stadium kulturhistorischer Entwicklung.

Mz. (historisch-kritischer Begriff) bezeichnet keine pauschal abzuurteilen-
de Mentalitdtsform, sondern nur noch die zeitbedingte Einkleidung einer an
sich zeitlosen Wahrheit. Die mythischen Texte werden nicht verworfen, son-
dern interpretiert.

M3. Fundierende, legitimierende und weltmodellierende Erzihlung. (Reli-
gionswissenschaft, Ethnologie)

My. (Alltags-Mythos) beschreibt mentalitdtsspezifische Leitbilder, die kol-
lektives Handeln und Erleben pragen.

28

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSDESIGN

Volkskunde und Religionswissenschaft, aber auch der historischen For-
schung gebraucht, so auch der Begriff fiir Symbol — Khorbrdanish. Inte-
ressanterweise hat jeder der Begriffe eine armenische Entsprechung, die
allerdings in anderen Bereichen vorkommt. Daher haben wir es mit ei-
ner fiir Armenien untypischen Perspektive auf die Phinomene zu tun.
Im soziologischen Kontext werden in Armenien dhnlich wie in Deutsch-
land die gleichen Bezeichnungen angewendet: die altgriechischen Begrif-
fe »Mythos« und »Symbol« und lateinischer »Ritual«.

Ich wende Mythos als eine »abendlandische Denkgewohnheit«3 auf
den armenischen Kontext an. Wir haben es hier mit einem wenig

M35. (narrativer Begriff) bezeichnet eine integrale Erzihlung mit den struk-
turierenden Konstituenten von Anfang, Mitte und Ende.

Mé. (literarische Mythen) bezieht sich insbesondere auf die europiische
Mythentradition und deren Bedeutung fiir die abendlandische Schriftkultur.
My7. (Ideologien, >grofle Erzdhlungen<) bezieht sich wie M4 auf neue und
nicht narrative Mythen, im Gegensatz dazu aber auf vollbewusste Indivi-
dualschopfungen (Assmann/Assmann 1998: 179). Das armenische Wort fiir
Mythos entspricht M1 und M6, jedoch nicht den anderen fiinf Bedeutungs-
dimensionen.

3 Renate Schlesier fasst die Positionen zum Begriff Mythos zusammen, syste-
matisiert die Herangehensweisen und die Geschichte des Mythos-Begriffs,
zeichnet seine Entwicklung sowie seine Veranderungen nach. Die Geschich-
te des Begriffs fihrt durch die europiische Kulturgeschichte und kommt zu
dem Schluss: Der Mythos sei ein okzidentales Phinomen — eine »abendlan-
dische Denkgewohnheit«. Der Mythos zeigt sich zum einen als eine Verdich-
tung der europdischen kulturgeschichtlichen Tradition antiker Philosophie
grofS und sperrig, zum anderen als eine Verdichtung der christlichen Theo-
logie und rationalistischen Aufkldrung. Nicht zuletzt birgt er die romanti-
schen Sehnsiichte seiner Zeit in sich (Schlesier 1997: 1084). Das Konzept der
»Denkgewohnheit« geht auf die Arbeit von Gerhart von Graevenitz zuriick.
In Mythos. Zur Geschichte einer Denkgewohnbeit analysiert von Graeve-
nitz die Geschichte des Mythos, indem er diese als »kulturgeschichtliche
Fiktion« betrachtet (Graevenitz 1987: IX). Zu Beginn arbeitet er das Kon-
zept und die Position der »Gewohnheit« — als ein Gegenstand, aber auch
eine Methode — in der Wissenschaft und in der Geschichtsschreibung heraus
(Graevenitz 1987: XVI). Wihrend die Konventionen und Konsensformen
als strukturierende Elemente der Geschichte erkannt werden, wird darin
kaum die » Gewohnheit« gesehen (Graevenitz 1987: XVI). Dabei wird vie-
les gerade durch die Gewohnheit bestimmt. Dies bezieht sich unter anderem
auf die Modelle der rhetorisch-poetischen Gattungslehre, die traditionellen
Einheitsformeln, die die Geschichtsbilder in ihrer Tiefenstruktur definieren
etc. So wird von der Gewohnheit bestimmt, was Geschichte heif$t (Grae-
venitz 1987: XXII). Der Autor macht sich zur Aufgabe, die Denktradition
des Mythos-Begriffs in ihrer Breite und Tiefe zu erfassen, den eingebiirger-
ten Einheitsbegriff, aber auch die mit letzterem unvereinbare Heterogenitit

29

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSDESIGN

reflektierten Phinomen zu tun, da die Geschichte Vardans im Armeni-
schen nicht als Mythos bezeichnet und auch nicht als solcher wahrge-
nommen wird. Die Perspektive auf Vardan ist durch einen eindeutigen
Realitatsbezug gepragt. Seine Geschichte wird nicht in das Unreale >he-
rabgestuft..

Somit konstruiert die Studie eine ungewohnliche Bedeutungsver-
kniipfung: Sie verbindet die Vardan-Figur mit dem Begriff Mythos. Die
Konstruktion neuer Denkmuster eroffnet den Raum fiir (neue) Inter-
pretationsspielrdume und fiihrt zu einer AufSenperspektive bzw. zu ei-
ner wissenschaftlich uberpriifbaren Perspektive auf das Selbstverstand-
nis durch die Erforschung von verbreiteten Mythen und Ritualen. Der
Forschungszugang erfolgt zwar aus der AufSenwelt, der aber nicht der
Gegenstand angehort, die Symbole, Mythen und Rituale, die hier unter-
sucht werden. Die Konstruktion betrachte ich als eine Moglichkeit, die
Nihe und die notige Distanz zu dem Gegenstand konstruktiv einzuset-
zen und daraus neue Interpretationen und dadurch wertvolle Antworten
auf die gestellten Fragen zu bekommen. Dieses Vorgehen bedarf selbst-
verstandlich einer stindigen Reflexion und vor allem Selbstreflexion, um
potenzielle Konflikte zwischen >Innen< und >AufSen«< zu berticksichtigen
und in die Ergebnisse zu integrieren.

Meine Position als Forscherin spielt in diesem Zusammenhang eben-
falls eine wichtige Rolle. Mit meiner Sozialisation in der Republik Ar-
menien und meinem Studium der Soziologie in Armenien und spiter in
Deutschland bewege ich mich zwischen diesen zwei Welten. Zum einen
bin ich Trigerin der Innenposition als Armenierin, zum anderen habe
ich mir die Aufgabe gestellt, den Mythos meiner Herkunftskultur durch
die Augen der westlich gepragten ethnografischen Forschung und sozial
hermeneutischen Tradition zu betrachten.

In den folgenden Kapiteln werden die Entscheidungen der Forschungs-
konzeption, der methodischen Herangehensweise und Einfithrung in den
Gegenstand und den Forschungsstand genauer erlautert.

des »wechselvollen Denkgeflechts >Mythos«« zu untersuchen und dadurch
die Bestandteile der »Denkgewohnheit« zu rekonstruieren und darzustellen
(Graevenitz 1987: XXIII).

30

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Forschungskonzeption

Meine Studie habe ich vor allem als eine datenorientierte konzipiert, um
Abstand von bereits existierenden Lesarten zu gewinnen und dadurch
neue Akzente setzen zu konnen. Die Daten wurden qualitativ erhoben
und durch hermeneutische Methoden interpretiert. Den zentralen Prin-
zipien der Grounded Theory folgend ist die Herangehensweise kontras-
tiv und auf die erhobenen Daten orientiert (Glaser/Strauss 1998: 107).
Aus den Ergebnissen heraus werden Lesarten entwickelt und in theo-
retische Rahmen eingebettet. Das methodische Vorgehen ist zum einen
durch die qualitativen Methoden der Datenerhebung und Datenauswer-
tung geprigt und zum anderen durch die Ritualanalyse. Drei Ritual-
darstellungen bilden die empirische Basis dieser Arbeit. Die einfiihrende
Darstellung des Vardan-Mythos dient als symbolische Grundlage und
Rahmung des Rituals.

1.1 Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual

Die Studie entfaltet sich in einem theoretischen Rahmen, der den sym-
bolischen Formen eine wichtige Rolle in der sozialen Organisation zu-
schreibt. Die Rolle des Mythos als soziales Phanomen, aber auch der
Symbole — vor allem der Kollektivsymbole — sowie der Rituale ist fir
diese Arbeit zentral. Im Folgenden werden nur einige fiir die Studie re-
levante Fragen diskutiert, die fiir die spitere Darstellung von Bedeutung
sind, um diesen Teil auf das Wesentliche zu reduzieren. Das Hauptau-
genmerk liegt auf folgenden Fragen: In welcher Beziehung stehen Sym-
bole und Rituale zueinander? Welche Rolle tibernimmt der Mythos? Wie
funktionieren Rituale?

Mythen sind Geschichten. Es sind geschriebene oder muindlich tradier-
te Erzdahlungen, die einen starken bestindigen narrativen Kern haben,
in ihrem marginalen Ausdruck jedoch variabel sind (Blumenberg 1979
(2003): 194)." Wie das Wort und wie die Sprache sind auch die Mythen

1 Viele Diskussionen entfalten sich um die Definition des Mythos, die eine an-
erkannte Schwierigkeit in der Mythenforschung darstellt. Sie fangt an bei
der Bedeutung des Wortes, die in verschiedenen Sprachen anders konnotiert
wird und mit diversen Phinomenen in Verbindung gebracht wird (Assmann/
Assmann 1998). Mythos ist ein komplexes Phinomen und wurde im Rah-
men einiger Disziplinen untersucht. Philologie, Kulturtheorie, Anthropolo-
gie, Psychologie, Ethnologie, vergleichende Religionswissenschaften und an-
dere Disziplinen setzen sich damit auseinander. Wahrend jede Disziplin eine

31

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

ein Weg, um Erfahrungen in Form von Geschichten zu ordnen und zu
verarbeiten. Genauso wenig wie es eine Kultur ohne Sprache gibt, gibt
es eine Kultur ohne Mythen (Soeffner 1988: 8). In den Mythen werden
die sozialen Erfahrungen objektiviert. Die Aufgabe der Objektivierung
wird ebenso durch Sprache, Kunst erfiillt (Cassirer [1946] 2003). My-
then haben eine besondere Kraft. Denn sie bringen die menschlichen
Gefiihle, Angste und Unsicherheiten zum Ausdruck und reagieren da-
rauf.* Variationsfihigkeit und Verdnderbarkeit verschaffen den mythi-
schen Geschichten grofSe Moglichkeiten. Auch wenn ein Mythos kei-
ne Fragen beantworten kann, kann er alles von allem herleiten, jedoch
nicht alles iiber alles erzihlen. Es kommt nicht darauf an, dass die Ge-
schichte wahr ist, sondern darauf, dass sie wahr sein muss (Blumenberg
1979 (2003): 194). Die Formen und Erzahlweisen des Mythos konnen
sich verandern, aber auch die Wirksamkeit der Mythen verandert sich
je nach Situation. Besonders wirkungsvoll sind Mythen in fir Individu-
en und Gemeinschaften besonders gefihrlichen Situationen. Hoffnun-
gen, Instinkte und Angst kommen in solchen Situationen zum Ausdruck.
Der Mythos kann in Krisen und Notlagen eine mobilisierende und or-
ganisierende Rolle spielen und den Fokus auf die Gefuhle lenken (Cas-
sirer 1946 (2003): 49).3

oder mehrere Erkliarungen fir das Phinomen Mythos hat, indem sie sich
auf ihren eigenen Gegenstand konzentriert — wie die Psychologen die Psyche
des Menschen, Soziologen die Gesellschaft untersuchen etc. — konnen alle
Theorien durch die Fragestellung vereint werden. Ursprung, Funktion und
Thematik sind die drei Richtungen, in denen die zentralen Fragen nach dem
Mythos gestellt werden. Die Theorien unterscheiden sich dadurch, dass sie
sich auf eine dieser Fragen konzentrieren und sie jeweils anders beantwor-
ten (Segal 2007: 9). Christoph Jamme versucht in seiner Arbeit, die Defini-
tion zu umgehen, indem er sich bei der Klarung des Begriffs auf die funkti-
onalistischen Theorien stiitzt. Die Grundfunktionen des Mythos kénnten als
einerseits >kultisch-religios< (Vermittlung heiliger Wahrheiten und Wegwei-
sung zur Frage iiber Schuld und Unschuld); >historisch-sozial< (Erzahlung
tber die Geschichte einer Institution, eines Ritus oder einer gesellschaftli-
chen Entwicklung, tiber den Ursprung detaillierter Formen des sozialen Le-
bens); >politisch« (driicken primar einen kollektiven Narzissmus aus und die-
nen der Autoreprisentation) (Jamme 1991: 1).

2 Ohne alle Theorien in ihrer Haltung zu der Frage hier anzusprechen, weise
ich nur auf die Begriindung durch den menschlichen Deutungszwang hin.
Der Mensch kann seine Gefiithle nur kommunizieren und verstehen, indem
er sie deutet, seine Instinkte beherrscht und sich auf die Bedrohungen der
Auflenwelt einstellt. Dies wird in den Mythen ausgedriickt und festgehalten
(Soeffner 1988: 8).

3 Die Mythenforschung, ich bezieche mich auf Cassirers Uberlegungen, sieht
einen Zusammenhang zwischen den Krisen und der Steigerung der Wirk-
samkeit der Mythen.

32

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

In klassischen Werken zum Mythos wird oft die Dunkelheit-Metapher
herangezogen, um die Besonderheiten des Mythos und des Mythischen
zu demonstrieren. Dadurch wird einerseits der Unterschied zum rationa-
len Denken betont: Der Mythos wartet »im Dunkel versteckt« auf sei-
ne Stunde, wenn die rationalen Krifte den alten mythischen Vorstellun-
gen »keinen Wiederstand mehr leisten konnen« (Cassirer 1946 (2003):
49). Andererseits wird mit dem »Dunklen« argumentiert, um das Wesen
des Mythos zu beschreiben. Hans Blumenberg gebraucht die Metapher,
um die Komplexitit der mythischen Geschichten zu betonen: »Er ldsst
auch nicht nur im Dunkeln, was ohnehin im Dunkel wire, sondern er
erzeugt dieses Dunkel, verdichtet es.« (Blumenberg 1979 (2003): 217)
Auch Ernst Cassirer erklart das Wesen des Mythos durch die besondere
Position der »dunklen Seite«: »Was bisher dunkel und undeutlich gefuhlt
wurde, nimmt nun eine bestimmte Gestalt an; was ein passiver Zustand
war, wird ein aktiver Prozess.« (Cassirer 1946 (2003): 44)

An dieser Stelle mochte ich das Prinzip der Apprisentation anspre-
chen, das entscheidend fiir den hier benutzten Begriff des Symbols ist.
Etwas, was nicht zu sehen ist, wird ins Bild gesetzt, indem es apprasen-
tiert wird. Das Unsichtbare wird mitvergegenwirtigt, ohne dass es ge-
genwartig prasent ist (Soeffner 2000b: 189) und wird dadurch wahr-
nehmbar. Das Symbolkonzept der Hermeneutischen Wissenssoziologie
(siehe Schiitz, Luckmann, Soeffner) dient mir als Grundlage. Es basiert
auf der Annahme, dass die Erfahrungen der Wirklichkeit und der All-
tagswelt durch Symbole und symbolische Sprache hervorgebracht und
kommuniziert werden. Wir bewegen uns im Alltag in einer Welt der
Zeichen und Symbole (Berger/Luckmann 1966 (2003): 42). Symbole
werden als Briicken zwischen verschiedenen Wirklichkeitsbereichen ver-
standen (Schiitz/Luckmann 2003: 653). In symbolischen wie in appri-
sentativen Beziehungen generell verweist etwas gegenwartig unmittelbar
Gegebenes auf etwas Abwesendes, das aber in der Erfahrung vermit-
tels dieses Hinweises mitvergegenwartigt wird (Schutz/Luckmann 2003:
653). Das Besondere an der symbolischen Beziehung liegt darin, dass das
Apprisentierte nicht blofS abwesend ist, sondern einem anderen Wirk-
lichkeitsbereich zugehort (Schiitz/Luckmann 2003: 654). Alfred Schiitz
spricht von der Sozialwelt und mannigfaltigen Wirklichkeiten: von der
Wirkwelt des Alltags, aber auch von Traum- und Phantasiewelten, den
Welten der Politik, der Wissenschaft, der Spielwelt des Kindes (Dreher
2007: 465). Nun sind die Symbole eine Verbindung zwischen der All-
tagswelt und einem anderen Bereich der Wirklichkeit. Indem der Bedeu-
tungstrager eine Briicke zu dem anderen Bereich schligt, apprasentiert
er das in der Alltagswelt. AuSerdem gelangt das Abwesende, die Inhalte,
die durch Symbolik erst in Erfahrung gebracht werden, zu seiner eigent-
lichen Prasenz (Soeffner 2000b: 190). Im Unterschied zu einem Zeichen
handelt es sich bei einem Symbol um ein Sinnbild, mit dem kein direkter,

33

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

eindeutiger Bezug hergestellt wird. Vielmehr werden mit seiner Hilfe Be-
deutungsschichten assoziiert, welche die Sinnbeziige des alltdglichen Le-
bens >iberschreiten< (Dreher 2007: 463).4 Die sozialen und historischen
Aspekte von Symbolen spielen in diesem Zusammenhang eine zentrale
Rolle. Symbole sind intersubjektiv konstituiert und bilden geschichtli-
che Zusammenhinge, hiufig sogar hierarchisch angeordnete, als Sonder-
wissen institutionalisierte Systeme (Schuitz/Luckmann 2003: 658). Zum
einen ist das Symbol eine Methode, sich an die Umgebung anzupassen.
Das »Symbolnetz« oder Symbolsystem wird zu einem Verbindungsglied
zwischen den Individuen und erschafft eine neue Dimension der Wirk-
lichkeit (Cassirer 1944 (1996): 49). Das Individuum lebt nicht mehr in
einem blof$ physikalischen, materiellen, sondern in einem symbolischen
Universum. Sprache, Mythos, Kunst und Religion sind Bestandteile die-
ses Universums. Sie sind die vielgestaltigen Faden, aus denen das Symbol-
netz, das Gespinst menschlicher Erfahrung gewebt ist. Aller Fortschritt
im Denken und in der Erfahrung verfeinert und festigt dieses Netz (Cas-
sirer 1944 (1996): 50). Zum anderen ermoglichen die Symbole einen be-
sonderen Ausdruck, den symbolischen Ausdruck. In Symbolen bzw. sym-
bolischen Formen des Wissens werden diejenigen sozialen Phanomene
erkannt, die den Zusammenhang von Individuum und Gesellschaft bzw.
Kollektiv etablieren (Dreher 2007: 463). Symbolisierung basiert auf dem
Spannungsfeld zwischen dem Einzelnen und der Gruppe, in welchem der
Einzelne wie auch die Gruppe Identitit erhilt. Die Ebene symbolischer
Bedeutungen, die von den Akteuren geteilt werden, ist zwischen Indi-
viduen wirksam und ermoglicht Kommunikation (Dreher 2007: 464).
Mythos ist somit eine symbolische Form, die das Verhaltnis der Men-
schen zu ihrer Umgebung abbildet. Er tragt in sich ein Konzept von Ver-
héltnissen des Menschen zu seinen Erfahrungen und zu der Welt (Jamme
19971: 2). Genauso wie die anderen symbolischen Formen kann auch der
Mythos auf jeden beliebigen Gegenstand angewendet werden und von
allem ein Abbild sein (Cassirer 1946 (2003): 39). Der Mythos entsteht
aus intellektuellen Prozessen, aber auch aus tiefen menschlichen Emo-
tionen.’ An diesem Punkt, wie von Cassirer betont, ist der Unterschied

4  Wihrend die Bedeutungstrager dem Alltagsbereich zugehoren, stammen die
damit iiberbriickten Bedeutungen aus einem anderen Bereich der Wirklich-
keit. Tiere oder menschliche Korperteile z.B. werden als Symbole fir Ideen
gesehen, die unmittelbar in der Alltagswirklichkeit nicht festzuhalten sind
(Schiitz 1966 (2003): 656). Wihrend etwa Teppiche zunichst einmal ein-
fach Alltagsgegenstinde mit spezifischen praktischen und dsthetischen An-
wendungen darstellen, sind sie fiir die Armenier dariiber hinaus durch ihre
Muster mit vielen anderen Bereichen der Kultur wie der Schriftlichkeit, dem
Christentum bzw. der vorchristlichen Zeit verbunden.

5 In Jammes einfiihrender Arbeit zum Mythos fithrt die Suche nach den Ur-
spriingen des Mythos zu Etappen verschiedener Formen von rationaler

34

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

oder das Verhiltnis vom Gefiihl und dessen Ausdruck entscheidend. Der
Ausdruck eines Gefiihls ist ein verbildlichtes Gefiihl, ein Gefiihl, das in
ein Bild gefasst ist. Indem das Gefiithl Konturen bekommt und in ein Bild
verwandelt wird, kommt es zu einem radikalen Wechsel. Das, was hell
war, wird als dunkel abgebildet, was keine Form zu haben schien, be-
kommt eine Form (Cassirer 1946 (2003): 44). Dadurch erhilt der My-
thos zwar die wichtigste Information zu der Gemeinschaft, aber nicht
immer in der >gewiinschten< Form, es kommen auch Seiten zum Aus-
druck, die nicht ausgesprochen waren. Das >Verschwiegene« wird durch
die Apprisentation vergegenwirtigt und in eine symbolische Form >ge-
gossen«. So beinhalten die Mythen vielseitige Informationen iiber die
Gemeinschaft, und dienen als Quelle und Nahrung fiir einzelne Kollek-
tivsymbole, die wiederum Widerspriiche in sich verdichten und die Be-
sonderheiten der Gemeinschaft in konzentrierter Form zum Ausdruck
bringen.

Oft wurde die Frage des Verhiltnisses zwischen Mythos und Ritu-
al diskutiert.¢ Sie spielt auch fur diese Arbeit eine zentrale Rolle. Cassi-
rer beantwortet sie, indem er den Ritus als das Frithere und den Mythos
als das Spitere ansieht. Er setzt das unmittelbare Tun des Menschen in
seinem Affekt und Willen, das Lebendige ins Zentrum, und sieht den
Mythos als eine mittelbare Deutung davon (Cassirer 1954: 51). Zum
Zusammenhang von symbolischen Formen und Ritualen finden sich the-
oretische Richtungen, die eine Losung der Frage durch die Darstellung
der Kollektivphdnomene in der Funktionsweise der Kollektivsymbolik
anbieten. Dies fiihrt zu der folgenden Formel: »Riten sind die Hand-
lungsform von Symbolen« (Luckmann 1999: 11; Soeffner 2004: 61).
Die Besonderheit und die Funktionsweise von Kollektivsymbolen hat
Hans-Georg Soeffner ausgearbeitet (Soeffner 1995). Kollektivsymbole
sind — allgemein charakterisiert — Versammlung, Konzentration und Or-
ganisation individueller Haltungen, Gefiihle und Stimmungen (Soeffner
1995: 150). Sie reprdsentieren und stiitzen historische Mythen, in denen
die wichtigsten Details der lebensweltlichen Erfahrungen zu einer hohe-
ren Bedeutsamkeit zusammengefithrt werden und machen sie >erfahrbar«
als ein Ganzes. Symbole im Allgemeinen und Kollektivsymbole im Beson-
deren sind keine festen und unbeweglichen Konstruktionen. Thre Stabili-
tat und Bestandigkeit werden durch eine immer wieder neue Bestitigung

Daseins- und Lebensangstbewaltigung. Die Wahrnehmung der Wirklichkeit
durch den Menschen hingegen verindert sich (Blumenberg). Diese Veriande-
rung hingt wesentlich ab vom jeweiligen Stand der (technischen) Zugriffe
des Individuums auf die materielle Welt, d. h., der Mythos entwickelt sich
parallel zu den Etappen der Naturbeherrschung (Jamme 1991: 5).

6  Eine Zusammenfassung zum Themenkomplex » Mythos und Ritual« findet
sich in Segals Einfithrung zum Phianomen: Mythos. Eine kleine Einfiibrung
(Segal 2007: 86).

35

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

etabliert, die den Bedingungen des Zusammenlebens in Gruppen, Ge-
meinschaften und der Gesellschaft entspricht. Kollektivsymbole konsti-
tuieren das Gemeinschaftsgefiihl und helfen, dessen Fortbestand zu si-
chern. So muss die Gemeinschaft immer wieder durch den Einsatz der
Kollektivsymbole ihr Zusammengehorigkeitsgefiihl wachrufen. Kollek-
tivsymbole haben eine zentrale Eigenschaft: Sie verbinden das Wider-
spriichliche zu einer Einheit. Sie stellen iiber die Zeiten eine simultane
Verbindung her (Soeffner 2010: 36). Das Symbol postuliert seine eige-
ne Wirklichkeit anders als kausal argumentative Konstruktionen, viel-
mehr gegen diese. Das sind ambivalente Wirklichkeitskonstruktionen,
die aber an ihrer Widerspriichlichkeit nicht zerbrechen, sondern davon
leben. Kollektivsymbole bringen den Widerspruch zum Ausdruck und
suggerieren zugleich die Einheit der Widerspriiche (Soeffner 2010: 37).

Das Ritual ist hingegen eine Form, die die kollektiven Empfindun-
gen brauchen, um eine Dauerhaftigkeit zu ermoglichen. Als Aktions-
form des Symbols verlangt das Ritual Tatigkeiten, wo andere Symbo-
le ihre Kraft und Wirkung aus einer fixierten Gestalt ziehen (Soeffner
2010: 42). Die Rituale werden zu Aktionsformen der Kollektivsymbo-
le. In jedem Kollektiv, in jeder Gemeinschaft organisieren sich die kon-
stituierenden Widerspriiche dieser Gemeinschaft in einzelnen, tragenden
Symbolen, die durch die Unterstiitzung der Mythen, die die wichtigsten
Ideen speichern, fiir die Gemeinschaft von identitatsstiftender Bedeutung
sind. Diese Widerspriiche werden in der regelmafSigen Austibung rituel-
ler Handlungen neu erlebt, betont, entschirft und harmonisiert (Soeff-
ner 2010: 35).

Das zentrale strukturelle Merkmal des Rituals liegt darin, dass es ei-
nem kollektiv aktuellen Widerspruch entspricht, der in einem Kollek-
tivsymbol eingeschlossen ist. Die Funktionsfihigkeit des Rituals basiert
vor allem auf diesem Zusammenhang: der nicht zu l6sende Widerspruch,
das Paradox, das einer sozialen Reaktion begegnet, die in einem Kollek-
tivsymbol verankert ist und durch das Ritual eine Form bekommt. Sym-
bole und Rituale erhalten ihre Pragungen bzw. erleben ihre Veranderun-
gen je nach den Verinderungen in der Gesellschaft und den historischen
Umstinden. Diese Perspektive bedingt auch die methodische Herange-
hensweise dieser Arbeit. Ein Ritual wird nach dem von ihm zu [6senden
Widerspruch gelesen.

Um Rituale wie einen Text lesen zu konnen, miissen einige Aspekte
des Rituals angesprochen werden, durch die diese besser verstanden wer-
den und untersucht werden konnen. Erst durch diese Bestandteile ldsst
sich eine Lesart entwickeln und die Antwort auf die zentrale Frage der
Arbeit finden: namlich welche Bedeutung hinter der rituellen Feier Var-
dans in jeder hier untersuchten armenischen Gemeinschaft verborgen
ist, welche Elemente verbindend wirken und welche die drei Konstruk-
tionen voneinander trennen.

36

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Strukturelle Besonderheiten, Dynamiken und Ausdrucksformen
eines Rituals

Seit Anfang des vergangenen Jahrhunderts wird die ehemals religiose
Domaine allgemein als eine symbolische Handlung verstanden. Spater
dehnte sie sich auf alle Lebensbereiche aus. Seit Ende der r970er Jahre
hat sich die Forschungsrichtung ritual studies etabliert, die das Phino-
men untersucht. Die Bezeichnung ritual studies wurde zum ersten Mal
1977 benutzt (Krieger/Bellinger 1998: 8). Das Ritual war urspringlich
ein anderes Wort fiir »Gottesdienst«, wird aber seit Anfang des letzten
Jahrhunderts auf symbolische Handlungen ganz allgemein angewendet
und spdter als etwas allgemein Menschliches betrachtet — als etwas, das
in allen Bereichen des kulturellen Lebens zu finden ist. Heute sieht man
es als ein selbstindiges Phinomen an, das eine eigene theoretische Kli-
rung und methodologische Zuginge verlangt (Krieger/Bellinger 1998:
7).

In seinem zusammenfassenden Aufsatz unterscheidet Christoph Wulf
drei Schwerpunkte in der kulturanthropologischen Erforschung von Ri-
tualen und Ritualisierungen. Zum ersten Schwerpunkt zihlt er die Er-
forschung von Ritualen im Zusammenhang mit Religion, Mythos und
Kultus. In diesem Rahmen nennt er die Namen von Max Miiller, Herbert
Spencer, James Frazer, Rudolf Otto. Beim zweiten Schwerpunkt dienten
Rituale dazu, Werte und Strukturen der Gesellschaft zu analysieren; he-
rausgearbeitet wurde der Funktionszusammenhang zwischen Ritual und
Gesellschaftsstruktur. Hierzu gehoren die Arbeiten von Fustel de Cou-
langes und Emile Durkheim. Im dritten Schwerpunkt ist die Herange-
hensweise, die Rituale als Texte zu lesen mit dem Ziel, die kulturelle und
soziale Dynamik der Gesellschaft zu entschliisseln, entscheidend. Die Be-
deutung von Ritualen fiir kulturelle Symbolisierung und soziale Kommu-
nikation standen im Fokus dieser Ritualforschung, zu deren Vertretern
Victor Turner, Clifford Geertz und Marshal Sahlins zihlen (Wulf 1997:
1030). In seinen spiteren Exkursen zur Geschichte der Ritualforschung
figt der Autor noch eine vierte Forschungsrichtung mit einem prakti-
schen, inszenatorischen und performativen Schwerpunkt hinzu (Wulf/
Zirfas 2004: 9). Diese Arbeit folgt iiberwiegend dem dritten Schwer-
punkt, dem auch die Arbeiten zur Symbol- und Ritualforschung von
Hans-Georg Soeffner zugeordnet werden konnen. Das wird im Folgen-
den ersichtlich.

Was sind Rituale? Wie lassen sie sich charakterisieren?

Rituale sind Handlungen. Zu diesem zentralen Satz, mit dem alle For-
scher weitgehend einverstanden sind, fiihren die Versuche, alle gegebenen

37

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Definitionen des Rituals zusammenzufassen (Michaels 20071: 23). Was
macht aus Handlungen Rituale? Was zeichnet diese Handlungen aus?
In manchen Zusammenhingen charakterisiert man Rituale als Hand-
lungen ohne Worte bzw. eine nicht auf Worte reduzierbare Handlung.
Mit Levi-Strauss verstehe ich Rituale als eine eigene Sprache, die einzel-
ne symbolisierte Handlungen miteinander verkniipft. Die Korperlich-
keit wird in manchen Definitionen hervorgehoben — symbolisch kodierte
Korperprozesse: »Rituale sind korperliche Bewegungen, die einen An-
fang und ein Ende haben, die gerichtet sind und die den Beteiligten eine
Position zuweisen.« (Wulf 1997: 1029) Die einzelnen Handlungen de-
ren Verkniipfung zum Ritual fiithrt, sind jeweils symbolisch und wer-
den zu einem groffen Ganzen zusammengefiigt. Diesen Handlungsket-
ten oder Verkniipfungen ist immer eine interne Ordnung eigen, die dazu
fithrt, dass Rituale als >Handlungstexte« lesbar sind (Soeffner 2004: 62).

Rituale kénnen auch als kulturelle Auflerungsformen dargelegt wer-
den (Braungart 1996: 44). Sie sind geordnet und vorstrukturiert. Soziale
Verhiltnisse, Vorstellungen und Normen — wie Machtverhiltnisse — fin-
den sich in den Ritualstrukturen. Die herrschenden Verhiltnisse, bereits
entstandene Strukturen werden im Ritual reproduziert. Die Rituale sind
selbst intern geordnet und gleichzeitig reflektieren sie die herrschenden
Ordnungen der Gesellschaft. Rituale erhalten und veriandern die sozi-
alen Realitdten, genauso erzeugen und interpretieren sie diese und sind
normativ bestimmt (Wulf 1997: 1029). Die gleichbleibende Struktur des
Rituals ist durch seine dynamischen Aspekte gestiitzt. Rituale sind durch
Wiederholung gekennzeichnet. Sie werden durch Wiederholung besta-
tigt, indem sie immer wieder vollzogen werden und dabei eine gleich-
bleibende Struktur aufweisen. Wiederholungen kommen bei Ritualen
als Ganzes und in ihrer Binnenstruktur vor. Immer wieder treten gleiche
symbolische Strukturen auf, werden miteinander verkniipft und wei-
tergeleitet. Man kann oft die Wiederholung bestimmter Gesten beob-
achten. Bestimmte Bilder und Ausdrucksweisen, Zusammenhange, Ide-
en, und Vorstellungen werden immer wieder eingesetzt. »Sie umfassen
standardisierte Elemente und ermoglichen Abweichungen von diesen«
(Wulf 1997: 1029). Die einzelnen Elemente der durch Wiederholung
gepragten Kette werden mit regulierten und kontrollierten Variationen
versehen und mit sanften Abweichungen, die eigentlich nur zur Besta-
tigung und Verfestigung des Wiederholten dienen. Durch kontrollierte
Abweichung wird so viel Abstand von der Kernaussage des Rituals ge-
nommen, dass die zentrale Aussage anschaulicher und in seiner Bedeu-
tung dadurch noch mehr unterstrichen wird. Das sind dann ebenfalls ri-
tualisierte Abweichungen; sie sprengen den Rahmen des Rituals nicht
(Braungart 1996: 76).

Die zentrale Idee kehrt regelmifSig wieder. Die Pausen und Abwei-
chungen treten im periodischen Wechsel ein und werden alle in einer

38

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Kette verbunden. Ein Ritual hat immer einen rhythmischen Verlauf. Die
Rhythmisierung spielt eine wichtige Rolle im Vollzug des Rituals. Denn
durch ihre rhythmischen Wiederholungsstrukturen erfiillen die Rituale
wichtige soziale Bediirfnisse wie Wiedererkennung, Bestitigung, Stabili-
tat, und aufgrund ihrer gleichbleibenden bekannten Struktur haben Ri-
tuale einen affirmativen Charakter. Man konnte Rituale u.a. als Akte der
Zustimmung charakterisieren.” In den Ritualen erfahren die Beteiligten
eine Bestitigung und Zustimmung ihrer Vorstellungen. Zugleich sind sie
zur Zustimmung verpflichtet: Von ihnen wird die Zustimmung zu den
zentralen verbindenden Ideen der Gemeinschaft erwartet. Eine Zustim-
mung im Verlauf des Rituals erfordert von den Teilnehmern nicht zwin-
gend eine aufrichtige Haltung. Die emotionale Distanz und Zuriickhal-
tung sind vielmehr ein funktionales Element des Rituals, und dies birgt
ein konfliktlosendes Potenzial. Rituelle Formen mussen genau durchge-
fithrt werden. Auch wenn die Konfliktparteien nicht auf Interaktion ge-
stimmt sind, bietet ein Ritual Moglichkeiten, Verhandlungen zu fihren
und nach Losungen zu suchen, ohne emotional verletzend zu sein. Die
feste, bekannte und sich wiederholende Form des Rituals in bekannten,
sich wiederholenden Elementen ist eine Moglichkeit zur Entlastung und
Bewiltigung (Braungart 1996: 79). Rituale erlauben, individuelle Gefuh-
le einzuordnen, diese aber auch durch eine kollektive Form zu rahmen,
zu schiitzen und zu entlasten.® Entlastung durch das Ritual heifSt also:
Das Individuum kann sich einer festen Bedeutungsordnung tuberlassen,
die es kennt, die es vorhersagen kann, die eingefiihrt ist (Soeffner 2010:
45). Das Individuum muss die Ordnung nicht selbst hervorbringen. Die

7  Zu den Akten der Zustimmung siehe Joseph Piepers Zustimmung zur Welt.
Eine Theorie des Festes. Darin beschreibt der Autor den affirmativen beja-
henden Charakter der rituell wiederholten Handlungen. Seine Aufmerksam-
keit gilt den festlichen Anladssen (Pieper 1963).

8  Als eine Verbildlichung dieses Phinomens mochte ich den Einsatz von Mu-
sikbegleitung in traditionell durchgefiihrten armenischen Ritualen einfiigen.
Bei Hochzeiten, aber auch Bestattungen wird die musikalische Begleitung
gezielt eingesetzt. Sie soll an den genauen zeitlichen und rituellen Programm-
punkten erklingen und wirkt unmittelbar auf die emotionale Haltung der
Beteiligten. Sie zwingt zu emotionaler Reaktion und entlastet dadurch. Be-
wegend wirkt die Musik bei der Hochzeit, wenn die Braut das vaterliche
Haus verlasst, der Abschied und die Trennung werden betont zum Ausdruck
gebracht, den Gefiihlen eine klare Form verliehen und eine Moglichkeit ge-
boten, diese zu verkraften. Umso mehr bei einer Beerdigung: Wenn in den
letzten Minuten vor dem Abschied von Verstorbenen die traurige Musik er-
tont, sind alle aufgefordert ihre Gefiihle und Trauer im Kollektiv zu offenba-
ren. Gleichzeitig ist jeder durch die Musik dazu eingeladen, in sich zu gehen
und mit seiner Trauer alleine zu bleiben, dem Schmerz auf eine personliche
und individuelle Weise zu begegnen.

39

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Ordnung des Rituals hilft, das »Chaos« in unserem Leben zu ordnen. Ri-
tuale konnen durch ihre Wiederholungsstruktur potenziell konflikttrach-
tige Situationen entschirfen. Auch daraus ldsst sich die soziale regulative
und stabilisierende Funktion des Rituals erklaren (Braungart 1996: 81).

Rituelle Handlungen sind Selbstbestitigungen der Ritualteilnehmer,
die sich darin sicher bewegen, weil sie sich in ihnen auskennen, weil sie
sie gewohnt sind und schon immer praktizieren (Braungart 1996: 78).
Genauso werden die Rituale durch bekannte und gewohnte Elemente ge-
fullt und verfeinert, auch wenn woméglich eine neue Idee oder eine neue
Form eingefiihrt bzw. aufgefithrt wird. Diese Verkniipfungen einzelner
symbolischer Handlungen, die vorstrukturierte Abfolge der Schritte dem
»Handlungsplan« entsprechend, wird im Vollzug des Rituals realisiert
und entfaltet sich in einem Rhythmus (Soeffner 2004: 62). Im Vollzug
bekommt die Rhythmisierung eine besondere Bedeutung.

SchlieSlich ergibt sich eine kohdrente Ganzheit. Kontinuitit und
Kohirenz sind fiir Rituale charakteristisch, weshalb sie auch Kontinui-
tats- und Koharenzerfahrungen ermoglichen. Sie vermitteln Sicherheit.
Das ist ein wichtiger Grund dafiir, dass ihre Teilnehmer sich in ihnen
orientieren konnen und Orientierung erfahren. Diese sozial regulative
und bindende Kraft, die Rituale durch ihre Dynamik und Wirkung be-
kommen, kann auch eine Gefahr fur die Gemeinschaft bergen. Rituale
konnen zu einem machtigen Mittel sozialer Kontrolle werden (Braun-
gart 1996: 78).

Ein weiterer Aspekt des Rituals, der zu den entlastenden Elementen
und zu solchen, die die Kohirenz des Rituals gewahrleisten, beitragt, ist
das innere FlieSen. Den Flow-Begriff hat Mihaly Csikszentmihalyi ge-
pragt (Csikszentmihalyi 1993: 61). Zu den Elementen des Flows, des
Flief3ens, gehoren Verschmelzung von Handlung und Bewusstsein sowie
die Zentrierung der Aufmerksambkeit, Selbstgewissheit und das Gefiihl
der Kontrolle tiber die Umgebung und schliefSlich eine widerspruchsfreie
Handlungsaufforderung. In der kunstlich eingegrenzten Realitit einer
Flow-Episode weifd man genau, was »gut« und was »schlecht« ist. Von
der Person wird nicht erwartet, Dinge zu tun, die miteinander unverein-
bar sind, wie das im tiglichen Leben oft geschieht. Man weifS, welche Er-
gebnisse die verschiedenen moglichen Handlungen haben werden (Csiks-
zentmihalyi 1993: 71). Von der Qualitat des FliefSens hingt es ab, wie
intensiv die Teilnehmer das Ritual erfahren werden (Wulf 1997: 1035).
Sie ermoglichen eine besonders intensive korperliche Selbsterfahrung im
Vollzug der Handlung (Braungart 1996: 83).

Zum einen betrifft das Phinomen des Flieflens die subjektive Ent-
lastung des Einzelnen, zu etwas Groffem und Umfassendem zu geho-
ren und dient dadurch der Ausweitung der Selbstgrenzen und zugleich
der Erfahrung der Kontrolle tiber die Situation (Csikszentmihalyi 1993:
222). Der Fluss des bereits bekannten Rhythmus zieht die Beteiligten in

40

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

den vorstrukturierten und vorhersagbaren Ablauf und lasst den Einzel-
nen Geborgenheit und Zufriedenheit empfinden. Die Rollen und Positi-
onen sind so verteilt, dass jedes Problem eine Losung zu haben scheint.
So ldsst sich Kohirenz und Entlastung herstellen. Darauf basiert die sta-
bile Struktur des Rituals, die Kontinuitit erlaubt. Diese Balance entsteht
durch die verschiedenen strukturellen Elemente.

Zur Untersuchung und zum Verstindnis der Rituale gehort ein wei-
terer wichtiger Aspekt: die Fragen, wie man in den rituellen Bereich ein-
tritt und welche Prozesse die Beteiligten dabei begleiten. Diesen Aspekt
hat Victor Turner herausgearbeitet. Den prozesshaften Charakter der
Rituale betonend, weist er auf die Veranderungen der beteiligten Indivi-
duen im Ritual hin. In Anlehnung an Arnold Genneps Arbeiten entwi-
ckelt Turner die Etappen des Ritual-Prozesses: Bruch, Krise, Losung und
Reintegration. Dabei gibt es eine Spannung zwischen Struktur und >An-
ti-Struktur<, einen Bogen von den strukturell bestimmten Prozessen in
einen strukturell unbestimmten Zustand und zuriick zur Struktur. Ent-
scheidend sind Rolle und Erfahrung der >Anti-Struktur< (Krieger/Bel-
linger 1998: 13). Auf diese Erfahrung der Veranderung beziehen sich
die zwei zentralen Konzepte von Turners Ritualtheorie (Forster 2003:
706). Zum einen spricht Turner von Schwellenzustand oder Liminalitit
und zum anderen von Communitas. Ein Schwellenzustand entsteht in
Situationen, in denen die sozialen Strukturen ihre Verbindlichkeit ver-
lieren. Am Rande der Gesellschaft entstehen Phinomene, die wieder-
um auf das Zentrum zuriickwirken und Moglichkeiten aufzeigen. Das
sind die Eigenschaften des Schwellenzustandes (der Liminalitdt) oder
von Schwellenpersonen (Grenzgingern). Turner unterscheidet zwischen
den einfachen Gesellschaften mit ihren liminalen Riten und benutzt die
Bezeichnung liminoid fur dhnliche Phinomene in den modernen, star-
ker differenzierten Gesellschaften. Dieser besondere Zustand — fern von
normativen 6konomischen, sozialen und politischen Zwingen — erlaubrt,
das Alltagliche und Selbstverstandliche neu zu bewerten, neue Perspek-
tiven darauf zu entwickeln. Der Schwellenzustand spielt bei den Tatig-
keiten von Kiinstlern, Schriftstellern und Schauspielern eine wesentliche
Rolle (Forster 2003: 706).

» Communitas«® markiert bei Turner einen Zustand, der sich wih-
rend der liminalen Phase zwischen den rituellen Subjekten entwickelt.
Mit dem Begriff »Communitas« — dem lateinischen Wort fir Gemein-
schaft — mochte der Autor die Distanz zu den Sozialbeziehungen im All-
tag betonen (Turner 1998: 252). Schon die Auswahl der Begriffsbezeich-
nung weist also auf die Spezifik des beschriebenen Phanomens hin, das
in Situationen auftritt, die vom Alltag abgehoben sind. Ganz allgemein

9  Zuder Geschichte des Communitas-Konzepts siehe » Victor Turners Ritual-
theorie« von Till Forster (Forster 2003: 706ff.).

41

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

gesprochen, konnte man sagen: Die Communitas entsteht dort, wo es
keine Struktur gibt: in der Anti-Struktur. Dies ereignet sich, indem eine
bestimmte Grenze zum Alltag gezogen und tiberwunden wird. Gleich-
zeitig kann sie sich nur vor dem Hintergrund der strukturierten All-
tagsgesellschaft entwickeln. Es bedarf immer eines Komplements, dem
folgt auch Turner in seiner Ausfithrung und definiert dies anhand von
Gegensatzpaaren (Turner 1998: 253).*° Als eine Erfahrung allgemeiner
menschlicher Gemeinschaft — einer sehr elementaren, offenbar universa-
len Erfahrung menschlicher Sozialitit — bekommt der Begriff eine gro-
Be Attraktivitdt fur viele Disziplinen und in vielen Zusammenhingen.
» Communitas« gehort zu jenen Konzepten, mit denen sich eine Viel-
zahl von sozialen und kulturellen Phianomenen ordnen und deuten lasst
(Forster 2003: 707).

Mit Hilfe dieser Begrifflichkeiten konnen die vorhin beschriebenen
Prozesse der Sicherheit im Ritual, die Uberwindung der Widerspriiche
wie auch die Selbstfindung neu geordnet werden. Erst jenseits der Gren-
ze des alltdglich Strukturierten ergeben sich neue Dynamiken, die durch
inneres Flieen getragen werden. Durch den Ubergang von der gegebe-
nen Struktur zu einem neuen Zustand entsteht ein von Widerspriichen
gereinigter Raum mit einer neuen Qualitdt. Das beschriebene Commu-
nitas-Konzept beinhaltet die genannten Charakteristiken, wie das inne-
re FliefSen und die Entlastung des Individuums, starkt aber auch die An-
nahme, dass im Vollzug des Rituals ein neuer Zustand erreicht wird, der
die existierende Ordnung »korrigiert« und erwiinschte Elemente hinzu-
fuigt, indem er die Widerspriiche harmonisiert.

Inszenierung/Performanz

Die Aspekte der Inszenierung und Performanz werden in der Ritualfor-
schung zentral behandelt und oft scheint der Begriff » Performance« den
des Rituals sogar zu ersetzen (Belliger/Krieger 1998: 10). Zum einen sind
Rituale symbolische Auffiihrungen. Sie lassen sich als solche begreifen,
sind aber im Unterschied zum Theater oder sonstigen Inszenierungen
selbstbezuglich. Sie werden vor allem von und fiir die im Ritual Betei-
ligten veranstaltet. Adressiert werden die Rituale an die, die sie inszenie-
ren (Wulf 1997: 1030). Zum anderen sind Rituale auch unvermeidlich

1o Turner stellt die Eigenschaften des Schwellenzustands im Gegensatz zum
Statussystem dar in solchen Gegensatzpaaren, wie Communitas/Struktur,
Ubergang/Zustand, Statuslosigkeit/Status, Hinnahme von Schmerz und
Leid/Vermeidung von Schmerz und Leid etc., was erlaubt den Communi-
tas-Begriff besser zu fassen. Diese Gegeniiberstellung ist bei Turner (Turner
1969 (2005): 105) und (Turner 1998: 253) und ebenfalls in der Sekundar-
literatur zu Turner hiufig angefithrt (Forster 2003: 708).

42

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Selbstdarstellungen (Wulf 1997: 1034). Aufgefithrt werden die wichtigs-
ten Fragen, Probleme, Entwicklungen, Erfolge und auch die Zielsetzun-
gen der Gemeinschaft. Die Selbstbeziiglichkeit des Rituals ermoglicht es,
auf sich selbst bezogen Probleme zu verhandeln, zu thematisieren, zuzu-
spitzen und zu l6sen. Kurzum: mit dem Widerspruch umzugehen. In den
Inszenierungen lassen sich diverse »symbolische Kimpfe« beobachten:
konkurrierende und verwandte Symbole, sich »verbiindende« Symbole
werden zum Ausdruck gebracht. Durch die Darstellung der unmittelba-
ren »Interaktion wird erkennbar, was den Ritualen basal >heilig« ist: die
Grenzen zwischen einzelnen Menschen, zwischen Eigenem und Frem-
dem, Privatem und Offentlichem, Alltiglichem und Besonderem; zwi-
schen dem Einzelnen und der Gruppe, zwischen Kindern und Erwach-
senen, Gesunden und Kranken, Starken und Schwachen, Jungen und
Alten« (Soeffner 2010: 46). In jeder Situation werden die symbolischen
Ressourcen neu bewertet, sie bekommen eine neue Position und neues
Gewicht. Auf diese Weise werden »Kampfe« fur die Bedeutungshoheit
gefiihrt und Kompromisse geschlossen. Die fiir jede Gemeinschaft wich-
tige Symbolik sammelt sich um den jeweils aktuellen Widerspruch und
versucht im Ritual sich zu platzieren, einen wichtigen Platz zu finden. In
den Inszenierungen wird die symbolische Kraft ein weiteres Mal ausge-
handelt, sobald die richtige Verteilung gefunden ist. Dann entsteht die
gewiinschte Flow-Qualitit und eine ersehnte Anti-Struktur, so dass die
Inszenierung auch die Schwelle zum ritualen Zustand gut iiberwinden
lasst und den harmonisierenden entlastenden Zustand zuginglich und
moglich macht.

Lernprozesse und Nachahmung

Die Inszenierungen setzen Lern- und Nachahmungsprozesse in Gang.
Auch das innere FliefSen Flow setzt eine Nachahmung voraus. Der Fluss
zieht jeden mit, durch Nachahmung kénnen Einzelne zum Teil des Gan-
zen werden. Oft werden einzelne Individuen, ohne dies zu reflektieren
und sich bewusst zu sein, was sie genau machen, in das Geschehen hi-
neingezogen. Materialitit und Korporalitit sind als wichtige Kompo-
nenten der Inszenierung durch Nachahmung tradierbar. Korperliche
Beteiligung wie Aufstehen oder Klatschen wird ebenso wie materielle
Zeichen, d.h. etwa Kleidung oder Schminke, durch Nachahmung repro-
duziert. Dazu gehort auch ein Bezug zum Gebaude oder auch zu Einrich-
tungsgegenstanden, die Bedeutungen tragen und mit Bedeutung versehen
sind (Willems 2012: 335). Indem die Teilnehmer sich >passend< kleiden
und ihr Aussehen, aber auch ihren Bezug zur Materialitdt anpassen, die
Zeiten und Orte nach ihrer Bedeutung einordnen und in ihrer Haltung
und ihren Bewegungen durch Nachahmung reproduzieren, werden sie

43

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Teil der Inszenierung. Die Nachahmung ermoglicht eine Zugehorigkeit
zur Gemeinschaft. Lernprozesse, die oft auf Nachahmung aufbauen, sind
etwas komplexer. Man erwirbt sowohl praktisches, habituelles Wissen,
lernt aber auch, tiber die Situation zu urteilen, bekommt Deutungen und
verinnerlicht Zuschreibungen, erhilt und verfugt bald tiber ein spezielles
Wissen. Dazu gehoren Modellsituationen, die durch Wiederholung im
Ritual ihren festen Platz fir das Individuum bekommen. Sie entstehen
im Ritual und werden durch das Ritual tradiert. So werden auch Vorbil-
der erzeugt und weitergegeben (Wulf 1997: 1037). Durch symbolische
Konstruktionen werden die tragenden Elemente im Ritual hervorgeho-
ben, und, oft mit Hilfe der grofSen Mythen, werden der Situation entspre-
chende Deutungen fiir einzelne Figuren zurechtgelegt. Empfindungen,
Gefuhle, Wiinsche und Sehnsiichte finden ihren Platz in der Inszenie-
rung und werden in die Symbolik komprimiert, welche durch erfiihlen-
de und harmonisierende Deutungen den Sehnstichten entgegenkommt
und zu Nachahmung und Mitwirkung auffordert. Die erfolgreiche Ba-
lance erreichen die Rituale dann, wenn die Nachahmung und Mitwir-
kung nicht als aufgezwungen empfunden werden, sondern zumindest in
den Ritual-Rahmen eingebettet sind und dadurch ihre Richtigkeit erhal-
ten. Eine »qualifizierte Offenheit«, von der Werner Jetter spricht, soll-
te im Ritual inszeniert und kommuniziert werden. Sie grenzt die rituel-
le Situation zwar von der alltdglichen ab, vermeidet aber dennoch die
Gefahr der Verschlossenheit (Jetter 1978: 145). So werden auch Distanz
und Nihe ausgehandelt: Indem Einzelne durch praktische Beteiligung,
Nachahmung der Handlung oder erlernte Teilnahme an einem Ritual
teilhaben, entsteht eine grofSe Nihe. Gleichzeitig schafft die jeweils indi-
viduelle Ausfihrung eine Distanzierung. Jeder bekommt seinen Raum in
der Nihe, um die notwendige Distanz zu bewahren (Soeffner 2010: 46).

Ritualspezialisten: Autoren und Experten, Organisatoren

Eine Schlusselrolle spielen bei Ritualen Ritualspezialisten, ihre Organi-
satoren, in manchen Fillen auch Autoren. Gemeint sind Personen und
Gruppen in unterschiedlichen Positionen, die mit ihrer Beteiligung die
Gestaltung und Durchfithrung des Rituals entscheidend beeinflussen
konnen. In manchen Fallen handelt es sich um die Organisatoren, welche
sich um die Raumlichkeiten und zeitliche Organisation kummern, in an-
deren sind es Experten in einem bestimmten Bereich, die durch ihre bera-
tende Beteiligung Deutungen festschreiben.** Es konnen Ritualspezialis-
ten sein, deren Beitrag bei der Ausfiihrung des Rituals die Verkorperung

11 Zum Unterschied zwischen Experten und Spezialisten sieche Ronald Hitzlers
Aufsatz »Wissen und Wesen des Experten« (Hitzler 1994)

44

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

der Schliisselrolle oder das Vorlesen eines bestimmten Textes ist, die das
Geschehen lenken. Es konnen aber auch einzelne Autoren der vorgetra-
genen Texte oder des Programms sein. Oft sind Rituale Kooperations-
produkte, die in der Zusammenarbeit einiger Akteure bzw. Trager kon-
zipiert und durchgefiithrt werden. Dabei kann es zu unterschiedlichen
Arbeitsteilungen kommen. Als Begriff firr die Personen, die an einem
Ritual gestaltend beteiligt sind, benutzen Jorg Gengnagel und Gerald
Schwedler die Wortschopfung »Ritualmacher« (Gengnagel/Schwendler
2013: 13). Zu solchen Ritualmachern konnen Menschen gehoren, die
eine neue Feierlichkeit komplett entwerfen und gestalten und in diesem
Sinne einen Anspruch auf Autorschaft erheben konnten. Es gibt aber
auch vollkommen hinter den Kulissen versteckte, unsichtbare Gestalter
und Planer. Sie sind nicht unbedingt Autoren, aber sicherlich verantwort-
lich fur die Durchfithrung sowie Inszenierung und Deutung des Gesche-
hens. Letztlich gibt es Rollen, die unmittelbar mit der Inszenierung zu-
sammenhingen und Teil der Inszenierung sind. Eine besondere Aufgabe
wird den inszenierenden Spezialisten zuteil, denn sie mussen zwar ein
bestimmtes Inszenierungstalent haben, damit sie aber Teil der Veranstal-
tung bleiben, darf ihre Inszenierung nicht iber den Rahmen des Rituals
hinausgehen. Zwischen der Ritual-Situation, der Gemeinschaft und den
darstellerischen Fahigkeiten des Spezialisten muss ein Gleichgewicht be-
stehen. Wenn aber das Schauspiel in der Inszenierung tiberwiegt, droht
der Spezialist, seine Rolle zu verlieren und in seiner Aufgabe zu scheitern
(Soeffner 2010: 48). Die Kompetenz des Spezialisten besteht also darin,
die genannte Balance herzustellen. Die Personen sind dann fiir ein Ritual
spezialisiert, wenn sie eine treffende Vorstellung haben von den Erwar-
tungen der Anwesenden und von den symbolischen Handlungen, die die
Kohirenz des Rituals herstellen und unterstiitzen werden, und wenn sie
diese Vorstellung auch umsetzen konnen.** Die Expertenrolle mag auch

12 Ein Beispiel mochte ich unbedingt hinzuftiigen. Im Kaukasus werden auf al-
len Festen Tischreden gehalten, und es gibt in der Regel einen, der das tut
— der Tamada. Dieses Amt kann nicht jeder ausfiihren, es gibt in jeder Fa-
milie oder Gruppe dafiir anerkannte Spezialisten. Hierzu gehoren selbst-
verstiandlich rhetorische Fahigkeiten, Kenntnisse der wichtigen Inhalte und
deren Reihenfolge, die jedem Anlass nach gesprochen werden muss, Bereit-
schaft und Fahigkeit, die darstellerische Leistung zu erbringen, aber auch
ganz einfach, tiber Informationen zu der Familie oder der jeweiligen anderen
Gruppe der Feiernden zu verfiigen. Diese Person muss die Verwandtschaft
kennen, die zentralen Geschichten und pragende Ereignisse, die Hierarchien
und Wertvorstellungen, die Sprache der Gemeinschaft verinnerlicht haben,
um ihr Amt erfiillen zu konnen. Heute tendiert man dazu, die Hochzeiten
vorher mit allen Einzelheiten soweit zu planen, dass auch fiir die Rolle des
Tamadas ein Schauspieler gebucht wird. Dies entspricht zwar der Erwar-
tung, dass die Hochzeit und die Griindung der Familie noch feierlicher und

45

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

hin und wieder bei der Durchfithrung eines Rituals von Bedeutung sein,
kann die Auswahl der symbolischen Mittel betreffen und einen Einfluss
auf die Dramaturgie oder Choreographie oder sonstigen symbolischen
Ausdruck haben. Allerdings hingt die konkrete Einsetzung dieses oder
jenes Elements vielmehr von den Organisatoren, Autoren, Planern und
Gestaltern und letztlich von den Teilnehmern des Rituals ab.

Verschiedene Titigkeiten, die von den einzelnen Personen wahrge-
nommen werden, spielen in der Vorbereitung und beim Durchdenken
konkreter Rituale eine Rolle. Man ldsst sich und die Teilnehmer beraten.
Ein Handlungsplan wird ausgearbeitet, auf dessen Richtigkeit man ach-
tet (Gengnagel/Schwendler 2013: 17). Die Trager der Rituale (Soeffner
2010: 46) — eine andere Bezeichnung fiir die engagierten Personen und
Gruppen - wie dann auch die Rituale selbst, sind stindig einem Prozess
des Austausches und Aushandelns unterzogen. Dabei entstehen unver-
meidlich Konkurrenzen. Die rituellen Ordnungen und die Dominanz ei-
ner oder anderen Symbolik muss behauptet werden. Zu beobachten sind
die Konkurrenz der Symbole, Rituale und dessen Trager, aber auch Ver-
wandtschaft und ausgehandelte versohnende Losungen (Soeffner 2010:
46). Welche Gruppen als Spezialisten gelten durfen und welches Wissen
und welche Fertigkeiten, welche symbolischen Akzente gesetzt werden,
wird ebenfalls ausgehandelt. Die Triager konkurrieren miteinander und
kdampfen um Dominanz.

Die Texte, denen in der Vorbereitung und Durchfithrung eines Rituals
eine Bedeutung zukommt, sind wie auch der Umgang mit diesen Texten
wichtig fiir das Verstindnis eines Rituals. Welche Texte werden mit dem
Ritual in Zusammenhang gebracht? Welche werden benutzt? Gelangen
mythische Hintergriinde direkt durch die Texte in die Inszenierung? Wie
werden sie Uiberarbeitet und wie zitiert? In welchen Sequenzen werden
die textuellen Passagen iiberhaupt eingesetzt und wie gehen sie mit der
Sprache um? Was wird fiir den speziellen Anlass verfasst? Wer schreibt?
Und warum? Diese Fragen werden je nach Situation unterschiedlich ge-
16st. Von Ritual zu Ritual bekommen die Texte einen anderen Stellen-
wert. Oft wird auch die Frage gestellt, ob das Ganze dokumentiert wird.
In vielen Dokumentationen werden zwar umfangreiche Texte verfasst,
aber dennoch zentrale Fragen aufler Acht gelassen. So stellt sich hiufig
die Frage: Warum wird so Vieles nicht beschrieben? Manchmal werden
in den Ritualen Texte eingesetzt, die von den Autoren in ganz anderen
Zusammenhangen geschrieben wurden. Diese werden dem aktuellen An-
lass angepasst und finden ihren Platz darin. Die Vorbereitung und Auf-
fihrung der Rituale und der relevanten Texte bekommt ihre Wirkung
nicht nur durch die Intentionen und die durchdachten Vorbereitungen,

aufwendiger werden, nimmt aber dem Spezialisten seine Rolle bzw. veran-
dert diese.

46

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Verhandlungen und Beratungen. Die konkrete aktuelle Situation — das
mag auf die politische Lage zuriickzufithren sein oder auf andere ent-
scheidende Aspekte — kann dem Ganzen eine neue Bedeutung geben,
ungeachtet der ganzen Vorbereitung. Diejenigen Teilnehmer, die weder
Organisatoren noch Spezialisten des Rituals sind, konnen durch ihre Be-
teiligung ebenfalls auf die Auffithrung und den Handlungsablauf einwir-
ken. Auch sie bringen Wissen mit, verfiigen iiber Kenntnisse der Situa-
tion und gehoren fest zur Inszenierung (Gengnagel/Schwendler 2013:
18ff.).

Die Rolle der Texte und ihre Behandlung durch Spezialisten und Be-
teiligte sind unterschiedlich und haben verschiedene Ausdrucksformen.
Manchmal werden Reden gehalten und der gedruckte Text hat eine
wichtige Stellung; manchmal werden textuelle Passagen gesungen und
haben eine begleitende Funktion. In allen Fillen jedoch kann man von
zentralen Texten sprechen. Die mythischen Hintergriinde der fur die Ge-
meinschaft wichtigen Symbolik lassen sich auf einer gemeinsamen my-
thischen Ebene erkennen, was wiederum auf einer textuellen reprisen-
tiert 1st.

Destruktive Elemente und Zerstorung des Rituals

Die letzte Frage in dieser kurzen Einfithrung zu den zentralen und fiir
diese Studie relevanten Aspekten der Ritualforschung ist die Frage nach
der Zerstorung des Rituals. Zerstorung und Ritual konnen auf unter-
schiedliche Weise zusammengehoren. Es gibt Rituale der Zerstorung wie
auch zerstorte Rituale. In beiden Fillen haben wir es mit Zerstérung zu
tun. Die Rituale der Zerstorung konnen auf Vieles zerstorerische Wir-
kung haben und als Folge auch andere Rituale zerstéren, dennoch ha-
ben sie eine rituelle Struktur inne. Der Zusammenfall der Rituale hingt
manchmal gar nicht mit einer zerstorerischen Handlung zusammen. In
diesem Fall sind komplexe strukturelle Storungen vorhanden.

Wann ist ein Ritual gescheitert und wann ist es zerstort? Was kann
destruktiv wirken und was kann die Durchfithrung eines Rituals sto-
ren? Ein gescheitertes Ritual ist noch kein endgiiltig zerstortes. Aber
auch beim Scheitern und Misslingen eines Rituals handelt es sich um
sstrukturelle Storungen<. Der Diskussion dieser Phinomene haben sich
einige wissenschaftliche Arbeiten angenommen. Als erster Urheber die-
ser Diskussion gilt Clifford Geertz mit seiner Studie »Ritual and Social
Change: A Javanese Example« (»Ritual und sozialer Wandel: ein java-
nisches Beispiel«) von 1957.%3 Allerdings diskutiert er in diesem Aufsatz

13 Die Studie von Clifford Geertz wird stets bei der Erforschung des Ri-
tual-Scheiterns als eine der frithesten Forschungen dazu erwihnt und

47

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

nicht das Scheitern, sondern kritisiert vielmehr die herrschenden theo-
retischen Perspektiven auf die Religion (Geertz 1973a: 143). Eine ge-
zielte Beschiftigung mit den theoretischen Erklarungen und Versuchen
der Konzeptualisierung des Scheiterns in den Ritualen wurde erst in den
1990er Jahren zum Thema (Schieffelin 2007: 2).

Rituale konnen scheitern oder vollkommen zerstort werden, es kon-
nen aber auch einzelne Fehler auftreten, die nicht unbedingt zum Miss-
lingen fithren. Entscheidend ist dabei, welche Elemente angegriffen sind,
und was diese Veranderung nach sich zieht. Selbstverstandlich gilt, dass
viele »Ritualfehler« nur scheinbar sind. Sie konnen durch leichte Um-
deutung und passende Improvisation zu einem neuen Impuls werden und
zu einer Entwicklung der existierenden Form fiuhren.** Manche Fehler
werden dann zum Impuls oder Quelle einer griindlichen Innovation, an-
dere fithren dazu, dass die existierende Form sich noch weiter verfestigt.
Viele Abweichungen werden tiberhaupt nicht negativ bewertet (Hiisken
2007b: 338). Wenn man so will, ist ein vollkommen fehlerfreier Ablauf
der Veranstaltung schwer vorstellbar. Man schliefst immer Kompromis-
se, sucht nach Alternativen und solange das zentrale Problem dadurch
befriedet ist, kann man von keinem Scheitern sprechen. Was ist in die-
sem Kontext ein Fehler? Je nach Perspektive kann die eine oder andere
Sphire zentral sein, was aber fiir das Kollektiv weniger entscheidend ist.
Mit anderen Worten: Ein Fehler ist nur aus dem aktuellen Kontext zu
erschlielen. Die jeweilige Perspektive spielt eine grofse Rolle. Elisabeth
Rauch bezieht sich in ihrer Forschung zu Sprachritualen auf das Phano-
men Ritualbriiche und -verstofle und stellt fest, dass auf diese Thematik
in der Literatur relativ wenig eingegangen wird. Fiir eine mogliche Erkli-
rung dafiir hilt sie die Unterschiede in der Wirkung der jeweiligen Ver-
stofSe. Die Verstofse seien eher ritualtypspezifisch, und es seien nicht viele
auf alle Ritualtypen zutreffende Aussagen moglich (Rauch 1992: 112).

Rituale, die in einer bestimmten Hinsicht scheitern, konnen durch eine
andere Eigenschaft doch funktional sein und in gewissem Sinne gelingen.
Solche Rituale, die nicht affirmativ oder aus einer anderen Perspektive
wenig gelungen sind, gewinnen ihre Bedeutung aus anderen strukturellen
Elementen. Die Inszenierung nimmt eine neue Form an, die prasentierte
Problematik verschiebt sich. Aus Ritualen, von denen man sich eine Ein-
heit erhofft, wird eine Darstellung der Zerrissenheit etc., was aber nicht
unbedingt bedeutet, dass die Veranstaltung dadurch nutzlos wird. Das

diskutiert, siehe hierzu Bell (Bell 1992: 33), Husken (Hiisken 2007b: 341),
Schieffelin (Schieffelin 2007: 3).

14 Viele Beispiele der >fehlerhaften< Handlungen und Ungenauigkeiten im Ri-
tual werden im Sammelband von Ute Hiisken beschrieben (Hiisken 2007¢).
Thre Bewertung fiihrt in vielen Fillen jedoch zu keinem Kollaps der Ver-
anstaltung, auch wenn einzelne Aspekte des Rituals beeintrichtigt werden
(Hiisken 2007a: 21).

48

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Ziel dieser Rituale ist weniger die Stiftung einer Gemeinschaft und Be-
hauptung einer Anti-Struktur, sondern die Betonung der Struktur, eine
offensichtliche Demonstration der Grenzen. An dieser Stelle fiihrt man
Begriffe wie » Macht-Rituale« ein, die aus der Perspektive der Macht-
haber weiter inszeniert werden (Collins 2005: 112). Es ist nicht ausge-
schlossen, dass aus dem Kontext neue Entwicklungen dazu fithren, dass
aus einem Macht-Ritual ein Ritual wird, das affirmativ eine Gemein-
schaft stiftet. Es kann aber auch sein, dass dieses unter dem Einfluss der
gesellschaftlichen Veranderungen seine Funktion verliert und nicht mehr
als solches vollzogen wird. Wenn das Ritual ausschlieflich der Macht-
demonstration dient und keine affirmative Bedeutung fiir die Gemein-
schaft hat, kann es bei Veranderungen der Machtstrukturen aus der Pra-
xis ausscheiden. Die zentrale Symbolik, das Problem des Kollektivs und
dessen Losung gelangen in dem Fall nicht zu einer synthetischen Ein-
heit. Die gescheiterten Ritual-Situationen sind allerdings genauso wich-
tig wie die gelungenen.

In seiner Diskussion der Grenzsituationen der Rituale erortert
Hans-Georg Soeffner einige Faktoren, die ein Ritual gefahrden konnen.*s
Die Gefihrdung kann mit Elementen, die von aufSen kommen, verbun-
den sein, aber auch aus dem Inneren eines Rituals und dessen Struktur
herrihren. Im ersten Fall spielt die Krise der tragenden Gesellschafts-
struktur eine Rolle. In dieser Situation werden die Traditionen von den
transformierenden Kriften bedroht (Soeffner 2010: 48). Hierfiir lassen
sich mehrere Beispiele nennen, etwa aus dem Bereich der Literatur. Ich
wihle die Darstellung der Spannungen zwischen dem Siiden und Nor-
den Amerikas, den Biirgerkrieg 1861-1865 und vor allem dessen Fol-
gen, die Margaret Mitchell beschrieben hat. In ihrem beriihmten Roman
Gone with the Wind (Vom Winde Verweht) von 1936 beschreibt sie sehr
genau, wie im und vor allem nach dem Biirgerkrieg traditionelle und
transformationsorientierte Haltungen aufeinanderstofSen. Sie bekdamp-
fen sich gegenseitig. Dabei haben beide Gruppen ihre Ideale, aber auch
ihre Interessen, und haufig ist Konkurrenz die bewegende Kraft. An vie-
len Beispielen wird gezeigt, wie die Transformation — die die Abschaffung
der Sklaverei fordert — der schwarzen Bevolkerung weder Respekt noch
Wertschatzung entgegenbringt. Man hat Angst vor den Schwarzen, man
vertraut ihnen nicht und verachtet sie, auch wenn man fiir ihre Befrei-
ung kampft (Mitchell 1967: 674). Die Autorin weist konsequent darauf
hin, dass die Stidstaatler in vielen alltaglichen Beispielen ihren Sklaven

15 Hier beziehe ich mich insbesondere auf das Kapitel »Ritual« des Buches
Symbolische Formung. Eine Soziologie des Symbols und des Rituals, in dem
die meisten Ideen aus den vorherigen Veroffentlichungen zum Thema in ei-
ner neuen Ausarbeitung zusammengefasst dargestellt sind (Soeffner 2010:

40ff.).

49

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

gegeniiber positiver eingestellt waren als ihre Befreier. Es gab ausgear-
beitete Mechanismen und Systeme, die das Verhiltnis regelten und ei-
nen differenzierten Umgang ermoglichten. Allerdings war diese Struktur
nicht linger haltbar. Schon im Titel des Romans lasst sich die Krise der
tragenden Struktur und deren Unfihigkeit, die Transformation zu tiber-
stehen, erkennen. Bedrohung basiert auf der inneren Krise, wird aber von
Kriften aufSerhalb des Kollektivs angetrieben. Dies fithrt zu einem Kol-
laps der Struktur, zu einer Zerstorung der existierenden Ordnung, dem
Krieg. Nachdem die Struktur mit allen Ritualen und Traditionen zusam-
mengebrochen ist, erfolgt eine neue Anniherung zwischen den Kriegs-
parteien, schliefSlich eine Einigung auf eine neue Ordnung: Im Anschluss
an den Sezessionskrieg fand bis 1877 eine Etappe der sogenannten Re-
konstruktion statt, in der sich alle Staaten wieder zu einer neuen Union
zusammenfanden, die auf neuen gemeinsamen Werten basierte.

Das Phanomen des Aufrechterhaltens der Rituale, die nicht mehr
funktionsfahig sind, sehen wir oft in der Art, wie adlige Herkunft zele-
briert wird — um bei dem Beispiel von Margaret Mitchell zu bleiben —,
wie die Suidstaaten versuchen, ihre alte Ordnung nach dem Krieg wie-
derherzustellen, als Lady und Gentleman zu leben. Erfolgreich und tiber-
lebensfihig sind diese Ordnungen aber nicht (Mitchell 1967: 608). Die
Rituale haben in ihrer Konstruktion keine Balance und verlieren all-
maibhlich ihre Kraft. Sie bleiben weiter beriicksichtigt, werden aber zu-
nehmend zu Zitaten ihrer selbst (Soeffner 2010: 48). Sie verlieren den
Bezug zum Problem des Widerspruchs und gewinnen, unabhingig da-
von, wie sorgfaltig sie ausgefuihrt werden, keine Kraft mehr und sind an-
greifbar, instabil. Einzelne Teile, Elemente mogen noch weiter existieren,
sind allerdings in ihrer Ausfithrung aufSer Kraft gesetzt. Zum Beispiel le-
ben alte Bezeichnungen wie »Ladies and Gentlemen« immer noch wei-
ter, was aber selten die von den Stidstaaten gemeinten Tugenden fur die
so bezeichneten Menschen meint.

Die Zerstorung, wie unvermeidlich und vielleicht sogar konstruktiv
sie in vielen Fillen auch sein mag, stofSt auf bereits entstandene star-
ke und feste Konstruktionen. Das kann einen sehr dramatischen Aus-
gang nehmen, weil die Rituale michtige Konstruktionen sind und sich
»wehren« konnen. An dieser Stelle folge ich dem Beispiel, das Hans-Ge-
org Soeffner zur Demonstration eines gravierenden Zerstorungsmusters
einfithrt. Er weist auf ein Zitat hin, das Thomas Vinterberg in seinem
Spielfilm Das Fest (1998) vorfiihrt. Der Titel des Filmes bezieht sich auf
die Feier des 60. Geburtstags des Familienoberhauptes. In seiner Festre-
de deckt der Sohn frithere Vergehen des Jubilars an dessen unmiindigen
Kindern auf, die in einer ritualisierten wiederholten Form, aber auch in
den anderen Teilen des Familienlebens eingebettet wurden. Diese sind zu
einem festen Teil des Familienlebens geworden. Dies macht es dem Red-
ner sehr schwer, sich Gehor zu verschaffen. Erst durch die Unterstiitzung

50

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

der Bediensteten, die, wie vermutlich die meisten Anwesenden, von dem
Verbrechen wussten, gelingt es dem Redner sich horbar zu machen. In
immer neuen Anlaufen, in wiederholten und hartniackigen Versuchen
seine Rede abzuschliefSen, gelangt er schliefSlich an sein Ziel. Er zerstort
dadurch mithilfe eines zentralen Rituals den gesamten, bis dahin rituell
gestuitzten Familienmythos (Soeffner 2010: 48). Dies fithrt zwar zur Zer-
storung der Familie, wie sie seit Jahren etabliert ist, ermoglicht aber eine
neue Wahrnehmung der Familienbeziehungen, der Nihe der Geschwis-
ter und ihrer Beziehung zur Mutter. Die Familie ordnet sich neu. In der
Schlussszene sieht man, wie die Machtverhiltnisse sich verindern und
der Zusammenhalt erneut hergestellt wird.*¢

In der Literatur und in Filmen wird dieser Prozess der schwierigen
bis unmoglichen Zerstorung der rituell gefestigten und abgesicherten
Strukturen, die sich gut schiitzen konnen, oft thematisiert, meistens in-
dem tabuisierte Themen und Phianomene behandelt werden.*” Um nur
ein Beispiel aus der deutschen Realitat zu nennen: In der Dokumentation
Geschlossene Gesellschaft (2012)*® wird die Geschichte der hessischen
Odenwaldschule erzahlt und zugleich werden die Aufklarungsgespra-
che zwischen den Lehrern und ehemaligen Schiilern zu den gravieren-
den Missbrauchsfallen in der Schule gezeigt. Der Film stellt mythisiert
die traumhafte Losung der Adoleszenz und hohe Bildung dar, die Frei-
heit des Erwachsenwerdens und eine geheimnisvolle Geborgenheit in der
Welt der Auserwihlten durch wundervolle Bilder von der Landschaft,
das schone Haus, die vielversprechenden Konzepte der Schule. Zugleich
erzihlt er im Kontrast dazu Stiick fur Stiick die entsetzliche Geschich-
te des mafSlosen Verbrechens. Die Aufarbeitung fand in sehr langsamen
und zeitlich weit auseinanderliegenden Schritten statt. Als die ersten Fal-
le 6ffentlich wurden, wollte niemand aus der Institution den guten Na-
men der Schule gefdhrden. Erst 1o Jahre spiter konnte stufenweise —
dhnlich wie in der Film-Dokumentation — die hartnickige ritualisierte

16 Der vollstindige Titel des Filmes lautet auf Deutsch: Das Fest. Jede Familie
hat ein Gebeimnis; der dinische Originaltitel: Festen. Der in Danemark und
Schweden produzierte und mehrfach ausgezeichnete Film wurde nach den
Prinzipen der danischen Gruppe Dogma 95 gedreht. 1998, im Jahr seiner
Erstauffithrung, erhielt er bei den Internationalen Filmfestspielen in Cannes
den Spezialpreis der Jury.

17 Es lassen sich zahlreiche weitere filmische oder literarische Beispiele hinzu-
fiigen, die das Phinomen beschreiben. Meist geht es dabei um geschlosse-
ne Gesellschaften, Dorfer etc. Zu erwihnen wire etwa der Film Top of the
Lake (2013) von Jane Campion und Gerald Lee oder die Beerdigungssze-
ne in Fethiye Cetins biografischem Buch Grofimutter (2008), in dem es um
eine tirrkische Anwiltin geht, die ihre armenische Herkunft entdeckt.

18 Ein Filmbericht von Luzia Schmid und Regina Schilling, Deutschland. 2012,
Stuttgart, SWR u.a.

ST

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Struktur zerbrochen und die mythisierte Aura der Musterschule in Fra-
ge gestellt werden. Bei einem feierlichen Anlass — dem too-jihrigen Ju-
bilaum der Schule — fanden Gespriche tiber den Skandal statt. Die Ver-
anstaltungen zur Aufarbeitung, die Diskussionen wurden gefilmt. Selbst
bei diesen extrem emotionalen und belastenden Schilderungen setzten
sich die stindigen Versuche der Wiederherstellung des alten Bildes hart-
néckig fort. Unter anderem wird auf der Webseite der Schule ein sicheres
Heim fur Schiiler versprochen und eine geschlossene Gesellschaft herauf-
beschworen, was ein giinstiges Klima fiir Verbrechen herstellen wiirde.
Man solle von solchen Formulierungen moglichst Abstand nehmen, pla-
diert der moderierende Psychologe. Der Film behandelt die Zeitspanne
bis zur Jubildumsfeier, die spateren Pressemitteilungen berichten jedoch,
dass die Schule Jahre spiter nach langeren Diskussionen den Folgen des
Skandals und der neuen Missbrauchsfille nicht mehr standhalten konn-
te und doch geschlossen werden musste. Dies geschah allerdings unge-
achtet der Proteste seitens der Schuler und Eltern. Man zieht nun in Er-
wagung, eine neue Schule mit neuem Namen und neuer Geschichte an
Stelle der alten zu errichten.™

Zum Schluss dieser Einfithrung mochte ich noch auf eine Variation
des destruktiven Verhaltens in den Ritualen zu sprechen kommen, die
sich auf Inszenierungen im Ritual bezieht. Das Verhalten der Ritualspe-
zialisten und ihr Umgang mit den Inszenierungen kann zum Misslingen
des Rituals fiithren (Soeffner 2010: 48). Wie bereits hinsichtlich der Ritu-
alspezialisten erwiahnt, ist ihr richtiger Einsatz in der Inszenierung sehr
wichtig. Die Selbstbeztiglichkeit des Rituals muss bei dieser Inszenierung
erhalten bleiben, die Inszenierung muss einen Bezug zum Kollektiv ha-
ben. Performativ-inszenatorische Elemente miissen im Einklang mit der
Problematik des Kollektivs stehen. Wenn das Agieren des Spezialisten zu
einem Schauspiel wird und sich dadurch auf die Kriterien anderer Insze-
nierungen richtet, bringt dies das Ritual aus dem Gleichgewicht. Genau-
so schadet es dem Ritual, wenn die Spezialisten dem Schauspiel tiber-
haupt keinen Wert beimessen, denn in ihrer Performance haben sie die
Aufgabe, diesen oder jenen Elementen und Ideen in ihrer symbolischen
Form Aufmerksamkeit zu verleihen und sie zu verbinden. Diese Arbeit
verlangt performatives und schauspielerisches Geschick: Es mussen die
richtigen Geschichten erzahlt, die richtigen Personen genannt, die rich-
tigen Akzente mit entsprechendem Ausdruck gesetzt werden. Genauso

19 Die letzten Entwicklungen in der Geschichte der Odenwaldschule erfihrt
man aus folgenden Presseberichten: Tim Kummert, »Proteste der Oden-
wald-Schiiler: Wir wollen die Schule Retten«, Spiegel 27 (2015); »In-
solventes Internat: Odenwaldschule steht zu Verkauf«, Spiegel online
(22.02.2016); »Entscheidung tiber die Odenwaldschule« Informationspor-
tal Hessen. Alle Berichte sind im Internet abrufbar (Zugriff: o2.11.2016).

52

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

liegt es in der Kompetenz des Spezialisten, fur die Erhaltung der richti-
gen Dynamik eine gewisse Ambivalenz zu vermitteln, die Gemeinschaft
zu vereinen, aber auch eine Offenheit beizubehalten; die Teilnehmer
zu einer Gemeinschaft zu fuhren, aber sie nicht zu Gefangenen des Ri-
tuals zu machen (Jetter 1978: 145); die Losung ihrer Probleme durch
das Ritual anzukiindigen, diese aber nicht ausschliefSlich auf die Durch-
fuhrung des letzteren zu reduzieren. Der Widerspruch 16st sich im Ri-
tual auf, bleibt aber weiterhin in der Gesellschaft bestehen. Ein erfolg-
reich vollzogenes Kollektivritual weist auf die Harmonie und Losung
hin und lasst die Teilnehmer das fiithlen, festigt dadurch aber auch den
Widerspruch.

Diese knappe Zusammenfassung der zentralen theoretischen Begriffe
und vor allem des Rituals soll meine Forschungsarbeit einleiten. Das Ri-
tual ist einerseits die theoretische Rahmung dieser Arbeit, andererseits
nehmen die theoretischen Grundlagen der Ritualforschung eine metho-
disch wegweisende Rolle ein. Das methodische Konzept der Arbeit — hier
»Ritualforschung« genannt — ist darauf ausgerichtet, den zentralen Wi-
derspruch der Gemeinschaft festzuhalten und dessen Ausdruck im Ritual
zu verfolgen. Der Hauptteil der Arbeit behandelt drei Rituale, zeigt de-
ren Besonderheiten auf und fiihrt zu dem zentralen Widerspruch. Diese
Vorgehensweise wird in der Darstellung des empirischen Materials ein-
gehalten. Nach der nachfolgenden Einfiihrung in die Herangehenswei-
se der Arbeit und in die historischen Aspekte des untersuchten Mythos
werden jeweils die Gemeinschaften in ihrer strukturellen Besonderheit
sowie die besondere Art der Ausfithrung des Rituals dargestellt.

1.2 Theoretisches Sampling;:
Feldzuschnitt und Datenauswahl

Wie bereits erwahnt, steht im Zentrum meiner Forschung das von der
armenischen Kirche in den Gemeinden der Diaspora und in der Repu-
blik Armenien jihrlich gefeierte Vardan-Fest bzw. St. Vardan-Fest. Die
unterschiedlichen Formen der Gestaltung dieses Festes wurden mit Erhe-
bungs- und Auswertungsmethoden der qualitativen Sozialforschung un-
tersucht. In diesem Kapitel erldutere ich die Prinzipien, auf deren Basis
ich die Daten erhoben habe. Dies bettet die Arbeit methodisch ein und
bestimmt das Forschungsfeld hinsichtlich der Untersuchungsmethoden.
Der Fokus meiner Arbeit richtet sich auf den symbolischen Ausdruck
des armenischen Selbstverstdndnisses. Das kollektive Symbol — in diesem
Fall die Figur Vardan, die einen zentralen Widerspruch innerhalb der ar-
menischen Gemeinschaften offenbart — betrachte ich im Zusammenhang
mit seiner Handlungsform, dem Ritual. Die empirische Erforschung des

53

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

letzteren setzt ein Modell — ein Sample — voraus, durch das sich die arme-
nischen Gemeinschaften darstellen lassen. Im Folgenden mochte ich als
erstes erlautern, nach welchen Prinzipien die untersuchten Fallbeispie-
le ausgesucht wurden. Die Vielfalt der armenischen Zentren muss dabei
ebenso berticksichtigt werden wie die Spezifik dieser Gemeinschaft. Das
Verstindnis Armeniens und der Armenier als eine einheitliche Nation ist
einerseits sehr stark durch die Staatlichkeit bzw. die Abwesenheit einer
Staatlichkeit, andererseits durch die Existenz von Diaspora-Zentren ge-
pragt. Darauf basiert die Auswahl der untersuchten Einheiten.

Die Sampling-Methode zielt auf eine Zusammensetzung der Fallbei-
spiele, die eine vielseitige Antwort auf die gestellte Frage geben. Die
Vielfalt und Selbststandigkeit der Diaspora-Gruppen und des unabhin-
gigen Staates waren eine grofSe Herausforderung fiir das Sample. Die
drei Fallbeispiele habe ich bei der Ausarbeitung der Fragestellung und
der Forschungskonzeption festgelegt und dadurch vorab bestimmt. Bei
der Ausarbeitung meines Werkzeugs habe ich mich an Erkenntnissen
der Grounded Theory bzw. einigen ihrer zentralen Prinzipien* und For-
schungsstrategien orientiert, die ich dabei weniger als abgrenzbare Me-
thode, sondern eher als eine sozialwissenschaftliche Methodenlehre ver-
stehe (Titscher et al. 1998). So richtet sich die Arbeit zwar nach einigen
Prinzipien der Grounded Theory, geht aber nicht vollstandig in deren
Methodologie auf. Die Abgrenzung vom Theoretical Sampling** ist eines

20 Fir die zentralen Prinzipien der Grounded Theory siehe (Strauss 1994),
(Strauss/Corbin 1990). Eine Zusammenfassung und Diskussion in der Sekun-
darliteratur findet sich bei (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 194), (Titscher et
al. 1998: 94) und (Hildebrand 1994).

21 Das Verfahren wurde urspriinglich von Glaser und Strauss (1967) entwi-
ckelt. Dabei werden die zu untersuchenden Fille nicht gleich zu Beginn der
Forschung festgelegt, sondern nach und nach im Wechsel von Erhebung,
Entwicklung theoretischer Kategorien und weiterer Erhebung ausgesucht.
Theoretisches Sampling zielt dadurch in erster Linie auf Theoriebildung. In
einem Prozess der Minimierung und Maximierung von Unterschieden wer-
den die gewonnenen theoretischen Kategorien uberprift, differenziert und
sorgfiltig ausgearbeitet. Ebenfalls wird in diesem Prozess die Varianz des
Feldes durchforscht. Das Ziel liegt darin, am Ende eine theoretische Sit-
tigung zu erreichen (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 178). Das Sampling
nach vorab bestimmten und festgelegten Kriterien wird ebenfalls oft ein-
gesetzt, ebenso die Kombination verschiedener Sampling-Verfahren. Die
Samples konnen einander wechselseitig vorbereiten und erganzen. Auch
wenn das Sample vorab bestimmt ist, konnen die inneren Kontraste des
Feldes fir die Forschung leitend sein und dadurch fur die Theoriegenerie-
rung fruchtbar werden (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 181). Im Rahmen
meiner Studie wurde das Prinzip der Kontrastierbarkeit bereits bei der Zu-
sammensetzung des Samples beriicksichtigt.

54

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

dieser Elemente. Die Kontrastierbarkeit der Fallbeispiele, auf die ich
bei der Fallauswahl geachtet habe, gilt wiederum auch in der Grouded
Theory als zentral: die Methode des kontrastiven Vergleichens. Die
Grounded Theory legt groflen Wert auf dieses Verfahren, um die Eigen-
standigkeit des Einzelfalls besser erfassen zu konnen. Vor allem aber die
Konzentration auf die unmittelbar gewonnenen Daten®* ist ein wichti-
ges Prinzip meiner Arbeit, das von der Grounded Theory inspiriert ist,
ebenso das Wechseln zwischen Datenerhebung und Auswertung. Basie-
rend auf den Daten suchte ich die Ndhe zu den Untersuchungseinheiten
und dem Untersuchungsgegenstand. Die intensive Arbeit im Feld und
mit den Daten ermoglichte mir, die Eigenlogik jedes einzelnen Falls und
seinen Wert als eine autonome Handlungseinheit nachzuzeichnen und
zu beriicksichtigen. Anhand von Daten habe ich jedes der ausgewdihl-
ten Fallbeispiele in seiner Funktionsweise und die Besonderheit jeder
Interpretation des Mythos, wie die Vorbereitung des Rituals und die
jeweiligen Akzente, analysiert. Die Offenheit in der Herangehenswei-
se der Grounded Theory — statt mit unumstofSlichen Theorien mit offe-
nen Begriffen zu arbeiten und durch stindiges Fragen diese neu zu pra-
zisieren und unter Beweis zu stellen — entsprach meiner Absicht, mich
von herrschenden abstrakten Vorstellungen zu entfernen und eine eige-
ne Perspektive auf das Konzept des armenischen Selbstverstandnisses zu
entwickeln. Das Alltagswissen als eine Ressource fiir den wissenschaftli-
chen Prozess anzusehen und es methodisch dafiir fruchtbar zu machen,
spielt nicht nur in der Methode der Grounded Theory eine wichtige Rol-
le, sondern auch in den anderen hier angewendeten Herangehensweisen.
Die bisherigen Untersuchungen zu meinem Forschungsthema sind viel
haufiger aus der Beschiftigung mit den Schriften und geschichtlichen
Quellen entstanden, viel seltener wurde der Alltag zum Untersuchungs-
gegenstand und genauso wenig wurde das Alltagswissen methodisch be-
rucksichtigt und als Werkzeug eingesetzt.>> Dabei lasst sich gerade die

22 Im Rahmen des Verfahrens wird umfangreiches empirisches Datenmateri-
al erhoben, systematisch und intensiv analysiert. Diese datenzentrierte He-
rangehensweise soll dem Forscher helfen, die vielfiltigen Gedanken, die
wihrend der Analyse entstehen, zu organisieren. Die empirischen Daten als
Grundlage der spiteren Theorie liegen der Bezeichnung Grounded Theory
zugrunde (Strauss 1994: 51).

23 Die armenischen Geisteswissenschaften waren weniger bemiiht, gegenwirti-
ge kulturelle Widerspriiche zu analysieren, als sich mit Kulturgeschichte zu
beschiftigen und sich zu verorten. Es gab zwar eine ethnologische Tradition,
die im Fach Geschichte angesiedelt und durch einen russischen Zugang ge-
pragt war. Die Soziologie etablierte sich aber erst in den 1990er Jahren und
war ebenfalls von der Soziologie in Russland geprigt, sei es durch Lehrbii-
cher und russische Ubersetzungen, sei es durch Lehrprogramme, vorherr-
schende Perspektiven etc., unter anderem auch in der Methode. Wie in den

55

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Verinderung der politischen Umstidnde in Armenien im verdanderten All-
tag auf unterschiedlichen Ebenen sehr gut beobachten und untersuchen.
Ich sehe in diesem Zugang ein grofSes Potenzial nicht nur fiir diese kon-
krete Forschung, sondern fiir einen neuen, frischen Blick auf viele be-
reits bekannte Themen, Veranderungen und aktuelle Herausforderungen
eines Landes. Die post-kommunistische Ara hat nicht nur die Wissen-
schaft, sondern auch das armenische Selbstverstindnis herausgefordert.
Die Kommunikation zwischen den Armeniern in aller Welt veranderte
sich. Mit dem Zerfall der UdSSR wurde Armenien fur alle erreichbar.
Darauffolgende Umstellungen beeinflussten die Situation in den arme-
nischen Zentren wesentlich. Diese Verinderungen lassen sich in vielen
Elementen des Alltags feststellen, was ich auch in meiner Forschung stets
beobachten durfte.

Wichtig ist, noch einmal zu erwihnen, dass dies nur ein Versuch ist,
das armenische Selbstverstindnis mit Hilfe dieses theoretisch-methodi-
schen Werkzeugs zu erfassen, der sich von manchen vorherrschenden
Konstruktionen distanziert, aber auch neue ins Spiel bringt. Bei der Aus-
arbeitung richtete ich mich auf aufSerhalb von Armenien entstandene
Methoden und Konzepte und versuchte, die mir bereits bekannten und
im Alltag und teilweise in der wissenschaftlichen Diskussion kursieren-
den Konzeptionen durch die ersteren zu fassen. Meine Wahrnehmung
des Gegenstandes, meine >Ubersetzungen« lenken und formen diese For-
schungskonzeption. Meine Vorstellung des armenischen Selbstverstand-
nisses ist unvermeidlich ein Teil des vorliegenden Ergebnisses, ebenso
aber auch mein Bestreben, dieses zu hinterfragen.

Drei Fallbeispiele habe ich fiir meine Untersuchung ausgesucht: zwei
Zentren in der Diaspora und eines in der Republik Armenien. Zum ei-
nen wurden die zwei Diaspora-Zentren kontrastiv einander gegeniiber-
gestellt; zum anderen das staatlich organisierte Selbstverstindnis mit
dem der Diaspora konfrontiert. Die folgenden zwei Diaspora-Zentren
habe ich als reprasentativ erachtet und erforscht: 1) ein westliches Dias-
pora-Zentrum mit dem Schwerpunkt Wien, in dem aus den osmanischen
Gebieten stammende Armenier vertreten sind; 2) ein Ostliches Diaspo-
ra-Zentrum, das sich aus den armenischen Gemeinden im Iran gebil-
det hat (Isfahan, Teheran). Die zwei Zentren unterscheiden sich vonein-
ander sowohl historisch als auch hinsichtlich ihrer Kultur, ihrer GrofSe
und ihrer Beziehung zum Aufnahmeland. Im Folgenden mochte ich die

anderen ehemaligen Sowijetrepubliken haben die quantitativen Herange-
hensweisen, praktische Studien, Meinungsumfragen rasch prosperiert. Aber
auch die akademischen Institutionen entwickelten sich. Heute liegt der so-
ziologischen Disziplin in Armenien sehr daran, die Theorien und methodi-
schen Richtungen zu reflektieren und in ihrer Vielfalt wahrzunehmen. Noch
kann man aber von keinen selbststindigen Forschungsrichtungen oder ei-
genen Schulen sprechen.

56

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Aspekte, die spezifische geschichtliche und kulturelle Pragung jeder die-
ser Gemeinden erértern.

Verschiedene Traditionen, geschichtliche Pragung,
Kirche und Sprache

Die Unterscheidung zwischen Ost- und Westarmeniern habe ich beriick-
sichtigt und beide einander gegeniibergestellt. Im Laufe der Geschich-
te entwickelte sich die armenische Kultur in die zwei Zweige Ost- und
Westarmenien. Sie waren jeweils in verschiedene GrofSmachte integriert
und standen unter verschiedenen kulturellen Einflussen. Die altarmeni-
sche Sprache (Grabar) hat sich in zwei voneinander getrennte Hochspra-
chen entwickelt: in Ost- und Westarmenisch. Die zwei Diaspora-Zentren
stehen jeweils in einer dieser armenischen Traditionen. Diese Zweitei-
lung spiegelt vor allem die Teilungen wahrend der Geschichte und die
kulturelle Ausrichtung** und lasst sich hauptsachlich an der Sprache und
Literatur ablesen. Die westarmenische Sprache wurde in Konstantino-
pel gesprochen, wo auch die Literatur in dieser Sprache entstand, und in
den Stddten des historischen Westarmeniens. Ostarmenisch ist die Spra-
che des heutigen Armeniens, der Armenier unter persischer und spater
unter russischer Herrschaft. Heute sprechen die Armenier, die in turki-
schen Stidten (vor allem in Istanbul) leben, Westarmenisch, das ebenfalls
in fast allen Diaspora-Zentren gesprochen wird, da es die Sprache der
Opfer des Genozids war, die die heutigen Diaspora-Zentren mafSgeblich
gepragt haben. Ostarmenisch ist die Sprache der Republik Armenien und
der Iran-Armenier, die ebenfalls Ostarmenier sind. Um dieser Aufteilung
gerecht zu werden, die auch das Selbstverstindnis — Ausiibung der Ritua-
le und Interpretation der Symbole — prigt, habe ich Wien und Isfahan als
reprasentativ ausgewdhlt. Das Zentrum im Iran entspricht diesem Aus-
wahlkriterium genau und reprasentiert aufSerhalb des armenischen Staa-
tes lebende Ostarmenier. Von den mehreren europdischen Zentren mit
Armeniern westarmenischer Tradition ist meine Wahl auf Wien gefallen,
das in einer besonderen historischen Beziehung zur armenischen Kultur
und Geschichte steht. Diese zieht sich durch mehrere Jahrhunderte durch
Handelsbeziehungen, Wissensaustausch und Migrationsbewegungen in

24 Einige zentrale Fragen zur Geschichte Armeniens und den Armeniern
werden in Kapitel I.2 behandelt. Mehr zu einzelnen Fragen der armeni-
schen Geschichte findet sich in zahlreichen Publikationen. Um nur weni-
ge —auf Deutsch und Englisch erschienene — zu nennen: die Monographien
von Gerard ]. Libaridian (Libaridian 2004), Razmik Panossian (Panossian
2006), Elisabeth Redgate (Redgate 1998) sowie die Beitrage in den Sam-
melbinden zur Kultur und Geschichte Armeniens (Museum Bochum 19953
Novello 1986).

57

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

der k.k.-Monarchie (siehe hierzu Kapitel II.1.1).>5 Wie viele armenische
Zentren in Europa und in anderen westlichen Staaten ist das armenische
Zentrum in Wien heute nicht nur durch Armenier aus westlichen Gebie-
ten gepragt, sondern vermischt verschiedene Traditionen. In Folge der
Migrationswellen aus dem Nahen Osten und den Staaten des Ostblocks
werden die Gemeinden in Europa durch verschiedene Einfliisse geprigt.
Das gilt auch fiir das Zentrum in Wien. Dass es sich kaum eindeutig ei-
ner der beiden Traditionen zuordnen lasst, gilt wohl fiir alle armenischen
Communities in Europa und Amerika. Es sind sowohl politisch, aber
auch wirtschaftlich motivierte Migrationsstromungen, die das Bild der
europdischen Armeniergemeinden pragen. Die Elemente der westarme-
nischen Kultur sind aber nach wie vor fur das Gemeindeleben von ent-
scheidender Bedeutung und werden konsequent praktiziert.

Die Unterschiede im Hinblick auf die Geschichte der beiden unter-
suchten Zentren aufSerhalb des armenischen Staates beziehen sich in ers-
ter Linie auf deren Entstehung: Welche Ereignisse liegen der Entstehung
der Gemeinde zugrunde? Die armenische Gemeinde im Iran unterschei-
det sich von den anderen armenischen Zentren der Welt durch ihre Ent-
stehungsgeschichte und ihre besondere, weitgehend ungefihrdete Stel-
lung in der Mehrheitsgesellschaft. Wahrend im Nahen Osten, in Amerika
und in den westeuropdischen Staaten die Gemeinden aus Armeniern be-
stehen, die aus den osmanischen Gebieten stammen und die unter den
schmerzhaften Folgen des Genozids leiden, wurden die persischen Ar-
menier aus strategischen Grinden in das Zentrum des persischen Rei-
ches umgesiedelt, mit dem Ziel, von ihrer Geschiftstiichtigkeit und ih-
rem kiinstlerischen Kénnen zu profitieren. Die Griindungsgeschichte der
persischen Armenier enthilt auch schmerzhafte Elemente: die Sehnsucht
nach der Heimat, die Schwierigkeiten des Lebens in der Fremde. Sie
sind allerdings von den traumatischen Erlebnissen der Verfolgung und
Vernichtung verschont geblieben, die die Funktionsweise der westarme-
nischen Zentren jahrzehntelang bestimmten. Dieser Unterschied in der
Selbstwahrnehmung pragt auch die Begegnungen dieser beiden Gruppen
in europdischen Zentren.

Die armenische Gemeinde im Iran ist deutlich grofSer als die in Wien
und verfiigt tiber viele alte Institutionen, die das armenische Leben
organisieren und koordinieren. Des Weiteren unterscheiden sich die

25 Im Sample wird kein direkter Bezug auf die Folgen der Migration nach dem
Volkermord 1915 genommen. Nach dem Genozid strandeten die grofSten
Strome der Vertriebenen im Nahen Osten, osteuropidischen Lindern wie
Bulgarien und Ruminien sowie in den Hafenstiddten Frankreichs. Die Lan-
der Nord- und Siidamerikas haben ebenfalls viele Uberlebende und Ver-
triebene aufgenommen. Diese Verteilung ist in meinem Sample nicht be-
riicksichtigt, wire aber sicherlich ein interessanter Ansatzpunkt fiir weitere
Studien.

58

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Aufnahmegesellschaften stark. Das Zentrum in Wien liegt in einer west-
lichen Demokratie in Zentraleuropa. Die Mehrzahl der Osterreicher ge-
hort dem Christentum an. Allerdings sind in Osterreich mehrere Reli-
gionen offiziell anerkannt und etwa der romisch-katholischen Religion
gleichgesetzt. Eingetragene Religionsgemeinschaften sind sowohl die ar-
menischen Katholiken, die Mechitaristen (seit 1810) als auch die Arme-
nische Apostolische Kirche (offiziell anerkannt seit 1972).2¢ Das arme-
nische Zentrum im Iran liegt hingegen in einer islamischen Republik.
Auch wenn der armenisch-christlichen Minderheit fir die Austibung ih-
rer Religion einige Moglichkeiten zugestanden werden, sind die islami-
schen Glaubensregeln fiir alle Bewohner des Landes verpflichtend. Die
Bedingungen, unter denen die beiden untersuchten Zentren ihre Tatig-
keiten entfalten, sind dadurch kontrastierbar. Beide Staaten unterschei-
den sich in ihrem Bezug zu Armenien und zur armenischen Kultur. Die
christliche Religion und die Anwesenheit der armenischen Katholiken
in Wien haben zwar einige Verbindungen gestiftet, in ihrer kulturellen
Auspriagung stehen die Armenier jedoch dem Iran und persischer Kul-
tur niher als Osterreich. Diese Aspekte werden in den entsprechenden
Kapiteln dieser Arbeit (siehe die Kapitel II.t.1 und II.2.1) im Detail dar-
gestellt und diskutiert.

Die Auswahl der Fallbeispiele tragt in vielerlei Hinsicht dem armeni-
schen multizentralen Netzwerk Rechnung. So wie die Sprache in zwei
Hochsprachen getrennt ist, hat auch die Kirche eine Doppelspitze. Die
armenische Kirche hat zwei Zentren (Etschmiatzin in Armenien und
Antilias im Libanon) sowie zwei Kirchenoberhdupter mit etwas unter-
schiedlichen Befugnissen, aber jeweils eigenen Verwaltungen. Die ausge-
wihlten zwei Diaspora-Zentren gehoren jeweils einem dieser Zweige an.
Iran untersteht dem Katholikos von Kilikien in Antilias, Wien gehort zu
dem Katholikos aller Armenier in Etschmiatzin. Diese Teilung bestimmt
die Auswahl der geistigen Fithrung der Gemeinde. Der jeweilige Katho-
likos entscheidet, welche Geistlichen die Gemeinde betreuen, und dem-
ensprechend werden die jeweiligen Einflusse verbreitet. Das Prinzip der
doppelten Spitze, einer zweiteiligen Kultur und mehrerer Zentren ist sehr
reprasentativ fur die Konstruktion und Funktionsfahigkeit der armeni-
schen Zentren. Ein dezentralisiertes Netzwerk bildete sich um die Ide-
en, kulturellen Muster und Institutionen, die durch ihren einzigartigen
Charakter (die armenische Kirche, Sprache und Schrift) ein Tatigkeits-
feld anbieten und alle ihre Mitglieder verbinden.>”

26 Zu den anerkannten Religionsgemeinschaften in Osterreich siehe https://
www.bka.gv.at/kirchen-und-religionsgemeinschaften (Zugriff: or.02.2017).
27 InKevorkians Schilderung der Geschichte des armenischen Buchdrucks vom
16. bis ins 19. Jahrhundert lassen sich diese Prozesse eindriicklich an einem
Beispiel nachvollziehen: Die Kunst des Buchdrucks gelangte im Verlauf des

59

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Diesem dezentralisierten Netzwerk wirkt die Vorstellung eines Mut-
terlandes entgegen. Der heutige armenische Staat ist der einzige Repri-
sentant des ehemals grofsen Mutterlandes und dessen Geschichte. Arme-
nien ist die Einheit, die auf den historischen Gebieten weiter bestehen
konnte und als solche auch von der Aufsenwelt anerkannt wird. Der
heutige Staat entstand auf einem Teil der ostarmenischen Gebiete, der
ehemals unter persischer und spater russischer Herrschaft stand. Die
unabhingige Republik Armenien ist die Nachfolgerin der armenischen
Sowjetrepublik. Die letztere ist einerseits die Vorstufe des heutigen Staa-
tes, steht aber andererseits fiir eine politische und kulturelle Entwick-
lung, die den heutigen Staat von der Diaspora unterscheidet.*® Der ar-
menische Staat befindet sich auf dem Territorium, wo das Armenier-Sein
selbstverstandlich ist. Armenier bilden in Armenien die absolute Mehr-
heit (ca. 95 %).> Das Besondere am armenischen Staat als Fallbeispiel
liegt zum einen in der Staatlichkeit als Organisationsform, zum ande-
ren in der Komprimierung der kulturellen und geschichtlichen Elemente
auf eigenem (als solches verstandenem) Gebiet, die in Etappen zu einer
staatlichen Organisation iibergegangen ist. Insofern spricht man von be-
stimmten Eigenschaften des Kernlands. In manchen Aspekten wird man
dabei >den Kern« der Armenier in Armenien finden, in anderen nicht.
Das Wort Hajrenik — auf Deutsch >Heimat., >Vaterland<, -Mutterland°

16. Jahrhunderts nach Armenien. Sie konnte sich aufgrund der unsicheren
und unguinstigen politischen Umstande nur abseits von Armenien entfalten.
Die Moglichkeiten aufSerhalb von Armenien wurden genutzt. Dies geschah
auf die Initiative der Kirche hin und wurde durch die armenischen Hind-
ler in den unterschiedlichen Landern der Welt unterstiitzt (Kevorkian 1995:
283). Spidter sah man den Buchdruck als eine Verdienstmoglichkeit von
Handwerkern an. Armenische Monche in Europa (Venedig, Triest, Wien)
waren mafSgeblich an der weiteren Entwicklung beteiligt. Auch einzelne rei-
che Unternehmer in verschiedenen Stiddten partizipierten weiterhin an den
Unternehmungen. Das historische Armenien selbst — damals wenig urbani-
siert — kam hingegen, mit der Ausnahme von zwei Zentren (des Katholikos-
sats Etschmiatzin und Schuschi), kaum mit der Entwicklung des Buchdru-
ckes in Berithrung (Kevorkian 1995: 287).

28 Dies hat zu tun mit dem jahrzehntelangen engen Kontakt mit der russischen
Sprache und Kultur, wie auch mit der Kulturpolitik und Reformen, die in
Sowjetarmenien durchgefithrt wurden. Ein Beispiel ist etwa die Rechtschrei-
bung: In Armenien wird zwar Ostarmenisch geschrieben und gesprochen,
man bedient sich aber einer eigenen Rechtschreibung, die sich von der in
der Diaspora unterscheidet.

29 Diese Zahl findet sich in verschiedenen statistischen Berichten. Kurden, Rus-
sen, Jesiden als ethnische Minderheiten des Landes bilden ca. 5 % siehe
http://www.lexas.de/asien/armenien/index.aspx (Zugriff: 02.02.2017).

30 Alle drei Worter >Heimat« (Andreasjan 1976: 325), Mutterland< (Andreas-
jan 1976: 480), >Vaterland« (Andreasjan 1976: 740) werden ins Armenische

60

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

—, das nur fiir Armenien und die ehemals armenischen Gebiete in der
(heutigen) Turkei verwendet wird, basiert auf dem Ursprung des Volkes
und einem Boden, auf dem die Kultur entstanden und gewachsen ist.3"
In der Fremde lebende armenische Gruppen stammen zum grofSten Teil
nicht aus dem armenischen Nationalstaat.’* In diesem Punkt wird Arme-
nien der Bezeichnung >Kernland« nicht ganz gerecht, weil es nicht immer
der Kern oder der Ursprung der Diaspora-Armenier ist. Dennoch soll es
diesen Kern oder Ursprung reprasentieren. Trotz der geographisch ab-
gegrenzten und konsequent gepflegten Vorstellung eines Mutterlandes
bildete sich eine in vielerlei Hinsicht ambivalente Haltung zum Territo-
rium. Die Entfernung von und die Nihe zu ihm scheinen gleichermafsen
wichtig zu sein.

Die Fallauswahl stellt den armenischen Staat und die armenische Di-
aspora als zwei unterschiedliche Organisationsmodelle einander gegen-
uiber: die politische Einheit und der armenische Staat als international
anerkannte souverane Einheit und die Diaspora-Zentren, die sich auf
Basis kultureller Eigenschaften von der Mehrheitsgesellschaft abgren-
zen und durch ihre interne Organisation verwaltet werden. Hierbei un-
terscheiden sich sowohl die Verwaltungsmechanismen als auch die Zu-
gehorigkeitsmerkmale. Wahrend die Zugehorigkeit zum Staat durch

zunichst mit Hajrenik tibersetzt, fiir die ersten beiden gibt es noch weitere
Begriffe, nicht aber fiir die Ubersetzung von >Vaterland«. Das deutsche Wort
>Heimat« steht unter anderem fiir eine emotionale Bindung zu einem neu-
en Ort, eine starke emotionale Bindung an eine Gegend (sehr allgemein),
und das Wort »Vaterland« wird zwar als ein Synonym fiir das Wort Heimat
gesehen, wird aber in der gehobenen Sprache oft ironisch verwendet (siehe
Duden, im Internet abrufbar, http://www.duden.de/rechtschreibung/Heimat,
Zugriff: 25.11.2016). Die Bedeutungen des Wortes Hajrenik finden sich
bei (Aghayan 1976: 815), zusitzlich sind die Ubersetzungen ins Englische
und Russische online abrufbar unter: https://bararanonline.com (Zugriff:
06.02.2017). Der Begriff ist sicherlich gepragt von Kontakten mit Russen,
der sowjetischen Phase und dem Vaterlidndischen Krieg.

31 Dies wird durch Mythen noch verstarkt: Der berithmte Mythos von der
Griindung Armeniens besagt, dass Hayk — der Griindungsvater — an diesem
Ort seinen Gegner Bel besiegt hat und dort Hajq — eine andere Bezeichnung
fir Armenien — gegriindet hat. Die Geschichte hat Moses von Choren im §.
Jahrhundert nach Christi niedergeschrieben.

32 In der ersten Linie sind es die Nachkommen von Uberlebenden des Geno-
zids, die aus Ost-Anatolien stammen. So wird Armenien aufSerhalb oft le-
diglich als >Ersatzheimat« gesehen, zu einem Ersatz fiir eine verlorene Hei-
mat. Der Begriff wurde mir von Mihran Dabag (Institut fiir Diaspora- und
Genozidforschung, Universitit Bochum) vor allem auf Deutsch dargestellt.
Eine armenische Bezeichnung ist nicht weit verbreitet, weil sie der im post-
sowjetischen Armenien etablierten Vorstellung einer einzigen armenischen
Heimat nicht entspricht.

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Staatsbiirgerschaft erfolgt, sind die Diaspora-Armenier vor allem durch
die Zugehorigkeit zur Kirche oder durch eine gewisse Kultur- oder Fa-
milienzugehorigkeit einzuordnen. Fiir Armenier in Armenien ist Arme-
nier-Sein etwas, das durch das Umfeld gegeben und durch die Staats-
angehorigkeit bestitigt ist. Fiir die Armenier in der Diaspora ist es eine
»zusdtzliche Arbeit«33 und Konstruktion, die Zugehorigkeit zu Arme-
nien aufrechtzuerhalten. Dies bezieht sich auf unterschiedliche Ritua-
le und symbolische Arbeit — etwas, das die jeweils andere Partei nicht
wahrnimmt.

Die Organisationsform der Gemeinde und die Gestaltung des kultu-
rellen Lebens in der Diaspora basieren auf der Zentralitdt der Institution
Kirche und der Diozese. Da die Kirche erst nach dem Zerfall der Sow-
jetunion und der Unabhingigkeit Armeniens eine Rolle spielte, wurde ihr
und der Religion in Armenien eine weniger bedeutende Rolle zuteil als in
der Diaspora. Wihrend die kulturellen Elemente in den fremdbestimm-
ten Staaten eine von der Mehrheit abgrenzende Rolle spielen, wird in
Armenien nun alles in einer Einheit vereint und durch Staatsgrenzen ab-
gesichert. Der armenische Staat — auf den Triimmern der Sowjetrepublik
gebaut, bereits mit einigen staatlichen Attributen versehen — erzeugte
eine entsprechende Position und ein Selbstverstindnis der Biirger Arme-
niens, demgemafS Armenien das Zentrum aller Armenier ist. Diese Vor-
stellung wurde durch eine entsprechende Kulturpolitik noch sowjetar-
menischer Intellektuellen erzeugt und getragen (Panossian 2006: 338).34

Doch ist Armenien einerseits das Kernland, andererseits lediglich ei-
nes der Zentren, das durch die anderen unterstiitzt und gestarkt wurde.
Sowjetarmenien, wenn auch sprachlich und kulturell in vielerlei Hinsicht
souverdn, war allerdings nur ein Teil eines grofSeren Staates und unter-
lag einer Zentralregierung. Letztere verfolgte eine Politik, die vor allem
religiose, aber auch nationale Institutionen und Aktivititen einschrank-
te. In der Diaspora hingegen wurden kulturelle Elemente kontinuierlich
weitergegeben, vor allem die religiosen Rituale. Es sind abwechselnd

33 Diesen Ausdruck entnehme ich meiner Feldforschung in Diaspora-Zentren,
einem Interview mit einem Armenier in Buenos Aires, gefithrt 14.08.2012.

34 In seinem Buch Armenians. From Kings and Priests to Merchants and Co-
missars beschreibt Panossian, wie in Sowjet-Armenien die nationale Idee
konstruiert wurde. Indem er die Rolle der Kunst und Literatur in diesem Zu-
sammenhang untersucht, macht er die Wirkung der Dichter aus Armenien
im Land und in der Diaspora deutlich. Sie reisten in die Diaspora-Zentren,
starkten dadurch die Verbindung zwischen Mutterland und auswirtigen
Zentren und hielten diese aufrecht, indem sie eine zentralisierte Konstrukti-
on erzeugten, an der sie festhielten (Panossian 2006: 33 3ff.). Innerhalb der
geschlossenen Grenzen Armeniens und der zentrumsorientierten Politik der
UdSSR war diese Erklirung iiberzeugend und wirkte stirkend auf die klei-
ne Sowjetrepublik.

62

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Starken und Schwichen, die in einzelnen Zentren bestehen und sich ge-
genseitig erganzen konnen. Die ausgewihlten drei Zentren reflektieren
verschiedene Aspekte der Entwicklung der armenischen Kultur, verschie-
dene Formen des Bestehens und haben auch zum historischen Mutter-
land jeweils einen anderen Bezug.

Zuletzt bestehen einige Unterschiede zwischen den ausgewihlten Zen-
tren hinsichtlich des untersuchten Mythos und Kollektivsymbols. In die-
sem Zusammenhang sorgen die Iran-Armenier fiir besondere Reibungs-
punkte: Die Avarayr-Schlacht, in der Vardan kdampfte, wird zwar nicht
eindeutig lokalisiert; einige Quellen verorten sie allerdings im Gebiet des
heutigen Irans. Die im Iran lebenden Armenier verhalten sich eindeutig
dazu, pflegen einen ritualisierten Umgang, unternehmen jahrliche Pil-
gerreisen’’ etc. In Persien lokalisierte armenische Gemeinden haben den
Anspruch einer territorialen Nihe zu einem mythischen Ort, der aufSer-
halb des armenischen Staates liegt und dort auch nicht zelebriert wird.3¢

35 Inder Nihe der iranisch-armenischen Grenze befindet sich auf der iranischen
Seite, unweit der Stadt Maku, das Kloster Tadei Vank (Kloster Sankt Thad-
dius). Der Tradition der Iran-Armenier nach soll hier das Avarayr-Feld lie-
gen, auf dem Vardan gekampft hat und gefallen ist. Zu dem Kloster werden
jahrlich Pilgerreisen aus Stidten mit armenischer Bevolkerung im Iran orga-
nisiert. Diese gehoren zu den wichtigsten Ereignissen des Kirchenjahrs. Die
Pilgerreise mit einem dreitagigen Aufenthalt beim Kloster ist dem Gedenktag
des Heiligen Taddadus und der Jungfrau Sanducht gewidmet. Das Fest wird
an einem Wochenende im Juli gefeiert und findet am auf das Fest der Verkla-
rung (Pajtsarakerpjun, Vardavar) folgenden Samstag statt. Die armenische
Kirche gedenkt dem Heiligen Thadddus mehrmals im Jahr: zusammen mit
anderen Aposteln, im Juli mit der Jungfrau Sanducht und im Dezember mit
dem Heiligen Bartolomeo (http:/www.qahana.am/en/holidays/2026-07-18/1,
Zugriff: 14.05.2018). Das Kloster zihlt zu den iltesten Kirchen. Der Uberlie-
ferung nach hat es der Heilige Thaddaus selbst gebaut. Dieser gilt als einer
von zwei Aposteln, die das Christentum nach Armenien gebracht haben. Im
Kloster werden seine Uberreste aufbewahrt. Das Gebiude des Klosters wur-
de durch ein Erdbeben zerstort und wieder neu aufgebaut. Heute ist es zwar
nicht in Betrieb, aber man feiert einmal im Jahr an dem benannten Festtag ei-
nen Gottesdienst dort. Die sogenannte »schwarze Kirche« wurde 2009 in die
Liste der Stitten des UNESCO Weltkulturerbes aufgenommen (RAA 2002:
42) online abrufbar unter http://www.deutscharmenischegesellschaft.de/wp-
content/uploads/2009/11/4_rkuktr.pdf, siehe auch http://www.weltkulturerbe.
com/weltkulturerbe/asien/kloster-sankt-thaddaeus.html, http://whc.unesco.org/
en/statesparties/ir, und https://ourhamaynk.wordpress.com/2008/07/08/
tadeivank-1/ (i.O. armenisch), (Zugriff jeweils: 10.02.2017).

36 Auch in Armenien wird das Kloster als heiliger Ort anerkannt, aber nicht
unmittelbar mit der Figur Vardan in Verbindung gebracht. Seit einigen Jah-
ren schlieffen sich auch Pilgergruppen aus Armenien an, allerdings hat es
nicht die soziale und ritualisierte Bedeutung wie fiir viele Iran-Armenier.

63

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Dafir wird eine intellektuelle Beziehung zu allen Elementen des Mythos
aufgebaut; nicht nur zu der Etymologie des Wortes >Avarayr« kann man
eine wissenschaftliche Auseinandersetzung finden (Karagjosyan 2003).
In Armenien selbst liegen allerdings zahlreiche andere Verehrungsstit-
ten Vardans. In Wien hingegen finden sich weder direkte Spuren Vardans
noch ein unmittelbarer Bezug zu mythischen Gebieten, sondern die kul-
turellen Elemente mussen diese Verbindungen herstellen. Letztlich wer-
den im Mythos die Perser, die Vorganger der heutigen Iraner, als Gegner
angesehen. Auch wenn sich die Eigenschaften der sassanidischen Per-
ser auf die heutigen Iraner nicht tibertragen lassen, bekommen die Iran-
Armenier einen besonderen Einblick in die Geschichte durch ihre Nihe
zu den vermeintlichen Antagonisten. Ob durch Texte, Orte oder ande-
re symbolische Beztige pflegen alle drei Zentren ihren eigenen Umgang
mit dem Mythos. Um deren genaueren Ausdruck herauszufinden, ist die
vorliegende Studie durchgefithrt worden.

In dieser Arbeit beabsichtige ich, mit der Hilfe dieses Samples die Be-
sonderheiten des jeweiligen Falls zu erfassen und die gestellte Frage mog-
lichst umfassend zu beantworten. Das Sample wiederum hat seine Gren-
zen und Einschrinkungen. Zum einen ist es schwierig, anhand von nur
zwei Diaspora-Zentren die Vielfalt der armenischen Zentren darzustel-
len. Die Diaspora ist viel breiter, die Zentren in Amerika und in Osteu-
ropa funktionieren z.B. anders, auch wenn sie auf dhnlichen Prinzipien
beruhen wie die zwei ausgewiahlten Fallbeispiele. Die Sprache spielt in
meiner Arbeit insgesamt eine grofSe Rolle, aber insbesondere in der Fra-
ge der Fallauswahl. Zum einen sind die armenischen Dialekte, die in der
Diaspora gesprochen werden, viel vielfaltiger als nur die zwei Hochspra-
chen, die ich beruicksichtigt habe. Zum anderen spielt mein Verhaltnis
zum jeweiligen Aufnahmeland eine Rolle: Wihrend ich in Osterreich kei-
ne Schwierigkeiten mit der Landessprache hatte, musste ich mich im Iran
auf die Sprache des Feldes beschranken, da ich kein Persisch spreche.
Diese Herausforderungen habe ich versucht, durch verschiedene Wege
zu losen und zu jedem Fall einen geeigneten Zugang zu finden, gegebene
Schwierigkeiten zu meistern und fiir die Forschung fruchtbar zu machen.

Die drei Fallbeispiele werden durch einzelne Beobachtungseinheiten
erfasst. Dieses Vorgehen erlaubt es, an einer Einheit die entscheidenden
Merkmale - in diesem Fall die Funktionsweise des jeweiligen Gemein-
dezentrums in der Diaspora — zu untersuchen und dadurch die fiir die
Fragestellung relevanten Aspekte zu erfassen (Przyborski/Wohlrab-Sahr
2010: 176). In der Diaspora wurden jeweils die Stadte mit hochsten ar-
menischen Bevolkerungs- und Traditionsanteil ausgewihlt: Wien in Os-
terreich und Isfahan und Teheran im Iran. Fiir das Diaspora-Zentrum
in Wien wurde die Arbeit des armenischen Gemeindezentrums in den
Blick genommen, aber auch die alte Katholisch-Armenische Kirche. Da
sich die Feierlichkeiten des Vardan-Festes jedoch auf einen Ort in der

64

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Gemeinde der Armenisch-Apostolischen Kirche konzentrierten, wurde
diese dadurch zur zentralen Beobachtungseinheit. In dem weit verzweig-
ten Netz der Armenier im Iran lag der Fokus auf dem Fest in Isfahan,
wobei die zusitzlichen Einheiten in Teheran und auch in Shiraz ergin-
zend hinzugezogen wurden. In Armenien standen die Feierlichkeiten in
der Hauptstadt Eriwan im Mittelpunkt. Die fir die Feier zustdndige Kir-
chengemeinde wurde ebenfalls zu einer Beobachtungseinheit. Im Ver-
gleich zur Diaspora war in Armenien die Lokalisation weniger eindeu-
tig. Denn zusitzlich zur Gemeinde wurden viele andere wichtige Akteure
in die Organisation und Durchfiihrung des Festes einbezogen. Das Feld
war weniger klar abgegrenzt. Der Umgang mit dem Thema, die Meinun-
gen zur Feierform eroffneten noch ein zusatzliches Forschungsfeld. Die
Texte zu Vardan und zum Vardan-Fest, die Kunstdenkmaler etc. waren
eine Ebene, die bei der Untersuchung des Falles ebenso wichtig waren
wie letztendlich alle, die mit dem Fest zu tun hatten — Teilnehmer, Orga-
nisatoren, Beobachter und auch Experten fiir das Fest und fiir den Um-
gang mit der Thematik, Ethnologen, Geschichtswissenschaftler etc. Diese
Unterschiede sind sowohl durch die Besonderheit des jeweiligen Fall-
beispiels als auch durch die jeweilige Feierform bedingt. Wahrend beide
Diaspora-Zentren durch kleine geschlossene Veranstaltungen das Fest
begehen, verlduft in Armenien eine Prozession durch die Stadt, die ein
moglichst grofles Publikum ansprechen soll. AufSerdem ist zu bedenken:
Wihrend die Diaspora-Zentren mit diesem Fest und dieser Feierform seit
Langem vertraut sind, war dies in Armenien etwas Neues, das sich erst
in der Entstehung befand. Jeder Fall wies eine eigene Logik auf, die ich
durch die Aufmerksamkeit auf die Daten und die Konzentration auf die
strukturelle Besonderheit jedes Falls zu 1osen versuchte.

Letztlich sind die Beobachtungseinheiten im engeren Sinne nicht un-
bedingt Gruppen oder sonstige kollektive Einheiten. Es sind symbolische
Formen und Strukturen, die adiaquat erfassen, was im Licht der Frage-
stellung an der Sampling-Einheit wichtig ist (Przyborski/Wohlrab-Sahr
2010: 176). In meiner Arbeit ist das Ritual in jedem Fall die zentrale Be-
obachtungseinheit. Die jeweilige Feierform des Vardan-Festes und die
damit verbundenen Akteure, aber auch die Interaktionsprozesse und de-
ren einzelne Sequenzen, mogliche Einblicke in den Alltag der Gemeinden
liefern Zugange und Hinweise zum Verstandnis des Rituals.

Ferner mochte ich noch den Einstieg in die Feldforschung skizzie-
ren, die Art und Weise, wie ich das Feld erschlossen habe und welche
Besonderheiten sich in jedem Fall ergeben. Denn dies bestimmte in vie-
len Fillen auch die Auswahl der Interviewpartner, des Datenmaterials
und des weiteren Vorgehens. Kontaktpersonen und das Schneeballver-
fahren als eine hilfreiche Technik, um relevante Personen eines Feldes
ausfindig zu machen, waren in vielen Fillen sehr ergiebig: durch Ket-
ten von Gesprichen und Bekanntschaften neue Hinweise auf potenzielle

65

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Interviewpartner zu finden. Dennoch ist man stets mit der Gefahr kon-
frontiert, in bestimmten Netzwerkstrukturen verhaftet zu bleiben und
das Feld nur aus deren Sicht zu erfassen.’” In allen drei Fillen spielten
Kontaktpersonen fiir den Feldzugang eine entscheidende Rolle. Soweit
moglich habe versucht, dies durch andere Wege in das Feld zu ergin-
zen. In Wien habe ich zusitzlich zu der Person, die mich mit weiteren
Kontakten versorgte, durch die offizielle Webseite, Telefonnummern und
E-Mail-Adressen die zustindigen Stellen kontaktiert, Termine wahrge-
nommen und 6ffentliche Veranstaltungen besucht. Teilweise iberkreuz-
ten sich die Kontakte, teilweise wiesen sie mich auch auf innere Konflikte
und Spannungen in der Gemeinde hin. Indem ich verschiedene Zuginge
zum Feld kombinierte, eroffnete sich mir ein fruchtbarer Zugang zur in-
neren Strukturierung des Feldes und zu den Kontrasten im Feld. AufSer-
dem habe ich die Moglichkeiten wahrgenommen, mit Akteuren zu spre-
chen, die nicht zur Gemeinde gehoren, aber durch ihre Arbeit mit ihr in
Kontakt gekommen sind. Dies diente mir allerdings nur als zusitzliche
Informationsquelle. In Armenien bin ich genauso vorgegangen.

Wihrend ich nach Wien und Eriwan wiederholt einreisen konnte, war
meine Freiheit im Iran weit starker eingeschrinkt. Ich durfte nur ein ein-
ziges Mal einreisen, hatte vor Ort weniger Freiheiten und war viel mehr
auf direkte Kontakte angewiesen. Diese strikte Anpassung an die ortli-
chen Gegebenheiten hat mir einen konzentrierten Blick auf den Alltag
der Iran-Armenier verschafft. Durch die Kontaktpersonen, die sich um
mich kiimmerten und mich von >Hand zu Hand« tibergaben, gelangte
ich direkt in die existierenden Netzwerke, lernte dabei innere Reibun-
gen kennen, ihre Art, miteinander zu kommunizieren, worauf sie Wert
legen etc. Da ich so sehr von ihnen abhing, musste ich auch ihre Perspek-
tive wahrnehmen und gegebenenfalls annehmen. AufSerdem habe ich die
Moglichkeit, die sich teilweise vor Ort ergeben hat, genutzt, um in drei
Stadten zu forschen und dadurch etwas mehr Vielfalt zu beobachten. Es
war eine konzentriertere, einmalige Forschungsreise, um den Alltag der
Iran-Armenier zu erkunden, ohne die Moglichkeit, dabei vollkommen
selbststandig vorzugehen.

Die Erfassung der Beobachtungseinheit in Armenien verlief etwas an-
ders als in den zwei anderen Untersuchungsfeldern. Wahrend ich in den
Jahren 2008 und 2009 das Fest in den Diaspora-Zentren beobachtete,
fanden die ersten grofSen Prozessionen anlasslich des Vardan-Festes in
Eriwan statt. 2010 fand dort hingegen ohne Begriundung keine Prozes-
sion mehr statt, ebenso 20171, die niachste und bis auf den heutigen Tag

37 Uber die Vorteile und Grenzen des Schneeballverfahrens informiert (Flick
1995: 76), eine Diskussion zu Strategien der Gewinnung von Interviewpart-
nern findet sich in (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 72) und (Przyborski/
Wobhlrab-Sahr 2010: 180f.).

66

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

letzte Prozession fand 2012 statt. Diese UnregelmafSigkeit in der Durch-
fithrung der Prozession dauerte auch die darauffolgenden Jahre an, was
mir einen direkten Zugang zur Prozession unmoglich gemacht hat. Ich
konnte aber umfangreiches Material zu den Prozessionen in den Jah-
ren davor sammeln, Interviews mit den Verantwortlichen und Beteilig-
ten fithren sowie Fotografien aus dem Jahr 2008 von anderen Forschern
verwenden. Bilder von 2009 wurden in meinem Auftrag aufgenommen.
So besaf$ ich Bildmaterial aus zwei Jahren und die Information, dass die
Prozession im darauffolgenden dritten Jahr nicht stattfinden wiirde. Da-
durch konnte ich einige Dynamiken erfassen, ohne unmittelbar am Fei-
ertag vor Ort gewesen zu sein. Berichte und Diskussionen tiber die Pro-
zession berticksichtigte ich zusatzlich. AufSerdem reiste ich mehrmals
zur eigenen Datenerhebung nach Armenien und vertiefte dabei die fiir
die Prozession relevanten Punkte zusitzlich. Fur den ethnografischen
Teil zur Dynamik der Kirchengemeinde brauchte ich in Armenien ei-
nen Einstieg in die Welt der Kirche. Der Einblick in das Leben der Kir-
chengemeinde bildete die eigentliche Herausforderung in Eriwan, in ihre
Raumlichkeiten, ihre innere Organisation und Leitung, ihre Arbeitswelt.
Auch in diesem Fall ndherte ich mich dem Feld auf zwei Wegen: Ich liefs
mich durch die Kontaktpersonen einfiihren und informierte mich selbst
als Kirchenbesucherin durch Informationen und Aushinge. Ich konn-
te mir dadurch ein Bild von der Organisation und Wahrnehmung des
Festes machen, daruiber, wie die Rollen verteilt sind, wer verantwortlich
ist und welchen Alltag das Fest umgibt. Zusitzlich zur Erkundung des
Gemeindelebens und der am Fest beteiligten Akteure waren Experten
zum Thema wichtige Quellen fiir mich. Denn wie das Land selbst be-
fand sich auch die Wahrnehmung der nationalen Helden im Umbruch.
Um die aktuelle Situation addaquat zu fassen, wollte ich die Aussagen der
Deutungsstifter zur Kenntnis nehmen. Das wiirde mir ermoglichen, die
Wendung zu begreifen und einen besseren Zugang zu den Daten rund
um das Ritual zu erhalten. Zum einen habe ich Wissenschaftler und
Kinstler befragt, die unter anderem die vor der Unabhingigkeit eta-
blierten Deutungen vertreten und reflektieren, zum anderen die Geist-
lichen, deren Wirkmacht nach der Unabhingigkeit wesentlich grofSer
wurde. Ich konnte im Archiv der Mutterkirche in Etschmiatzin recher-
chieren und Materialien zu aktuellen und fritheren kirchlichen Feierfor-
men in Armenien sichten, um die gegenwartige Feierform in ihrer Be-
sonderheit charakterisieren zu konnen. In einem letzten Schritt auf dem
Weg zur Deutung der in Prozession zu Tage tretenden Symbolik wand-
te ich mich an das Kotschar-Museum, das die Werke des Kiinstlers und
Bildhauers Jerwand Kotschar (1899-1979) beherbergt, der in Eriwan
ein Vardan-Denkmal geschaffen hat. Ein Besuch des Museumsarchivs
sowie Gespriche mit Museumsmitarbeitern, Kuratoren und Nachkom-
men von Kotschar bildeten die letzte Phase meiner Erhebung in Eriwan.

67

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Die Datenerhebung in Eriwan ist mehr als die in Wien durch mehrmali-
ge Riickkehr zu den Orten und relevanten Personen gekennzeichnet, um
der Komplexitat dieses Falls gerecht zu werden, in einem Wechselprozess
von Datenerhebung und Auswertung.

Das erhobene Datenmaterial besteht aus Interviews, Beobachtungs-
protokollen, Tagebtichern, Berichten, Selbstdarstellungen aus dem un-
tersuchten Feld und Bildmaterial (vorwiegend Fotografien). Die Beob-
achtung und das Material, das unmittelbar wihrend der Feier entstand,
bilden den Kern des interpretierten Materials. Es wurde durch einzelne
Interviews und anderes Material erginzt. Alles, was das Geschehen do-
kumentierte und einen Bezug dazu herstellen liefs, wurde fiir die Ana-
lyse des Rituals herangezogen. Die Information zur Vorbereitung und
Deutung der einzelnen Punkte und verwendeten Symbole, Ideen, die die
Beteiligten in den Interviews dufSerten, wurden ebenfalls beriicksichtigt.
Bei der Analyse der inneren Strukturen der jeweiligen Gemeinschaften
spielten die Materialien, Beobachtungsergebnisse, Bilder und ethnogra-
fische Dokumente eine wesentliche Rolle. Das Datenmaterial unterschei-
det sich von Fall zu Fall, aber es gibt auch unmittelbar vergleichbare
Elemente. In allen drei Fillen sind das ein Interview mit dem jeweili-
gen Priester, mit Organisatoren, Bildmaterial zum unmittelbaren Fest,
der Ablauf und das Programm des Festes. Das tibrige Material ist unter-
schiedlich zusammengesetzt.

1.3 Methodik

Die vorliegende Studie wurde, wie bereits erwahnt, mit qualitativen Me-
thoden der Sozialforschung durchgefiihrt. Die Datenerhebung erfolgte
vornehmlich im Rahmen ethnographischer Feldaufenthalte. Die Auswer-
tung dieser Daten ist als Ritualanalyse auf der Basis von Verfahren der
wissenssoziologischen Hermeneutik konzipiert worden.

Folgende Fragen waren fur die Studie zentral:

e Welche Inhalte sind fiir die anhaltende Popularitit des Vardan-My-
thos verantwortlich; worin besteht sein Wirkungspotenzial; welche
Elemente des Mythos sind fiir heutige Armenier noch relevant?

®  Welche Variationen des Mythos finden sich in den erhobenen Daten;
in welchen Auspriagungen wird er in den verschiedenen Kontexten
manifest und ladsst sich identifizieren und rekonstruieren?

e Welche Elemente der mythischen Geschichte werden zu kollektiven
Symbolen? Welche Bedeutung hat die Figur Vardans als ein Kollek-
tivsymbol fir die untersuchten armenischen Zentren?

68

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

*  Wie dufSert sich das im Kollektivsymbol verborgene Potenzial in den
Ritualen zu Vardan? Welche Ausdrucksformen hat das Ritual, wel-
che Charakteristiken, welche Dynamiken?

e  Wie unterscheiden sich die Rezeption des Vardan-Mythos und ri-
tuelle Formen in der Republik Armenien von derjenigen in der Di-
aspora; auf welche strukturellen Ursachen konnen die Differenzen
zuriickgefiihrt werden?

1.3.1 Erhebungsverfahren

Die Datenerhebung wurde anhand der ethnografischen Methode durch-
gefiihrt; ich habe teilnehmend beobachtet, ethnografisches Material er-
hoben und Interviews gefithrt. Das von Hubert Knoblauch (Knoblauch
2001) ausgearbeitete Verfahren der fokussierten Ethnografie rahmt die
Vorgehensweise. Knoblauch distanziert sich in einigen Punkten von der,
wie er sie nennt, konventionellen oder herkommlichen Ethnografie. Von
der Ethnografie im herkémmlichen Sinne unterscheidet sich das fokus-
sierte Verfahren durch den geringeren Zeitaufwand und eine Niahe zum
Gegenstand, die durch den Einsatz technischer Mittel erzeugt wird, aber
auch durch Fokussierung und Intensitit bei der Auswertung durch In-
terpretationen mit den Fremden.>® Durch die Konzentration auf ein be-
stimmtes Feld, die Intensitit bei der Erhebung und den Umfang der er-
hobenen Daten, kombiniert mit den Analysemethoden sowie mit der
Einbeziehung eigenen Hintergrundwissens wird der Fokus immer schir-
fer. Die Aufmerksamkeit fiir Details, die durch dieses Vorgehen entste-
hen mag, sowie Auswertungsverfahren ermoglichen, zu den erwitinschten
umfassenden Ergebnissen zu gelangen. Somit ist meine Herangehenswei-
se in dieser Arbeit durch eine konzentrierte Detailinterpretation gepragt.
Die Verfahren sind datenintensiv und anfangs von dem in der Groun-
ded Theory angelegten Prinzip der Datenkonzentration geprigt gewesen.

Die Nihe zum Gegenstand ist fiir das Verfahren der fokussierten Eth-
nografie ebenfalls von Bedeutung. In gewissem MafSe wird vorausgesetzt,
dass man den Rahmen des Feldes kennt. Dies basiert auf der Annahme,
dass der Beobachter die Gesellschaft kennt, in der er lebt und sozialisiert
wurde. Auch das erzeugt den Fokus und erlaubt, in kurzer Zeit doch tief-
gehend zu forschen. Selbstverstandlich begegnet der Forscher in der For-
schung einzelnen exotischen Bereichen, die noch erfasst werden mussen.
Allerdings ist das Verhaltnis von Vertrautheit und Fremdheit anders als
im Fall einer vollkommen fremden Kultur (Knoblauch 20071: 134). Be-
zogen auf meine Studien ist noch anzumerken: In jedem Feldaufenthalt

38 In Form einer Grafik vergleicht Knoblauch kontrastiv konventionelle und
fokussierte Ethnografie (siehe (Knoblauch 2001: 129)).

69

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

gab es Aspekte, die mir vertraut und solche, die mir unbekannt waren.
Durch Beobachtung und Interviews suchte ich bei jeder Forschungsreise
den richtigen Fokus durch datenintensive und analyseintensive Arbeit.
Durch Analyse und Mitarbeit der Forschungsgruppen entstanden auf
der analytischen Ebene sowohl Distanz als auch Fokus, und ich war in
der Lage, auch theoretische Begriffe hinzuzufiigen. Im Folgenden moch-
te ich die Etappen meiner Datenerhebung und die wichtigsten Schritte
darstellen. AnschliefSend erlautere ich, wie ich bei der Datenauswertung
vorgegangen bin.

Die ersten empirischen Daten zu meiner Arbeit habe ich in Eriwan er-
hoben. Ich habe dort vier Experteninterviews und zwei kurze Gesprache
zur Wahrnehmung von Vardan und seiner Geschichte mit einigen Geis-
teswissenschaftlern (Historikern, Literaturwissenschaftlern, Schriftstel-
lern aus Armenien und der Diaspora) durchgefiihrt. Schon in dieser fru-
hen Phase konnte ich einige richtungweisende Anregungen bekommen,
vor allem was die unterschiedlichen Deutungen Vardans in Armenien
und den Zentren im Ausland betrifft.

Erste Phase: Forschungsaufenthalte in Wien, Osterreich
(zwischen Dezember 2007 und Februar 2008)

Die erste Phase der ethnografischen Untersuchung in der Gemeinde Wien
habe ich im Winter 2007/08 durchgefiihrt. Ich wollte dabei moglichst
viel iiber die Struktur, Dynamik und Prozesse der Gemeinschaftsbildung
erfahren, um auf dieser Grundlage die Bedeutung des Vardan-Mythos
fir die Identitdtsbildung der Diaspora-Armenier zu analysieren. Als Me-
thoden wihlte ich teilnehmende Beobachtungen, offene Interviews sowie
Gruppengespriche. In diesem Rahmen konnte ich umfangreiches Daten-
material sammeln und ordnen. Die Datenerhebung fand in den zentralen
Institutionen und Organisationen statt: zum einen in den zwei armeni-
schen Kirchen (im Mechitaristen-Orden und in der Armenischen Apos-
tolischen Kirche), im Administrationsbiiro der Gemeinde; zum anderen
in der Samstagsschule?® (Interviews mit der Schuldirektorin und mit Leh-
rerinnen, Gruppengespriche mit Schiilern und Eltern). Das Vardan-Fest
in der Wiener Gemeinde wird seit einigen Jahren von der Samstagsschu-
le organisiert. Auch im Jahr 2008 fand es statt, und die Schiiler nahmen
daran teil. Die Vorbereitungen fiir den Feiertag und die Feierlichkeiten
habe ich teilnehmend beobachtet und protokolliert.

39 Die Samstagsschule ist die wichtigste Bildungsorganisation der armenischen
Gemeinde in Wien: Jeden Samstag werden den Schiilern Unterrichtsstunden
auf Armenisch in verschiedenen Fachern angeboten (mehr dazu im Kapitel
IL.1.2, Seite 153).

70

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Die Vertrautheit und Fremdheit im Feld ergaben eine produktive
Spannung. Ich betrat das Feld als jemand, der aus Armenien stammt
und schon seit einigen Jahren in Deutschland lebte. Einblicke in das Di-
aspora-Leben der armenischen Gemeinden in Europa hatte ich bereits
gewonnen. Die Kenntnisse der Sprache und des Kontexts waren nicht
nur fir den Zugang ins Feld entscheidend, sondern auch fiir die Kom-
munikation. Das eigentliche Leben in einem Gemeindezentrum, in dem
nicht nur Studenten aus Armenien — wie ich —, sondern auch Menschen
mit anderem Migrationshintergrund, Interessen und Anliegen zusam-
menkamen, war mir jedoch fremd. Armenische Zentren im Ausland ha-
ben meine primire Sozialisation ebenso wenig geprigt wie die Bildung
der Zugehorigkeit und Identifikation mit Armeniern. Die Samstagsschule
als Moglichkeit, die Sprache zu lernen und die Kultur zu verstehen, war
mir fremd. GrofStenteils verbrachten die Gemeindemitglieder ihr ganzes
Leben in der Diaspora, fern vom Kernland. Dies setzt Prinzipien des Zu-
sammenlebens und des Tradierens voraus, die ich zu untersuchen hatte
und die unter anderem im Vardan-Fest ihren Ausdruck fanden. Genau-
so waren mir einzelne Spannungen innerhalb der Diaspora unbekannt.

Meine Rolle als Forscherin, die eine Arbeit iiber die Gemeinde schreibt,
war grundsitzlich vorteilhaft fiir den Zugang zum Feld. Sie wirkte sich
auf einzelne Begegnungen allerdings auch nachteilig aus. Je nach Her-
kunft, Alter und Funktion reagierten die Gespriachspartner in der Ge-
meinde unterschiedlich auf mich. Diejenigen, die aus Armenien ausge-
wandert waren, positionierten sich mir gegeniiber anders als diejenigen,
die aus den anderen Diaspora-Zentren stammten. Sie hatten einen an-
deren Bezug zu mir, zu meiner Forschung und zur Fragestellung. Dies ist
mit den unterschiedlichen Positionen und Rollen in der Gemeinde selbst
zu erkldren, aber auch mit den Bediirfnissen und Vorstellungen, die die-
se Gruppen mit der Gemeinde verbinden.

Die Migrationsgriinde sind von Gruppe zu Gruppe unterschiedlich: So
variieren etwa ihre Erfahrungen vor der Auswanderung ebenso wie ihre
Erfahrungen als Armenier im Herkunftsland und entsprechend ihre Er-
wartungen an die Gemeinde und deren Gaste. Fir manche war die Be-
gegnung mit mir interessanter als fiir die andere, und auch das erlaubte
mir, die inneren Strukturen, Hierarchien und Dynamiken der Commu-
nity im Allgemeinen zu erkennen.

Neben dem alltiglichen Gemeindeleben interessierten mich vorwie-
gend die Akteure, die in die Entscheidungen beziiglich des Festes in-
volviert waren. Ich habe mit der Biiromitarbeiterin der Gemeinde, dem
Seelsorger, der Schulleiterin und anderen Lehrerinnen sowie mit weite-
ren Gemeindemitgliedern Kontakt aufgenommen. Im Lehrerzimmer bin
ich im Wesentlichen den wichtigsten Spezialisten bzw. Spezialistinnen
fiir das Vardan-Fest begegnet. Der geistliche Fithrer der Gemeinde, der
strukturell die wichtigste Position innehat, war zu der Zeit viel weniger

71

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

in die Entscheidungsprozesse und die Gestaltung des Festes eingebun-
den als die Schulleitung.

Schliefslich stand das Vardan-Fest selbst im Fokus meiner Aufmerk-
samkeit. Die Feierlichkeiten wurden durch die Beobachtungssituation
unwesentlich beeinflusst. Das Vardan-Fest ist im Endeffekt ein Biih-
nenprogramm, und die Zuschauer sind ein fester Bestandteil der Ver-
anstaltung. Somit konnte ich als Zuschauerin das Geschehen nicht di-
rekt beeinflussen. Eine Person, die Notizen und Aufnahmen macht,
bleibt allerdings nicht unbemerkt. Intensive Beschaftigung, Notizbuch
und Aufnahmegerit sind ebenso auffillig wie ein unbekanntes Gesicht
im Zuschauerraum einer dermaflen tiberschaubaren Gemeinschaft. Die
Rolle der Besucherin gehort jedoch fest zum Alltag solcher Gemein-
den. Viele sind auf der Durchreise in Wien und besuchen einige Male
die Gemeinde, andere verbringen vielleicht ein Jahr dort. In dieser Zeit
nehmen sie Einfluss auf die Geschehnisse, anschliefSend verlassen sie
das Land und die Gemeinde wieder. Noch deutlicher war meine Anwe-
senheit im Unterricht der Samstagsschule. Es gab zwei Situationen, in
denen ich direkt in das Geschehen involviert wurde: bei den Fichern
Religion und Armenisch. Im ersten Fall wurde ich zum Mitdiskutieren
aufgefordert und habe sofort eine klare Position bezogen. Der Lehrer
hatte eine Diskussionsrunde iiber Vardan eroffnet, und ich war plotz-
lich auch eine aktive Teilnehmerin mit einem eigenen Beitrag. Im zwei-
ten Fall wurden die Schiiler aufgefordert, sich gut zu benehmen, weil
eine Fremde, ein Gast, eine Beobachterin anwesend war, so wurde ich
als Druckmittel auf die Schiiler instrumentalisiert. In diesem Fall hatte
ich keine Handlungsfreiheit. In anderen Fillen blieb ich hingegen >un-
bemerkt«, wurde im Unterricht nicht erwihnt oder miteinbezogen. Ich
fiihlte eine grofSere Distanz zu den jingeren Mitgliedern aufgrund un-
serer unterschiedlich guten armenischen bzw. deutschen Sprachkennt-
nisse. Diese Erfahrung lief§ sich jedoch ebenfalls als Datum in das Ge-
samtbild integrieren. Der Kontakt zu den Eltern und Erwachsenen
verlief grundsatzlich reibungsloser als zu den Kindern. Ich erfuhr gro-
3e Hilfsbereitschaft und emotionale Zuwendung im Feld. Man sprach
gerne mit mir, um uberhaupt Gespriche auf Armenisch zu fihren, und
sich dabei die wichtigsten Fragen vor Augen zu fithren und zu disku-
tieren, als ein Akt der Selbst-Bestitigung, der Bestatigung der eigenen
Sichtbarkeit und Prisenz. Auch die wissenschaftliche Absicht wurde
begrufst und unterstiitzt. Mein Interesse, die gestellten Fragen, die Auf-
merksamkeit nahm man grofStenteils als bestatigend fur das Konzept
der Gemeinde wahr.

Der Kontakt zum Feld kann wie jeder Feldaufenthalt als Austausch
angesehen werden. Der Forscher bekommt Antworten auf seine Fra-
gen und gibt dem Feld etwas zuriick. Die armenische Gemeinde in Wien
konnte zwar nicht materiell von meiner Forschung profitieren, bekam

72

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

durch mich aber erwiinschte Aufmerksamkeit. Sie fuhlte sich fir ihre Ta-
tigkeit anerkannt und gestarkt und konnte mit mir dartber reflektieren.
Meine Person reprisentierte fiir die Gemeindemitglieder einerseits die
Forschung, andererseits einen Bezug zu Armenien, was fiir die Diaspora
immer bestitigend wirkt, als Moglichkeit, durch Gastfreundschaft So-
lidaritdt zwischen Armeniern (das Netzwerkdenken) zu zelebrieren und
zu pflegen. Einzelne Begegnungen hatte ich auch mit Armeniern, die an
den Veranstaltungen der Gemeinde aus verschiedenen Griinden nicht
teilnahmen, seien es Missverstandnisse oder Streitigkeiten mit dem Vor-
stand oder einfach Desinteresse am Gemeindeleben etc. Dennoch liefSen
sie sich auf ein Gesprach mit mir ein, um ihren Beitrag fiir mein Anlie-
gen zu leisten. Zu einer Ergianzung meiner Daten wurde die Begegnung
mit einem Theologie-Professor der Universitit Wien — einem Experten,
der nicht zur Gemeinde gehort. Univ.-Prof. i.R. Martin Jaggle hat eine
Publikation zu den religitsen Gruppen in Osterreich herausgegeben,*
in der auch das Vardan-Fest als ein wichtiges Gemeindeereignis von ei-
ner armenischen Schiilerin beschrieben wurde. Durch das Gesprach und
die Publikation vermochte ich die Gemeinde in einem weiteren Kontext
wahrzunehmen. GrofStenteils stammen die Publikationen und Studien zu
Armeniern in Osterreich von Armeniern selbst.

Zweite Phase: Forschungsaufenthalt in Eriwan, Armenien
(August 2008)

Mein Untersuchungsfeld in Eriwan war eine Kirchengemeinde mit dem
Namen »Surb Sargis« (Heiliger Sargis), die zu den aktivsten Kirchenge-
meinden in Armenien gehort. Sie ist u.a. fiir die Organisation und eine
Neukonzeption des Vardan-Festes bekannt.

Im Zuge der Untersuchung wurden Daten zur Organisation und zur
Durchfithrung des Vardan-Festes erhoben. Durch Interviews, teilneh-
mende Beobachtungen sowie Quellenstudien konnte ich Einstellun-
gen und Meinungen der Gemeindebiiromitarbeiter, der Organisatoren
und Verantwortlichen des Festes sowie der Jugendorganisation in Er-
fahrung bringen. Ferner beobachtete ich den festlichen Gottesdienst des
Maria-Festes, das Mitte August zelebriert wird, und die dazugehorigen
Vorbereitungsarbeiten, wodurch ich einen Einblick in den Umgang mit
kirchlichen Feierlichkeiten in dieser Gemeinde gewann.

40 Die vollstindige Bezeichnung der Publikation lautet: Martin Jaggle mit Th.
Krobath (Hrsg.), Ich bin Jude, Moslem, Christ. Junge Menschen und ihre
Religion, Innsbruck/Wien 2002. Die Armenisch-Apostolische Kirche und
das Gemeindeleben werden auf den Seiten 30-45 vorgestellt, die Notiz tiber
Vardan (hier »General Vardan« genannt) als wichtige historische Figur fin-
det sich auf S. 33.

73

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Die Gespriche und Interviews konnte ich durch meine Beobachtun-
gen der Raumorganisation, der Interaktionsmuster und auch der beson-
deren Sprachcodes und Umgangsregeln, die im Rahmen dieses Festes
herrschen, erginzen.

Um genauer zu erfahren, welche Bedeutung die Vardan-Feierlichkei-
ten fiir die Teilnehmenden hatten, waren die Schilderungen des Personals
und der Verantwortlichen wichtig. In diesem Zusammenhang fiihrte ich
ein langes Interview mit dem Hauptorganisator Vater Hagob. Anschlie-
Bend hatte ich die Gelegenheit, mit dem Sprecher der Jugendgruppe der
Gemeinde tber das Thema zu reden. AufSerdem habe ich mich mit der
Jugendgruppe, fir die man die offentlichen Veranstaltungen durchfihr-
te, und einer weiteren, die solche Veranstaltungen mitgestaltet, beschaf-
tigt und mir durch die Teilnahme an ihren Versammlungen ein Bild von
der Organisation und ihrer Tatigkeit machen konnen.

Uber das Vardan-Fest existiert eine eigene Monografie, die mir das Or-
ganisationsbiiro zur Verfiigung stellte. Von den Organisatoren des Fes-
tes erhielt ich zudem die Kontaktdaten des Autors, Vardan Devrikyan.
Mit ihm fiihrte ich das nachste Interview. Er geniefSt einerseits in der Ge-
meinde einen Status als Experte, ist andererseits aber auch als Philologe
bekannt, der zu kirchlichen literarischen Quellen arbeitet. Er wies mich
von seinem philologischen und ethnologischen Standpunkt auf aktuelle
armenische Literatur und Forschung zum Thema hin und gewahrte mir
Einblick in die Zeitschrift der armenischen Mutterkirche Etschmiadzin,
deren Redaktion er leitete.

Zusitzlich zur ethnografischen Untersuchung der genannten Kirchen-
gemeinde konnte ich wihrend meines Forschungsaufenthaltes Erhebun-
gen in der Etschmiadzin-Bibliothek durchfiithren. Dank Vardan Devri-
kyan konnte ich sowohl in der Redaktion der Zeitschrift Etschmiadzin
forschen als auch spezifisches Material in der Bibliothek der Mutterkir-
che sichten. Zu den erhobenen Daten gehoren erstens Beitrdge und Auf-
satze zum Vardan-Fest in der Zeitschrift Etschmiadzin aus dem Zeit-
raum von 1947 bis 2008; zweitens publizierte Predigten und andere
Materialien zum Thema aus der Sammlung des Katholikos (Oberhaupt
der Armenischen Mutterkirche).

Die Materialien erlauben, die unterschiedlichen Interpretationen des
Vardan-Festes in der offiziellen Kirchenpresse zu untersuchen, wie sie
wihrend der Sowjetira (bis 1991) und der anschliefenden staatlichen
Unabhingigkeit Armeniens vorherrschten bzw. herrschen. Viele dieser
Texte sind Predigten. An ihnen erkennt man, wie sich die Betonung und
Fragestellung der Geschichte von Vardan je nach den historischen und
politischen Umstianden dndern. Die in Form von Predigtbiichern heraus-
gegebenen Sammlungen sind meistens in der Diaspora erschienen. Die
Predigten bilden eine reichhaltige Informationsgrundlage, um einerseits
die Behandlung des Themas in den Diaspora-Gemeinden zu verfolgen,

74

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

andererseits das Thema in den allgemeinen kirchlichen Kontext zu stel-
len.

Im Fallbeispiel Armenien waren mir die Aktivitaten, Strukturen und
Routinen der Kirchengemeinde fremd und unbekannt. Sie sind relativ
neu und waren kein Teil meiner frithen Sozialisation. In dieser Form sind
die Priester und Kirchengemeinden erst seit der Unabhingigkeit aktiv.
TIhr Vokabular, ihre Strukturen waren mir nicht vertraut. Ich habe ver-
sucht, mir dieses Wissen durch die Erhebung in Grundziigen anzueignen.

Dritte Phase: Forschungsaufenthalt in Teheran, Isfahan
und Shiraz, Iran (Februar 2009)

Die dritte und letzte Phase der ethnografischen Datenerhebung galt der
armenischen Minderheit im Iran, d.h. der ostarmenischen Diaspora. Im
Unterschied zu den beiden Forschungsfeldern in Wien und Eriwan war
mir in diesem Fall das Land weniger bekannt und der dortige Alltag
nicht vertraut. Als Armenierin hatte ich jedoch keinerlei Sprachprobleme
und konnte mich sehr schnell mit meinen Gastgebern anfreunden und
dadurch den Zugang ins Feld sichern.

Die erste Herausforderung des Forschungsaufenthaltes und der Da-
tenerhebung im Iran war der Mangel an vorab verfiigbaren Informatio-
nen. Kaum etwas lief$ sich vorher planen und gezielt organisieren. Bereits
existierende Bekanntschaften und die armenischen Netzwerke ermog-
lichten es dennoch, den Aufenthalt im Iran gewinnbringend zu gestalten
und das dortige armenische Leben, die Familien und den Alltag der Ge-
meinde kennenzulernen.

Der Forschungsaufenthalt im Iran fand in drei Stadten statt: Teheran,
Isfahan und Shiraz. Ich hielt mich dort von Mitte bis Ende Februar 2009
auf. Das Vardan-Fest fiel in diesem Jahr auf den 19. Februar. Durch den
Vergleich von drei Gemeinden konnte ich die Tradition des Vardan-Fes-
tes und die allgemeinen Konturen des armenischen Lebens im Iran erfor-
schen sowie Informationen zum traditionsreichsten Zentrum (Isfahan;
armenisch: Jugha), zum derzeit grofiten armenischen Zentrum (Teheran)
sowie zu einer kleineren Gemeinde in einer typisch persischen Stadt (Shi-
raz) in mein Datenmaterial integrieren.

In allen drei Stddten haben Armenier ihre eigenen Treffpunkte. Ge-
meindezentren dienen als geschiitzte Territorien, in denen die Austibung
der eigenen Kultur moglich ist: eine Kirche, eine Schule, ein armenischer
Club oder ein »armenisches Haus«. Besonders fiir Teheran ist die Liste
der armenischen Organisationen, Institutionen und Vereine lang.

Sehr aktiv sind die sozialen Netzwerke aus Freunden und Bekannten,
die sich tiber unterschiedliche Stadte und Teile des Landes ausbreiten.
In Teheran wurde ich von einer gastfreundlichen armenischen Familie

75

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

aufgenommen. Den Kontakt hatten gemeinsame Bekannte in Armenien
vermittelt. Durch diese Netzwerke war es mir moglich, tiber meine Gast-
geber hinaus auch andere Familien kennenzulernen und in Shiraz und
Isfahan Unterkiinfte zu finden. Die Schwierigkeit, sich selbstindig orga-
nisieren zu konnen, hatte umgekehrt den Vorteil, dass ich sehr viel Zeit
mit den Informanten verbrachte, sie in unterschiedlichen Situationen be-
obachten durfte und das Familienleben miterleben konnte.

In allen armenischen Gemeinden werden die von der Kirche vorgege-
benen Feste gefeiert. Dabei wird der Kirchenkalender mit dem 6rtlichen
Kalender abgestimmt. Das Gesetz erlaubt den Minderheiten, vier zusatz-
liche schulfreie Tage zu bestimmen — daher haben in den armenischen
Schulen die Schuler an Ostern, Weihnachten, zum Vardan-Fest und am
24. April (dem Tag des Gedenkens an die Genozid-Opfer) frei.

Gefeiert wird auf privatem Gelande, in Gemeindehdusern, Schulen,
Kirchen und zu Hause, organisiert durch die Gemeinden oder etwa den
iranisch-armenischen Schriftstellerverein. Meine Beobachtungen be-
schrankten sich auf die Feste, die Ende Februar gefeiert wurden, vor
allem auf das Vardan-Fest. Am Tag des Festes war ich in Isfahan und
habe die Abendveranstaltung beobachtet. AnschliefSend durfte ich an
einer privaten Namenstagfeier teilnehmen. Es handelt sich hierbei um
eine Tradition, die mit dem Vardan-Fest zusammenhingt, denn es wer-
den Namenstage zu Ehren der in der Vardan-Schlacht gefallenen Hel-
den gefeiert. Die Tradition, Namenstage zu feiern, gibt es in der Repu-
blik Armenien nicht. Im Iran hingegen feiern Armenier ihre Namenstage
ausgiebig.

Im Alltag unterscheidet man sehr streng zwischen privaten und 6ffent-
lichen Bereichen. Zu Hause wird Armenisch gesprochen. Enge Freund-
schaften fihrt man mit Armeniern, geheiratet wird nur untereinander.
Mischehen werden nicht toleriert. Im Arbeitsleben sind Beziehungen mit
Iranern jedoch sehr wichtig. Auch um neue Entwicklungen in der Wis-
senschaft zu verfolgen, ist es notig, gut Persisch zu sprechen. Das arme-
nische Gemeindeleben im Iran ist komplexer als in Wien, es gibt viele
Strukturen, die interagieren und im Austausch Einfluss auf die Gestal-
tung des Gemeindelebens nehmen. Die Experten und Spezialisten, die
das Vardan-Fest organisieren und gestalten, stammen aus verschiede-
nen Bereichen. Ich habe Moglichkeiten wahrgenommen, die Spezialis-
ten und Experten in dem einen oder anderen Bereich zu befragen. Diese
Rolle tibernehmen, wie auch die Organisation des grofSen zentralen Var-
dan-Festes, die Leiter der Institutionen, aber auch einzelne Lehrerinnen
in der Schule, Schulleitung, Kindergirten und andere Bildungs- und Kul-
turorganisationen. Die Literatur und Hintergrundkenntnisse zu diesem
Thema werden wiederum von Intellektuellen und Geistlichen verwaltet.
Diese Einfliisse und symbolischen Zusammensetzungen lassen sich auch
in der rituellen Inszenierung erkennen.

76

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Die Arbeit an der Datenerhebung im Fall Armenien dauerte am langs-
ten und wurde immer wieder durch neue Einzelheiten ergdnzt. Ein letz-
ter Schritt bestand darin, 2012 das Archiv des Museums von Erwand
Kotschar, des Bildhauers des Denkmals von Vardan in Eriwan, zu besu-
chen. Ich habe die Mitarbeiter des Museums befragt, ihren Bezug zur Ge-
staltung der Feierlichkeit und zu der Statue selbst. Schlieflich erhielt ich
noch einen Einblick in das Museumsarchiv. Fragen zum Vardan-Denk-
mal sowie zur Art der Feier in Eriwan entstanden wihrend der Gruppen-
interpretationen, in der Folge der Prasentationen und Vortrage. Die in-
tensive Interpretationsarbeit an diesem Fall hat lange Zeit keine Losung
gebracht. Erst durch die wiederholte Analyse des Materials und der Da-
tenerhebungen zeigte sich schlieSlich eine Interpretationslinie.

Strukturierung, Systematisierung und Transkription
der erhobenen Daten

Die Aufbereitung des erhobenen Datenmaterials stellte eine zeitintensi-
ve und aufwendige Aufgabe des Dissertationsprojektes dar. Wie die Er-
hebung verlief auch die Aufbereitung des Materials in mehreren Phasen.
Nach jedem Feldaufenthalt wurden die Gesprichs-, Text- und Bilddaten
sowie Feldnotizen und Memos sorgfiltig chronologisch und hinsicht-
lich ihrer thematischen Relevanz geordnet, z.B. wurden Bildserien ange-
legt oder thematisch verwandte Interviews einander zugeordnet. Diese
erste Systematisierung des Materials wahrend und unmittelbar nach der
Datenerhebung erleichtert und fokussiert die Arbeiten in der nachsten
ethnografischen Phase. Ferner wurde das gesamte Datenkorpus den drei
Untersuchungslandern entsprechend systematisiert und katalogisiert, um
den von dem kontrastierenden Ansatz der Arbeit vorgesehenen Vergleich
der einzelnen Fille vorzubereiten.

Alle Interviews sowie ein Teil der natiirlichen Gesprache wurden auf-
gezeichnet. Die forschungsrelevanten Passagen dieser Aufnahmen wur-
den im Anschluss transkribiert. Ubersetzungen einzelner Sequenzen aus
dem Armenischen ins Deutsche fiir die gemeinsame Dateninterpretati-
on in Gruppen, fir den Austausch mit dem Betreuer der Arbeit sowie
schliefSlich auch fiir das Verfassen der Dissertation wurden begleitend
angefertigt. Die Rede- und Predigttexte wurden transkribiert, daneben
Materialien aus Schulbuchern exzerpiert.

Aus Interviews, Beobachtungsprotokollen, Tagebiichern, Berichten,
Selbstdarstellungen aus dem untersuchten Feld und Bildmaterial (v.a. Fo-
tografien) gewonnenes Material wurde durch die Systematisierung, Typi-
sierung und vor allem wihrend der Transkription und Ubersetzung be-
reits einer Interpretation unterzogen. Die Kombination der Sprachen ist
eines der wichtigsten methodischen Elemente bei meiner Untersuchung

77

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

und ein sensibler Umgang mit Ausdriicken, Dialekten etc. ist von grofSer
Bedeutung, die Behebung der sprachspezifischen methodischen Schwie-
rigkeiten stellt einen wichtigen Aspekt dar.

1.3.2 Auswertungsverfabhren

Bei der Auswertung des Datenmaterials folge ich der auf der Basis von
Verfahren der wissenssoziologischen Hermeneutik konzipierten Ritu-
alanalyse. Die zentralen Aspekte der Ritualforschung und die Prinzipi-
en des wissenssoziologischen hermeneutischen Verfahrens+' bilden den
Kern dieses Zugangs. Einerseits erfolgt dieser durch die Deskription der
Beobachtung: Von den Daten ausgehend werden die Aspekte und Struk-
turelemente des Rituals beschreibend herausgearbeitet. Die feiernde Ge-
meinschaft in ihren historischen und sozio-kulturellen Strukturen wird
ebenfalls dargestellt. Auf der anderen Seite zeichne ich den subjektiv
entworfenen und gemeinten Sinn der Beteiligten zu den Feierlichkei-
ten nach, deren Vorbereitung und Konzeption. Im Zentrum des Ver-
fahrens liegt aber vor allem die intersubjektive Bedeutung von rituellen
Handlungen (Reichertz 2007: 522). An welchem Punkt seinigen« sich
die Beteiligten tiber den Sinn ihres Handelns, tiber die >Richtigkeit< des
Ablaufes und an welchen Schliisselpunkten gelingt es, das Ritual durch-
zufithren? Auch hier, wie in der verstehenden Soziologie im Allgemeinen,

41 Die urspriinglich an schriftlichen Texten orientierte Lehre vom interpreta-
tiven Vorgehen hat sich zu einer sozialwissenschaftlichen Methodik ent-
wickelt. Heute wird zwischen den zwei Verfahren objektive Hermeneutik
und wissenssoziologische Hermeneutik unterschieden. Zur Diskussion die-
ser Verfahren im Detail siehe (Reichertz 2007). Ich orientiere mich an der
letzteren. Anfangs auch als sozialwissenschaftliche Hermeneutik bezeich-
net, spater unter dem Namen hermeneutische Wissenssoziologie bekannt,
wird die Lehre des wissenschaftlichen Deutens in erganzter und verianderter
Form fiir soziale Phinomene, Kulturerzeugnisse und Interaktion angewen-
det. Wissenssoziologische Hermeneutik geht von einer breiteren Fassung
des zentralen Prinzips der Interpretationslehre aus — der Bindung an Schrift-
lichkeit. Die Fixierbarkeit und dadurch Wiederholbarkeit der Dokumen-
te ist dabei zentral. Als Textmaterial werden nicht nur die Texte und Spra-
che, sondern die menschliche Objektivation jeder Art betrachtet (Soeffner
2000a: 165). Im Wesentlichen geht dieses Verstindnis auf die Arbeiten von
Hans-Georg Soeffner zuriick. Soeffner 1989 und Soeffner/Hitzler 1994 gel-
ten als grundlegend. Die Methodik wird dargestellt und diskutiert in Schroer
1994, Theorie und Methodologie in Hitzler/Reichertz/Schroer 1999; eine
erste systematische Beschreibung findet sich in Schréer 1997, weiterfiihren-
de Literatur in Hitzler/Honer 1997. Vor allem an deutschsprachigen Univer-
sititen wird diese Methodik gelehrt und ausgetibt (Reichertz 2007: 524).

78

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

wird das Vorgehen in Beobachten, Beschreiben, das Beschriebene Ver-
stehen und schliefSlich nach einer Erklarung Suchen aufgeteilt (Soeffner
1991a: 266).

Basierend auf der Annahme, dass das menschliche Wahrnehmen, Er-
kennen und Verstehen durch Konstruktionen geschieht, werden in der
Untersuchung sozialer und kultureller Phinomene Konstruktionen der
ersten und zweiten Ordnung differenziert. Die ersteren — die alltidglichen
Konstruktionen (Konstruktionen erster Ordnung) — werden aus prag-
matischen Griinden entworfen und zielen auf die Uberwindung und Be-
waltigung der Herausforderungen des Alltags. Die Konstruktionen erster
Ordnung sind also Modelle und Routinen, alltagliche Wissensformen,
die stindig produziert und reproduziert werden. Durch Beschreiben und
Verstehen dieser Konstruktionen gelangen wir zu den Konstruktionen
der zweiten Ordnung — den wissenschaftlichen Konstruktionen (Soeffner
1991a: 264). Die Moglichkeit, zu einer Erklarung zu gelangen, liegt hin-
ter der vielfachen Beschreibung einzelner praktischen Voraussetzungen,
situativer Elemente, welche aus der Perspektive jeweiliger historischer
und in ihrer sozio-kulturellen Besonderheit verstanden werden miissen.
Das Beschreiben und die Analyse der alltdglichen Konstruktionen fiihrt
zur Verdoppelung und Vergroflerung einzelner Konstrukte. Die Rekon-
struktion dieser Konstrukte erfordert mehr Aufmerksamkeit, Kategori-
sierungen, idealtypische Annahmen, Modelle werden zur Erklarung he-
rangezogen und Konstruktionen zweiter Ordnung werden entworfen.
Diese sind also verstehende Rekonstruktionen der Konstruktionen ers-
ter Ordnung, allerdings unbedingt kontrollierte, methodisch tiberpriifte
und uberpriifbare (Soeffner 1991a: 264). Denn wenn der Vorgang me-
thodisch nicht kontrolliert wird, besteht die Gefahr, sich in Annahmen
zu verirren und nur alltigliche Konstruktionen anderer Art zu machen,
statt zu wissenschaftlichen Konstruktionen zu gelangen. Die Fragestel-
lung dieser Arbeit, die benutzten Begrifflichkeiten, die Fragen zu Ritu-
al, Mythos etc. sind bereits Konstruktionen zweiter Ordnung. Der Weg,
Antworten auf diese Fragen zu finden, fuhrt tiber die Konstruktionen
erster Ordnung: Die alltiglichen praktischen Erklarungen und Plausi-
bilitaten sollen anhand der gewonnenen Materialien beschrieben, wie-
dergegeben und geordnet werden und im Kontext der sozio-kulturellen
und historischen Strukturen jedes einzelnen Falls gelesen werden. Die
Rituale werden als ein »Handlungstext« gelesen, verstanden und erklirt.

Im Folgenden liste ich einige Themen und Fragekomplexe auf, nach
denen ich das Datenmaterial in meiner Arbeit geordnet habe. Um diese
Themenkomplexe herum habe ich die unmittelbar dokumentierten As-
pekte, in den Daten erhaltene Elemente wie auch ihre Reflexion durch
die Teilnehmer und Organisatoren zusammengestellt: Wie erkldren sie
diese Punkte, wie habe ich diese beobachtet, welche subjektiven Anni-
herungen ergeben sich?

79

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION
Zur Vorbereitung und Rahmung des Festes

Welche Schritte gehen dem Fest voran? Wie wird die Veranstaltung orga-
nisiert? Wie wird das Fest vorbereitet und wer tragt die Verantwortung
dafiur? In welchem (grofSeren) Rahmen findet die Veranstaltung statt?

Raum und Zeit

Wo und wann wird gefeiert? Welche Faktoren spielen bei der Auswahl
der Raumlichkeiten, Gestaltung etc. eine Rolle und wer hat die Entschei-
dungsmacht? Welche Strukturen und welche Kontaktmoglichkeiten er-
geben sich aus der raumlichen und zeitlichen Organisation?

Ablauf

Wann und wie beginnt das Fest und auf welche Weise endet es? Welche
Phasen und Etappen sind zu erkennen, aus welchen Bestandteilen setzt
sich die Feierlichkeit zusammen?

Indem ich den unmittelbaren Ablauf wiedergebe, kann ich Elemen-
te und jeweils wichtige Aspekte eines Rituales zur Sprache bringen und
studieren: Welche Elemente bringen die typische Wiederholung ins Ge-
schehen? Woher kommen Takt und Rhythmus, wie entsteht das FliefSen
des Rituals? Was wird zum Bestandteil der Inszenierung und wie? Wel-
che Aspekte sucht die Gemeinschaft aus, um sich zu inszenieren, welche
Nachahmungs- und Lernprozesse werden moglich? Wie werden im Ri-
tual die Fragen der Abgrenzung und Eingrenzung gelost?

Teilnehmer, Trager der Entscheidungen, Spezialisten etc.

Ich beschreibe die Akteure in ihrer jeweiligen Rolle und symbolischen
Prisenz. Wie inszenieren sich die Personen, welche Institutionen werden
reprasentiert? Die Teilnehmer und ihre Beitrage, die Austauschmoglich-
keiten und Einflussbereiche interessieren mich ebenso wie daraus ent-
stehende Nachahmungskonstellationen, Lernprozesse und die jeweili-
gen Spezialisten in ihrer besonderen Rolle, ihre Position und Haltung.

Symbole

Ritualforschung ist auch Symbolforschung. Da in den Kollektivsymbolen
die individuellen Gefiihle, Stimmungen konzentriert und organisiert sind

8o

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

(Soeffner 1995: 150) und ihre Realisation und Handlungsform im Ritual
finden (Soeffner 2004: 61), erlaubt die Beschiftigung mit den Symbolen tie-
fe Einblicke in das Ritual. Welche Symbole sind zentral in der Inszenierung?
Wie sind sie ineinander vertreten? Durch den gemeinsamen Bereich (das Var-
dan-Fest) erkennt man die Problematik der Gemeinschaft, die in jedem wich-
tigen Symbol zu sehen ist. Welche Symbole sind dominant, itbernehmen zen-
trale Bedeutung und welche werden verdriangt? Wie konkurrieren sie und
wie sind sie doch verwandt? Die Untersuchung und Interpretation der Sym-
bolik kostet manchmal viel Zeit und ist bei der ersten Beschreibung nicht un-
bedingt realisierbar. Diese Verbindungen lassen sich mit jeder neu aufgedeck-
ten Ebene noch einmal neu aufzeichnen, bestitigen oder doch verwerfen.

Texte

Die Suche nach den zentralen Texten, die fiir die jeweilige Gemeinschaft
tragende Inhalte reflektieren und die Kollektivsymbolik stiitzen, ist eine
weitere Aufgabe. Diese Texte werden im Ritual entweder direkt zitiert
oder auf eine andere Weise interpretiert. Sie konnen sowohl durch Spra-
che, verbale Thematisierungen oder auch durch Bilder oder andere In-
szenierungen zum Ausdruck kommen.

Die Fragen, die zur Aufdeckung der zentralen Strukturen gestellt wer-
den konnen, sind hiermit sicherlich nicht erschopft, dennoch erlaubt ihre
Beantwortung, einige zentrale Inhalte zu prasentieren. Spater konnen
diese Punkte fiir die Analyse der intersubjektiven Bedeutung der Inter-
aktion hilfreich sein. Einerseits sind es Fragen, die die Entstehung und
Gestaltung des Festes rekonstruieren, andererseits sind es solche, die be-
reits etwas zu erkldren und verstehen versuchen.

Eine weitere Aufgabe fiir das Verstandnis von einzelnen Ritualen ist
die Rekonstruktion der strukturellen Besonderheiten der Gemeinschaft.
Diese betrifft zum einen die historisch bedingten Aspekte, die fur die Fall-
darstellung recherchiert und dargelegt werden, zum anderen die im All-
tag wirksamen Regeln und Routinen (des Handelns) der jeweiligen Ge-
meinschaft, deren Selbstverstandnis wir zu begreifen versuchen (Soeffner
1991a: 265). Auch dies ldsst sich durch zentrale Fragen erfassen: Was
pflegen sie? Wofiir sorgen sie? Was halten sie fir unerlasslich, wichtig, er-
strebenswert? Woruber sprechen sie hingegen nicht? Was lassen sie aufer
Acht? »Die Elemente, die unausgesprochen bleiben, weil ihre Symbolisie-
rung bereits aufSerhalb der Sprache gesichert ist« (Hirschauer 20071: 444)
— damit sind meist Fragen gemeint, die mehr durch Beobachtung als durch
verbal gestellte Fragen zu klaren sind. Durch Interpretationen und Analy-
sen kleiner Details aus dem Alltag der Gemeinde suchte ich die Regel und
Praktiken der Orientierung in jedem einzelnen Fall zu rekonstruieren und
darzustellen. Ein Beispiel dafir ist die Interpretation einer Fotografie des

81

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Klingelschilds der armenischen Gemeinde in Wien. In diesem kleinen De-
tail des Gemeindealltags liefSen sich einige wichtige Konstruktionen nach-
vollziehen. Zur Aufdeckung des Selbstverstandlichen wird in der Litera-
tur die Fremdheitserfahrung als ein methodischer Zugang vorgeschlagen
(Hirschauer 2001: 445). Oft konnte ich einzelne Ziige, typische Eigen-
schaften, einzelne Aspekte und Elemente der untersuchten sozialen Einheit
in Grundziigen gleich bei den ersten Begegnungen wahrnehmen, als ich
noch fremd war, die sich dann nach und nach prazisierten. Anhand ein-
zelner Beobachtungen und der erneuten Lektiire der Beobachtungsproto-
kolle konnte ich einzelne Tendenzen erkennen, diese verfolgen, Ergebnisse
und zentrale Lesarten weiterentwickeln. Eine Hilfe fur die Erfullung der
Fremdheitsvoraussetzung waren die Gruppeninterpretationen mit Kolle-
gen. Man konnte einzelne Routinen erkennen, die den im Ritual gefeier-
ten Inhalten entsprechen, sie bestitigen oder dazu beitragen, diese weiter
zu interpretieren, um sie genauer erkldren zu konnen. Rituale sind, wie
bereits erwahnt, unvermeidlich Selbstdarstellungen. Die selbstverstandli-
chen, alltiglichen Routinen kommen im Ritual zum Ausdruck und wer-
den zu Bausteinen der Inszenierung. Das Ritual als das verdichtete Bild
bzw. Abbild des Gemeindelebens liefS sich durch die Information zum All-
tag der Gemeinde besser verstehen. Diesen Zusammenhang kann man an
allen Elementen des Rituals deutlich zeigen. Ein Beispiel wire die Funk-
tion der Sprache und der armenischen Schriftlichkeit in der Ritual-Insze-
nierung und in der Gemeinschaft. Im Kontext der jeweiligen Gemeinde
kam dieser Aspekt auf seine jeweils eigene Art zum Vorschein. Jede dieser
Gemeinschaften greift zur Symbolik der armenischen Sprache auf ihre ei-
gene Art, sie verleihen ihr Bedeutung im Alltag und zelebrieren sie in der
Performance. Das Ritual ist nur in dem Kontext, in dem es entstanden ist,
wirksam, weshalb man es im Kontext des Geschehens analysieren muss.
Die konstitutiven Elemente der Gemeinschaft und ihre >Essenz« miissen im
Zusammenhang mit dem Ritual herausgearbeitet werden.

Zur Kontrolle des sozialwissenschaftlichen Verstehens

Ich mochte an dieser Stelle einige Probleme diskutieren, die bei der Pro-
duktion und Interpretation der Daten entstehen konnen, um mich mit Vo-
raussetzungen und Methoden des Verstehens auseinanderzusetzen, was
ein wichtiger Teil des interpretativen Verfahrens ist (Soeffner t991a: 266).
Die empirischen Erhebungen zum Verstandnis eines Rituals werden oft
durch Beobachtungen, Interviews etc. realisiert. Damit etwas interpretiert
und analysiert werden kann, muss es fixiert sein und als Datum der In-
terpretation vorliegen. Dadurch entsteht eine Distanz zum unmittelbaren
Erleben und Abstraktion wird moglich. Die Daten werden zu Spuren des
unmittelbaren Geschehens, welches an sich von sehr kurzer Dauer war

82

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

und nicht wiederholt werden kann. Anhand von Daten wird das Gesche-
hene rekonstruiert: Bilder, Sprach- und Tonaufnahmen, Interviews und
Elemente — Flyer, Flugblatter — die bei der Feier verteilt wurden. Solches
Material ist immer nur ein Fragment der sozialen Situation, die darin fest-
gehalten wurde. So haben wir vor uns ein partielles Bild der zu untersu-
chenden Situation und konnen ausschliefSlich mit einem diskontinuierli-
chen Verstehen rechnen. Die Spuren sind ihrerseits zwangsldufig selektiv.
Und bereits die Festlegung des Datums ist eine Interpretation (Geertz
1973b (1999): 14), eine vorinterpretierte Konstruktion (Soeffner 2000a:
167). Die Daten, durch die wir die Phinomene zu verstehen beabsichti-
gen, entstehen oft unter Zuhilfenahme technischer Gerite oder werden als
Notizen festgehalten. Die Unterscheidung zwischen registrierender Kon-
servierung und rekonstruierender Konservierung hat Jorg R. Bergmann
ausgearbeitet (Bergmann 1985: 305). Zur ersteren gehoren Dokumente,
die durch technische Mittel - jede Art von Aufnahmegerit — festgehal-
ten wurden und zur zweiten die nachtraglich notierten, narrativ rekon-
struierten Daten. Die letzteren sind unvermeidlich deutend und spiegeln
das eigene Erlebnis der fremden Situation wider. Die technisch festgehal-
tenen Daten sind ebenfalls von der Person des Forschers oder einer an-
deren Person, die z.B. fotografiert oder das Aufnahmegerat bedient hat
etc., beeinflusst. Die nicht-menschlichen Eigenschaften der Gerite fligen
den gewonnenen Daten hingegen ihrerseits Eigenschaften hinzu, die un-
ser Deuten beeinflussen konnen. Aufzeichnungen und Transkripte sowie
andere Gerite erzeugen Eigenschaften, die das derart Aufgenommene fiir
die Teilnehmer nicht hat. Die Daten werden dadurch zu Originalen ihres
Selbst, zu etwas Neuem, womit wir arbeiten und woraus wir unsere neu-
en Erkenntnisse schopfen und zu neuen Konstruktionen entwickeln. Au-
Berdem lassen sich die aufgenommenen, fixierten Situationen stindig neu
interpretieren (Hirschauer 2001: 43 4). Die Beteiligten erleben und erken-
nen immer neue Deutungen der von ihnen erlebten Situationen, die die
Forschenden dokumentiert haben. Diese Sichtweisen stimmen nicht un-
bedingt mit der Deutung des Forschers iiberein.+* Die Daten bleiben viel-
stimmig und vieldeutig und in der Form, in der sie uns vorliegen, sind sie
nur fir diesen Zweck existent (Hirschauer 2001: 435).

Ich habe fiir meine Untersuchung unterschiedliche Arten von Daten
interpretiert. Die meisten habe ich selbst erhoben, einige der interpre-
tierten Bilder wurden von anderen Personen aufgenommen. Technisch
erzeugte Daten — z.B. Fotografien — sind einerseits von Menschen ge-
lenkt, die sie mit einer bestimmten Absicht und Qualitat — Licht-Schat-
ten-Verhiltnisse, Komposition etc. — aufgenommen haben. Manche sind

42 Sehr eindrucksvoll ist das Beispiel eines Ehestreits von Stefan Hirschhauer.
Das Ehepaar erkennt immer neue Themen und Konfliktpunkte im aufgezeich-
neten Streit, die dem Forscher nicht zugdnglich sind (Hirschauer 2001: 434).

83

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

asthetisch wertvoll, bei anderen ist die Komposition weniger bemerkens-
wert, auch wenn sie ihren Wert fur die Forschung dadurch nicht verlie-
ren. Es gibt Details, die auf den ersten Blick nicht wahrzunehmen sind,
die aber durch wiederholtes Betrachten, detailliertes Anschauen und Dis-
kutieren zum Gegenstand der Analyse und intensiv interpretiert werden.
Es sind also einzelne Elemente, die den Umgang mit den Daten bestim-
men. Sie bringen Deutungen hervor und schreiben den Daten eine Bedeu-
tung zu, die ohne technische Konservierung nicht denkbar wire und da-
durch womoglich einen kleineren Einfluss auf die soziale Situation hatte.
Wir interpretieren das Bild so, wie es uns vorliegt. Das ist unser Datum
und daraus schliefSen wir auf die soziale Situation. Das gilt auch fur die
Audioaufnahmen von den Festveranstaltungen — diese hielten auch viele
Gerausche fest, die sicherlich die Interpretation beeinflusst haben konn-
ten, die ich aber dennoch als wertvolles Datum verwenden konnte, an-
hand dessen sich der Ablauf des Festes rekonstruieren liefS.
Beschreiben, rekonstruierende Konservierung und Aufschreiben in je-
der Phase der Forschung gehort zu den zentralen Herausforderungen
der interpretativen Soziologie. Die Diskrepanz zwischen Tradierung und
Speicherung der Erfahrung durch die Sprache und dem Erfahrenen selbst
muss wahrgenommen und reflektiert werden. Die Uberpriifung der Dar-
stellungsregeln ist unerlisslich. Fine textuelle Ordnung durch die Uber-
setzung des Handelns in Sprache zu schaffen (Soeffner 1991a: 267),
stofSt oft auf Schwierigkeiten und bedeutet immer einen Verlust und eine
Verdnderung des Beobachteten. Das betrifft sowohl das Problem jedes
Ubersetzers — das Gefiihl, nicht das festhalten und niederschreiben zu
konnen, was wahrgenommen wurde —, genauso aber unbewusst in den
Text uibertragene Denkmuster. Die ersten Notizen werden unmittelbar
wahrend der Beobachtung oder kurz danach gemacht. Manche Aspekte
werden betont und besonders unter die Lupe genommen, fur die anderen
bleibt hingegen wenig Aufmerksamkeit tibrig. Jede nachtrigliche Verge-
genwirtigung eines Ereignisses durch Sprache ist eine Deutung (Berg-
mann/Hirschhauer), bei der Elemente ohne Diskussion >unbemerkt« in
den Text hineingeraten. Im Prozess des Beschreibens#* haben wir es im-

43 Die Uberlegungen von Clifford Geertz haben andere Arbeiten zur Methode
des Beschreibens spiter noch vertieft. Um nur einige wenige zu nennen: Jorg
Bergmann hat sich mit der Methodologie der Aufzeichnung auseinanderge-
setzt und ihre Folgen fiir die interpretative Soziologie diskutiert (Bergmann
1985). Auf die Techniken des Beschreibens und deren Kontrolle kommt
Stefan Hirschhauer in seinem Aufsatz »Schweigsamkeit des Sozialen« zu
sprechen. Er diskutiert die Schwierigkeiten der Versprachlichung in ihren
Formen und die Grenzen des Sagbaren: das Schweigsame, das Unaussprech-
liche, das Vorsprachliche, das Unbeschreibliche, das Selbstverstiandliche, das
Stumme. Darin sieht man das Potenzial des Beschreibens, die Aufgaben und
die Schwierigkeiten. Hirschauer hat spezielle Techniken des Beschreibens

84

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

mer mit einem grofSen Korpus an Hintergrundinformation zu tun, bevor
wir in die Lage kommen, das untersuchte, unmittelbar im Fokus Stehen-
de zu beschreiben und zu verstehen (Geertz 1973b (1999): 14).

Auch meine Haltung als teilnehmende Beobachterin musste tibersetzt
werden, meine vermeintlich >klare« Meinung zu dem Geschehen. Die Si-
tuationen, in denen auch eine emotionale Haltung entsteht, erhalten oft
wertvolle Erkenntnisse, weil wir uns unmittelbar in diesen Konstruktio-
nen befinden und bewegen. Durch deren nachtrigliche Reflexion erlang-
te ich Einblicke in die Konstruktionen der ersten Ordnung und konn-
te diese zu denen der zweiten Ordnung iiberarbeiten. Meine Arbeit ist
grundsitzlich durch Ubersetzung geprigt, was mich zu einer Reflexion
fiihrt, zu Diskussionen mit deutschen Muttersprachlern etwa. Das be-
trifft nicht nur die Ubersetzung von einer Sprache in die andere oder die
zwischen einzelnen Dialekten und Sprachformen, sondern auch solche
zwischen unterschiedlichen Lebensrealititen.

Das Gefiihl, nicht alles Relevante in Sprache tibersetzen zu konnen, ist
ein standiger Begleiter der Beobachter und Forscher. Indem man schreibt,
entfernt man sich nach und nach von den unmittelbaren Eindriicken und
positioniert sich im Text und durch den Text. Auch hier wird durch die
Struktur die innere Bewegung, die das Soziale auch in den Daten hat,
die Vielstimmigkeit und Komplexitit, zu Gunsten einer Erkldrung still-
gestellt. Wie im Bereich der Literatur sind die Ubersetzer mit der Heraus-
forderung konfrontiert, »der Bewegung des Textes« gerecht zu werden,
wobei literarisch hochwertige Texte immer neue Deutungen zulassen,
»sie horen nicht auf sich zu bewegen«, was der Ubersetzung Grenzen
setzen wiirde.# Die Aufgabe war jedoch, das wissenschaftlich Relevante
auszuarbeiten und die Fragestellung der Studie zu beantworten. Die Da-
ten sollten methodisch interpretiert werden, die relevanten Phinomene
erkannt, analysiert und in einen theoretischen Rahmen eingebettet wer-
den. Die Beschiftigung mit dem Material, Dateninterpretationen, Vor-
stellungen und Diskussionen der Arbeit halfen mir, eine narrative Struk-
tur zu erkennen. Die ersten Erfolge der geordneten Erzdhlweise feierte
ich in Kolloquien, in denen ich lediglich mtindlich berichtete und in der
Diskussion auf Strukturen und Erzihlmuster stief3, die mir zu einer neu-
en Perspektive und Textstruktur verhalfen. Ich kam sowohl mit Kreisen,

ausgearbeitet, mit denen sich das Schweigende zum Sprechen bringen ldsst
(Hirschauer 2001). Eine zusammenfassende Diskussion zur Darstellung der
Ergebnisse, Relevanz der Darstellung und des Schreibens findet sich im Ar-
beitsbuch zur qualitativen Sozialforschung (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010:
352). )

44 Dies beschreibt Swetlana Geier in ihren Reflexionen zur Ubersetzungsar-
beit von Dostojewskijs Werken in dem Film »Die Frau mit den 5 Elefanten.
Swetlana Geier — Dostojewskijs Stimme«, Buch und Regie: Vadim Jendrey-
ko, Realfiction, 20710.

85

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

die armenische Belange wissenschaftlich untersuchen, in Armenien selbst
und im Ausland in Kontakt, und konnte meine Arbeit auch in zahlrei-
chen Veranstaltungen zur Untersuchung sozialer Phinomene aus metho-
discher, theoretischer, ethnologischer und ethnografischer Sicht in meh-
reren Landern zur Diskussion stellen. Die formale Struktur dieser Arbeit
ist letztendlich ein Produkt dieses Austausches.+s

Als weitere methodisch anspruchsvolle Herausforderung bei der Ana-
lyse sind Fragen der Distanz und Abstraktion zu beachten. Bei der Unter-
suchung sozialer Phinomene sind wir an den Konstruktionen der ersten
Ordnung interessiert und suchen daher die Nihe zu Einstellungen, die
beim unmittelbaren Erleben der Situation entstanden sind. In der Ausle-
gung ist es aber erforderlich, dass wir eine Distanz dazu einnehmen und
uns dessen bewusst sind. Nur mit einem gewissen Abstand konnen wir
die sozialen Phanomene aus wissenschaftlicher Sicht betrachten. Zum ei-
nen ist die Nihe zu den Handelnden, die unmittelbare Prisenz beim Be-
obachteten, in meinem Fall die Teilnahme an der Feier, von grofler Be-
deutung. Zum anderen ist die Abstraktion, die Einstellung, dass es nicht
mehr um die Menschen geht, sondern um die Modelle, eine neue Ebene,
auf die man gelangen muss. Im Feld war ich oft an Diskussionen betei-
ligt, habe die Sorge der Mitglieder verstanden und konnte die Meinun-
gen mancher meiner Gesprachspartner teilen. Aufgrund dieser Vertraut-
heit konnte ich viele Informationen sammeln. Von dieser Rolle musste
ich mich nach und nach l6sen, um ein neues Verstindnis davon zu ge-
winnen. Besonders in der Analyse zur Republik Armenien, aber auch in
den zwei anderen Fillen, hatte ich oft Miihe, in jeder Meinung, in jeder
Haltung einen Bezug zur abstrakten Ebene zu erkennen und eine Erkla-
rung fiir das Phanomen zu finden, die aufSerhalb dieser Positionen lag.
Von meiner Perspektive und meiner primaren Umgebung in Armenien
zu abstrahieren, war eine grofle Herausforderung. Denn auch wenn die
unmittelbar beobachteten Situationen vergangen sind, leben wir heute
immer noch in ihnen, wir teilen Sorgen und haben eine Haltung dazu.

Erleichternd nutzlich und anregend waren in dieser Hinsicht die zahl-
reichen Gruppeninterpretationen, intensive, fruchtbare Diskussionen im
wissenschaftlichen Bereich. Auf diese Weise konnte ich von meiner Ver-
antwortung entlastet werden, was auch eine wichtige Bedingung der so-
zialwissenschaftlichen Analyse darstellt, die eine Konzentration auf nur
strukturelle Merkmale und Modelle der bereits vergangenen Situation
moglich machte. Die gewtnschte Abstraktion von Menschen auf Mo-
delle von Handelnden ist eine wichtige Bedingung. In dieser Abstraktion

45 Die Diskussion der Textproduktion ist von Grundlagentexten zur sozialwis-
senschaftliche Hermeneutik, die hier oft zitiert werden, geprigt. Die Ausei-
nandersetzung mit der Produktion der Texte findet sich in (Soeffner/Hitzler
1994a: 42), (Soeffner/Hitzler 1994b: 115) und (Soeffner 1991a: 267).

86

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

schreiben wir den Modellen von Handelnden Situationen zu, die nicht
von ihnen selbst definiert sind (Soeffner/Hitzler 1994b:105). Meine Kol-
legen hielten in der Regel die notwendige Distanz ein. Durch methodi-
sches Vorgehen bekam auch meine Haltung im Feld einen Raum zu In-
terpretation, mich als eine Gemeindeangehorige zu betrachten und auch
von meiner Perspektive zu abstrahieren und in Bezug zu modellhaft Han-
delnden zu setzen.

Sicherlich sind auch meine Kollegen von vielen Alltagsvorstellungen
gepragt, die fiir mich zwar eine Distanz bedeuten, mich aber auch be-
einflussen. Auf jeden Fall ermoglichte mir diese Diskussion eine inten-
sive Auseinandersetzung, Ubersetzung und Ubertragung der Perspekti-
ven, eine Reflexion der mir bekannten Einstellungen und eine Ordnung
der Darstellung.

Zur Technik und Konstitution einheitlicher Interpretation

Zum Schluss mochte ich den Weg zu einer einheitlichen Interpretation
in der Erforschung von Ritualen darstellen. Wie oben genannt, sind bei
der Untersuchung von Ritualen konkrete Fragen und Themenkomplexe
zu beachten. Durch deren Beschreibung und wihrend einzelner Rekon-
struktionen — der einzelnen Fragen, wie der Auswahl des Ortes und der
Uhrzeit des Festes oder einzelnen Etappen der Vorbereitung oder des Ab-
laufs — stofSen wir in jedem Fall auf Elemente, die aus der geschilderten
Perspektive inkonsistent sind. Diese Elemente zeigen uns den Weg zur
Aufdeckung der Strukturen, die dem Ritual zu Grunde liegen. Wie im
Abschnitt zum theoretischen Rahmen dargestellt, sind fiir Rituale und
Kollektivsymbole die inneren Widerspriiche der Gemeinschaft entschei-
dend. Diese Prozesse der Markierung und Harmonisierung der Wider-
spriiche sind selbst in einzelnen Interpretationen erkennbar. Sie lassen
sich durch bestimmte Fragen herausarbeiten: Welche Inhalte sind zentral
in der Inszenierung? Wie werden einzelne Symbole aufgestellt, wie wird
der Schwellenzustand erreicht? Im Einzelnen und sequenziell werden die
svertexteten< Elemente untersucht und Lesarten entwickelt. Das konnen
einzelne direkt im Ritual sichtbare Punkte sein oder auch vorher oder
nachher durch Teilnehmende kommentierte Aspekte. Diese Interaktions-
storungen oder Briiche werden zu Hinweisen auf noch tiefere Konsisten-
zeben, die es aufzudecken gilt. Im zweiten Schritt werden diese interaktiv
neu entstandenen Problemlagen rekonstruiert und ein Spektrum mogli-
cher Interpretationen, Bedeutungszuschreibungen daftr wird diskutiert.

Die Licken und Unstimmigkeiten werden auch von den Teilnehmern
und beteiligten Akteuren, Spezialisten etc. thematisiert. Auch dies kann
die Entwicklung und die Suche nach dem umfassenden Sinngeflige an-
stofSen. Das Ziel liegt darin, durch Beschreibung und Rekonstruktion

87

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

einen intersubjektiv giiltigen Sinn zu rekonstruieren. So werden die Pro-
blempunkte aus verschiedenen subjektiv-perspektivischen Sinnzuschrei-
bungen gedeutet. Daraus ergibt sich ein Bereich oder eine Ebene, auf der
sich alle Perspektiven treffen bzw. berithren. Diese gemeinsam ausge-
handelte Fliche gilt es, ausfindig zu machen: »Von allen Beteiligten ge-
meinsam ausgehandelte Interaktionskonfiguration innerhalb eines fiir
alle gemeinsamen Interaktionsprozesses« (Soeffner/Hitzler 1994a: 48).
Die Ausarbeitung dieses » Treffpunktes« ist der Schliissel zu Ritualen,
ein entscheidendes Moment fiir die Interpretation. Denn an dieser Stel-
le kann man die Zusammensetzung, Positionierung und Beteiligung der
einzelnen Akteure und Parteien erkennen. Betrachten wir ein Beispiel
aus meiner Forschung: eine Situation, in der ein Hinweis auf eine Lucke
aus dem Feld stammte. In Isfahan wurde ich von einem armenischen In-
tellektuellen auf die Probleme der armenischen Kultur im Iran im All-
gemeinen und auf viele Unstimmigkeiten in der konkreten Auffuhrung
zum Fest hingewiesen. Er tibte viel Kritik sowohl an der aktuellen Ver-
anstaltung als auch generell an der Gestaltung des Kulturlebens der Ge-
meinde. Eine gekonnte Analyse von einzelnen Unstimmigkeiten, die die
kulturellen Aspekte betraf, habe ich in Form dieser Kritik erfahren diir-
fen. Der Bischof hingegen war zufrieden. Er fand alle Elemente tiberzeu-
gend. An welcher Stelle treffen sich die frustrierten kritischen Stimmen
und solche, die mit dem Stand der Dinge zufrieden sind? Die Antwort
auf die Frage, wie und warum die Feste jedes Jahr veranstaltet werden
und in welcher Form die Tradition weiterlebt, soll auf einer intersubjek-
tiven Ebene stehen. Nach einem intersubjektiv rekonstruierbaren Sinn
zu suchen, wire die Aufgabe. Alle genannten subjektiven Perspektiven
befinden sich in einem Interaktionsprozess. Die gemeinsame Ebene misst
jedoch manchen Inhalten mehr Gewicht bei als anderen. So sind zwar
die Intellektuellen besorgt und interessiert daran, einem hohen Anspruch
gerecht zu werden, werden aber nicht berucksichtigt oder wahrgenom-
men. Die symbolische Verwaltung tibernehmen in diesem Fall konkur-
rierende Parteien. Die Diskussion dieser Interaktionsebene erlaubt es,
viele Prozesse zu erkennen, die sich hier abbilden. Sie zeugt zum Beispiel
auch von der Komplexitit der Situation. Im Vergleich zur Gemeinde in
Wien spielen in Isfahan solche Fragen tiberhaupt eine Rolle. Wenn man
Anspruch auf eine intellektuelle Diskussion erhebt und Alternativen ab-
wiagt, dann ist das ein Zeichen von Bestandigkeit. Andererseits gelingt
es den Teilnehmenden, in einigen Ritualen auf der gemeinsamen Ebe-
ne so zu agieren, dass alle zufrieden sind, die konkurrierenden Aspekte
werden auf ein gemeinsames Einverstandnis hin zur Zufriedenheit aller
ausgehandelt, so dass es auf alle harmonisierend wirkt. In anderen Fil-
len gelingt das nicht.

Um noch ein Beispiel firr die intersubjektive Ebene und die da-
raus folgenden Interpretationsmoglichkeiten zu geben, mochte ich die

88

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Konfiguration bei den Feierlichkeiten in Armenien darstellen. Hier wur-
de ein neues Konzept des Vardan-Festes ausgearbeitet und einzelne In-
stitutionen und Ideen wurden von Organisatoren der Veranstaltung in
die neue Feierform eingebunden. Die Uhrzeit und der Veranstaltungs-
ort wurden in dieser Konstellation ausgehandelt, die alle erwiinschten
Gruppen verband und deren Verhiltnisse in vielerlei Hinsicht offenba-
ren kann. Wer legt die Uhrzeit fest und wie? Woran orientiert man sich
dabei? Welche Hierarchien werden beriicksichtigt, wer tibernimmt die
Verwaltung, wer bringt sich ein? Einige der Beteiligten wurden zur Teil-
nahme verpflichtet, andere nur angefragt. Die nicht direkt involvierten
Akteure und Parteien wurden durch Massenmedien und den offentlichen
Charakter der Veranstaltung in das Geschehen involviert. Die Gruppen,
die in der praktischen Durchfithrung ihre Anwesenheit oder ihren Bei-
trag fur die Konzeption und Idee des Festes nicht direkt berticksichtigt
wurden, durch ihre Reaktionen auf das Geschehen waren zur Interak-
tion >eingeladen<. Die direkt involvierten Parteien handelten aus ihrer
Perspektive und Interessenlage heraus und fanden einen gemeinsamen
Rahmen, worauf sie sich im Ritual einigen konnten. Die Parteien, die
das Konzept ablehnten, interagierten ebenfalls durch Kritik oder unzu-
friedene Haltungen, Kommentare und Ahnliches. Letztlich ist die Veran-
staltung fiir alle relevant und wurde dadurch zu einer Art Treffpunkt, ob
durch Lob oder durch Kritik. Als eine zentrale symbolische Figur >ver-
einte« Vardan viele Parteien, und die rituelle Inszenierung spiegelte die
aktuellen Stimmungen in der armenischen Gesellschaft. Die Aufgabe be-
steht darin, eine Interpretation zu finden, die iiber eine Verbindung die-
ser Ebenen eine Erklirung ermoglicht.

Wichtig fiir die Interpretation ist die Beachtung der Sequentialitit: Da-
ten sind in Handlungszusammenhinge integriert und reprisentieren die-
se (Soeffner/Hitzler 1994a: 44). Fur eine interaktionsgerechte Interpreta-
tion ist es notwendig, die Bezlige jeder einzelnen interpretierten Aussage
zum Ganzen und zu daran anschlieflenden oder davon ausgehenden Ele-
menten zu beachten.*® Hierzu mochte ich ebenfalls ein Beispiel diskutie-
ren. Beim Vardan-Fest in Wien und Isfahan werden Lieder gesungen und
Gedichte vorgetragen. Es gibt Texte, die in beiden Konzertprogrammen
der Diaspora-Zentren vorkommen, aber jeweils eine andere Bedeutung
erhalten. Wie lief$ sich das erkennen? Das rezitierte Gedicht betrachten
wir als zu analysierende Sequenz, und als eine Aussage steht das Gedicht
selbst im Fokus. Was wird gesagt, wer ist der Autor (wenn bekannt),
wann wurde der Text geschrieben etc.? Wie wird es vorgetragen, welche

46 Die nachfolgende Diskussion basiert auf fiinf Punkten, anhand derer
Hans-Georg Soeffner und Ronald Hintzler das Prinzip der Sequentialitit
in ihrem Aufsatz » Hermeneutik als Haltung und Handlung« darstellen und
diskutieren (Soeffner/Hitzler 1994a: 44).

89

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Elemente bringt die Interpretation mit, wer ist der Interpret? Darauf auf-
bauend miissen wir Zusammenhinge herstellen: erstens zum Kontext
insgesamt und zweitens zu den vorausgegangenen Auflerungen.

Kontext. Das ist die Veranstaltung selbst: Im Falles eines Konzertes
stellen sich die Fragen: Wann, wo und fiir wen wird das Gedicht vor-
getragen? Welche Rolle kann ein literarischer Text in diesem Kontext
spielen? Ist es ein Kontext, in dem ein Raum fur die literarische Bedeu-
tung des Textes denkbar ist, oder ist eher die Form entscheidend? Wie
gut beherrschen die Anwesenden die Sprache? Was bezweckt die Veran-
staltung?

Was unmittelbar davor und danach passiert oder passieren konnte.
Wenn das Gedicht in ein Konzertprogramm integriert ist, dann wird ers-
teres wahrscheinlich angekiindigt. Wie sieht das aus, welche Erwartun-
gen werden daran gekniipft? Die Reaktion des Publikums und die dem
Aufritt folgenden Elemente konnen die NachfolgedufSerungen sein, die
den Sinn der analysierten Sequenz erklidren konnten.

Handlungs- und Sinnborizont des Interaktionszusammenhanges als
Ganzes. Wie weit reicht diese Handlung? Welche Wirkung und Konse-
quenzen kann die Prasentation haben? Wird etwas Wesentliches im All-
tag der Beteiligten dadurch angesprochen? Handelt es um eine einma-
lige Anregung zum Nachdenken? Wird sie den Bezug zur armenischen
Literatur oder zur Literatur insgesamt verdndern? Welche Interaktion
kann — weit iiber literarische oder kiinstlerische Uberlegungen hinaus —
dadurch geprigt werden, eine Interaktion zwischen den Beteiligten oder
der Bezug der Beteiligten zur Auflenwelt?

Die historisch konkrete Interaktionsstruktur bildet die Basis des Inter-
aktionsprozesses. Letztlich sprechen wir von einer rituellen Handlung,
die immer eine Interaktionsstruktur und jeweils eine historisch konkrete
Rahmung aufweist. Es sind in jedem Fall spezifische Probleme der Ge-
meinschaft, die auf diese Weise zum Ausdruck gebracht werden. So sind
die Texte und deren Darstellungen — ob durch das Lied oder durch Re-
zitation — ebenfalls in diesen Prozessen verortet und konnen zur Abgren-
zung beitragen, zur Integration, zur Selbstbestitigung etc. — was eben in
dieser Situation gerade wichtig ist. So sind es immer neue Bedeutungen,
die einzelnen AufSerungen zugeschrieben werden, die von der Interakti-
on getragen werden, abhangig davon, in welchem Zusammenhang sie
stattfinden.

Die systematische Suche nach jeder denkbaren Lesart und ihre kom-
parative Uberpriifung und Aussondierung bildet den Weg zu der He-
rausarbeitung einer konsistenten Lesart. Prinzipiell wichtig sind die be-
reits erwahnte Distanz des Interpreten zum Geschehen und vor allem
seine Entlastung vom aktuellen Handlungsdruck. Das bezieht sich nicht
nur auf das unmittelbare Geschehen, sondern auch auf dessen Nachar-
beitung. Auch nachdem die beobachtete Situation vergangen ist, ist der

90

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Beobachter nicht vollstandig entlastet. In den Interpretationsgruppen
findet er sich hingegen in einer anderen Situation, in einer Forscher-Ge-
meinschaft wieder, die ihm zu einem anderen Zugang verhilft (Soeffner/
Hitzler 1994b:121).

Die hermeneutische Analyse der Bilder+ spielte in meiner Arbeit eine
besondere Rolle, weil sie erlaubte, eine fachkundige, mit der Methode
vertraute Gruppe miteinzubeziehen, die den Kontext nicht kannte und
durch keine Ubersetzung beeinflusst war. Die Bildinterpretation bietet
sich in besonderem Mafe fiir eine Gemeinschaftsarbeit mit nicht-ar-
menischen Wissenschaftlern an, da hier das Sprachproblem weitge-
hend ausgeschaltet ist. Auf diese Weise sind viele hilfreiche Lesarten
entstanden, die die Interpretation gestarkt haben. Bilder wurden in
Reihe, nach und nach interpretiert, mit Riicksicht auf Sequentialitat.
Von allen drei Fallbeispielen liegt jeweils eine Bildreihe vor, die ich in
verschiedenen Sitzungen interpretieren liefs. Zur Illustration beschrei-
be ich im Folgenden ein Beispiel aus der Arbeit mit dem Bildmaterial
aus Wien. Es handelt sich um eine Aufnahme der Biithne, auf der das
Konzert anlisslich des Vardan-Tages aufgefiihrt wurde. Uber der Biih-
ne wurde das bekannte Bild von Vardan aufgehdngt. Das Bild ist in
der Grofle DIN A1, schwarz-weifd und aus allen Winkeln des Raums
sichtbar. Auf fast allen Bildern des Abends ist das Portrait Vardans zu
sehen und klar zu erkennen. Die Art, den Helden darzustellen, haben
meine Mitinterpretierenden als inkonsistent empfunden: Sie sahen ein
Missverhaltnis zwischen der Verehrung des Helden und der Art sei-
ner Darstellung (Fotokopie). Nun wird die Konstruktion dahinter zur
Diskussion gestellt: »Wann mache ich eine Kopie? « Mogliche Antwor-
ten aus dem alltdglichen Regelwissen lauten: »Wenn ich das Original
nicht haben mochte oder kann. Das ist eine schnelle und giinstige Va-
riante. Das gibt mir aber auch die Freiheit, damit umzugehen, wie ich
will. Es ist leicht ersetzbar, man kann es vergroflern oder verkleinern,
eigenen Bedurfnissen anpassen.« Wir entwickeln und testen Lesarten,
dann vergleichen wir sie mit anderen Informationen, die aus dem Bild
abzulesen sind und setzen sie ins Verhaltnis zum Kontext und zu vor-
her und nachher getroffenen Aussagen. Die Lesarten werden abgesi-
chert, schliefSlich werden diese im konkreten Rahmen des Fallbeispiels
gesehen.

47 Die Sozialwissenschaften setzen die Methode der Bildinterpretation und die
Verwendung der visuellen Medien immer haufiger ein (Flick 1995: 168), die
sie auch entsprechend diskutieren. Um nur einige Literaturhinweise zu ge-
ben: die Arbeiten von Stefan Miiller Doohm zur Bildinterpretation als her-
meneutisches Verfahren (Miiller-Doohm 1993) und (Miiller-Doohm 1997),
ferner die Arbeiten von Jirgen Raab zur Videohermeneutik (Raab/Tanzler
2006) und Visuellen Wissenssoziologie (Raab 2008), wie auch der Sammel-
band »Grenzen der Bildinterpretation« (Mueller 2014).

91

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Dies lasst sich natiirlich nur mit Hilfe vielfacher Alltagskompetenzen
realisieren, was auch einen wichtigen methodischen Aspekt, eine metho-
dische Kompetenz darstellt. Die Ausformulierung von umgangssprach-
lichen Kompetenzen in der konkret diskutierten Interaktion bildet den
Kern des Interpretationsprozesses. Das Regelwissen, das Handelnde in
alltdglichen Konstruktionen immer anwenden, sollte hierbei zum Aus-
druck gebracht werden (Soeffner/Hitzler 1994b:121). Sicherlich verhar-
ren wir oft nur in unserer Realitit, wenn wir Lesarten entwickeln, un-
sere Interpretation ist durch unsere Welt gepragt: Wahrend Kopieren
heute z.B. die gangige Praxis ist und leicht und praktisch erscheint, war
das Drucken und beliebige Vervielfiltigen der gedruckten Texte nicht
immer so einfach. Es kann in manchen Zusammenhingen als etwas Be-
sonderes angesehen worden sein. Sicher treten Selbstverstandlichkeiten
in der Deutung auf, die hinterfragt werden mussen. Oft haben die Inter-
pretierenden Vorurteile gegentiber der zu interpretierenden unbekann-
ten Kultur und ihre Deutungen sind sehr von der eigenen Kultur gepragt.
Dennoch eroffnen solche Interpretationen Moglichkeiten, iiber Elemen-
te nachzudenken und diese neu zu ordnen, die ohne sie nicht aufgefallen
wiren. Durch Interpretation kann eine plausible Erklarung fir die Auf-
falligkeiten und dadurch fur das Grundgeriist der Bedeutungszuschrei-
bung dieser Gemeinschaft sichtbar werden.

Wahrend die Sequenz fiir die Beobachter inkonsistent oder interpreta-
tionswiirdig erscheint, kann sie fiir die Teilnehmer im Gegenteil schliis-
sig sein. Genau darin liegt die Moglichkeit, zu der Sinnkonsistenz zu ge-
langen, die uns zum Relevanzsystem der Gemeinschaft fithrt. Zum einen
muss gefragt werden, was sie in ihrem Alltag fiir relevant halten, und
zum anderen, wie sich dies im Ritual zeigt. Die von den Beteiligten er-
fahrene gemeinsame Wahrnehmungssituation und ein gemeinsames Re-
levanz- und Bedeutungssystem zu rekonstruieren, ist das Ziel. Die Inter-
pretation des Bildes — die Darstellungsart des Kollektivsymbols — enthilt
Informationen dariiber, wie die wichtigen Elemente der Gemeinde zu-
sammengesetzt werden, was mit praktischer Flexibilitit geregelt und was
als eindeutig und indiskutabel angesehen wird. Wie werden diese Ele-
mente kombiniert und wie bewirken sie die Dynamik des Rituals, wie
sind sie in den Strukturen des Gemeindelebens zu finden? Wie erfolgen
die Abgrenzung dieser Gemeinde an diesem Abend und im Alltag im
Allgemeinen und die Harmonisierung ihres inneren Widerspruchs? Das
Sinngefiige, das den Interaktionsrahmen herstellt und die Kommunika-
tion und Entstehung jeden einzelnen Rituals in der gegebenen Form er-
moglicht, ist in der Abfolge der Interaktionsbeitrage stets prasent und
erkennbar. So enthilt schon eine kleine Sequenz Teile der relevanten
Information. Indem wir diese analysieren, erkennen wir die Struktu-
ren dahinter. Das Ritual spiegelt das Selbstverstidndliche jeder Gemein-
schaft auch in der Position einzelner Symbole. Inszenierungssequenzen

92

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

sind die wichtigsten Elemente, um zu einem Verstindnis ihrer Komple-
xitit zu gelangen.

Die Ritualanalyse folgt den Regeln der wissenssoziologischer Herme-
neutik, indem Rituale als >Texte« gelesen werden, was durch die Auswer-
tung des vielfaltigen Materials zu leisten ist: aus unmittelbarer Beobach-
tung entstandene Daten, anschliefSend die Gespriche und Interviews mit
den Beteiligten, Materialien zum Ritual. Die Uberpriifung der Lesarten
muss immer im Analysetext als Urtext begriindet sein (Soeffner/Hitzler
1994b:121). Die tragende Lesart muss in Bild und Text gleichermafSen
schliissig und anschlussfihig sein. Den Interpretationen in Gruppensit-
zungen folgte meine selbststindige Arbeit mit weiteren Daten, Aspekten
und Elementen der Feier, ich analysierte etwa weitere relevante Texte
und Interviews. Erginzend fanden texthermeneutische Analysen der eth-
nografischen Daten sowie der Interviewtranskriptionen statt. Das Mate-
rial wurde teilweise mehrmals in unterschiedlichen Gruppen diskutiert,
neue Anregungen gegeben und Lesarten herausgearbeitet.#® Die Ergeb-
nisse wurden verglichen und die Lesarten uberpruft.

Meine Arbeit schopft viel Potenzial aus der Methode des kontrastie-
renden Vergleiches bei der Analyse. So bildeten sich im Laufe der Inter-
pretation immer mehr Problemfelder, die fur den anschlieSenden Ver-
gleich nutzlich sein konnten. Auf diese Weise sind aus den Daten und der
Beschiftigung mit ihnen neue Fragestellungen entstanden, die der Ana-
lyse zugutekamen. Das oben diskutierte Beispiel zu den in zwei Festpro-
grammen benutzten Textpassagen ist nur ein solcher Anstof3: Wie wer-
den die Texte bei den Veranstaltungen eingesetzt? Gibt es welche, die in
allen drei Zentren verwendet werden und wenn ja, dhnelt sich ihr Ein-
satz? Welche Aussagen verbinden und welche trennen diese Performan-
ces? Nachdem jeder Fall in seiner Besonderheit entschliisselt worden
war, konnten die Konstruktionen durch Vergleiche in ihrer Besonder-
heit festgehalten werden.

Durch die Auslegung der sozialen Realitit und deutendes Verstehen
beabsichtigen wir, zu einer Erkliarung zu gelangen. Indem wir die Kon-
struktionen erster Ordnung deutend verstehen und von den beobachte-
ten Personen abstrahierend auf die Modelle der Handelnden tibergehen,
bewegen wir uns immer mehr in den und zu den idealtypischen Kon-
struktionen hin. Hierdurch wird auch eine Erklarung der beobachteten
Situation und der untersuchten Phinomene moglich. Wahrend der Ana-
lyse entfernen wir uns immer mehr von realen Handelnden. Indem wir

48 Interpretationssitzungen wurden mit Kollegen an der Padagogischen Hoch-
schule in Bern (Sozialwissenschaftliche Werkstatt), der Universitit Frankfurt
(Lehrstuhl Prof. Tilman Allert) und der Universitdt Konstanz (Forschungs-
gruppe Wissenssoziologie, Leitung Prof. Hans-Georg Soeffner) durchge-
fithrt.

93

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

aber eine idealtypische Erklirung fiir den Fall finden, konnen wir auch
das dokumentierte Handeln einzelner Akteure im Verhiltnis dazu erkli-
ren und in seiner Singularitit verstehen (Soeffner T199r1a: 268). Die not-
wendigerweise an einem Einzelfall durchgefiihrte Analyse hat eine ide-
altypische Konstruktion als Ergebnis (Soeffner 1991a: 267). In meiner
Studie habe ich fiir jedes der drei Fallbeispiele ein zentrales Merkmal for-
muliert, welches sich an eine der mythischen Aussagen anlehnt, die ein-
zelnen Aspekte des gefeierten Rituals zusammen bringt und die Gemein-
schaft in ihrer aktuellen Verfassung charakterisiert.

Dargestellt werden die Ergebnisse der empirischen Erhebung und Aus-
wertung in drei Schritten: Erst schildere ich die strukturellen und histo-
rischen Besonderheiten jedes Falls. AnschlieSend folgt die Darstellung
der aktuellen Strukturen der Gemeinde. Zum Schluss werden die drei
Feierlichkeiten im Einzelnen dargestellt. Anhand von allen drei Fall-
darstellungen werden drei spezifische Inhalte ein und desselben Symbols
ausgearbeitet. Diese legen drei Varianten des »armenischen Selbstver-
stindnisses« dar, welche sowohl Gemeinsamkeiten als auch Unterschie-
de deutlich machen, die am Ende im abschlieenden Kapitel diskutiert
werden.

94

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsgegenstand:
Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest
im Kontext der armenischen Geschichte

In diesem Kapitel skizziere ich die Geschichte Armeniens sowie des Var-
dan-Mythos und bette das Vardan-Fest in den historischen Rahmen
ein. Die folgende Darstellung der Geschichte Armeniens orientiert sich
hauptsachlich an zwei Versionen, die jeweils mit etwas anderen Akzen-
ten das geschichtliche Selbstbild der Armenier reprisentieren. Die zwei
Geschichtsschilderungen sind im europdischen Raum unter anderem in
deutscher Sprache erschienen. Thre Verfasser sind der franzosische Wis-
senschaftler Jean-Pierre Mahé (Universitat Laval) und der italienische
Wissenschaftler armenischer Herkunft Boghos Levon Zekiyan, ein in
Istanbul geborener armenischer Katholik, der lange Jahre einen Lehr-
stuhl fir armenische Studien in Venedig innehatte und seit 2014 Titu-
larerzbischof von Amida degli Armeni ist. Mit dieser Auswahl sind zwei
Perspektiven berticksichtigt, die je nach Thema und Problematik zwar
etwas unterschiedliche Einschdtzungen geben, aber grundsitzlich eine
vergleichbare Zusammenfassung der Geschichte bieten. Razmik Panos-
sians Studie zur Entstehung der Armenier als eine Nation spielt insbe-
sondere fiir einzelne Fragen eine wichtige Rolle, ebenso wie die Arbeiten
von Gerard J. Libaridian. Alle genannten Studien sind zwar aufSerhalb
Armeniens entstanden und nicht in armenischer Sprache veroffentlicht
worden, stammen letztlich aber fast alle von Wissenschaftlern armeni-
scher Herkunft in Europa und den USA.

Ich habe anhand dieser Arbeiten die wichtigsten Etappen der arme-
nischen Geschichte herausgearbeitet und die zu Vardan und seiner Ge-
schichte bekannten Informationen in diesen Etappen interpretativ ein-
gebettet. In dieser Hinsicht ist die Arbeit des englischen Wissenschaftlers
Robert V. Thomson (University of Oxford) wegweisend. Die in in seiner
Studie in chronologischer Reihenfolge prasentierten Quellen, Erwidhnun-
gen und Auseinandersetzungen mit der Geschichte Vardans und seiner
Gefolgschaft habe ich mit den Epochen der Geschichte synchronisiert,
mit dem Ziel, den Einfluss der Ereignisse auf Vardans Geschichte nach-
zuverfolgen. Auch Forschungen zu einzelnen Fragen, insbesondere zur
Geschichte des Vardan-Festes, werden in diesem Kapitel mitberticksich-
tigt.

Die historische Skizze umfasst die Anfinge der historischen Erwih-
nungen von Armeniern, ihre frihen politischen Institutionen, kulturel-
len Hohepunkte und historischen Krisen. Sie bleibt allerdings nur eine
knappe Zusammenfassung, vor allem ein Versuch, die Vorgeschichte >des

95

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

heutigen Vardan« zu erzihlen und diese systematisch darzustellen. Eine
grindlichere Untersuchung wire in einem anderen Rahmen denkbar, in
dem man den Quellen und historischen Fragestellungen mehr Aufmerk-
samkeit schenken wiirde. Mein Ziel war es, anhand der Schilderung der
geschichtlichen Perspektive und der Forschung zum Vardan-Phianomen
die symbolischen Strukturen und symbolischen Formen sichtbar zu ma-
chen und die im ersten Kapitel diskutierten Zusammenhinge zwischen
Mythos, Symbol und Ritual nachzuzeichnen.

Die Darstellung der Geschichte ist unter anderem eine weitere Schil-
derung des armenischen Selbstverstindnisses: Die Geschichte der ar-
menischen Konigreiche und selbstindigen Einheiten, genauso wie die
Teilungen, Konflikte und Verstreuungen, die religiose und kulturelle Ent-
wicklung pragen das geschichtliche Selbstverstindnis der Armenier und
sind ihrerseits pragend fur die Symbole, die Armenien darstellen.

2.1 Armenien in der Antike:
Ursprunge, vorchristliche Zeiten

Wihrend die hier zentrale Geschichte Vardans und der Avarayr-Schlacht
dem 5. Jahrhundert nach Christus zugerechnet werden, reicht der Ur-
sprung der Geschichte Armeniens weit in die vorchristliche Zeit zurtck.
In der folgenden Darstellung orientiere ich mich mafigeblich am Uber-
blick der Ethnogenese der Armenier von Jean-Pierre Mahé.

Zu Beginn seines Aufsatzes zeichnet Mahé die geografischen Grenzen
des historischen Armeniens nach, die (wie das geschichtliche Bild vom al-
ten Armenien uberhaupt) bis heute die armenische Selbstwahrnehmung
nachhaltig pragen. Demnach bildet das historische Armenien ein bergi-
ges Gebiet von etwa 400.000 km?, Gebirgsmassiv und Hochebene zu-
gleich, und umfasst den heutigen Osten Kleinasiens und der Senke des
Transkaukasus, angrenzend an den Iran, den Irak, die Tiirkei, Georgien
und Aserbaidschan (Mahé 1995a: 9).

Historiker verorten den Ursprung der Armenier im Konigreich Urartu.
Dieser Staat hatte vom 10. bis zum 6. Jahrhundert v. Chr. die armenische
Hochebene politisch vereinigt und eine Hochkultur entwickelt, die sich
auf assyrische Techniken der Bewisserung, der Baukunst und der Ver-
teidigung grindete. Das Konigreich wurde von den Nachbarn im Stiden
»Urartu« genannt, ist aber gleichzeitig unter dem Namen »Biaina« be-
kannt und wurde durch hurritische Stimme des Bundes von Nairi infol-
ge der erkampften Unabhingigkeit von den Assyrern im 9. Jahrhundert
v. Chr. geschaffen. Die Verbindung zwischen Armenien und Urartu wird
kontrovers diskutiert. Nach der Auffassung von Mahé besteht zwischen
Armenien und Urartu einerseits eine kontinuierliche Entwicklung, aber

96

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIENS FRUHE STAATSFORM: KONIGLICHE DYNASTIEN

andererseits auch ein Bruch. Es ist ein Bruch unter dem Gesichtspunkt
der Sprache: anders als das Armenische, das eine besondere Varietit des
Indoeuropaischen bildet und weder zur iranischen Sprachfamilie noch
zur anatolischen gehort, ist das Urartdische eng mit dem Hurritischen
verwandt. Doch steht diese Diskontinuitdt im Kontrast mit der dreifa-
chen Kontinuitat der Geografie, Archiologie und Ethnologie. Es lasst
sich weder mit Sicherheit sagen, wo die armenische Sprache zum ersten
Mal gesprochen wurde, bevor sich die Sprachgruppen mit den Urarta-
ern vermischten, noch der Umstand erkldren, wie es ihnen gelang, das
Armenische durchzusetzen. Dieser komplexe Prozess muss langsam und
schrittweise erfolgt sein. Das Konigreich von Urartu scheint zu Beginn
des 6. Jahrhunderts v. Chr. unter dem Druck von Nomadenvélkern zer-
fallen zu sein (Mahé 1995a: 9).

Die danach entstandene ethnisch-politische Volkseinheit, die die grie-
chischen Historiker als »armenioi« bezeichnen, wird das erste Mal in
der antiken persischen Form »armeniya« in der dreisprachigen Inschrift
von Pehistun erwihnt. Dariiber ist man sich heute in der Wissenschaft
einig. Darius 1. (ca. 520) nennt die Armenier hier im Zuge der von ihm
unterworfenen Volker (Mahé 1995a: 10).

2.2 Armeniens frithe Staatsform: Konigliche Dynastien

Die frithesten armenischen politischen Institutionen werden auf das
6. Jahrhundert v. Chr. datiert. Die ersten Herrscher Armeniens waren die
Jerwandiden oder Erwanduni. Thnen folgen die Artaschiden, die Arscha-
kiden, die Bagratiden und die kilikisch-armenische Dynastie der Rube-
niden. Da die Geschichte der armenischen Staatlichkeit durch starke
Briiche gekennzeichnet ist und lange Abschnitte der armenischen Ge-
schichte ohne Staatsform verlaufen sind, haben diese frithen Verfas-
sungsformen eine grofSe Bedeutung fiir die politische Symbolik Arme-
niens. Die Wahrzeichen der genannten Dynastien bilden das offizielle
Staatwappen des heutigen Armeniens.

Fiir die erste armenische Dynastie gibt es mehrere Bezeichnungen:
die Erwanduni, abgeleitet vom Namen Erwand (Eruand), in der grie-
chischen Geschichtsschreibung bekannt als Orontes oder Aroandes. Die
Herrschaft dieser Dynastie war nur von kurzer Dauer. Sie wurde durch
Darius L. gestiirzt, der ihr Land in sein Verwaltungssystem aufnahm und
aufteilte (unter der XIII. und XVIIL. Satrapie). So erscheinen unter den
23 von Darius beherrschten Volkern neben den Medern und den Su-
sern auch die Armenier in Persepolis (Zekiyan 1986: 48). Zur kulturel-
len Entwicklung dieser Zeit betont Mahé, dass die orontidische Dynas-
tie den alten iranischen Elementen der armenischen Kultur eine neue

97

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

hellenistische Dimension hinzugefiigt habe. Von nun an stand Armenien
sowohl unter hellenistischen und als auch unter persischen Einflussen.
Das hat sich in unterschiedlichen Bereichen gezeigt. Die Namen der Got-
ter des Olymp standen in Verbindung zu denen der alten mazdaischen
Gottheiten: Aramasd mit Zeus, Mihr mit Hephaistos, Tir mit Apollon,
Anahit mit Artemis, Nane mit Athene, Vahagn mit Herakles. Der Ein-
fluss wirkte sich auch auf die Architektur aus. Stadte hellenistischen Typs
wurden erbaut, die oft den Namen des grindenden Herrschers trugen, so
die neue konigliche Residenz von Erwandaschat oder die landliche Ort-
schaft Erwandakert und vieles andere (Mahé r99s5a: 11).

Die Hellenisierung wurde noch ausgepragter unter der Dynastie der
Artaxiden. Artaxias (Artasches, 188—161 v. Chr.) — der Gruinder der Dy-
nastie — erbaute zwischen sieben Hiigeln auf dem linken Ufer des Araxes
die Stadt Artaxiata (Artaschat), deren hellenistische Architektur gegen-
wirtig erforscht wird (Mahé 1995a: 11). Zekiyan schreibt, dass den ge-
schichtlichen Quellen nach Armenisch zur Landessprache wurde. Er be-
ruft sich dabei auf Strabon (XI, XIV, 15) und sieht dies als Beweis dafiir,
dass bereits seit langer Zeit eine ethnische Einheit in dieser Gegend vor-
herrschte. Es wire sonst undenkbar, dass sich im Verlaufe weniger Jahr-
zehnte die armenische Sprache hitte durchsetzen konnen; andere Spra-
chen wie Persisch oder Griechisch hatten sich wihrend einer viel langer
dauernden Herrschaft nicht behaupten konnen (Zekiyan 1986: 49) .

Der bedeutendste der Artaxiden-Herrscher war Tigran II., der GrofSe
(95-55), Zeitgenosse von Cicero und Pompeius, der ein riesiges Reich er-
oberte, das sich vom Kaukasus bis nach Paldstina und von Kappadokien
bis nach Atropatene erstreckte. Nachdem Tigran 66 v. Chr. von Pompei-
us besiegt worden war, durfte er das gesamte Gebiet Armeniens behalten
und schloss mit Rom einen Biindnisvertrag, der bis zu den arabischen
Invasionen fortbestehen sollte (Mahé 1995a: 11). Die wichtigsten kul-
turellen Ereignisse trugen sich in der Zeit der Arschakiden (Arschakuni)
zu: Zum einen wurde der christliche Glaube fir verbindlich erklart, und
zum anderen wurde das armenische Alphabet geschaffen und zur Amts-
sprache gemacht (Mahé r995a: 12).

In den folgenden Jahrzehnten entwickelte sich Armenien zu einem Ge-
biet, das sowohl fiir die Romer als auch fiir die Parther vor allem von
wirtschaftlichem Interesse war; diese Konstellation fand in Armenien in-
nenpolitische Unterstutzung der Parteien, die den Romern und Parthern
freundlich gesinnt waren. Eine neue politische Ordnung entstand durch
einen romischen Feldzug, der mit dem Vertrag von Rhandeia im Jahre
63 n. Chr. seinen Abschluss fand: In Zukunft sollte Armenien einen Ko-
nig haben, der von den Parthern gestellt wurde, aber von den Rémern
anerkannt und gekront werden musste. Damit begann in Armenien die
Herrschaft der Arschakiden, der Nachfolger einer Nebenlinie der auch
in Persien herrschenden Dynastie (Zekiyan 1986: 50).

98

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg

Die politischen Konstellationen dnderten sich im Jahre 224 n. Chr. ab-
rupt mit dem Aufstieg der Sassaniden in Persien (Zekiyan 1986: 51). Die
Sassaniden wurden zu Gegnern der armenischen Arschakiden, vor allem
in religiosen Fragen. Das Heidentum Armeniens war in dieser Epoche
zunehmend synkretistisch und hellenisiert worden, die Sassaniden hin-
gegen wollten den zarathustrischen Kult durchsetzen (Mahé 1995a: 12).

Unter diesen Umstidnden trat Konig Trdat III. (298-330) von Arme-
nien zu Beginn des 4. Jahrhunderts n. Chr. zum Christentum uber. Seit
lingerer Zeit bereits gab es Christen im Siiden des Landes, wo der Uber-
lieferung zufolge der Heilige Thaddeus, nach der christlichen Uberlie-
ferung einer der Jiinger Jesu, das Evangelium gelehrt hatte. Den Legen-
den nach, die, wie Mahé schreibt, spiter entstanden sind, gesellt sich
der Apostel Bartholomaus zu ihnen. Wahrenddessen wurde der arscha-
kidische Konig samt seinem Hof durch den Heiligen Gregor den Er-
leuchter (Grigor Lusavoritsch) zum Christentum bekehrt. Diese zentrale
Missionars-Figur der armenischen Christianisierung ist von vielen Le-
genden umwoben. Er war vermutlich parthisch-armenischer Herkunft
und in Kappadokien ausgebildet worden. Armenien wurde somit zum
ersten christlichen Reich der Welt (Mahé 1995a: 12). Bis heute wird die
so frithe Annahme des Christentums als das wichtigste Ereignis der ar-
menischen Kulturgeschichte angesehen. Sie pragt bis heute das politische
Selbstverstindnis und die politische Semantik Armeniens.' Dabei wird
das in Armenien gefeierte Datum der Ubernahme des Christentums im
Jahr 301 von den Wissenschaftlern unterschiedlicher kultureller und na-
tionaler Pragung kontrovers diskutiert: Zekiyan nennt 314 als das Jahr
der Christianisierung. Mahé nennt tiberhaupt kein Jahr, sondern disku-
tiert lediglich den grofSeren zeitlichen Rahmen, in dem die Annahme des
Christentums erfolgt sein konnte. Beim Konzil von Nicda im Jahr 325, so
lesen wir bei Mahé, wurden die Armenier von dem Sohn und Nachfolger
des Heiligen Gregor, dem ersten Katholikos Armeniens namens Arista-
kes, vertreten. Nach Mahé nahmen die Armenier auch die Beschliisse der
okumenischen Konzile von Konstantinopel im Jahre 380 und Ephesus
im Jahre 431 an (Mahé 1995a: 12).

Die verschiedenen militarischen Konflikte zwischen dem Ostromi-
schen Reich und den Sassaniden fuhrten unvermeidlich zur Teilung Ar-
meniens im Jahre 387. Der westliche Teil wurde, wie Zekiyan in seiner
Schilderung betont, von der byzantinischen Herrschaft kulturell und re-
ligios unter Druck gesetzt, der dem der Sassaniden nicht nachstand. Das
fithrte zu Grazisierung eines nicht unerheblichen Teils der armenischen

1 Die Kontinuitdt der Religion wird mit derjenigen der politischen Form
gleichgesetzt, hierzu eine Diskussion in (Yeghiazaryan 2013a).

929

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Bevolkerung. Die ostlichen Regionen hingegen, die unter persischer Kon-
trolle geblieben waren, konnten ihre ethnisch-kulturelle Identitat bewah-
ren. In diesem Zusammenhang war die Entwicklung des armenischen Al-
phabets durch den Moénch Mesrop Maschtoz im Jahre 405 von grofler
Bedeutung, was auch fiir die westlichen, von Byzanz beherrschten Regi-
onen gilt. Mesrop Maschtoz wird als Heiliger der armenischen Kirche
verehrt (Zekiyan 1986: 51).

Mesrop Maschtoz tibersetzte zunichst die gesamte Bibel ins Armeni-
sche. Ferner iibersetzte man auch die Werke der Kirchenviter, der Ver-
teidiger der Konzile und des Glaubens sowie die im Christlichen damals
mafSgebliche Liturgie von Jerusalem. Diese Ubersetzungen markieren zu-
gleich den Anfang der armenischen Literatur und das 5. Jahrhundert
wird bis heute als ihr »Goldenes Zeitalter« bezeichnet. Schon seit dem
zweiten Drittel des 5. Jahrhunderts gaben die Schiiler von Maschtoz ei-
gene Werke heraus. Mahé benennt die wichtigsten und charakterisiert
ihre Entwicklung wie folgt: Nach dem groflen theologischen Traktat des
Yeznik von Kolb Wider die Sekten iiber die Transzendenz Gottes, ent-
standen Chroniken wie Das Leben des Maschtoz von Koriun, auf die
wiederum die erste Version des Lebens des Heiligen Gregor folgte, das
am Anfang der Geschichte von Agathangeghos tiber die Bekehrung Ar-
meniens stand. Zu erginzen sind das Buzandaran (ein Auszug aus den
epischen Uberlieferungen iiber die christlichen Arschakiden-Kénige), die
Werke von Ghazar Parpezi und Yeghische Vardapet tiber die Verfolgun-
gen durch die mazdaischen Perser und die Geschichte der Armenier von
Movses Khorenazi, die von der Arche Noah bis zum Tod des Heiligen
Maschtoz reicht (Mahé 1995a: 12). In letzterer findet sich unter anderem
die Geschichte des armenischen Grindungsvaters Hayk, dessen Namen
sich die Selbstbezeichnung der Armenier als >haj< und das eigene Land
als Hayastan verdankt.

In diesen Kontext von armenischer Zweiteilung und » Goldenem Zeit-
alter« der armenischen Kultur fallen auch die fur diese Arbeit zentralen
Begebenheiten des 5. Jahrhunderts. Sie beginnen mit dem Zwang der Ar-
menier zu religioser Konversion durch den persischen Konig und finden
ihren Hohepunkt in der Schlacht am Avarayr-Feld, in der Vardan gefal-
len ist. Die zentralen Elemente der Geschichte lassen sich wie folgt zu-
sammenfassen:

Im Jahre 450 beschloss Konig Jesgerd (Haskert), dass alle seine Unter-
tanen die Religion Zarathustras annehmen miussten. Dieser Erlass provo-
zierte armenischen Widerstand. Unter der Fithrung des Fiirsten Vardan
Mamikonyan kam es zu einem Aufstand gegen die persische Herrschaft,
den diese mit Kampfelefanten und einer tiberlegenen Zahl schwer be-
waffneter Truppen beantwortete. Vardan und seine Gefolgschaft erlitt
eine blutige Niederlage an der Ebene Avarayr. Die grofSe Schlacht fand
am 26. Mai 451 statt und dauerte nur einen Tag. Auf diesen Tag folgten

I00

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

aber viele Jahre harter Kleinkriege und zihen passiven Widerstandes,
die sich durch die gesamte zweite Hilfte des 5. Jahrhunderts hinzogen.
30 Jahre spater gab der persische Konig Vagharsch schliefslich nach (Ze-
kiyan 1986: 51). Im Jahre 484 wurde ein Friedensvertrag in der Ort-
schaft Nvarsak abgeschlossen. Dies gewihrte den Armeniern mehr Au-
tonomie und religiose Freiheit (Panossian 2006: 48). Alle in der Schlacht
gefallenen Gefihrten Vardans wurden von der armenischen Kirche hei-
liggesprochen und werden noch heute unter dem Namen »Die heiligen
Vardanen« gefeiert (Mahé 1995a: 12). Die Schlacht am Avarayr und die
Haltung Vardans und seiner Gefolgschaft sind als >moralischer Sieg« in
die Geschichte eingegangen. Auf den folgenden Seiten werden sowohl
Fragen zur Entstehung und Rezeption der mythischen Geschichte Var-
dans gestellt als auch die Hintergriinde des Festes zu Ehren Vardans und
seiner Gefolgschaft erlautert.

2.3.1 Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi:
Zwei Berichte iiber den Vardan-Krieg aus der friihchristlichen Zeit

Die Schlacht am Avarayr und die Geschichte von Vardan werden, wie
erwihnt, zeitlich im fiinften Jahrhundert verortet, wie auch die Texte,
die uns von diesen Ereignissen berichten. Sie gehoren zu den ersten in
armenischer Sprache verfassten Schriften und damit zu den ersten Quel-
len der armenischen Geschichtsschreibung iiberhaupt.> Deshalb kommt
den Texten eine herausragende Bedeutung und den Autoren ein beson-
derer Einfluss auf die spatere Darstellung und Rezeption der historischen
Ereignisse zu. Die Inhalte, die im Mythos behandelt werden, gehen auf
zwei historische Schriftstiicke zurtick, die tiber Zeit, Umstinde und Ein-
zelheiten der Auseinandersetzung zwischen Armeniern und Persern im
funften Jahrhundert berichten: Vardan und der Armenische Krieg (Vasn
Vardananz u hajoc paterazmi) von Yeghische Vardapet’ und Geschichte
Armeniens (Hajoc patmutjun tught Vahan Mamikonyani) von Ghazar
Parpezi.* Von persischen oder anderssprachigen Quellen wird nicht be-
richtet (Thomson 1982: 3).

Einer der Autoren, Yeghische, schrieb aus einer » Augenzeugenper-
spektive« und bestimmt als angebliche Zeitzeugenquelle bis heute die

2 Eine Zusammenfassung zu ersten Texten in armenischer Sprache findet
sich in der Einleitung zu einigen deutschen Ubersetzungen bei Simon Weber
mit einer Skizze zur frithen Historiographie (siehe dazu (Weber, S. 1927a:
XVIIIE)).

3 »Vardapet« ist die armenische Bezeichnung einer kirchlichen Position, die
dem lateinischen Magister entspricht.

4 Parp ist die Ortschaft, aus der Ghazar stammt. In manchen Quellen wird
der Name als »Lazar von Parp« tibersetzt.

IOI

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

armenische Rezeption der historischen Ereignisse. Es wird angenommen,
dass die erste Schilderung von Yeghische stammt und die von Ghazar
sich an diese anschliefSt. Wann genau Yeghische gelebt und gewirkt ha-
ben soll, wird in der Wissenschaft allerdings kontrovers diskutiert. Man-
che Autoren vertreten die Auffassung, dass er die Erzahlperspektive des
Augenzeugens zwar eingenommen habe, bei den Ereignissen aber nicht
habe anwesend sein konnen. Thnen zufolge ist der Text von Ghazar die
urspriingliche Quelle, derer sich Yeghische spiter bedient haben soll.s
Trotz der Meinungsunterschiede beztiglich der Reihenfolge und der Re-
levanz der ersten Quellen fur die Rekonstruktion der historischen Er-
eignisse, lasst sich durchgehend die Annahme erkennen, dass der Text
von Yeghische grofseren Einfluss auf die spatere Beschiftigung mit der
Thematik und vor allem auf die (Re-)Konstruktion der Ereignisse hat-
te.* Im Rahmen dieser Studie, die sich mit den mythischen Aspekten der
Geschichte auseinandersetzt, wird jedes dieser Werke in seiner Rolle fiir
die Entstehung des Mythos betrachtet. Denn fur den Mythos sind die
Fragen der chronologischen Reihenfolge weniger wichtig. Die Tatsache,
dass es sich um zwei Schriften handel, ist hingegen sehr bedeutsam fiir
den Mythos, da jede dieser Schriften ihren Einfluss auf die Mythologisie-
rung hat und eine noch niher zu bestimmende Funktion erfiillt. Sowohl
die Erkenntnisse tiber diese beiden Personen wie auch tuber ihre Texte
fallen sehr unterschiedlich aus.

Uber das Leben von Yeghische Vardapet ist wenig bekannt. Die ein-
zige Quelle ist eine alte Redensammlung, in der ein Text ohne Angabe
der Autorschaft iiber das Leben Yeghisches berichtet. Der Uberlieferung
nach soll Yeghische zwischen 410 und 415 geboren worden sein und zu
den jiingeren Schiilern von Sahak Partev und Mesrop Maschtoz gehort
haben. Er soll nach seiner Ausbildung bei Vardan Mamikonyan gedient
und als Sekretir gearbeitet haben und wird als einer der Kampfer auf
dem Avarayr-Feld vorgestellt. Nach der Schlacht soll er sich vom welt-
lichen Leben zuriickgezogen haben und Geistlicher geworden sein. Der
Quelle zufolge bekam er den Titel Magister verliehen und verfasste nach
Anordnung Davit Mamikonyans seine berihmte Geschichte sowie eini-
ge weitere religiose Schriften (Kommentare).” Yeghische starb zwischen
470 und 475 (Nalbandian 1987: 210).

5 Inder philologischen Diskussion wurde der Frage des Verhaltnisses der bei-
den Quellen und der Autoren breit diskutiert. Eine kurze Zusammenfassung
bei Srbuhi Hairapetian (Hairapetian 1988: 179f.).

6  Er wurde 6fter in den mittelalterlichen Quellen zitiert (Thomson 1982: 45),
in den spiteren literarischen Bearbeitungen des Themas und in populidren
Darstellungen hiufiger als eine zentrale Figur gesehen.

7 Fiir eine englische Ubersetzung der Werke Yeghisches, die mit den Ereignis-
sen um Vardan nicht verbunden sind, siehe (Egisé 2000) mit Einfiihrung und
Notizen von Thomson (Thomson 2000a). Eine deutsche Ubersetzung einer

I02

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

Im Unterschied zu Yeghische und vielen anderen Personlichkeiten je-
ner Zeit sind aus dem Leben Ghazar Parpezis viele Einzelheiten bekannt.
Bei der Hauptquelle zu seiner Biografie handelt es sich um sein Schrei-
ben an Vahan Mamikonyan,? in welchem er tiber sich selbst Auskunft
gibt. Es bestehen demnach keine Zweifel, dass er im 5. Jahrhundert ge-
lebt hat und ebenfalls im Dienste von Mamikonyan (Vahan) stand. Man
nimmt an, dass er ca. 443 geboren wurde und seine erste Ausbildung
als Kleriker in Armenien erhalten hatte. Spiter reiste er nach Byzanz,
um seine Ausbildung zu vertiefen (Jusbashian 1983: 179). Hier lernte
er Griechisch, beschiftigte sich mit theologischen Schriften und gewann
Einblicke in die philosophischen, ethischen, dsthetischen und 6konomi-
schen Ideen seiner Zeit. Die griechischen Sprachkenntnisse ermoglich-
ten Ghazar sowohl die Lekture christlicher Literatur als auch die Ausei-
nandersetzung mit den Traditionen der vorchristlichen Welt, der Antike.
Viele Autoren betonen, dass Ghazar Parpezi einer der ersten Autoren ge-
wesen sei, der die neuen armenischen Worte auf Basis des Griechischen
bildete, dadurch die armenische Sprache bereicherte und die Uberset-
zung vieler Begriffe leistete. Nach seinem Aufenthalt in Byzanz kehrte
Ghazar zurtick nach Armenien und nahm an den kriegerischen Ausei-
nandersetzungen gegen die Sassanidische Herrschaft 482-484 teil. In
den Jahren danach lebte Ghazar als Geistlicher und bekam den Auftrag,
die Geschichte Armeniens zu schreiben (Jusbashian 1983: 181). Darin
beschreibt er die Schicksale des Landes von 388 bis 485. Sein Werk um-
fasst den grofSen Zeitraum der kirchlichen Reorganisation bis zur Zeit
der Freiheitskriege gegen Persien. Die (Parallel)-Darstellung Yeghisches
entspricht einem Ausschnitt der von Ghazar behandelten Epoche. Dem
Geschichtswerk von Ghazar ist sein Brief an Vahan beigefiigt, das zweite
wertvolle, von Ghazar hinterlassene Werk (Weber, S. 1927a: XX). Dabei
handelt es sich um ein Dokument zur Zeitgeschichte der zweiten Halfte
des flinften Jahrhunderts, das viele Einblicke in das Leben der Gelehrten
und Kleriker der Zeit gibt.

Sowohl Yeghische als auch Ghazar waren gelehrte Kleriker, die die
ersten Texte in der neuen armenischen Sprache verfassten. Es handelt
sich hierbei um die ersten armenischen Texte zum Christentum und zur
Geschichte Armeniens. Beide Chronisten? sollen im Dienste der Ma-
mikonyan-Familie gestanden haben und beiden wird ein biografischer
Bezug zu den historischen Ereignissen zugeschrieben. Yeghische soll

weiteren Schrift von Yeghische (bzw. einer, die ihm zugeschrieben wird), mit
einer Einleitung siehe (Weber, S. 1927b: 273).

8  Vahan Mamikonyan war Vardans Neffe und fihrte nach dessen Tod die Wi-
derstandskampfer an.

9  Im Armenischen steht das Wort patmich, das als »Historiograf«, »Erzihler«
oder »Chronist« tibersetzt werden kann (zu dem armenischen Begriff siehe
https://bararanonline.com, Zugriff: 20.07.2017).

103

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Augenzeuge des Krieges gewesen sein; Ghazar soll zu dieser Zeit gelebt
haben und in seiner Kindheit von der Stimmung des Widerstandes (ge-
gen die Zwangskonvertierung und die Ablehnung des Christentums) be-
einflusst worden sein (Jusbashian 1983: 180).

In Bezug auf die Schilderungen der Ereignisse zeichnen sich die er-
wahnten Werke sowohl durch Gemeinsamkeiten als auch durch Unter-
schiede aus. Letztere bestehen etwa in der Gewichtung der jeweiligen
Ereignisse. Eine genaue Analyse der beiden Texte findet sich in der Ein-
fithrung zu der englischen Ubersetzung von Yeghisches Werk von Ro-
bert W. Thomson (Thomson 1982: 3). Im Folgenden fasse ich Thomsons
zentrale Punkte zusammen.

2.3.2 Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eroffnet

In diesem Abschnitt werden einige dieser Unterschiede vergleichend dar-
gestellt. Uber die Darlegung der Diskrepanz der beiden Schilderungen
wird der Deutungsraum nachgezeichnet, innerhalb dessen sich die my-
thischen Inhalte bildeten. Indem die Unterschiede dieser beiden Texte
diskutiert werden, wird die jeweils unterschiedliche Rolle der beiden
Texte und Autoren fiir den Mythos sichtbar.

Der Vardan-Mythos ist einerseits eine historische Schilderung — sie
bezieht sich auf ein historisch festgehaltenes Ereignis mit Datum, Orts-
bezeichnung und verleiht Einblicke in die Geschehnisse des 5. Jahrhun-
derts. Andererseits besitzt sie einen Allgemeinheitsgrad, ein Abstrakti-
onsniveau, das die erzihlte Geschichte auf viele Situationen tibertragbar
macht. Diese Plastizitdt wurde vor allem durch die Kombination und die
Art dieser zwei Schriften geleistet. Yeghische setzt Akzente, die eine ein-
deutigere und einfache Wahrnehmung erméglichen. Er arbeitet mit kla-
ren Unterscheidungen wie zwischen Gut und Bose, Positivem und Nega-
tivem sowie mit bewegenden poetischen Bildern. In seiner Schilderung
gibt Ghazar dieselben moralischen Bewertungen ab wie Yeghische. Er
verurteilt Vardans Gegenspieler Vasak und betont die positiven Ziige an
Vardan, stellt aber auch komplexere Uberlegungen an. Die Kombination
dieser beiden Erzahlweisen gibt der Geschichte ihre spatere Wirkungs-
kraft. Da grundsatzlich keine anderen Texte uiber die Geschehnisse vor-
handen sind, werden diese zwei Quellen als wechselseitige Referenz und
Beglaubigung des Wahrheitsgehaltes betrachtet.

In beiden armenischen Quellen wird der Aufstand gegen die sassani-
dische Herrschaft in den Jahren 450/t und anschliefend das Schick-
sal der armenischen Gefangenen im Iran beschrieben. Vergleichen wir
die zwei Erzihllinien, sind wir als erstes mit der unterschiedlichen Dar-
stellung des Grundes der Rebellion konfrontiert. Der urspriingliche An-
lass fur die Rebellion wird in beiden Werken auf verschiedene Weise

104

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

beschrieben. Yeghische sieht in dem »bosartigen« Plan Konig Haskerts,
die Armenier zu unterdriicken, den wesentlichen Grund fiir die Rebelli-
on. Haskert wurde dazu von seinen »bosen« intriganten Beratern ange-
stiftet, die im Christentum eine potenzielle Bedrohung, einen potenziel-
len Feind sahen. Fiir Ghazar/Lazar hingegen hatte das Problem seinen
Ursprung in Armenien, in Form eines personlichen Streits zwischen den
Fursten von Sjunik (Vasak), dem Marspan (Gouverneur) von Armenien
und seinem Schwiegersohn Varasvaghan (Varazvalan). Aufgrund einer
nicht spezifizierten Beleidigung seiner Tochter wies Vasak den letzteren
aus Armenien aus. Varazvalans Handeln ist, diesem Verstandnis folgend,
als Racheakt gegen Armenien zu verstehen. Er schwor dem Christentum
ab und bewegte gemeinsam mit dem persischen Hazarapet (Vesier) Has-
kert dazu, Druck auf die Armenier auszuiiben. Im Unterschied zu Gha-
zar betrachtet Yeghische das Ultimatum Haskerts also nicht als eine un-
erwartete, spontane Entscheidung (Thomson 1982: 3).

Die Beschreibung des Anlasses ist der substanziellste Unterschied zwi-
schen diesen zwei Schilderungen der gleichen Geschichte. Ghazar identi-
fiziert einen spezifisch personlichen Groll als Ausloser fiir eine potenziell
explosive Situation. Er zeigt dabei mehr Verstandnis fur die schwierige
Position, in der Vasak als Gouverneur von Armenien sich gegeniiber dem
Schah befand, besonders seitdem seine Sohne in Gefangenschaft waren.
Dabei beschreibt auch Ghazar die Figur Vasak als Verriter. Beide Auto-
ren benutzen Vasak tatsdchlich als Folie fiir den Patriotismus Vardans
(Thomson 1982: 27). Die Ubereinstimmung in dieser Frage wird auch als
bestimmend fiir die spiteren (aktuellen) Darstellungen der Geschichte ge-
sehen; die Unterschiede hingegen, wie die Ausfithrung des Anlasses, wer-
den dabei nicht beachtet. Die weiteren Unterschiede zwischen den zwei
Quellen liegen vor allem in der Lange und in den Details der Schilderung
einiger Elemente. Bei beiden Autoren kommt das finale Ultimatum Has-
kerts in Form eines Briefs oder eines Erlasses. Aber in der Beschreibung
des Autors und der Form des Schreibens unterscheiden sich Ghazar und
Yeghische. Die Grundintention beider Schreiben ist die Konvertierung
der Armenier zum Masdaismus. Bei Yeghische ist der Brief jedoch drei-
mal so lang wie bei Ghazar und beinhaltet zusatzlich diverse sarkasti-
sche Bemerkungen tiber das Christentum, die den persischen Glauben
charakterisieren, wie etwa den Mythos von Zrvan (Thomson 1982: 4).

Die Antwort auf das Schreiben bringt Ghazar kurz und knapp auf
den Punkt: Die persische Religion sei irrig und lacherlich. Die Armenier
wiirden keine Elemente und mehrere Gotter anbeten, sondern nur einen
wahren Gott, der den Himmel und die Erde geschaffen habe. Bei Yeghi-
sche hingegen nimmt das Antwortschreiben zwolf Seiten ein. Er beginnt
mit einer kurzen Abhandlung tiber die Natur Gottes, fahrt fort mit der
Diskussion der materiellen Welt und den vier Elementen, dem freien Wil-
len und der Natur des Bosen, stellt weiterhin die durchdachte gottliche

105

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

und menschliche Natur Christi heraus und schlief$t mit der trotzigen Au-
Berung, die Armenier wirden eher sterben, als Jesus Christus aufzuge-
ben. Allerdings enthalt Yeghisches Replik — abgesehen von Glaubensfra-
gen — in jeder anderen Hinsicht Loyalitatsbekundungen gegeniiber dem
Schah (Thomson 1982: §).

Als Reaktion rief der persische Schah die fithrenden Adligen zu sich.
Diese versuchten ihn davon zu tiberzeugen, dass sie ihm gegentiber bis
auf Religionsfragen die Treue halten wiirden. Die armenischen Fiirsten
mussten jedoch einsehen, dass ihre einzige Uberlebensmoglichkeit im Be-
trug lag: Sie mussten vorgeblich zum Masdaismus konvertieren und die
Forderungen Haskerts akzeptieren. (Hier folgen zwar beide Autoren der
gleichen Grundlinie, Yeghisches Variante ist jedoch elaborierter.)

Ghazar und Yeghische bewerten das Handeln Vardans und Vasaks in
dhnlicher Weise. Indem sie die Haltung Vasaks verurteilen, betonen sie
die Vorbildhaftigkeit Vardans. Dieser Standpunkt markiert den Kern des
Mythos. In zahlreichen Details unterscheiden sich die Autoren jedoch,
beispielsweise in der Art und Weise, wie sie Vardans Haltung darstellen.
Bei der Entscheidung fur die Konvertierung geht Ghazar im Gegensatz
zu Yeghische zum Beispiel sehr umfangreich auf den Widerwillen Vardan
Mamikonyans ein, den Forderungen Folge zu leisten.

In einer weiteren Episode beschreibt Ghazar die Zweifel Vardans.
Als die armenischen Fiirsten, die hinsichtlich der Festigkeit ihres Glau-
bens Schwiche gezeigt hatten, in ihre Heimat zuriickkehrten, wurden sie
dort vom Volk mit Geringschitzung empfangen. In Ghazars Schilderung
wird an dieser Stelle von Vardans Bedenken berichtet. Der unfreundliche
Empfang und der Eifer der Magier (zoroastrische Priester, »Weise des
Morgenlandes«), in Armenien den Feuerkult zu propagieren, brachten
Vardan auf den Gedanken, ins Exil zu gehen: lieber im Exil als Christ zu
leben, anstatt unter persischer Herrschaft abtriinnig zu werden. Vardans
Skrupel finden bei Yeghische hingegen keinen Platz.

Im weiteren Verlauf werden die Emporung tber die Haltung der Ad-
ligen und der Widerstand gegen ihre Entscheidung geschildert. Uber die
schwache Haltung der Adligen waren die Geistlichen emport und began-
nen, gemeinsam mit dem einfachen Volk, sich gewaltsam den Magiern zu
widersetzen. Ghazar zufolge wurde Vardan von den armenischen Adli-
gen uberredet, zurtickzukommen und den Aufstand anzufuhren. Yeghi-
sche hingegen erwahnt Vardans Abwesenheit nicht.

Aus beiden Quellen geht hervor, dass Vasak ein »Verriter« gewesen
ist. Yeghische betont, dass Vasak die persische Religion aufrichtig ange-
nommen habe. Ghazar jedoch lisst nicht aufler Acht, dass der Sohn Va-
saks eine persische Geisel gewesen sei und dies einen Einfluss auf Vasaks
Entscheidung fir die persische Religion gehabt habe. In der Grundhal-
tung werden die Protagonisten in den beiden Quellen dhnlich, im Detail
aber unterschiedlich geschildert (Thomson 1982: 6).

106

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

Die armenischen Fiirsten leisteten einen gemeinsamen Eid, und der
daraus hervorgegangene Vertrag (ukht)™ spielt in beiden Schilderungen
eine grofse Rolle. Interessant ist, dass sich in diesem Punkt beide Auto-
ren einig sind. Denn im Konzept des Eides verdichten sich die wichtigs-
ten Elemente des Mythos. Laut Yeghische wurden die Perser in Armenien
attackiert und die Feuerverehrungsstitte zerstort. Ghazars Schilderung
dieses Geschehens fillt kiirzer aus. Beide Autoren berichten von den Hil-
fegesuchen seitens der Armenier an die griechischen Herrscher, die die-
sen aber nicht nachkamen. Yeghische geht auch an dieser Stelle detailliert
auf die Geschichte der Ablehnung ein und fugt zahlreiche Details hin-
zu. Interessant ist diese Stelle aufgrund ihrer Perspektive auf die Auflen-
welt. In den byzantinischen Quellen findet diese Anfrage keine Erwih-
nung (Thomson 1982: 6). Vielmehr wird eine Position der Abgrenzung
und des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins vermittelt. Der Grund, warum die
Bitte um Unterstutzung keine Erwihnung in den byzantinischen Quel-
len findet, kann unterschiedlich interpretiert werden, doch wird dadurch
dieser Eindruck des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins verstirkt, den beide
Autoren dhnlich festhalten.

Bevor es zur Beschreibung der groflen Schlacht kommt, werden Var-
dans militarische Verdienste geschildert: Er fiihrte die Armenier zum
zweiten groflen militarischen Erfolg in Albanien. Das ist eine der weni-
gen Episoden, die Ghazar im Detail beschreibt, wodurch er den Helden-
mut Vardans auf besondere Art hervorhebt. Nach diesen Siegen schlos-
sen die Armenier eine Allianz mit den Hunnen. Die Feldziige des Jahres
450 endeten mit der Nachricht tiber Vasaks Verrat und den Plinderun-
gen der Feuerverehrungsstitten. Im Winter kehrten die Armenier in ihre
Heimat zuriick. Beide Texte stellen die entscheidende Feldschlacht ein
wenig unterschiedlich dar. Sie beginnen jeweils mit der Darstellung des
Fruhlingsanbruchs und den Vorbereitungen und beschreiben anschlie-
Bend die Schlacht selbst. Mit der Schilderung der Feldschlacht aber ist
keines der Werke zu Ende. Die Quellen berichten auch noch tber die
nachfolgenden Ereignisse (Thomson 1982: 7).

Der Fruhlingsanfang 451 wird in den zentralen Quellen unterschied-
lich dargestellt: Wihrend Ghazar mit seiner Schilderung der Ereignisse
unmittelbar bei dem persischen Angriff auf Armenien ansetzt und an-
schliefend zu der entscheidenden Schlacht von Avarayr ubergeht, ist
Yeghisches Schilderung viel ausfiihrlicher: Er beschreibt zuerst, wie die
armenischen Bischofe an ihre »Briider« in Konstantinopel schrieben mit
der Bitte, fiir sie zu beten. Dann fichert er die aus armenischer Sicht du-
biose Politik Haskerts nach den armenischen Erfolgen in Albanien auf.
Er geht dabei auf dessen vorgebliche Giite gegeniiber den Christen und

10 Eine Diskussion zum Konzept Eid und Vertrag (ukht) bei Thomson (Thom-
son 1982: 10f.) und bei Tololyan (T6l6lyan 1993).

107

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

seinen als betriigerisch geschilderten Gnadenerlass ein. Die lange und
detaillierte Beschreibung ldsst gewisse Strukturen erkennen, verteilt und
betont die positiven und negativen Aspekte, bestitigt und untermauert
diese. AnschliefSend geht Yeghische auf die Einzelheiten von Vasaks als
verraterisch qualifiziertem Verhalten ein, etwa wie dieser durch >falsche«
Priester und durch seine Rolle als Informant fiir Persien die Zerstérung
Armeniens betrieb (Thomson 1982: 7).

Die Vorbereitungen fir die Auseinandersetzung auf der Avarayr-Ebe-
ne beschreiben Ghazar und Yeghische ebenfalls unterschiedlich. Ghazar
zufolge trafen die Armenier dort auf die unvorbereiteten Perser, zogerten
jedoch mit dem Angriff, da sie anstelle eines Sieges den Martyrertod an-
strebten. (Den Enthusiasmus fur das Martyrium betont auch Yeghische
mehrmals. Dieser Punkt ist fur beide Schilderungen grundlegend.) Nach
Ghazar hielten der Priester Levond (Ghevond) und General Vardan an
diesem Abend ihre Reden an die Armee. Dabei erinnerten sie an das glor-
reiche Schicksal der frithen christlichen Martyrer einschliefSlich Gregors,
des Erleuchters, und begeisterten die Kampfer dafir, deren Erbe anzu-
treten. Die beiden Reden werden bei Ghazar jeweils in einem Abschnitt
zusammengefasst. Yeghische hingegen legt groflen Wert auf die Inhalte
dieser Reden. Vardan redete ihm zufolge als erster bei der Truppenver-
sammlung, lange vor dem Eintreffen der Perser. Das Thema des himmli-
schen Heldenmutes aufgreifend, forderte Vardan in seiner Rede die Trup-
pen im Namen ihrer Vorfahren und der gottlich verliehenen Religion zu
einem heiligen Tod auf."" Im Anschluss an Vardan sprach Ghevond (Le-
vond) einen Tag vor der Schlacht zu den Truppen. Yeghische widmet
dieser Motivationsrede acht Seiten. Bemerkenswert hierbei ist, dass in
dieser Rede keine christlichen Parallelen vorkommen und die Betonung
auf den altisraelischen kdampferischen Helden liegt. Yeghische fiihrt au-
Berdem noch eine dritte Rede an: die eines persischen Generals, der sei-
ne Soldaten vor dem Desertieren warnt. Wie in vielen zuvor erwahnten
Passagen liefert Yeghische auch hier eine lingere und metaphernreiche
Version (Thomson 1982: 7). An dieser Stelle hat die Erweiterung unter
anderem noch eine wichtige Rolle fiir die Entstehung des Mythos, nim-
lich die Betonung und Ausarbeitung der Reden des armenischen Anfiih-
rers, in ihrer ganzen Breite, die, so wie Yeghische sie darstellt, ein zen-
trales Element des Mythos bilden und bis heute in sehr unterschiedlichen
Kontexten aufgerufen werden. Diese Reden bieten viel Material, Kon-
zepte, Redewendungen, Ansprachen fiir Auffithrungen und sind wirk-
same Kommunikationsmuster, denn sie teilen das Wort des Helden mit.

Uber die schicksalhafte Schlacht selbst macht Ghazar keine detail-
lierten Angaben, Yeghische ist dagegen ziemlich ausfiihrlich. Er widmet

11 Der Mirtyrertod ist ein zentrales Thema im Buch der Makkabier, aus dem
Vardan laut Yeghische der Armee vorgelesen hatte.

108

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

der Beschreibung der Schlacht etwa eine Seite seines Werkes. Die bluti-
ge Auseinandersetzung kostet den Anfithrer und viele Kampfer ihr Le-
ben (Thomson 1982: 8).

Die Figur Vardan ist zwar sehr wichtig bei der Schlacht, ist jedoch aus
der Perspektive des Gesamttextes nicht von zwangsldufig zentraler Be-
deutung, viel wichtiger erscheint die Figur des geistigen Anfiithrers Ghe-
vond, der im Laufe der gesamten Geschichte agiert. Dennoch wird auch
der letzte Teil der Geschichte, in der Vardan keine Rolle mehr spielt, spa-
ter aus der Perspektive der Schlacht gesehen und als Beweis ihrer Bedeu-
tung im Kontext des weitergefihrten Widerstandes verstanden.

Beide Autoren berichten tiber den schweren verlustvollen Ausgang,
unterscheiden sich aber in der Beschreibung der Folgen, die im Rahmen
dieser Einfuhrung nur ausschnittsweise dargestellt werden sollen. Ich
mochte hier die Passage tiber die Frauen darstellen: Es ist eine Beschrei-
bung der Tugenden (virtue) der armenischen Frauen, mit der Yeghische
seine Schilderung beendet. Hierbei handelt es sich insbesondere um die
Tugenden der Ehefrauen der Gefangenen und der Witwen der Gefalle-
nen, die so viele Jahre zu Hause blieben und auf ihre Ehemanner warte-
ten. Dieses Bild der treuen und mutigen armenischen Frauen gehort, wie
oben erwihnt wurde, zu den bekanntesten. Daran zeigt sich erneut die
bildliche Kraft von Yeghisches Werk, wie auch die breite Akzeptanz und
Popularitit seines Textes (Thomson 1982: 9).

Zusammenfassend ldsst sich an dieser Stelle festhalten, dass die zwei
ersten Quellen, auf denen die spitere Interpretation basiert, sich in der
Darstellung einzelner Stellen und Akzente unterscheiden, aber die we-
sentlichen Ideen teilen: In der Wertung der zentralen Figuren, in der Rei-
henfolge der Ereignisse, dem Ausgang des Krieges und dem Martyrium
als Zentralmotiv. Sie zeichnen sich beide durch einen literarischen Code
aus und liefern die ersten schriftlich fixierten Narrative in armenischer
Sprache, die auch den ersten Selbstdarstellungen zugeordnet werden. Sie
werden von den meisten armenischen Wissenschaftlern als parallele Dar-
stellungen gesehen und als einander ergdnzende wahrgenommen. Den
Unterschieden in den Darstellungen wird wenig Aufmerksamkeit gewid-
met, stattdessen werden sie stets zu einem Ganzen zusammengesetzt.

Die anhand besserer Dokumentation erkennbare zeitliche Zuordnung
Parpezis wird als Kompensation zu Yeghisches ungenauem Zeitbezug
angesehen. Die zahlreichen Details und bildlichen Darstellungen, die
Yeghische bietet, sorgen fir die Wahrnehmung und Identifikation mit
der Sprache, Literatur, der christlich-armenischen Identitit und der spi-
teren Wahrnehmung der Vardan-Geschichte. Bilder, Metaphern und Re-
dewendungen Yeghisches dienten als Inspiration fiir viele Kiinstler, die
sich mit der Geschichte befassten. Yeghisches Werk enthilt zahlreiche
Konzepte, die fiir den Aufbau und die Entstehung des Mythos und Ritu-
als armenischer Selbstvergewisserung dienten. Ghazar lehnt sich mehr an

109

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

historische Tatsachen, schreibt zuriickhaltend, aber ebenfalls in einer an-
spruchsvollen Sprache. Im Werk von Ghasar Parpezi wird die Geschichte
Vardans und der Avarayr-Schlacht in einen grofseren Kontext der arme-
nischen Geschichte eingebunden und gibt Einblicke in die darauffolgen-
den Ereignisse, in die Taten von Vahan Mamikonyan, Vardans Neffen.

2.3.3 Die Unabhingigkeit der armenischen Kirche

Das Jahr 451, in dem gegen den persischen Druck aufbegehrt wurde,
ist aus einer weiteren Perspektive wichtig fiir die armenische Geschich-
te. In diesem Jahr begann die Unabhingigkeit der armenischen Kirche.
Zur selben Zeit, in der sich diese Ereignisse abspielten, wurde in Kon-
stantinopel das Konzil von Chalkedon abgehalten, das ein dauerhaftes
Schisma unter den Christen nach sich ziehen sollte. Anders als das Kon-
zil von Ephesus, das sich 431 um die »Natur des fleischgewordenen Wor-
tes« drehte, lehrte das Konzil von Chalkedon, dass Christus aus »zwei
Naturen« bestehe, einer gottlichen und einer menschlichen, »in ein und
derselben Person«. Lange Zeit umstritten, wurde diese Formulierung erst
mit der Herrschaft des Kaisers Justin I. (518-527) akzeptiert. Zu jener
Zeit standen die Armenier im Konflikt mit den Byzantinern, die einen
grofsen Teil ihres Landes kontrollierten und ein neues Zivilrecht durch-
setzen wollten, das den herkommlichen armenischen Rechtsbriuchen
widersprach. Da manche Armenier im Chalkedonismus ein zusatzliches
Element des griechischen Hegemonialanspruchs sahen, verwarfen vie-
le von ihnen die Beschliisse des Konzils, die sie im Widerspruch zu den
Lehren von Nicda und Ephesus sahen. Auf der anderen gab es auch Kir-
chenvertreter, die sich ebenfalls der Haltung des Konzils anschlossen.
Wihrend des 7. Jahrhunderts war die armenische Kirche zutiefst gespal-
ten (Mahé 1995a: 12).

2.4 Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung
mit der Vardan-Erzahlung und die Anfiange
des Vardan-Festes

Von den arabischen Invasionen zur bagratidischen Erneuerung
Zu Beginn des 7. Jahrhunderts erreichten die Araber den Kaukasus,
was fiir die Armenier eine Befreiung von den beiden alten hegemoni-
alen Grofsmichten bedeutete: das Sassanidenreich zerfiel, und Byzanz

verlor die Kontrolle iiber Agypten, Palistina, Syrien und alle 6stlichen

IIO

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIEN IM MITTELALTER

Provinzen. Teodoros Rschtuni, der Sprecher des armenischen Adels, be-
siegelte im Jahre 661 eine Vereinbarung mit den Muslimen. Diese Ver-
einbarung garantierte den Armeniern eine Unabhingigkeit mit wenigen
Einschrinkungen gegen eine wenig bedeutsame Abgabe.

Das 7. Jahrhundert gilt als eine der armenischen Blutezeiten, ins-
besondere in der Architektur. Unweit der Kathedrale von Etschmiat-
zin (5. Jahrhundert) wurden die Sanktuarien der Martyrerinnen Hrip-
sime und Gayane errichtet sowie die Rundkirche von Svarthnoz (Mahé
1995a: 13). Auf das 7. Jahrhundert wird ebenfalls die Arbeit von Sebeos
datiert, des dritten armenischen Chronisten, der den » Vardan-Krieg« be-
schrieben hat. Er bezieht sich zwar auf die »anderen«, nennt aber we-
der Yeghische noch Ghazar namentlich. Zusammen mit einigen >Erneu-
erungenc« in der Darstellung fithrt Sebeos ein Beiwort fiir Vardan ein. Er
nennt ihn »Roter Vardan« (Karmir Vardan). Dies wird in der moder-
nen Darstellung Vardans stets aufgegriffen: Sowohl in der Literatur, als
auch in den bildlichen Darstellungen ist Rot die Farbe Vardans (Thom-
son 1982: 30).

Im 8. Jahrhundert dnderten sich die Verhiltnisse. Das Kalifat setz-
te eine direkte Verwaltungshoheit durch und die arabische Herrschaft
fuhr mit ihrer Politik der Kolonisierung fort. Zugleich kam es zu Be-
ginn des 8. Jahrhunderts zu einer Vereinigung der tief gespaltenen ar-
menischen Kirche. Katholikos Hovhan Ozneci (717-28) vermochte eine
Lehre durchzusetzen, die sowohl sich auf das Konzil von Ephesus beru-
fende Monophysiten als auch sich auf das Konzil von Chalkedon beru-
fende Anhinger der Lehre der zwei Naturen (Dyophysitismus) akzep-
tieren konnten (Mahé 1995a: 13). Derselbe Katholikos legte auch den
Termin des Vardan-Festes fest. Bis zum 8. Jahrhundert wurden Vardan
und seine Gefolgschaft gemeinsam mit den anderen fur den Glauben
gefallenen Mairtyrern gefeiert. Diese Tradition geht auf den Katholikos
Vrtanes (333-341) zuriick. Dieser hatte angeordnet, dass es einen Fei-
ertag zu Ehren der im Kampf fur den Glauben gefallenen Martyrer ge-
ben solle. Zusammen mit den Makkabiern wurden an diesem Feiertag
die Glaubenskimpfer armenischer Herkunft, die Vachejanner (die Ge-
folgschaft von Vache Mamikonyan), gefeiert. Vardan und seine Kimp-
fer wurden ebenfalls in diese Gemeinschaft der Martyrer aufgenommen
und an einem festen und unbeweglichen Feiertag, am 1. August, gefei-
ert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Als zu Beginn des 8. Jahrhunderts
jedoch eine innere Einigung der Kirche erreicht wurde und auf die kul-
turelle Bliite eine Unterdriickung seitens der arabischen Herrschaft folg-
te, war die Zeit fur einen eigenen Feiertag des Vardan-Mythos gekom-
men. Aus einer wenig spezifizierten Feier der Glaubenskiampfer raumte
man Vardan und seiner Gefolgschaft eine Sonderstellung ein. Aufler-
dem wurde das Vardan-Fest an das Osterfest angepasst und dadurch in
den beweglichen Zyklus der Feiertage aufgenommen. Der Dienstag vor

III

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Barekendan (Fasnachtssonntag) wurde als Termin fiir das Vardan-Fest
bestimmt. Seitdem ist das Fest beweglich, jedes Jahr an einem ande-
ren Datum, dem Osterfest entsprechend. Vom 8. bis zum 14. Jahrhun-
dert blieb der Feiertag diesbeziiglich unverandert (Vardanyan/Badalyan
2003: 94).

Durch die Etablierung eines kirchlichen Rituals, welches die Bezeich-
nung » Vardan-Fest« erhilt, konnen wir einerseits die Notwendigkeit fiir
eine symbolische Handlung festhalten und darin andererseits einen An-
fang oder neuen Schub fiir die Entwicklung des Mythos sehen. Die Be-
schiftigung mit den Texten der Kirchenviter tiber Vardan wurde wieder
relevant, der Name Vardans fand seinen Platz im Kirchenkalender. Die
Einigung der armenischen Kirche eroffnete neue Moglichkeiten und liefs
sich in symbolischen Veranderungen festhalten. Gleichzeitig spielte der
steigende Druck der arabischen Herrschaft eine Rolle.

Das Armenien der Bagratiden (Bagratuni) und der Arzruni

Am Ende des 9. Jahrhunderts konnte sich das Konigreich Armenien er-
neut behaupten. Die Fiirsten der Bagratiden iibernahmen die Fithrung
des Reiches (Mahé 1995a: 13). Das 9. Jahrhundert war zum einen von
dem Prozess des fortschreitenden Zerfalls des Arabischen Reiches ge-
pragt, zum anderen von der Veranderung in den hoheren Schichten des
armenischen Adels. Dies betrifft vor allem das Geschlecht der Mamik-
onyan, die Familie, die unter anderem fur den hier behandelten Mythos
eine wichtige Rolle spielt. Fiinf Jahrhunderte lang war dieses Geschlecht
im politischen Leben Armeniens fithrend. Nach der Unterdriickung des
Aufstandes, den Mushegh Mamikonyan anfiihrte, im Jahre 774 ende-
te die Epoche der Mamikonyan. Die Bagratiden, die dagegen eine flexi-
ble Politik gegentiber den Arabern vertraten, erlebten in dieser Zeit ei-
nen schnellen Aufstieg. Eine weitere Furstenfamilie mit Namen Arzruni
stieg nach dem Untergang der Mamikonyan auf, von dem beide Fami-
lien profitierten (Zekiyan 1986: 53). Diese Spannungen und Veriande-
rungen in den herrschenden Dynastien fanden ihren Ausdruck auch in
der Darstellung der Revolte von 451 jener Zeit, da im 1o. Jahrhundert
neue Akteure und neue Erzihlungen aufkamen, in denen die Familie
Arzruni eine signifikante Rolle spielte. Die Geschichte Armeniens nutz-
te der Schreiber der Familie - Thomas Arzruni —, um seine eigene Fami-
lie glorreich darzustellen. Dabei erwihnt er Yeghische mit Namen und
ubernimmt einige von dessen Bildern fiir seine Beschreibungen (Thom-
son 1982: 32).

Beide Familien konnten wahrend ihrer Herrschaft kulturelle Denk-
maler errichten. Die Bagratiden bauten ihre Hauptstadt Ani un-
weit von der heutigen Stadt Gjumri. Diese Stadt wurde als »Stadt der

IT2

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIEN IM MITTELALTER

tausendundeinen Kirchen« bekannt. Im Jahr 1064 wurde Ani von den
seldschukischen Tiirken eingenommen (Mahé 1995a: 13). Auch im
Reich der Arzruni (9o8-1021) erlebte die Kultur eine Bliitezeit. Gregor
von Narek (951-1010), ein Dichter und Mystiker, wird als wichtigste
kulturelle Figur dieser Zeit angesehen (Zekiyan 1986: 54). Er zdhlt zu
den Vitern der armenischen Liturgie und war zugleich bekannt fiir seine
Poesie, in der er die widerspriichliche Natur des Menschen thematisiert
und nach einem menschlichen Gott sucht. Auch seine Sympathie fir die
Aufstindischen der Bauernbewegung Tondrake, die sich gegen die Kir-
che und die kirchlichen Brauche, gegen die Geistlichkeit und Standespri-
vilegien erhoben, wurde bekannt. Man weif$ allerdings nicht, ob Narek
dieser Bewegung angehorte; man beschuldigte ihn, mit ihr zu sympathi-
sieren (Mkrtischjan 1975: 1066). Narek seinerseits geht in seiner »Inter-
pretation des Hohen Liedes« (» Meknutjun erg ergoc«), geschrieben um
977, auf die ersten Quellen iiber Vardan zuriick und nimmt Bezug auf
den Brief, den der persische Konig an die Armenier geschrieben hatte.**
Den Vardan-Krieg erwihnt er nicht (Thomson 1982: 45).

Das Furstentum und Konigreich von Kilikien (1080-1375): ein
»Diaspora-Konigreich «*3

Nach dem Sturz der Bagratiden und der Besetzung des historischen Ar-
meniens entstand das kleine Reich Kilikien, auch >Kleinarmenien« ge-
nannt, sildwestlich des historischen Armeniens. Fiirst Ruben aus der
neuen Herrscher-Dynastie in Kilikien griindete um ro8o ein Fiirsten-
tum, welches gegen Ende des Jahrhunderts einen raschen Aufschwung
zu einem Konigreich erlebte (Zekiyan 1986). Auf diese Weise konnte die
armenische Kultur sich an einem anderen Ort weiterentwickeln. Denn
von 1236 an war >GrofSarmenien« dem Einfall der Mongolen ausgesetzt
und hinsichtlich kultureller Produktionen stark eingeschrankt. Das ki-
likische Armenien entwickelte sich dank der neuen geografischen Lage,
Kontakten zur Umgebung und Anregungen aus dem Westen rasant

12 Fine kommentierte Ubersetzung Nareks Interpretation des Hoben Liedes
ins Englische siehe (Thomson 1983). An zwei Stellen wird Bezug zu den fri-
hen Schriften genommen: fiir den Hinweis zu weitere Hinweise auf Yegishe
(Elishe) und Ghazar (Lazar) siehe (Thomson 1983: 488). Eine Einfiihrung
zu Narek und einige Ubersetzungen ins Englische siehe auch (Hacikyan et
al. 2002: 274f.).

13 Die Bezeichnung »Diaspora Konigreich« leihe ich mir von Razmik Panos-
sian. So nannte er diese Periode in seinem Buch Armenians. From kings and
priests to merchants and commissars (Panossian 2006: 63). Dieser Aus-
druck beschreibt meines Erachtens sehr gut die Besonderheit der armeni-
schen Strukturen; selbst ein Konigreich hat diasporischen Charakter.

113

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

(Mahé 1995a: 13; Zekiyan 1986: 55). Zu den bedeutendsten Kunst-
werken der kilikischen Zeit zdhlen die prachtvollen Miniaturen des
Thoros Roslin und zahlreicher anderer Meister, neu erbaute und res-
taurierte Festungen wie auch literarische Werke (Zekiyan 1986: 55).
Der Heilige Nerses, genannt Schnorbali (»Begabter«) und sein Neffe,
der Heilige Nerses von Lambron, sind die wichtigsten Namen in der
klassischen Literatur jener Zeit (Zekiyan 1986: 56). Nerses Schnorha-
li (1103-1173) verfasste unter anderem die Lieder zum Vardan-Fest
(Devrikyan 2008: 46). In diesen Liedern finden sich auch patriotische
Elemente, wie besonders an der Hymne »Norahrash Psakavor« deut-
lich wird. Vardan und die anderen Helden der Schlacht werden in die-
sem Text verehrt, die namentlich nicht bekannten Gefallenen werden
in der Hymne angesprochen und gefeiert — ebenso wie die Gruppe, das
Volk und die Bauern, die ihre Herren unterstiitzt und mit ihnen zusam-
men gekampft haben. Diese Texte werden in der Forschung sowohl auf
ihre literarische, religiose und musikalische Bedeutung hin untersucht
(Palyan 2003: 166).

Eine weitere wichtige intellektuelle Figur, Mkhitar Gosh (r120-1213),
bezieht sich im Jahr 1184 auf die frithen Schriften zur Revolte 451. Er
stellte als erster eine Sammlung sikularer Gesetze zusammen und setzte
sie dem religiosen Gesetz entgegen (letzteres war bereits im 8. Jahrhun-
dert festgeschrieben worden). Sein Werk, unter anderem das Gesetzbuch
Datastanagirk, war fur nicht nur in Kilikien und GrofSarmenien, sondern
auch aufSerhalb Armeniens wichtig. Gosh nutzt fir seine Schrift Yeghi-
sches Werk, genauer genommen die Rede Ghevonds, in der der letztere
erwihnt, dass alle kirchlichen Schichten zum Kampf bereit seien. Er setzt
sich mit den Rangordnungen in der Kirche auseinander. Auf das The-
ma der Schlacht oder auf die Figur Vardan Mamikonyans wird in dieser
Schrift nicht weiter eingegangen (Thomson 1982: 45).™

Bemerkenswerterweise spielt Vardan als Gegenstand der Bildenden
Kiinste kaum eine Rolle. Auf den Verzierungen der armenischen mit-
telalterlichen Kirchen findet man rein religiose Figuren wie Christus,
Maria, biblische Figuren, Heilige armenischer oder nicht armenischer
Herkunft oder Figuren der Stifter der Kirche und ihre Begleiter. Bis zum
spaten 15. Jahrhundert taucht Vardan auf den Miniaturen nicht auf.
Die wenigen vorhandenen sollen Kopien fritherer Miniaturen sein. Al-
lerdings treten Bilder mit sikularer Thematik erst im 14. Jahrhundert
in Erscheinung. Aber auch dann werden Vardan und seine Gefolgsman-
ner nicht zum zentralen Thema, viel populidrer war in diesem Zusam-
menhang der Alexanderroman. Da die armenische Miniatur-Kunst in

14 Eine englische kommentierte Ubersetzung von Datastanagirk siehe (Thom-
son 2000b). Eine Einleitung zu seinem Werk und einige weitere ins Englische
tibersetze Werken von Mekhitar Gosh siehe (Hacikyan et al. 2002: 43 1ff.).

114

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIEN IM MITTELALTER

erster Linie an religiosen Themen orientiert war und weniger an nati-
onalen, darf die geringe Zahl von Vardan-Kunstwerken kein MafSstab
fir die Popularitit von Yeghisches Geschichte sein (Thomson 1982:
49).

Das kilikische Reich und dadurch das letzte armenische Konigreich
hatten nicht lange Bestand. Das Ende dieser Ara markiert das Jahr 1375,
als der letzte Konig Kilikiens seinen Thron verlor (Mahé 1995a: 13).

2.4.1 Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung
mit der Vardan-Erziblung im spdten Mittelalter

In der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts fand eine weitere Verande-
rung in der Feierform statt: Das Vardan-Fest wurde von Dienstag auf
den Donnerstag der gleichen Woche verschoben. Der Dienstag blieb
aber weiterhin als Feiertag erhalten. An diesem Tag wurden die im Var-
dan-Krieg gefallenen Geistlichen gefeiert. Der Dienstag wurde zum Ge-
denktag fiir die Priester der armenischen Kirche und nach dem religiosen
Anfuhrer des Vardan-Krieges Ghevond » Ghevond-Tag« (Ghevondanz)
genannt. Aus einem Fest zu Ehren des Glaubenskrieges und der Schlacht
am Avarayr wurden somit zwei, und der Bedeutung des Glaubenskrieges
und des Mythos wurde ein grofSerer Raum zugesprochen, indem noch
eine weitere Figur aus Yeghisches und Ghazar s Schilderung in das Ritual
aufgenommen wurde. AufSerdem wurde zwischen der weltlichen und der
geistlichen Beteiligung differenziert. Seit dem 14. Jahrhundert blieb diese
Ordnung unverindert. Auch heute wird am Dienstag der Ghevond-Tag
und am Donnerstag vor dem Fasnachtssonntag, vor dem Beginn der Fas-
tenzeit, das Vardan-Fest gefeiert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Be-
kannt sind vor allem die Kirchenlieder, die fiir beide Feste verfasst wur-
den. Die Anfinge des armenischen Kirchengesangs gehen bis ins frithe
5. Jahrhundert unmittelbar nach der Erschaffung der Schrift zurtick. In
der Entwicklung des Kirchengesangs werden zwei historische Epochen
genannt: vom §.zum 11. und vom 11. zum 15. Jahrhundert. Die Hym-
ne zum Ghevond-Fest wurde im 11. Jahrhundert von Hovhannes Sar-
kavag Imastaser verfasst. Spezielle Lieder zum Vardan-Tag verfasste, wie
bereits erwahnt, im 12. Jahrhundert der Heilige Nerses Schnorhali, der
ebenfalls Lieder fiir den Ghevond-Tag komponierte (Palyan 2003: 165).

In der armenischen Literatur des Mittelalters ist Vardan fortwihrend
prasent. Die Texte und Quellen haben eine grofse Prisenz und Anwend-
barkeit fiir Chronisten und intellektuelle Figuren. Dabei wird die von
Yeghische und Ghazar festgehaltene Geschichte mit kleinen Erganzun-
gen wiedergegeben, oft ohne die Autoren beim Namen zu nennen. In
den mittelalterlichen Quellen wird hiufig Bezug auf Yeghische genom-
men, ohne dabei tiber Vardan zu sprechen. Genauso wird das Interesse

115

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

an Vardan nicht unbedingt mit Yeghische in Zusammenhang gebracht.
Der georgische Geschichtsschreiber Juansher bezieht sich auf Vardan als
Vater von Schuschanik, erwihnt dabei aber weder Yeghische noch den
Vardan-Krieg. Auch auflerhalb Zentralarmeniens wirkende armenische
Historiker benutzen Yeghisches Schrift fiir ihre eigenen Anliegen und mit
jeweils eigenen Akzentsetzungen. Sie folgen keinem gemeinsamen Sche-
ma (Thomson 1982: 46).

Zugleich treten neue Schilderungen auf, wie jene von Familie Arzru-
ni am Anfang des 1o. Jahrhunderts, in der die signifikante Rolle der fith-
renden Familie (Arzruni) zugeschrieben wird (Thomson 1982: 32). Es
entstehen einige Verwirrungen in den Quellen etwa aus dem 12. Jahr-
hundert, in denen Vardan plotzlich in der Rolle der Gouverneurs (marz-
pan) dargestellt wird, eine Rolle, die in der traditionellen Schilderung
der Verrater Vasak einnimmt (Thomson 1982: 46). Diese alternativen
Schilderungen mit neuer Rollenverteilung und verdnderten Akzenten
aber hatten keine nachhaltige Wirkung. Die Darstellungen Yeghisches
und Ghazars, in denen die Familie Mamikonyan die Schlisselrolle spielt,
wurden am meisten akzeptiert und pragten die spitere Darstellung die-
ser Episode und der Epoche im Allgemeinen. So referiert die Geschichte
von Stephen von Taron (Asoghik), kurz nach 1ooo verfasst, explizit auf
Yeghisches Variante. AufSerdem hat der Autor als Erster Yeghische in die
chronologische Reihenfolge der armenischen Historiografen des 5. Jahr-
hunderts eingeordnet und seine Position nach den anderen beiden Chro-
nisten Agatangeghos, Movses Khorenatsi und vor Ghazar Parpezi festge-
halten (Thomson 1982: 41). Die Liicke beziiglich der Person Yeghisches
wird in den mittelalterlichen Quellen ebenfalls geschlossen. Eine Schrift,
die als Quelle tiber das Leben Yeghisches dient, stammt aus dem Mittelal-
ter: Geschichte vom heiligen Yeghische Vardapet (Magister), eine Schilde-
rung unbekannter Datierung und unbekannten Autors, ist bis heute die
Hauptquelle tiber das Leben und Wirken Yeghisches. Eine knappere Ver-
sion dieser Geschichte wurde auf den Anfang des 14. Jahrhunderts da-
tiert. In der letzteren wird das Todesdatum Yeghisches notiert sowie der
Umstand, dass er der Sekretiar Vardans gewesen sei. Dadurch entstand
eine Erzahlweise, die den Chronisten in seinem personlichen Werdegang,
aber auch in seiner Beziehung zu den anderen Chronisten heraushebt.
Yeghische war der Schuler Mashtoz’ und Sahaks — des Schopfers der
Schrift und der zwei ersten Bibeluibersetzungen, der Autor des Buches
uber die kriegerischen Taten Vardans und sein Martyrium, wie auch eini-
ger homiletischer Arbeiten. Das entstandene Bild tiber den Ursprung der
Vardan-Erzihlung, iiber die Autoren und tiber die Inhalte und Protago-
nisten wird hiermit um das 14. Jahrhundert herum festgehalten (Thom-
son 1982: 42). Auch den armenischen Dichtern war die Geschichte Var-
dans bekannt: Simeon Aparantsi — ein Poet und Geschichtsschreiber des
16. Jahrhunderts — erwihnt Vardan bei der Beschreibung der Eroberung

116

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONFLIKTE, TEILUNGEN UND ZERSTREUUNG

von Tabriz (eine Stadt im heutigen Iran) durch die Osmanen 1589 und
bezieht sich hier, wie auch in seinen anderen Werken, auf Vardans hero-
ische Taten, wie Ghazar sie dargestellt hat (Thomson 1982: 49).'s

An dieser Stelle lasst sich Folgendes zusammenfassen: Die Geschich-
te Yeghisches und Ghazars wird schriftlich tradiert, hdufig rezipiert und
zitiert. Indem die Texte viele wichtige Gelehrte und Denker der Zeit be-
schiftigten, wird in der Entwicklung der schriftlichen Tradition und des
Denkens immer wieder Bezug auf sie genommen, wodurch die Geschich-
te zur eigenen wird, zu einem Teil der Beschiftigung mit sich selbst. Dies
prégt einige der wichtigen Aspekte des Vardan-Mythos: Die Selbstab-
grenzung durch die Sprache sowie die zentrale Rolle der Schriftkultur
fur die Kultur und das Selbstverstindnis der Armenier, als eine Schrift
von Armeniern tiber Armenier in armenischer Sprache geschrieben; der
Bezug zur Geschichte und die Reflexion der Kontinuitit werden im Mit-
telalter gepragt. Aber auch die einzelnen narrativen Bestandteile der Ge-
schichte werden in dieser Zeit geformt. In Kirchenliedern, Gedichten und
Uberarbeitungen werden immer wieder einzelne Elemente der kriegeri-
schen Auseinandersetzung erwihnt, die Eigenschaften Vardans themati-
sieren. Ebenso sehr sind die Narrative geprigt von der kirchlichen ritu-
alisierten Haltung den mythischen Figuren gegeniiber. Einige Elemente
werden seit dem 14. Jahrhundert bis heute kontinuierlich beibehalten.

2.5 Konflikte, Teilungen und Zerstreuung,
Zellen der Unabhingigkeit und Diaspora

Zum ersten Mal wurde Armenien in den Jahren 384-387 zwischen Rom
und den Parthern fir die nachsten 150 Jahre aufgeteilt. Die zweite Tei-
lung erfolgte zwischen den Byzantinern und den Sassaniden im Jahr
591. Kaiser Mauricius verbannte Tausende von Armeniern auf den Bal-
kan. Vom 3. bis zum 5. Jahrhundert ordneten die Perserkonige eben-
falls Deportationen der Armenier nach Osten an, was deren freiwillige
Migration ins Romische Reich zur Folge hatte. Im 8. und 9. Jahrhundert
fithrten die arabischen Steuerforderungen zu einer Umsiedelung der Be-
volkerung nach Westen. Im 11. Jahrhundert wiederum war Kaiser Nasi-
lius II. fiir die Emigration der Herrscher mit ihrem gesamten Hof, ihren
Soldaten und Dienern nach Kappadokien verantwortlich. Die Einnahme

15 FEine vollstindige Wiedergabe der Uberlieferung der mittelalterlichen Texte
wiirde den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Eine umfassende Rekonstruk-
tion anhand der mittelalterlichen Quellen, mit aufmerksamer Priifung der
einzelnen Quellen, hat bereits Thomson geleistet (Thomson 1982: 29ff.).
Meine Aufmerksambkeit galt lediglich denjenigen Aspekten, welche die Ent-
stehung der mythischen Inhalte erkliren konnten.

117

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

von Ani durch die Seldschuken loste eine noch stirkere Zerstreuung
aus, die in ihren historischen Konsequenzen bedeutender war als die ge-
nannten Migrationsbewegungen zuvor, weshalb man sie auch mit dem
Anfang der armenischen Diaspora gleichsetzt. Wichtige Orte mit ar-
menischer Bevolkerung gab es nach 1064 nun auch auflerhalb des ki-
likischen Armeniens in Bulgarien, Thrakien, Mazedonien, Transsylva-
nien, Moldawien, in der Walachei, der Ukraine, in Polen, auf der Krim
und an der Wolga. Vom 16. bis zum 18. Jahrhundert lieflen sich arme-
nische Handler in Italien, Frankreich und Nordeuropa nieder, was je-
doch nicht im Zuge einer grofferen Bevolkerungsumsiedlung geschah.
Die Emigration in den Westen Kleinasiens und nach Konstantinopel be-
gann bereits im 9. Jahrhundert unter den >mazedonischen«< Kaisern ar-
menischer Abstammung und hielt auch unter den Osmanen weiter an.
Vor allem aber im 17. und 19. Jahrhundert bewegten sich viele Arme-
nier in diese Richtung. 1880 zdhlte man in der Hauptstadt Konstantino-
pel 250.000 Armenier. Einen weiteren Zuzug der Armenier verbot Sul-
tan Abdilhamid II. Auch wenn die Emigration Richtung Osten deutlich
geringer ausfiel, entstanden neue armenische Gemeinden in Indien, ins-
besondere in Madras und Kalkutta. Umgekehrt liefSen sich auch frem-
de Siedler dauerhaft auf armenischem Boden nieder. Die abbasidischen
Kalifen forderten die Ansiedlung arabischer Stimme aus der Djezireh
in der zweiten Hailfte des 8. Jahrhunderts. Im 11. Jahrhundert begann
mit der Eroberung durch die Seldschuken die Ansiedlung von Turkvol-
kern, die nach den Invasionen der Mongolen im 13. Jahrhundert noch
zunahm. Mit den Turken kamen Kurden, die sich vom 11. Jahrhundert
an in den Siidprovinzen niederliefSen und nach der osmanischen Erobe-
rung allmahlich im ubrigen Armenien Fuf§ fassten (Mahé 1995a: 15).
Migration, Teilung und Fremdbestimmung sowie das Verbleiben klei-
ner, verstreuter Zentren der Autonomie priagen den Charakter des Fort-
bestehens der armenischen Kultur. Nach dem Untergang des grofSarme-
nischen und kilikischen Reiches konnten einige Fiirstengeschlechter in
ihren uneinnehmbaren Hochburgen uber lingere Zeit hinweg fortbe-
stehen. Diese Autonomie wurde durch verschiedene Faktoren erreicht,
verteidigt und ausgehandelt. Zu den Geschlechtern gehorten die Fiirsten
von Sjunik, einer historischen Region im Siiden Armeniens, sowie die
Fiirsten von Khatchen (das heutige Karabakh) und Hamschen (Hemsin)
an der Schwarzmeerkiiste, dem antiken Pontus. Die letzteren verloren
ihre Autonomie im 18. Jahrhundert im Zuge der Zwangs-Islamisierung,
die bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts andauerte. Der alte armenische
Dialekt Hamschen wird heute noch in einigen Dorfern dieser Gegend
gesprochen. Ein weiteres halb-unabhingiges Zentrum war in Sasun siid-
lich der Ebene von Musch in der historischen Provinz Taron, von unzu-
gianglichen Bergen umgeben. Die Bewohner dieser Provinz konnten ihre
Unabhingigkeit finanziell aushandeln: Um ihre innere Autonomie zu

118

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18. JAHRHUNDERT: MULTILOKALE ENTWICKLUNG

bewahren, leisteten sie dem kurdischen »Bey« vor Ort einen jahrlichen
Tribut. Diese Vereinbarung galt bis zum letzten Jahrzehnt des 19. Jahr-
hunderts und endete mit der blutigen Unterdriickung durch die osmani-
sche Regierung. Eine derartige >Semi-Autonomie« gelang auch weiteren
Zentren in Kilikien: Zeitun, inmitten der Gebirgskette des Anti-Taurus
gelegen, konnte bis 1862 eine unabhingige Selbstverwaltung aufrecht-
erhalten. Auch hier wurde die Unabhingigkeit durch eine jahrliche Ab-
gabe (5.000 Piaster) an den Sultan erkauft. Die kilikischen Fiirstenti-
mer in Hadschin und Thomarza genossen ebenfalls einige Privilegien.
Die Fursten von Hadschin konnten diese Privilegien bis etwa zur Mitte
des 18. Jahrhunderts behaupten, die Fiirsten von Thomarza bis zur Re-
volution der Jungtiirken im Jahr 1908, wenn auch nur in eingeschrank-
ter Form (Zekiyan 1986: 59).

2.6 18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und
kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken

Die Auseinandersetzung mit Vardan lebte wie die ununterbrochene
schriftliche Tradition der Armenier zwar fort. Doch als ein Kollektivsym-
bol in diesen Jahren hatte sich die mythische Figur nicht unbedingt an-
geboten, allein vor dem Hintergrund der Zersplitterung und des multi-
lokalen Charakters der armenischen Zentren. Erst die Entwicklung der
Ereignisse im 18. und 19. Jahrhundert machte dies moglich.

In den Jahren 1386-1403 war Armenien den verheerenden Feldziigen
Timurs ausgesetzt. Die folgenden zwei Jahrhunderte — das 15. und das
16. — werden als die dunkelsten Epochen der armenischen Geschichte
angesehen. Der Eroberung Konstantinopels im Jahr 1453 durch die Os-
manen folgten mehrere Kriege und Plinderungen Armeniens, das sich
durch seine geografische Lage zwischen zwei sich bekimpfenden Rei-
chen befand. Diese Phase fand ein Ende im Jahr 1639, als das Osmani-
sche Reich Frieden mit den iranischen Safawiden schloss (Mahé r995a:
14). Zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert wurde durch die Vernet-
zung einzelner verstreuter Zentren ein konstruktiver Austausch mog-
lich. Zu der wichtigsten treibenden Kraft, die dies ermoglichte, wurde
der Handel. Die armenischen Handler konnten an verschiedenen Or-
ten erfolgreiche Geschifte abwickeln und durch ihre Tatigkeit und ih-
ren Reichtum einerseits Verbindungen zu den armenischen Zentren der
Auflenwelt, aber auch untereinander herstellen und aufrechterhalten
(Panossian 2006: 87). Von Tibet aus durch das Osmanische Reich, Russ-
land, Persien, tiber den Indischen Ozean und das Mittelmeer wurden
Seide, Gewurze und andere Produkte des Ostens mit groflem Gewinn
nach Europa gebracht. Der Erfolg der Kaufleute lief§ auch die kulturelle

119

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Produktion ansteigen und fithrte zu einem Wiederaufbau von Kirchen
und den wichtigsten Klostern. Fiir ihren Wohlstand und Geschick be-
rihmte Handler stammten aus Nor Djugha (Neu-Dschulfa), einer zu Be-
ginn des 17. Jahrhunderts nahe Isfahan gegriindeten armenischen Stadt
(Mahé 1995a: 14). Auch der Druckkunst wird in diesem Prozess eine be-
sondere Rolle zugeschrieben. An verschiedenen Orten entstandene und
durch wohlhabende Armenier finanzierte Druckereien trugen zu Vernet-
zung und Wissensaustausch bei. Das erste armenische Buch wurde zwi-
schen 1511 und 1513 in Venedig dank armenischer Kaufleute gedruckt,
wie auch die erste Druckerei im Jahr 1565 in Venedig gegriindet wurde
und 1567 nach Konstantinopel umzog.1636 wurde die erste armenische
Druckerei in Neu-Dschulfa gegriindet. Die Bibel wurde zwischen 1666
und 1668 in altarmenischer Sprache in Amsterdam gedruckt (Panossian
2006: 91). Die gedruckten Texte unterscheiden sich in Inhalt und Funk-
tion, dienten aber alle dazu, Wissen in die armenische Sprache zu tiber-
tragen und zu archivieren, sowie dazu, die vorhandenen Netzwerke zu
starken (Panossian 2006: 92).

Auflerdem wird der kulturelle Aufschwung des 18. Jahrhunderts mit
der intellektuellen Tatigkeit der armenischen Kleriker in Zusammen-
hang gebracht, wobei die Mechitaristenkongregation eine fithrende Rol-
le spielte. Der im Jahre 1717 von Abt Mekhithar von Sebaste zunichst in
Konstantinopel gegriindete, zwischenzeitlich auf Morea und schliefSlich
in Venedig (auf der Insel San Lazzaro) ansissige Orden machte sich die
Sammlung und das Studium der alten Manuskripte zur Aufgabe. Nach
der benediktinischen Regel arbeitende armenische katholische Monche
edierten die berithmtesten Werke der klassischen armenischen Literatur
und stellten die fur diese Arbeit notwendigen Grammatik-, Worter- und
Geschichtsbiicher zusammen. Auflerdem widmeten sie sich der Uberset-
zung moderner europdischer Literatur ins Armenische und bildeten in
den Schulen ihres Ordens im Osten und in Europa die Elite der armeni-
schen Jugend aus. Die gelehrten Mekhitaristen wurden zu den Begriin-
dern der Armenologie (Mahé 1995a: 14). Durch ihre Werke schufen sie
eine Vorstellung eines armenischen Ganzen und setzten dies in Bezug zu
europdischen Ideen. Sie brachten dem armenischen Lesepublikum euro-
pdische Konzepte nahe. Und schliefslich, vor allem inspiriert durch die
europdische Romantik, verhalfen sie der armenischen Identitit zu einer
Waurzel. Die Harmonie, die der armenischen Gesellschaft dieser Zeit fehl-
te, konnten die Mechitaristen durch ihre Konstruktion einer Einheit er-
setzen und schaffen. Dazu dienten besonders die Werke zur Sprache und
die einheitliche Fassung der armenischen Geschichte (Libaridian 2004:
53). Die »ethno-religiose« Arbeit verhalf den armenischen Katholiken
zur Vorbereitung einer sikularen nationalen Idee, obwohl die armeni-
sche Kirche bereits in ihrer Eigenheit als eine Identifikationskategorie
gilt (Panossian 2006: 101). Wie seine zeitgenossischen Kaufleute baute

I20

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

Mekhitar eine Briicke zwischen dem Osten, seinem Volk und seiner Hei-
mat, und dem Westen, seiner Religion und zweiten Heimat (Panossian
2006: 109).

Aus der Arbeit der Mechitaristen ging auch Vardan als Held und eine
neue Bedeutungsdimension seines Mythos hervor; vor allem durch die
Klarung seiner Position und seiner wichtigen Rolle in der armenischen
Geschichte. Die erste Fassung der armenischen Geschichte, die im Wes-
ten publiziert wurde, stammt von M. Chamchian. Sein umfangreiches
Werk in drei Banden erschien in Venedig 1784-86. Er schildert die Ge-
schichte Armeniens vom Anbeginn bis zu seinen Tagen, und er benutzt
dafiir primar die armenischen Quellen. Die Revolte von 450/t wird mit
den Worten von Yeghische und Ghazar beschrieben, da Chamchian de-
ren Geschichtsdarstellung fur glaubhaft hielt. Aus zwei Griinden hatte
Chamchians Geschichte grofsen Einfluss auf die Nachwelt: Erstens weil
die kurze Fassung der Geschichte ins Englische iibersetzt und 1827 in
Kalkutta veroffentlicht wurde und somit einen Zugang zur armenischen
Geschichte fiir Nicht-Armenier ermoglichte. Vielleicht noch wichtiger ist
Chamchians Methode, einzelne Quellen ineinander zu >weben< und zu ei-
ner kontinuierlichen Geschichte Armeniens zusammenzufithren. Hiermit
wurde fiir die spateren armenischen Historiker ein Modell geschaffen:
Die Geschichte Vardans wird einfach aus den beiden Quellen — Yeghi-
sches und Ghazars — zusammengestellt und zu einem kontinuierlichen
Narrativ ausgearbeitet (Thomson 1982: 50). Die Helden und Schurken
wurden in eine glorreiche, aber tragische Geschichte der Vergangenheit
eingebunden, und dies, ohne eine revolutionare Idee in den Mittelpunkt
zu stellen. Helden wie Hayk, Tigran oder Vardan erscheinen, obwohl ih-
nen Elemente des Widerstandes und der Kampfbereitschaft eignen, als
neutralisierende Krifte. Sie wurden zu Quellen fur den Stolz der arme-
nischen Leser, ihre Akte von Heldentum, Selbstopferung und Mut wur-
den als Manifestationen von spirituellen Werten dargestellt und nicht als
Taktik, um politische Krisen auszulosen (Libaridian 2004: 55).

2.7 19. Jahrhundert:
Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung

Das 18. Jahrhundert wird von Wissenschaftlern Veracnund (»Renais-
sance«) genannt (Zekiyan 1986: 62). Die darauffolgende Periode — der
Zeitraum von ca. 1840-1880 — wird mit dem Begriff Zartonk (»Er-
wachen«) charakterisiert, was auf die intellektuelle und kulturelle Wie-
derbelebung einerseits und die Entstehung des nationalen Bewusst-
seins sowie politischer Forderungen andererseits zuriickgefiihrt wird
(Zekiyan 1986: 63). 1828 fielen persisch-armenische Gebiete mit dem

I2T

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Friedensvertrag von Turkemchai unter die Herrschaft des Russischen
Reiches (Mahé 1995a: 16). Nunmehr waren die armenischen Gebiete
zwischen dem Osmanischen Reich und dem Russischen Reich aufge-
teilt. In dieser Zeit bildeten sich aus dem zerstreuten multilokalen Netz
zwei intellektuelle Zentren: Das westliche armenische intellektuelle Zen-
trum in Konstantinopel und ein 6stliches in Tiflis und anderen Stidten
des Russischen Reiches, in denen Armenier ihren Tatigkeiten nachgin-
gen. Das Leben in den Provinzen im historischen Armenien entwickelte
sich abseits dieser Zentren (Panossian 2006: 132).

Die Entstehung der neuen Sprache hatte, wie die Erschaffung der
Schrift im 5. Jahrhundert, eine entscheidende Bedeutung fiir die kultu-
relle Entwicklung (Panossian 2006: 134), das neue Selbstverstandnis und
die symbolische Abgrenzung der Armenier. Die neue armenische Schrift-
sprache Ashkharabar (»auf weltliche Weise«) bezeichnet den Weg der Sa-
kularisierung der armenischen Zentren. Gesprochene Dialekte und die
klassische armenische Schriftsprache differenzierten sich in die zwei neu-
en Sprachen Ost- und Westarmenisch aus, in denen die neue Literatur ge-
schaffen wurde. Die zwei neuen Sprachen teilen Wortschatz, Schrift und
Hintergrund, unterscheiden sich jedoch durch Aussprache und Gramma-
tik sowie durch die Einfliisse unterschiedlicher Kulturen. Diese Zweitei-
lung in Ost und West prigt die armenischen Gemeinden bis heute. Sie
haben die gleiche Religion, gleiche Mythen und die gleiche Schrift, aber
die Aktivitaten, Eliten, Hochsprachen, Literaturen, Kulturen, Ideologien
und geografischen Lagen unterscheiden sich (Panossian 2006: 185). Var-
dan wirkte, wie die anderen alten Helden und Mythen, als Verbindungs-
glied und wurde zu einem nationalen Symbol. Der Vardan-Mythos wur-
de auch im 19. Jahrhundert noch einmal >neu geborenc.

Die Idee der Nation wurde relevant fir den Ausdruck verschiede-
ner sozialer Probleme. Die Mittelschicht der Armenier im Osmanischen
Reich sah die Idee einer Nation als Moglichkeit, dem Westen zu begegnen
und durch ihre Kontakte mit Europa als Vermittlerin zwischen den Kul-
turen zu wirken; somit konnte sie eine Position aufSerhalb der religios de-
finierten Hierarchie der armenischen Gemeindestruktur einnehmen. Die
liberale Bewegung bot die Konzeption der Nation als eine Gegensetzung
zur konservativen religiosen Selbst-Definition der Armenier und forder-
te Bildung und kulturelle Entwicklung. Als Solidarititsbasis fur die Na-
tion, des damit neu definierten Kollektivs, wurde die Auslegung der glor-
reichen Vergangenheit gesehen. Das sollte Autonomie ermoglichen, ohne
eine revolutionire Stimmung zu schiiren (Libaridian 2004: §6). Auch die
sozialen Unterschiede zwischen den urbanen Armeniern und denen, die
auf dem Land lebten, sollten durch diese Konzeption verringert werden.
Die Idee der Heimatliebe erlaubte der lindlichen Bevolkerung, die Auf-
merksamkeit auf ihre Belange zu lenken. So wurden auch einige emanzi-
patorische Bewegungen innerhalb der Gemeinden durch die Heimatliebe

I22

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

legitimiert (Libaridian 2004: 52). In den 188cer Jahren entstanden ar-
menische politische Parteien, die Unabhangigkeit fir Armenien forderten
(Panossian 2006: 200)."* Auch die Parteien brachten Verinderungen in
die alten elitiren Strukturen, neue soziale Gruppen gerieten ins Zentrum
des politischen Geschehens. Ideen wie der Sozialismus hielten Einzug in
die Gedankenwelt, waren aber stets eng mit nationalistischen Interes-
sen verbunden. Die Tdtigkeit der Parteien bewirkte eine Verdnderung in
der Selbstwahrnehmung der Armenier vom demiitigen, wehrlosen Opfer
zum kdmpfenden Rebellen, was auch in der Literatur und historischen
Figuren ihren Ausdruck fand (Panossian 2006: 213). Diese Tendenz zeig-
te sich auch bei Mythos-Darstellungen. Die Funktion und Position des
Vardan-Mythos wurde durch diese Prozesse gestarkt und differenziert.
Vardan wurde vor allem zur Verkorperung des neuen Nationalismus, die
fiir alle armenischen Zentren Gultigkeit besafs.

Die Auseinandersetzung mit der Thematik des Vardan-Mythos und
der Ereignisse am Avarayr nimmt im 19. Jahrhundert vor allem in den
literarischen Werken zu (Muradyan 2003; Yeghiazaryan 2003). Im 18.
und t19. Jahrhundert verlagert sich der Fokus auf die Schlacht und den
Krieg; die Aufmerksamkeit auf die Charaktere und Inhalte differenziert
sich und wichst. Einzelne kimpfende Helden treten in den Vordergrund
der neuen Darstellungen, in denen der Patriotismus dominiert. Zu Var-
dan gibt es Literatur in beiden Sprachen, vor allem in Poesie und Drama.

16 Die erste armenische Partei mit dem Namen Armenakan (»Armenier«)
wurde 1885 in Van, in Armenien, als eine Reaktion auf die Probleme vor
Ort gegriindet (Panossian 2006: 202). Hntchakian (» Trompetenruf«) wurde
1887 von sieben russisch-armenischen Studenten in Genf gegriindet und
vertrat am klarsten eine radikal nationalistische Haltung, in der Ideologie
sozialistisch geprigt. Die Hnchaks betonten sowohl den Klassenkampf als
auch nationalistische Elemente in ihrem Kampf (Panossian 2006: 204). Die-
se Partei verlor bald an Wirkung, was man zum Teil durch die Unvereinbar-
keit der beiden zentralen Ideen erklirte. Allerdings hat die Partei die spa-
tere Sowjetrepublik als eine erfolgreiche Umsetzung ihrer Idee angesehen
und diese wihrend der ganzen Geschichte des Sowjetregimes unterstiitzt
(Panossian 2006: 205). Dashnaktsakan (»Der revolutiondre Bund «) wurde
1890 in Tiflis gegriindet, mit dem zentralen Ziel, die armenischen Gebiete im
Osmanischen Reich zu befreien. Diese bedeutendste revolutionire politische
Partei wollte zwar auch sozialistische mit nationalen Ideen verbinden, gab
letzteren jedoch klar den Vorzug. Sie nutzte die Sprache des Sozialismus
in ihrem Kampf, aber nicht in demselben Ausmaf$ wie die Hnchaks. Nach
1920 wurde diese Partei zu der grofiten politischen Organisation in der Di-
aspora und fungierte als eine Gegenkraft zum Sowijetregime in der Repu-
blik Armenien (Panossian 2006: 206). Im Jahre 1908 wurde die Partei Ram-
kavar (»Volkspartei«) mit liberal-demokratischer Tendenz in Alexandria in
Agypten gegriindet (Panossian 2006: 202).

123

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND
Poesie

Einen groflen Anklang finden Vardan und seine Geschichte in der ar-
menischen Poesie dieser Zeit. Zu den wichtigsten Werken gehort Ghe-
vond Alishans Gedicht »Nachtigall von Avarayr« (» Plpuln Avarayri«),
geschrieben 1840. Darin wird die enge Freundschaft zwischen Yeghische
und Vardan thematisiert. Raphael Patkanian (1830-1892) war beein-
flusst von Alishans romantischer Poesie und widmete dem Thema selbst
ein langes Gedicht mit dem Titel »Der Tod des tapferen Vardan Mami-
konyan«. Hier, wie in den anderen Werken von Patkanian, herrscht das
Thema des Patriotismus vor. Alishan schliefSt sein »Plpul Avarayri« mit
dem Vers » Armenien erinnert sich an seinen Roten (Karmir) Vardan«.
Patkanian endet mit dem Gedanken, dass Vardan »die Erde (hogh) von
seinem Mutterland — Das Land Armenien« liebte. Das Ende des ersten
Gedichts greift das bereits erwihnte Bild des Karmir Vardan, des Roten
Vardan, des Chronisten Sebeos (7. Jahrhundert) auf und bringt es in Um-
lauf. Der Schluss des zweiten Gedichts verbindet Vardan mit der Mut-
ter-Erde, mit der Heimat. Weder die rote Farbe noch die Bindung an den
armenischen Boden werden von Yeghische und Ghazar direkt themati-
siert, diese Elemente entstehen erst im Laufe der Beschiftigung mit den
Quellen und verfestigen sich mit der Zeit (Thomson 1982: 51).

Drama

Im armenischen Drama des 19. Jahrhunderts geht es ebenfalls haupt-
sachlich um Patriotismus oder die Liebe zur Heimat, insbesondere fiir die
Mekhitaristen. Zahlreiche Figuren der armenischen Geschichte lieferten
Material fir die Theaterstiicke, die die Vergangenheit glorifizierten: die
vor-christlichen Koénige Armeniens wie Eruand, Artashes oder Tigran;
die frithen christlichen Konige wie Trdat, Arshak, oder Khosrov; bedeu-
tende religiose Figuren wie der Patriarch Nerses oder auch nicht-armeni-
sche Heilige. Vardans Revolte gegen Iran zahlt natiirlich auch zu diesen
patriotischen Themen. 1799 schrieb Vater'” Lukas (Ghukas) Inchichian
ein Stiick mit dem Namen Der Flug des groffen Vardan, und 1818 er-
schien Vater Ephrem Setians Die Anbetung der Magi. Das waren Stii-
cke, die primadr vom und fur ein religioses Publikum verfasst wurden.
Einen eher siakularen Apell formulierten die Stiicke von Narbey — ob-
wohl sie wiederum von einem Priester geschrieben waren.'® Fur Narbey
waren ebenfalls die von dem Geschichtsschreiber Busand beschriebenen

17 »Vater« ist hier als katholischer Priestertitel gemeint.
18 Khoren Galafaian, geboren 1831 in Konstantinopel, studierte bei den Mekhi-
taristen auf San Lazzaro, Venedig.

124

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

Charaktere — er hatte die Geschichte des 4. Jahrhunderts festgehalten —
besonders anziehend, wobei er unter anderem auch ein Stick namens
Vardan schrieb. Sein Wirkungsbereich lag vorwiegend in West-Arme-
nien, in Theodosia und Konstantinopel. In der Mitte des 19. Jahrhun-
derts wurden Dramen zu einem wichtigen Teil des ostarmenischen lite-
rarischen Schaffens. In Tiflis entstanden Komédien und Tragodien, und
die Themen aus der armenischen Geschichte blieben populdr. Hakob
Karinian war der bedeutendste Autor in diesem Bereich. 1860 wurde
sein erstes historisches Stiick Schuschanik aufgefithrt. Es handelt von
Vardan Mamikonyans Tochter Schuschanik, die mit einem abtriinnigen
georgischen Prinzen, Varsken, verheiratet war. Zu seinen spateren Stii-
cken gehoren die Tragodien Nerses der GrofSe und Vardan Mamikonyan
ein. Die spiteren Theaterautoren wenden sich eher zeitgenossischen The-
men zu (Thomson 1982: 52).

Prosa

Die Romanform bot sich ebenfalls an, um Themen und Geschichten aus
der armenischen Vergangenheit zu prisentieren. Die zwei populirsten
Vertreter dieses Genres im 19. Jahrhundert waren Tserenz (1822-1888)
in West-Armenien und Raffi (1035-1888) in Ost-Armenien. Weder der
eine noch der andere thematisiert die Ereignisse um Vardan, was sehr
bemerkenswert ist. Moglicherweise erschien das wohlbekannte Schick-
sal Vardans viel passender fir tragische Biihnenstiicke als fir Romane.
Aber auch auf der Bithne des 19. Jahrhunderts fanden sich eher sikula-
re Figuren, etwa antike Konige, iiber die wenig bekannt war oder Figu-
ren des 4. Jahrhunderts, wie sie im Detail der Geschichtsschreiber Faus-
tos Buzand beschrieben hatte (Thomson 1982: 52).

Vardan und der armenische Krieg, bekannt durch die Geschichten
Yeghisches und Ghazars, wurden natiirlich weder vergessen noch abge-
lehnt. Das Thema war allerdings bei Dichtern und Dramaturgen populi-
rer als bei Romanschreibern. Dass die klassischen Historiografen Yeghi-
sche und Ghazar den rein religiosen Aspekt des Krieges, den Hang zum
Martyrium eher als Kompromiss darstellten, widersprach den sakularen
und politischen Interessen der Schriftsteller des 19. Jahrhunderts, die be-
strebt waren, ihrem Volk patriotische Themen ndherzubringen. Gleich-
zeitig fanden spater die Schriftsteller der atheistischen armenischen So-
wijetrepublik im 20. Jahrhundert doch einen Grund, Vardan erneut zu
einem Nationalsymbol zu machen. Als nationaler Held spielte Vardan
in der armenischen Sowjet-Literatur eine genauso grofse Rolle wie in der
vorkommunistischen armenischen Welt (Thomson 1982: 53).

125

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

2.8 Vardan zwischen dem Religiosen
und dem Sikularen: Flexibilitit und Ambivalenz
eines Schwellencharakters

Aus den prisentierten Uberlegungen, die grofitenteils Thomsons Stu-
die entnommen sind, mochte ich an dieser Stelle die Frage des Sikula-
ren und Religiosen in der Vardan-Erzihlung naher betrachten. Religiose
Elemente haben in diesem Zusammenhang einen erheblichen Stellen-
wert. Um nur einige zu nennen: Die beiden Autoren der ersten Texte
stammen aus einem religiosen Umfeld, und das Christentum nimmt in
ihren Werken eine zentrale Rolle ein. Der gefithrte Krieg tragt einen re-
ligiosen Charakter, die Protagonisten erlitten den Martyrertod. Es sind
allerdings nicht nur rein religiose Texte, denn die Protagonisten stam-
men aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten und haben auch
nicht-religiose Probleme.

Interessant ist der oben beschriebene Umgang mit der Thematik.
Wenn man die armenische Kunst des Mittelalters betrachtet, so werden
dort Schlusselfiguren wie Jesus und Maria abgebildet. In diesem Kon-
text erscheinen Vardan und seine Krieger nicht, sie werden als sikular
interpretiert, obgleich sie den Mirtyrern zuzuordnen sind. Genauer ge-
sagt bleiben sie hinter einer Grenze, die sie nicht als religios genug wahr-
nehmen lasst, um auf Kreuzsteinen oder Kirchen abgebildet zu werden.

Im spiteren 18. und 19. Jahrhundert, in der Zeit der nationalen Be-
wegung, der regen Diskussionen und der Suche, einer neuen Bewegung
in der armenischen Literatur, wird das Interesse an den historischen Fi-
guren anders verteilt. Vardan und seine Kampfer werden in der Poesie
und im Drama thematisiert, wahrend der patriotische Roman nach si-
kularen Figuren der armenischen Geschichte sucht, zu denen die Mar-
tyrer Vardan und seine Gefolgschaft nun nicht (mehr) zihlen. In der So-
wjetzeit wiederum, als die Religion keine Rolle zu spielen schien, ist in
Sowjetarmenien der umfangreichste Roman zum Thema mit dem Titel
Vardanank erschienen. Die im Roman dargestellte Interpretation wird
im Kapitel zum Fallbeispiel Armenien niher diskutiert. An dieser Stelle
mochte ich nur die der Figur und der mythischen Geschichte eigene Am-
bivalenz festhalten. Der thematische Zusammenhang impliziert sowohl
eine Nihe zur Religion als auch eine Distanz, wodurch sich immer wie-
der neue Moglichkeiten der Interpretation und Anwendung ergeben. Er
tragt also einen stindigen Widerspruch in sich.

Ein weiterer Aspekt der Beschiftigung mit dem Vardan-Thema im
genannten Zeitraum ist die Aufmerksamkeit in Bezug auf die einzel-
nen Protagonisten, die vor allem in den literarischen Werken zum Aus-
druck kommt. Die genannten Werke von Alishan und Patkanian spre-
chen Vasak — Vardans Antagonisten — nicht an, sondern konzentrieren

126

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

sich ausschliefSlich auf die heldenhafte Figur Vardans. Sie wurde zu ei-
nem Ideal: eine Figur, die ihr Leben fiur die Heimat opfert, war bes-
tens dafiir geeignet, die herrschende nationale Begeisterung auszudrii-
cken (Yeghiazaryan 2003: 104). Am Ende des 19. Jahrhunderts erschien
dann aber doch die erste literarische Thematisierung von Vardans Ge-
genspieler Vasak. Hovhannes Hovhannisian schreibt sein Poem »Sjun-
jac Ishkhan« (»Der Fiirst von Sjunik«). Darin stellt er den Fiirsten von
Sjunik, Vasak, wiederum als einen Verrater dar, beschiftigt sich aber mit
seiner inneren Welt. Zum ersten Mal wird die Aufmerksamkeit von Var-
dan weggelenkt auf das Leiden des Verraters, das heif$t, dessen Trago-
die wird in den Mittelpunkt gertickt. Vasak bereut, und damit wird ihm
eine moralische Starke zugesprochen. In der Auseinandersetzung mit der
Verachtung, in der Vasak sich befindet, neigt Hovhannisian dazu, Vasak
eine andere Auffassung der Kampfstrategie zuzuschreiben, welche sich
von der Vardans unterschied. Nicht Vasaks Intentionen werden als ver-
raterisch angesehen, sondern er wird als Opfer einer Stigmatisierung dar-
gestellt: Vasak ist fur immer als Verrdter gebrandmarkt (Yeghiazaryan
2003: 104,105). Die Diskussion des Antagonisten und eine Auseinander-
setzung mit der Figur fihrten zur Starkung der zentralen Idee des patri-
otischen Helden, und neue Aspekte des Kampfes, alternative Strategien
wurden herausgearbeitet und zur Diskussion gestellt.

Die patriotische Stimmung des 18. und 19. Jahrhunderts beeinfluss-
te die Vardan-Erzdhlung auch in anderen Bereichen. Die Lieder aus dem
Kirchenrepertoire, die traditionell in der Kirche aufgefiihrt wurden, wur-
den zu patriotischen Hymnen. Man singt sie seitdem bei militarischen
Anlissen und bei patriotischen Versammlungen.™ Es kommt also zu ei-
ner Sdkularisierung des Religiosen und gleichzeitig zu einer religiosen
Umformung des Weltlichen. In der im 19. Jahrhundert entstandenen
Konzeption der Nation sind diese Pole und ihre Koexistenz von grofler
Bedeutung. Auf diese Weise bleiben sie im sozialen Leben wirkungsvoll
und finden ihre Objektivierung in der Symbolik. So begriindet sich auch
die Kraft der Figur Vardan, die zwischen den wichtigsten Kategorien der
Gemeinschaft verortet ist, welche sich in diesem Fall als Nation versteht
und auch von der Auflenwelt als solche wahrgenommen wird.

2.9 Das Vardan-Fest und seine Feierformen

Genau diese Ambiguitit und Uneindeutigkeit Vardans im kulturellen
Raum verleiht der Figur die Eigenschaft der Liminalitat; eine Flexibilitat,
die die Vardan-Figur in rituellen Zusammenhingen erneut wirkmachtig

19 Zur musikalischen Aufarbeitung des Vardan-Mythos siehe (Palyan 2003)
und (Navoyan 2003).

127

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

macht. Victor Turner spricht von »notwendigerweise unbestimmten Ei-
genschaften, durch das Netz der Klassifikationen, die normalerweise Zu-
stainde und Positionen im kulturellen Raum fixieren, hindurch schliip-
fende Schwellenwesen. Sie sind weder das eine noch das andere, sondern
befinden sich zwischen den vom Gesetz, der Tradition, der Konvention
und dem Zeremonial fixierten Positionen.« (Turner 1998: 251)

Parallel zu den literarischen Ausformungen der Vardan-Erzihlung ent-
faltete sich das Fest zu Ehren Vardans und seiner Gefolgschaft. Dass die
Figur Vardan ihren Ausdruck in der Kunst erfihrt, pragt die sich entwi-
ckelnde Feierform und wird von ihr geprigt. Die Figur Vardan tritt auf
die Theaterbiihne. Auf diese Weise werden sakrale und sidkulare Cha-
rakteristiken aufs Neue verbunden, geordnet und fur Neues fruchtbar.

Das armenische Theater in Venedig wurde 1774 nach westlichem Bei-
spiel gegrundet, um religiose Stiicke aufzufiihren. Es bot aber gleichzei-
tig (wie so oft im Fall Armeniens und der armenischen Kultur) Raum fiir
historisch-patriotische (patma-hajrenasirakan) Themen. So lauten die Ti-
tel von Theaterstiicken: Martyrium von Ghevonden (1795), Der GrofSe
Vardan Mamikonyan (1799), Das Gericht an Vasak aus Sjunik (1801).
Henrik Hovhannisyan (2003 ) nennt seinen Aufsatz »Der Heilige des ar-
menischen Theaters« und stellt die Aufarbeitung der Vardan-Thematik
in der Geschichte des armenischen Theaters dar, diskutiert die Beson-
derheiten der Inszenierungen des Themas im frithen armenischen Thea-
ter und betont die religiosen Elemente der Inszenierung. Seine erste Be-
obachtung und Bemerkung bezieht sich auf das armenische Wort fiir
»Bithne« (Theaterbiihne), denn es ist das gleiche wie fiir den religiosen
Altar. Beide heifSen im Armenischen Bem (ein Begriff, der aus dem Alt-
griechischen iibernommen wurde). Das neue armenische Theater ist als
ein Altar und Opfertisch konzipiert. In diesem Kontext wird auch Var-
dans Darstellung auf der Bithne im 18. und 19. Jahrhundert gesehen
(Hovhannisyan, H. 2003: 177). Mit den Kategorien von Turner kon-
nen wir von einer im Theater entstehenden neuen Anti-Struktur und
Communitas sprechen. Eine in der aktuellen Struktur nichtexistieren-
de Idee nimmt Gestalt an: Vardan wird zu einem Kollektivsymbol in
der Inszenierung der Abwesenheit der Autonomie sowie das Beduirfnis
danach im Rahmen des neuen Rituals verkorpert. Diese Inszenierun-
gen entwerfen das Modell einer noch nicht ausgereiften nationalen Idee.
Hovhannisyan bemerkt, dass Vardan als Theaterfigur und die Stiicke an
sich keinen hohen kiinstlerischen Wert haben. Es entstanden zahlrei-
che Theaterstiicke, die hdufig inszeniert wurden, wobei weder die Texte
noch die Theaterpraxis in die spiatere Wahrnehmung als Kunst eingin-
gen. Das Theater sei keine Kunstbiithne gewesen, sondern habe ein Ri-
tual inszeniert, betont der Autor. Nicht die Kunst, sondern die Rolle an
sich habe die notige Schwellentiberschreitung ermoglicht: Die Darstel-
lung des Konflikts, in dem der Armenier sich gegen eine groflere Macht,

128

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

gegen eine Unterdriickung austibende dominante Einheit wehrt, war be-
reits eine vom Widerspruch gereinigte und vom Alltag entfernte Vorstel-
lung. Dies bestitigten auch die Zuschauerreaktionen: Nicht die schau-
spielerische Leistung des Vardan-Darstellers, sondern die Tatsache, dass
Vardan gespielt wurde, wurde bewertet. Der Figur des Vasak hingegen
wurde Widerwille entgegengebracht. Auch in diesem Bereich wird dem
Antagonisten viel Platz eingeraumt. In diesem Kontext erzdhlt der Autor
vom betonten Ausdruck der Ablehnung des Verriters (Hovhannisyan, H.
2003: 179). Die Idee der Heimatliebe bekommt durch die Inszenierun-
gen differenziertere Zuge, dhnlich wie in der Literatur zu Vardan.

Eine unmittelbare Verbindung besteht zwischen den Theaterstiicken
zu Vardan und den folkloristisch gefeierten Festen am Vardan-Tag. Aus
Hovhannisyans Aufsatz wird ersichtlich, dass die Theaterauffithrungen
den rituellen Festspielen zum Vardan-Tag sehr dhnlich waren. Die Pro-
zessionen oder Spiele zum Vardan-Fest werden auch »Darstellung« oder
»Schau« (cucq oder cucmung) genannt. Die im Rahmen des Theaters
entstandene Inszenierung wurde im Volksfest nicht nur zitiert, sondern
zu grofSen Teilen ibernommen. Vorstellungen gab es in vielen armeni-
schen Zentren, inner- und aufSerhalb der historischen armenischen Ge-
biete, in alten und neuen armenischen Siedlungen. Alle berithmten arme-
nischen Schauspieler der Zeit haben im Laufe ihrer Schauspielkarriere
die Rolle Vardans gespielt, die weniger zur Entwicklung des Schauspie-
lers als Kunstler beitrug als vielmehr fiir seine >Einweihung« und Aner-
kennung sorgte (Hovhannisyan, H. 2003: 178).

Ein Jahrhunderte lang religios gefeierter Martyrer wird zu einem
Symbol aufSerhalb der Kirche und vereint die kollektiven Stimmungen
der bisweilen religios definierten Gemeinschaft. Der Bezug zur Religi-
on bleibt weiterhin bestehen. Die armenische sikulare nationalistische
Idee hat immer weiter an Ideen von Kirche und Religion festgehalten.
Die Trennung war nicht so scharf, sondern Weltlichkeit und Geistlich-
keit ergdnzten sich gegenseitig (Panossian 2006: 194). Das Theater bot
einen Raum fiir die Entwicklung und Variation des Themas, ohne in Wi-
derspruch zur Kirche zu geraten. Die theatralischen Inszenierungen wur-
den in den Prozessionen und Volksfesten benutzt, wie auch die Form
der Buhnenauffithrung in die spatere Feierform des Vardan-Festes ein-
gegangen ist und sie in vielerlei Hinsicht geprigt hat. Die Theatervor-
stellungen zu Vardan verbinden die textuellen Aufarbeitungen des My-
thos mit ritualisierten Formen. An diesem Punkt entsteht eine neue Form
der Selbstdarstellung, in der Vardan weiterhin die Schlisselfigur bildet,
aber die schon seit dem Mittelalter bekannte Geschichte eine neue Wir-
kungskraft erfihrt.

Das Datum, an dem das Vardan-Fest gefeiert wurde, bringt seiner-
seits die symbolischen Verhiltnisse zum Ausdruck. Als verbindende Ein-
heit der armenischen Gemeinschaft iiber lingere Zeit hinweg besteht

129

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

die Kirche konsequent auf ihrer bestimmenden Rolle in dieser Frage. Zu
keiner Zeit wurde das Fest an dem Datum gefeiert, an dem die histori-
sche Avarayr-Schlacht stattgefunden hatte — am 26. Mai, wie es den frii-
hen Quellen iiber die Ereignisse zu entnehmen ist. Das Datum des Fes-
tes wurde durch die Kirche bestimmt und die Abweichung von dem in
den frithchristlichen Schriften festgehaltenen Datum mehrfach begriin-
det. Das Vardan-Narrativ wird in seiner Aussage zur Veranschaulichung
der Idee des christlichen Leidens und der inneren Arbeit angesehen und
in diese integriert. Die symbolische Aufstellung der Kirche und die Inhal-
te der textuellen Quellen werden in Einklang gebracht. Vardan und sei-
ne Gefolgschaft werden in die bestehende religiose Ordnung integriert.
Dass diese Kampfer Heilige der armenischen Kirche sind, hat Vorrang
und nicht die Quellen und Details zur Datierung ihrer Tat. Die symboli-
schen Praktiken werden aus der kirchlichen Ordnung hergeleitet. Gleich-
zeitig wird eine Briicke zu dem Wissenshintergrund geschlagen, der aus
den Texten bekannt ist.

Die erste Erklarung fiir die Abweichung vom historischen Datum geht
auf die Anordnung zuriick, in der Zeit nach Ostern keine Heiligen-Ge-
denktage zu feiern, die der Katholikos Hovhannes Mandakuni (478-
490) bereits Ende des 5. Jahrhunderts eingefiihrt hatte. Eine weitere Er-
klarung rithrt von einer fritheren Regelung her, Heiligen-Feiertage nur
an bestimmten Tagen zu feiern. Erstens sollen keine Heiligen-Feiertage in
der Fastenzeit gefeiert werden, denn diese soll eine Zeit der Trauer sein,
wahrend die Heiligen-Feiertage Tage der Freude sind. Die andere Rege-
lung betraf die Wochentage. Nur die Tage Montag, Dienstag, Donners-
tag und Samstag sind als Heiligen-Feiertage geeignet, da Mittwoch und
Freitag dem Fasten vorbehalten sind (Ashchean 2001: 8).

Die Festsetzung der Feiertage wird ebenfalls mit der grofSen Ehre und
mit dem hohen Verdienst der Gefeierten begrundet, welche nur mit de-
nen der Zeugen Christi verglichen werden konne, und daher miissten
sie auch mit ihnen zusammen geehrt werden. »Sie, die ihr Leben nicht
geschont haben fur ihre Sache, sie miissen zusammen mit den Zeugen
Christi geehrt werden. Also wir sollen sie nicht beweinen, sondern wiir-
devoll ehren mit den Martyrern zusammen«, sprach Vrdanes Katholi-
kos. Ein frohliches Fest muss vor der nachdenklichen und zuriickhal-
tenden Fastenzeit gefeiert werden, ahnlich wie Barekendan (Fasnacht).

Ein weiterer Aspekt wird hervorgehoben: »Diesen Feiertagen (Var-
dan-Fest und Ghevond-Fest) wird die Fastenzeit folgen, die Zeit der
Selbstprifung und des Gebets. Jeder muss den Weg bedenken, der hin-
ter ihm liegt, um in der Zukunft nicht in die gleichen Fehler zu verfal-
len. Der Weg der Viter und die Treue zu ihnen muss in Erinnerung geru-
fen werden. In der Fastenzeit ist es an jedem seinen Weg zu finden und
zu priifen. Dieser ist entweder der Vardans oder der Vasaks. Einen ande-
ren gibt es nicht. Die Fastenzeit ist auch eine Avarayr-Schlacht gegen das

130

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

Dunkle.« Dies sagt Ghevond qahana Mailian. Vardan soll also dabei hel-
fen, die Fastenzeit zu tiberstehen, so wie auch jeder in der Fastenzeit zu
Vardan finden kann (Devrikyan 2008: 45). An dieser Stelle wird erneut
die Verschmelzung zweier Ideen deutlich: Sie werden einander zunachst
gegeniibergestellt, schliefSen sich dann zusammen und verschaffen sich
so eine gegenseitige Starkung ihrer Legitimation.

Waihrend in den Schriften der Kirchenviter die Taten Vardans und die
Organisation des christlichen Kalenders aufeinander abgestimmt wer-
den, kommt in der Forschung noch eine Dimension hinzu, ndmlich die
der vorchristlichen Elemente. Teilweise wird argumentiert, dass die Ver-
schiebung des Datums einen verzweifelten Schritt der Kirche in der Be-
kdampfung vorchristlicher Traditionen darstelle. In einer ethnologischen
Studie zum Zusammenhang von tinzerischen, schauspielerischen und
rituellen Elementen in den Vardan-Feierlichkeiten untersucht die Au-
torin Jenja Khachatryan das in einigen Regionen Armeniens (und in
von Armeniern bewohnten Gebieten aufSerhalb des Landes) bis zu den
1960er Jahren gefeierte Vardan-Fest. Sie kommt zu dem Schluss, dass in
diesen Feierlichkeiten vorchristliche Elemente eine entscheidende Rolle
spielten. Die Tatsache, dass als Termin der Donnerstag vor der Fasten-
zeit bestimmt wurde, sieht sie als eine MafSnahme zur Bekampfung der
vorchristlichen Tradition an. Die regional organisierten Feierlichkeiten
spiegeln nach wie vor in hohem Maf3e vorchristliche Ideen, wihrend die
christlichen Elemente eher fragmentiert und aus dem Kontext gelost sind
(Khachatryan 2013b: 105). Eine mogliche Verbindung zur vorchristli-
chen Tradition wird auch von anderen Ethnologinnen vertreten. Nach
Srbuhi Liszian und Emma Petrosyan soll der Tag, an dem das Vardan
Fest gefeiert wird, der Tag des Gewittergottes gewesen sein, der aufSer-
dem der Gott des Wassers und der Saat war und Varda hiefs. Darin las-
se sich eine Verbindung zur vorchristlichen Tradition vermuten (Petro-
syan 2011: I14).

Die These, dass das Ritual dem Mythos vorausgeht, liefe sich anhand
dieser Punkte bestitigen. Aus den unterschiedlichsten Grunden wurde
eine rituelle Praktik entwickelt, eine Feierform, die schlieflich den Na-
men »Vardan« mit Bertcksichtigung der friuhen schriftlichen Zeugnisse
tragt. Einige konkurrierende Ideen und Symbole finden zu einer Art der
Koexistenz. Das gefeierte Datum wird zu einem Treffpunkt verschiede-
ner Ideen: die Uberwindung der rituellen Elemente vorchristlichen Ur-
sprungs, die Fusion der historischen Elemente mit der christlichen Inter-
pretation derselben und die Einbindung der alten schriftlichen Tradition
mit Betonung des Martyriums. Dadurch eroffnen sich Moglichkeiten fiir
Ideen, die dann im Rahmen der Feierlichkeiten zusammengebracht wer-
den konnen.

Die vollstandige Bezeichnung des Feiertages lautet »Srboc Vardananc
meroc 1036 vkaji, vorq katarecan i meci paterazmi« (altarmenisch: »den

I31

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

heiligen Vardanen — die 1036 Zeugen, die im grofsen Krieg ihre Pflicht
erfullt haben«) (Devrikyan 2008: 44). Die Bezeichnung ist direkt aus
Yeghisches Text zitiert, in dem die Kampfer und die Zahl 1036 explizit
genannt werden (Poghosyan 2003: 245).

Die Woche vor der Fastenzeit, die in westlichen Kulturen »Karne-
val«, »Fasnacht« oder dhnlich heifSt, trigt im Armenischen den Namen
Barekendan. Das Vardan-Fest wurde in die Zeit der grofSten Vergniigt-
heit platziert. Frohliche Spiele in verkleideten Gruppen, manchmal the-
atralisierte Vorstellungen waren der beliebteste Teil des Barekendans, an
dem sowohl Kinder als auch Erwachsene teilnahmen. Zu den Elementen
des Festes gehoren Festspiele, Maskerade, Verkleidung und Lustbarkeit,
die Gestalt des Teufels, eines Drachens, Kamels etc. Als etwas kompli-
zierteres Rollenspiel wurde unter anderem die eine oder andere Episode
der Geschichte Vardans prasentiert. Heranoush Kharatian schildert das
folgende Beispiel: Die Gruppe teilt sich in » Armenier« und »Perser« auf.
Der auf dem Pferd sitzende Vardan hilt eine ermutigende Rede, sammelt
seine Armee und uberfillt die von der anderen Seite kommenden Per-
ser. Mit Holzschwertern wird die Szene der Schlacht nachgespielt, in der
die Armenier siegen. In der nichsten Szene treten die Perser kiimmer-
lich und bedauernswert auf: Sie tragen Lumpen, sind Gefangene mit ge-
schwirzten Gesichtern, werden mit Steinen beworfen, beschimpft und
hin und her gestofsen (Kharatyan-Aragelyan 2005: 85). Hier wird der
bekannte >moralische Sieg« in einen fassbaren eindeutigen Sieg verwan-
delt, die Schlacht in einen Kampf mit Holzschwertern, der Feind als be-
siegbar gekennzeichnet.

Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts hatte in vielen armenischen Regi-
onen eine Feierform, bekannt unter den Bezeichnungen »Schau« (cucq),
»Krieg der Vardanen« oder »Avarayr-Schlacht«, fortgelebt. Ein Pro-
gramm der Vorbereitung eines Spiels am Vardan-Tag aus dem Jahr 1909
im Dorf Ishkhan wird mit folgendem Ablauf geschildert: Zunidchst wur-
de der geplante Ablauf der Schau bekannt gegeben. Dann wurden alle
jungen Minner eingeladen und die Rollen verteilt: Vardan, Ghevond,
Vasak und die Fiirsten, armenische und persische Soldaten. Manche be-
saflen nach jahrelanger Darstellung der gleichen Rolle bereits die entspre-
chenden Kostiime. Fahnen, Wappen und Ahnliches wurde bereitgestellt.
Auch Trauerweiber iibernahmen einige Rollen. Die Veranstaltung wurde
vom Dorfbiirgermeister, Lehrer, Priester und vom Dorfiltesten geleitet.
Der inszenierte Krieg begann mit einer Prozession, die Ghevond anfiihrte.
An seiner rechten Seite ging Vardan, an der linken Vasak. Ihnen folgten
die Soldaten und anschliefSend die ehrenhaften Biirger mit ihren Fahnen
und Wahrzeichen. Die Prozession wurde von traditioneller Musik beglei-
tet. Gespielt wurden militdrische Marsche und Tanzmelodien. 1909 hat-
te die Schau im Dorf Ishkhan die Form einer Schlacht: Armenische und
persische Soldaten kimpften gegeneinander, bis der Kampf so eskaliert

132

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

war, dass beide Parteien kaum noch voneinander zu trennen waren. An-
schlieflend traten Trauerweiber auf, die verschiedene Beerdigungsritua-
le durchfiihrten. Das Ganze endete in einem Tanz, wobei nur die Min-
ner tanzten. Diese Tanze wurden entweder von den Geistlichen oder von
dem Darsteller Ghevonds angefiihrt. Den Festtinzen folgten Wettkdamp-
fe, Reiten etc. In der Barekendan-Zeit wurden hiufig Kimpfe und Krie-
ge in Gruppen nachgespielt, in denen die tiblichen volkstiimlichen Vor-
stellungen tiber die Kriege zum Ausdruck kamen: etwa Krieg als sinnlose
Gewalt etc. (Kharatyan-Araqgelyan 2005: 84f.). Aus dieser Schilderung
lassen sich einige zentrale Aspekte der Choreografie sowie der Selbst-
darstellung der Gemeinschaft im Allgemeinen herausfiltern. Die zentrale
Position gehort nach wie vor der Kirche, die anderen Darsteller positio-
nieren sich um sie herum. Burgermeister, Lehrer, Priester und Dorfiltes-
te teilen sich die Rolle der Spezialisten und sind an der Vorbereitung und
Konzeption beteiligt. Die Prozession erzahlt eine Geschichte, indem die
drei mythischen Helden den Umzug anfithren: Die zentrale Position ge-
hort dem geistlichen Oberhaupt, die rechte dem Helden Vardan, die lin-
ke dem Anti-Helden, nach den dreien folgt die Gemeinschaft. Die Dorf-
verhiltnisse werden auf diese Weise erneut geklart und ausgehandelt.

Auch Khachatrian diskutiert ethnografisch erhobene Daten zu den
Feierlichkeiten zum Vardan-Fest und wertet sie aus (teilweise auch
mehrere Berichte zum selben Fest im selben Dorf). Indem sie mehre-
re Berichte und Untersuchungen zum Vardan-Fest sammelt und wie-
dergibt, betont sie den Umstand, dass die Veranstaltung von einer zen-
tralen Miannlichkeitssymbolik geprigt ist. Sie sieht die Feierlichkeiten
zum Vardan-Fest als eine strukturierte Darbietung in fiinf Teilen an. Die
Vardan-Mamikonyan-Schau, die Prozession dazu, das Schlacht-Spiel auf
dem Platz vor der Kirche, die eine Trauer-Zeremonie fiir die Gefallenen
(nabatakneri hishatakin) zihlt sie allesamt zum ersten Teil. Dabei er-
kennt sie in den Klageliedern, die bei den Beerdigungsritualen vorgetra-
gen werden, einen Kontrast zu den literarisch ausgearbeiteten Texten
zum Vardan-Tag. Die folkloristische Ausrichtung der Klagelieder schatzt
Khachatrian als dominant und entscheidend fur die Feierlichkeiten ein.
Zum zweiten Teil des Festes zahlt sie die Erinnerungsakte zu den Ver-
storbenen und Mairtyrern innerhalb der Kirche. Es gibt einen Gottes-
dienst mit den fiir diesen Tag vorgesehenen Kirchenhymnen, wahrend
draufSen Tdnze aufgefihrt werden, denen sich auch die Zuschauer an-
schliefen diirfen. Nachdem die Schauspieler ihre Rolle zu Ende gespielt
haben, nehmen sie an dem Fest des Gedenkens an die Ahnen teil. An die-
sem Punkt vertragen sich die rituellen Elemente des christlichen Teils und
das Volksfest. Eine stindige symbolische Konkurrenz zwischen literari-
schen Bearbeitungen einerseits, alten Volksriten und letztlich der Kirche
andererseits, die eine verwaltende Rolle zu spielen bemiiht ist, wird in
dieser Auseinandersetzung stets erkennbar.

133

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Im dritten Teil wird die Rolle der Geistlichen bei den 6ffentlichen
Tianzen betont. Die symbolischen Verhiltnisse werden folgendermafsen
inszeniert: Obwohl die Kirche sich prinzipiell dem Tanz gegeniiber ab-
lehnend verhilt, stellt sich die Gemeinde doch durch eine ritualisierte
Tanzvorstellung dar. Der Priester bekommt dabei das Recht, den Tanz
zu verwalten. So widerspricht der Tanz zwar der Einstellung der Kirche,
diese behalt aber ihre fithrende Position in der Gemeinde bei und fugt
sich in die Konstellation der vorchristlichen Riten ein, zu denen neben
dem Tanz auch das anschliefSende Festmahl gehort. In der Geschich-
te des armenischen Tanzes sind aufSer Barekendan (»Karneval«) keine
weiteren Falle bekannt, in denen der Geistliche tanzt, geschweige denn
den Tanz anfuhrt.

Im vierten Teil, im 6ffentlichen Tanz, werden rituelle Feierlichkeiten
zur Ahnenverehrung durchgefiihrt, die alte totemistische Elemente bein-
halten. Es wird ein Hahn gekopft, und zwei unverheiratete junge Man-
ner kaimpfen um den Hahn, umringt von Tanzenden. Die jungen Man-
ner messen sich bei Wettkampfen in Kraft, Geschick und Gelenkigkeit.
Im letzten und fiinften Teil findet schliefSlich ein Festmahl statt, das bis
spat in die Nacht andauert. Wie die Bezeichnung des Festes besagt, wer-
den die Namenstage der 1036 Gefallenen (1036 anvanakochutjun) ge-
feiert (Khachatryan 2013b: 104).

In dieser detaillierten Schilderung wird erneut sichtbar, wie die Ge-
meinschaft in der Inszenierung dargestellt wird. Konflikte und Briiche
werden aufgearbeitet, und die Ordnung wird immer wieder neu herge-
stellt. Eingrenzung und Ausgrenzung werden ebenfalls in jeder Etappe
neu inszeniert. Am Anfang ist das ganze Dorf zur Prozession eingeladen.
Die wichtigsten Rollen bei der Schau sind ausgewihlten Personen vor-
behalten, deren Rangordnung schnell deutlich wird. Die ersten Tanzse-
quenzen haben einen betont langsamen Rhythmus und sind dem Ge-
denken an die Verstorbenen gewidmet, die auf diese Weise zum Teil der
Inszenierung werden. Die Tanze, die auf den Gottesdienst folgen, sind
teilweise nur Minnern vorbehalten, in manchen Fillen diirfen aber auch
alle Anwesenden tanzen. Nach den Hohepunkten im Rollenspiel, festli-
chen Kdmpfen und Tanzen endet das Vardan-Fest mit der Feier der Na-
menstage und des Festmahls, die die Gemeinschaft erneut zusammen-
bringen.

Die Spezialisten und Trager des Rituals treten abwechselnd hervor, sie
treffen sich immer an bestimmten Punkten und gehen an anderen wieder
auseinander. Miannlichkeitsvorstellungen sind in den tapfer kimpfenden
Kriegern und Vardan, den Ahnen und Vorfahren verkorpert, konnen also
in der Erinnerung an Vardan und seine Gefolgschaft ihren Ausdruck fin-
den. Genauso kénnen der Neuanfang und die Uberwindung des Winters
in der Vorfastenzeit als symbolische Erneuerung mit dem Mairtyrertod
der Helden zusammengefithrt werden. Vielleicht noch hiaufiger gehen

134

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

diese Ideen auseinander und demonstrieren Widerspriiche, wie die tan-
zenden Priester oder das Zelebrieren totemistischer Tdnze. Dies wird
aber durch die feiernde Gemeinschaft, die sich in all diesen Elementen
zusammenfindet und in diesen Widerspriichen deren Losung findet, un-
ter einen Nenner gebracht. Dabei spielt das gemeinsame Feiern eine we-
sentliche Rolle; es ist eine Art der Selbstdarstellung, die die Kirche, aber
auch andere Amter miteinander verbindet: Dorfilteste, Lehrer, Gelehrte
etc. Die viel komplexeren Beziehungen zu den Herrschern wurden der-
art auf einfache Rollenspiele heruntergebrochen, in denen der Feind be-
siegt wurde und Priester und Kirche eine fiihrende Rolle spielten. Eine
Konkurrenz zwischen den symbolischen Inhalten wird durch neue Ver-
wandtschaften geregelt. Als »Mannerfest« lasst sich die Feier der gefal-
lenen Helden an deren Namenstag interpretieren. Wenn die wichtigste
Rolle beim Vardan-Fest der Anfthrer des Tanzes spielt, dann tibernimmt
der Anfiihrer der Kirche und der Gemeinde diese Rolle, auch wenn der
Priester ansonsten nicht am rituellen Tanz teilnimmt.

Jenja Khachatryan unterscheidet noch zwischen den Festen in den Re-
gionen unter der osmanischen Herrschaft und den anderen persischen,
spater russischen-armenischen Gebieten. So fanden die Feierlichkeiten
im turkischen Teil an einem spezifischen Ort statt: in der Kirche und
um die Kirche herum. Die von ihr untersuchten und beschriebenen Fes-
te in den persisch-armenischen Gebieten wurden gefeiert dagegen tiber
die gesamte Ortschaft verstreut und beinhalteten verschiedene Elemen-
te. Dabei existiert keine einheitliche oder zentralisierte Feierform, die
in allen Regionen Ost-Armeniens gleich gefeiert wiirde. Manche arme-
nische Siedlungen hatten eine ausgepragte Tradition, andere wiederum
werden nicht erwahnt (Khachatryan 2013b: 99). Einerseits zeigt sich an
diesem Beispiel die Teilung Armeniens: wie in vielen anderen Bereichen
gehen auch hier die Entwicklungen auseinander. Andererseits kann man
sehen, wie unterschiedlich die Lebensbedingungen der Gemeinschaften
waren, ihre Probleme und inneren Widerspriuiche, die auch unterschiedli-
che Ausdrucksformen im Ritual gefunden haben. AufSerdem erwihnt die
Autorin den Unterschied zwischen Stadt und Land. Die stddtische Form
tendiert mehr zu den kleinen Theaterauffihrungen, die auf literarischen
Bearbeitungen der Vardan-Schlacht basieren (Khachatryan 2013b: 1o1).

Auch die miindliche Uberlieferung der Vardan-Erzihlung hat ihre Be-
sonderheiten. Gohar Vardumyan beschreibt die in den verschriftlich-
ten mundlichen Volks-Erzihlungen festgehaltenen Variationen der Ge-
schichte von Vardan und seinen Gefolgsmannern. Diese reflektieren auf
unterschiedliche Weise die Ereignisse, das Heldentum der Minner, vari-
ieren dabei die Orte und andere Hintergrundinformationen. Einige Mo-
tive wiederholen sich und bleiben grundsaitzlich unverandert: Tapfer-
keit, Heldentod, Kampf gegen die Perser. Der Ort des Kampfes sowie
der Ort des Todes variieren hingegen stark und sind jeweils an einen

135

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

anderen heiligen Ort — eine Kapelle, einen Baum, etc. — zu Vardans Ehre
gekniipft. Auch tiber Yeghische und Ghevond werden Sagen und Legen-
den niedergeschrieben. Die im Ritual gefeierten unterschiedlichen Inhal-
te — Fasnacht, Beerdigungsrituale, Ahnenverehrung und die Person des
Vardan — werden auch in der Erziahlung auf plastische Art zusammenge-
bracht. Bezeichnend ist die weite Verbreitung dieser miindlichen Erzih-
lungen, die in unterschiedlichen Regionen des heutigen und historischen
Armeniens meistens Ende des 19. und Anfang bis Mitte des 20. Jahrhun-
derts gesammelt und aufgeschrieben wurden. Entsprechend beziehen sie
sich ortlich nicht nur auf persisch-armenische Gebiete. Die Ereignisse
um Vardan spielen sich in verschiedenen Talern, Feldern und Dorfern
ab, auch am Berg Ararat. Persisch-armenische Gebiete werden wieder-
holt in viele Erzahlungen eingebunden und bleiben zentral (Vardumyan
2003: 240).

Letztlich bringt die Entwicklung der Feierform die neuen sidkularen
Akzente im Selbstbewusstsein der Armenier zum Ausdruck. Im Laufe
des 19. Jahrhunderts wurden in beiden armenischen Gebieten und in
vielen verstreuten armenischen Zentren Schulen eréffnet, die die neuen
sakularen Inhalte vermittelten und auch die Gemeinden erreichten, die
weit von den intellektuellen Zentren entfernt lagen. 1902 wurden 818
armenische Schulen im Osmanischen Reich gezihlt, 56 davon in Kon-
stantinopel und 61 in armenischen Communities in Agypten, Zypern
und Bulgarien; die restlichen befanden sich in den armenischen Provin-
zen (Panossian 2006: 176). Im russischen Armenien wurden 1878 583
Grundschulen und 24 weiterbildenden Schulen gemeldet, und die Zahl
wuchs: 1900 spricht man vom Verhiltnis 1:693 und 51. Die Kirche kon-
trollierte 330 Schulen im Jahre 1885 im Transkaukasus und in Stid-Russ-
land (83 fiir Madchen) (Panossian 2006: 187). So stehen die Feierlich-
keiten zum Vardan-Tag auch mit Bildung und Schule in Verbindung. In
den Quellen zum 19. Jahrhundert werden Berichte tiber Schulveranstal-
tungen am Vardan-Tag erwihnt, die sich deutlich von dem Volksfest un-
terscheiden. In der Veranstaltung wurden Gedichte vorgelesen, Lieder
gesungen und zum Schluss eine theatralisierte Vorstellung auf der Biih-
ne dargeboten (Kharatyan-Aragelyan 2005: 84). Kinder und Jugendli-
che, die Schiiler sind ein zunehmend wichtiger Teil des Festes geworden.
Sie schliipften nach dem Gottesdienst in die Rollen der beiden Arme-
en und ihrer Anfithrer. Vardan ist gefallen, seine Anhianger haben aber
nicht nachgegeben und in der Fortfithrung des Kampfes gegen die persi-
sche Armee einen Sieg errungen (Poghosyan 2003: 246). Ohne dass die
kirchliche Beteiligung nachlisst, wird die nationale sikulare Idee zuneh-
mend in die Feierlichkeit integriert. Das Datum wird nach wie vor von
der Kirche bestimmt. Elemente des Theaterspiels und Rollenspiels blei-
ben weiterhin erhalten, aber dem Aspekt der Bildung, Literatur, Musik,
Kunst kommt als ein Ausdruck des Selbstverstindnisses eine grofSere

136

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

Bedeutung zu als Abgrenzungs- und »Kampfmittel«; eine kampfbezo-
gene Interpretation mit einem zwar nicht leicht zu erreichenden, aber
einem durch das Martyrium letztlich klaren Sieg. Die Ambivalenz des
moralischen Sieges wird durch den unnachgiebigen Kampf und die Op-
ferbereitschaft erklart. Diese Idee wurde auch in der patriotischen lite-
rarischen Aufarbeitung vertreten.

2.10 Zusammenfassung

Der narrative Kern des Vardan-Mythos bildete sich im Spannungsraum
der zwei ersten Quellen und deren Rezeption. In seinen schriftlichen
und mundlichen Auspriagungen wurde er den jeweiligen Ereignissen und
situativen Herausforderungen angepasst und entfaltete sich sowohl in
seinem Kern als auch in Variationsmoglichkeiten weiter. Bereits in der
Kombination der beiden ersten Schriften eroffnet sich ein Spannungs-
feld, und in den spateren Abhandlungen bilden sich immer mehr Vari-
ationen. Die ersten zwei Schilderungen enthalten schon einige zentrale
Themen wie Martyrium, Patriotismus, die Idee der kulturellen und re-
ligiosen Autonomie, eine Perspektive auf die AufSenwelt, des Auf-sich-
selbst-Gestellt-Seins etc. Durch die spitere Auseinandersetzung, beson-
ders im Mittelalter, werden einzelne Aspekte weiterbehandelt, vertieft
und mit neuen Elementen versehen. Durch die Kontinuitit der Schrift-
kultur wird die Geschichte von Vardan zu der eigenen. Sie wird zur Ge-
schichte der Armenier und Armeniens, sie ist ein Teil der armenischen
schriftlichen Kultur, frithen Selbstdarstellungen durch die Chronisten
und Historiografen.

Parallel dazu entwickelt sich ein kirchliches Ritual, das Vardan-Fest.
Wihrend die ersten Quellen zum Mythos auf das 5. Jahrhundert datiert
sind, sieht man die Anfinge des Vardan-Festes im 8. Jahrhundert. Es sind
religiose, folkloristische und spiter intellektuelle Auspragungen des Fes-
tes bekannt. Erst spatere rituelle Formen werden reflektiert, die disku-
tierten Beispiele gehen auf das 19. und 20. Jahrhundert zurtick.

Im 18. und 19. Jahrhundert wird die Vardan-Thematik erneut aufge-
griffen und spielt eine wichtige Rolle im Zusammenhang mit der Idee
der Nation. Der bisweilen religios gefeierte Martyrer Vardan wird zu ei-
nem nationalen Symbol. Die symbolische Figur Vardan ist durch ihre
sakulare und religiose Pragung dazu in der Lage, die jeweiligen Wider-
spriiche innerhalb der Gemeinschaft zu verschiedenen Zeiten zum Aus-
druck zu bringen.

137

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Forschungsstand

An dieser Stelle mochte ich die Ergebnisse der wissenschaftlichen Be-
schiftigung mit der Geschichte Vardans zusammenfiithren und verdeut-
lichen, welchen Beitrag die vorliegende Arbeit in diesem Kontext leis-
ten kann.

Die meisten Studien zu Vardan und der Avarayr-Schlacht stammen aus
dem Bereich der Geschichtswissenschaft und Literaturwissenschaft. Zu
unterscheiden sind zunichst Abhandlungen, die auf Armenisch und vor
allem in Armenien verfasst wurden, von solchen, die in den westlichen
Zentren der Armenischen Studien (Oxford, Leiden etc.), wie auch in den
sozialwissenschaftlichen Fakultiten westlicher Universititen entstanden
sind. Sie unterscheiden sich sowohl im Hinblick auf die Fragestellung
als auch im Hinblick auf die Herangehensweise. Fur die westlichen Au-
toren ist diejenige Lesart des Mythos zentral und ausschlaggebend, die
sich an die Geschichte der Makkabier anlehnt. In Armenien hingegen
haben sich zahlreiche Historiker und Literaturwissenschaftler mit den
Texten beschiftigt, ohne eine unmittelbare Verbindung zu den Makka-
baern zu ziehen. Sie konzentrieren sich in ihrer Forschung auf Frage-
stellungen zur Sprache, zur Literatur und zur historischen Bearbeitung
des Mythos. Die bereits in Kapitel 1.2 erwiahnten Unterschiede in der
Wahrnehmung der chronologischen Reihenfolge der ersten Autoren der
Geschichte gehoren ebenfalls zu den grundlegenden Unterschieden zwi-
schen beiden Zugangen und pragen ihre Forschung. Eine detaillierte Be-
arbeitung dieser Frage konnte Gegenstand einer eigenen Studie sein: die
verschiedenen Traditionen und die Herkunft der Wissenschaftler und die
dadurch unterschiedlich vorgepragte Akzentuierung der Forschungsfra-
gen und Ergebnisse.

Auf der Seite der Arbeiten, die nicht in Armenien entstanden sind,
liegt die Forschung von Robert William Thomson (Thomson 1982).*
Sie dient mir in vielen Fragen als Darstellungsgrundlage und soll daher
hier hervorgehoben werden. Thomson sind die Ubersetzungen der ers-
ten zwei Quellen Gber den Vardan-Krieg ins Englische sowie eine um-
fassende Studie zu den Quellen zu verdanken, die sich auf die Figur
Vardan in der Schlacht am Avarayr-Feld berufen. Seine in nur wenigen
armenischen Texten reflektierte Studie liefert eine vollstandige Darstel-
lung und Diskussion der Quellen und Hinweise beginnend vom j5. Jahr-
hundert bis hin zum 20. Jahrhundert. Sie erlaubt es, die Entwicklung
der Vardan-Figur nachzuverfolgen und viele Beztige zu Literatur, Kunst

1 Eine Studie zu Yeghische mit weiteren Ubersetzungen ins Englische und
Kommentaren von Thomson ist im Jahr 2000 erschienen (Thomson 2000a).
Darin finden sich auch erginzende Hinweise zum Thema.

138

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

und Geschichtsschreibung herzustellen. Seine Arbeit hat Forschungslii-
cken geschlossen und lasst eine Distanz zu den in Armenien vertretenen
Standpunkten erkennen. Thomson verwendet die gleichen Quellen wie
seine armenischen Kollegen, bearbeitet sie jedoch mit Hilfe anderer theo-
retischer Konzepte und Methoden. Die Bedeutung des Mythos wird von
dem Engliander sorgfiltig herausgearbeitet, der sowohl die Kontinuitit
als auch die Diskontinuitit in der Uberlieferung und Thematisierung der
Geschichte Vardans bespricht.

Die Hinterfragung der Uberlieferung des Mythos wird in Armenien
selten behandelt. Die Forschung in Armenien richtet ihre Aufmerksam-
keit in den meisten Fillen auf den Wert, den die Geschichte, die Quellen,
die Texte fiir die armenische Kultur haben und woran sich dieser zeigt.
Eine entstandene, etablierte, teilweise unantastbare — und stets ununter-
brochen und kontinuierlich gesehene — Position der Geschichte Vardans
wird vorausgesetzt, und die einzelnen Verbindungen und Feinheiten wer-
den detailliert diskutiert.

Thomson untersucht, ahnlich wie die Wissenschaftler Armeniens, die
Bedeutung der Schriften tiber Vardan fiir die armenische Kultur. Er be-
tont ihre Wichtigkeit, indem er Fakten darstellt und Forschungslicken
aufzeigt. In den Texten auf Armenisch hingegen wird oft eine sikula-
re Verehrung (Eghishen Srbutjun e, » Yeghishe ist eine Heiligkeit«) und
eine kanonisierte Herangehensweise zu den in der sikularen Schrift-
kultur entstandenen Vorstellungen erkennbar (Yeghiazaryan 2013b:
63). Diese oft emotionalisierte Haltung darf aber nicht den Eindruck
der Unbrauchbarkeit dieser Texte erwecken. Vielmehr erlauben sie eine
Analyse der unmittelbaren Lesart und der kulturellen Tradition. Selbst-
verstandlich unterscheiden sich die Beitrage untereinander in ihrer Qua-
litit und in der wissenschaftlichen Reflexion. Viele Studien zu Vardan
aus unterschiedlichen Disziplinen sind in dem Sammelband Avarayri
Khorburd (»Die Bedeutung von Avarayr«) (Nazaryan 2003) versam-
melt. Dieser Sammelband entstand aus einer grofSen Tagung zum Jubi-
laum der Avarayr-Schlacht im Jahr 2001. Zu den beteiligten Diszipli-
nen zihlen alle Kunstrichtungen: Musik (Navoyan 2003) und (Palyan
2003), Miniaturenkunst (Hovsepyan 2003), Malerei (Stepanyan 2003),
Theaterkunst (Hovhannisyan, H. 2003), zahlreiche Abhandlungen zur
Geschichte, Sprachwissenschaft (Karagjosyan 2003), Religionswissen-
schaft, zur Kanonisierung des Festes und seiner Position im Kirchenka-
lender (Ashchean 2001; Vardanyan/Badalyan 2003), zu Besonderheiten
der Predigten zu Vardan (Mesropyan 2003 ), miindliche Uberlieferung
(Vardumyan 2003) und Literatur (Yeghiazaryan 2003; Muradyan 2003)
etc. Als Forschungsmaterial reflektieren diese Texte, um nur zwei Bei-
spiele anzufithren: (Harutjuyan 2003) und (Hakobyan 2003), die ak-
tuellen Probleme und Tendenzen der Gesellschaft: die wachsende Frei-
heit der Kirche, die staatliche Unabhingigkeit Armeniens kommen zum

139

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Ausdruck, neue Bewertung der Kampfstrategien etc.. Vergleichend und
kontrastierend erlaubt dieser Textkorpus einen Einblick in die Auseinan-
dersetzung mit der Vardan-Thematik und mit dem, was ich in den einzel-
nen Kapiteln meiner Untersuchung erarbeite. Einige Elemente habe ich
in Kapitel II.3 zum Fallbeispiel Armenien dargestellt, die anderen im Ka-
pitel zur Geschichte Armeniens und zum Vardan-Mythos (Kapitel I.2).
Dariiber hinaus sind die ethnologischen Arbeiten in Armenien zum
Vardan-Fest zu erwihnen. Von den oben genannten Forschungsarbei-
ten zur Geschichte Vardans bzw. des Vardan-Mythos unterscheiden sich
diejenigen Studien, die sich mit den Auspriagungen und Entwicklungen
des jahrlich stattfindenden Vardan-Fests aus unterschiedlichen Perspek-
tiven auseinandergesetzt haben. Die Ethnologinnen Srbuhi Lisizian,*
Heranush Kharatian, Jenja Khachatrian und Emma Petrosyan haben
ihre Ergebnisse zu den Urspriingen und Feierformen des Festes darge-
legt. Heranush Kharatian untersucht in ihren Arbeiten die Feierlich-
keiten zum Vardan-Fest im Kontext anderer armenischen Volksfes-
te (Kharatyan-Aragelyan 2005). Ferner diskutiert sie die Rituale der
Vardan-Verehrung und die heiligen Orte der alten kaukasischen Vol-
ker (Kharatyan 2003). Emma Petrosyan (Petrosyan 2o11) behandelt
armenische Feste im Kontext der europaischen Kultur und bespricht
das Vardan-Fest in einem grofSeren Zusammenhang. Jenja Khachatrian
(Khachatryan 20t13a) behandelt die verschiedenen Aspekte des Festes,
insbesondere die Elemente des Tanzes in armenischen Festen und im Var-
dan-Fest im Speziellen. Die Ethnologinnen setzen sich viel weniger — im
Grunde genommen fast gar nicht — mit den textuellen Aufarbeitungen
tiber Vardan auseinander. Thre Aufmerksambkeit gilt den regionalen Un-
terschieden in den Feierlichkeiten, einzelnen Elementen des Festes und
deren Interpretation. Dadurch bekommt ihre Forschung eine etwas an-
dere Richtung und weicht von dem etablierten Diskurs ab. Einige Auf-
sdtze setzen sich auch mit der Aktualitit des Vardan-Symbols in der Re-
publik Armenien nach der Unabhingigkeit auseinander. Diese gehen den
heiligen Vardan-Stddten nach und behandeln einzelne Entwicklungen.
Auch zu der modernen Prozession wurde geforscht (Siekierski 2010).
Eine Monografie zu diversen Aspekten der Vardan-Erzihlung, mit
der Betonung ihrer moralischen Bedeutung, der Geschichte der Familie
Mamikonyan sowie den Ereignissen des 5. Jahrhunderts hat die arme-
nische Kirche selbst herausgegeben (Devrikyan 2008). Der Autor Var-
dan Devrikyan bezieht sich im Wesentlichen auf die ersten Quellen von
Yeghische und Lazar, d.h. auf Vardan und der Armenische Krieg (Vasn

2 Die ethnologischen Arbeiten von Srbuhi Lisizian, die fiir die genannten eth-
nologischen Abhandlungen wegweisend waren, befassen sich mit alten ar-
menischen Tdnzen und theatralischen Vorstellungen und stammen aus dem
Jahr 1956, siehe (Khachatryan 2013a: 99) sowie (Petrosyan 2011: 114).

140

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Vardananz u hajoc paterazmi) und Geschichte Armeniens (Hajoc pat-
mutjun tught Vahan Mamikonyani), aber auch auf spatere literarische
Werke, die das Thema behandeln, das Fest selbst, die Geschichte des Fes-
tes sowie die religiose Begriindung des Festdatums. Viele Aspekte zum
Fest sind im Buch aufgefiihrt, werden jedoch nicht unbedingt kritisch
analysiert. Der Wert dieses Werkes liegt vielmehr darin, dass grundsatz-
liche Informationen zum Thema zusammengetragen wurden und eine
intensive Quellenaufbereitung stattgefunden hat.

Eine weitere Monografie zum Thema, verfasst von Hamlet Davtian
(Davtyan 20035), strebt hingegen eine Entzauberung des Vardan-Mythos
an. Durch eine kritische Auseinandersetzung mit historischen Aspekten
diskutiert der Autor die Rolle der armenischen Kirche in der Geschich-
te Armeniens und sieht diese als einen schwichenden und hemmenden
Faktor an. Er pladiert fur eine neue Bewertung der Revolte von 451. Die-
se Publikation fand durch ihre Einladung zur kritischen Auseinanderset-
zung Eingang in die intellektuelle Diskussion in Armenien.

Wichtige Arbeiten, die die Bedeutung Vardans fiir kollektive Prozesse in
der armenischen Gemeinschaft untersuchen, sind in Deutschland und den
USA entstanden. Darin werden sowohl die Erkenntnisse der westlichen
Sozialwissenschaften reflektiert als auch die armenischen Perspektiven
berticksichtigt und iibersetzt. Dabei kommt den Arbeiten des Institutes
fiir Diaspora- und Genozidforschung in Bochum eine wichtige Rolle zu,
das durch seine eigene Forschung die Perspektive auf das Thema gepragt
hat. Das Bochumer Zentrum stellt dariiber hinaus durch Ubersetzungen,
Publikationen und finanzielle Forderung der Forschung eine Verbindung
her zu den iiber Armenien und Armenier durchgefiihrten Studien (Arme-
nische Studien). In diesem Kontext ist vor allem der Sammelband Iden-
titdt in der Fremde (Dabag/Platt 1993) hervorzuheben, in dem sich Mih-
ran Dabag und Kristin Platt mit der besonderen Rolle des Vardan-Mythos
auseinandersetzen. In ihrem Aufsatz » Diaspora und kollektives Gedicht-
nis« behandeln die Autoren Erfahrungen der Verfolgung und des Leides
als Hauptmotiv der kollektiven Erinnerung, wobei sie ihre Thesen mit
Beispielen aus der jidischen und armenischen Diaspora belegen. Der Ge-
schichte Vardans schreiben sie diesbezuglich eine tragende Rolle zu. Var-
dan und seine Minner, die sich in einer aussichtslosen Situation den Per-
sern im Kampf stellten, um einen Krieg zu kampfen, der »nur verloren
werden konnte«, werden hier als Identifikationsbild herausgearbeitet. Au-
Berdem zeichnen die Autoren den Weg der Ritualisierung der Geschichte
nach: wie die Geschichte in den Liedern der armenischen Revolutionire
in den 8oer und goer Jahren des 19. Jahrhunderts wiederentdeckt wur-
de. Eine eben solche Ritualisierung sehen sie im Umfeld der Schlacht in
Sardarabad im Mai 1918. Auch hier gab es eine parabelhafte Konstella-
tion eines tibermichtigen Gegners, die Parallelen zur Vardan-Erzdhlung
(die Autoren nennen sie hier »Vardan-Legende«) aufweist.

141

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Khachig Tololyan, ein amerikanischer Wissenschaftler armenischer
Herkunft, greift das Thema Vardan seinerseits auf. Er veroffentlichte
zwei Aufsitze zu Prozessen in der Diaspora und brachte sie in Zusam-
menhang mit der Geschichte Vardans: »Martyrdom as Legitimacy: Ter-
rorism, Religion and Symbolic appropriation in the Armenian Diaspora«
(Tololyan 1987) sowie »Traditionelle Identitit und politischer Radika-
lismus in der armenischen Diaspora« (Tololyan 1993) in dem bereits
erwahnten Sammelband Identitit in der Fremde (Dabag/Platt 1993).
Tololyan betrachtet die armenische Gemeinschaft als eine textuelle und
analysiert die gemeinschaftskonstituierende Funktion der mundlichen
und schriftlichen Texte. Er richtet seine Aufmerksamkeit auf den gemein-
samen Kern des Erzahlmusters dieser Geschichten und zeigt, wie diese
»kulturell verankerten« Erzahlungen zur Quelle des Selbstverstindnisses
der Armenier wurden. In diesem Prozess leistete die Kirche eine Schlus-
selrolle: Sie sakralisierte den Kern dieser Geschichten, Nacherzahlungen,
Erweiterungen. Die Geschichte Vardans bekommt in diesem Zusammen-
hang eine besondere Aufmerksamkeit und wird auf seine Aussagen hin
analysiert. Tololyans Auseinandersetzung mit dem Thema fand in den
1980er Jahren vor dem Hintergrund der sich damals formierenden ar-
menischen terroristischen Gruppierungen statt. In seiner Arbeit zieht er
die Verbindung zwischen diesem Phinomen und den kulturell veranker-
ten Erzdhlmustern, auf die sich der armenische Terrorismus berief. In
den Handlungen der Terroristen sah der Autor eine Bezeugung der fort-
dauernden Wirksamkeit der benannten Erzdhlungen. Diese Analyse er-
moglichte, die spezifischen Charakteristika der armenischen Attentater
zu erkennen und einen differenzierenden Zugang zum Verstindnis ihrer
Motivation zu gewinnen.

Die Arbeiten von Tololyan und Dabag leisten einen wichtigen Bei-
trag fiir die Analyse der zentralen armenischen Texte und ihrer Rolle fur
die armenischen Diaspora-Gemeinschaften. Die Auseinandersetzung mit
der Vardan-Erzihlung und ihre Interpretation spielt hierfir eine beson-
dere Rolle. Der Verdienst dieser Arbeiten liegt vor allem darin, die ri-
tualisierte Form der Geschichte zu thematisieren und aufzuzeigen. Da-
durch eroffneten sie das Forschungsfeld fiir einen Perspektivenwechsel.
Die Autoren betonen die spatere Ritualisierung des Vardan-Mythos und
fihren ihre Analysen bis in die Gegenwart und konnen so reflektieren,
was die aktuelle Diaspora ausmacht. Die anderen Pragungen des Fes-
tes und die Vorgeschichte des Mythos lassen sie allerdings aufser Acht.
Sie konzentrieren sich auf die Vardan-Rituale, so wie sie in der Diaspo-
ra begangen werden.

Zu erwihnen sind noch die Arbeiten von Ashot Voskanyan aus Ar-
menien (Voskanian 2006, 2007a, 2007b). Er entwickelt eine Herange-
hensweise, die fiir die Autoren aus Armenien untypisch ist und die sich
auf die deutsche philosophische Tradition bezieht. In dem auf Deutsch

142

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

erschienenen Aufsatz »Tod und Anerkennung: Paradoxien des kollekti-
ven Daseins. Zur Phinomenologie des armenischen Geistes« wird die
Figur Vardan mit Hilfe einer in Deutschland entwickelten Methodik
analysiert. Im Wesentlichen greift Voskanyan auf Hegel und die Phino-
menologie zurlick. Im Rahmen einer philosophischen Herangehensweise
diskutiert und analysiert der Autor den Vardan-Mythos und seine Rol-
le. Er schliefSt dabei an die bereits genannten Publikationen von Tololyan
und Thomson sowie an den Sammelband von Dabag und Platt an. Auch
Voskanian geht von der Annahme aus, dass Armenier sich als eine textuel-
le Gemeinschaft bezeichnen lassen, ohne jedoch die Gemeinschaft auf ein
umfassendes Buch oder einen Zentraltext zuriickzufiihren. Er betrachtet
die Geschichte Vardans als eine der drei zentralen Erzahlungen der arme-
nischen Gemeinschaft, die fiir das Selbstverstandnis pragend sind, aber
auch missinterpretiert werden. Er unternimmt den Versuch, den Mythos
zu erkldren und einzuordnen, Widerspriiche aufzudecken und die kol-
lektiven Prozesse, die Wahrnehmung des Kollektiven aus geschichtlichen
Aspekten heraus zu begriinden. Zwei konstruktive Elemente, »den kol-
lektiven Tod« und » Anerkennungx«, zieht er in Betracht. In einer gut re-
cherchierten Auseinandersetzung arbeitet er Aspekte >des Armenischen<
heraus. Anschliefsend bezieht er diese Erkenntnisse auf die Problematik
der Anerkennung des armenischen Genozids.

Die Bedeutung von Voskanyans Arbeiten liegt einerseits in der Me-
thodik, andererseits gelingt es ihm auch, die Ergebnisse der armeni-
schen Forschung und diejenigen aufSerhalb Armeniens zusammenzu-
fithren. Der genannte Aufsatz, wie auch andere Arbeiten von ihm, sind
sowohl in Armenien als auch in Deutschland in deutscher und armeni-
scher Sprache erschienen und dadurch fiir ein breites wissenschaftliches
Publikum zuginglich.

Meine eigene Forschung und Fragestellung kniipfen methodisch wie
thematisch an die Arbeiten von Dabag, Tololyan und Voskanian an.
Auch die vorliegende Arbeit verbindet die armenische Thematik, d.h.
hier insbesondere den Vardan-Mythos, mit der westlichen Wissenschaft-
stradition. Sie unterscheidet sich von den bisherigen oben genannten
Forschungen durch die empirische Herangehensweise, den Feldzuschnitt
und die Erhebungsmethoden. Meine Arbeit kontrastiert die Perspekti-
ven im armenischen Staat und der Diaspora am Beispiel des Vardan-My-
thos. Diese Differenzierung wurde bislang in der Forschung vollig ver-
nachlissigt, denn die bisherigen Studien konzentrierten sich entweder
auf die Prozesse in der Republik oder auf die in der Diaspora. Ziel der
Arbeit ist es, die rituellen Ausdrucksformen (>Gebrauchsformen«) der
Vardan-Erzihlung in der Diaspora und in der Republik Armenien unter
Beruicksichtigung der Bedeutung des Kollektivsymbols und seiner my-
thischen Rahmung sowie des historischen und kulturellen Kontextes he-
rauszuarbeiten.

143

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Meine Herangehensweise zeichnet sich folglich durch eine empirische,
datenorientierte und kontrastive Methodik aus. Sie verbindet die For-
schung zum Vardan-Mythos mit der Konstanzer hermeneutischen Tra-
dition (Soeffner/Hitzler 1994b; Soeffner/Hitzler 1994a) und mit den An-
satzen der Symbol- und Ritualforschung (Soeffner 199 1b; Soeffner 1995)
sowie (Dreher/Figueroa 2003; Figueroa/Dreher 2004; Figueroa-Dreher
et al. 2o11). Mein Forschungsansatz kniipft an die zuvor genannten em-
pirischen Forschungsarbeiten in dieser Tradition an.

144

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. DAS VARDAN-FEST IN WIEN,
ISFAHAN UND ERIWAN

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:

7. httpss//wwwinilbra.com/de/agh - Open Access - I Emm


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Die Diaspora-Gemeinde in Wien

1.1 Geschichte und Struktur der Gemeinde

Die Bedingungen der Entstehung der heutigen Gemeinde sind der Ge-
genstand dieses Unterkapitels. Mit einer umfassenden Darstellung des
Lebens der Armenier in Wien haben sich hauptsichlich Autoren arme-
nischer Herkunft beschiftigt. Die Forschung der nicht armenischen Wis-
senschaftler beschrankt sich auf die Behandlung einzelner Themen, wie
z.B. die Geschichte des armenisch-katholischen Mechitaristen-Klosters
in Wien (Neisser 1988) oder die Anfinge der Wiener Kaffeekultur (Teply
1980), in der auch armenische Handler erwihnt werden. Die folgende
Einfithrung basiert grofitenteils auf zwei Quellen, die die Entstehung und
Entwicklung der armenischen Gemeinde in Wien behandeln. Die erste
Quelle erschien auf Deutsch in Frankfurt am Main (Krikorian 1999). Der
Autor Mesrob K. Krikorian war viele Jahre lang an der Universitit Wien
titig und zugleich Erzbischof der armenischen Kirche in Osterreich. Die
zweite Quelle ist ein in Armenien und in armenischer Sprache erschiene-
ner Aufsatz in der Enzyklopadie der armenischen Diaspora, welcher die
Geschichte, Institutionen und Tatigkeiten der Wiener Gemeinde zusam-
menfasst (Halachyan 2003). Auf der Webseite der Gemeinde sind au-
Berdem einige Aufsitze zum gleichen Thema mit der einen oder anderen
Prizisierung und Erganzung zu finden. Die Autoren beziehen sich oft auf
eigene Recherchen und Archivarbeiten. Diese Quellen geben Einblicke in
das Selbstverstandnis durch die Art, die Reihenfolge und die Akzente, die
auf die Muster und Paradigmen des Gemeindelebens verweisen, welche
auch noch heute nachvollziehbar sind.

Die Geschichte der Armenier als ethnische Gemeinschaft in Osterreich
beginnt im 17. Jahrhundert. Davor wird nur von einzelnen Personen ar-
menischer Herkunft berichtet, die an der Befreiung von Armeniern aus
der osmanischen und persischen Herrschaft mitwirken wollten und sich
aus diesem Grund eine Zeit lang in Wien aufhielten. Sie zogen entweder
durch Osterreich nach Rom oder versuchten, den k.k. Hof fiir ihre Vor-
haben zu gewinnen. Im 17. Jahrhundert liefSen sich hingegen viele arme-
nische Kaufleute aus Konstantinopel in Wien nieder. Die Auseinanderset-
zung zwischen der k.k. Monarchie und dem Osmanischen Reich bildete
den Kontext der armenisch-osterreichischen Begegnungen. Einige Arme-
nier pendelten fiir die Interessen des kaiserlichen Hofes zwischen Polen,
Ungarn und Osterreich und beschafften wertvolle militirische Informati-
onen oder erledigten Botenginge. Im September 1683 beteiligte sich das
armenische Bataillon innerhalb der polnischen Truppen an der entschei-
denden Schlacht gegen die Turken (Halachyan 2003: 92).

147

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Quellen zufolge durfte der armenische Kaufmann Hovhannes Ast-
vatcatrian im Jahr 1685 das erste Kaffeehaus in Wien eroffnen. Fer-
ner ist bekannt, dass einzelne in Osterreich lebende Armenier wichtige
Posten innehatten: Im 17. Jahrhundert war Vardapet Nerses der Hof-
kaplan und im 18. Jahrhundert Ogustinos Aghamalian Hofdolmet-
scher. Diese ersten Erwdhnungen der dauerhaften Priasenz von Arme-
niern in Osterreich bzw. in Wien werden mit dem besonderen Geschick
der Botenginge, den hoheren Positionen bei Hof und den Erfolgen
der Kaufleute, wie bei den Anfingen der Wiener Kaffeekultur, begriin-
det. Diesen einzelnen, genannten tiichtigen Personlichkeiten wird eine
wichtige Rolle fiir die Geschichte Osterreichs zugesprochen (Krikori-
an 1999: 14).

Israel Ori — ein armenischer Politiker der Unabhingigkeitsbewegung
— fihrte um 1700 Verhandlungen mit dem 6sterreichischen Kaiser Leo-
pold I. Er wollte ein europaisches Biindnis grinden, das bei der Befreiung
des armenischen Volkes aus der muslimischen Herrschaft helfen sollte.
Fiir eine politische Unterstiitzung konnten die Armenier die osterreichi-
sche Monarchie allerdings nicht gewinnen. Die Bemiithungen von vielen
Boten und Beauftragten aus Armenien blieben erfolglos, Unterstiitzung
erfuhr Israel Ori vom Kaiser nicht. Im folgenden Jahr wandte er sich an
Russland. Als erster nahm Ori daher eine an Russland orientierte politi-
sche Haltung ein, die spater mehrmals aufgegriffen und fortgesetzt wur-
de. Uber den Besuch von Israel Ori berichten zwar alle Autoren, die Be-
merkungen tiber dieses Ereignis sind jedoch fliicchtig und werden nicht
als prigend fiir die armenische Geschichte in Osterreich dargestellt. Die
Ablehnung Osterreichs und die daraus resultierende pro-russische Ori-
entierung waren fiir Armenien als territoriale politische Einheit hinge-
gen uberaus pragend und bedeutsam. Diese Tatsache wird jedoch nicht
reflektiert. Das Modell einer politischen Einheit wird hierbei vernach-
lassigt, stattdessen werden die einzelnen Erfolge in der Gemeinde betont
und gefeiert (Halachyan 2003: 92).

Uber die Bildung einer Gemeinde wird erstmals ab dem 18. Jahrhun-
dert zu Zeiten von Kaiserin Maria Theresia gesprochen. In der Volks-
zahlungsakte finden sich 21 armenische Familien, die damals in Wien
wohnhaft waren. Mesrob Krikorian veroffentlichte eine vollstandige Lis-
te der armenischen Familien, die wahrend der Volkszahlung (vom to.
bis 14. Januar 1767) erstellt wurde (Krikorian 1999: 16). Diese Gemein-
de aber war weder politisch bedeutsam noch wirtschaftlich erfolgreich.
Auf der anderen Seite der Monarchie hingegen, in Suczawa, genoss die
Armenisch-Apostolische Gemeinde das Wohlwollen von Kaiser Joseph
II. (1765/80-1790). Dies kam der Stellung der Armenier in Osterreich
zugute. Als in den Jahren 1774/1775 die Bukowina unter osterreichi-
sche Verwaltung kam, bestand die armenische Gemeinde in Suczawa aus
etwa 120 Familien. Mit dem Hofkriegsratdekret vom 4. Juli 1783 wurde

148

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

die Armenische Apostolische Kirchengemeinde auf dem Gebiet der Bu-
kowina sowie in der gesamten Monarchie offiziell anerkannt (Krikori-
an 1999: 21).

Die Bedeutung, die die Gemeinde in Suczawa fiir das Leben der
Armenier in Osterreich gespielt hatte, ist insofern grof3, als sie zu ei-
nem Selbstbewusstsein und der Akzeptanz einer armenischen Gemein-
de mit einer eigenen Kirche in Osterreich beitrug. Und somit gab es
seit dem 18. Jahrhundert eine armenische Kirchengemeinde mit gutem
Ruf in Osterreich, die »sich den hoheren Schichten der Bevolkerung ak-
kommodiert; doch zeichnen sie sich auch jetzt noch durch grofSe Ein-
fachheit, Mafigkeit und Keuschheit aus (...). Als besonders charak-
teristisches Merkmal dieses Volkes wire noch der rege Handels- und
Geschiftsgeist, der in ihm wohnt, zu erwahnen. Die Armenier sind ih-
res concilianten Wesens, ihrer Gastfreundschaft, ihres lauteren und eh-
renwerten Charakters wegen in der Bukowina allgemein geachtet und
geschitzt.« (Andreiz/Kvasezkij 1899 (2000): 158) Auch die spitere
(Neu-)Griundung und Entwicklung der Wiener Gemeinde verlief mit
standiger Unterstiitzung durch und im Austausch mit Suczawa (Kriko-
rian 1999: 24). Die Betonung bei den Schilderungen dieser Entwick-
lung liegt aber auf der Erlaubnis und Akzeptanz, was fiir in Osterreich
lebende Armenier neue Moglichkeiten brachte. Von hoheren Ansprii-
chen, als eine selbststindige politische Einheit wahrgenommen zu wer-
den, war keine Rede.

Ein wichtiges Ereignis fiir das armenische Leben in Osterreich, wel-
ches die armenische Kultur nach Wien mit sich brachte, war die Uber-
siedlung eines Zweiges des Mechitaristen-Ordens aus Venedig nach
Wien. Seit 1810 gibt es einen Zweig der Kongregation in Wien, 1811
wurde die Kongregation offiziell anerkannt. Im gleichen Jahr wurde die
Druckerei des Ordens gegriindet, die von grofSer kultureller Bedeutung
werden sollte. Bis zu ihrer SchliefSung im Jahr 1999 wurden in der Dru-
ckerei der Mechitaristen nicht nur Werke in armenischer Sprache, son-
dern auch in rund 5o weiteren orientalischen Sprachen gedruckt. Nach
und nach entstand eine beachtliche Biichersammlung. Der Orden verfiigt
iiber eine bedeutende Bibliothek, in der rund 2.600 armenische Hand-
schriften sowie mehr als 120.000 Biicher in verschiedenen Sprachen und
ca. 170.000 Zeitschriftenbiande aufbewahrt werden.

Die Kongregation besitzt aufSerdem ein Museum mit Gegenstan-
den, die in die armenische Kultur einfithren (Sammlung der nationalen
Trachten, armenische Miinzsammlung, armenische Teppichsammlung).
Die Leistungen des Ordens auf dem Gebiet der Schulerziehung und der
Philologie werden besonders betont. Dadurch, dass zu der Ausbildung
nur armenische Jugendliche zugelassen waren, fanden viele junge Ar-
menier ihren Weg nach Wien. Die Schulen verbreiteten sich nicht nur in
Wien, sondern auch in der ganzen Welt. Seit die Mechitaristen in Wien

149

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

angesiedelt sind, haben Armenier in Wien eine Anlaufstelle und ein Kul-
turzentrum. Die Wiener Mechitaristen sorgten auch fiir die Wahrneh-
mung und Anerkennung der Armenier in Wien. Ungeachtet dessen, dass
es zu dieser Zeit Armenien als politische Einheit nicht gab, zeichneten
sich bemerkenswerte Fortschritte in der Forschung ab. Fiir die wissen-
schaftliche Forschung in armenischer Sprache sind die Leistungen der
Mechitaristen sowohl in Venedig als auch in Wien erstaunlich. Die wis-
senschaftliche Tatigkeit der Mechitaristen trug dazu bei, dass sich eu-
ropdische Wissenschaftler mit der armenischen Sprache und Kultur be-
schiftigten und der Studiengang » Armenische Studien« an europaischen
Universitdten etabliert wurde (Halachyan 2003: 95).

Wenn man die Berichte iiber armenisch-0sterreichische Begegnun-
gen im 17. und 18. Jahrhundert zusammenfasst und insbesondere die
Wirkung der Mechitaristen betrachtet, zeichnen sich einige Grundzi-
ge eines Diaspora-Lebens ab. Die osterreichische Monarchie war nicht
bestrebt, die politischen Probleme zu l6sen, die die armenische Bevol-
kerung zu dieser Zeit in den historischen armenischen Territorien hatte.
Die Mechitaristen hegten ebenfalls keine Absichten in dieser Hinsicht.
Es war ihnen jedoch moglich, Bedingungen fiir die kulturellen, geist-
lichen und intellektuellen Tatigkeiten im Osterreichischen Kontext zu
schaffen. Einerseits bedeutete dies fiir die Armenier eine grofSe Bereiche-
rung in vielerlei Hinsicht, andererseits stellte es auch einen Versuch dar,
auf einem anderen Wege weiterreichende Probleme zu iberwinden. Die

150

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

Tatigkeitsbereiche der Mechitaristen gingen tiber die Handelsnetze hi-
naus und kamen dabei auch dem Handel zugute.

Im 19. Jahrhundert stieg die Anzahl der studierenden Armenier an
der Wiener Universitit und dem Konservatorium sowie im theologi-
schen Mechitaristen-Seminar. Am 21. Dezember 1867 wurde das staat-
lich-kirchliche Gesetz Nummer 42 fiir Armenier bestitigt: Sie wurden
ab diesem Zeitpunkt toleriert und durften ihre Religion frei ausiiben
(Halachyan 2003: 92).

Die Schilderung der armenischen Geschichte in Osterreich konnte
man als eine Geschichte der bestatigenden Gesetze, Dekrete, Privilegien
und Genehmigungen lesen. Es wird konsequent von einer langen Erfolgs-
kette offizieller Beschlusse berichtet. Einerseits ruft eine solche Darstel-
lung positive Wahrnehmungen der osterreichischen Haltung hervor. An-
dererseits riickt sie die diplomatischen Fahigkeiten der Armenier in den
Vordergrund. Ein derartiger Sieg wird grof gefeiert, und Niederlagen —
wie z.B. die erfolglosen diplomatischen Versuche, politische Unterstiit-
zung fiir sich zu gewinnen — werden nicht thematisiert. Die armenische
Gemeinschaft positioniert sich konfliktfrei innerhalb der Aufnahmege-
sellschaft als eine akzeptierte und tolerierte Kirchengemeinde. Ob die-
se Position aus der osterreichischen Sicht zu bestatigen wire, ist eher
unwahrscheinlich, fiir die Armenier stellt sie jedenfalls eine Erfolgsge-
schichte dar.

Die Armenisch-Apostolische Kirchengemeinde in Wien begann sich
im Laufe des 19. Jahrhunderts zu formen. Erfolg hatte sie jedoch erst
1912-13, als sie ein geeignetes Grundstiick in einem zentralen Stadt-
teil Wiens fiir den Bau der Kirche erwarb. 1913 wurde die Kapelle St.
Salvator (S. Prkitsch) geweiht. Der eingeladene Seelsorger aus Suczawa
brachte die notwendigen Utensilien und Biicher mit. 1965-68 wurde
die Kirche St. Hripsime erbaut und 1968 geweiht (Halachyan 2003:
94). Im Dezember 1972 wurde die Armenisch-Apostolische Kirche als
eine selbststindige Religionsgemeinschaft durch die Republik Oster-
reich (Unterrichtsministerium) offiziell anerkannt (Krikorian 1999:
27). Mit der Entscheidung des Kirchenvorstandes wurde ein kulturel-
les Zentrum — ein Kulturhaus — bei der Kirche geschaffen. Die Riume
des Gebaudes werden fur verschiedene Veranstaltungen genutzt. Im
gleichen Haus befinden sich neben der Hovhannes Schiraz-Samstags-
schule noch andere armenische Organisationen bzw. ihre osterreichi-
schen Zweige. Hier bekommen die Osterreichischen Armenier einen
Raum, um armenische Themen zu diskutieren und die nationalen Fei-
ertage gemeinsam zu feiern (Halachyan 2003: 94).

1984 wurde ein Denkmal fiir die Opfer des Volkermordes 1915 im
Hof der Kirche St. Hripsime errichtet. Und 1998 wurde dank der Bemii-
hungen der armenischen Gemeinde ein Denkmal fiir den 6sterreichischen
Schriftsteller und einen Freund des armenischen Volkes Franz Werfel

I51

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

errichtet. 2001 wurde der Platz vor der armenischen Kirche in » Arme-
nierplatz« umbenannt und dort ein aus Armenien importierter Chatsch-
kar' — ein armenischer Kreuzstein — aufgestellt (Halachyan 2003: 93).

Im Jahr 2003 lebten etwa 4.000 Armenier in Osterreich. Nach dem
Ersten Weltkrieg (1914-18) fanden einige Dutzend Familien aus der Ttir-
kei und Westarmenien hier Zuflucht. Die grofSte armenische Zuwande-
rung nach Osterreich trat jedoch in der zweiten Hilfte der 1970er Jahre
aus dem Libanon (Biirgerkrieg) und dem Iran (Iran-Irak-Konflikt, Isla-
mische Revolution) ein. In den 1970er und 198cer Jahren stieg die An-
zahl der nach Wien zu Studienzwecken eingereisten jungen Armenier
(aus dem Iran, der Tiirkei, dem Libanon, Agypten etc.) an. Viele von ih-
nen entschieden sich nach ihrem Abschluss, in Wien zu bleiben. In den
1990er Jahren migrierten viele Armenier aus Aserbaidschan und Arme-
nien nach Osterreich (Halachyan 2003: 92).

Gegenwirtig ist der GrofSteil der Armenier in Osterreich in Wien
wohnhaft. Hier befindet sich das Mechitaristenkloster samt seiner Kir-
che, die apostolische Kapelle St. Prkitsch, die Verwaltungseinheiten

1 Im Armenischen werden kunstvoll behauene Steine mit einem Kreuz in der

Mitte als Chatschkar bezeichnet, die wortliche Ubersetzung lautet Kreuz-
steine. Diese gehoren zu den eigenstindigen Formen der armenischen Kunst.
Es handelt sich um Stelen, Monolithen, bei denen das eingravierte Kreuz
von anderen Figuren umgeben ist. Die Urspriinge werden noch in vorchrist-
lichen Steinmonumenten und Obelisken vermutet. Chatschkare haben un-
terschiedliche Phasen der Entwicklung in vorchristlicher Zeit und in den
frithen Tagen des Christentums durchlebt. Im Zeitraum vom 4. bis 7. Jahr-
hundert finden sich die frithesten Versuche, das bis dahin holzerne Kreuz
durch ein steinernes zu ersetzen. Aus dem 9. bis 1o0. Jahrhundert stammen
die dltesten bekannten Chatschkare. Sie sind interessant als kiinstlerische
Objekte und vermitteln ein Gespiir fiir Harmonie und Symmetrie. Thren Ho-
hepunkt finden Chatschkare in den 12.-14. Jahrhunderten, bis heute wird
diese Kunst praktiziert (Azarian 1995: 113).
Chatschkaren werden mehrere Funktionen zugeschrieben: Sie finden sich als
Grabdenkmiiler, sollen jedoch auch zu Lebzeiten zur Sicherung des Seelenheils
beitragen (gestiftete Steine). Als Zeichen der Vollendung schmiicken sie Kir-
chen oder Brunnenbauwerke. AufSerdem wurde den Steinen unheilabwehren-
de Kraft zugesprochen, manche sollten auf bedeutende geschichtliche Ereignis-
se verweisen. Sie galten als magische Mittel zur Sicherung des irdischen Lebens
und um Trockenheit, Hagel und Erdbeben abzuweisen. Chatschkare sind auch
aufgrund ihrer Inschriften wertvoll, die oft wichtige historische Informationen
beinhalten (solche wie der Anlass, der Name des Errichters, des Stifters etc.).
Chatschkare sind somit wichtige Dokumente der Geschichte Armeniens und
ein wichtiger Bestandteil der armenischen Bildhauerkunst. Das fiir Armenien
typische dsthetische Formempfinden, der christliche Glauben Armeniens so-
wie die an Gesteinen reiche armenische Landschaft finden in dieser typischen
Kunstform zusammen, sieche (Azarian 1995), siche auch (Loo 1995).

I52

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

der armenischen Gemeinde, alle Organisationen sowie die einzige ar-
menische Samstagsschule in Osterreich. In Linz, Salzburg und Graz le-
ben nur wenige armenische Biirger, wobei in Graz in den Jahren 1958-
1978 eine Vereinigung armenischer Studenten einen eigenen Chor fiihrte
(Halachyan 2003: 93).

Uber die Aktivititen der Kirchengemeinde kann man sich auf der offi-
ziellen Webseite informieren. Zum Zeitpunkt der Erhebung wurden dort
die folgenden Vereine aufgelistet:

Hovhannes Schiraz-Schule

Elternverein der Hovhannes Schiraz-Schule
Damenkomitee

Osterreichisch-Armenische Kulturgesellschaft (OAK)
Allgemeiner Armenischer Wohltatigkeitsverein (AGBU)
e Osterreichisch-armenische Studiengesellschaft

e HUYS - SPES (Beratungszentrum fur Migrantinnen und Asylwe-
berinnen)

Armenischer Sportverein Ararat

Armenische Studenten Vereinigung (ASV)

Armenischer Allgemeiner Sport-Pfadfinderverein

Nor Serunt (Neue Generation)

Armenien Fond Osterreich Komitee

Kinderspital Giimri*

Im Internet werden auch die aktuellen Termine, Informationen zu Ver-
anstaltungen, den Tatigkeiten der Schule und anderen Gemeindestruk-
turen veroffentlicht.

1.2 Empirische Falldarstellung

Die RegelmafSigkeiten, die bereits in der Positionierung der Armenier in
Osterreich in der geschichtlichen Selbstdarstellung erkennbar sind, sehe
ich in dhnlicher Weise in der Organisation des Gemeindelebens. Die Ana-
lyse der ethnografischen Daten verdeutlicht erneut die zentralen Abgren-
zungsstrategien und das Gemeinschaftskonzept. Dies dufSert sich im Um-
gang mit dem Raum, in der Einteilung der Zeit, in Empfangsritualen,

2 http://www.armenia.at/oesterreich-armenische-gemeinde-mainmenu-5.html
(Zugriff: 21.02.2011). Heute findet man einige neue Vereine: Unter ande-
rem die Theatergruppe Urartu ist hinzugekommen. Vier Vereine und Verei-
nigungen sind hingegen nicht mehr aufgelistet http:/www.armenia.at (Zu-
griff: 30.08.2017): das Kinderspital Giimri, Huys, der Pfadfinderverein und
die Neue Generation.

153

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Gestaltung und Verwaltung des Gemeindelebens sowie in der Vorberei-
tung und Durchfihrung der Festlichkeiten in diesem Rahmen. Im Fol-
genden werden die ethnografischen Daten zu den Feierlichkeiten des Var-
dan-Tages von 2008 in Wien dargelegt, nachdem die innere Organisation
der Gemeinde dargestellt wurde.

Raumliche Abgrenzung und Verortung. Gestaltung des Territoriums

Die Armenisch-Apostolische Kirchengemeinde in Wien ist Inhaberin
mehrerer Immobilien (Rundbrief der Gemeinde 2007.08). In einer von
ihnen ist das Gemeindezentrum untergebracht. Im Innenhof steht die
armenische Kirche. Im Erdgeschoss befinden sich grofse Sile, die fur
Abendveranstaltungen und grofSe Festlichkeiten, aber auch fur den Tanz-
und Gesangsunterricht der Schule genutzt werden. Ferner gibt es einen
Raum mit Kochmoglichkeiten, den die Schule als Cafeteria oder auch fiir
andere Zwecke wie Feste etc. nutzt. Man findet auch eine Bibliothek mit
einer Sammlung von Biichern armenischer Autoren. Die Klassenzimmer
befinden sich in den ersten zwei Stockwerken, das Lehrerzimmer und
die Schulverwaltung im 1. Stock. Im 2. Stock liegen die Biiros, unter an-
derem das der Gemeindeverwaltung. AufSerdem sind in dem Haus auch
private Mieter untergebracht. Der Seelsorger Ter Andreas und seine Fa-
milie wohnen ebenfalls im Gemeindehaus.

Biros

Das Gemeindebiiro ist eines der drei Zimmer, die einen gemeinsamen
Eingang zum Treppenhaus haben. Auf den ersten Blick konnte man mei-
nen, dass es sich dabei um eine private Wohnung handelt mit ihrem en-
gen Flur und der wohnlichen Einrichtung. Die einzelnen Zimmer und
die kleinen Schilder mit der Bezeichnung einer Organisation weisen je-
doch darauf hin, dass diese Raumlichkeiten einem anderen Zweck die-
nen. In derselben Wohnung haben noch drei Organisationen Quartiere:
Die » Armenische Studenten Vereinigung Osterreichs« und der » Armeni-
sche Allgemeine Sport-Pfadfinderverein« teilen ein Biiro, dazu kam noch
der Huys-Spes-Verein, ein Beratungszentrum fiir Migranten und Asylbe-
werber. Mit dem armenischen Wort fiir Hoffnung Huys in der Bezeich-
nung bot das Zentrum Beratung und Betreuung auf Armenisch und Rus-
sisch an. Das Beratungszentrum wurde im Januar 2006 gegrundet, aber
scheint heute nicht mehr aktiv zu sein.?

3 Waihrend meiner Aufenthalte 2008 traf ich diese Organisation an,am 1.02.08
war ich im Gemeindehaus und im Biiro, wo ich die beiden Mitarbeiterinnen

154

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

Im Folgenden werde ich diese zwei Biiros beschreiben, um der inne-
ren Ordnung dieser armenisch-osterreichischen Organisationen niher
zu kommen. Wihrend das Gemeindebiiro, wie die Gemeindeorganisa-
tion insgesamt, nur zu bestimmten Zeiten geoffnet ist, die in einem ent-
gegengesetzten Verhiltnis zur Arbeitswoche stehen, war das Beratungs-
zentrum auch zu den tblichen Arbeitszeiten erreichbar.

Das Gemeindebiiro vereint in sich mehrere Funktionen: Einerseits soll
es ein Verwaltungszentrum sein sowie eine Anlaufstelle und Ansprech-
partner fur allerlei Angelegenheiten und Interessenten. Die notwendigen
Voraussetzungen fiir die Buroarbeit sind vorhanden, eine Sachbearbeite-
rin bzw. Sekretirin wird beschiftigt, Offnungszeiten in der Woche wer-
den festgehalten und veroffentlicht. Ferner wird der Sachbesitz der Ge-
meinde hier aufbewahrt und von hier aus verwaltet: Wertgegenstande,
aber auch einfachere Gebrauchsgegenstinde. Der Raum wirkt vollge-
stopft mit Gegenstanden, die nicht fiir den tiglichen Gebraucht gedacht
sind und gewinnt damit den Charakter einer Aufbewahrungsstitte und
nicht nur eines Arbeitsplatzes. Im Raum stehen ein Schreibtisch mit ei-
nem Birostuhl und ein Besucher-Stuhl vor dem Tisch. Durch die fronta-
le Begegnung entsteht eine Beratungssituation, Austausch und Service.
Der Schreibtisch ist zwar aufgerdumt, wenn aber im Hintergrund Kar-
tons und zahlreiche Gegenstinde ohne direkten Anwendungsbezug ste-
hen (wie etwa ein Ventilator im Winter), ist die Ordnung keine gleich-
mifSige. In der Raumgestaltung lasst sich keine Konzentration auf die
Arbeitssituation erkennen.

Einen anderen Kontrast zu dem aufgeraumten Tisch bilden die zahl-
reichen Teppiche. Wihrend der Schreibtisch von der Arbeit, Verwaltung
und Organisation erzihlt, muten die Teppiche unpraktisch an: Ihre Rei-
nigung verlangt zusétzlichen Arbeitsaufwand und Energie, die mit dem
Biiro und seinen Aufgaben direkt nicht verbunden ist. Die Teppiche se-
hen gepflegt aus und scheinen regelmafSig gereinigt zu werden.

Bevor ich zur Betrachtung uibrigen Biiroausstattung tibergehe, mochte
ich an dieser Stelle die Bedeutung der Teppiche fiir Armenier ansprechen.
Die symbolische Bedeutung, die diesen in den Raumlichkeiten zukommt,
wird dadurch begreiflicher, was auch zum Verstandnis der spateren Fall-
darstellung beitragen wird. Teppiche waren und sind ein wichtiger Teil des
Alltags der Armenier, wie zum Beispiel Dorfteppiche. Sie dienen dem An-
denken an Verstorbene, dem Gedenken besonderer Anlisse und werden
zur Firbitte genutzt. In den Hiausern und Wohnungen bedecken Teppiche

gesprochen habe (die Flyer mit ihrer Tatigkeitsbeischreibung und die Visi-
tenkarte liegen mir noch vor). Einige wenige Eintrage sind auch heute noch
im Internet vermerkt, aber bei der Uberpriifung der Quellen 2017 konnte
ich das Zentrum nicht mehr finden. Trotzdem belasse ich die Information
in meiner Falldarstellung.

155

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Boden, Winde, Sofas, Stiithle und Betten. Einerseits haben Teppiche prak-
tischen Wert, indem sie zur Abdeckung beschidigter Stellen dienen. An-
dererseits stellen sie auch ein Zeichen des Wohlstands dar und sorgen fiir
Bequemlichkeit und Gemiitlichkeit. Oft handelt es sich zudem um ein re-
ligioses Inventar: mit einem Teppich wird der Altar bedeckt und auch tiber
dem Altar wird oft ein Teppich aufgehidngt. Auf den Teppichen selbst fin-
den sich hiufig Abbildungen der Heiligen. Im Folgenden werde ich auf die
Funktionen eingehen, die die Teppiche in verschiedenen Bereichen erfiil-
len. Teppiche werden als Symbole weltlicher wie auch geistlicher Macht
des himmlischen Herrschers gesehen (Gantzhorn 1995: 325). Um Tep-
piche herzustellen, mussten armenische Kunsthandwerker verschiedene
Techniken beherrschen. Es sind die Techniken der Farbenherstellung, die
den Ausdruck dieser Teppiche einzigartig machen. AufSerdem gehorten die
Teppiche zu den wichtigsten Waren der armenischen Handler. SchliefSlich
zeigen die Teppiche und die Teppichkunst die regionalen Besonderheiten
und eine farbliche Palette. Durch ihre Farben und Muster sind Teppiche
daher wichtige Elemente kultureller Sprache und fungieren zudem als In-
formations- und Traditionsspeicher. Ihre Muster spiegeln die armenische
Kulturgeschichte in dhnlicher Weise wie die Chatschkare. Auch hier sind
die Einflusse der vorchristlichen Zeit und christliche Motive in vielem ver-
eint, z.B. bei den Kreuzbliiten-Teppichen. Die Teppichkunst der Armenier
wird als christlich-orientalische Tradition bezeichnet, weist ihre eigenen
Besonderheiten auf und ist gleichzeitig in vielerlei Hinsicht mit der orien-
talischen Teppichkunst vergleichbar (Gantzhorn 1995: 325). Die Kreuz-
form ist oft zu finden, aber auch armenische Buchstaben, die ebenfalls auf
christliche Motive hinweisen und gleichzeitig mit vorchristlichen Elemen-
ten verbunden sind. So wird der Buchstabe »S« (Armenisch fiir »T«) ein
sehr haufiges Muster auf den armenischen Teppichen. Die Entzifferung
verlangt jedoch Sprachkenntnisse, die Kenntnis des Alphabets wird vor-
ausgesetzt. In der Volkstradition werden diese Teppichmuster jedoch als
Drachen gelesen, was Gantzhorn nach ein Symbol des Ubergangs zum
Christentum darstellt. Gantzhorn sieht in der Auswahl des drachenfor-
migen Zeichens als Anfangsbuchstabe des Wortes »Gott« oder »Herr«
(Ter) diesen Ubergang begriindet. Ihm gilt es als bewusste Entscheidung,
das wichtigste vorchristliche Symbol als Anfangsbuchstabe des Wortes fiir
Gott zu wihlen, und die Teppiche erhalten den Namen Drachenteppiche
(Gantzhorn 1995: 327). Die mythischen Bedeutungen und die Ambivalenz
des Vischap, des Drachens, wird mit vielen Aspekten des Lebens, mit vor-
christlichen Mythen in Verbindung gebracht, und auch in anderen arme-
nischen Kunstdenkmalern (zum Beispiel auf den Chatschkaren) lassen sich
Drachenmuster beobachten (Donabedian 1995). Noch heute werden die-
se Teppiche in Armenien hergestellt und exportiert. In vielen Stadten der
Welt gibt es private und 6ffentliche Kollektionen von armenischen Teppi-
chen. Im Museum der Mechitaristen in Wien ist ebenfalls eine Sammlung

156

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

zu besichtigen. Die im Wiener Gemeindebiiro ausgebreiteten Teppiche ge-
ben durch ihre Prisenz und ihre Anzahl Hinweise auf dieses alltagliche
und kulturelle Element Armeniens.

Der Tisch im Gemeindebiiro ist klar und ibersichtlich. Die Umgebung
ist hingegen mehrschichtig und vereinigt zahlreiche Themen und Ideen.
Auf engem Raum finden sich verschliefSbare Schrianke mit Schliisseln, or-
ganisatorische Notizen in grofSerer Zahl, eine Pinnwand. Die Wande sind
mit Information tibersat und enthalten zugleich symboltriachtige armeni-
sche Kompositionen. Hier und da hiangen armenische Bilder und Sprii-
che an den Winden, Notizen auf dem grofsen Wandkalender und eine
kleine armenische Nationalfahne im Hintergrund. Es treffen Informa-
tionen unterschiedlichster Komplexitit aufeinander, pragmatische und
praktische Hinweise, organisatorische, einfach ausgedruckte Elemente
und armenische Kunst, religiose Symbolik und Teppiche. Der Parkett-
boden ist durchgehend mit orientalisch gemusterten Teppichen bedeckt.
Der ganze Weg von der Eingangstiir bis zum Biiro und die gesamte Bu-
roflache sind mit insgesamt etwa sieben Teppichen bedeckt. Diese Aus-
stattung des Raumes mit Elementen, die der westlichen effizienten Ar-
beitswelt fremd und in ihrem Ausmafl iibertrieben sind, verleihen ihm
uber ihre Arbeits- und Organisationsfunktion hinaus eine symbolische
Funktion, die auf Wohlstand, Erhabenheit, und dadurch auf die Stabi-
litat und Leistung hinweist, die Gemeinde zu bewahren und daran zu
erinnern. Von einer grundsatzlichen Abgrenzung von der Aufnahmege-
sellschaft durch die Biiro-Ausstattung kann man jedoch nicht sprechen,
wobei aber eine symbolische Linie zu erkennen ist, die den Gemeindeall-
tag von dem der osterreichischen Gesellschaft trennt.

Die Gestaltung des Biiros des Beratungszentrums war im Unterschied
zu dem der Gemeinde ausschliefSlich auf die Tatigkeit des Vereins kon-
zentriert. Es war, anders als jenes, nicht tiberfullt und nur mit den fur
die Arbeit notwendigen Mobeln, Gerdten und Materialien ausgestattet
(Schrinke, Schreibtisch, Besprechungstisch, Computer, Laptop, Kopie-
rer, Ablagefacher etc.). An der Wand hingen Collagen mit verschiede-
nen Fotos, die die Arbeit des Vereins dokumentierten. Der GrofSteil der
Schriftziige darauf war auf Armenisch mit wenigen deutschen Zeilen. Im
Biiro waren zwar keine Teppiche zu sehen, aber ein anderes Element, das
fur durchschnittliche Biiros untypisch ist: lange weifse Gardinen. Darin
kommt eine leichte Abweichung von der uiblichen Biirogestaltung zum
Ausdruck. Gardinen wirken wohnlich und gemttlich, wenn sie auch we-
nig praktisch und funktional sind.

Solche Nuancen, wie z.B. eine Fiille von orientalischen Teppichen
oder weifle Gardinen, geben einen Hinweis auf einen anderen kulturel-
len Raum und verdeutlichen, dass man es hier mit einem Zentrum in Os-
terreich zu tun hat, das von Armeniern betrieben wird. Im Falle des Be-
ratungszentrums konnte die gemiitliche Einrichtung doch auch einfach

157

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

dem Zweck gedient haben, die Beratenden und ihre Giste sich wohl-
fithlen zu lassen. Die Frage ist, auf welche Weise die Gemiitlichkeit her-
gestellt wird, und wie sich diese Elemente auf die sonstige Ausrichtung
auswirken. Sind es Briiche, wenn ja, welche und auf welche Kontingenz
weisen sie hin?

Private Wohnungen

Wie bereits erwiahnt, befinden sich im Haus auch einige private Woh-
nungen, darunter die des Seelsorgers. Das Gemeindezentrum verbindet
somit private und institutionelle Bereiche, die sich austauschen und ne-
beneinander funktionieren.

Bibliothek

Der Gemeinde steht ein kleiner Biicherbestand zur Verfiigung. Die Bii-
cher sind in einem Raum im Erdgeschofs in Schrianken geordnet und mit
Signaturen versehen. Daraus ldsst sich noch nicht erschliefSen, wie grofS
das Leseinteresse ist. Was sich aber festhalten lasst, ist die Bemihung,
Literatur zu erwerben, diese zu katalogisieren und fur die Gemeindemit-
glieder zugdnglich zu machen. Auch die Schule besitzt eine kleine Biblio-
thek, in der mit Signaturen versehene Buicher stehen.

Cafeteria

Eine gute Moglichkeit, sich zu treffen und auszutauschen, bietet eine
kleine Cafeteria, die die Eltern der Schulkinder wihrend der Unterrichts-
zeiten oft in Anspruch nehmen. Der Elternverein betreibt diese Cafete-
ria selbst. Der Raum besteht aus einer Halle mit Sitzméglichkeiten, einer
Kiiche und einer Theke. Getranke und kulinarische Kleinigkeiten wer-
den von den Miittern besorgt und serviert. Hinter der Theke werden die
Getranke vorbereitet und das Essen zubereitet. Die kleinen Kommunika-
tionssequenzen und der Umgang mit dem Essen tragen zu einer beson-
deren Atmosphire bei. Die Cafeteria eignet sich auch fiir andere Veran-
staltungen, als Koch- und Essraum.

Sile

Die Sile sind Mehrzweckraume. Sie werden fiir unterschiedliche Veran-
staltungen benutzt — Festlichkeiten, Tanzunterricht, Empfinge etc. Sie

158

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

sind mit einem Klavier, Mikrophonen, Biithne, Tischen, Stuhlen verse-
hen. Die Ausstattung variiert je nach Veranstaltung. Man kann diese Sile
auch fur private Anldsse mieten.

Innenhof

Der Innenhof wird intensiv genutzt. So findet etwa die Kommunikation
vor und nach dem Gottesdienst hier statt, ebenso wie Festrituale, die im
Freien abgehalten werden sollen. Dadurch, dass es von hier aus Verkntip-
fungen zu den anderen Raumen gibt, entsteht ein Ort lebhafter Begeg-
nungen. Wie schon erwihnt, steht im Innenhof ein Denkmal zum Geden-
ken an die Opfer des Volkermordes. Dadurch, dass die Jahre 1915-1985
genannt werden, werden auch Opfer anderer Verbrechen gegen Personen
armenischer Herkunft in das Denkmal integriert.

Armenierplatz

Die offizielle Adresse des armenischen Kulturhauses ist Kolonitzgasse
11. Allerdings heifst die kleine Straflenecke an der Kreuzung Kolonitz-
gasse und obere Viaduktgasse (3. Bezirk) » Armenierplatz«. Dass eine
Strafle oder ein Platz nach einer kollektiven ethnischen oder nationalen
Einheit benannt wird, ist keine Seltenheit, doch bewohnen die betreffen-
den Gruppen selten immer noch die Strafle oder den Platz, wie in die-
sem Fall die Armenier. Die Benennung des Platzes nach Armeniern wur-
de zur territorialen Verankerung, zu ihrer Verortung in Wien. Die Kirche
und das armenische Kulturhaus erfahren durch den Platz eine Rahmung.
Die Prisenz der Armenier geben die blauen StrafSenschilder bekannt. Der
Kreuzstein am Eingang ist ein weiteres Symbol fiir die Nihe des arme-
nischen Elements. Wihrend die Straflenschilder fiir alle, die der lateini-
schen Schrift michtig sind, sofort erkennbar sind, hat der Kreuzstein ei-
nen viel spezifischeren symbolischen Gehalt. Dabei symbolisiert beides
fir einen Armenier die Anwesenheit der eigenen Kultur.

Die Liste der Vereine und Organisationen, die unter dem Dach der
Gemeinde arbeiten, ist zwar lang, aber fiir den Austausch und die in-
nere Dynamik sorgen uiberwiegend die Kirche und die Schule. Sams-
tag und Sonntag, die zwei Tage, an denen in Osterreich nicht gearbeitet
wird und keine Lehrverpflichtungen stattfinden, werden zur aktivsten
Zeit der Gemeinde. An den anderen Wochentagen werden andere Rol-
len ausgefihrt, andere Identifikationen gepragt. In der freien Zeit hinge-
gen werden die Verpflichtungen gegentiber der armenischen Gemeinde
wahrgenommen. Auch von den jiingeren Generationen wird eine solche
Einstellung erwartet. Indem der Schulunterricht auf den Samstag gelegt

159

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

wird, sollen auch die Schiiler ihre Freizeit fiir die Begegnung mit der ar-
menischen Kultur nutzen.

Die Kirche

Die Armenisch-Apostolische Kirche in Wien unterliegt der Jurisdiktion
des Katholikossat von St. Etschmiatzin; der Bischof wird vom Katholi-
kos delegiert. Die offizielle Bezeichnung lautet: »Patriarchaldelegat der
Armenisch-Apostolischen Kirche fiir Mitteleuropa und Skandinavien«.
Der Gottesdienst findet jeden Sonntagvormittag zur gleichen Zeit statt.

Das Gebaude der Kirche St. Hripsime wurde in den Jahren 1965-68
im armenischen Stil erbaut und unterscheidet sich daher in seiner Archi-
tektur von der Umgebung. Die Kirche ist gut gepflegt, sauber und sieht
neu aus. Sie ist grof§ genug, um allen in Wien lebenden und Wien be-
suchenden Armeniern Platz zu bieten. Die Inneneinrichtung entspricht
dem tiblichem Inventar: Altar, Sitzbinke, Kerzenstiander, einige Gemal-
de etc. Viele Teppiche bedecken den Steinboden und einige Elemente der
Inneneinrichtung sind anders als in anderen Kirchen: so die armenische
Schrift oder die schmalen langen gelben Kerzen. In der Form und Farbe
unterscheiden sie sich von denen in katholischen Kirchen. Dieser kleine
Unterschied und viele weitere schaffen eine symbolische Insel mit Hin-
weisen auf die Heimat und stirken den Unterschied zur Auflenwelt. In
der Kirche hiangen auch einige Gedenktafeln: Sie dienen dem Gedenken
an alle Gefallenen, an die Martyrer 1915-1965. Ferner finden sich eini-
ge museale Objekte, etwa ein kleines Modell der Kirche auf dem Opfer-
kasten. Wie das Gemeindebiiro und so Vieles in der Gemeindestruktur
hat auch die Kirche den Charakter einer kleinen Sammelstelle.

Lange Jahre wurde das Amt des Erzbischofs mit Professor Dr. Mesrob
K. Krikorian von einem Armenier syrischer Abstammung bekleidet. Die-
ser war unter anderem an der Universitit Wien als Lektor, spater als
Honorarprofessor titig, hielt Vorlesungen iiber die armenische Kirche
und Kultur bei unterschiedlichen aufSeruniversitiren Veranstaltungen,
war Autor deutschsprachiger Publikationen zu Themen tiber Armenien,
die armenische Kirche und Armeniern in Europa und galt als Ansprech-
partner fir das Thema Armenien in theologischen Kreisen. Er war folg-
lich eine Figur, die viel nach aufSen gewirkt hat. Zum Zeitpunkt meiner
Datenerhebung fand gerade ein Wechsel statt. Der neue junge Priester
kommt aus Armenien. Als ich ihn interviewte, beherrschte er die deut-
sche Sprache noch nicht, machte sich mit der Gemeinde, dem Land, der
Sprache vertraut. Daher konzentrierte sich sein Einsatz auf die Gemein-
de, sein Engagement in der AufSenwelt war zumindest in den ersten Jah-
ren sehr gering. Umso mehr ist seine Prasenz mit der armenischen Spra-
che assoziiert, die die einzige Kommunikationssprache ist. Alle Fragen

160

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

an ihn, alle Gesprache mussen auf Armenisch gefiihrt werden. Seine Ak-
tivitaten aufSerhalb der Gemeinde treten in den Hintergrund.

Die Funktion der Kirche ist einerseits die Rahmung und Begriindung
der armenischen Kirchengemeinde. Andererseits bietet sie eine Struktu-
rierung, Regelmiafigkeit und Ordnung durch regelmifSige Gottesdienste
und die Feiertage. Die Kirche schafft Raum fiir religiose Gefiihle, aber
noch mehr fiir das soziale Leben. Das Gemeindeleben wird durch das
Begehen der Feiertage bestmoglich gefordert. Die Veranstaltungen wer-
den im Vorfeld bekanntgegeben, die Gemeindemitglieder tiber die Be-
deutung des Festes informiert, und die Bedeutung der Zeremonie und
der Symbole im Vorfeld erklart. Am letzten Sonntag vor der Fastenzeit
(armenisch: Barekendan) wurde ein entsprechendes Informationsblatt
verteilt. Die Teilnahme der Kinder ist ausdriicklich erwiinscht, wie auch
sonst bei jeder passenden Gelegenheit die Schule samt aller Schiiller in-
tegriert wird. Dadurch bieten sich viele Moglichkeiten, sich zu begeg-
nen und am armenischen Gemeindeleben teilzunehmen. Eine wichtige
soziale Funktion in den armenischen Kirchen im Ausland spielt der Kir-
chenchor, bei dem jedes Gemeindemitglied mitsingen kann. Die Liturgie
im armenischen Ritus, Hochzeit und Taufe nach armenischer Traditi-
on sind zentrale Elemente zur Starkung und Bewahrung der kulturel-
len Gepflogenheiten.

Als langjahriger Hiiter der Tradition und Zentrum des Armenischen
legt das Wiener Gemeindehaus viel Wert auf die Erhaltung der alten Tra-
ditionen. Der Gottesdienst wird auf Altarmenisch abgehalten, das nur
wenige Armenier verstehen, besonders im Ausland trotz der Diskussio-
nen tuber die Vereinfachung der Sprache oder andere Modifikationen.
Mit solchen Herausforderungen hat die tragende Organisation der Ge-
meinde zu kdmpfen, denn die Verdnderungen diirfen nicht zum Verlust
von Gemeindemitgliedern fithren. Die Haltung der armenischen Kirche
ist sehr konservativ und darin wird auch ihre eigentliche Bedeutung ge-
sehen. Die Kirche zentriert das Gemeindeleben. Die Spannung zwischen
der religiosen und sdkularen Funktion der Kirche fiir die Gemeinde, die
stets schwankende Grenze zwischen kulturellen und religiosen Elemen-
ten bleibt immer bestehen.

Die Schule

Seit 1981 existiert die armenische Samstagsschule in Wien, die den Na-
men des berihmten armenischen Dichters Hovhannes Schiraz (1914—
1984) tragt. Der sowjetarmenische Dichter war fiir seine Arbeit auch in
der Diaspora beliebt. Er gehort zu den sowjetarmenischen Intellektuel-
len, die den Kontakt und Dialog zwischen Armenien und Diaspora auf-
rechterhalten und stirken konnten (Panossian 2006: 335).

161

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Die raumliche Organisation des Schullebens: Die Raumlichkeiten der
Schule befinden sich auf den beiden unteren Stockwerken des Gemeinde-
hauses. Der Eingang, der zum Lehrerzimmer und gleichzeitig zum Biiro
der Leiterin im ersten Stock des Hauses fiihrt, ist von einer Wohnungs-
tir nicht zu unterscheiden: Es gibt sowohl ein Nummernschild (8) als
auch und einen kleinen FufSabtreter vor der Tiir. Durch diese privat an-
mutende Tiir kommt man in eine 6ffentliche Institution, die trotz etwas
eingeschrankten raumlichen Kapazititen als solche aufgebaut ist. Die
Klassenzimmer und der Kindergartenraum dhneln in ihrer Ausstattung
einem ublichen Schulraum: Tische, Banke, Tafel, Tageslichtprojektor.
Was allerdings den Ersatzcharakter der Raume spuirbar werden lasst
und sie grundsitzlich von tblichen Schulklassenrdumen unterscheidet,
ist, dass die Raume fur eine Schule ungewohnlich klein und eng sind.
Die Klassenzimmer sind unterschiedlich grofs, manche sind recht klein,
die anderen eignen sich auch fur groflere Gruppen. Da die Schiilerzahl
im Vergleich zu einer Vollzeit-Schule sehr klein ist, entsprechen die Rau-
me der Schiilerzahl. In ausnahmslos allen Riumen, ob Klassenzimmer,
Kindergartenraum oder Lehrerzimmer, findet man immer unweigerlich
ein Zeichen der Prasenz der armenischen Kultur. Im Kindergarten ist z.B.
Spielzeug mit armenischen Buchstaben beschriftet. In jedem Klassenzim-
mer sind in Form eines Posters, einer Collage, eines kleinen Wandtep-
pichs eine oder mehrere wichtige Personlichkeiten prasent: ein Held, ein
Geistlicher, zahlreiche Schriftsteller, eine Landkarte Armeniens, Abbil-
dungen der Gedenkstitte, Denkmaler in Armenien. Jeweils ein Zeichen,
ein Symbol begleitet den Unterricht und verbindet die Schiiler mit einer
Sprache, einem geografischen Raum oder einer mythischen Gestaltung.
Im Lehrerzimmer stehen aufSerdem einige Biicherregale mit katalogi-
sierten Biichern in armenischer Sprache (mit Signatur, Code etc.) sowie
alles, was Lehrerinnen und Verwaltung fur ihre Arbeit benotigen: Tele-
fon, Computer, Kopierer etc. Wie in den anderen wichtigen Raumlich-
keiten des Gemeindehauses ist auch hier der FufSboden mit einem scho-
nen orientalischen Teppich bedeckt. Wie reflektiert alle diese Symbole
sind, wie oft die Buicher gelesen werden, inwieweit die Bichersammlung
dem Schulprogramm angepasst ist, ist schwer zu sagen. Die Betonung
und Wirdigung der symbolischen Bedeutung, die Arbeit an der Weiter-
gabe dieser Inhalte in dem grundsitzlich eingeschriankten Moglichkeits-
feld, wird durch die Pflege dieser Symbole gewahrleistet.

Wie es auch auf dem Klingelschild steht, wird die Schule in ihrer ar-
menischen Bezeichnung nicht »Samstagsschule«, sondern nur »Schule«
genannt, was eine groflere Aufgabe impliziert. Auch bei vor allem zeit-
lich eingeschrankten Moglichkeiten sollen grofse Ziele erreicht werden.
An nur einem Unterrichtsnachmittag in der Woche (14:00 bis 19:00
Uhr) wird ein anspruchsvolles Facherprogramm gelehrt: Armenische
Sprache, Religion, Tanz, Gesang, Malstunde, Geschichte Armeniens und

162

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

armenische Literatur. Die Ubung in armenischer Schrift, Schreib- und
Lesefertigkeiten sind die ersten schwierigen Aufgaben, denn dies ist mit
dem Erlernen eines eigenen Zeichensystems verbunden. Erst auf dieser
Grundlage konnen Geschichte und Literatur erlernt werden. Die Unter-
richtssprache ist Armenisch, aber oft werden die Inhalte mit Hilfe der
deutschen Sprache erklart. Es wird jedoch streng darauf geachtet, dass
Armenisch die Hauptsprache bleibt. Zur Zeit der Datenerhebung war
es allerdings nahezu unmoglich, die Jugendlichen dazu zu bewegen, im-
mer, also auch in der Pause, Armenisch zu sprechen.

Das Lehrerteam besteht aus 14 Personen. Die Lehrerinnen werden
fiir ihre Arbeit bezahlt, die Leitung der Schule erfolgt ehrenamtlich. Von
den Familien der Schiiler werden Schulgebiihren erhoben, die jedoch kei-
ne unerlissliche Voraussetzung darstellen. Die Schiiler, deren Familien
nicht in der Lage sind, die Gebuihren zu entrichten, sind trotzdem in der
Schule willkommen. Die Bildungsstatte ist fur Kinder ab 3 Jahren vor-
gesehen. Die erste Stufe ist der Kindergarten, es folgen eine Schulvor-
stufe und dann die eigentlichen Schulklassen. Es sind 11 Studienjahre
in der Schule vorgesehen. Mit der Stadt Wien wurde eine Vereinbarung
uber den Religionsunterricht getroffen, so dass die Note aus dem arme-
nischen Religionsunterricht den Schiilern in der osterreichischen Schu-
le anerkannt wird. AufSerdem kommt die Stadtverwaltung Wien fur die
Kosten des armenischen Religionsunterrichts auf. Dass die armenische
Sprache eine zentrale Stellung unter den Fachern einnimmt, wird auch
aus dem Stundenplan ersichtlich: Wihrend alle anderen Ficher nur in ei-
ner Unterrichtseinheit gelehrt werden, ist fiir die armenische Sprache im-
mer eine Doppeleinheit vorgesehen. Die Klassen werden nach Ost- und
Westarmenisch als Unterrichtssprache aufgeteilt. Diese Organisation ist
einerseits dazu bestimmt, die beiden Sprachtraditionen weiter zu pflegen.
Andererseits zeigt sie einen differenzierten Zugang zu den Herkunftslan-
dern und der jeweiligen Abstammung. Zuletzt ist diese Trennung auch
ein typisches Merkmal der osterreichischen Gemeinde, die weder ost-
noch westarmenisch ist. Sie besteht hauptsachlich aus Auswanderern,
die die eine oder andere Tradition mitbringen.

Parallel zu dem Bildungsprogramm wird in die Arbeiten der Schule ein
Festprogramm integriert. Moglichst viele armenische Feste werden mit
den Schiilern gefeiert. Die Schiiler nehmen an religiosen Festlichkeiten,
an nationalen und traditionellen Zeremonien teil. Dies wird wihrend
der Unterrichtstunden diskutiert, die erlernten Inhalte kommen bei den
Veranstaltungen zum Einsatz. Die Schiiler singen und tanzen vor Publi-
kum, was ihre Arbeit wihrend der Schulstunden anspornt. Die Schulfes-
te zdhlen zu den lebhaften sozialen Ereignissen der Gemeinde, denn sie
bringen viele Gemeindemitglieder zusammen und bieten einen Anlass fiir
das Zusammensein. Eine grofSe Rolle spielt auflerdem der Elternverein.
Er kiimmert sich um viele Angelegenheiten, die nicht unmittelbar den

163

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Unterricht betreffen: Betrieb des Schulbuffets, Dekoration der Festsile
vor den Veranstaltungen, Einkauf fiir die Feste und ahnliches. Dies ge-
schieht auf ehrenamtlicher Basis und spiilt einen kleinen Gewinn in die
Schulkasse. Die Anwesenheit der Miitter in den Schulpausen, ihre Bedie-
nung und die selbstgemachten Backwaren vermitteln dem Ganzen eine
vertraute Familienatmosphire und halten durch mehrere kleine Kommu-
nikationsmuster, sprachliche, kulturelle und emotionale Gepflogenheiten
einen kulturellen Raum aufrecht. Eine Sozialisation, die Aneignung neu-
er Inhalte geschieht durch den Unterricht und durch die Kommunikati-
on mit Lehrern und Mitschiilern. Die Konzentration aller Institutionen
an einem Ort ermoglicht auch andere Begegnungen wahrend des Schul-
alltags (mit dem Priester, in der Kirche etc.).

Nicht nur alle Tatigkeiten in der Schule, sondern auch in der Gemein-
de im Allgemeinen sind auf die Schaffung einer kulturellen (nicht politi-
schen) Autonomie ausgerichtet. Ideen und Konzepte der Autonomie und
Abgrenzung werden gepflegt, deren Materialisierung sich oft durch nur
kleine Abweichungen vom gewohnlichen Alltag zeigt, durch Zeichen,
die auf zusitzliche, versteckte Bedeutungen hinweisen und somit einen
Raum und Bedingungen fur die Identifikation schaffen.

Die zeitliche Organisation des Gemeindelebens

Allein durch das Haus wird noch kein ausreichender Raum fur das Ge-
meindeleben geschaffen. Auch die gemeinsame Zeit muss entsprechend
eingeteilt werden. Wahrend die Arbeitstage den tiblichen Verpflichtun-
gen als Osterreichische Biirger gelten, die Existenz sichern und die Inte-
gration ermoglichen, wird das Wochenende fiir die Pflege der armeni-
schen Beziehungen, Traditionen und Rituale genutzt. So unterscheidet
sich das Gemeindehaus am Wochenende sehr stark von dem Gemein-
dehaus wihrend der Arbeitswoche. Am Sonntag findet der Gottesdienst
statt. Im Anschluss daran werden oft Veranstaltungen organisiert und
Giste empfangen etc. An diesem Tag stehen alle Tiiren offen. Im Hof, an
den Eingdngen und in der Kirche ist es im Unterschied zu den Wochenta-
gen sehr belebt. Das gleiche gilt fiir den Samstag, denn an dem Tag findet
der Schulunterricht statt. Das Haus ist voller Kinder, Lehrer und Eltern.
Wenn man aber an einem Wochentag die Kolonitzgasse 11 aufsucht,
sieht alles leer und stumm aus, trotz der Schilder mit der Bezeichnung
» Armenierplatz« und des Kreuzsteins. Nichts deutet darauf hin, dass so
viele Vereine und Organisationen in dem Haus untergebracht sind. Die
Gemeindezeit wird durch den eigenen Rhythmus der Gemeindemitglie-
der bestimmt. Diese Organisation kann keine tagliche und im ublichen
Sinne effiziente Arbeitsweise einhalten. Denn die Arbeiten fir die Ge-
meinde werden in der Freizeit verrichtet. Die Arbeit in der Gemeinde ist

164

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

eine meist ehrenamtliche Nebentitigkeit. Sie kann nicht mit dem glei-
chen Anspruch und im gleichen Zeitrahmen erfolgen wie Tatigkeiten in
den anderen Bereichen

Die beschriebenen beiden Biiros sind bzw. waren wihrend der Woche
geoffnet. Das Gemeindebiiro hat dreimal in der Woche zwischen 1o und
13 Uhr offizielle Anwesenheitszeiten. Der Huys-Verein war ein Teil der
Gemeindestruktur und wurde vom Bundesministerium fiir Inneres ge-
fordert. Die Beratungszeiten umfassten je acht bis neun Stunden an finf
Tagen in der Woche. Den Vorsitz hatte eine Dame aus Armenien, die zu-
sammen mit einer Osterreicherin mit armenischen Wurzeln die Geschif-
te regelte und in den Beratungszeiten im Biiro anzutreffen war. Sie hatten
langere Anwesenheitszeiten, eine staatliche Finanzierungsbasis und vor
allem die ibernationale Zielsetzung, Migranten und Asylanten zu unter-
stutzen. An erster Stelle stand aber die integrative Funktion fiir armeni-
sche Migranten. In jeder Hinsicht, ob zeitlich oder thematisch, Mietpar-
teien oder Vereine betreffend, ist das Gemeindeleben ein Sammel- und
Treffpunkt fir verschiedene Strukturen und Zusammensetzungen.

Zugang und Empfang

Die »Regeln« fiir den Zugang und Empfang im Gemeindehaus unter-
scheiden sich auch je nach Wochentag. Am Wochenende stehen alle Tu-
ren offen, keine Anmeldung und Ankiindigung sind notig, der Weg zu
einer Veranstaltung, zur Kirche und Schule ist durch Menschenstrome
und Auskunft leicht zu erkennen. Der Eintritt wird nicht kontrolliert,
alles wird informell geregelt. An den Arbeitstagen hingegen treten im
Fall eines Termins bei einer der Organisationen Schwierigkeiten vor der
Tir bzw. vor der Klingel auf.+ Weitere Informationen zum Klingel-Sys-

4  Die Betrachtungen basieren auf meinen Notizen wihrend der Datenerhe-
bung und ihrer spiteren Auswertung. Nach dem Klingelschild suchend, um
zum verabredeten Termin in das gesuchte Biiro zu gelangen, stellen sich ei-
nige unerwartete Schwierigkeiten und gleichzeitig unerwartete Losungen
ein. Im Telefonat mit der Gemeindebiiromitarbeiterin wurde innerhalb der
Sprechzeiten ein Termin fiir ein Interview vereinbart. Nun war die Heraus-
forderung, das Biiro zu finden: Ein Schild entdeckte ich sofort. Die Mog-
lichkeit, Gemeindesile oder eine mir nichts sagende Abkiirzung zu errei-
chen, war nicht das, was ich brauchte. Ein anderes Schild fand ich einfach
nicht. Fiir einen Gast, der sich mit dem Haus nicht auskennt, war das zwei-
te Schild nicht gedacht. Die informelle Art, Besucher zu empfangen, schien
sich auch auf die Arbeitstage auszudehnen. In das Gebaude kam ich letzten
Endes doch noch rechtzeitig hinein, ohne das zweite Klingelschild gefunden
zu haben. Wie? Wihrend ich verloren vor dem >falschen« Schild stand und
an einen Ausweg dachte (nach einigem Zogern driickte ich einfach alle vier

165

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

tem erhalt man erst nach dem Termin, also etwa, welche Klingel nicht
funktioniert und wo man am besten stattdessen klingeln sollte. Es be-
darf zusitzlicher Kenntnisse, und fir eine Hauptstadt sind dies eher un-
typische Handlungsvoraussetzungen. Wenn man den Umgang mit dem
Klingelschild als Insiderwissen ansieht, muss man die Relevanz dieses
Wissens an unterschiedlichen Tagen beriicksichtigen. Insiderinformation
hat demzufolge je nach Wochentag eine andere Relevanz, am Wochen-
ende weniger, am Arbeitstag mehr. Zu wichtigem Wissen zdhlt auch die
ganze Information iiber das Gemeindeleben: die Wochentage, informel-
le Kommunikationsmuster, Mangel an Prazision und Genauigkeit. Sich
auf die Kommunikation zu verlassen, nachbarschaftliche Beziehungen
zu pflegen, nach alternativen informellen Losungen zu suchen ist wichti-
ger, als sich an klare anonyme Regelungen zu richten. Die Art und Weise,
wie man empfangen wird, konnte fur Europder ungewohnlich und un-
zuverlassig erscheinen. Denn es geht um Termine, also um formale bzw.
geschiftliche Besuche. Dies wird wiederum durch die unkomplizierten
Umgangsformen und die Bereitschaft zu helfen kompensiert und ver-
einfacht. Entscheidend ist hierbei die Distanzierung von offiziellen, un-
personlichen Umgangsformen. Beim Empfang sind also die Regeln der
Gastfreundschaft wichtiger. Die kleinen kulturellen Unterschiede treten
in Bereichen auf, die moglicherweise etwas storen und verkomplizieren,
dafir aber die kulturelle Eigenart signalisieren.

Die Klingelschilder, die grundsitzlich nur in den Wochentagen eine
Funktion als ein Element der ersten Begegnung mit der Gemeinde ha-
ben, wiesen folgende Eigenheiten auf: Klingelschilder befanden sich an

Klingeln, bekam aber keine Antwort) kam ein dlterer Mann zur selben Tiir.
Er fiel mir dadurch auf, dass er grofse Einkaufstaschen in den beiden Han-
den trug — eine private Alltagssituation vor dem Eingang in das Gemeinde-
zentrum. Er sah mich dort stehen und fragte mich auf Armenisch, zu wem
ich wolle. Dass ich in das Biiro mochte, war noch nicht ausreichend, ich
sollte die Person nennen. Anschlieffend wandte er sich dem von mir nicht
entdeckten (2.) Klingelschild zu und driickte einen der Knopfe (welchen ge-
nau konnte ich nicht sehen), meldete sich mit »Ich bin es«, und ihm wurde
geoffnet. So kam auch ich in das Haus. Freundlich wies mir der Mann den
Weg zur richtigen Tur und verabschiedete sich.

Fiir meine Untersuchung musste ich mehrmals in das Gebaude zuriickkom-
men. Gleich am ersten Nachmittag hatte ich einen Termin fiir den Abend in
den gleichen Raumen. Da wurde mir gleich mitgeteilt, welche Klingel nicht
funktioniert und wo ich am besten stattdessen klingeln sollte — alles war
intern geregelt (»Meine Klingel funktioniert nicht«, meinte der Seelsorger,
woraufhin eine Mitarbeiterin des Nachbarbiiros mir anbot: Sie konnen bei
mir klingeln«). Das heifSt, auch wenn ich das richtige Klingelschild entdeckt
hitte und den Seelsorger hitte identifizieren konnen, wire ich damit nicht
weitergekommen.

166

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

den beiden Seiten der Eingangstiir. Sie waren mit lateinischen Buchsta-
ben beschriftet, Grofs- und Kleinschreibung abwechselnd, Abkiirzungen,
private Parteien und Organisationen hintereinander auf den Klingelschil-
dern aneinandergereiht. Eine Schule teilte ihr Klingelschild mit einer an-
deren Organisation (ASV). In einem Haus mit mehreren Parteien sollten
durch das Schild eine Schule, Pfadfinderverein, ASV, AAPV, Pater Avedis,
WINSTER; SIMONIAN; HAUSWART MIKIRIAN und Der Andreas zu
erreichen sein. Die Abkiirzungen stehen jeweils fiir die gemeindezuge-
horigen Vereine und Organisationen wie die Armenische Studentische
Vereinigung (ASV) und so weiter. Personen, Organisationen und Ver-
eine begegneten einem in dieser Art, manche Einheiten wurden durch
Abkiirzungen vorgestellt, manche Personen durch Vornamen, die ande-
ren durch Nachnamen, in manchen Fillen gab es einen Hinweis auf die
Funktion, in anderen nicht. Auf dem Klingelschild fanden sich keine ar-
menischen Buchstaben, aber armenische Vor- und Nachnamen. Trotz des
Mangels an einer professionell hergestellten Einheitlichkeit waren alle
Inhalte verstandlich reprasentiert: alle waren mit Computer und nicht
von Hand geschrieben und gentigten einem gewissen, wenn auch nicht
sehr hohen Standard. Fiir jeden, der die deutsche Sprache beherrscht, er-
gaben die Worter einen Sinn. Einerseits wird dadurch die Distanz zu der
>AufSenwelt« minimiert, keine Grenze zwischen In- und Outsider gezo-
gen. Indem das Klingelschild andererseits Klarheit und Prizision vermis-
sen ldsst, ist dennoch eine Grenze markiert, die zusitzliche Fragen aus-
lost. Obwohl alles lesbar ist, kann sich der Besucher nicht orientieren:
Wo man klingeln muss, um die eine oder andere Institution oder Orga-
nisation zu erreichen, ist nicht so einfach festzustellen.

In diesen Kombinationen entsteht eine Collage auf dem Klingelschild,
die ihren Hohepunkt bei der Bezeichnung des jungen Gemeindepriesters
erreicht. Im Zuge der Verbindungen, Ubersetzungen und diversen Tran-
skriptionen der armenischen Begriffe, Worter und Namen ist eine eigen-
artige Komposition entstanden, in der viele der fur die Gemeinde und
ihr Wesen typischen Elemente verdichtet sind: Der mit einem bestimmten
Artikel versehene Vorname fallt sofort auf: »Der Andreas«.

In allen Bezeichnungen auf der Klingel findet sich ein einziges Wort
auf Armenisch, das aber mit lateinischen Buchstaben geschrieben wur-
de: »Der«. Schon oben bei der Beschreibung der Teppiche ist das Wort
fiir Gott Ter erwihnt worden. Vom Buchstaben T (Zeichen S) war die
Rede, der stets als Muster auf den Teppichen zu finden ist und sich
auch als Drache lesen ldsst. Das armenische Zeichen S wird allerdings in
den beiden armenischen Hochsprachen unterschiedlich ausgesprochen
—in Ostarmenisch »t« und in Westarmenisch »d« (siche Tabelle im An-
hang). Sobald die armenischen Worte mit lateinischen Buchstaben ge-
schrieben werden, ist die Entscheidung fiir eine der Aussprachen gefal-
len. Die Schreibweise » Der« entspricht der westarmenischen Aussprache.

167

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Ich hingegen halte mich an die ostarmenische Lautung: So taucht in mei-
nem Text unten die Schreibweise Ter auf, in den hier diskutierten Daten
hingegen ist die Schreibweise Der vertreten. Dies kann zwar Verwirrung
stiften, ist zugleich aber das eigentliche Datum, ein Hinweis auf die Viel-
zahl von Regeln und Moglichkeiten, die auf diese Weise zum Ausdruck
kommen. Dieser Tatbestand ist zu erkldren und zu interpretieren. Die
Armenier aus Syrien und dem Libanon, zu denen auch der langjahrige
Priester der Gemeinde gehort, pflegen die westarmenische Aussprache.
Das Wort Ter oder Der bezeichnet Gott, aber auch seine Stellvertreter
(Meister, auch Geistliche) in dieser Welt. Im Armenischen bezeichnet es,
wie das lateinische Pater, einen Geistlichen. Es ist daher die Klingel des
Seelsorgers, der auch in diesem Haus zu finden ist. Eine sehr wichtige
Personlichkeit fur eine Kirchengemeinde, die aber verschlisselt wird. Da-
durch, dass das Wort auch auf Deutsch (als bestimmter Artikel) gelesen
werden kann, ist es nicht als Fremdwort zu erkennen.s Die Kombinati-
on verschiedener Sprachen, Schriften und Schreibweisen ist ein Merk-
mal des Gemeindelebens und reprasentiert es sehr gut. Gleichzeitig stellt
es ein Element dar, das nicht jedem zugdnglich ist und dadurch als ein
verschlusseltes Abgrenzungsmerkmal gelten kann. Entscheidend ist da-
bei der Einsatz der Sprache. An der Stelle, an der die armenische Spra-
che zum Tragen kommt, sind alle ihr nicht Zugehorigen ausgeschlossen.
Sprache wird dadurch zum wirksamsten und radikalsten Abgrenzungs-
merkmal, nicht nur in dieser kleinen Sequenz, sondern auch in den gro-
Beren Zusammenhangen der Wiener Gemeinde. Es ist eine nur unauf-
fallige Herangehensweise, die weder stort noch Konflikte auslost. Sie
bewirkt dennoch eine Abgrenzung, ist jedoch gleichzeitig ein Zeichen
der Anpassung an die Regeln.

Die Sprache der Gemeinde

Die Sprachen, die in der Gemeinde am meisten gesprochen werden, sind
Armenisch und Deutsch. Neben dem Deutschen und Armenischen spre-
chen die Gemeindemitglieder jedoch im Alltag oft auch die Sprachen ih-
rer Herkunftslinder. Die Mitglieder der Gemeinde (Armenier) stammen
aus mehreren Lindern: aus der Turkei, dem Iran, Syrien, Libanon und
nicht zuletzt auch aus der Republik Armenien und anderen ehemaligen
Sowjetrepubliken. In dieser Vielfalt der Sprachen wird im Rahmen der
Gemeinde und ihrer Tatigkeiten der armenischen Sprache eine besonde-
re Position zugestanden (West- und Ostarmenisch). Das Armenische ist

5 Zu diesem Ergebnis kamen Gruppendiskussionen und Interpretationen der
Fotoaufnahmen der Klingelschilder mit den deutschen Kollegen in Konstanz
und Frankfurt.

168

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

Wunschsprache und Zielsprache der Gemeinde. Alle Gemeindemitglie-
der und auch die Schule sind um die perfekte Beherrschung der Sprache
bemiiht. Das Erlernen und die Pflege der Sprache gehoren zu den wich-
tigsten Zielen, vor allem der Schule und des Schulunterrichts. Die Mit-
glieder der Gemeinde unterscheiden sich nach ihrer Kenntnis der arme-
nischen Sprache. Die gute Beherrschung der Sprache ist unter anderem
eine Generationenfrage, aber auch eine Frage des Ursprungslandes. Es
gibt eine Gruppe ausgebildeter Gemeindemitglieder, die eine bewusste
Position zur Sprache pflegen, eine tolerante und verstindnisvolle Hal-
tung der Situation gegeniiber einnehmen und ihre engagierte Tatigkeit
in den Dienst der Gemeinde stellen. Viele von ihnen sind Lehrende an
der Schule. Sie sprechen alle Armenisch und teilen eine idealistische Hal-
tung — diese erwunschte armenische Insel inmitten eines anderen Lan-
des aufrechtzuerhalten. Im Lehrerzimmer wird souveran auf Armenisch
kommuniziert. Lehrerinnen, Mitarbeiter, viele Erwachsene zeigen ihre
klare Priferenz, eine bewusste und selbstbewusste Haltung gegentiber
der Sprache. Alle bringen eine sehr natiirliche Bindung zu Sprache und
Kultur mit, ob sie nun aus der Republik Armenien oder aus den Diaspo-
ra-Zentren stammen. Sie kommunizieren miteinander und mit Gasten
(wie mir) mit Leichtigkeit, souveriner Sicherheit und betonen die Wich-
tigkeit und Richtigkeit dieser Einstellung. Wenn man aber das Lehrer-
zimmer verlisst und den Blick auf den Unterricht, die Klassenzimmer
richtet, wie auch die Geschehnisse in der Cafeteria, in den Festsilen be-
obachtet, wird das Spektrum der Positionen grofSer und der Umgang mit
der Sprache bzw. mit den Sprachen reibungsvoller.

Im Unterschied zu den erwachsenen Gemeindemitgliedern, die meis-
tens selbst nach Osterreich eingewandert sind, haben die jiingeren und
jungsten Gemeindemitglieder entweder unsichere oder gar keine Kennt-
nisse des Armenischen. Fiir die ersteren ist Armenisch eine Sprache der
Gefiihle, der entspannten Kommunikation, eine Muttersprache, fiir die
jungeren ist es oft nur die Sprache der Eltern, aber selten die Sprache, in
der sie denken. Dennoch kann man die armenische Sprache als Wunsch-
sprache bezeichnen. Fiir viele der jiingsten Mitglieder ist Armenisch nicht
mit Winschen, sondern mit Pflicht verbunden, eine » Muss-Sprache«.
Die Kinder unterscheiden sich grundsitzlich in ihren Sprachkenntnissen
des Armenischen, je nachdem, ob sie die Sprache in der Familie, im All-
tag oder in den Ferien horen oder nicht. Aber auch fir diejenigen, denen
die armenische Kultur nihersteht, ist das Erlernen vor allem der Schrift-
sprache eine grofle Herausforderung. Dies soll vor allem im Rahmen der
Samstagsschule erfolgen, was fiir eine Ein-Tages-Schule auch eine viel zu
grofse Aufgabe darstellt.

Durch die Beherrschung der Sprache lassen sich generationsspezifi-
sche Fragen, aber vor allem die verschiedenen Konzepte des Selbstver-
stindnisses in den armenischen Diaspora-Zentren, Herkunftslindern

169

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

und Gruppierungen rekonstruieren. Im Umgang mit der armenischen
Sprache zeigen sich die >Kampfstrategien< und Widerstandshaltungen:
Wer bringt die >richtigen< Opfer, wer leistet den >richtigen< Beitrag zur
Erhaltung der eigenen Identitdt? Wer hat mehr gelitten? In diesem Zu-
sammenhang konnte man Armenisch auch eine Streitsprache im Kon-
text der Gemeinde nennen. Die Streitigkeiten beginnen bei den Einzelhei-
ten der Aussprache und Rechtschreibung von Ost- und Westarmenisch
(das oben genannte Beispiel mit D und T kann die Problematik verdeut-
lichen) und erreichen den Moment der Beherrschung und Nicht-Beherr-
schung der Sprache. In dieser Frage gibt es unterschiedliche Meinungen,
die zum einen mit den Herkunftslandern, Kernland und Diaspora, zu-
sammenhangen und die Bedeutung der Sprache fir die Identifikation
der jeweiligen Gruppe jeweils anders gewichten. Die Migranten aus der
Republik Armenien haben eine naturliche Beherrschung und eine ab-
solute Verbindung der Identifikation mit der Sprache und sie erwarten
von allen anderen Armeniern eine dhnliche Einstellung dazu. Dies wird
durch den Umstand verstarkt, dass die sowjetische Vergangenheit die
sprachliche Ebene weiterentwickelt, die religiose Identifikation dagegen
geschwicht hat. Die Armenier im Iran, die wie die Armenier in Armeni-
en Ostarmenisch sprechen, sind auch fiir ihre sicheren Sprachkenntnis-
se bekannt. Sie sind stolz darauf, dass ihre Existenz im iranischen Staat
nicht auf Kosten ihrer armenischen Identifikation und Sprachbeherr-
schung ging. Die Armenier aus dem Nahen Osten sind ebenfalls sehr
sicher in ihren westarmenischen Sprachkenntnissen, wihrend die Ar-
menier aus der Tiirkei einen Sonderfall bilden. Kenntnisse der armeni-
schen Sprache sind bei den Tiirkei-Armeniern oft nicht vorhanden. Sie
pflegen ihre Nihe zur armenischen Kultur iberwiegend durch die Reli-
gion. Turkisch ist oft die einzige gut vertraute Sprache fur sie. Wahrend
viele andere Sprachen auf Akzeptanz und Verstindnis stofsen, wird die
tuirkische Sprache mit einem weiten Spektrum an Problemen assoziiert:
Verlust, Gewalt, Genozid. Sie wird in der Gemeinde nicht oder nur sehr
widerwillig toleriert. Der Klang der tiirkischen Sprache wird in der ar-
menischen Gemeinde als Friedensbruch gesehen. Aus der Sicht der tiir-
keistimmigen Gemeindemitglieder hingegen, die, ohne die armenische
Sprache zu beherrschen, dennoch ihren Weg zur Gemeinde finden, ist im
Tiirkischen ihr Akt des Widerstandes und ihr Bestreben, ihre armenische
Identitat aufrechtzuerhalten, ihre Leistung und ihr Kampf enthalten. Die
Gemeindestrukturen, vor allem die Schule, bietet der jungeren Generati-
on wiederum eine Moglichkeit, unabhingig von ihrer Herkunft Sprach-
kenntnisse zu erlangen.®

6  Ein Ausschnitt aus meinen Notizen: »Hier begegnete mir meine erste fiihl-
bare Sprachschwierigkeit. Zusammen mit einer Lehrerin kam ich zum Kaf-
feetisch. An einem grofSen Tisch safSen Frauen, die (Ost-)Armenisch redeten,

170

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

Der >richtige« Umgang mit der Sprache und die Rolle der Sprache spie-
geln die inneren Diskrepanzen wider: Gruppenbildungen, Abgrenzung
und Isolation von Einzelnen oder von ganzen Gruppen. SchliefSlich exis-
tieren diese Gruppen wiederum zusammen, nebeneinander. Die Vorstel-
lung, die Sprache auf die eigene >richtige« Weise zu beherrschen und den
srichtigen< Zugang zur Kultur zu haben, fithrt sie am gleichen Punkt zu-
sammen, sie versammeln sich unter einem Dach. Die Pflege der rituel-
len Formen der Zugehorigkeit verbindet sie, obwohl sie manchmal ent-
gegengesetzte Haltungen einnehmen. Alle suchen nach Moglichkeiten,
sich im Handeln >zu Hause« zu fiihlen. Es sind jeweils unterschiedliche
Kampfstrategien, Reibungsflichen, Sehnsiichte, die auf der symbolischen
Ebene ausgehandelt werden miissen.

Das Thema der Sprache im Rahmen der Gemeinde wire nicht voll-
standig beleuchtet, wenn die Rolle der altarmenischen Sprache nicht
berticksichtigt wiirde. Die altarmenische Sprache ist in erster Linie
die Sprache der Kirche, der Liturgie. In der Liturgie kommen die zwei

sehr gepflegt waren, sich unterhielten. An einem anderen Tisch, zu dem wir
gingen, safSen zwei Frauen, die auf Tirkisch miteinander sprachen. Wir setz-
ten uns zu ihnen. Eine der beiden Frauen sprach auch Armenisch (Westarme-
nisch), und mit der Lehrerin konnte ich gut kommunizieren, aber die andere
Frau, die ich ab jetzt Frau »Z« nennen werde, sagte kein Wort, kein einzi-
ges Wort. Frau »Z« saf§ sehr zurtickhaltend, mit einem beinahe erschrocke-
nen Gesichtsausdruck und schwieg. Mir wurde erklirt, dass Frau »Z« kein
Armenisch spreche. Deutsch sprach sie ebenfalls ungern und auch nicht viel
(und auch nicht gut). Ohne diese Vermittlerinnen wire an keine Kommuni-
kation zu denken gewesen. Die Perspektive von Frau »Z« konnte ich auch
durch die zwei anderen moglichst gut rekonstruieren, was fiir mich von gro-
fer Bedeutung war. Ich stellte keine Fragen, bekam aber viele Antworten.
Wie kommunizieren die Menschen miteinander? Was wird problematisiert?
Wie wird Frau »Z« dargestellt, welche Fragen riicken in den Vordergrund,
wie wird argumentiert? Es wird die Frage aufgeworfen, wer denn tatsich-
lich im Osmanischen Reich gelitten habe. Das seien die Armenier, die heu-
te kein Armenisch konnten. So diirfe man ihre Beherrschung der tiirkischen
oder die Nicht-Beherrschung der armenischen Sprache nicht als Vergehen
ansehen. Die Opfer, die Frau »Z« bringt, damit ihre Kinder die Samstags-
schule besuchen kénnen und der Sprache niherkommen, wurden in diesem
Zusammenhang betont.

Ein direkter Zugang zu ihrer Welt war firr mich ausgeschlossen. Dafir blieb
keine Zeit. Sie sprach einfach nicht mit mir, und ich konnte nichts daran
andern. Die wenigen Fragen haben sowohl Frau »Z« als auch die anderen
Anwesenden nur irritiert und durcheinander gebracht (z.B. die Frage nach
dem Nachnamen: Viele Armenier aus der Tirkei haben tirkische Nachna-
men, und ich wollte nur wissen, ob sie einen armenischen Nachnamen hat.
Dies wurde aber als ein Hinweis darauf interpretiert, dass ich sie nicht fiir
eine Armenierin halte). «

171

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

wichtigsten Identifikationsmerkmale der Armenier, Religion und Spra-
che, zusammen. Das Armenisch, das man lernen will und sprechen kann,
unterscheidet sich stark von der Sprache der Liturgie. Die Sprache der
Kirche verkleidet eine besondere aufleralltigliche Ebene und steht fiir die
feste unverdnderte rituelle Ordnung. In dieser Sprache werden Inhalte
gespeichert, die eine lingere Kontinuitit vorweisen und einige spitere
Trennungen — in Ost und West, in Diaspora und Kernland etc. — tiber-
dauert haben. Auch die Wiener armenischen Katholiken, die Mechita-
risten, feiern die Liturgie auf Armenisch. So verbindet das Altarmeni-
sche beide Kirchen.

Uber die Rolle der Sprache fiir die Gemeinde mochte ich noch im Zu-
sammenhang mit der Literatur, Presse und der in der Gemeinde gedruck-
ten Zeitschriften sprechen. Die Bibliothek der Gemeinde besteht aus ar-
menischen Biichern. Die Druckerei der Mechitaristen verfiigt auch tiber
Materialien, die von der Gemeinde genutzt werden. Es werden einzel-
ne Informationsblitter zu den Festen vorbereitet. Wenn die armenische
Sprache auch oft die Grundlage der in der Gemeinde benutzten Tex-
te bildet, werden haufig auch Materialien auf Deutsch im Namen der
Gemeinde und fir die Gemeinde herausgegeben. Zeitschriften, Berich-
te und Magazine werden auf Deutsch gedruckt. Diese benutzen Mate-
rialien aus Armenien und aus den Diaspora-Zentren. Am Tag, an dem
das Vardan-Fest gefeiert wurde, konnte man nach der Vorstellung auf
dem Weg zum Ausgang Zeitschriften kaufen (in deutscher Sprache, von
armenischen Herausgebern mit Werbung auf Armenisch und Deutsch).
Der Umgang mit der armenischen Sprache gleicht einer Kampfstrategie.
Man kimpft fiir die Sprache: Lernen, Lehren, Uberzeugungsarbeit leis-
ten, die Wichtigkeit betonen, vor allem fur die Kinder, deren Bindung
zur Sprache nicht auf natiirliche Weise gegeben ist. Kirche und traditio-
neller Gottesdienst kimpfen ohne Kompromisse firr den Erhalt der Tra-
dition. Sie versuchen aber auch, durch auf Deutsch gedruckte sprachli-
che Medien ohne Hilfe der armenischen Sprache einen Zusammenhalt
zu garantieren.

1.3 Das Vardan-Fest in der Wiener Gemeinde

In den Interviews wurde oft auf die grofse Vergangenheit des Vardan-Fes-
tes hingewiesen. Es sei eine der wichtigsten Angelegenheiten der Ju-
gendorganisation (Eritasardakan miutjun) gewesen, in den letzten Jahren
allerdings auf eine Schulveranstaltung reduziert worden.” Als typisches
Merkmal des Vardan-Festes nannten meine Interviewpartner, die Schul-

7 Hier stiitze ich mich auf das Interview mit der Schuldirektorin Karine Zam-
gochian vom o2.Februar 2008.

172

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE

direktorin Karine Zamgochian, wie auch Razmik Tahmazian, ein lang-
jahriges Mitglied der Gemeinde, dass es sich verbindend und vereinigend
auf die Gemeinde auswirkte. Dieses Fest brachte alle Gruppen zusam-
men und hob die Grenzen zwischen religios und partei-politisch mar-
kierten Abgrenzungen auf: armenisch-apostolische, katholische, evan-
gelische Armenier, Kommunisten, Revolutionire, Konservative oder
Liberale — alle konnten sie sich auf das Vardan-Fest einigen. Mechitaris-
ten werden ebenfalls oft als Trager einer besonderen Vardan-Fest-Tradi-
tion der Zeit hervorgehoben. Auch auf dieser Ebene, zwischen den zwei
armenischen religiosen Institutionen in Wien, schlug das Vardan-Fest
eine Briicke. Mit der Zeit entwickelten sich viele weitere Feste, die die
Gemeinde zusammenbrachten, wodurch das Vardan-Fest seine einzigar-
tige Position einbufSte.® Auch heute gehort das Vardan-Fest, zusammen
mit Ostern und Weihnachten, zum Grundkanon des Lebens der Wiener
Armenier. Seit Jahren wird es in Wien im Rahmen der Schule gefeiert.
Es wird von der Schulverwaltung und den Lehrern organisiert und dem
Schulprogramm angepasst. Dies hat zur Folge, dass es selten an dem ei-
gentlichen Feiertag gefeiert wird, da die Schule nur samstags stattfindet
und das Vardan-Fest, wie oben erwihnt, immer auf einen Donnerstag
falle. AufSerdem wird es auch oft mit einem anderen Fest zusammen ge-
feiert, das nicht inhaltlich, sondern nur kalendarisch in denselben Zeit-
raum fallt. Der unterschiedliche symbolische Hintergrund beider Feste
wird dabei oft vernachlassigt. Die zwei Feierformen werden aneinan-
dergereiht oder zusammengelegt. Der Kirchenkalender hat hierbei kei-
nen Vorrang vor den Entscheidungen des Schulwesens. Von der Schule
wurde zur Zeit meiner Datenerhebung erwartet, dass sie als Instanz die-
se Tradition weiterfiihrt.

Die Organisation der Festlichkeiten wird mit der Gemeindeverwal-
tung abgesprochen. Der Tradition nach soll der Priester eine Rede auf
dem Fest halten. Es besteht also eine wechselseitige Zusammenarbeit
zwischen der Kirche und der Schule. Der im Internet veroffentlichte Ver-
anstaltungskalender wies auf das Fest als eine Gemeindeveranstaltung
hin, wobei die Hovhannes Schiraz-Schule als der Veranstalter des Fes-
tes angegeben wurde.

Jedes Jahr wird ein Programm zusammengestellt und ein Aushang fiir
das Schaufenster am Eingang des Gemeindehauses gestaltet. Die Lehre-
rinnen konzipieren ein Konzertprogramm, suchen einzelne thematisch
passende Gedichte und Lieder aus, verteilen diese unter den Schiiler und
Schiilerinnen und iiben sie mit ihnen ein. Die Programme von 2007 und
2008 wurden dhnlich gestaltet: Das Programm beginnt und endet mit
einem Lied, mit dem Auftritt des Chors. Den Hauptteil des Festes bilden
die rezitierten Gedichte und Texte. In beiden Programmen sind jeweils

8  Zugrunde liegt das Interview mit Razmik Tahmazian vom 17. Februar 2008.

173

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

die Namen der Schiiler verzeichnet, die die Gedichte und Texte vor-
tragen. Der Gesangsteil ist weniger detailliert dargestellt: » Auftritt des
Schulchors (Auftritt des jungeren und ilteren Schulchors bzw. des Mit-
telstufenchors)«. Die Beteiligung der Schiiler durch verschiedene Akti-
vitdten spielt fir die Konzeption dieses Festes die wichtigste Rolle. Ob
die gesungenen Lieder mit dem gefeierten Helden zu tun haben und ob
die genauen Bezeichnungen der Lieder im Programm stehen, ist weniger
wichtig. Des Weiteren werden die Eroffnungsrede und die Schlussrede
in das Programm aufgenommen.

Im Programm von 2007 werden die Personen genannt, die die Veran-
staltung er6ffnen und beenden. 2007 wurde dies von dem Geistlichen
ubernommen. In dem Programm von 2008 fehlen die personellen Anga-
ben zu diesen Punkten. Es werden lediglich die Vornamen und Klassen
der Schiiler angegeben, die ein Gedicht oder eine historische Ubersicht
vortragen. In beiden Jahren wurde ein Aushang mit einem Text fur das
Schaufenster des Gemeindehauses vorbereitet. Die Texte beider Aushin-
ge unterscheiden sich in einigen Punkten. Wahrend der Aushang aus dem
Jahr 2007 auf Westarmenisch verfasst ist, ist der Aushang vom Jahr 2008
auf Ostarmenisch. Der Text ist ein Auszug aus einem Geschichtslehr-
buch, das noch in Sowjet-Armenien verfasst wurde. Entsprechend heben
beide Texte jeweils andere Aspekte hervor: Der in Sowjet-Armenien ver-
fasste Text nimmt hauptsichlich einen kampferischen, sikularen Stand-
punkt ein, mit wenigen Hinweisen auf die Religion. Der auf Westarme-
nisch geschriebene Text spricht dagegen die Zentralitit des Religiosen
an. In jeder Version ist Vardan auch visuell dargestellt. Wir sehen zwei
Varianten des gleichen, bekannten Portraits — in der ersten Version grof
und schwarz-weifS, in der zweiten klein im Text und farbig. Gemeinsam
ist beiden Texten die Idee des Martyriums und vor allem des Kampfes
und der groflen Leistung zu Gunsten des eigenen Volkes und der Heimat.
Ebenfalls sind in beiden Versionen die zentralen Daten wiedergegeben:
Das Datum der Schlacht, der Ort und der Name des Helden. Der ostar-
menische Text ist linger und detaillierter, wihrend der westarmenische
nur die Essenz der Geschichte wiedergibt.

Von Jahr zu Jahr wird eine gleichbleibende Struktur gepflegt. Zu-
gleich kommt die innere Vielfalt der Gemeinde in verschiedenen Akzen-
ten zum Ausdruck. Dies betrifft die Sprachunterschiede und Hintergriin-
de je nach dem Herkunftsland. Auch die Aspekte der inneren Dynamik
der Gemeinde iiben ihren Einfluss aus: Wihrend 2007 die Person des
Erzbischofs als festes Element im Programm verankert ist, ist im Jahr
2008 der neue junge Priester noch nicht integriert, weder in das Leben
der Gemeinde, noch in das Programm des Vardan-Festes.

174

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE
Dekoration und symbolische Gestaltung

Das vorbereitete Programm des Vardan-Festes wird in einem der grofsen
Sile der Gemeinde im Gemeindehaus dargeboten. Der Mehrzweckraum
wird, wie auch andere Riaumlichkeiten des Hauses, bei verschiedenen
Anlassen genutzt und jeweils entsprechend umgestaltet und ausgestat-
tet. Da beim Vardan-Fest die Auffihrung eines Konzertes inbegriffen
ist, wird fur diesen Zweck eine Bithne aufgestellt. Dabei handelt es sich
um ein transportables Podium, das je nach Bedarf aufgestellt oder weg-
geraumt werden kann. Die Bithne gibt dem Raum einen Aufmerksam-
keitsfokus und teilt ihn auf in den Zuschauerraum und den der Darstel-
ler oder Vorsprecher bzw. Rezitatoren. Diese transportable Bithne wird
mit einem grofSen orientalischen, farbig gemusterten Teppich abgedeckt.
Der Teppich lisst die Buhne feierlicher aussehen und verdeckt zugleich
ihren provisorischen Charakter. Mit dem Teppich sieht die Bithne soli-
der aus, das Muster des Teppichs zeigt die Konturen, und auch wenn auf
den Seiten immer noch die tischartige Konstruktion der Biithne erkenn-
bar ist, verandert der Teppich den frontalen Anblick der Bithne wesent-
lich. Uber der Biihne hingt an der Wand ein grofles Bild von Vardan.
Diese Anordnung lisst an einen Altar denken. Bevor das Programm be-
ginnt, sieht der Zuschauer bereits Vardan iiber der erh6hten Biihne, die
mit einem wertvollen Teppich bedeckt und dadurch betont ist. Das Bild
Vardans ist schwarz-weifs, ohne Rahmen, ohne Zierde, aber von allen
Seiten des Raums sichtbar. An der Wand, zu der die Bithne aufgestellt
ist, sind drei Fenster, zwei von ihnen unmittelbar hinter der Bithne. So
bilden die Vorhange einen Hintergrund fiir die Bithne. Das Bild Vardans
hingt zwischen diesen beiden Fenstern.

Der Kontrast zwischen dem schwarz-weiflen Bild, den Farben des Tep-
pichs und den Vorhingen, die von beiden Seiten herabhingen, betont
Vardans Erscheinung auf besondere Weise. Diese Komposition —Var-
dans Bildnis und die Buhne — ist umgeben von einigen fir den 6ffentli-
chen Raum typischen, nicht speziell feierlichen Elementen: einer weifsen
Kommode oder einem kleinen Baumchen, einer Lampe, neben den be-
reits erwahnten Vorhangen. SchliefSlich ist das Bild Vardans auch sehr
einfach gehalten. Es ist eine grofSe schwarz-weifSe Variante des bekann-
ten Portraits: Vardan mit Bart, einem Schwert in der Hand und gekleidet
in Umhang und Helm. Im farbigen Original ist die rote Farbe dominant.
Hier sind die Effekte der Farbe ausgeblendet, nur die Linien, Konturen
und das verdichtete Schwarz statt der roten Farbe und Weif$ als Hin-
tergrund tragen die Aussage. Die Form, in der das Bild tiiber der Biih-
ne entfaltet wird, ist also sehr einfach. Auf einem grofSen weifSen Papier
im DIN Ar-Format scheint es eine vergrofSerte Kopie des Originals zu
sein, das ohne Rahmen an einer Plastik-Leiste befestigt ist und sich da-
durch bei Gelegenheit einfach ausrollen, wieder einrollen und fur spétere

175

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Anlasse bequem aufbewahren ldsst. Diese weniger feierliche als vielmehr
praktische und kostengiinstige Darstellungsform der mythischen Person
verleiht der letzteren zwar weniger Heiligkeit und Feierlichkeit, sorgt
aber fur Prasenz und Konzentration auf das Wesentliche. Spater im Pro-
gramm treten die Teilnehmer auf die Bithne und das ganze Geschehen
findet auf der gleichen Hohe mit Vardan statt, so dass er zwar immer
noch grofler und prasenter als alle anderen ist, aber nicht mehr als Iko-
ne tiber einem Altar erscheint. Vardan schaut gewissermaflen den gan-
zen Abend von seiner zentralen Position aus zu und ist dadurch prasent.

Seitlich neben der Bithne hangt an der Wand noch ein zweites Bild,
das die Avarayr-Schlacht zeigt, ein Olgemilde in einem goldenen Rah-
men. Die beiden thematischen Bilder werden am Tag des Vardan-Festes
speziell fir die Feier aufgehangt und gehoren nicht zur gewohnlichen
Ausstattung des Saals. Der Held wird also zwei Mal, in zwei Versionen,
in zwei verschiedenen Perspektiven in den Raum integriert und dadurch
anwesend gemacht. Im zentralen Bild sehen wir den Helden alleine, klar,
deutlich, grof$ und fur alle sichtbar, auf das Wesentliche reduziert; seit-
lich sehen wir einen kaimpfenden Vardan zusammen mit seiner Armee.
Dieses Bild ist weit von der Bithne entfernt und steht nicht im Zentrum
der Aufmerksamkeit, bietet aber eine weitere Moglichkeit, der gefeier-
ten Geschichte visuell niherzukommen. Es stellt in erster Linie die Situ-
ation und nicht den Helden dar. Weder die Biithne noch der Saal sind mit
Texten oder Buchstaben dekoriert: keine Transparente, keine Spriiche,
keine Zitate, keine sonstigen Worte. Die Gestaltung des Raumes besteht
aus wenigen, aber grundsatzlichen Symbolen.

Die Stiihle fiir die Zuschauer sind um die Bithne herum gruppiert. Die
Raumfliche wird effektiv genutzt, um moglichst vielen Zuschauern Platz
zu bieten. Die Bithne hebt zwar einige Symbole, Inhalte, Zusammenhin-
ge hervor, ist aber dem Zuschauer sehr nah und insofern mit ihm verbun-
den, als die Redner und die Teilnehmer des Konzertprogramms alle aus
dem Zuschauerraum auf die Bithne steigen. Eine der feierlichen Reden,
die des Priesters, wird nicht von der Buhne aus gehalten. Der Priester
nimmt neben der Bihne Platz und wendet sich an das Publikum. Wenn
man die symbolische Parallele zum Altar hier weiterfuhrt, dann betritt
er nicht den Altar. Hierbei ist einerseits der Ansatz des Teppichs, ande-
rerseits das Bild Vardans als Tkone, aber auch die Bedeutung des Wor-
tes wegweisend. Wie bereits erwahnt, werden im Armenischen der Al-
tar und die Buhne mit dem gleichen Wort bezeichnet (Andreasjan 1976:
23). Neben der Biithne steht noch ein Klavier, das fur die musikalische
Begleitung des Programms genutzt wird, auflerdem ist der Raum mit
der nétigen Technik (Mikrophon, Lautsprecher) ausgestattet. An einer
Wand hingt noch ein anderes Olgemiilde, das zur permanenten Raum-
gestaltung gehort. Man kann sehen, wie die Esstische an den Winden
aufeinandergestapelt sind. Der Raum, der auch fir Festlichkeiten mit

176

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE

Bewirtung benutzt wird, wird in diesem Tag in einem Zuschauer- und
Konzertraum verwandelt.

Das Publikum besteht tiberwiegend aus Frauen: Miitter, Lehrerinnen,
GrofSmiitter. Es sind aber auch einige Manner zu sehen. Die Schuldirek-
torin und spater der Autor und Regisseur des Theaterstiickes sind fest-
lich gekleidet. Sie sind auch die einzigen Erwachsenen, die wihrend des
Abends auf die Biithne treten. Der Priester, der ebenfalls am Ende des
Abends spricht, ist in seinem schwarzen Gewand eindeutig als Geistli-
cher erkennbar. Die meisten Jugendlichen tragen Alltagskleidung und
(Winter-)Schuhe, wobei keiner von ihnen auffallig oder in besonderer
Weise nach der aktuellen Jugendmode angezogen ist. Dieser Umstand
kann sowohl als eine entspannte und natiirliche Art gesehen werden,
der Angelegenheit zu begegnen, wie auch als eine weniger feierliche. Sie
sehen das Fest als etwas Natiirliches, das in keiner Weise iiberhoht ist.

Bei der Theaterauffithrung konnte man von einigen Umstellungen im
Bithnenbild und dem Umgang mit dem Raum sprechen. Die Zuschauer
und die Biithne, wie auch das Bild von Vardan verbleiben zwar an Ort und
Stelle, wihrend sich die Bithne und die Darsteller verindern. Die Bithne
wird zusatzlich dem Marcheninhalt entsprechend dekoriert. Fiir jeden Akt
andert sich das Biithnenbild. Der Raum wird beleuchtet und verdunkelt,
was die Abwesenheit eines Biihnenvorhangs wettmacht. Als Darsteller
fungieren die Schiiler, die zuvor noch unauffillig gekleidet im Zuschauer-
raum safSen. Sie tragen nun bunte Kostiime und sind den Rollen entspre-
chend geschminkt und gekleidet. Die Kostiime, die Schuhe, die Kopfbede-
ckungen sind wie die dekorativen Elemente durchdacht und ausgearbeitet.
Das grofSe schwarz-weifle Vardan-Bild bleibt die ganze Zeit tiber im Hin-
tergrund hiangen, ohne dabei zu den bunten Kostiimen der Darsteller und
zu der sonstigen Biihnendekoration in Beziehung zu treten. Der Abend
verlauft konsequent im doppelten Sinne unter Vardans Zeichen.

Ablauf des Abends

Die Abendveranstaltung zum Vardan-Fest im Jahr 2008 hatte drei Teile.
Den ersten Teil bildete das Bithnenprogramm zum Vardan-Mythos, das
aus Liedern und thematischen Gedichten bestand. Als nichstes fithrten
die Schiiler eine Theaterfassung eines berithmten armenischen Mirchens
auf, »Der Meister und der Knecht« (Tern u caran), das von dem wohl
berithmtesten armenischen Schriftsteller Hovhannes Tumanian (1869—
1923) geschrieben wurde. Den dritten Teil des Abends bildete das Feu-
erfest (armenisch: Terendez), das im Innenhof gefeiert wurde.

9  Sowohl im Namen des Mirchens als auch in der Bezeichnung des Feuerfes-
tes kommt das Wort Ter — Gott, Herr, Meister — vor und wird, wie auch in

177

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Das Vardan-Fest begann um 19:00 Uhr. Das Programm sah wie folgt
aus:

— Aulftritt des Schulchors

- Eroffnungsrede

—  Historischer Exkurs in die politische Situation in Armenien im Jah-
re 451 und die Schlacht bei Avarayr, vorgetragen von den Schiilern
der 8. Klasse

—  »Gestorben, aber nicht verschwunden« (Meran chkoran), ein Ge-
dicht zu Ehren der gefallenen Helden, vorgelesen von den Schiilern
der 6. Klasse

—  »Er schwieg« (Lrec), ein Gedicht, vorgelesen von den Schilern der
4. Klasse

- »Der Heimat gewidmetes Gedicht« (Hajrenikin nvirvac), vorgele-
sen von Schiilern der 4. Klasse

- Auftritt des Schulchors

- Abschlussrede

Dieser Teil dauerte ca. 15 Minuten und bot sich im Einzelnen folgen-
dermafSen dar.

Auftritt des Schulchors

Das erste Lied dauerte etwa 45 Sekunden und wurde in einem energi-
schen Ton von den ilteren Schulerinnen und Schiilern vorgetragen. Es
hat ein allgemeines und unspezifisches Thema, handelt von Menschen,
die »vor dem Feind tapfer und mutig sind und der ganzen Welt Ehre und
Freude bedeuten«.

Eroffnungsrede
Eine Schiilerin tibernahm die Rolle der Moderatorin. Nach dem Auftritt des
Schulchors trat sie auf die Bithne und kiindigte jeden weiteren Auftritt an.

Historischer Exkurs

Drei Schulerinnen referierten tber die Auseinandersetzung zwischen Ar-
meniern und Persern, die politischen und geografischen Gegebenheiten

den oben genannten Zusammenhingen, mit » T« ins Deutsche iibertragen.
Hier und im Folgenden halte ich mich an die ostarmenische Lautung und
Transkription (siehe die Tabelle im Anhang).

178

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE

dieser Zeit (5. Jhdt.). Die entscheidende Schlacht und die Meinungsun-
terschiede zwischen den fithrenden Armeniern wurden thematisiert und
dabei die Ideen der Selbstopferung und der Bestimmung hervorgehoben.
Der Basistext stammte aus einem Geschichtslehrbuch und war von ei-
ner Lehrerin ausgesucht, bearbeitet und an die jeweiligen Schiilerinnen
verteilt worden. Es wurde hauptsichlich abgelesen. Das Referat tiber die
historischen Ereignisse und wichtigsten Akteure war auf moglichst einfa-
che Art zusammengefasst und vorgetragen: ohne kiinstlerische oder the-
atralische Einbettung, als knappe Darstellung. Es wurde klar und deut-
lich das Wichtigste wiedergegeben, um die Anwesenden die wesentlichen
Informationen zu vermitteln. Diese Aufgabe wurde nicht dem Priester
uberlassen und auch nicht dem Zuschauer.

Die nachfolgenden drei Auftritte sind vorerst hinsichtlich ihrer Form
folgenderweise zusammenzufassen: Gedichte armenischer Dichter wur-
den von einer oder mehreren Personen vorgelesen. Inhaltlich priesen
alle Gedichte den Helden Vardan und seine Tapferkeit. Die Opfer, die
sowohl von Vardan als einem Individuum, wie auch von seinen Mit-
kdmpfern als einem Kollektiv erbracht wurden, wurden hierbei beson-
ders gewiirdigt.

»Gestorben, aber nicht verschwunden «

Drei Personen sagen je einen Teil des Gedichtes auf. Wie der Titel an-
kiindigt, geht es im Gedicht um gefallene Helden, die aber nicht aus dem
Gedichtnis verschwunden sind. Der Name des Autors Hakob Hakobian
(1883-1959) wurde im Konzertprogramm explizit erwahnt. Hakobians
Werk und Wirken sind besonders interessant, weil er ein proletarischer,
revolutiondrer Autor war. Er begriindete die armenisch-proletarische Li-
teratur und wurde in Sowjet-Armenien oft veroffentlicht. In der heuti-
gen literarischen Diskussion ist er hingegen kaum prisent. Das Gedicht
war urspriinglich den Revolutionidren gewidmet. Dank der offenen zen-
tralen Idee des >sikularen Martyriums< wird der Text aber in zahlrei-
chen Kontexten wahrgenommen, ohne Riickblick auf seine Entstehung.
Das Gedicht wird in unterschiedlichsten Situationen zu verschiedensten
Anldssen, in denen es um tapfer gefallene Helden geht, verwendet. Das
Spektrum ist sehr grofs und deckt die Gedenkfeier zum Volkermord bis
zum Gedenken an die bei Protesten gefallenen Demonstranten ab.* Im

10 Diese Information verdanke ich Gespriachen mit Armeniern, welche die sow-
jetische und post-sowijetische Zeit selbst erlebt haben. Zum Autor siehe Sow-
jet-armenische Enzyklopadie, S. 72, abrufbar unter: https://hy.wikisource.org/
wiki, siehe auch: https://hy.wikisource.org/wiki/_(What_is,_ Who_is)_vol._3.
djvu/11.

179

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

vorliegenden Fall wird das Gedicht in Bezug auf Vardan und seine Ge-
folgschaft vorgetragen.

»Er schwieg«

Hierbei handelt es sich um ein Gedicht, das auch unter dem Titel »Der
Tod Vardan Mamikonyans« bekannt ist — um einen Ausschnitt aus der
gleichnamigen Ballade »Der Tod Vardan Mamikonyans«. Auch dieses
Gedicht wird oft als Lied vorgetragen, in diesem Rahmen wird es jedoch
nur als Text rezitiert. Der Autor des Textes Raphael Patkanian (1830~
1892) war ein bekannter Schriftsteller und Dichter sowie Ubersetzer,
der als erster die Werke von Asop, Defoe und Puschkin ins Armenische
ubersetzt hat. Er ist durch seine Gedichte und durch sein patriotisches
Engagement bekannt geworden. Wie andere bedeutende armenische In-
tellektuelle dieser Zeit stammte auch Patkanian aus einer armenischen
Ortschaft im Russischen Reich am Fluss Don, siedelte von der Halbin-
sel Krim nach Rostov am Don um, wo die Nachkommen der Armenier
aus der berihmten Stadt Ani leben. Sein Studium absolvierte Patkani-
an in Sankt Petersburg. Er war Russland und dem russischen Volk sehr
verbunden.**

»Der Heimat gewidmetes Gedicht«

Dieser Programmpunkt wird mit dem genannten Titel prasentiert, Au-
toren werden nicht benannt. Spater fand ich aber heraus, dass dersel-
be Text in der Isfahaner Veranstaltung als Lied vorgetragen wurde und
den Namen »Zur Waffe« /»[ Zen« tragt (sieche Kap I1.2.3, S. 214)."> Drei
Schiiler lesen Teile aus einem Gedicht vor, in dem von der Heimat und
dem Bestreben nach Freiheit die Rede ist und ein Aufruf zum Kampf aus-
gesprochen wird. Das Gedicht wird gemeinhin in einer lingeren Variante

Fiir einen Eindruck in die zeitgenossische Verwendung des Gedichts siehe:
http://asbarez.com/arm/, https://lurer.com/?p=81410&l=am, http://www.
gallery.am/hy/database/item/14188/ (Zugriff: 09.03.2019).

11 Zu Raphael Patkanian: https://www.ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/author/
patkanian.htm, http://armenianhouse.org/blackwell/armenian-poems/
patkanian.html#11 (Zugriff: 09.03.2019).

12 Gleichzeitig fand ich einen Hinweis darauf, dass in den ethnologischen Ma-
terialien zum Vardan-Fest Anfang des 20. Jahrhunderts ein Lied mit diesem
Namen zu den hdufig an diesem Tag gesungenen gezihlt wird, siche Fufi-
note 9 (Khachatryan 2013b: 101). Ob es sich um das tatsichlich selbe Lied
wie in Isfahan handelt, konnte ich nicht tberprifen; ich fand auch andere
Lieder mit dhnlichem Titel.

180

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE

prasentiert. Hier werden nur drei Abschnitte ausgewahlt und drei Schii-
lern zugeteilt. Vollstandigkeit scheint in diesem Fall keine Prioritat zu
haben.

Wihrend die zwei vorgetragenen Lieder in keiner Verbindung zum
Thema des Abends standen, sind die zwei letzten Gedichte Liedtexte.
Die Texte wurden dabei simtlich aus den bekannten Listen zusammen-
gesucht, die Lieder in geringerem MafSe an den Anlass angepasst. Der
historische Uberblick stammt aus einem Lehrbuch aus Armenien.

Wie der Beginn der Veranstaltung, so wurde auch ihr Abschluss vom
Auftritt des Schiilerchors begleitet, wobei sich die Lieder nicht direkt auf
Vardan und seine Taten bezogen.

Auftritt des Schulchors

Im Lied geht es um die unterschiedliche Herkunft, verschiedene Linder,
verschiedene Nationen, aber eine gemeinsame Seele: »Wir haben eine
Seele und wir wissen, wohin wir gehen«, wird gesungen. Die letzte Zei-
le lautet: »Ihnen wunschen wir Freiheit!«

Beide am Anfang und am Ende vorgetragenen Lieder sind unbekannt,
die Autoren liefSen sich nicht recherchieren. Es wurde auch im Programm
keine Information zu den Liedern gegeben. Diese gehoren allerdings zu
dem in der Schule erlernten Repertoire.

Abschlussrede

Die Abschlussrede wurde von der Schuldirektorin gehalten. Hierbei han-
delte es sich allerdings nicht um ein Schlusswort bzw. um einen Abschied,
vielmehr leitete sie an dieser Stelle zum nachsten Teil der Abendveran-
staltung tiber. In ihrem Wort werden zwischen den einzelnen Teilen des
Abends klare Grenzen gezogen: »Das Vardan-Fest (Programm) ist be-
reits beendet, aber es wurde fiir heute noch etwas vorbereitet«. Die Ver-
bindung der Programmpunkte wird pragmatisch begriindet. Da wegen
des Vardan-Fests bereits eine Bithne aufgebaut wurde und ein Publikum
zusammengekommen ist, findet am selben Tag auch eine Theatervor-
stellung statt. Die Direktorin Frau Karine Zamgochian stellt die Person
vor, auf deren Initiative die nachfolgende Theaterauffithrung entstanden
ist: Herr Vachik Vardanian Iran-Armenier, der auf dem Weg in die Ver-
einigten Staaten einige Monate in Wien verbringen muss, hat sich mit
der Idee an die Gemeinde gewandt, eine Theatergruppe zu griinden und
ein Theaterstiick einzustudieren. Er richtet ebenfalls einige Worte an das
Publikum. Die Tatsache, dass durch diese Reden die Zeit des Umbaus

181

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

uberbriickt werden muss, wird offengelegt. Sein Ziel formuliert der Re-
gisseur wie folgt: »Eine bleibende Theatergruppe zu griinden«.

Auf ein Zeichen aus dem anderen Raum hin schliefSt der Regisseur sei-
ne Rede und iiberlisst die Bithne den jungen Schauspielern. Der Uber-
gang zu diesem Teil der Veranstaltung wird durch die Veranderung in der
Beleuchtung zusatzlich markiert: Das Saallicht wird ausgeschaltet, nur
die Bithne ist beleuchtet. Auf zwei ausgebreiteten Teppichen sitzen die
kleinen Kinder und schauen zu. Die Auffithrung des Theaterstiicks nach
dem Marchen »Der Meister und der Knecht« von Hovhannes Tumani-
an folgt auf das Programm, das Vardan gewidmet war. Das Bild Vardans
bleibt zwar im Hintergrund, die Auffithrung hat aber keine inhaltliche
Verbindung zum Vardan-Mythos. Die Theaterauffithrung war gut vor-
bereitet und einstudiert, die Kostiime und Dekorationen recht aufwen-
dig. Nach der Auffihrung wurde dem Regisseur gedankt und ein Ge-
schenk tberreicht.

Im Anschluss an die Theaterauffiihrung tibernahm der Seelsorger Ter
Andreas das Wort. Seine Rede bezog sich einerseits auf das Thema des
Vardan-Mythos und andererseits auf das Feuerfest Tiarnendaraj (oder
Terndez). Tiarnendaraj — Dem Herrn Entgegengehen — ist ein Fest, das
die armenische Kirche am 40. Tag nach der Geburt Christi feiert, am
13. Februar. Das Fest hat auch vorchristliche Brauche, wie die tradi-
tionelle Anbetung des Feuers, eingeschlossen. An diesem Tag werden
auf den Hofen von Kirchen und Hausern sowie auf den Flachdichern

182

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE

und StrafSen Scheiterhaufen angeziindet, es wird um sie getanzt, gebetet
und iiber das Feuer gesprungen.'s Ein Aspekt der Rede von Ter Andreas
bestand in der Integration der einzelnen Teile des Abends in eine re-
ligios-nationale Konzeption. Teile aus der Vardan-Erzihlung und dem
Feuerfest setzte er in Bezug zur Kirche und begriindete sie aus der christ-
lichen Tradition heraus. Einen Bezug zum aufgefithrten Marchen gelang
es ihm ebenfalls herzustellen. Der letzte Teil der Rede bestand aus Dank-
sagungen an alle Beteiligten.

Auf Vardan und seine Mitkampfer nahm der Sprecher durch einen der
bekannten Spriiche Bezug:

»Verstandener Tod ist Unsterblichkeit, nicht verstandener Tod ist Tod «.
Wir werden heute diese Worte etwas umstellen, und sagen: » Verstande-
nes Leben ist Unsterblichkeit und unverstandenes Leben ist Tod.« Und
heute dank der Bemiithungen unserer Schuldirektion und der Eltern se-
hen wir alle dieses bewusste Leben. (...) Die Vardanen sind nicht gestor-
ben ...Wie wir wissen, wie wir glauben, wenn ein Mensch stirbt, lebt
seine Seele noch, sie ist bei Gott. Abgesehen davon, dass die Seele von
allen Kdmpfern Vardans und seine eigene bei Gott sind, ist ein Teil ih-
rer Seelen heute hier. «

Wahrend alle vor ihm ihre Worte und Auftritte von der Bithne aus, mit
Vardan im Hintergrund, an die Zuschauer gerichtet hatten, stand der
geistliche Anfuhrer der Gemeinde neben der Bithne auf dem Parkettbo-
den und sprach zu allen aus einer Seitenperspektive und somit auf Au-
genhohe. Indem die Schulleitung das Ende des Vardan-Fest-Programms
so klar signalisierte und den Ubergang zu der Theaterauffithrung beton-
te, wurde die Rede des Priesters zu einem autonomen Element zwischen
den einzelnen Programmteilen. Die Rede gehorte zu keinem der beiden
anderen Teile. Sowohl durch seine Sprecher-Position als auch inhaltlich
ist die Rede des Geistlichen abgesetzt und gleichzeitig verbindend. Die
einzelnen Teile des Abends werden so zusammengebracht.

Schliefflich findet das Feuerfest statt, das zur armenischen »Win-
ter-Tradition« gehort. Es ldsst sich zwar auch christlich interpretieren,
ist aber deutlich als ein Brauch aus der vorchristlichen Zeit zu erken-
nen. Im Gegensatz zu vielen christlichen Festen hat es auch die sowjeti-
schen Zeiten tiberlebt. Terendez konnte man als ein »ewiges« Fest be-
zeichnen. Wihrend fiir viele das Weihnachtsfest in der Sowjetzeit kein
Begriff war, wurde Terendez immer privat im Freundeskreis, mit Nach-
barn, Verwandten und Bekannten gefeiert. Das Feuerritual soll die Win-
tergeister vertreiben und den Frithlingsanfang einlduten. Man feiert den

13 Zu Hintergrund und heutiger Praxis des Feuerfests: https://barevarmenia.
com/travelblog/terndez-3/, https://barevarmenia.com/travelblog/terndez/,
https://www.armenianow.com/arts_and_culture/3 5560/trndez_armenian_

church_holiday (Zugriff: 09.03.2019).

183

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Weg in ein neues Leben. Es scheint bei der Wiener armenischen Gemein-
de iiblich zu sein, das Vardan-Fest und Terendez zusammenzulegen. Die-
ses Vorgehen wird mit zeitlichen bzw. terminlichen Griinden erklart. Das
zeitliche Zusammenfallen fiihrt seinerseits auch zu einer inhaltlichen
Verbindung. Die zwei unterschiedlichen Feste werden zu den Bestand-
teilen eines Abendprogramms. In der Rede des Priesters werden die bei-
den Feste ebenfalls verbunden. Terendez ist ein Feuer-Verehrungsritu-
al, das nach dem Hauptprogramm im Kircheninnenhof gefeiert wurde.
Dort wurde ein Feuer angeziindet, tiber das gesprungen wurde. In der
Menschenmenge verteilten junge Teilnehmerinnen mit Tabletts das fiir
diese Feier typische Essen. Hier und da fiihrte man noch ein Gespriach,
machte Fotos oder tauschte Nachrichten aus, bevor man nach Hause
ging. Allerdings kann von einem klar festgelegten Ende der Veranstal-
tung keine Rede sein. Einige Gespriche gingen in der Cafeteria weiter.
Es gab auch Besucher, die erst zu spiterer Uhrzeit kamen und sich der
Cafeteria-Gesellschaft anschlossen, worunter auch der Seelsorger war.
Die Veranstaltung wurde dadurch zu einer sich immer langer fortsetzen-
den Geselligkeit, zu einer ausgedehnten Feier ohne Ende. Der Wechsel
zwischen verschiedenen Themen und Akzenten fillt unter den Gesamt-
namen » Vardan-Fest«.

Die beiden Feste — Vardan-Fest und Feuerfest — haben gemeinsam,
dass sie zu den allgemeinen christlichen Festen zdhlen. In beiden Fil-
len wird der Bezug zur christlichen Religion nur indirekt hergestellt. In
ihrem Ursprung und in ihrer Aussage hingegen unterscheiden sie sich.
Die Urspriinge des Vardan-Fests gehen auf das 8. Jahrhundert zuriick.
Damals stand die Verteidigung des Christentums und damit die der ei-
genen Identitdt im Mittelpunkt. Terendez hingegen symbolisiert keinen
Kampf, keine Anstrengung und keinen Konflikt. Dartiber hinaus set-
zen die beiden Feste einen jeweils unterschiedlichen Wissensstand vor-
aus. Um das Vardan-Fest feiern zu konnen, muss man iiber viel Wissen
sowohl in religioser, kultureller als auch in sprachlicher Hinsicht verfi-
gen. Einen nationalen Bezug hat vor allem das Vardan-Fest. Das Feu-
erfest wird aber auch als solches angesehen, gerade weil es nicht zum
christlichen Grundkanon gehort. Bemerkenswert ist, dass trotz der Zu-
ordnung zum Kirchenkalender fir keines dieser Feste ein Gottesdienst
abgehalten wird. Raumlich werden die Feierlichkeiten nicht in der Kir-
che, sondern im Festsaal und im Innenhof gefeiert. Die religiose Dimen-
sion steht nicht im Vordergrund, sondern verbindet und ermoglicht, ei-
nige sikulare Ideen zu feiern.

Einige Besonderheiten der Feierform des Vardan-Programms werden
im Vergleich ersichtlich. Eine Biihnenveranstaltung ist die tibliche Art
und Weise, die Festlichkeiten in der Gemeinde zu begehen. Als vergleich-
bares Beispiel konnen die Feierlichkeiten zu Neujahr herangezogen wer-
den, die ebenfalls im groffen Saal mit der Bithne gefeiert werden. Die

184

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE

ubliche technische Ausriistung wird eingesetzt. Die Schulkinder prasen-
tieren unterschiedliche Fertigkeiten: Sie singen, tanzen und rezitieren. Die
ganze Veranstaltung findet auf Armenisch statt und wird ebenfalls mo-
deriert, in diesem Fall von einer Lehrerin. Anders als beim Vardan-Fest
kommen hier auch Erwachsene auf die Bithne, wihrend das Vardan-Fest
von einer Schiilerin moderiert wurde. Im Religionsunterricht wurde die
spatere Moderatorin vor der Veranstaltung zu ihrem Wissen tiber die In-
halte befragt, von denen sie berichten sollte. Die Rolle der Moderatorin
scheint eine besondere Auszeichnung zu sein und als besondere Verant-
wortung gesehen zu werden.

Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass beim Vardan-Fest zwar
Lieder gesungen werden, aber nicht getanzt wird. Diese kiinstlerische
Ausdrucksform wird nicht in das Fest-Konzept integriert. Keine harmo-
nisierende korperliche Verarbeitung wird vorgesehen, sondern die Kon-
zentration auf intellektuelle, sprachliche, poetische, belehrende und mu-
sikalische Darstellung steht im Vordergrund.

Das Theaterstiick wurde ebenfalls von den Schiilern aufgefiihrt. Im
Gegensatz zum ersten Teil wurde das Theaterstiick genauer vorberei-
tet und intensiver geiibt — alles wurde gut ausgesprochen und verstand-
lich formuliert. Alle Kinder konnten ihre Texte auswendig und spielten
ihre Rollen iiberzeugend. Sie trugen rollenspezifische Kostiime und wa-
ren entsprechend geschminkt. Es gelang ihnen oft, die Zuschauer zum
Lachen zu bringen und Spannung herzustellen. Die Veranstaltung bot
den Schauspielern und Zuschauern ausgiebig Gelegenheit, in intensive
Berithrung mit den Rollen, Motiven, Dialogen und der Sprache zu kom-
men, Inhalte zu verinnerlichen und Eindriicke mitzunehmen. Um ein ge-
lungenes Theaterstiick auf die Beine zu stellen, hatten die Schiiler viel
Freizeit geopfert und einige Anstrengung investiert. So entstand ein an-
sehnliches, aber doch eher einmaliges Ergebnis. Dies wurde sowohl an
dem Abend, als auch bei anderen Gesprachen (wie z.B. im Interview mit
der Schuldirektorin) explizit zur Sprache gebracht.

Alle Texte des Abends waren auf Armenisch. Fiir eine Person, die des
Armenischen nicht machtig ist, wire das Programm unzuginglich ge-
wesen. Fur einige Teilnehmer des Bithnenprogramms war die Sprache
in vielen Fillen sichtlich eine Herausforderung, obwohl sie vorher im
Unterricht mit Lehrerinnen geiibt worden war. In diesem Fall schien die
Qualitdt nicht im Vordergrund gestanden zu haben, offensichtlich be-
stand kein Anspruch auf Professionalitit. Die Lehrer hatten eine stark
steuernde Rolle, was auch wihrend des Programms von Zeit zu Zeit zu
erkennen war. Mit gemeinsamen Anstrengungen — wenn notig, halfen
die Lehrerinnen aus dem Publikum mit — wurde das Programm wie ge-
plant realisiert.

185

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN
Die Kampfer Vardans auf der Bithne

An dieser Stelle mochte ich meine Aufmerksamkeit auf die Wiedergabe
der mythischen Elemente, Rollen und symbolischen Figuren richten. Wie
werden an dem Abend symbolische Grenzen zwischen den Menschen,
den Ideen, dem Besonderen gezeichnet?

Der Raum teilt sich auf in Vardan und die anderen. Die letzteren wer-
den noch einmal in Schiiler, die auf der Biihne stehen, und in die Zuschau-
er aufgeteilt. Die Biihne ist den Kindern und Jugendlichen uberlassen.
Die Gestalt des Helden Vardan kommt durch das Bild zum Ausdruck.
Sein Beitrag besteht nur in seiner Prasenz. Er ist nicht lebendig, steht aber
trotzdem im Mittelpunkt. In seinem Namen oder als eine Erganzung zu
seinem Bild werden die Gedichte und Lieder vorgetragen. Die anderen
Protagonisten tauchen in dieser Darstellung tiberhaupt nicht auf: weder
Vasak, der Antagonist von Vardan, noch Ghevond, der geistliche Anfiih-
rer. Der Seelsorger, der bei der Veranstaltung eine wichtige Rolle hitte
spielen sollen, tritt erst spater auf. Dafiir sind Vardan und das Volk bzw.
Vardan und seine Kimpfer durch die Gruppe der Kinder hindurch zu
sehen. Die Schiiler sprechen nicht zu Vardan, sondern zum Publikum.
Sie treten stellvertretend fiir Vardan vor dem Publikum auf. Ob man an
dieser Stelle mehr den Inhalt des Vorgetragenen oder dessen Prisentati-
onsform beachten will, es geht hier immer um einen »Kampf«: Um je-
des Wort, um die Entzifferung der armenischen Texte auf den Zetteln,
um deren korrekte Aussprache, wird gekampft. Die Lehrerinnen interve-
nieren bei Bedarf. Sie helfen, erganzen oder korrigieren. Alle Krifte sind
auf die Durchfithrung des Programms gerichtet. Die Anstrengung und
Bemuihung der Gemeinde um die Verwirklichung des Festprogramms in
der armenischen Sprache kann als eine eigene Version des mythischen
Vardan-Kampfes angesehen werden. Allerdings ist die religiose Identifi-
kation weniger wichtig als die sprachliche. Durch und um die Sprache
wird hier gekampft. Das Narrativ wird wiedergegeben, dass hierdurch
der wesentliche Identifikationsfaktor verteidigt wird. Im 5. Jahrhundert
war dies das Christentum, heute ist es die Sprache.

Wenn man diese rituelle Darstellung des am Vardan-Tag aufgefiihrten
Programms naher betrachtet, fallen die Elemente der strengen Ordnung
und Ausfihrung der Form auf. Die Auseinandersetzung bleibt in vieler-
lei Hinsicht duflerlich: Die Helden werden nicht lebendig, es wird kein
individueller Bezug hergestellt, es werden keine Raume fiir eine person-
liche Identifikation mit dem Helden geschaffen. Die thematische Ausei-
nandersetzung ist in diesem Sinne begrenzt. Ein Theaterstiick tiber Var-
dan mit Teilnahme der Schiiler, zum Beispiel, hitte einen Raum fiir eine
eigene Interpretation geschaffen und einen besonderen Zugang ermog-
licht. Prasentiert wird hingegen ein Referat, ein Text, der auch an an-
derer Stelle hitte vorgelesen werden konnen. In vielen Fallen wird vom

186

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN DER WIENER GEMEINDE

Inhalt geradewegs abgewichen — so im Falle der Lieder, die fiir einen an-
deren Anlass passend wiren, ebenso beziiglich des themenfremden The-
aterstiicks oder des Feuer-Fests. Es wird auf die Exaktheit der Form und
gleichbleibende Vorstrukturiertheit geachtet: Man versteht nicht, was ge-
sagt wird, sondern man liest einfach immer die gleichen Worte und glei-
chen Geschichten vor. Dies wird aber jedes Jahr aufs Neue wiederholt.
Die Rollen werden unter den Teilnehmern verteilt, und durch das Beibe-
halten der Form werden Inhalte und Ziele kommuniziert. Die Beteilig-
ten sind vielleicht nicht oder nur vage mit dem Ziel vertraut, halten sich
aber an die vorgegebene Form (Soeffner 2006: 72).

Sowohl in Fragen der Dekoration als auch der Vorbereitung, der Be-
herrschung der Texte, des sprachlichen Niveaus und der Darstellungs-
kunst ist die Auffithrung des Marchens viel ausgearbeiteter, bunter und
unterhaltsamer. Es werden verschiedene Themen behandelt, Charakte-
re ausgemalt, Situationen und Rollen skizziert. Dabei werden in bei-
den Situationen die gleichen raumlichen und technischen Moglichkeiten
als Grundlage genommen und die Darsteller sind ebenfalls die Schii-
ler der Samstagsschule. Aber wiahrend das Theaterstiick eine einmalige
Initiative ist, ins Leben gerufen von einem Spezialisten, der gerade auf
Durchreise in Wien ist, ist das Vardan-Fest eine sich jahrlich wiederho-
lende Aktion, die allein durch die Tatsache seines Stattfindens als Erfolg
betrachtet wird. Wie der ganze Abend, wird auch das Vardan-Fest-Pro-
gramm aufgrund einer Reihe pragmatischer Punkte konzipiert: Der Ter-
min ist an die osterreichischen Schulferien angepasst, die Feste werden
ebenfalls aus zeitokonomischen Griinden zusammengefeiert, das Auf-
stellen der Bithne wird zum Anlass genommen, das Theaterstiick und
das Vardan-Fest am gleichen Abend vorzufithren. So werden auch fiir
das Fest die Lieder gesungen, die schon gelernt wurden, das Programm
wird kurzgehalten, damit es nicht zu spat wird und so weiter. Gleichzei-
tig aber wird das Fest gefeiert unter Beachtung aller pragmatischen As-
pekte und dadurch trotz bestehender Hindernisse.

Die Distanzierung von den Inhalten zeichnet zugleich das Grundpro-
blem der Gemeinde aus. Dadurch, dass man sich in Osterreich immer
besser integriert, entfernt man sich von den armenischen kulturellen In-
halten. Das Fortleben der armenischen Gemeinschaft in Wien, wie wahr-
scheinlich in allen westlichen Staaten, ist sehr schwer aufrechtzuerhal-
ten. Die Sprachkenntnisse gehen mit jeder Generation mehr verloren.
Die zahlreichen Moéglichkeiten, sich zu verwirklichen, wie sie in Os-
terreich geboten werden, setzen andere Fahigkeiten voraus. Die Kennt-
nis der armenischen Sprache ist fiir den beruflichen Erfolg wenig rele-
vant. Der Widerstand gegen diesen Prozess ist eigentlich aussichtslos und
doch wird durch die Gemeindeaktivititen stindig dagegen gekampft.
Es bildet sich eine Haltung des Widerstandes und des regelrechten Trot-
zes, die schlussendlich darauf gerichtet ist, einen Bereich der kulturellen

187

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN WIEN

Selbstbestimmung und Unabhiangigkeit von der Mehrheitsgesellschaft zu
erobern. Diese trotzige Haltung, die zu der Entstehung und Aufrechter-
haltung der Autonomie in bestimmten — oft aufleralltaglichen — Berei-
chen fiihrt, ist allerdings fest in den Regeln und Gesetzen der Aufnah-
megesellschaft verankert.

Dieser Zusammenhang von der Unerreichbarkeit des Ziels und der
Notwendigkeit, der Unumginglichkeit des Kampfes, des Widerstands
um des Widerstandes willen, pragt die Funktionsweise der Gemeinde
und wird am Vardan-Tag durch Vardan gefeiert. Der Aspekt des morali-
schen Sieges, eines unerreichbaren und doch winschenswerten Zustan-
des, der in seiner Idealitit als wertvoll betrachtet wird und in seiner Re-
alisierung doch sehr entfernt ist, wird hier in die Form eines Kampfes,
unnachgiebiger Intention und Beharrlichkeit gegossen. Vardans Beispiel
folgend muss man trotz allem kdmpfen, auch wenn die Situation aus-
sichtslos zu sein scheint. In dieser speziellen Wiener Konstellation spielt
die Sprache eine besondere Rolle bei dem Ausdruck dieser Haltung. Die
armenische Sprache wird zum zentralen Element. Der Umgang mit der
Sprache, das Bestreben, die Sprache zu beherrschen, zu lehren, weiter-
zugeben, bringt die einzelnen Teile dieser Autonomie zusammen. Bei der
Durchfiihrung des Festes wird dies klar sichtbar daran, wie die Spra-
che bei der Veranstaltung eingesetzt wird. Indem das ganze Programm
an manchen Stellen mit grofSter Anstrengung auf Armenisch aufgefiihrt
wird, werden einerseits die Grenzen zu der AufSenwelt zumindest fiir
diesen Zeitraum gezogen, es wird aber auch die Bedeutung der armeni-
schen Sprache im Inneren der Gemeinschaft betont. Alle Kinder, die auf
der Bithne stehen, miissen das notwendige Minimum an Kenntnissen
oder die aufwendige Lern-Bereitschaft mitbringen, um teilzunehmen und
Teil der Veranstaltung zu sein. Die Rolle der Eltern und Lehrenden ist in
dieser Sache nicht zu iibersehen. Die Tatsache, dass der Nachwuchs zur
Zielgruppe erwihlt wird, zeigt ebenfalls eine kampferische Einstellung,
Ausrichtung der Krifte auf die Zukunft, Miteinbeziehung der jungeren
Generation in den Kampf fur die Erhaltung.

1.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Wien. Ein Kampf um das
armenische Selbstverstindnis

Die Wiener Gemeinde in ihrer heutigen Form ist hauptsichlich in Folge
mehrerer Migrationswellen aus dem Nahen Osten, aus ehemals sowje-
tischen Gebieten und anderen Konfliktregionen entstanden und umfasst
heute ca. 1.400 offiziell eingeschriebene Mitglieder (ca. 4.000 Arme-
nier wohnen in Wien permanent oder auf Durchreise). Man konnte sie
als eine »Einwanderungsgemeinschaft« bezeichnen. Die Mitglieder der

188

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT: DAS VARDAN-FEST IN WIEN

Gemeinde betrachten sich selbst als gut in die 6sterreichische Gesell-
schaft integriert und sehen ihre Zukunftsperspektiven meistens in die-
sem Land.

Das Vardan-Fest wird mit einem ca. 15 Minuten langen Konzertpro-
gram in armenischer Sprache im Festsaal der Gemeinde gefeiert. Die
durch weitere Programmpunkte erginzte Veranstaltung dauert insge-
samt ca. 30 Minuten. Die Figur Vardans ist in Form visueller Darstellun-
gen prasent und gemeinsames Thema von Rede- und Gesangsbeitrigen,
die von Kindern vorgetragen werden. Mit wenigen, einfachen Mitteln
wird eine Form der Verehrung konstruiert, die drei wichtige Elemente
zusammenbringt: Sprache, Tradition und Gemeinschaft. Der Held leis-
tet die Verbindung zu Kirche und Religion, die den nominellen Kern der
Gemeinde bildet. Gleichzeitig versichert die eigene Sprache eine Abgren-
zung von der Aufnahmegesellschaft — Assimilierung wird als Gefahr be-
trachtet.

Das Leben in Osterreich wurde von den Gemeindemitgliedern mit
dem Ausdruck »bequemes Leben« beschrieben. »Bequem« bedeutet
nicht »einfach«. Das Leben in Osterreich erfordert aus Sicht der Arme-
nier Ausdauer und Mut, aber es ist in vielen Hinsichten bequem, weil
es geregelte Perspektiven bietet, die Lebensplanung iibersichtlich macht,
Versorgung verspricht. Die »Bequemlichkeit« des Lebens in Osterreich
bedeutet gleichzeitig ein Hindernis fiir eine mogliche Riickkehr nach Ar-
menien und in das dortige Leben. Da jedoch an der Idee der Heimkehr
prinzipiell festgehalten wird, erhdlt der Begriff der »Bequemlichkeit«
eine negative Bedeutung. Ebenfalls im Sinne des Kampfes »gegen das
bequeme Leben« verstehen sich die Mafsnahmen zur Erhaltung der Ge-
meinde in Wien durch ehrenamtliche Tiatigkeit und die Weitergabe der
armenischen Kultur und Sprache an die nachste Generation im Rahmen
von Wochenendunterricht.

Der Widerspruch zwischen »Bequemlichkeit« und »unerwunschter«
osterreichischer Identitat wird durch das Gedenken an den gegen jede
Gefahr kimpfenden Helden gelost und harmonisiert. Der Mythos und
das Ritual bilden die Basis fiir die sonstigen identititsstiftenden Gemein-
deaktivititen und legitimieren diese.

189

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)

2.1 Geschichte und Struktur der Gemeinde

Historischer Abriss, Entstehung und Entwicklung
der iranisch-armenischen Gemeinschaft

In diesem Kapitel geht es darum, welche Bedeutung der Vardan-Mythos
fiir die Armenier in Iran hat. Die Analyse der Feierlichkeiten in der tra-
ditionsreichen armenischen Gemeinde in Isfahan gibt Aufschluss dari-
ber, wie sich die Gemeinde durch das Feiern des Helden darstellt, wel-
che zentralen Ideen und welches Selbstverstandnis dabei zum Ausdruck
kommen. Die Aufmerksambkeit liegt zwar in erster Linie auf dem Var-
dan-Fest in Isfahan, zusitzlich wird jedoch Material zum armenischen
Leben in der heutigen Hauptstadt von Iran, Teheran, und in Shiraz he-
rangezogen. Die Beschiftigung mit den kulturellen Mustern des armeni-
schen Lebens in Iran setzt eine Auseinandersetzung mit der Geschichte
der Armenier in Iran und den armenisch-iranischen Kontakten voraus.
Im Folgenden werden die Begegnungen der beiden Volker und ihrer Kul-
turen in einem kurzen Abriss vorgestellt sowie die Entstehung und die
Besonderheiten der heutigen Gemeinde in Isfahan erldutert. Die Bezie-
hungen der beiden Volker sind sehr alt und fiir die Armenier durch ein
standiges Wechselspiel von Sicherheit und Bedrohung gekennzeichnet.
In der folgenden Beschreibung dienen drei Quellen als Grundlage: Der
Aufsatz von Armen Haghnazaryan (Haghnazarian 1995) ist auf Deutsch
erschienen und widmet sich der Geschichte und den Besonderheiten der
Gemeinde in Neu Dschulfa (heute ein Stadtviertel in Isfahan); zwei wei-
tere Beitrdge stammen aus armenischen Enzyklopadien in armenischer
Sprache: aus der Enzyklopadie der Diaspora (Pahlevanian 2003) und der
Kurzen armenischen Enzyklopadie (0.A. 1995). Beide stellen die Entste-
hung, Entwicklung und Besonderheiten des armenischen Lebens in Iran
im Allgemeinen dar.

Die Beziehungen zwischen Armenien und Iran in den politisch-milita-
rischen, wirtschaftlichen und kulturellen Bereichen gehen zuriick auf das
erste Jahrhundert vor der Geburt Christi. Die nordlichen Gebiete von
Iran waren Teil des armenischen Konigsreichs (bis 428) und stellten eine
wichtige Zone fiir politischen und kulturellen Austausch dar (Pahleva-
nian 2003: 235). Vier Funftel der historisch armenischen Gebiete stan-
den 387-591 unter persischer Herrschaft (0.A. 1995: 383). Die arme-
nisch-persischen Beziehungen verschirften sich im 4. Jahrhundert, nach
der Annahme des Christentums in Armenien. Auseinandersetzungen

190

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

wegen der Religion und Zwangsumsiedlungen prigten die Beziehung
zwischen Armenien und Persien. Armenien wurde zu einem umkampf-
ten Gebiet zwischen Byzanz und Persien (Pahlevanian 2003: 236). Die
armenischen Gemeinden auf persischen Territorien entstanden seit den
seldschukischen und spiter mongolischen Eroberungen beginnend vom
11. Jahrhundert an. Die erste grofSe Zwangsumsiedlung fand 1048 statt.
In den folgenden Jahrhunderten, unter mongolischer Herrschaft, ver-
grofserten sich die armenischen Gemeinden infolge weiterer Umsiedlun-
gen und Deportationen 1236-27 und 1240. In dieser Zeit sind viele
Armenier auch freiwillig migriert aufgrund schlechter wirtschaftlicher
und politischer Umstiande, aber ebenso wegen guter Handelsbedingun-
gen. In manchen Fillen waren die armenischen Gemeinden von Arme-
nien weit entfernt, was dazu fihrte, dass diese nach einiger Zeit in der
fremden Umgebung nicht iberdauern konnten und allmihlich assimi-
liert wurden. In den anderen erwarben sie hingegen grofSere Stabilitit
und konnten sich als eine Minderheit behaupten. Die Gebiete wurden
jedoch immer wieder zum Schauplatz neuer Auseinandersetzungen zwi-
schen Persern und Osmanen, was einen zerstorerischen Einfluss auf das
Leben der Armenier in Armenien als auch auf persische Gebiete hatte
(Pahlevanian 2003: 236).

Im Ausmaf$ wie in den Auswirkungen war jedoch die von Schah Ab-
bas I. Anfang des 17. Jahrhunderts wihrend des osmanisch-persischen
Krieges angeordnete Massenaussiedlung die schwerwiegendste. In den
Jahren 1604—05 wurde die Bevolkerung aus mehreren armenischen Pro-
vinzen in West- und Ostarmenien (aus Goghthan, das heute dem 0stli-
chen Gebiet Nakhitschewans entspricht, aus Basen, Karin, Arshech, Van
etc.) umgesiedelt. Wahrend die Zwangsumsiedlung der landlichen Bevol-
kerung vorwiegend strategische Ziele verfolgte, war die Umsiedlung des
Hindler- und Handwerkermilieus, besonders der Stadt Dschulfa, 6ko-
nomisch motiviert (Pahlevanian 2003: 237). Der Schah wollte durch die
Umsiedlung den Handel im Zentrum von Iran vorantreiben, das Hand-
werk entwickeln und vor allem die geschiftlichen Beziehungen der rei-
chen Dschulfaer nutzen, um die Bedeutung des Landes im Handel zwi-
schen Ost und West zu steigern. Die Umsiedlung erfolgte in die persische
Hauptstadt Isfahan und wurde in den folgenden sieben Jahren in meh-
reren Wellen fortgesetzt. Schah Abbas hatte das Ziel, Isfahan zu einem
Handels- und Kulturzentrum auszubauen, wozu er die kaufminnischen,
handwerklichen und kunstlerischen Fihigkeiten der Armenier einzuset-
zen beabsichtigte (Haghnazarian 1995: 293).

Das, was heute als das armenische Viertel in Isfahan bekannt ist, wur-
de im 17. Jahrhundert als armenische Stadt gegriindet. Zwischen dem
Berg Sofi und dem Fluss Zaianderud griindete Abbas im Jahr 1605 die
Stadt Neu Dschulfa. Nur etwa die Halfte der Aussiedler erreichte das
Ziel und konnte ihr Leben am neuen Ort fortsetzen. Den Umsiedlungen

191

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

fielen also sehr viele Menschen zum Opfer. Der schwierige Weg, das
neue ungewohnte Klima und das Uberqueren des Flusses waren dafiir
verantwortlich (Pahlevanian 2003: 237). Die leidvolle Erfahrung der
Umsiedlung, die Entfernung von der Heimat und der schmerzhafte An-
passungsprozess sind ein fester Teil der Entstehungsgeschichte der Ge-
meinde. Dennoch gehoren zu diesen Erfahrungen auch ihre Leistung, ihr
Erfolg, ihre zufriedene und stolze Haltung sowie die Anerkennung und
Wertschitzung seitens der Mehrheitsgesellschaft. Bereits im Jahr 1640
hatte sich Neu Dschulfa zu einem angesehenen Handels- und Kultur-
zentrum mit bedeutenden Bauwerken entwickelt: Mit Klostern und Kir-
chen, Schulen, einem Krankenhaus, Bidern, Werkstitten, Geschiftshiau-
sern und einer Druckwerkstatt. Zu den wichtigsten Bauwerken zahlen
die Brucken uber den Fluss Sofi, die zu den schonsten Sehenswurdigkei-
ten der Stadt Isfahan gehoren und die damals Neu Dschulfa und Isfahan
verbanden. Der Schah hatte den Seidenhandel, der bisher in den Hin-
den persischer Handler gelegen hatte, erfahrenen armenischen Kaufleu-
ten ubertragen, in der Hoffnung, diese wiirden mit ihren Sprachkennt-
nissen und zudem als Christen bessere Geschifte mit den Europdern
abschliefSen. Die Armenier nutzten diese Chance, und es gelang ihnen,
dieses Ziel zu erreichen. Es kam zu einem regen Waren- und Informati-
onsaustausch. Bekannt ist aufSerdem, dass die Armenier zu dieser Zeit
in Persien Privilegien genossen: Steuerfreiheit, das Recht auf Selbstver-
waltung und freie Religionsausiibung. Sogar Reliquien aus Etschmiat-
zin — dem Sitz des religiosen Oberhauptes in Armenien — lief§ der Schah
nach Neu Dschulfa bringen (Haghnazarian 1995: 294). Zentrale und be-
deutende Komponenten in der Entstehung und Entwicklung des arme-
nischen Lebens in Isfahan waren zweifellos der Geschiftssinn und die
Handelskunst der Armenier, die man ihnen haufig attestierte. Das Ge-
schick der reichen Dschulfaer war nicht nur fur die Isfahaner Gemeinde
von Bedeutung, sondern es zahlt zu den wichtigsten Faktoren der arme-
nischen kulturellen Bliite im spaten Mittelalter. Durch die Verbindun-
gen und die finanzielle Unterstiitzung der wohlhabenden Handler sind
Druckereien und Architekturdenkmale an verschiedenen Orten entstan-
den (Kevorkian 1995).

Die Erfolgs- und Anerkennungsgeschichte der Iran-Armenier hatte
jedoch nicht lange Bestand. Den Jahrzehnten der Blite folgten schwe-
re Zeiten der Unterdrickung und Not. Die auf Schah Abbas II. fol-
genden Herrscher verhangten hohe Steuern und verfolgten eine re-
pressive Politik gegen die Armenier. GrofSe Auswanderungswellen in
andere Handelsmetropolen wie Alexandria, Venedig und Marseille,
nach Holland, Polen, Russland, nach Indien und Fernost waren die
Folge. 1722 besetzten die Afghanen Isfahan. Den Ende des 18. Jahr-
hunderts herrschenden Biirgerkrieg konnte die armenische Bevolke-
rung von Neu Dschulfa nur mit Hilfe der wohlhabenden Gemeinden

192

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

in Indien tiberleben (Haghnazarian 1995: 294). Im 19. Jahrhundert
jedoch dnderte die Regierung des Schahs die Politik, die Lage der Ar-
menier in Persien verbesserte sich: Die Zwangskonvertierung wurde
verboten, die Steuerfrage geregelt, die Kirchen wurden zu rechtmafi-
gen Eigentimern des unter ihrer Aufsicht stehenden Landes erklirt,
Armeniern wurden wieder hohere Posten anvertraut. Laut Statistik
vervierfachte sich die armenische Bevolkerung in Persien in der Zeit
zwischen 1851 und 1890 von 20 ooo auf 8o ooo (0.A. 1995: 383).
Im 20. Jahrhundert wanderten viele Armenier an den Persischen Golf,
nach Teheran und nach Sowjet-Armenien aus (Haghnazarian 1995:
294). In den Jahren 1946—47 erfolgte eine grofle Auswanderungswel-
le nach Armenien, so auch nochmals 1979 nach der islamischen Re-
volution. Viele Armenier wanderten auch nach Europa und Amerika
aus. 1995 lag die armenische Bevolkerung von Iran bei ca. 200 ooo
Menschen (0.A. 1995: 383).

Die gegenwirtige Situation
Wie viele Armenier leben heute in Iran? Genaue Zahlen sind kaum zu
ermitteln, und es finden sich verschiedene GrofSenangaben zum Um-
fang der armenischen Bevolkerung im Land sowie in den verschiede-

nen Stiadten und Gemeinden. So soll die Zahl der im Iran lebenden

193

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

Armenier im Jahre 2003 80 ooo betragen haben (Pahlevanian 2003:
240). Fur das Jahr 2007 ging Erzbischof Sepuh Sargsjan zunichst
noch von 100 ooo Personen aus, knapp zehn Jahre spiter, im No-
vember 2016, nannte er die »offizielle« Zahl von 80 coo Armeniern
(Tageszeitung Alik, 05.11.2016). Im Januar 2015 ging der armeni-
sche Madschles-Abgeordnete Karen Khanlari auf der Grundlage ei-
ner Schitzung von 60 000 bis 70 ooo Armeniern aus. Folgt man den
offiziellen iranischen Volkszdhlungen, so belief sich die Anzahl al-
ler Christen in Iran 2006 auf 109 415 und 2011 auf 117 704 Perso-
nen. Die Armenier bilden unter den anerkannten Christen die grof3-
te Gruppe.’

Die Gemeinde ist stark stratifiziert. GrofS ist die Zahl der Handwer-
ker, Arbeiter — in den unterschiedlichsten Industriebereichen tatig —, der
Bauern und Intellektuellen (Architekten, Lehrer, Arzte), Beamten. Der
GrofSteil der armenischen Bevolkerung lebt in den Stadten (Teheran,
Tavriz, Resht, Urmia, Spahan, Shiraz, Ahvaz, Araq, Shahinshahr, Sari,
Ghazvin, Gorgan, Meshhed) (Pahlevanian 2003: 240). Im Madschles
— dem iranischen Parlament — haben Armenier zwei Reprisentanten-
stellen. Den 24. April — den Gedenktag an die Opfer der Genozids von
1915/16 — hat die iranische Regierung als Feiertag fiir die Armenier an-
erkannt (0.A. 1995: 383).

Die armenische Di6zese in Iran untersteht dem armenischen Katholi-
kat im libanesischen Antilias*. Zusammen mit den armenischen Gemein-
den in Zypern, Libanon und Syrien (und einigen in USA, Kanada) wird
sie von Aram Katholikos von Kilikien in Anthelias koordiniert. Dieser
Zusammenschluss der Nahost-Gemeinden und der iranisch-armenischen
Gemeinden fiihrt zum Austausch und der gemeinsamen Regelung eini-
ger Verwaltungsfragen. Zentral dabei sind die Ausbildung der Geistli-
chen und ihre Verteilung auf den Gemeinden. Als Folge dieser Koope-
ration werden oft Priester mit nahostlichem Hintergrund zum Dienst
in die iranisch-armenischen Kirchen berufen. Das Prinzip der zentralen
Verwaltung kommt ebenfalls im anderen Teil der armenischen Kirche
zum Tragen. Dort werden die Ressourcen der anderen Ausbildungszen-
tren genutzt und an die Gemeinden in aller Welt verteilt. Die Arme-
nisch-Apostolische Kirchengemeinde unterhilt in Teheran sieben aktive

1 Die Aussagen des Bischofs sind abrufbar unter: http://www.alikonline.ir/news/
community/item/3 5 520, jene des Abgeordneten unter: https:/financialtribune.
com/articles/people/8808/a-look-at-the-vibrant-iranian-armenian-community.
Die Ergebnisse der Volkszidhlung von 2011 finden sich im Internet unter:
https://web.archive.org/web/20151223181433/http://unstats.un.org/unsd/
demographic/sources/census/2010_PHC/Iran/Iran-201 1-Census-Results.
pdf (Zugriff: 13.02.2019).

2 Hier und im Folgenden vergleiche http://www.armenianorthodoxchurch.
org/en/ (Zugriff: 11.03.2019).

194

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

Kirchen, in Neu Dschulfa sechs und jeweils eine in 17 weiteren Ort-
schaften. Seit 1935 regelt ein von der iranischen Regierung eingesetzter
kirchlicher Rat (Temakan Khorburd) die Familien- und Erbangelegen-
heiten der Armenier in Iran. 1935 hat die Regierung eine entsprechen-
de Gesetzessammlung ratifiziert. Bis 1956 unterstand die iranische Di-
ozese dem Katholikos aller Armenier in Etschmiatzin, danach schloss
sie sich dem Katholikat von Antilias an. In Iran gibt es drei armenische
Diozesen: Aterpatakan, Teheran und Isfahan. Auch armenisch-katholi-
sche und armenisch-evangelische Kirchengemeinden sind in Iran vertre-
ten (0.A. 1995: 384).

Noch im Mittelalter entstanden im Umfeld der armenischen Kirchen
und Kloster Schulen. Seit dem 17. Jahrhundert wurden weltliche Schu-
len gegriindet, deren Zahl im 19. Jahrhundert wuchs, sowohl in den
Stddten als auch in der Provinz. Eine Folge der nationalistischen Poli-
tik war, dass die armenischen Schulen 1936 ihre Autonomie verloren;
alle armenischen Schulen wurden geschlossen und die Gebaude wur-
den enteignet. Wahrend des Krieges und danach wurden die Schulen
wiedereroffnet. Das Bildungsministerium von Iran erlaubt ethnischen
Minderheiten, darunter auch Armeniern, 10 zusitzliche wochentliche
Religionsstunden, die sich fur das Erlernen der Sprache nutzen lassen.
Gelernt wird Ostarmenisch. Die Ausbildung erfolgt in drei Stufen. In
einigen Schulen bestehen auch Kindergirten. In den 1960er Jahren lag

195

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

die Zahl der armenischen Schulen in Iran bei 50 (davon 23 in Tehe-
ran), 1990 waren es 58 Schulen und 13 Kindergirten. Seit 1960 besteht
ein Lehrstuhl fiir Armenische Studien an der Universitit Isfahan, seit
1967 an der Staatlichen Universitat Teheran ein Lehrstuhl fiir Arme-
nische Sprache und Literatur. Letzte vorliegende Zihlungen sprechen
von 30 armenischen Vereinen, von denen 20 in Teheran titig sein sol-
len. Darunter fallen Wohltitigkeitsvereine und solche, die sich der Bil-
dung und dem Sport widmen. In Iran gibt es, diesen Schiatzungen zu-
folge, 9 armenische Theatertruppen, 13 Chore fur Erwachsene und 5
Kinderchore. Neu Dschulfa, Tavriz und Teheran verfiigen jeweils iiber
eine grofSe Bibliothek. Die dort beherbergte Sammlung armenischer
Manuskripte ist die viert-wichtigste nach denen in Eriwan, Wien und
Venedig. An Printmedien existieren 8 5 Magazine und die Tageszeitung
Alik. 1620 entstand in Neu Dschulfa bei dem Kloster Amenaprkich
eine Klosterschule und anschlieffend die erste Druckerei von Iran. Seit
1962 und bis heute besteht die Vereinigung armenischer Schriftsteller
in Iran (0.A. 1995: 384).

3 Leider liegen mir die aktuellen Zahlen von 2019 nicht vor. In meinen Aus-
fithrungen stiitze ich mich neben der angefiihrten Literatur auf Informatio-
nen, die ich wahrend meiner Feldforschung 2009 gewonnen habe sowie auf
die tagespolitische armenische Berichterstattung tiber Iran.

196

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESCHICHTE UND STRUKTUR DER GEMEINDE

Die Zahl der Vereinigungen ist grofs und vielfiltig: Studentenvereini-
gungen, Frauenvereinigungen, Architekten- und Schriftstellervereini-
gungen und viele andere. Die kulturellen Ausdrucksformen, beson-
ders die Pflege der Schrift und der Literatur sowie die Aktivitdaten der
Druckereien, Bibliotheken und Manuskriptsammlungen kennzeichnen
ebenfalls alle armenischen Zentren und tragen zu ihrer Vernetzung
bei. Die Vereine und Vereinigungen gehoren zu einem wichtigen Teil
des Diaspora-Lebens. Je nach ihren personlichen Fahigkeiten, Neigun-
gen und Wiinschen kommen die Gemeindemitglieder zusammen, um
auf dieser Ebene ihre Identifikation als Armenier sowie die Kontak-
te zum Kernland und den anderen Gemeinden weiter zu pflegen. Die
institutionelle Struktur ist hierbei stark an die Kirche angelehnt und
wird auch von ihr verwaltet. Die Druckereien, Schulen und Bibliothe-
ken sind wiederum in erster Linie in den Klosteranlagen entstanden
und veranschaulichen die ertragreiche Zusammenarbeit von Kirche
und Handel. Diese Verankerung in der Gesellschaft durch Handels-
beziehungen auf der einen Seite und die Abgrenzung durch die Reli-
gion auf der anderen Seite sind ein immer wieder zu beobachtendes
Muster. Kultur, Sprache und Schrift in Verbindung mit der Religion
mit ihrem Anspruch auf Einzigartigkeit und dem daraus resultieren-
den Abgrenzungspotenzial verfestigen diese Muster. Die institutionel-
le Struktur differenziert sich in zahlreiche Vereine und Vereinigungen
aus, die teils abhingig, teils unabhingig von der Kirche diese Ambi-
valenz weiter entfalten.

Der armenisch-iranische kulturelle und wissenschaftliche Austausch
ist sehr reich und tiefgreifend. Er beginnt in der Zeit, als noch keine ar-
menische Schrift existierte, und zeigt sich bis heute in mehreren Uberset-
zungen und linguistischen Untersuchungen in den Bereichen Linguistik,
Geschichtsschreibung, Literatur, Kunst (Mosaik, Architektur, Malerei,
Musik, Theater). Viele Kunstdenkmaler zeugen von diesem Austausch
(0.A. 1995: 385). Diese grofSe kulturelle Nahe und Reibung, die gemein-
same Geschichte und die geschichtliche Prasenz der beiden Kulturen, die
mit der territorialen Nihe, heute auch mit der staatlichen Grenze zu-
sammenhingen, bestimmen gemeinsam mit der Entstehungsgeschich-
te der heutigen armenischen Gemeinde die Position und den Umgang
mit der Situation sowie die Funktionsweise der Gemeinde. Die Gren-
zen sind klar markiert und werden respektiert, genauso wie die Nihe
wahrgenommen und die alten Beziehungen verstanden werden. Die Ab-
grenzung, die Betonung des Unterschieds wird in einer bekannten Um-
gebung klarer.

197

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

2.2 Empirische Falldarstellung

Einfithrung

Die heutigen Berichte tiber die ehemals prachtige armenische Stadt Neu
Dschulfa im Zentrum von Iran erzihlen eine weniger erfreuliche Ge-
schichte. Mittlerweile spricht man nur noch von einem Stadtviertel Is-
fahans, dessen Bevolkerung sich auf 12.000 Armenier in Neu Dschulfa
und der nahegelegenen Stadt Schahinschahr beschrankt. Von den ehe-
mals 24 Kirchen in Neu Dschulfa sind 13 in iberwiegend gutem Zustand
erhalten. Sonntags wird abwechselnd in einer der Kirchen die Messe ge-
lesen (Haghnazarian 1995: 295).* Zu den grofSten Problemen der Ge-
meinde in Isfahan wie auch der anderen armenischen Gemeinden von
Iran zihlt die Auswanderung der Armenier, uberwiegend nach Westen.
Man findet dennoch armenisches Leben und armenische Kultur; ihre ei-
genartige Pragung ist in den besagten Stadtteilen prisent.

Die Kirchenbauten in Neu Dschulfa sind gekennzeichnet durch tradi-
tionelle Formen, die besonders im Grundriss deutlich werden. Doch
waren auch die ortlichen Gegebenheiten wie Klima und Baumaterial

4  Vergleiche meine Bemerkungen in der voranstehenden FufSnote.

198

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

bestimmend, was sich in der Verwendung von Ziegeln anstelle des
sonst in Armenien tiblichen Natursteins zeigt. Die islamischen Ein-
fliisse, insbesondere die der safanidischen Architektur, werden im Auf-
riss deutlich, am auffallendsten in der Kuppelsilhouette. AufSen sind
die Kirchen sehr schlicht, bewusst unauffillig gestaltet, um jegliche
Konkurrenz zu den umliegenden Moscheen zu vermeiden. Innen da-
gegen entfalten farbige Kacheln, Fresken und Verzierungen eine gro-
e Pracht. An ihnen lassen sich die Kontakte zu Venedig, Amsterdam,
Indien und China ablesen. Diese kirchlichen Zentren sind durch Ein-
giange mit mehreren Straflen verbunden, um bei Gefahr der Bevolke-
rung Zuflucht bieten zu kénnen. Wie bereits erwihnt, befanden sich
die armenischen Schulen urspriinglich innerhalb von Klosteranlagen.
1843 gab es die erste Jungenschule aufSerhalb der Kirchenkomplexe,
1858 folgte eine Madchenschule, die 1892 in eine gemischte Schule —
eine Besonderheit in einem islamischen Land — umgewandelt wurde.
In den 1980er Jahren existierten noch drei Schulen in Neu Dschulfa
und ein Lehrstuhl fir Armenistik an der Universitdt Isfahan. Weitere
soziale armenische Einrichtungen in Neu Dschulfa sind ein Gemein-
dehaus, ein Waisenhaus und ein Altersheim. Untersucht man die Ent-
wicklung der Baukunst vom 17. bis ins 20. Jahrhundert in Armenien,
so ist der Einfluss von Neu Dschulfa bemerkenswert. Dort wurde ein
neuer Stil kreiert und zuriick nach Armenien exportiert (Haghnazari-
an 1995: 294).

Die armenische Gemeinde in Isfahan ist zwar derjenigen in Teher-
an zahlenmifSig unterlegen, dennoch ist sie einzigartig durch ihre tra-
ditionelle Reprisentation, und sie bildet ein Zentrum der armenischen
Gemeinden in den siidlichen Teilen von Iran. Dem Bischof von Neu
Dschulfa sind die armenischen Gemeinden der sudlichen iranischen
Provinzen in den Stidten Schiraz, Buschehr, Abadan und Ahwas unter-
stellt (0.A. 1995: 384). Der Vardan-Tag und die Abendveranstaltungen
werden in einem genau festgelegten Rhythmus jahrlich gefeiert: Und
dies, wie von der Kirche vorgegeben, am Donnerstag in der Vorfas-
tenwoche, acht Wochen vor Ostern. Das Vardan-Fest hat seine eigene
feste Position und einen eigenen Ablauf, es nimmt eine Sonderstellung
im Gemeindeleben ein. Die Schulen werden an diesem Tag friher ge-
schlossen, in vielen Einrichtungen der Gemeinde wird nicht gearbei-
tet. Vormittags findet ein Gottesdienst statt, an dem auch die Schuler
teilnehmen, die anschliefSend aus der Schule entlassen werden. Da der
Freitag in Iran das Ende der Arbeitswoche markiert und an diesem Tag
nicht gearbeitet wird, fallt das Fest in eine Art verlingertes Wochenen-
de fiir die Armenier.

199

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)
Kirche/Di6zese

Die Armenier sind in Iran offiziell eine religiose Minderheit, sie werden
als solche wahrgenommen und behandelt. Die Ditzese ist die zentrale In-
stanz, die das Leben der Minderheit organisiert. Im Rahmen der Diozese
sind zwei Rite aktiv: der Rat der Diozese oder kirchliche Rat (temakan
khorburd) und der religiose Rat (kronakan kbhorbhurd). Beide Rite sind
fur religiose, nationale, kulturelle Angelegenheiten, sowie fiir Bildungs-
fragen und Bauangelegenheiten der armenischen Gemeinde zustiandig.
Dem ersten Rat unterliegen Bildungseinheiten, kulturelle Einrichtungen
etc., der zweite regelt die Angelegenheiten der Kirche und das Erbe. Bei-
de unterstehen dem Bischof, der die Diozese leitet (Pahlevanian 2003:
250). Ob sikulare oder religiose Angelegenheiten — alle fallen sie in die
Zustandigkeit der Diozese. Entsprechend hat die Kirche viel Macht in
der Organisation und Ordnung im Gemeindeleben. Ein Beispiel dafur ist
die Organisation des Kalenders der Armenier in Iran. Der Arbeitsalltag
in Iran wird durch den iranischen Kalender oder Dschalali-Kalender
strukturiert, der in Iran und in Afghanistan verwendet wird. Er basiert
auf einer eigenen Zeitrechnung, nach der der erste Tag dieser Ara dem
21. Mirz 1079 des westlichen Kalenders entspricht. Wie das Jahr ist
auch die Woche in Iran anders aufgeteilt als im Westen: mit dem Jah-
resbeginn im Frithjahr und dem Freitag als freiem Tag der Woche folgt
er einem eigenen temporalen Modell. Der westliche Kalender ist aber in
vielen Lebensbereichen relevant: in wirtschaftlichen Zusammenhingen,
aber auch in anderen, die auf die Kommunikation mit dem Westen an-
gewiesen sind. Die armenische Kirche richtet ihr Gemeindeleben ihrer-
seits aus, indem sie Feiertage und Gedenktage markiert und sich dabei an
der christlichen und armenischen Tradition orientiert. Das Jahr beginnt
im Gegensatz zu dem iranischen im Januar und der Gottesdienst wird
am Sonntag gefeiert. Die Feste und Feiertage bestimmt die Diozese. Den
Takt des armenischen Lebens gibt also die Kirche vor. Zusammen mit
religiosen Anldssen werden auch die wichtigsten nationalen Feier- und
Gedenktage in diesen Kalender integriert. Der kirchlich-armenische Ka-
lender bietet Rahmen fiir die Entfaltung kultureller Tradition und Dis-
tanz von der Aufnahmegesellschaft. Er hebt sich von dem der Iraner ab
und sorgt dafiir, dass der Alltag abgegrenzt ist. Einen kirchlichen Kalen-
der, in dem die Feiertage der Heiligen und die Namenstage stehen, be-
kommt man in der Kirche.

Zugleich gibt die armenische Gemeinde auch weltliche Kalender he-
raus. Diese werden in iranischen Druckereien produziert, die von arme-
nischen Unternehmern gefithrt werden. Der iranisch-armenische siku-
lare Kalender bringt beide Modelle zusammen. Das Jahr und die Woche
werden nach dem christlichen Modell aufgeteilt, der freie Tag der Woche
bleibt aber der Freitag. Die fiir die Arbeit relevanten Informationen des

200

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

iranischen Kalenders werden eingetragen und mit den fiir den armeni-
schen Alltag in Iran (und Verbindungen mit den Armeniern aufSerhalb)
kombiniert. Zusitzlich zum Kalender beinhalten diese Biichlein kleine
Beilagen mit armenischen Liedern, armenischen Vornamen etc. Als Fol-
ge dieser mehrschichtigen kulturellen Aufteilung entsteht ein Bezug zu
den Kulturen aufSerhalb von Iran, ein Bewusstsein fiir alternative Welten,
die sich weit tiber Armenien und die Armenische Republik ausbreiten.
Jedes Jahr wird an dem von der Kirche bestimmten Tag auch das Var-
dan-Fest gefeiert. Im iranisch-armenischen Kalender Nairi steht: »zu Eh-
ren unserer heiligen Vardanen und 1036 Zeugen. Ein grofles National-
fest«. Dieses Datum begehen verschiedene Institutionen. In der in Iran
aktiven armenischen Kirche werden Gottesdienste gefeiert. In manchen
dieser Fille, so zum Beispiel in einzelnen Teheraner Kirchen, gibt es un-
mittelbar nach dem Gottesdienst einen kleinen Empfang (Tageszeitung
Alik, 21.02.2009). Die Priester und Bischofe leisten meistens ihren Bei-
trag in den von den Vereinen organisierten Abendveranstaltungen durch
Gruf3- oder Schlussworte oder eine zentrale Rede. An diesem Fest ist die
Prasenz der Kirche iiblich; ohne den Priester und sein Wort wire es un-
vollstandig. Die Geistlichen erldutern die Botschaft des Festes, wahrend
der Organisationsaufwand in der Regel, vom jeweiligen Verein, seinem
Vorstand und entsprechenden Verantwortlichen getragen wird.

Schule

Der Vardan-Tag wird ferner in das Schulprogramm aufgenommen. In
den Stadten mit grofSerer armenischer Bevolkerung — Isfahan, Teheran —
gibt es auch armenische Schulen: Ganztagsschulen, die nach demselben
Prinzip gefithrt werden wie die iranischen Schulen. Sie sind nicht nur ge-
trennt nach dem Geschlecht, sondern auch Lehrstoff und Unterrichts-
programm entsprechen den iranischen Vorgaben. Zusitzlich haben die
armenischen Kinder einige Wochenstunden zum Religionsunterricht. In
diesen Rahmen fallen auch Sitzungen zur Geschichte, Sprache und Lite-
ratur. Die Schulen werden ausschliefSlich von Kindern aus armenischen
Familien besucht. Als Lehrende werden neben armenischen auch Lehrer
mit nicht-armenischer Herkunft beschaftigt. Sie diirfen vier zusatzliche
Feiertage haben: Ostern, Weihnachten, der 24. April (der Tag des Ge-
denkens an die Opfer des Genozids an den Armenier 1915-16) und der
Vardan-Feiertag. Diese Schulen halten sich auflerdem an die typischen
kirchlichen Regeln, die den Alltag regulieren, zum Beispiel wird das Mit-
tagessen in Fastenzeit entsprechend zubereitet.

Das Vardan-Fest ist in Iran ein Schul-Feiertag, es gibt in jeder Schule
eine Veranstaltung dazu, die LehrerInnen gestalten ihren Unterricht zum
Thema und die Kinder bereiten zu Hause Poster, Bilder, Collagen vor. In

201

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

Isfahan besuchen die Kinder den Gottesdienst in der zentralen Kathe-
drale, wo sie auch die Predigt horen. Die Veranstaltungen in der Schule
werden von den Lehrerinnen und Lehrer und der Schulverwaltung or-
ganisiert. Dabei steht ihnen die Didzese fir Fragen zur Verfugung. Ich
habe beispielsweise ein Gesprich der stellvertretenden Schulleiterin mit
einem Priester mitangehort, in dem es darum ging, was die Kinder in der
Fastenzeit essen diirfen und was nicht.

Vereine

In den armenischen Vereinen kommen nach je nach ihren Interessen
und Vorlieben verschiedene Gemeindemitglieder zusammen, die auf
diese Art die Moglichkeit haben, ihre Zeit gemeinsam zu verbringen
und ihren Bezug zur Kultur zu pflegen. In der Regel sind es Sport- und
Kulturvereine, die sich meist an Jugendliche richten. Wie bei den Schul-
festen zu Vardan gibt es auch hier eine gewisse Routine, Veranstaltun-
gen, die jedes Jahr nach demselben Muster gefeiert werden. Die Verei-
ne veranstalten in der Regel ein Programm, das aus Tanz und Gesang,
Rezitationen, Gedichten und manchmal auch aus einer Theaterauf-
fuhrung besteht. Eine oder mehrere Festreden gehoren ebenfalls dazu.
Dass ferner das geistliche Oberhaupt eine Rede hilt, ist unerldsslich.
Veranstaltet wird der Abend gemeinsam von der Vereinsverwaltung
und der Diozese.

202

hitps://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. A O


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

Durch die Vielfalt der verschiedenen Vereine und Veranstaltungen in
den grofleren Gemeinden kann man auch von mehreren Varianten eines
Festes sprechen. Es gibt Feste, in denen tiberwiegend Jugendliche auftre-
ten, in anderen sind es kleinere Kinder und wieder in anderen nur Er-
wachsene. Ein Beispiel fiir eine weniger traditionelle Feier ist die Veran-
staltung im Verein der armenisch-iranischen Schriftsteller in Teheran.
2009 wurde aus Anlass des Vardan-Festes eine Abendveranstaltung or-
ganisiert mit kommentierter Lesung und Diskussion. Nach kurzer Eroff-
nung wurde in einer Schweigeminute aller Helden gedacht, die ihr Leben
fur die Heimat geopfert haben. AnschliefSend wurden die jungen Frauen
vorgestellt, die im Laufe des Abends Teile aus den ersten schriftlichen ar-
menischen Quellen, in diesem Fall aus Yeghisches oben bereits erwahnter
Schrift, vorlasen. Sie trugen sechs Textausschnitte in modernem Ostar-
menisch vor, die der Hauptredner des Abends kommentierte und disku-
tierte sowie die politischen und historischen Faktoren erneut auseinan-
dernahm. Die Kommentare waren dabei oft langer als der vorgetragene
Text, sie hatten fast den Charakter einer Vorlesung zum Thema. Die reli-
giosen Strukturen nahmen keine zentrale Position ein, obwohl mehrfach
auf die von der Kirche bestimmte Ordnung hingewiesen wurde. Grund-
satzlich ist aber eine intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Mythos
in sakularer Herangehensweise mit fiir Iran typischen Elementen zentral
(so werden etwa Aspekte erwihnt wie der am Vardan-Tag gefeierte Na-
menstag, was z.B. in Armenien keine Rolle spielt etc.). Die Veranstaltung
und alle Gesprache fanden ausschliefSlich in armenischer Sprache statt.
Die Sprache und Intonation orientierte sich zwar an Eriwan, klang aber
typisch iranisch-armenisch. Die etwa zwei Stunden dauernde Veranstal-
tung wurde durch eine Kaffee- und Tee-Pause unterbrochen, in der mit
dem Thema verbundene, aber auch nicht damit zusammenhingende Ge-
sprache gefiihrt wurden.

Die Organisation der armenischen Schriftsteller in Iran (der sogenann-
te Schriftstellerverein) pflegt enge Kontakte zu Eriwan und der Schrift-
stellervereinigung Armeniens. Die Behandlung der Vardan-Thematik am
Abend korrespondiert in vielerlei Hinsicht mit der Art, wie man sich
in Armenien mit nationalen Inhalten auseinandersetzt, die wiederum
meistens einer in sowjetischen Jahren entwickelten sikularen Einstel-
lung folgt. Die Kontakte zu Eriwan sind durch die gleiche Hochsprache
(Ostarmenisch) und die geografische Nahe zu Armenien gestiarkt. Die
Schriftsteller reisen oft dorthin, lassen ihre Biicher begutachten und se-
hen es als eine Ehre an, den Vorsitzenden der Organisation aus Eriwan
bei sich begriiffen zu diirfen. Man orientiert sich an Eriwan als Zentrum
und lasst sich unvermeidlich von der armenischen Hauptstadt beeinflus-
sen. Viele Mitglieder haben in Eriwan studiert und jahrelang dort gear-
beitet (z.B. Dr. Simonian, der zur Zeit meiner Datenerhebung die Var-
dan-Veranstaltung leitete). Als Ergebnis entstehen nach >Eriwaner-Art«

203

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

veranstaltete intellektuelle Events, die aber den Rahmenbedingungen der
Diaspora angepasst werden miissen. In diesem Fall sind es einerseits der
direkte Bezug zu Iran, andererseits die kirchlich orientierte Gemeinde
sowie Bediirfnisse und Fragestellungen der Iran-Armenier. Diese Veran-
staltungen geben der Selbstidentifikation als Armenier neue Impulse. Die
Veranstaltungen im Schriftstellerverband werden von Studierenden, Leh-
rern und Lehrerinnen besucht, die diese Impulse weitertragen, die ver-
breiteten Interpretationen werden zum Thema neuer Veranstaltungen.
Was diese Veranstaltungen tiberhaupt moglich macht, sowohl im Rah-
men der Schule als auch der Gemeinde und in intellektueller Hinsicht,
sind die gute Organisation und die funktionierenden Strukturen der ira-
nischen Armenier.

Zu den Feierveranstaltungen am Vardan-Tag gehoren auch Feste,
die zu Hause begangen werden. Viele Menschen haben ihren Namens-
tag, den sie mit Freunden und Familienmitgliedern feiern. Unabhingig
von den grofsen 6ffentlichen Veranstaltungen trifft man sich also auch
abends im privaten Kreis. Diese Tradition verleiht dem Feiertag noch
eine personliche festliche Note. Armenische Minderheiten gibt es ne-
ben Isfahan und Teheran auch in Tavriz und vielen anderen iranischen
Stidten. Im Rahmen der Studie habe ich die Festlichkeiten zum Var-
dan-Fest am Beispiel von armenischen Gemeinden in drei Stadten ver-
folgt: Isfahan, Schiraz und Teheran.

In Teheran leben Armenier seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhun-
derts — seither in steigender Anzahl: Im Jahr 2003 waren es offiziell 50
000 (Pahlevanian 2003: 240). In Stidten mit wenigen Armeniern wie
Schiraz gibt es nicht viele eigenstindige armenische Zentren, nur eine
Kirche und ein Gemeindehaus, in dem sich alle Vereine, Organisatio-
nen und auch die Schule befinden). Die Schule kann man sonntags be-
suchen. Der Gottesdienst findet nicht jeden Sonntag in der Kirche statt,
zu besonderen Anlédssen trifft der Priester aus Isfahan in Schiraz ein und
leitet die Zeremonie. Die religiosen Feiertage, wie das Vardan-Fest, wer-
den gewissermaflen >nachgefeiert«, denn am eigentlichen Festtag sind
die Priester in ihren eigenen Gemeinden beschiftigt und konnen erst
danach ihre Vertretung in der Nachbargemeinde wahrnehmen. Orga-
nisiert werden die Veranstaltungen hier von den Vereinsleitern. In gro-
Beren Gemeinden werden hingegen nicht nur zentrale Veranstaltungen
organisiert, wie im Gemeindesaal des Ararat-Vereins in Isfahan, bei
der viele Gemeindemitglieder, der Kunstverein und der Bischof anwe-
send waren, sondern es finden auch viele kleinere Veranstaltungen statt
— zum Beispiel in den Schulen und Kindergirten. In vielen Elementen
wire diese Struktur mit der in Wien vergleichbar: die Konzentration
an einem Ort, in einem Haus, die unmittelbare Verbindung von Schu-
le und anderen Organisationen. Gleichzeitig war die Organisation der
armenischen Woche, zumindest an dem Zeitpunkt der Erhebung, wie in

204

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

Schiraz, so auch in den anderen armenischen Zentren in Iran, der irani-
schen nicht unterlegen. Auch wenn der freie Tag der Freitag ist, fanden
die wichtigsten armenischen Rituale und Treffen am Sonntag statt. In
Wien hingegen ist der grofSte Teil der Gemeindeaktivititen in der vom
Arbeitsalltag befreiten Zeit konzentriert. Die zahlreichen kleinen und
groflen Gemeinden in Iran, werden nicht in gleicher Weise von der Di-
ozese betreut, manche geniefSen die stindige Prasenz des Geistlichen,
andere sind auf Besuche angewiesen. Ahnlich werden die Gemeinden in
Europa betreut, nicht in jeder Stadt mit armenischer Bevolkerung gibt
es regelmifSige Gottesdienste. Die Gemeinde in Kreuzlingen bspw. wird
von dem Priester in Zirich betreut, der einmal im Monat in Kreuzlin-
gen den Gottesdienst abhilt. In Wien hingegen ist der Geistliche stin-
dig anwesend.

Die Organisationsverantwortlichkeit in den iranischen Gemeinden
liegt somit in den Hianden der Diozese, die das Leben der Armenier in
Iran umrahmt, aber auch bei kulturellen Vereinigungen, die das Kon-
zertprogramm gestalten und bei Bildungsinstitutionen, die die Tradie-
rung des Mythos fortsetzen (Schulen, Kindergirten). Die intellektuel-
le Beschaftigung mit der Problematik des Mythos stellt eine zusatzliche
Art des Feierns dar, die sich einerseits aus der armenischen Republik
nahrt und andererseits die padagogische und ideologische Basis vor-
bereitet.

2.3 Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa)

Der Raum und das Programm

Die Abendveranstaltung in Isfahan wurde im Festsaal des armenischen
Sport- und Kulturvereins » Ararat« durchgefithrt. Zum Verein gehoren
verschiedene Einheiten und Institutionen. Das ganze Gelande und der In-
nenhof sind von der Strafle mit Mauern von der AufSenwelt abgegrenzt.
Der Verein ist abends von 17 bis 22 Uhr geoffnet — auch am Vardan-Tag.
Die Bibliothek des Vereins, die sowohl armenische als auch andersspra-
chige — vor allem in Farsi — Literatur und Periodika zur Verfiigung stellt,
war am Abend offen fiir die Besucher. Die Turen zum Festsaal standen
auf. Die Menschen versammelten sich langsam. Der Vorhang ist hinun-
tergelassen und auf der Bithne steht ein mit Blumen geschmucktes Red-
nerpult; auch die notige Ausriistung (Lautsprecher etc.) ist auf der Biih-
ne zu sehen. Der Saal weist eindeutige Zeichen auf, die die armenische
Kultur im iranischen politischen Raum verorten. Uber der Biihne, fast
unter der Decke, hiangt eine Uhr, auf deren einer Seite das Portrait des
iranischen religiosen Oberhaupts zu sehen ist (ebenso ein kleines Bild des

205

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

Revolutionsfiithrers). Auf der anderen Seite der Uhr ist das Portrait des
armenischen Kirchenoberhaupts angebracht. Die Uhrzeit und die Bilder
der beiden religiosen Fiihrer sind von allen Seiten sichtbar und stehen
tiber der gesamten Veranstaltung.

Die Ankunft der Geistlichen war besonders ausgezeichnet. Sie trafen
in einer Gruppe ein — eindeutig erkennbar durch ihre Kleidung. Alle An-
wesenden standen als Zeichen der BegriifSung auf. Sie hatten eine Weile
gewartet, denn das Festprogramm begann mit einer Verspitung von ca.
30 Minuten. Die Veranstaltung lief folgendermaflen ab:

Einfiihrung durch die Moderatorin
Vortrag des jungen Priesters
Uberleitung zum Konzertprogram durch die Moderatorin
»Liturgie am Avarayr« (Lied)
»Roter Armeeanfiihrer« (Gedicht)
»Lyren von Goghtn« (Lied)
»Vardans Anhinger« (Gedicht)
»Wenn meine Heimat« (Lied)
»Das Herz Vardans« (Gedicht)
»Zur Waffe« (Lied)

Schlusswort der Moderatorin
Rede des Bischofs

Fur das Programm war eine Frau aus der Kulturabteilung des Vereins
verantwortlich. Es traten zwei kulturelle Organisationen, die Rezitati-
onsgruppe Krunk und der Chor des Klosters Tatev auf. Beide Namen
sind poetisch und symbolisch aufgeladen: Krunk ist das armenische Wort
fur »Kranich«. Mit diesen Vogeln wird die Sehnsucht der wandernden
Armenier nach der weit entfernten Heimat assoziiert. Die Kraniche sol-
len eine Nachricht aus der Heimat mitbringen. Tatev ist eine Ortschaft
in Armenien mit einem grofSen mittelalterlichen Kloster und einem direk-
ten Blick auf das ehemalige West-Armenien und den Ararat. Jede dieser
Gruppen ist auf eine Ausdrucksform spezialisiert und leistet ihren Bei-
trag zum Programm am Vardan-Tag.

Ablauf des Festes: Einfuhrung durch die Moderatorin

Mit einem Einfithrungswort der Moderatorin beginnt nach der schon
erwihnten halbstiindigen Wartezeit die Veranstaltung. Die Moderato-
rin tritt aus der Kulisse auf die Biithne, stellt sich an das Pult und spricht
etwa 2 Minuten lang. Sie ist jung, ihre feierliche Kleidung zeigt keiner-
lei Anlehnung an den islamisch-religiosen Kleidungscode, ihr AufSeres
konnte als westlich orientiert bezeichnet werden. Sie hat eine Mappe in

206

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

der Hand, liest ab, ist entspannt und spricht fehlerfreies Armenisch. Thre
Eroffnungsrede besteht aus drei Teilen. Nach dem ersten Teil iiber die
bedrohende Wirkung der fremden Einfliisse und die Notwendigkeit des
stindigen Erinnerns an die Viter erldutert sie die Rolle des Vardan-Fes-
tes.’ Sie stellt es als ein jahrlich international gefeiertes Gedenken an
die gefallenen Helden der Schlacht am Avarayr dar und bettet es in die
Tradition des armenischen Volkes ein, seinen Helden Respekt zu erwei-
sen. Die Idee der Selbstopferung wird dabei sehr stark betont: »Solda-
ten, die fiir die Heimat und fur die Idee kimpfen und in diesem Kampf
den Glauben an die Idee vor alle personlichen Bestrebungen setzen, die
mit ihrem Tod die moralischen Werte und grofSen Ideen leben lassen«.
Interessant ist die Betonung der internationalen Ebene. Hochstwahr-
scheinlich ist damit die Tatsache gemeint, dass das Fest in den armeni-
schen Gemeinden vieler Lander auf der ganzen Welt gefeiert wird, was
auch der Wirklichkeit entspricht. Dennoch ist das Fest eine sehr inner-
nationale Angelegenheit, etwas, das die Armenier von der Umgebung
abgrenzt und, wie die Moderatorin selbst anmerkte, vor dem »fremden
Einfluss« (noch wortlicher tibersetzt: vor der »fremden Atmosphire«)
schiitzen soll. Gleichzeitig fuigt sich die Bezeichnung »international« in
die Reihe allgemein-verbindlicher Attribute ein, die den vorgelesenen
Text schmiicken. Mit einer strengen Stimme wird an die Idee der Op-
ferbereitschaft fur die Heimat gemahnt. Im dritten Teil der Einfihrung
stellt die Moderatorin die Frage nach Sieg oder Niederlage und beant-
wortet sie wie folgt: Der Sieg besteht in der (religiosen) Kontinuitdt und
Unnachgiebigkeit. »Wir wurden besiegt und haben gesiegt. Worin be-
stand unser Sieg? Wir sind geblieben, was wir waren, fest in unserem
Glauben. Wir haben zwar in den Trummern gesessen und sind selbst
zerstort worden, dennoch sind wir unnachgiebig geblieben, und das ist
armenisch. Die Anpassung ist nicht armenisch«. Mit diesen Worten be-
endet die Moderatorin ihre Einfihrung und bittet den Priester auf die
Biithne. Die Rolle der Moderatorin besteht einerseits darin, die offiziel-
len Botschaften des Tages mitzuteilen, und andererseits darin, die Auf-
tritte anzukiindigen und Uberleitungen herzustellen. Sie hat damit zwei
verschiedene Aufgaben.

5 Gleich im ersten Satz nach der Ansprache schildert die Moderatorin das ak-
tuelle Problem der Gemeinde und nennt den Grund fiir die aktuelle Veran-
staltung: »Gewiss ist das Neue das Kind des Alten. Aber nicht jedes Kind
kommt nach seinem Vater. Fremde und andersartige Einfliisse verandern den
Charakter. Deshalb sollen wir die neue Generation immer daran erinnern,
welchen Vater sie hat und welche die Titel seiner Aristokratie sind«.

207

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)
Vortrag des jungen Priesters

Der Priester hat sich von seinem Platz in der ersten Reihe erhoben
und ist auf die Biithne gestiegen. Die junge Dame reprasentiert den
gastgebenden Verein, und der Priester ist in diesem Rahmen ein Gast,
aber ein Ehrengast, mit besonderer Stellung in der ersten Reihe. Sein
Amt ist an seinem schwarzen Priestergewand erkennbar. Er steht auf
der Bithne am Pult, hinter ihm ist der Vorhang zu sehen, wahrend
er seine Auseinandersetzung mit dem Thema prasentiert. Er liest sei-
nen Vortrag, der etwa 20 Minuten dauert, ebenfalls ab. Seine Rede
nimmt durch ihre Linge und ihre Platzierung am Anfang des Pro-
gramms einen sehr hohen Stellenwert ein. Dabei ist sie sowohl in-
haltlich als auch formal so aufgebaut, dass sie keinen Hohepunkt
erreicht. Nach einem Vorspann mit Worten des berithmten Dichters
Vahan Tekeyans tiber die Avarayr-Schlacht und Vardans hervorra-
gende Eigenschaften stellt Ter Yesaji einige Fragen. Die erste Frage
gilt der Wiederholung:

»Warum werden die Namen der Helden jedes Jahr wiederholt in Er-
innerung gerufen und warum soll man die Feste und Gedenktage feiern?
Das ist eine Wiederholung, die in unserem Leben stattfindet und lang-
weilig scheinen konnte. Ich glaube aber, dass es aus zwei Griinden nicht
langweilig sein sollte. Zum Beispiel wird es fiir eine Person, die die Bot-
schaft des Vardan und seiner Gefolgsmanner nicht kennt und die nicht
weifS, was diese symbolisiert, zu einem Anlass, die Krieger Vardans ken-
nen zu lernen und zu erfahren, wofur sie sich geopfert haben. Und, wenn
sie bereits tiber den Vardan-Krieg und dessen Botschaft (khorburd) infor-
miert sind, wird es ein Grund zur Freude und zur Stirkung ihres Glau-
bens sein«.

Die Moderatorin hatte zuvor ebenfalls das Problem der (jahrli-
chen) Wiederholung angesprochen und als eine unabdingbare Maf-
nahme fiir die Wahrnehmung der eigenen Position und des eigenen
Bezugs zu den Vorfahren legitimiert. Die Auseinandersetzung des
Priesters bringt noch die mogliche Bewertung dieser Wiederholung
als langweilig ins Spiel, halt es aber nicht fiir notwendig, dieser mog-
lichen Einschiatzung nachzugehen. Dies konnte das Konfliktpotenzial
der entstandenen Situation in der Gemeinde problematisieren und
moglicherweise auf eine Ambivalenz hinweisen. Stattdessen wird ein-
fach behauptet, dass Langeweile fehl am Platze sei: Die Veranstaltung
solle nicht als langweilig wahrgenommen werden, weil sie zum einen
informativen Wert besitze und zum anderen als ein Anlass zur Freu-
de und Stirkung des Glaubens fungieren konne. Hierzu werden, wie
im Laufe der gesamten Veranstaltung, keine Fragen gestellt, sondern
stattdessen die etablierten Antworten immer wieder zur Sprache ge-
bracht. In keiner Rede, und vor allem nicht in der des Priesters als

208

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

der zentralen Rede des Tages, werden kritische oder provokante Po-
sitionen eingenommen.

Den letzten Absatz des ersten thematischen Teils beendet der Redner
mit der Zusammenfassung, dass die Wiederholung des Festes ein Anlass
fur alle sei, den Glauben zu erneuern, indem man den Blick auf die Vor-
fahren richtet, die ihr Leben fiir den Glauben und die Heimat gegeben
haben. Die Wiederholung wird auch dadurch begriindet, dass man ih-
rem Beispiel folgen solle. Auf diese Worte folgt ein Zitat aus der Schrift
von Yeghische:

»Wir sind bereit, verfolgt zu werden und allerlei Druck ausgesetzt zu
sein fur die heiligen Kirchen, die uns unsere Vorviter vermacht haben.
Kraft der Erscheinung von Jesu Christi sind wir neu geboren und in der
Hoffnung des neuen Glaubens getauft im Namen Jesu Christi. Unser Va-
ter ist das heilige Evangelium und unsere Mutter die heilige Apostolische
Kirche, niemand kann uns hiervon trennen.

Anschliefend bezieht sich der Redner auf die Figur Vardans, die
Kampfszenen der entscheidenden Feldschlacht und die Botschaft des
historischen Ereignisses. Der Priester stutzt sich auf das anfangs zitier-
te Gedicht Tekeyans, in dem die Worte fallen: »Perser flichen«. Mit
diesen Worten stirbt Vardan. Da, wie bekannt, die Armenier keinen
Sieg auf dem Feld erringen konnten, wiirde es nahe liegen, diese Aus-
sage als eine Aufmunterung Vardans an seine Minner zu lesen, oder
sie vielleicht als Ausdruck einer voriibergehenden Wende zu sehen.
Der Vortragende wendet jedoch eine andere Lesart an, die die Meta-
pher wortlich nimmt: als Feststellung der Tatsache, dass die persische
Armee fliichtet. Daraufhin entwickelt der Redner seine Gedanken um
die Idee, wie man mit einer kleinen Armee die grofSere besiegen und in
die Flucht schlagen konne, was durch die Entschlossenheit der tapfe-
ren Kampfer und ihre Begeisterung zu erkldren sei. Der Gedankengang
basiert weiter auf der Idee, dass trotz des Sieges viele Personen fielen
und Schmerz und Trauer zur Folge hatten. In beiden Fillen wird die
Ambivalenz ausgeschlossen und der Interpretationsspielraum verengt.
Dennoch wird im ersten Schritt die Kraft des Glaubens betont und im
zweiten das Gewicht vom Opfer auf den Sieg verlagert und die Opfer
lediglich als eine bedauerliche und oft auftretende tragische Kriegsfol-
ge gesehen. Dies wird durch das Heranziehen von Vergleichsfillen wie
dem Genozid bestatigt.

AnschliefSend, im dritten Teil, versucht der Redner in drei Punkten
darzustellen, worin die Erfolge der kriegerischen Auseinandersetzung
bestanden. Hierbei greift er zu forschungs- und vortragstypischen Ele-
menten: Er analysiert und hilt gewisse Punkte fest. Ahnlich wie in ei-
nem wissenschaftlichen Text prasentiert der Priester eine Klassifikati-
on und Differenzierung von Inhalten. Als Erfolge des schmerzhaften,
aber siegreichen Ereignisses des Vardanen-Kampfes nennt er die Kraft

209

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

des Glaubens einerseits und die Popularisierung und Verbreitung des
Christentums andererseits Letztlich habe er die Freiheit des Christen-
tums und den Zwangscharakter des Zoroaster-Glaubens offensicht-
lich gemacht. Jeder dieser Punkte wird diskutiert und erldutert; Brii-
cken zur Gegenwart werden geschlagen. Einerseits wird stindig von
Aufopferung und Opferbereitschaft geredet, andererseits wird ver-
sucht, die Ertrage aufzuzihlen, Griinde dafiir, Freude zu zeigen. Die
Konzentration auf die menschlichen Verluste des Krieges, eine Darstel-
lung des Krieges als blutiger Akt mit traurigen Verlusten entfernt sich
von der religiosen Martyrer-Lesart, nach dem der Akt des Opferns an
sich schon den eigentlichen Ertrag darstellt. Der Priester sucht aber
noch nach weiteren Ertragen. Abschlieffende Bemerkungen sind der
Art der gegenwirtigen Versuchungen gewidmet. Diese Versuchungen
dhneln nicht mehr denen der Vardan-Epoche. Sie sind weniger sicht-
bar als die persische Armee im fuinften Jahrhundert. Dennoch sind die
aktuellen unsichtbaren Versuchungen stark und gefahrlich genug, um
die christliche und armenische Identitat zu gefihrden. Entscheidend
hierbei sind die neuen Werte, die dem Glauben und dem armenischen
Geist keine Bedeutung mehr beimessen. Hieraus folgert der Priester,
dass man die groflen Werte ehren und tapfere Nachfolger Vardans
werden misse: stark im Glauben und der Heimat verbunden, ohne
Zweifel und Entmutigung. Mit einem Zitat aus dem Gedicht Tekeyans
endet die Rede.

Uberleitung zum Konzertprogramm durch die Moderatorin

Nach dieser Rede erfolgt der Ubergang zum Konzertprogramm: Das Pult
wird weggetragen, der Raum verdunkelt und die Biithne beleuchtet. Der
Vorhang geht auf und man sieht die grofle farbige Reproduktion von
Chandschjans Darstellung der Avarayr-Schlacht.® So wird auch auf der
visuellen Ebene eine Auseinandersetzung mit der Thematik prasentiert:
Die stimmungsvolle Darstellung der Schlacht wird zum Hintergrund der
Konzertauftritte. Auf dem Bild sind nicht nur die Anfithrer des Kampfes
zu sehen — Vardan und Ghevond - sondern zahlreiche Manner und Frau-
en, die in einer kimpferischen Gestik abgebildet sind. Diese grofle Kom-
position diverser Gesten als Hintergrund fiir die Einzelauftritte betont
die Gestik und Haltung der Auftretenden durch die Analogie zum Bild.
Jeder, der vor diesem Hintergrund auftritt, korrespondiert mit den Fi-
guren auf dem Bild, wird gewissermaflen selbst zu einem Teil des Bildes.

6  Grigor Chandschjan (1926-2000) war ein sowjetisch-armenischer Kiinst-
ler; sein Werk zur Vardan Schlacht ist 1981 auf den Wunsch des Katholikos
Vasgen L hin in der sowjetischen Republik Armenien entstanden.

210

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

Der Maler des Originals hatte zu seiner Zeit, im Armenien der 1970er
Jahre, viele seiner Zeitgenossen und sich selbst in das Bild integriert —
hatte den Kampfern ihre Gesichter gegeben — einerseits, um damit die
ewige Aktualitdt der Thematik zu betonen, und andererseits, um jeden
Armenier als einen Kampfer Vardans, als Teil des Kampfes fiir die Hei-
mat zu stilisieren. Diese Reproduktion spielt im Hintergrund eine ver-
stirkende Rolle.”

Die eindrucksvolle Abbildung der Schlacht bleibt nicht das einzige,
was das Biithnenbild ausmacht. Rechts vom grofSen Bild — aus der Zu-
schauerperspektive — sicht man zwei einzelne Fragmente des gleichen Bil-
des. Die beiden Anfiihrer — der militarische und der geistliche, Vardan
und Ghevond — werden noch einmal separat aufgestellt. Es sind zwei
gleich grofSe, in Form eines Rechtecks ausgeschnittene und gerahmte
Stinder, die auf dem Boden stehen. Vardan auf seinem Pferd und Ghe-
vond in voller GrofSe stehen nebeneinander, wobei Vardan eine Stufe ho-
her steht und den zentralen Platz neben dem grofSen Bild einnimmt. Die
individuellen Ausschnitte sind im Vergleich zum Gesamtbild leicht ver-
groflert, was aber kaum auffallt. Die Bilder sind folglich auf drei Stu-
fen angebracht: Die Schlacht ist zentral und hiangt hoch tber dem Bo-
den; die anderen beiden Figuren stehen auf dem Boden, wobei Vardan
zu schweben scheint, wihrend der geistige Anfithrer fest auf dem Boden
steht. Diese Betonung der Hauptpersonen ist einerseits eine Wiederho-
lung und vom Kontext losgelost, andererseits bringt sie auch die Gestik
und Pose der zwei Anfiithrer wiederholt zur Geltung und korrespondiert
durch die variierende Hohe direkt mit der Gestik vor allem der Rezitato-
rinnen. Insgesamt sind die Figuren auf dem Bild in so vielen unterschied-
lichen Positionen abgebildet, dass fast jede der Personen auf der Biithne
— ob mit betonter, theatralisierter oder zurtickhaltender Koérperhaltung
— eine der Bildfiguren wiederholt. Die Darstellung der beiden Schliissel-
figuren, ausgeschnitten aus dem grofSen Kampfbild als zwei Individuen,
lasst sie zwar in GrofSaufnahme und fokussiert wahrnehmen, gleichzei-
tig aber weniger wirkungsvoll aussehen als inmitten des Kollektivs, das
sie anfiithren.

Konzertprogramrn

In der zweiten Halfte der Veranstaltung nahert man sich der Thema-
tik mittels Gesang und Poesie. »Lasst uns durch Rezitation und Gesang

7 Im Kapitel I1.3.1.4 (II.3.1.4 Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur,
bildender Kunst und Zeitgeschichte) werden die bildlichen Darstellungen
Vardans in Armenien diskutiert S.240-255, zum von Chandschjan darge-
stellten Vardan siehe Seite 246.

21T

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

armenische Geschichte einpragen!« Mit diesen Worten der Moderatorin
beginnt das Konzertprogramm. Vor dem eindrucksvollen Hintergrund
werden die Lieder und Gedichte vorgetragen. Dabei handelt es sich um
sieben Solo-Auftritte. Alle Lieder werden von einem Klavier begleitet.
Das Konzertprogramm ist als eine Folge von symmetrisch geordneten
Einzelauftritten konzipiert: Jedem Lied folgt ein Gedicht. Hintereinan-
der werden vier Lieder und drei Gedichte, jeweils im Wechsel, vorge-
tragen.

»Liturgie am Avarayr« (Lied)
»Roter Armeeanfithrer« (Gedicht)
»Lyren von Goghtn« (Lied)
»Vardans Anhinger« (Gedicht)
»Wenn meine Heimat« (Lied)

e »Das Herz Vardans« (Gedicht)

e »Zur Waffe« (Lied)

Die Moderatorin verbindet die einzelnen Auftritte wie auch die anderen
Teile der Veranstaltung. Sie nennt stets das Werk, den Namen der Inter-
pretin oder des Interpreten und der Musikbegleitung. Bei manchen Auf-
tritten gibt sie weitere Informationen zu den Autoren der Texte oder der
Musik, bei den anderen erfihrt der Zuhorer keine Details. Sechs Frauen
und ein Mann sind als Interpreten beteiligt. Die Musikbegleitung wird
ebenfalls durch einen Mann geleistet. Der einzige mannliche Sanger ist
der letzte im Konzertprogramm. Alle sind feierlich gekleidet. Die drei
jungen Frauen, die Gedichte vorgetragen haben, sind einheitlich geklei-
det. Sie tragen schwarze Hosen und rot-schwarze Oberteile, die sehr gut
zu Vardan im roten Umhang im Hintergrund passen. Richten wir an die-
ser Stelle unseren Blick erst auf die Lieder, dann auf die Gedichte und da-
rauf, welche Ordnung sie jeweils reprasentieren.

Die Lieder beginnen mit der religiosen Thematisierung der Geschich-
te und enden mit einer Aufforderung zu Verteidigung und Selbstopfe-
rung.

Lied 1: »Liturgie aus der Ebene Avarayr« (Patarag Avarayric). Das
Lied beginnt mit einer musikalisch stimmigen und harmonischen Einfiih-
rung auf dem Klavier. Eine professionelle Beherrschung des Instruments
steht im Kontrast zu der weniger ausgereiften Leistung der Sangerin.
Das Lied wird in voller Lange vorgetragen, in vier Strophen und einem
wiederkehrenden Refrain. Es wird fiir die Heimat, fur die Kampfer und
die Nation gebetet. Mit » Aleluja« wird jeder der vier Teile geschlossen:
eine komplizierte und musikalisch anspruchsvolle kirchenmusikalische
Komposition, der die Sangerin nicht gewachsen ist. Das Klavierspiel fallt
hingegen sehr harmonisch und einwandfrei aus, sowohl am Anfang als
auch zwischen den einzelnen Teilen.

212

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

nl\!“‘.““ 4
v (prdns v

T g R/ « swmmrss ) |

Lied 2: »Lyren von Goghtn« (Goghini Qnarq). Dem Bischof Garegin
Srvanztianz (1840-1892), der als Autor des Liedtextes benannt wird,
kommt eine bedeutende Rolle in der Entwicklung des armenischen Den-
kens zu. Er leistete einen groflen Beitrag zur armenischen Literatur. Er
lebte und arbeitete im Osmanischen Reich in Westarmenien, war ein Phi-
lologe, Ethnograf, trug viel zur Erhebung ethnografischen Materials bei —
armenische Volksgeschichten, Lieder, Erzahlungen — und ist bekannt fiir
seine offentliche Tatigkeit als Bischof der armenischen Kirche. Das vor-
getragene Lied findet sich im Vardan-Tag-Konzertprogramm? in den ar-
menischen Gemeinden im Libanon und Saudi-Arabien und gehort zum
Kanon (in den vielen Berichten und Quellen tiber das Lied wird es je-
doch lediglich als ein Volkslied dargestellt, ohne Hinweis auf den Autor
und Bearbeiter). Das im Titel des Liedes genannte Goghtn ist eine symbo-
lisch aufgeladene, historische armenische Ortschaft. Es war ein Ort der
Lyrik und spielt sowohl bei den alten Historiografen als auch in der ar-
menischen Literatur eine wichtige Rolle. Die Iran-Armenier haben einen
besonderen Bezug dazu, denn aus Goghtn wurde die armenische Bevol-
kerung nach Iran umgesiedelt. Es ist also die urspriingliche Heimat der
Iran-Armenier. Der Text des Liedes wird in unterschiedlichen Strophen-
kombinationen gesungen — meist mit vier, teilweise mit sechs oder auch

8  Auch in der Studie von Khatchatryan wird in einer Fuffnote dieses Lied er-
wihnt als eine musikalische Begleitung des dokumentierten Festes im Jahre
1907, siehe Fufinote 9 (Khachatryan 2013b: 1071).

213

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

nur mit drei Strophen. Je nach Variante lasst sich der Sinn anders inter-
pretieren. Gemeinsam ist allerdings die Stimmung: Nach der Zerstérung
und dem auf dem Feld vergossenen Blut hofft man auf den Frithlingsbe-
ginn und auf die Fortsetzung des Lebens. Mithilfe einer tibermichtigen
Kraft, himmlischer Erlosung und Anerkennung der gefallenen Helden,
des Opfers, soll die untrostliche Situation iiberstanden werden. Der Text
beginnt mit den Lyren von Goghtn, die schweigen, anschlieflend geht es
um den Berg Masis (eine andere Bezeichnung fur den Ararat), auf dessen
Spitze sich Engel niederlassen werden, und wo das viele Blut zu finden
ist, das vergossen wurde und das auch vom Himmel aus zu spiiren ist.
Der Frihling, der noch kommen und das Haus, das auf den Ruinen ent-
stehen soll, die Schwalben und das Leben, die in das Land Armenien zu-
riickkehren werden, werden zum Thema des Liedes. » Auf dem Feld, wo
Vardan gefallen ist, wird anstatt Blumen heiliger Glaube wachsen und
gedeihen«, so lauten die zumeist gesungenen letzten Worte.

Lied 3: »Wenn meine Heimat« (Te im hajrenjac). Der Autor des Tex-
tes, Simon Felekian, gehort zu den westarmenischen Autoren, die in Ar-
menien nicht publiziert wurden. In einer munteren Stimmung, mit dem
Ausdruck der Entschlossenheit, singt die junge Sangerin tiber die Er-
gebenheit und die Nihe zur Heimat, zu ihren Siegen und Niederlagen,
uber die Identifikation mit ihrem Schicksaal und tiber mutige Helden.
Der Traum von der unabhingigen Heimat als ersehnte letzte Ruhestitte
steht im Zentrum der letzten Strophe.

Lied 4: »Zur Waffe« (I zen). Das letzte Lied des Konzertprogramms
wird durch den einzigen Mann des Ensembles prasentiert und tragt
den Namen » Zur Waffe«. Wie schon dieser Name deutlich macht, han-
delt das Lied von der Bereitschaft zu kimpfen und enthilt die Auffor-
derung, der Heimat zuliebe zu sterben. » Der Tod auf dem Schlachtfeld
ladt uns ein«, heifst es in einer der Strophen oder »Die Graber unserer
Brider rufen uns zu sich«. Wie alle anderen Lieder wird auch dieses
Lied in vier Teilen prasentiert. Der Sanger kann verhaltnismafig besser
singen als die Damen davor. Das Lied klingt feierlich, das Klavier und
die kraftige Stimme des Singers betonen die energische Stimmung, las-
sen aber emotionale Nuancen aufSer Acht. Die musikalische Kompo-
sition beinhaltet zwar eine klare Aufforderung zur Handlung, die al-
lerdings weniger wirkungsvoll geduflert wird als die Worte des Liedes
erwarten lassen wiirden. Der Text des Liedes, der in diesem Fall leich-
ter zu verstehen ist, steht im Gegensatz zur gleichmifSigen Leichtigkeit
von Gesang und Klavierklangen.® Alle Auftritte ernten Applaus. Eini-
ge, wie dieser, erfahren allerdings grofSere Anerkennung als die ande-

9  Der Text dieses Liedes wurde in Wien als Gedicht vorgetragen, annonciert
mit dem Titel »Der Heimat gewidmetes Gedicht«. Wihrend in Isfahan vier
Strophen gesungen wurden, waren es in Wien nur zwei.

214

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

ren. Die thematische Linie konnte man folgenderweise darstellen: Ge-
bet (am Avarayr Feld), Hoffnung nach der Zerstorung, entschlossene
Identifikation mit der Heimat und Aufforderung, fiir die Heimat zu
kdampfen und Opfer zu bringen.

Auch die Gedichte bauen auf der Mythos-Thematik auf. Das erste Ge-
dicht wird in der Rede des Priesters zitiert; darauf folgen drei weitere.
Alle wurden nach ihrer thematischen Relevanz ausgewaihlt. Es sind Ge-
dichte tiber Vardan und den Krieg, die literarisch allgemein als nicht be-
sonders wertvoll gelten. Auf die ersten schriftlichen armenischen Quel-
len, wie Yeghisches Werk, wird selten Bezug genommen. Nur einige
Formulierungen daraus werden in den Reden der beiden Geistlichen zi-
tiert, ebenso wie wenige Stellen aus der Bibel.

Vahan Tekeyan: »Die Botschaft der Vardanen« (Khorburd Var-
dananz): Der junge Priester beginnt und schliefSt seine Rede mit den
Worten Tekeyans (1878-1954), eines bedeutenden westarmenischen Au-
tors, von dessen Werk besonders die lyrische Poesie geschatzt wird. Er
schrieb auch eine Reihe patriotischer Gedichte. Das hier vorgetragene
gehort zu den Gedichten, die am haufigsten am Vardan-Tag rezitiert wer-
den. Es beschreibt zum Beispiel die Stimmung auf dem Schlachtfeld: das
Feld am Morgen, das Gerdusch der Waffen, die Armee des Feindes, die
auftaucht und anschlieflend wieder im Nebel verschwindet. »Fiir Jesus,
fuir die Heimat, nach vorne!«, lautet Vardans Befehl. In wenigen Augen-
blicken versinkt alles im Chaos, die armenischen Kampfer sterben. Var-
dan mit seinem weifsen Pferd ist vor allen und mit allen. »Wir haben
gewonnen«, sagt er, »der Perser ist geflohen«, er fallt und verliert sein
Bewusstsein. In dem anderen zum Schluss zitierten Teil wird von der See-
le Vardans gesprochen:

»Die Seele Vardans, als ein nicht zu loschendes Feuer, wird in die Seele
jedes Armeniers eindringen. Er wird durch die Seele vorstofsen, Schwert
und Kreuz hochhaltend. Er wird mit dem Kreuz und Schwert Worte
schlagen und schreiben und den Roten Vardan segnen. Die Jahrhunder-
te werden voriibergehen, aber der tapfere Vardan, der heilige Vardan
schreitet immer voran!«

Anschliefend werden auf der Bithne die drei folgenden Gedichte rezi-
tiert.

Gedicht »Roter Kampfer« (Karmir zoravar) von Varand (geboren
1954). »Der Rote Kimpfer« wurde von dem iranisch-armenischen Dich-
ter Varand verfasst. Varand ist der Kunstlername von Soukias Hacob Ko-
orkchian, dem in Teheran lebenden armenische Dichter, Ubersetzer und
Kiinstler. Er ist Autor vieler Ubersetzungen aus dem Persischen ins Ar-
menische. Lange Jahre leitete er die Vereinigung der armenischen Schrift-
steller in Iran; heute ist er fir das Kunstressort der armenischen Tages-
zeitung Alik zustindig. Das Gedicht ist wie ein Gespriach aufgebaut,

215

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

das sich an Vardan richtet. Es beginnt mit einer Aufforderung, auf dem
Weg der Freiheit voranzuschreiten, und der Prophezeiung einer glorrei-
chen Zukunft. Grofle Schwierigkeiten, die den tapferen Helden auf sei-
nem Weg erwarten, werden ebenso dargestellt wie die Moglichkeit, die-
se Hindernisse zu tiberwinden.

Gedicht »Vardanakan« (Vardanakan) von Jak Hakobian (geboren
1917): Im zweiten Gedicht werden die Vardanen — die Gefolgschaft Var-
dans - thematisiert, ihre Tugenden und ihr Glaube, ihr Idealismus und
ihre Unsterblichkeit. Der Autor, Jak Hakobian, 1917 geboren in Jerusa-
lem, nach seinem Studium Naturwissenschaften in Kair und seit 1968 in
Kalifornien wohnhaft, ist Autor mehrerer Gedichte in armenischer Spra-
che. Seine zentralen Themen werden mit Stichworten: Sehnsucht nach
Heimat, Nostalgie und »Rickzug« beschrieben.

Gedicht »Das Herz Vardans« (Vardani sirty) von Yeghivard
(1910-1990): Das dritte rezitierte Gedicht beschreibt das Feld nach der
Schlacht und fiihrt durch dunkle blutige Bilder zur Leiche Vardans, um
die sich blutriinstige Tiere scharen. Wie durch ein Wunder erscheint ein
Adler, reifst das Herz des Helden heraus und bringt es zuriick in sei-
ne Heimat, zu den zukiinftigen Helden. Der Autor wurde im Osmani-
schen Reich geboren, im Alter von 12 Jahren gelangte er nach Jerusalem,
wo er seine Ausbildung erhielt und spiter in den Dienst der armeni-
schen Kirche eintrat. In den Jahren 1960-1990 diente er als Patriarch
der armenischen Kirche von Jerusalem, sein vollstindiger Name lautet
Yeghiazar (spater Yegische) Derderian. Er ist fiir seine Tatigkeit als Poet
und Schriftsteller unter seinem Pseudonym Yeghivard bekannt. Er ist Au-
tor von 22 Biichern tiber literarische Figuren, Biographien der Kirchen-
viter, Gedichte und Prosa in armenischer Sprache.

Alle genannten Autoren sind Diaspora-Armenier, und die vorgetrage-
nen Texte beinhalten Formulierungen fur Elemente des Mythos, die in
Armenien nicht geldufig sind: Shavarshan, zum Beispiel, die alternative
Bezeichnung fur das Schlachtfeld Avarayr. Wie das Gemalde im Buhnen-
hintergrund zeichnet eine kimpferische Stimmung auch fast alle darge-
botenen Lieder und Gedichte aus.

Schlusswort der Moderatorin

Nach dem letzten Lied spricht die Moderatorin ihr Schlusswort. Sie be-
ginnt mit inhaltlich auf das Thema des Festes zugeschnittenen Worten.
Die Idee ihrer Rede knupft an die Idee des Widerstandes an, die der Var-
dan-Mythos in sich trigt, betont dabei aber die aktuelle Natur der Be-
drohung. In diesem Zusammenhang nimmt sie Abstand von einer be-
waffneten Haltung:

216

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST IN ISFAHAN (NEU DSCHULFA)

» Mit Waffen, Kraft und Gewalt kann man die Seele des Menschen nicht
fesseln, sein Herz und sein Gewissen unterdriicken. So war es vor Jahr-
hunderten, als der Armenier auf dem Scheideweg vor der existenziellen
Entscheidung (wortlich: >Kreuzung des Existenzdilemmas«) stand und
sich mit Waffen gegen Waffen gestellt hat.«

An dieser Stelle erfolgt der Ubergang zur aktuellen Situation und der ge-
genwartigen Bedrohung. »Nun ist das veranderte Jahrhundert angekom-
men. Es sind nicht mehr die Waffen, die den Armenier bedrohen (wort-
lich: >vor ihm emporragen<), nun ist das Massaker weifs. Der den Weg der
Entfremdung und Perversion ebnende Westen sucht die armenische See-
le heim«. Diesen Worten folgen eine rhetorische Pause und der Schluss:

»In der Vergangenheit war es der tapfere Vardan, der mit seinem Ruf
alle Armenier aufstehen lief3, in unserem Jahrhundert aber miissen neue
Vardanan auf die Bithne treten. Wo sind sie? Sind sie schon geboren oder
missen sie erst auf die Welt kommen? Dieses Erfordernis also hat das
neue Jahrhundert hervorgebracht.«

Sowohl die direkte Distanzierung von Gewalt und Waffenanwendung
als auch die Betonung der aktuellen Lage und der Notwendigkeit, neue
Kampfmittel und Kampfstrategien zu finden, haben mit dem Konzert-
programm nichts zu tun. Denn dieses hat einerseits eine klare kampfe-
rische Stimmung, ist mit Gewalt-Metaphorik und Blutbildern angefiillt
und andererseits in seinem inhaltlichen Aufbau vollkommen traditio-
nell. Es besteht ausschliefSlich aus mittlerweile alten und kanonisierten
Liedern und Texten. Stiinde die aktuelle Fragestellung nach Aktualisie-
rung im Vordergrund, miisste dies auch im Programm erkennbar wer-
den. Bezeichnend ist die unmittelbare Anwendung des Mythos auf die
aktuelle Problematik und die schnelle Einbindung der Wirklichkeit in
die Elemente des Mythos, die allerdings auf eine traditionelle und kano-
nisierte Art erfolgt.

Rede des Bischofs

Anschlieflend lidt die Moderatorin alle Teilnehmer auf die Bithne, dankt
den Teilnehmern und uberldsst dem Bischof das Schlusswort. Dieser tritt
aus dem Publikum auf die Biithne und spricht frei zu den Anwesenden.
Im Hintergrund sieht man alle Teilnehmer sowie die Abbildung von Var-
dan und der Schlacht. In seiner Rede stellt der Bischof Verbindungen her
und gibt Zusammenfassungen. Er lobt den vortragenden Priester und
dankt ihm fiir seine Prisentation. Ebenfalls dankt er den zwei Grup-
pen, die an dem Abend auf der Bithne standen, und ihren Leitern. Er
erinnert daran, dass dies schon der dritte Teil des Festes sei, das bereits
mit einer Liturgie mit Teilnahme der Schiiler am Vormittag im Kloster

217

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

begonnen habe. Die zwei Tage zuvor stattgefundene Feierlichkeit zum
Ghevond-Tag wird in diesem Zusammenhang ebenfalls in Erinnerung
gerufen. AnschliefSend spricht er tiber den geschichtlichen Hintergrund
der Ereignisse im funften Jahrhundert und geht zur besonderen Wichtig-
keit Vardans und seines Kampfes tiber. Hierbei betont der Bischof einige
Aspekte: Die Schlacht am Avarayr sieht er als Symbol der armenischen
Einheit, als Symbol fiir den Existenzkampf sowie fir die Gewissens-
und Glaubensfreiheit. Die andere zentrale Aussage wird zu einem »his-
torischen Nein« verdichtet. Vardanank und Ghevondank (die Anhin-
ger Vardans und diejenigen Ghevonds) sagten »Nein« zum Feind, zum
persischen Konig Haskert und schliefSlich zu allen Haskerts in der Ge-
schichte. Dies ist ein Leitmotiv der Rede, das immer wieder auftaucht.
Der Zusammenhang von Heimat und Glauben ist die weitere fithren-
de Formulierung: »Es gibt keinen Glauben ohne Heimat und keine Hei-
mat ohne Glauben«. Der Auftritt des Bischofs ist, wie im Ubrigen auch
der aller anderen Abschnitte, zeitlich sehr kompakt. Die Rede wird mit
Uberzeugung und verstiandlich vorgetragen und dauert ca. 1o Minuten.

Mit den Worten des Bischofs endet die Veranstaltung. Aber es wire
falsch, von einem klaren Ende zu sprechen. Der Vorhang fallt nicht mehr.
Die Zuschauer steigen auf die Bithne, sprechen mit den Verantwortlichen
und Darstellern des Programms und betrachten das Bild. Es folgen noch
allgemeine Ansagen zu weiteren Veranstaltungen und Konzerten, etwa
zum anstehenden Barekendan-Fest. Die Menschen unterhalten sich im
Raum und auch im Innenhof weiter. Eine weitere Durchsage tiber die
Arbeitszeiten des Vereins ist notig, um die Leute zum Heimweg zu be-
wegen. Da, wie gesagt, viele Armenier am Vardan-Tag ihren Namenstag
haben, wird das Fest im privaten Rahmen fortgesetzt.

2.4 >Siege< und >Niederlagen< der Gemeinde

Das Eigene und das Fremde

Einerseits kommen die gelungene fundierte Abgrenzung und das Selbst-
verstandnis in einer vertrauten und als fremd dargestellten Umgebung
zum Ausdruck, andererseits treten wiederum neue ungeloste Fragen und
Konflikte in Erscheinung. Eine Notwendigkeit der Legitimation des Gan-
zen wird zum Teil der Inszenierung. Im Ritual wird versucht, das Ritu-
al zu legitimieren. Genauso versucht die Gemeinde, ihre eigene Existenz
aufs Neue zu begrinden und die Notwendigkeit der Beharrlichkeit zu
betonen.

Die symbolische Betonung der eigenen Autonomie bestimmt die Ord-
nung der Feier. Die Feier findet in einem geschlossenen Raum statt, der

218

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>SIEGE« UND >NIEDERLAGEN« DER GEMEINDE

mehrfach von der Auflenwelt abgegrenzt ist. Die Grenze zur Umgebung
wird auSerdem durch die Sprache und Thematik, durch die auf die-
sem Territorium herrschenden Regeln markiert. Das Fest richtet sich an
alle Gemeindemitglieder, jeden Alters und Geschlechts. Auf der Bithne
sind beide Geschlechter vertreten. Die Manner (zwei Geistliche: Pries-
ter und Bischof) reprasentieren die Kirche. Klavierspieler und ein Sin-
ger sind ebenfalls mannlich. In der Ausfithrung des Konzertprogramms
uberwiegen die Frauen: drei Siangerinnen, drei Rezitatorinnen und die
Moderatorin. Das Programm wird tiberwiegend von jungen Erwachse-
nen vorgefihrt.

Zwei wichtige wesentliche Einheiten lassen sich ausmachen: zum ei-
nen die kulturelle Abteilung des Vereins » Ararat«, welche die Gastgebe-
rin des Abends ist, und zum anderen die Kirche, die zwar hier zu Gast
ist, aber dennoch die tragende Rolle innehat. Dies wird sowohl an der
strukturellen Aufteilung des Bihnenprogramms als auch an der Positi-
on und Haltung der jeweiligen Akteure sichtbar. Ein grofSer Teil der Ver-
anstaltung besteht aus feierlichen Reden, die von zwei Tragern gehalten
werden: erstens von den Geistlichen und zweitens von den Organisato-
ren des Konzertteils, von der Moderatorin. Im Vergleich zu den langen
Reden spielen die Worte der Organisatoren nur eine sekundare Rolle.
Die Moderatorin sprach immer vor den Geistlichen, zunidchst am Pult,
dann auf der Biithne. IThrem Wort folgten die Worte der Geistlichen. In
beiden Fillen sprachen zwar beide Instanzen zum Publikum, doch war
der Kirche das>letzte Wort« vorbehalten. Die Geistlichen hatten deutlich
mehr Zeit zur Verfiigung und hatten im Programm jeweils eine beson-
dere Stellung: Der Priester durfte die zentrale Rede des Abends halten
und der Bischof das Schlusswort. Die beiden Reden nahmen die Half-
te der Veranstaltungszeit in Anspruch. Der Priester sprach ca. 20 Minu-
ten — etwa die gleiche Zeit, die das gesamte Konzertprogramm auf der
Bithne dauerte. Die Schlussrede des Bischofs betrug etwa 1o Minuten.
Grufswort, Einfiihrung, Schlusswort und Abschied der Moderatorin dau-
erten ebenfalls 1o Minuten. Mit allen Pausen und Ubergingen dauerte
das Programm etwas langer als eine Stunde.

Die Reihenfolge, die Intonation, die Reaktionen auf jeden weiteren
Schritt sind bereits bekannt und vorgegeben. Die Rolle, die einzelne Ak-
teure zu spielen haben, die Geistlichen, das Publikum, die Interpreten
und der Inhalt sind bereits durch die Struktur des Rituals und die be-
wihrten Regeln des Gemeindelebens definiert, Sprache und Gestik des
Kampfes ausgewahlt und in diesem Rahmen auf Armenisch vorgefiihrt.
Es wiirde einen wesentlichen Unterschied machen, wenn auf dem Fest
Farsi oder Englisch gesprochen wiirde. Die Wahl des Armenischen macht
aus einer aggressiven Geste keinen Angriff, sondern eine Bestatigung der
Unabhingigkeit. So ist es moglich, sich von dem tatsidchlichen Kampf
zu distanzieren, niemand hat die Iraner oder einen anderen konkreten

219

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

Feind im Visier, dennoch betont bzw. tiberbetont man die Kampfmeta-
phorik, wodurch Emotionen der Selbsterh6hung, Sicherheit und Wiir-
de hervorgerufen werden sollen. Dies spitzt das Programm nochmals
zu: Man soll auf die gleiche Weise weiterleben, die Kultur und Sprache
pflegen, sich auf diese Weise verteidigen und die eigentlichen Konflikte
vermeiden. So kann man durch die Kampfgestik die tatsdchliche Ausei-
nandersetzung und die Aggression umgehen.* In diesem Akt der Abgren-
zung und >Kampfansage< werden Bewiltigungsmechanismen und vor al-
lem Orientierungsvorgaben fiir die Organisation des Alltags wiederholt
definiert und gestarkt.

Was in den Reden (etwa der Moderatorin oder des Priesters) stin-
dig prasent ist, ist die Bemithung zu begriinden und zu erkldren, warum
eine Wiederholung notig sei. Allein die Akte der Legitimation verandern
die Ordnung und die Rollenverteilung. Da diese Erklarung das Ziel ist,
geht inhaltlich einiges verloren. Die Frage, warum wir feiern mussen, di-
rekt beantworten zu wollen, heif$st, den Formalismus des Rituals nicht
mehr zu akzeptieren. Denn in den kollektiven Ritualen sind die Kennt-
nis der Form und der Position jeden Akteurs zwar klar und bewusst, die
Ziele, Inhalte und die Norm dahinter kénnen, wenn dann, nur zum Teil
bekannt sein.'* Die genaue Funktion, der Inhalt und das Ziel der ritu-
ellen Handlung ergeben sich vor allem aus der aktuellen Herausforde-
rung des Kollektivs sowie aus der Rollenverteilung und der Positionie-
rung der Akteure, die diese zum Ausdruck bringen. In der Inszenierung
in Neu Dschulfa funktioniert alles zwar wie immer, aber sie reprasentiert
auch den Zweifel an sich selbst. Eine Distanzierung von der aktuellen
Interpretation, dem Mangel an Anerkennung und Identifikation damit
dufSern die Gemeindemitglieder auch in Interviews und Diskussionen: In
den Gesprichen war oft von »Filschung« oder »Betrug« die Rede, was
sowohl die Vardan-Geschichte als auch die Situation der Iran-Armenier
insgesamt anging.

Die Ordnung im Ritual und in der Gemeinde

Die interne Ordnung des Rituals und der Gemeinde stellt die Kirche in
den Mittelpunkt und misst ihr eine Kernfunktion zu. Dies wird durch
mehrere Einzelhandlungen zum Ausdruck gebracht, sei es das Aufste-
hen des Publikums beim Eintritt der Geistlichen oder die vorgesehene
Rolle der Geistlichen am Abend, ihre Position im Programm. Das macht

10 Zur Diskussion der Unterscheidung zwischen der im Ritual bezeichnenden
Geste und dem, was bezeichnet werden soll, siehe (Soeffner 2006: 68).

11 Eine Diskussion zum Formalismus der Rituale und den Besonderheiten der
Kollektivrituale findet sich bei (Soeffner 2006: 72).

220

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>SIEGE« UND >NIEDERLAGEN« DER GEMEINDE

die zentrale Bedeutung der Kirche deutlich, denn sie ist nicht im eige-
nen Zentrum, sondern von nicht-kirchlichen Elementen umgeben. Die
Frage nach der sikularen und weltlichen Ordnung 16st sich in der stin-
digen Orientierung an der Kirche und in der Abgrenzung von ihr. Denn
durch die Auswahl des Ortes und die Rahmung des Programms wird
auch Abstand von der Kirche genommen und werden sikulare Inhal-
te prasentiert.

Das Konzertprogramm als zweiter Block des Rituals tragt eine wei-
tere in Handlung gefasste Aussage in sich. Die Moderatorin bezeichnet
das Konzertprogramm als eine Darstellung der armenischen Geschichte
und fihrt mit den folgenden Worten ein: »Lasst uns durch Deklamation
und Gesang armenische Geschichte einpriagen!«

Einige Etappen und Elemente der armenischen Kulturgeschichte wer-
den im Konzertprogramm und der Inszenierung zusammengefasst und
die iranisch-armenische Gemeinde positioniert. Hierbei wird sowohl die
Beziehung der iranischen Gemeinde zu den anderen Diaspora-Zentren
sichtbar als auch der Bezug zu Armenien: erstere durch die westarmeni-
schen Texte und ein typisch diasporisches Vardan-Repertoire, letzterer
durch das im Hintergrund hangende Bild und die Musik, die Beziehun-
gen zur Umgebung, zur eigenen Geschichte, Vergangenheit, Zukunft an-
sprechen und diese entsprechend ordnen und organisieren.

Wihrend im ersten Teil nur eine Person durch ihre Rede die Aufmerk-
samkeit des Zuschauers erlangte, wird der Ubergang zur Geschichte vi-
suell gestaltet. Dabei kommt direkt das kampfende Kollektiv ins Spiel.
Im Hintergrund ist ein Kollektiv auf dem Bild zu sehen, und auf die Biih-
ne treten erst abwechselnd und am Ende gemeinsam die Gemeindemit-
glieder. Das Kollektiv und die vereinte Widerstands- bzw. Kampfhaltung
werden vor Augen gefiihrt. Das Konzertprogramm enthilt Lieder und
Gedichte, deren Autoren sowohl die iranisch-armenische Szene prasen-
tieren als auch solche, die keinen direkten Bezug zur Gemeinde haben
und zum klassischen Repertoire gehoren. Die Lieder enthalten religiose
Elemente (»Liturgie am Avarayr«, erstes Lied), aber auch kampferische
Beziige (» Zur Waffe«, letztes Lied). Die Gedichte sind sehr auf das Hel-
dentum Vardans und seiner Gefolgschaft ausgerichtet. Die Lieder und
Gedichte werden in einer Reihenfolge vorgetragen, die eine thematische
Bricke von der religiosen Verarbeitung des Geschehens zu einer klaren
Kampfansage schlagt. Diese geordnete Darstellung besteht jedoch aus
weniger aufeinander abgestimmten Darbietungen: Professionell perfek-
tionierte Formen treffen auf Amateurleistungen, die sich nicht ergianzen,
sondern gegenseitig die Miangel der anderen betonen. Hohe Kompetenz
und Inkompetenz der entsprechenden Auffithrung spielen in diesem Pro-
gramm mehrmals zusammen. Die Lieder werden in voller Linge vor-
gesungen, in ihrer ganzen Komplexitit, was Amateursanger manchmal
nicht zu leisten vermogen. Die Art, in der die Lieder dargeboten werden,

221

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

ist opernhaft, was fiir die armenische Gesangskultur keinesfalls typisch
ist. Die Oper fand jedoch seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts auch in
der armenischen Musik Verbreitung und wurde spiter im Rahmen der
sowjetischen Musikausbildung auch in Armenien erlernt und vorgefiihrt.
Der Leiter der Gesangsgruppe hat eine klassische musikalische Ausbil-
dung und kommt aus Armenien, was in den informellen Gesprachen in
Isfahan mehrfach als besondere Auszeichnung fiir die Gemeinde und vor
allem als Qualitdtsmerkmal zum Ausdruck gebracht wurde. Einerseits ist
dies als Anerkennung der armenischen Musikausbildung zu verstehen,
andererseits als vorteilhaft bewertete Ndahe zu Armenien als Trager der
Kultur. Hier werden die Kunstler unter anderen Bedingungen ausgebil-
det und beherrschen das Armenische besonders gut.

Der Leiter des Gesangteils neigt offensichtlich dazu, die klassische
Darstellungsweise fiir angemessen zu halten. Dies verlangt aber entspre-
chende musikalische Fihigkeiten, die fir die Ordnung und Zielsetzung
der Gemeinde in Isfahan, wie fir das Wesen der armenischen Diaspo-
ra-Gemeinden im Allgemeinen, nicht typisch ist. Denn die Wiedergabe
des Kulturguts, in diesem Fall der Lieder, an sich ist die Aufgabe der fei-
erlichen Veranstaltungen und weniger die Darbietung von perfektionier-
ten klassischen Variationen. Die hochste Prioritit gilt der Teilnahme. Die
Kompetenz und sonstigen Fertigkeiten spielen natiirlich auch eine Rolle,
werden aber weniger streng eingehalten und den Maoglichkeiten ange-
passt. Der Umgang mit dem kulturellen Gut in Armenien unterscheidet
sich davon. Dort wird nach anderen Kriterien verfahren, und es werden
auch andere Funktionen erfillt: Die Bewahrung, Bearbeitung, Entwick-
lung auf der professionellen Ebene, die moglichst perfekte Interpretation
der Lieder sind das Ziel. In der Diaspora wird hingegen in erster Linie
die Erhaltung der Gemeinde durch die Teilnahme und Wiedergabe an-
gestrebt. In Isfahan scheinen bei der beschriebenen Feier beide Modelle
aufeinanderzutreffen. Expertenwissen und Kontextsituation entsprechen
einander nicht. Das Engagement und Interesse der jungen Armenier wird
durch strengste und anspruchsvollste Hindernisse auf die Probe gestellt.
Der zu hohe Anspruch treibt die gesamte Veranstaltung an ihre Grenzen.
Zweifellos stimmen die Themen der Lieder und Gedichte iiberein, ver-
mitteln aber in ihrer Wiedergabe weniger die besagte Kampfstimmung,
sondern verdeutlichen vielmehr die Grenzen ihrer Moglichkeiten. In der
Inszenierung, in der die Erhabenheit und der Erfolg der langjahrigen Ge-
meinde zelebriert werden, betont die deutlich mangelhafte Interpretation
diesen Bruch. Dadurch verfehlt auch die emotionale Uberwindung der
Nihe und der Distanz im Ritual ihre Wirkung, so dass jeder in sich ge-
hen kann und fiir sich sein kann, indem er ein Teil der Veranstaltung ist.

Die Lieder und Gedichte wechseln sich ab. Die vorgetragenen Ge-
dichte sind auf einheitliche Gestik, Mimik und kdmpferischen Ausdruck
eingetlibt. Sie haben einen anderen Rhythmus als die Lieder, und das

222

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>SIEGE« UND >NIEDERLAGEN« DER GEMEINDE

Verhiltnis von Fertigkeiten und Aufgaben ist ebenfalls anders. Alle Dar-
stellerinnen beherrschen den Text, machen keine Fehler in der Ausspra-
che oder der flieBenden Wiedergabe. Die Werke werden mit Pathos re-
zitiert und betonen die Kampfstimmung sehr deutlich. Die drei jungen
Frauen tragen, wie bereits erwiahnt, rot-schwarze Kleidung — wie Var-
dan auf dem Hintergrundbild. Man konnte also sagen, dass ihr Erschei-
nungsbild und ihre Gestik auf Vardan und Ghevond abgestimmt sind.
TIhre Anstrengung ist nicht zu tibersehen. Sie geben genauestens die eta-
blierte pathetische Form wieder und sind gut vorbereitet. Das Publikum
reagiert sehr positiv, besonders zustimmend sind die Reaktionen bei ei-
ner der jungen Damen. Das Publikum belohnt alle Vortragenden mit
Applaus, aber die besseren Interpreten bekommen auch etwas mehr Ap-
plaus. Diese sich abwechselnde pathetische und dann wieder eher ge-
dampfte Form vermittelt einen monotonen Takt. Spannung und themati-
sche Verdichtung, Steigerung zum Hohepunkt kommen im Konzert nicht
vor, dafiir haftet die Aufmerksamkeit am geregelten Ablauf und der sorg-
faltigen, gewissermafSen feierlich aufpolierten Form.

Die Rede des Bischofs ist hinsichtlich ihrer Vermittlung am dyna-
mischsten und in ihrer Art sehr schlissig. Er setzt sehr kompakt Vardan
als Schlisselfigur fur alle vergangenen und kommenden Konfliktpunk-
te der armenischen Geschichte. Er bezieht ihn auf die Frage der Einheit
des armenischen Volkes, des Symbols des Existenzkampfes und auf die
Freiheit. Die Inhalte werden schnell um die Achse der Abgrenzung auf-
gestellt, die Fragen von Identitidt und Religion werden ebenfalls mittels
Vardan beantwortet: Heimat und Glauben bringt der Bischof mit dem
Kampf Vardans und seinen Worten in eins. Angesichts aller Anwesen-
den sowie Vardan und anderen >Mitkdmpfern< im Hintergrund ruft er
dazu auf, wirdige Nachkommen Vardans und Ghevonds zu werden.
Als Oberhaupt der Gemeinde fasst er einerseits die Aktivitdten der Ge-
meinde zum Anlass des Tages zusammen und stellt schliefSlich vor dem
Hintergrund der Geschichte, Zukunft und Vergangenheit die Imperati-
ve und das zu leistende Programm auf. Er spricht frei und sicher und
baut eine Stimmung auf. Dies zeigt eine perfektionierte, professionelle,
spezialisierte Haltung und verdeutlicht den Kenntnisstand der bestreb-
ten inneren Ordnung der Veranstaltung. Dazu gehoren genaue Antwor-
ten auf gewisse Fragen: Welche Rolle spielt das Vardan-Symbol und was
soll es bewirken? Dabei wird nichts entzaubert, es werden die symboli-
schen Formen gepflegt und die Inhalte durch die Verkniipfung und Ak-
zente vermittelt. Ebenfalls wichtig sind die Signale, die er aus seiner ho-
hen Position an die Institutionen innerhalb der Gemeinde, aber auch
die Gemeindemitglieder und ihm untergeordnete Glieder sendet. Die
Individuen und Organisationen werden ausgezeichnet, der Zusammen-
halt von allen gepflegt sowie die leitende Idee des Erhalts der Gemein-
de hochgehalten.

223

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

Trotz der Kritik ist die Veranstaltung sozial akzeptiert und in ihrer
Form stets gefeiert. Die Gemeinschaft, das Zusammensein wird nach
wie vor gefeiert.

Wenn man nach den tiberhohten oder als heilig dargestellten Ordnun-
gen in der Feier in Neu Dschulfa fragen wiirde, miisste man als eine >hei-
lige« iberhohte Ordnung vor allem die Grenze zwischen Eigenem und
Fremden nennen. Die Wiedergabe des Kampfs, der Kampfthematik, zieht
sich durch die gesamte Veranstaltung. Genau so prisent ist aber die sta-
bile unbewegliche Haltung, die eine direkte Konfrontation ausschliefst
und eher die Vermeidung des Kampfes signalisiert. Diese Stabilitat zeigt
sich in der Art des Ablaufes und der Art der Wiedergabe einzelner Ele-
mente des Programms: Sorgfalt der Auffiihrung, entstandene Form, Sta-
bilitat. Der Ablauf ist eingeiibt und habitualisiert. An keiner Stelle wird
abgebrochen, die Uberginge und die technische Begleitung funktionieren
einwandfrei. Die Abendveranstaltung ist zeitlich in deutliche Teile auf-
gegliedert, die eingehalten wurden. Die Rollen sind klar verteilt, Positi-
onen definiert, die thematische Richtung ist eindeutig. Die Gewichtung
des thematischen Schwerpunktes liegt auf der Geschichte Vardans und
seiner Kampfer. Vardan ist das einzige an diesem Abend gefeierte Sym-
bol, das mittels eines pathetisch kampferischen Werks dargestellt wer-
den soll. Das ganze Programm wird in armenischer Sprache aufgefihrt,
die die DarstellerInnen ebenfalls sicher und fehlerfrei beherrschen. Alle
Reden und Auftritte sind gut vorbereitet und geprobt worden. Der ge-
samte Ablauf basiert auf einer entstandenen akzeptierten und in sich
schliissigen Form.

Die visuell festgehaltene Aussage wird auch in den Liedern und Ge-
dichten deutlich: eine kampferisch gestimmte Widerstandshaltung, die
einhergeht mit der selbststindigen, gewachsenen und wohlhabenden Le-
bensweise der Gemeinde, die im Einverstindnis mit der Mehrheitsgesell-
schaft lebt. Die Dekoration ist aufwendig und detailreich, die Technik
neu und funktionstiichtig, die TeilnehmerInnen gepflegt und feierlich
angezogen. Die visuelle Ebene, der Hintergrund des Bithnenprogramms
weist auf ein Muster hin, das auch im Gesang, der Rezitation und der
groflen Rede des Abends zu finden ist. Sie sind alle sorgfiltig vorbereitet.
Allen Auftritten liegen detaillierte Pline zugrunde. Die Bithne ist mit ei-
nem komplexen und anspruchsvollen Kunstwerk des sowjetarmenischen
Kiinstlers Chandschjan dekoriert. Das Bild ist zweifach auf die Biithne
gestellt, einmal in der vollen Grofse und einmal in zwei Ausschnitten.
Diese aufwendige und durchdachte Dekoration weist einerseits auf den
Anspruch und die Arbeit hin, die in das Biithnenbild gesteckt wurden.
Andererseits tragt die Verdoppelung der bildlichen Darstellung nicht zur
Vermittlung einer einzigen konzentrierten Botschaft bei: Dem Konzept
des Chandschjans wird ein anderes entgegengestellt, ein allein stehen-
der Vardan und ein ebenfalls allein stehender Ghevond. Die Isolation

224

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>SIEGE« UND >NIEDERLAGEN« DER GEMEINDE

Vardans in der individuellen Darstellung gibt ihm eine neue Interpreta-
tion, als fir sich stehendes Individuum. Beide Darstellungen auf einem
Platz werden zu einer neuen Komposition und werfen neue Fragestel-
lungen auf, somit miindet diese Bithnenkonzeption in eine sich selbst
schwichende Wiederholung. Die Darstellung ist doppelt vorhanden, auf
der Bithne sind zwei Vardans und zwei Ghevonds, einmal in der gro-
Ben Menge, in Austibung ihrer Funktion, einmal alleine. Genauso wie
die ausgesuchten Lieder zu anspruchsvoll fir die Interpreten waren und
die Kampfstimmung der Gedichte iiberbetont wurde, so zdhlte auch der
Priester in seiner Rede die Ertrage des Vardan-Krieges auf und versuch-
te sie derart verstindlich zu machen, obwohl sie bereits allen offenbar
sein sollten.

Der Feind

Das flexible Feindbild sind in diesem Fall nicht die Iraner oder die ira-
nische Kultur, wie es der Vardan-Mythos besagt, sondern der Westen.
Ritual und Mythos haben konsequent eine Form geschaffen, in der das
Verstandnis des Feindes leicht zu variieren ist. Die aktuelle Bedrohung,
die vom Westen ausgeht und die grofle Auswanderung in die westlichen
Linder verursacht, wird beim Fest durch die Moderatorin direkt thema-
tisiert. In ihrer Darstellung der Bedrohung beginnt sie mit der Kontras-
tierung von alter und neuer Gefahr und bettet dadurch die neue Gefahr
in die alte Form ein. Das Alte war der Kampf um das Bestehen, heute
wirden die Armenier, wie gesagt, vom Westen bedroht, der die armeni-
sche Seele demoralisiere.

Wenn man die Fotos von dem Fest anschaut, erkennt man sofort vie-
le westliche Muster, die durchaus favorisiert werden und auch als Ab-
grenzung vom Iranischen, nicht vom Christlichen zu verstehen sind. So
ist die junge Moderatorin des Festprogramms in Isfahan nicht nur west-
lich gekleidet, sondern selbst die Mappe, die sie in der Hand hilt, zeigt
auf der Riickseite die armenische Symbolik (die Nationalflagge, den Berg
Ararat, und wir lesen das Wort » Armenia«) im Stil einer Werbeanzei-
ge mit englischem Text, vergleichbar mit einer Reisewerbung. Auf diese
Weise tragt das Fest des armenischen nationalen Helden selbst symboli-
sche Zeichen einer auflerhalb von Armenien und Iran liegenden Kultur.
Die Anhdufung dhnlicher Zeichen zeugt von der Legitimation der Aus-
wanderung in den westlichen Kulturkreis. Die Entstehung solcher klei-
nen Elemente der Feier, wie die Mappe oder der Kalender als ein Mittel,
den Alltag zu organisieren, geht auf Entscheidungen mehrerer Instanzen
und Fachleute zurtick. Fuir diese Form haben sich viele entschieden, sie
verbreitet und akzeptiert (die Wahl des Designs der Verlage, die Auswahl
der Organisatoren und die Akzeptanz der Zuschauer).

225

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

Das Leben der Armenier in Iran trigt Zeichen einer Orientierung am
Westen. Ein Weg nach Westen wird durch viele spezifische Elemente des
Alltags geoffnet und offen gehalten. Die Identifikation mit der christli-
chen Welt erlaubt es, sich die Freiheit vom islamischen Regime besser
vorzustellen. Wenn man den Kalender der Iran-Armenier ansieht, wird
deutlich, dass neben den armenischen Symbolen auch europiische und
amerikanische eine Rolle spielen. Fast jede Familie hat Verwandtschaft
im Westen. Die Verbindung zum Westen ist dadurch stark im Alltag ver-
ankert. Orientierung am Westen ist dariiber hinaus an der Namensge-
bung ersichtlich. Die Tradition, Namenstage zu feiern, reduziert sich
sichtbar, denn die jungen Leute tragen immer seltener traditionelle arme-
nische Namen, haufiger Namen aus amerikanischen Filmen wie Nancy.
Sie feiern ihre Partys im westlichen Stil. So sind die Namenstage immer
ofter eine Angelegenheit der Altesten in den Gemeinden.

Im Fest sind die Reaktionen der organisierenden Einheiten auf die-
ses Thema unterschiedlich. Die beiden Geistlichen geben dem Thema
der Auswanderung keinen Raum in ihren Reden. Die Probleme der Ver-
wurzelung im iranischen Boden oder der Entwurzelung durch die aktu-
elle Migrationsbewegung werden nicht problematisiert. Die Einheit des
Glaubens und der Heimat wird stets betont, aber es wird nicht klar ver-
ortet, wo die Heimat sein soll. Beide Geistlichen stammen aus dem Na-
hen Osten und sind selbst in die iranisch-armenische Gemeinde einge-
wandert. Die Moderatorin ldsst die letzte Frage offen, wahrend fiir den
Bischof der erfolgreiche Abschluss bereits stattgefunden hat.

Territoriale Verortung, Auswanderung und das Heimatland

Die Nihe der Republik Armenien und die aktiven Kontakte, die zu ihr
unterhalten werden, sind an vielen Elementen der Feier zu sehen, die
aber nicht auf den Bezug zum armenischen Staat reduziert ist, sondern
sich vielmehr auf den eigenen Kern und die eigene Struktur besinnt.
Die Kontakte zu den anderen Diaspora-Gemeinden sind genauso pra-
sent wie der Bezug zum armenischen Staat. Diese Art der Konstellati-
on schwicht die Einschatzung von Migration als Bedrohung. Die ganze
Beobachtung zeigt, dass trotz der Betonung des Fremden, der gut erar-
beiteten Abgrenzungsordnung und der stindigen Trennung des Eigenen
vom Fremden die Gemeinde in Iran und in der iranischen Gesellschaft
verwurzelt ist. Ohne erfolgreiche Integration wiirde das Zelebrieren der
Abgrenzung nicht gelingen. Diese Beziehung zu Iran gewinnt eine spe-
zielle Bedeutung.

Die Auswanderung wird direkt problematisiert und negativ darge-
stellt — obwohl sie bereits seit Langem zum Teil des Selbstverstandnisses
geworden ist, sowohl hinsichtlich der Migration in den Westen als auch

226

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>SIEGE« UND >NIEDERLAGEN« DER GEMEINDE

hinsichtlich der Griindungsgeschichte und der Diaspora-Existenz gene-
rell. Sind darin eine Krise der etablierten Form und ein Tiefpunkt der
Geschichte der Armenier in Isfahan zu erkennen? Denn ihre Lebensart
ist in der Beziehung zu Iran entstanden. Sie beinhaltet eine Flexibilitat
in der Wahrnehmung des Fremden, der Gefahr und des Gegners und er-
laubt eine Relativierung der Krise. Die Variation zwischen den Begriffen
»Sieg« und >Niederlage<, im Rahmen des Mythos und auch im Fest, eroff-
net immer neue Moglichkeiten.

Das armenische Leben in Iran dauert vier Jahrhunderte an und hat
durch die alten Kontakte der beiden Volker tiefere Wurzeln als der ge-
genwirtige armenische Staat und viele andere armenische Gemeinschaf-
ten in der Welt. Die Institutionen, Gemeindestrukturen, Denkmaler und
andere kulturelle Errungenschaften zeigen eine solide, gewachsene und
mehrschichtige Einheit, die an Spezifika ihrer politischen und geografi-
schen Verortung gekoppelt ist. Wenn wir uns aber die Organisation der
Armenier in Iran vor Augen fithren, dann ergibt sich eine durchaus be-
wegliche, wenn man so will >transportable« Struktur. Wir sprechen von
einer religiosen Minderheit, die fur ihre Handelskiinste geschatzt und an-
erkannt wurde und sich weiterentwickeln konnte. Der Handel und die
Organisation um die Kirche haben die Verortung geleistet. Diese Art der
Organisation ist nicht an einen Ort gebunden. Deswegen ist die Bewe-
gung immer miteinbegriffen.

Die Auswanderung ist mittlerweile institutionalisiert. Bestimmte
Kanzleien organisieren die Formalitiaten, und mit einem mehrmonatigen
Aufenthalt in Wien wird der Weg nach Amerika frei gemacht. Uberall in
Europa und Amerika finden sich Gemeinschaften von Iran-Armeniern.
Sie arbeiten aktiv an der Erhaltung der bereits existierenden Strukturen,
gegebenenfalls griinden sie auch neue. Die Tradition des einigermafSen
gesicherten Lebens in der Fremde erlaubt ihnen, schnell auch in der neu-
en Umgebung Zentren zu grinden und ihr Kulturleben weiter zu fithren.
Oft treffen sich grofse Familien in den Vereinigten Staaten, um weiterhin,
jetzt »ungestort«, ihr Leben als Armenier zu fihren. Welche neuen Eigen-
schaften ihr Leben im Westen bzw. in Amerika gewinnt, was am Herge-
brachten verlorengeht, ist eine andere Frage. Doch man kann behaupten,
dass die Auswanderung aus Iran noch keinen Verlust oder Verzicht auf
die armenische Identitdt bedeutet. Eine ambivalente Beziehung zu dem
Land, in dem man lebt, pragt das iranisch-armenische Leben. Dadurch,
dass dieses Leben nicht staatlich gefasst ist, sind die Strukturen nicht so
fest, bleiben beweglich und weniger an ein bestimmtes Territorium ge-
bunden. Das macht die Auswanderung leichter. Gleichzeitig haben die
Jahrhunderte des Lebens auf iranischen Gebieten eine Bindung auch zu
Iran geschaffen, es bleiben viele Kulturdenkmaler zuriick. Beim Besuch
der Bibliothek wies die Bibliothekarin auf die Biicher hin, die die Aus-
wanderer bei der Bibliothek abgegeben hatten. Sie werden nicht mehr

227

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

gebraucht. Die Stadt Neu Dschulfa mit den unzihligen Gebauden und
ihrer Geschichte kann nicht mitgenommen werden. Die spezifische Tra-
dition des Armenischen ist in der iranischen Umgebung entstanden. Wie
die Kirchen sehr gekonnt im persischen Stil angelegt sind, so auch der
ganze Alltag. Es handelt sich also gewissermaflen doch um eine territo-
riale Verortung, die aber mit keiner politischen Einheit bezeichnet wird,
was diese einerseits schwicht, andererseits flexibel macht.

Die Grenzen der Interpretation

An dieser Stelle mochte ich aus der Perspektive der Spezialisten, der Ex-
perten, einen Blick auf die Interpretation des Festes und des Mythos
werfen und in diesem Zug die Konflikte und Reibungen der Gemeinde
ansprechen. Die Reprisentanten der Kirche als absolut primare Verwal-
ter des symbolischen Handlungsrepertoires des Vardan-Festes, wie aller
anderen zentralen Feste der Gemeinde, sehen in der aktuellen Feierform
eine gelungene Interpretation der Mythos-Thematik. Die intellektuelle
Stimme hingegen sehnt sich nach anderen Modellen der Selbstdarstel-
lung. Die Beschiftigung mit armenischer Kulturgeschichte, Sprache, Lite-
ratur, deren Pflege, daraus entstehende kritische und dynamische Ansitze
wirden eine Dynamik und Entwicklung stimulieren. Ein >Konfliktpunkt«
der beiden Interpretationen ist der enorme Stellenwert der Religion fiir
die Gemeinde und die Armenier insgesamt. Eine von der Kirche losgelos-
te und iibergeordnete Organisation, die eine schliissige kulturelle Kon-
zeption pflegen wiirde, wire die wiinschenswerte, anzustrebende Struk-
tur.” Diese Auseinandersetzung findet auch direkt am Tag nach dem Fest
statt. Der Bischof vertritt die Meinung, dass ein >historischer Sieg< in der
Verteidigung der christlichen Religion enthalten sei: »Wir haben unse-

12 FEin Ausschnitt aus dem Interview mit Azat Matian (Professor fiir Literatur,
Universitit Isfahan, Ubersetzer armenischer und iranischer Poesie in die je-
weils andere Sprache): »Man wiirde denken ... Wenn ein Teil (des Festkon-
zertprogramms) gut wire, konnte man den anderen verbessern. Was soll
man sagen? Welcher Teil war gut? Nichts, es gab nichts Nennenswertes ...
Was soll man ansprechen? Um Kritik auszutiben, braucht man ein Niveau,
es gibt keines ...

Schuld haben sie auch nicht, nichts.

SchliefSlich gibt die Diaspora keine Hoffnung. Man braucht einen Staat. Der
Staat ist sehr wichtig. Auch wenn er schwach ist, ist ein Staat sehr wich-
tig. Die Sowjetperiode war zwar kein unabhingiger Staat, aber ein Staat.
SchliefSlich war es eine Organisation, es wurde etwas erschaffen. Nicht al-
les war vollkommen, aber es gab einen Staat. Auch jetzt ist es wichtig ...
Von der Diaspora ... Diaspora kann die armenische Kultur weder halten
noch schaffen. Diaspora kann keine Literatur erschaffen, sie kann es nicht.«

228

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>SIEGE« UND >NIEDERLAGEN« DER GEMEINDE

re Identitat verteidigt. Die Armenier haben ihr entscheidendes »Nein«< mit
dieser Schlacht ausgesprochen«; » Armenien war damals ja gerade erst
100 Jahre lang christlich. Es hatte davor eine andere Religion, die durch
das Christentum geleugnet wurde. Die Identitdt hatte sich bereits ge-
wandelt und Vardans Schlacht konnte keine Kontinuitat symbolisieren, «
meint sein Opponent. Diese Auseinandersetzung stellt die Schutzmecha-
nismen der kleinen Gemeinschaft in Frage und fordert sie heraus. »Die
Iraner waren Anhinger des Zoroastrismus und sind spater Muslime ge-
worden. Haben sie dadurch ihre Identitét verloren? Sind sie keine Iraner
mehr?« An dieser Stelle stof3t die Diskussion an ihre Grenze. Das Infrage-
stellen der etablierten Interpretation, das Ziehen von Vergleichen und die
Kontrastierung mit der Geschichte eines grofleren Volkes ernten keinen
Zuspruch. Die Idee eines >versteckten und unsichtbaren Sieges« als Be-
wahrung der Identitit kommt auch an ihre Grenzen. Die Ambivalenz des
mythischen moralischen Sieges reduziert sich auf die Unvollstandigkeit
eines moralischen Sieges, dessen Teil-Charakter an Bedeutung gewinnt.

Die Bestrebungen, die eingeschriankte Interpretation zu tiberwinden,
eine neue Richtung einzuschlagen, sind im Programm einer religiosen
Gemeinde eher selten anzutreffen. Fine Gemeinde, die in erste Linie um
ihr Uberleben kampft, kann sich keine intellektuellen Diskussionen leis-
ten. Derartige Diskussionen zeigen die Grenzen der Moglichkeiten der
Gemeinde. Das kulturelle Leben in der Diaspora ist an die Struktur der
Diaspora gebunden, die in diesem Fall an und um die Kirche gebunden
ist. Das Kulturleben der Diaspora reflektiert dieses Modell. Auch wenn
sich eine Schicht oder einige Gruppen von Intellektuellen bilden, die ein
tieferes Verstindnis der armenischen Kultur haben, sich mit den Ge-
schichtsfragen auseinandersetzen und eine Uberwindung der Grenzen
diskutieren, steht das strukturelle Spezifikum der Diaspora diesen Er-
scheinungen entgegen. Dennoch ist in nur manchen Gemeinden, die alter
und traditionsreicher sind, eine Diskussion dieser Art uberhaupt denk-
bar, in anderen nicht.

Abgrenzung und Anpassung

Das armenische Leben in Iran wird im Wechselspiel der Anpassung und
Abgrenzung organisiert. In vielen Bereichen im Alltag werden alle in
Iran geltenden Regeln eingehalten. Man nimmt sich aber im Alltag und
in auferalltaglichen Situationen Zeit fuir die Pflege des Armenischen, das
dann in regelmdf8igen Abstanden >vollstandig« hergestellt und gefeiert
wird. Vor allem in den Kulturveranstaltungen aufserhalb der ublichen
Arbeitszeit werden die Verhiltnisse wiederholt festgehalten. So wird im
Vardan-Fest der zentrale Mechanismus des Gemeindelebens abgebildet.
Durch die Kultur und Sprache, ein Konzertprogramm auf Armenisch mit

229

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

visueller Untermalung wird der Abstand vom Alltag und von der Auf-
nahmekultur gefeiert. Die starke Abgrenzung auf kultureller Ebene, wie
die raumliche Abtrennung und die eigene, freie Regel innerhalb des ei-
genen Raums lassen den Status als Minderheit in den Hintergrund tre-
ten und sie stattdessen als Mehrheit auftreten und sich als eine starke
Einheit fithlen.

Um die Abgrenzung herzustellen und zu betonen, werden wie im All-
tag, so auch im Fest verschiedene Aspekte zu Hilfe genommen. Die priva-
ten und der Gemeinde gehorenden Hauser sind von hohen Mauern um-
geben; die zeitliche Organisation, Feiertage und freie Tage werden in den
verschiedenen Bereichen des Lebens ebenfalls zelebriert und kontinuier-
lich beachtet. Ob raumlich, sprachlich oder durch den Inhalt des gefeier-
ten Festes, zeichnet das Fest zu Vardan in Isfahan (wie auch in den ande-
ren iranisch-armenischen Zentren) eine klare Distanzierung und Grenze
zu Iran und der iranischen Kultur. Diese Art der Abgrenzung setzt aller-
dings einen vertrauten Umgang mit dem >Fremden< voraus. Abgrenzung
ist auch ein gelungener Austausch mit der umgebenden Kultur, durch
verschiedene Elemente der >fremden< Kultur wird die Grenze zur seige-
nen« gezogen. Durch die muslimisch gepriagte Umgebung und durch das
in dem Land herrschende Regime werden Situation und Reibung inten-
siver. Die Zugehorigkeit zu der armenischen Kirchengemeinde erlaubt
mehr Freiheiten und schafft eine Distanz vom Regime. Das Vardan-Fest
wird, wie auch die anderen dhnlich gefeierten Feste, zu einem >geschiitz-
ten< Ort der Freiheit, zu einem freien Treffpunkt. Die Situation hinter den
Mauern des Vereins unterscheidet sich von der auf der Strafle nicht nur
durch die Sprache. Der grofse Kontrast zur Strafle ergibt sich daraus, dass
viele Vorschriften des iranischen Staats, vor allem was die Bekleidung
angeht, hier nicht bindend sind. Trotz oder gerade aufgrund des stindig
gefiihrten Kampfes und des strategischen Handelns unter dem Regime,
um das Leben der armenischen Minderheit zu sichern (die Erhaltung der
armenischen Schulen etc.), wird das Regime auf diese Weise zu einem
stirkenden Element fiir die armenische Identitit. Die christliche Religi-
on wird umso wichtiger, da sie die Distanz von den herrschenden Ein-
schrankungen symbolisiert. Durch die Zugehorigkeit zum Christentum
stellen die Reibungen mit dem Regime keine Gewissenskonflikte fur die
Armenier dar. Umgangen wird nur der Druck von AufSen, keine hoheren
Gebote. Das eroffnet oft neue Moglichkeiten und Tatigkeitsfelder. Das
Regime ist aber oft wiederum auch der Grund fiir die Auswanderung.

Das Verhiltnis zur Kirche, die Anlehnung an sie, aber auch die Ab-
grenzung von ihr, ist einer der wichtigen Aspekte der Organisation des
Gemeindelebens und Teil der Inszenierung im Ritual: sich um die Kir-
che herum organisieren, sich an sie binden und sich von ihr abgren-
zen, auf andere Weise zentrale Institutionen schaffen. Die Thematik des
Kampfes kommt auf verschiedenen Ebenen zum Ausdruck. Zum einen

230

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>SIEGE« UND >NIEDERLAGEN« DER GEMEINDE

als Uberwindung der Minderheitssituation, die umso gelungener ist, je
sorgfaltiger und reibungsloser alles ablauft. Kein Kampf, sondern das Be-
wusstsein des bereits erlangten und stets zu erlangenden Sieges wird dar-
gestellt. Keine Auseinandersetzung mit der Bedrohung durch die AufSen-
welt wird in der Inszenierung direkt aufgenommen. Die heutigen Iraner
werden nicht angesprochen und auch nicht als Bedrohung wahrgenom-
men. Ebenso wenig geht man zu ihnen auf Distanz, sondern sieht sie viel-
mehr als gegeben an. Gleichzeitig kommt es in der Performance zu einer
Entschiarfung und Versohnung durch eine zugespitzte Kampf-Metapho-
rik. Eine auf eigene Art aufgefiihrte Kampfdarstellung mit dem kampfen-
den Vardan im Hintergrund und einzelne Beitrdge in Form von Liedern
und Gedichten auf Armenisch nehmen das bereits bekannte Bild wieder
auf und halten es fest. GrofSe Steigerungsmoglichkeiten werden weder
diskutiert noch vorgeschlagen. Die konsequente, regelmafSige und unver-
anderte Feiertradition, die dem Fest eine zentrale Bedeutung zuschreibt,
ist Teil der Aussage. Letztlich ist die Inszenierung eine Darstellung der
inneren Herausforderungen der Gemeinde: Die » Mudigkeit der sinnlo-
sen Wiederholung«, die Grenzen der eigenen Perspektive, das kritische
Schrumpfen der Gemeinde, die verlassenen Hauser. Die Benennung der
Auswanderung als der aktuellen Bedrohung im Fest zeugt davon eben-
so wie die Ausfiihrungen des Priesters und der Moderatorin, als der sa-
kularen Stimme der Gemeinde, zu brennenden Problemen der Wieder-
holung und unklaren Siegen. Diese Auseinandersetzung im Ritual wird
umso wirkungsloser, je klarer die Probleme benannt werden. Denn sie
werden dadurch zu Gesten, die in ihrer Ausfiihrung etwas anderes signa-
lisieren als sich selbst. Sie sind in eine bereits vorhandene und mehrfach
bestandene Form eingepflanzt, die in sich mehrfach aufeinander verwei-
sende Mitteilungen verknuipft, deren Inhalt selten explizit genannt wird,
wodurch wiederum die tatsichlich ausgesprochenen Konfliktpunkte in
diesem Rahmen ihre Wirkung nicht erzielen konnen. Sie haben nicht die
Macht, die kollektiven Emotionen zu lenken, zumindest nicht in die ge-
whunschte Richtung.

Mit dem Wortschatz des Mythos wiirde diese Darstellung eher einen
bereits erreichten Sieg verkorpern als einen Kampf. Der Sieg wiirde in
der Erhaltung der Tradition, der erfolgreichen Fortsetzung der Abgren-
zung und der Pflege dieser Vorgiange liegen. Schon dass die iranisch-
armenische Gemeinde bereits seit iiber 400 Jahren existiert, kann als
ein Sieg gesehen werden, als ein moralischer Sieg. Denn dieser Sieg fin-
det in der ersten Linie, wie bereits erwahnt, nur in einzelnen Bereichen
statt und gefihrdet keineswegs die Zugehorigkeit zur Aufnahmegesell-
schaft in anderen Bereichen. Der Sieg hat einen versteckten, verheimlich-
ten und Teil-Charakter. Wihrend Armenier in allen Lindern und auch
in Iran dem Vardan-Krieg eine dermafSen zentrale Bedeutung beimes-
sen, spielt diese Episode in der iranischen Geschichtsschreibung keine

231

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIASPORA-GEMEINDE IN ISFAHAN (IRAN)

Rolle. Auf dhnliche Weise spielt die Abgrenzung die grofite Rolle fiir die
interne Organisation des Gemeindelebens, aber nicht fiir die Organi-
sation des Lebens als iranischer Staatsbiirger. Ob nun bei dem morali-
schen Sieg der Teil-Charakter des Sieges oder dessen Unmoglichkeit ge-
meint ist, in jedem Falle kennzeichnet er einen ambivalenten Zustand,
der die Vorstellung der Gemeinde aufrechterhilt und zugleich Loyalitit
zum Staat erlaubt.

2.5 Fazit: Der moralische Sieg

Die armenische Gemeinde in Iran hat eine lange Tradition. Der Stadt-
teil, der heute als armenisches Viertel in Isfahan bekannt ist, in dem
schatzungsweise noch immer ca. 12 ooo ethnische Armenier leben, wur-
de im Jahr 1605 als die armenische Stadt Neu Dschulfa gegriindet. Die
alten armenischen Bauten, Kirchen, Schulen, Laden, eine reiche Biblio-
thek mit Manuskriptsammlung und eine alte Druckerei, wie auch Ver-
eine und Zentren bestehen und funktionieren bis heute. Es wird Arme-
nisch gesprochen und geschrieben. Eine grofle Auswanderungswelle in
Richtung der Vereinigten Staaten prigt jedoch das armenische Leben in
Isfahan wie in den anderen Stadten mit armenischer Bevolkerung in Iran.

Das Vardan-Fest wird im Festsaal des armenischen Sport- und Kul-
turvereins » Ararat« in Isfahan durchgefiihrt. Einige Grundelemente der
Veranstaltung sind in Wien und Isfahan gleich: die Sprache der Veran-
staltung, der geschlossene Raum, die Abbildungen von Vardan, Kon-
zert-, Bihnenprogramm und Geselligkeit. Die Struktur der Veranstal-
tung in Isfahan ist jedoch deutlich komplexer. Sie dauert linger und
Reden bilden einen wichtigen Teil des Abends. Die Bekleidung der Teil-
nehmer und die Dekoration der Biihne sind feierlich und aufwendig. Die
Sprachkenntnisse sind besser und die Texte (Lieder und Gedichte) wer-
den flissiger und sicherer wiedergegeben. Wihrend in Wien die Abgren-
zung von der AufSenwelt hauptsichlich durch die Sprache erfolgt ist, sind
die symbolischen Praktiken hier vielschichtiger. Die Riume des Gemein-
degrundstiicks sind durch hohe Mauern abgetrennt und machen das Ge-
schehen hinter den Mauern fur Auffenstehende unsichtbar. In dem derart
geschiitzten Raum werden viele Vorschriften des iranischen Staats, vor
allem was die Geschlechtertrennung angeht, umgangen.

Auf diese Weise werden fiir die Dauer der Veranstaltung das Regime
und seine Einschriankungen im geschlossenen Raum durch die neue Ord-
nung neutralisiert und tberwunden. Die Behauptung der freien Regeln
innerhalb des eigenen Raums lassen den Status als Minderheit vergessen.
Das Bewusstsein, in der nicht armenischen und nicht christlichen Umge-
bung die eigene Identitit ausleben zu konnen, verleiht der Gemeinschaft

232

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT: DER MORALISCHE SIEG

ein Gefiihl der Sicherheit. Der gefeierte moralische Sieg bestatigt diese
Sicherheit — eine Uberzeugung, alles bewiltigen zu konnen, als Arme-
nier in der fremden Umgebung in jeder Situation bestehen zu konnen.
Nach derselben Logik wird auch die Auswanderung nicht als bedro-
hend fiir die Identitit wahrgenommen. Auch in den Gastlindern bilden
die Iran-Armenier armenische Gemeinschaften und fiihren ihr Gemein-
deleben weiter. Auswanderung wird also mehr als Umsiedelung gesehen
und nicht als das Ende der Gemeinschaft. Die destruktive, schwichende
Wirkung der Auswanderung bleibt jedoch nicht ohne Reflexion. Sie wird
auch wihrend des Festes direkt problematisiert. Das Konzept der Sicher-
heit sieht aber keine Antworten auf solche verunsichernden Fragen vor.

233

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Republik Armenien

3.1 Die Geschichte der Republik Armenien und der
Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert

3.1.1 Historische Skizze

Funfeinhalb Jahrhunderte nach dem Zerfall des kilikischen Reichs und
nach der Entvolkerung von acht Zehnteln des historischen armenischen
Gebietes wurde am 28. Mai 1918 die Armenische Republik proklamiert
(Zekiyan 1986: 63f.). Nach dem Ersten Weltkrieg und dem Zusammen-
bruch des Russischen Reichs erklarte sich Ostarmenien 1918 zur un-
abhingigen Republik. Ab 1920 wurde diese der Sowjetunion angeglie-
dert, zunichst als eine mit Sowjet-Russland durch einen Wirtschafts- und
Militarvertrag verbundene Sowjetische Sozialistische Republik (SSR),
dann als Teil der Foderativen Republik Transkaukasien, 1936 wur-
de sie zu einer der 15 Republiken der Sowjetunion. Die SSR Armenien
war dhnlichen Widrigkeiten ausgesetzt wie die tibrigen Republiken der
Sowjetunion. Es gelang ihr aber nach und nach, eine Kultur und ein Er-
ziehungssystem zu entwickeln, die die historische Tiefe der armenischen
Vergangenheit bewahren konnten. An dieser Stelle sind Einrichtungen
wie der Matenadaran mit seiner Handschriftensammlung, die Akademie
der Wissenschaften mit ihren verschiedenen Forschungsinstitutionen, die
Staatliche Universitdat von Eriwan, das Konservatorium, die Oper und
das Schauspielhaus zu erwahnen (Mahé 1995b: 17).

1988 wurde zu einem entscheidenden Jahr fiir Armenien: Einerseits
war es ein Jahr der Demonstrationen und Proteste, andererseits zerstorte
ein Erdbeben das Leben in vielen Stadten. Dies hatte enorme wirtschaft-
liche und demografische Konsequenzen. Als konstitutiv fiir die drei Jah-
re spater folgende Staatsgriindung erwies sich riickblickend der Konflikt
um das ebenfalls armenisch besiedelte Berg-Karabach, ein in Aserbaid-
schan gelegenes autonomes Gebiet ohne Verbindung zum >Mutterland-.
Mit dem Referendum vom 21. September 19971 erklirte die Armeni-
sche Republik nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion ihre Un-
abhingigkeit. Lewon Ter-Petrosjan wurde zum ersten Prisidenten ge-
wihlt (Mahé 1995b: 18). Wirtschaftlich war Armenien schon durch das
verheerende Erdbeben im Dezember 1988 mit 30 ooo Toten erheblich
zuriickgeworfen worden, das Bruttosozialprodukt ging um die Halfte
zuriick. Mit Erlangung der Unabhiangigkeit im Jahr 1991 halbierte es
sich erneut, da Armenien seine traditionellen Handelsbeziehungen ver-
lor (Pohl 2007: 45).

234

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

Armenien war der einzige GUS-Staat, in dem weder die Kommunisti-
sche Partei (KP) noch Partei-Funktionare irgendeine Rolle spielten. Be-
herrschend waren der Krieg und die Auseinandersetzung um den Status
von Berg-Karabach. Der Krieg endete mit einem Uberraschungssieg der
Karabach-Milizen, die zusitzlich zum ehemals autonomen Gebiet weite-
re Gebiete vergleichbarer Ausdehnung als >Pufferzone« besetzten. Armeni-
en gelang es, das gesamte Gebiet zwischen der Republikgrenze und Berg-
Karabach zu kontrollieren. Im unabhingigen armenischen Staat griff die
Korruption um sich: Eine kleine Oberschicht profitierte von der Entwick-
lung, wahrend tiber die Hilfte der Bevolkerung unterhalb der Armutsgren-
ze lebte. In der Folge setzte eine grofSe Migrationsbewegung ein: Vor allem
wahrend des Krieges von 1991 bis 1994, aber auch in den zehn Jahren da-
nach verliefs ein Viertel, nach anderen Schatzungen bis zu ein Drittel der
Bevolkerung den armenischen Staat. Eine besondere Dynamik entfalteten
in Armenien die politischen Prozesse, die sich seither im Wechsel von staat-
licher >Teilabhingigkeit< und Einparteiensystem zu Unabhangigkeit und
Mehrparteilichkeit ausdrickt. Alle politischen Organisationen sind in Ar-
menien erlaubt, vertreten aber nicht politische Konzepte oder Richtungen
nach europaischem Muster. Vielmehr scharen sie sich um bestimmte Per-
sonlichkeiten, die wahlweise die eigene Ehrlichkeit der angeblichen Kor-
ruption der Gegenseite gegentiberstellen oder offen eine bessere Beriick-
sichtigung der eigenen Klientel mit Posten und Vorteilen anbieten. Uber
die Hilfte der armenischen Bevolkerung quittiert dies mit Wahlboykott
(Pohl 2007: 45). Seit Erlangung der Unabhingigkeit hatte Armenien bis
heute drei Prasidenten. Am 16. Oktober 1991 wurde Lewon Ter-Petrosjan
zum ersten Prasidenten der armenischen Republik gewahlt. Bei den Wahlen
am 22. September 1996 wurde er im Amt bestitigt. Robert Kotscharjan,
zuvor Prasident der Republik Berg-Karabach, eines stabilisierten De-fac-
to-Regimes, gewann 1998 die vorgezogenen Prisidentschaftswahlen. Sei-
ne Wiederwahl 2003 war von Unregelmifigkeiten begleitet. Im Februar
2008 fanden erneut Prasidentschaftswahlen statt. Verfassungsgemafs konn-
te Amtsinhaber Kotscharjan dabei nicht mehr antreten. Mit knapp tber
50 % der Stimmen wurde bereits im ersten Wahlgang der bisherige Pre-
mierminister Sersch Sargsjan in das Amt des Staatsoberhauptes gewihlt.
Sargsjan gilt als enger Vertrauter Robert Kotscharjans. Oppositionskandi-
dat Lewon Ter-Petrosjan erkannte das Wahlergebnis nicht an und sprach
von Falschung. Auf die Wahl folgten mehrtagige Demonstrationen von An-
hingern Ter-Petrosjans. Am 1. Mirz 2008 wurde eine Demonstration mit
Polizeigewalt aufgelost. Ter-Petrosjan wurde unter Hausarrest gestellt, und
Staatsprisident Kotscharjan verhidngte den Ausnahmezustand.

Die wirtschaftliche Entwicklung Armeniens wird seit dem Berg-
Karabach-Konflikt vor allem durch die Blockade seiner Grenzen nicht
nur seitens Aserbaidschans, sondern auch seitens der Tiirkei stark be-
hindert. Die armenische Diaspora hat auch im unabhingigen Armenien

235

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

einen grofsen Einfluss. Von geschitzten acht bis zehn Millionen Armeni-
ern weltweit leben nur 2,5 bis 2,8 Millionen stindig in Armenien. Eine
Vielzahl von Stiftungen und anderen Organisationen bemiiht sich, die
Verbindung zwischen Mutterland und Diaspora zu intensivieren. Private
und offizielle Einnahmen aus der Diaspora machen geschitzt ein Drittel
des armenischen Bruttosozialproduktes aus — mindestens die Halfte aller
Familien in Armenien lebt von den Uberweisungen aus Russland, Euro-
pa und Nordamerika. Diese Diaspora iibt auch starken Druck aus, ge-
geniiber Aserbaidschan und der Tirkei — beide werden haufig in einem
Atemzug genannt — eine unnachgiebige Haltung zu bewahren. Dabei
sind es nicht zuletzt die Erinnerung an den Volkermord und das Leug-
nen der »Tdternation« Tiirkei, welche die weltweit zerstreute Nation zu-
sammenhalten (Pohl 2007: 47).

3.1.2 Der Vardan-Mythos in der ersten armenischen Republik

Das Thema des Vardan-Krieges ist im 20. Jahrhundert mehrfach zum
Gegenstand von Reflexionen geworden. Das 20. Jahrhundert hat die
Strukturen, innerhalb derer die Armenier leben, sehr verandert. Dabei
gingen die Entwicklungen in der Diaspora und in Armenien auseinander:
Die diasporische Gemeinschaft setzt sich infolge der Zerstreuung und
der Existenz von mehreren Zentren weltweit weniger systematisch aus-
gepragt literarisch und historisch-wissenschaftlich mit dem Thema aus-
einander. Gleichzeitig sind im Rahmen der jeweiligen wissenschaftlichen
Tradition des Aufnahmelandes viele wertvolle Abhandlungen zur The-
matik entstanden, die sich in ihrer Vielfalt ergdnzen und eine Alternative
zu den in Armenien entstandenen Werken bilden (siehe hierzu I.1.3 Ka-
pitel Forschungsstand). Die Diaspora wurde ihrerseits zur Hiiterin der
kirchlichen Tradition und vor allem des Vardan-Festes.

Anders verlief die Entwicklung in Armenien. Die erste Republik
(1918-1920) widmete der Geschichte Vardans in zweifacher Weise Auf-
merksamkeit auf der staatlichen Ebene. Zum einen fand am 1. Janu-
ar 1919 die staatlichen Festtage statt: der Vardan-Tag zusammen mit
acht anderen traditionellen Festen, die ihren Ursprung in der Zeit vor
der Staatlichkeit hatten, teilweise religios gepragt waren und zum Teil
aus anderen Brauchen stammten und tradiert wurden. Diese Feiertags-
ordnung wurde dann durch jene Festtage ergianzt, die unmittelbar mit
der ersten Republik, ihrer Entstehung und anderen politischen und
staatlichen Ereignissen in Bezug standen. Im Hinblick auf die besonde-
re Dringlichkeit der politischen und militirischen Angelegenheiten der
neu gegriindeten Republik lag den staatlichen Vertretern Vardananz-Ton
(das Vardanen-Fest) und der Tag der Armee besonders am Herzen. So
wurde 1920 in Eriwan eine Militarparade veranstaltet. Die Soldaten

236

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

marschierten durch die Hauptstrafle der Stadt zu der grofsen, heute nicht
mehr existenten Petrus Paulus Kirche, Poghos Petros, und stellten sich
vor dem Gebiude auf. Eine Messe wurde gehalten. Die fithrenden Po-
litiker, Staatsmanner und hochrangige Militarfihrer des Landes waren
anwesend und traten mit feierlichen Reden auf (Mkrtchian 1997: 163).
Zum anderen schuf man in der ersten Republik am 2. Juni 1920 zwei
Abzeichen: »Heiliger Vardan Anfithrer« und » GrofSer Teridades«, ange-
fertigt nach den Skizzen des Kiinstlers Hakob Kojojan. Die Vardan-Me-
daille wurde in sechs Grade unterteilt, die ersten vier waren fiir die Sol-
daten und Offiziere vorgesehen, und die letzten beiden fiir hohere Posten
des Militdrs* (Grigoryan 2012: §33).

3.1.3 Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien

Die Symbolhaftigkeit der Vardan-Figur hat sich in der Geschichte der
armenischen Republik mehrfach gewandelt. Die sowjetische Geschich-
te erzahlt vom sikularen Vardan und zeigt, wie eine urspringlich religi-
0s gepragte Figur ihren Platz in der sowjetisch-armenischen, sikularen
Gesellschaft finden konnte. Um den religiosen Kontext des Vardan-Sym-
bols in Armenien zu verstehen, ist es wichtig, an dieser Stelle zu erwih-
nen, dass die Armenische Kirche wie andere religiose Institutionen von
den Kommunisten in den 1920er und besonders 1930er Jahren massiv
angegriffen wurde. Um das Jahr 1938 existierten nur schwache kirchli-
che Strukturen. 1941 wurde sie allerdings wieder starker, was vor dem
Hintergrund der Geschehnisse des Zweiten Weltkriegs zu sehen ist: Sta-
lin beabsichtigte, breite Sektoren der Gesellschaft zu mobilisieren, um
die Kriegsaktivitaten zu unterstiitzen. Die sowjetische Obrigkeit hatte re-
alisiert, dass dabei die religiosen Institutionen eine entscheidende Rolle
spielen konnten (Panossian 2006: 351). Daher wurde Vardan ebenfalls
wieder zum Leben erweckt. Es war wieder erlaubt zu predigen und Mut
und Opferbereitschaft im Namen Vardans zu beschworen. Man hielt
zahlreiche Reden, in denen man Adolf Hitler mit dem persischen Konig
Haskert gleichsetzte und von den Soldaten eine Kampfbereitschaft gegen
den Feind nach Vardans Vorbild forderte.> Die Restriktionen gegeniiber
der Kirche wurden 1945 gelockert, und seitdem existierte die Armeni-
sche Kirche als Institution in den vom sowjetischen Staat vorgegebenen
Grenzen (Panossian 2006: 3 51). Nach dem Krieg wurde der Vardan-Tag

Diese Medaille entsprach dem russischen »St.-Georgs-Kreuz«.

2 Hierzu siehe im Anhang des Sammelbandes Die Bedeutung von Avarayr die
fiir die kimpfenden Soldaten von Hr. Muradian bearbeitete Variante der
Geschichte Vardans, die nach dem Helden » Vardan Mamikonyan« benannt
ist (Nazaryan 2003: 254ff.) sowie die kleine Erlduterung dazu (Nazaryan

2003: 254).

237

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

innerhalb der Kirche gefeiert, und hat seitdem den kirchlichen Kontext
nicht mehr verlassen. Einige Veranstaltungen in den Priesterschulen, vor
allem wiirdigende Reden und ein besonderes Essen fiir die Studenten die-
ser Schulen, bildeten die Feierform des Festes. Das Vardan-Fest und der
Vardan-Tag als Feiertag waren aber nie ein Teil des 6ffentlichen Lebens.
Die religiose Dimension wurde offentlich nicht erwdhnt.3

Da Vardan jetzt jedoch gedanklich nicht mehr ausschliefSlich an die
Kirche gebunden war, er6ffneten sich neue Raume fiir das Symbol. Eine
besondere Rolle fiir die Entstehung des neuen Konzepts von Vardan
spielten wissenschaftliche Studien und die Geschichtsschreibung in Sow-
jet-Armenien. Eine grofSe Anzahl von wissenschaftlichen Institutionen —
wie bereits oben erwahnt — wurde gegriindet und gewann starken Ein-
fluss auf die Gesellschaft: Die Armenische Akademie der Wissenschaften
entstand 1943. Bald begann sie mit der Herausgabe einiger bedeutender
wissenschaftlicher Zeitschriften. Diese einflussreichen Periodika brach-
ten alle Bereiche der Armenischen Studien zusammen, sie systematisier-
ten die Untersuchungen tiber Kultur, altes Recht und Philosophie, Ar-
chitektur, Sprache und Geschichte.* Zwischen 1967 und 1984 gab das
Institut fiir Geschichte der nationalen Akademie der Wissenschaften Ar-
meniens eine achtbandige Ausgabe der Geschichte des armenischen Vol-
kes heraus. Viel friher, bereits im Jahr 1919, war die Staatliche Univer-
sitat Eriwan gegriindet worden, mit Armenisch als Unterrichtssprache.
Auch diese Institution war natirlich eine der zentralen Herausgeberin-
nen von akademischen Texten in armenischer Sprache.

Die Studien im Bereich der Geschichte und Philologie diskutierten
unter anderem die Ereignisse des 5. Jahrhunderts und den von Vardan
Mamikonyan angefithrten Kampf. Die Schriften von Yeghische und Par-
pezi — die ersten schriftlichen Quellen, die iiber Vardan und diesen »gro-
Ben Krieg« erzdhlen — wurden neu aufgelegt, in das moderne Armenisch
tibersetzt und kommentiert. Historiker wie auch Literatur- und Sprach-
wissenschaftler studierten den Text und seine Interpretationen. Zahlrei-
che Aufsitze wurden in den Jahren zwischen 1950 und 1980 publiziert.
Viele von diesen Publikationen waren wissenschaftlich von geringer Be-
deutung, aber in einer sehr enthusiastischen Stimmung und in einem pa-
thetischen Stil geschrieben. In mancher Hinsicht fungierten sie als Ersatz
fur die religiosen Texte zum Thema und tubernahmen - soweit moglich
— die Funktion der Kirche.

3 Hierbei richte ich mich unter anderem nach dem Interview mit Priester Ter
Hakob in der Diozese Ararat am 14. August 2008.

4  Das beste Beispiel wire die historisch-philologische Zeitschrift Patma-bana-
sirakan handes. Sie wurde in Eriwan 1958 gegriindet und wurde richtungs-
weisend fir Historiker, Sprachwissenschaftler, Literaturwissenschaftler und
Sozialwissenschaftler im Allgemeinen (Panossian 2006: 328).

238

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

Viele Elemente des Mythos wurden bei der wissenschaftlichen Diskus-
sion in Sowjet-Armenien beriicksichtigt: die Sprache der Texte, der li-
terarische Wert, historische Referenzen, nicht aber die traditionellen re-
ligios-kirchlichen Aspekte. Die wissenschaftliche Beschiftigung verhalf
Vardan als Symbol zu einer stabilen Position in der Gesellschaft, und bis
heute wird in intellektuellen Kreisen tiber ihn diskutiert.

Andere Medien, die Vardan zu einem Thema im intellektuellen Mili-
eu sowie im Offentlichen Leben im Allgemeinen machten, waren Kunst
und Literatur in Sowjet-Armenien. In den Jahren 1943 bis 1946 schrieb
der berithmte armenische Schriftsteller Derenik Demirtschjan seinen be-
kanntesten Roman Vardanank, der den Ereignissen des 5. Jahrhunderts
und der Schlacht am Avarayr gewidmet ist. Diese literarische Interpreta-
tion war in Sowjet-Armenien sehr populdr und tbertraf in ihrer Beliebt-
heit sogar die historischen Quellen tiber Vardan. Einige bekannte Ge-
malde sind ebenfalls in der Sowjet-Zeit entstanden, die das Thema der
Avarayr-Schlacht behandeln und Vardan oder eine Episode der kamp-
ferischen Auseinandersetzung darstellen; sie stammen von Edouard Isa-
bekjan, Grigor Chandschjan, Vahan Khorenjan. 1975 wurde ein Denk-
mal fur Vardan Mamikonyan in Eriwan errichtet; er bekam damit einen
festen Platz in der Hauptstadt von Sowjet-Armenien. In der sowje-
tisch-armenischen Republik wurde der Vardan-Mythos in einen neuen
historischen und literarischen Kontext gestellt, der die vorherigen religi-
osen Elemente verianderte und transformierte. Auf diese Weise dnderten
sich auch die Rituale zu Vardans Ehren. So wurde der Tag des Heiligen
vollstindig aus dem offentlichen Bewusstsein geloscht. Das einzige mit
Vardan assoziierte Datum war jenes der Schlacht vom 26. Mai. An die
Stelle des religiosen Rituals traten intellektuelle Riten: Rezitationen des
Texts, intellektuelle Diskussionen und verschiedene Auseinandersetzun-
gen mit der Thematik und den Texten in der Schule und an der Univer-
sitit. Einige zentrale Phrasen wie >moralischer Sieg< und >Der verstande-
ne Tod ist Unsterblichkeit< wurden sehr populir, dabei jedoch aus ihrem
ursprunglichen religiosen Zusammenhang gelost und in eine sdkulare
Ideologie eingebunden. Die weltliche Dimension, Vardans Heldentum,
war zentral. Bezeichnenderweise wurde sein vollstindiger Name benutzt,
wie dies im Fall jeder anderen Person, eines jeden Staatsbiirgers, iiblich
war. Der Verzicht der Referenz auf den »Heiligen Vardan« markiert hier
deutlich den Verlust der religiosen Dimension der Figur. Vardan Mami-
konyan wurde in der Sowjetunion von einem vormals religiosen Marty-
rer zu einem sidkularen Helden uminterpretiert.

Im Folgenden werden verschiedene Reflexionen des Vardan-Mythos
nach 1991 dargestellt. Die Existenz der entsprechenden Tradition riick-
te in den ersten Jahren der wiedererlangten armenischen Unabhingig-
keit verstarkt ins offentliche Bewusstsein und wurde unter anderem an-
lasslich des 1500-jahrigen Jubilaums der Schlacht am Avarayr im Jahre

239

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

2001 diskutiert. Die Wege der Entwicklung Vardans in der Zeit vor dem
unabhingigen armenischen Staat und die sich daraus ergebende Beschaf-
tigung in den ersten Jahren der Unabhingigkeit, die die Grundlage der
heutigen symbolischen Konstruktion bilden, konnen in drei Bereiche ein-
geteilt werden. Die erste ist vorwiegend mit Zeugnissen der geschriebe-
nen Sprache verbunden. Das sind die literarische Auseinandersetzung,
deren Kritik und Aufarbeitung aus wissenschaftlicher Perspektive sowie
die Beschiftigung mit den historiografischen Quellen als Gegenstand der
historischen Forschung. Hierzu gehoren auch die Abhandlungen der his-
torischen Texte im Schulprogramm und anderen Ausbildungsbereichen.

An zweiter Stelle steht die bildende Kunst. Zu nennen sind die visu-
ellen Denkmailer und Versuche, das Thema anderweitig kiinstlerisch zu
verarbeiten. Hierzu zihlen die bekannten Gemalde und das Denkmal
Vardans in der Hauptstadt Armeniens.

Der dritte Bereich basiert schliefSlich auf der Beschaftigung mit dem
Thema als militarische und kiampferische Tradition. Gerade letztere ist
in den Auseinandersetzungen mit der Thematik im 20. Jahrhundert bis
in die Gegenwart hinein sehr prisent.

3.1.4 Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur,
bildender Kunst und Zeitgeschichte

In allen drei hier vorgestellten Bereichen liegt eine Vielzahl von Arbei-
ten vor. An dieser Stelle kann es nur darum gehen, den Leser mit einer
Auswahl prominenter und zentraler Werke bekannt zu machen, die in
ihrer Aussagekraft aber gleichzeitig als typisch gelten konnen. Entspre-
chend bleibt es bei der Konzentration auf die drei einflussreichen Be-
reiche der Literatur, bildenden Kunst und Zeitgeschichte. Beispiele aus
weiteren Bereichen existieren, dhneln aber in ihrer Reflexionsweise den
besprochenen Arbeiten, so dass von einer eingehenderen Betrachtung
abgesehen wird.s

Vardan in der Literatur: die sakulare Tradition
Die wechselhafte instabile Situation der Armenier im Osmanischen und
Russischen Reich, die revolutionire Begeisterung einerseits, die schwie-

rigen Umstinde und massive Auswanderung andererseits, erzwangen
eine intellektuelle Beschiftigung mit der Vergangenheit im Hinblick auf

5 Auch in den anderen Bereichen der Kunst, wie der Musik, hat Vardan Spu-
ren hinterlassen. Darauf werde ich hier nicht niher eingehen, weil bereits
ein Aufsatz von Mher Navoyan zum Thema existiert (Navoyan 2003).

240

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

aktuelle Fragen. Die kritischen Stimmen und Zweifel an der Begeisterung
fiir die Behandlung des Mythos werden als Zeichen der Umwertung und
des Wandels gesehen. Diese Prozesse begannen noch vor der Sowjetisie-
rung des Landes. Sie waren ein Merkmal der Jahrhundertwende: Der be-
geisterten nationalen Stimmung Ende des 18. und des 19. Jahrhunderts
folgten kritische Einstellungen.® Diese Stimmung war pragend fiir die
ersten Jahre der armenischen Staatlichkeit, der frithen UdSSR wie auch
der ersten Republik. Nikoghajos Adontz ist bekannt fiir seine Theorie,
in der er die Geschehnisse des 5. Jahrhunderts genau entgegengesetzt be-
wertet. 1904 publiziert er seine Thesen, die spater von seinen Nachfol-
gern mehrfach aufgegriffen werden sollten (Hovhannisyan, P. 2003: 67).

Zu einem weiteren Ausloser der Umwertung werden die tragischen
Ereignisse wihrend des Ersten Weltkrieges, der Volkermord an den Ar-
meniern. Eine radikale Umwertung und intensive Auseinandersetzung
mit der Thematik liefert der grofle armenische Dichter und Schriftstel-
ler des 20. Jahrhunderts Yeghische Tscharenz (Yeghiazaryan 1997). In
seinem Buch Das Land Nairi? (Erkir Nairi) interpretiert er sehr prazi-
se und nicht traditionell die Vardan-Verehrung in ihrer Ambivalenz. In
einer kurzen Schilderung der Vardan-Bruicke, die der beeindruckendste
alte Bau der Stadt Kars ist, schreibt er der Figur Eigenschaften zu, die
Vardans mythischen Charakter wiedergeben: Die Briicke ist wundervoll
und gleichzeitig nicht funktional. Jeder weifs, dass so etwas Wundervol-
les nur von Vardan gemacht werden konnte. Alles Grofle und Schone
wird Vardan zugeschrieben. Alle lieben diese Geschichte und halten sie
fiir einen wichtigen Teil ihres Lebens. Dabei wissen sie nur, dass am Fas-
tendonnerstag (barekendani hingshabti) dariiber in der Kirche eine Pre-
digt gehalten wird. Dasjenige aber, was gepredigt wird, ist so schwierig
und komplex, dass es plotzlich den Menschen entschliipft, wenn sie da-
ran denken. Ansonsten ist die Briicke ein Ort der Vorurteile und Angs-
te. Unter der Briicke ist es leer, und nur Gespenster konnen dort leben,
nicht einmal Wasser flief$t an dieser Stelle (Charents 1926 (1977): 12ff.).

1933 erscheint Tscharenz” Poem »Gepanzerter >General Vardan««
(»Zrabapat >Vardan zoravar<«; (Charents 1933 (1984)), das dem be-
geisterten Patriotismus ebenfalls eine kritische Stimme entgegensetzte.
Darin spannt der Autor einen Bogen von der kindlichen Begeisterung fiir
den auf der Schulbiihne gespielten Vardan mit Papierhelm und Metall-
munition bis hin zu dessen Hilflosigkeit und Bediirftigkeit angesichts der

6  Anton Matatia Garagashean (1818-1903), der Grinder der kritischen ar-
menischen Historiografie, nahm noch vor Adontz eine kritische Haltung zu
den Auseinandersetzungen zwischen Armeniern und Persern im 5. Jahrhun-
dert ein (Hovhannisyan, P. 2003: 66). Zu Garagasheans Werken und Wir-
ken sowie zur weiteren Literatur dazu siehe (Pashayan 2004).

7 Nairi ist eine alte Bezeichnung fiir Armenien.

241

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

schweren Auseinandersetzungen in der Realitit. Misstrauen und Skep-
sis der traditionellen Geschichtsschilderung begegnet Tscharenz mit Su-
che und Hoffnung am Ende. Seine Behandlung der Vardan-Thematik ist
in breiten Kreisen weniger bekannt und trotzdem bis heute aktuell ge-
blieben.

Der Name jedoch, mit dem die Vorstellung der Vardan-Erzih-
lung in der Republik Armenien am engsten verbunden ist, ist Derenik
Demirtschjan. Sein grofSer Roman Vardanank (Vardanen) wurde zur
Quelle der Inspiration fir die sowjetisch-armenischen Soldaten und fiir
die Bevolkerung Armeniens tiberhaupt wihrend des Zweiten Weltkriegs.
Spiter diente der Roman als Vor- und Grundlage fur kiinstlerische Dar-
stellungen zum Thema. Vor dem groffen Roman, der die klassische, an
Vardan orientierte, Losung der historischen Auseinandersetzung wie-
dergab, hatte der Autor bereits eine andere, kleinere dramatische Arbeit
iiber Vardans Antagonisten geschrieben, in der er Vasak Sjunik als Pa-
trioten darstellt und ihm vor allem Leidensfihigkeit zuschreibt. In die-
sem Theaterstiick mit dem Titel Vasak erscheinen Vardan und Vasak
wiederum als literarische Gegenspieler, allerdings sind sie nicht Held
und Verriter, sondern zwei Patrioten, zwei Kampfer fur die Heimat,
die unterschiedliche Strategien und Visionen der Befreiung verfolgen. In
Vasak erdichtet der Autor Eigenschaften eines politischen Akteurs, ei-
nes denkenden Menschen, der diplomatisch sein kann und durch Ver-
zicht auf Manches das Wichtigste verteidigen mochte. Vardan hinge-
gen ist sehr direkt und geradlinig. In seinen beiden Werken zum Thema
lasst Demirtschjan das Volk Vardan folgen. Der entscheidende Unter-
schied liegt in der jeweiligen Bewertung von Vasaks Rolle. Erst in sei-
nem spateren Roman wird die traditionelle Rollenverteilung aufgenom-
men und dadurch das Thema in seiner traditionellen Darstellungsweise
aktualisiert (Muradyan 2003; Yeghiazaryan 2003: 106). In seinem Ro-
man ldsst Demirtschjan seinen Protagonisten Vardan griindlich reflektie-
ren, was Kosten und Gewinn eines grofSen Opfers sein konnen. Es fallt
Vardan nicht leicht, das ganze Volk mit in eine blutige Schlacht ziehen
zu lassen. Eines ist ihm klar: Wenn er das Leben von anderen in Gefahr
bringt, muss er als erstes sein eigenes Leben und dasjenige seiner Ange-
horigen opfern. Als er zu der Entscheidung kommt, seine Kampftaktik
auf die maximale Verletzung und das Aufreiben des Feindes auszurich-
ten, erlasst er ein Gebot an alle Kimpfenden: Sie sollen dem Feind keine
Ruhe lassen, auch wenn die Auseinandersetzung an der Avarayr-Ebene
beendet ist, sollen sie in die Wilder und Berge ziehen und ihren Kampf
von dort aus fortsetzen (Demirchyan 1946 (1968): 524). Gedanken und
Worte, die Demirtschjan seinem Protagonisten Vardan in den Mund legt,
stellen nicht nur einen Appell an die Opferbereitschaft dar, sondern sind
auch ein Pladoyer fiir Verantwortung und Moralitdt: Das Opfer wird un-
vermeidlich und muss erbracht werden, aber es steht in einem grofSeren

242

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

moralischen Zusammenhang. Diese Interpretation des Selbstopfers ist
bezogen auf Leben und Tod des einzelnen Menschen sehr hart. Begriin-
det wird sie mit einer Vielzahl gemeinschaftlicher Werte.

Demirtschjan liefert mit seinem Roman eine sikulare Interpretation
der Geschichte. Er webt die Erzdhlung um Vardan, seine Familie, sei-
ne Tugenden und Ideale. Viele andere Geschichten und Romanfiguren
werden in die Erzdhlung mit einbezogen. Der Kampf und die Kamp-
fenden bekommen verschiedene Gesichter, das ganze Volk hat ein Ziel.
Kulminationspunkt und Ende des Romans bildet die Darstellung der
Avarayr-Schlacht, in der all die verschiedenen Handlungsebenen zusam-
menfinden. Auf diese Weise markiert die sikulare Auslegung der Tradi-
tion einen neuen Beginn der Beschaftigung mit der Thematik.

Zum Wendepunkt der radikalen und nachhaltigen Rehabilitierung
Vardans, zumindest in der Diskussion in Armenien, wird der Zweite
Weltkrieg. Vor dem Hintergrund des Kampfgeschehens wurden, wie be-
reits dargestellt, die fritheren Verbote der Beschiftigung mit nationalen
und religiosen Themen aufgehoben. Die »>niitzlichen< nationalen Helden
und Heiligen durften wieder Teil der offentlichen Diskussion werden.
Die Kirche konnte ihre Arbeit fortsetzen, und gleichzeitig erreichte die
sakulare Interpretation der nationalen Mythen durch die Kunst und die
Integration in andere gesellschaftliche Bereiche, allen voran in den der
Bildung, eine neue Stufe der Entwicklung. Diese Situation sollte sich
bis zur Erlangung der Unabhingigkeit Armeniens im Jahre 1991 nicht
grundsitzlich verdndern.®

Vardan in der bildenden Kunst: die kollektive Tradition

Nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden in Sowjet-Armenien einige be-
deutende bildliche Darstellungen Vardans und des Krieges, die auf gro-
8e Anerkennung stiefSen. Diese Beschiftigung mit der visuellen Erschei-
nung Vardans kennzeichnet die Situation in Armenien nach 1945, wobei
die sikulare literarische Interpretation den entscheidenden AnstofS gab.

8 Das Leben in der Diaspora wurde von den Ereignissen im Zweiten Welt-
krieg hingegen wenig beeinflusst. Die Entwicklungen im Staat und in den
Diaspora-Zentren gingen deutlich auseinander. Letztere unterschieden sich
auch untereinander: Nach dem Genozid und der endgiiltigen Niederlassung
an neuen Orten erlangten manche Zentren, wie z.B. Beirut, stirkere Bedeu-
tung. Die Situation der Armenier verbesserte sich, und die intellektuelle Dis-
kussion erlangte eine neue Intensitit. Zu Vardan entstanden Publikationen
in verschiedenen Zentren, meistens mit der gleichen Interpretationsrichtung.
Verurteilende, kritische Stimmen waren erst in den 1950er Jahren zu ver-
nehmen. Hrand K. Armen (Armen 1969) ist einer der Autoren, der die be-
stehende Rollenverteilung in Frage stellte (Yeghiazaryan 2002: 270).

243

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Generell hielt sich die armenische Malerei in den frithen Sowjet-Zei-
ten eher an die Darstellung der alltdglichen Zusammenhinge der eige-
nen Gegenwart und distanzierte sich von geschichtlichen Themen. Vor
diesem Hintergrund lassen sich drei verschiedene Richtungen der ma-
lerischen Darstellung ausmachen, die in Sowjet-Armenien wihrend des
Krieges und in der Nachkriegszeit entstanden sind (Stepanyan 2003).

Als erstes sind die Bilder Edouard Isabekians (19 14—2007) zu nennen.
Das Thema der Avarayr-Schlacht hatte den Kiinstler schon in seinen stu-
dentischen Jahren vor dem Krieg beschiftigt. Einen entscheidenden An-
stof$ zur schopferischen Auseinandersetzung gab ihm jedoch der Roman
Demirtschjans wahrend der Kriegsjahre, den er mit seinen Zeichnungen
illustrieren durfte. Fur die erste Ausgabe wurden funf Zeichnungen an-
gefertigt. In der zweiten Auflage erfuhren zwolf Seiten eine malerische
Gestaltung. Zwei zentrale Themen konnte Isabekjan in diesem Kontext
ausarbeiten: » Antwort an Haskert« und »Die Schlacht am Avarayr« stel-
len die Schliisselszenen dar. Die Beschaftigung des Kunstlers mit diesem
Motiv entfaltete sich in folgenden Jahren weiter: Nach der Arbeit an den
Illustrationen zum Buch widmete sich Isabekjan dem grofen eigenstan-
digen Gemalde » Antwort an Haskert« (1960). Das grof$flichige Bild de-
monstriert die Einheit des Volkes und seine Beteiligung an der Geschich-
te, die nach seinem Willen und durch seine Teilnahme geschieht: Die
Abfassung des wichtigsten Dokuments zur Zeit des Vardan-Krieges — des
Briefes an den persischen Konig — ist der Darstellung Isabekjans zufolge
keineswegs allein die Sache der Gelehrten gewesen. Vielmehr sind alle
Schichten der Gesellschaft miteinbezogen. Meinungsunterschiede schei-
nen keine Rolle zu spielen, und alle — von den lauten und redegewand-
ten Charakteren bis zu den bescheidenen und ruhigen Personlichkeiten
—sind durch den einmaligen, leuchtenden, schicksalhaften >-Moment der
Wahrheit< verbunden und in Andacht versunken.

Die insgesamt 14 Bilder zum Roman bieten verschiedene Zuginge zur
Situation aus dem 5. Jahrhundert, und es sind diese Bilder, die das Auf-
einandertreffen der zwei gegnerischen Michte darstellen, den allmich-
tigen starken Herrscher auf der einen Seite und den willensstarken Un-
tergebenen auf der anderen. Trotz Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit
sicht man den Willen zur Freiheit und die Wut der Armenier. Jede ge-
zeichnete Episode hat einen Bezug zur historischen Herausforderung
oder Probe, zum dufleren Druck durch die Perser und zum Widerstand
der Armenier. Durch die entsprechende Auswahl von Farbe und Licht
sowie eine romantisierende Maltechnik wirken sie auf den Betrachter
emotional und mitreifSend (Stepanyan 2003: 156).

Wie oben erwihnt, geht Isabekjans Beschiftigung mit dem Var-
dan-Krieg noch in die Vorkriegszeit zuriick. 1939 nahm er sich der Dar-
stellung des Ereignisses iibungshalber an. Zu jenem Zeitpunkt standen
die Szenen der Schlacht als Komposition, Bewegungen, Dynamiken,

244

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

Elefanten und Kampfszenen im Zentrum seiner Aufmerksamkeit. 1942
bekam er dann den Auftrag des Katholikos, ein Bild zur Avarayr-Schlacht
zu malen. Dieses Gemilde befindet sich zurzeit in der Diozese Ararat in
Armenien (Isabekyan 2003).

In Verbindung mit Demirtschjans berihmtem Roman Vardanank setz-
te sich Isabekjan erneut mit den Ereignissen des 5. Jahrhunderts aus-
einander. Diesmal begeisterte ihn die Idee des selbstbewussten Wider-
standes, die ein so kleines Volk einem groflen und michtigen Herrscher
entgegensetzte: Der persische Konig Haskert, dem die Hilfte der Welt
gehorte, diktiert seinen koniglichen Wunsch. Ein kleines Volk, das sei-
ne Eigenstiandigkeit bzw. Staatlichkeit verloren hat, wagt es, ihm Wider-
stand zu leisten, tapfer zu sein und zu gewinnen. Diese Fihigkeit, sich
in einer vermeintlich hoffnungslosen Situation zu motivieren und zu or-
ganisieren, bildet die zentrale Idee Isabekjans, die er spater in das Bild
» Antwort an Haskert« goss. In dieser Idee ist fur Isabekjan die beson-
dere Eigenheit der Armenier enthalten: etwas fiir den Fremden nicht Be-
greifbares, ein fur andere Volker untypisches Verhalten. Dabei wird die
entsprechende Denkweise als eine kontinuierliche gesehen und festge-
halten. Der Kiinstler hebt tiberdies den Aspekt des kollektiven Sieges,
der kollektiven Tapferkeit, der kollektiven Handlung hervor. Der Prota-
gonist des Romans von Demirtschjan ist dem Autor zufolge das Volk
selbst, was auch der Kinstler Isabekjan, dem die Illustrationen des Bu-
ches anvertraut wurden, hervorhebt: Wenn es notig wird, den Geist des
Volkes zu verteidigen, dann erwichst eine grofSe gemeinsame Kraft. Alle
Schichten kommen zusammen und erbringen eine gemeinsame Leistung.
Ein solches Denken und Handeln ist nicht nur fiir eine bestimmte Peri-
ode typisch; es geschieht unabhingig von den epochalen Gegebenheiten
(Isabekyan 2003: 1671).

Wihrend der Arbeit an den Begleitbildern zum Roman freundete
sich der Zeichner und Maler Edouard Isabekjan mit dem Schriftsteller
Derenik Demirtschjan an, und dank seiner Erkliarungen konnte er die
geschilderten Situationen besser verstehen und darstellen. Der Kunst-
ler Isabekjan hat einerseits mit dem Autor als Interpreten der Geschich-
te zusammengearbeitet und konnte sich bei seiner Arbeit andererseits
wie ein Kdmpfer auf dem Schlachtfeld fihlen. In seinem Werk wieder-
holen sich Botschaft und Potenzial der Abgrenzung von den anderen
auf der einen Seite, der Zuordnung zur eigenen Gruppe, die Avarayr
und Vardan in ihrer mythischen Form besitzen, auf der anderen. Jeder,
der das Bild anschaut, so der Maler, soll sich wie einer der kimpfenden
Armenier fihlen. Gleichzeitig betont der Kiinstler, dass sein Werk ei-
nem Fremden keinesfalls verstindlich oder zuginglich sein kénne. Das
Gluck und das Ungliick der Einweihung in den Kreis des Verstehens
dieses besonderen Zusammenhanges sind den Armeniern vorbehalten
(Isabekyan 2003).

245

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Konstruktion und Entstehung des Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert
werden im Nachvollzug des kiinstlerischen Schaffens sichtbar. Vielfilti-
ge Verbindungen und Einfliisse lassen sich in der geschilderten Ausei-
nandersetzung mit dem Stoff durch den Katholikos, den Schriftsteller
und den Kiinstler beobachten. Dabei hat die religiose Thematik keinen
direkten Platz in dieser Interpretation. Die Suche nach den wesentlichen
Elementen in der Geschichte sowie die Einschitzung und Feststellung der
fiir das Kollektiv typischen Eigenschaften, die tiber alle Briiche und Kri-
sen hinweg wahrgenommen werden, die Verbindung von weit zurticklie-
gender Vergangenheit und eigener Gegenwart, der Mangel an Struktu-
ren, die alle Armenier vereinen, all dies hat die mythische Kraft Vardans
zusammengefuhrt, neutralisiert und ersetzt.

Grigor Chandschjan (1926-2000) hat eines der beriihmtesten Bil-
der zum Vardan-Krieg geschaffen. Die Arbeiten an dem Bild dauerten
fiinf Jahre und wurden 1981 abgeschlossen. Vorstudien wurden erst auf
Karton angefertigt und anschliefSend in einen Gobelin tibertragen. Spa-
ter entstand auch ein Fresko auf Basis des Motivs. In der Darstellung
Chandschjans sieht man kampfende Krieger in theatralisch-heroischen
Posen, die ein breites Panorama bilden. Thre Gesichter sind gut zu erken-
nen. Sie sind gewissermafSen portraitiert: Als Teilnehmer der historischen
Avarayr-Schlacht werden die herausragenden Personlichkeiten der Ver-
gangenheit und der Gegenwart abgebildet. Die Zuschauer verbrachten
— so ist dokumentiert — viel Zeit vor dem Bild auf der Suche nach be-
kannten Gesichtern. Die zentrale Botschaft lautet: »Der Vardan-Krieg ist
nicht abgeschlossen, der Krieg geht auch heute weiter und wir sind ver-
pflichtet daran teilzunehmen, so wie dies unsere Vorfahren und die Er-
ben Vardans gemacht haben.« (Stepanyan 2003: 157)

In seiner eigenen Reflexion® zum Werk hebt Chandschjan den berithm-
ten Spruch Yeghisches hervor: »Der verstandene Tod ist Unsterblichkeit«.
Diesen Satz sieht er als Basis seiner Interpretation der Avarayr-Schlacht
an und hat ihn in dieser Form auch in die Komposition integriert: Der
Ausspruch findet sich am oberen Rand des Bildes, tiber den Kampfen-
den, als eine Art Motto. Indem der Kiinstler die wichtigsten Personlich-
keiten der armenischen Geschichte und Kultur zu Kampfern auf der
Avarayr-Ebene ernannte, betonte er ihren Beitrag zum Weiterleben Ar-
meniens und ihren Kampf fir die armenische Existenz. Die Idee des
Martyriums wird auf dieser Weise mit einer Erfullung der burgerlichen
Plichten gleichgestellt. Es werden einerseits die religiosen Elemente durch

9 Die Reflexionen habe ich der TV-Sendung Ajspes khosec (»So sprach«)
entnommen, die 2010 auf Ararat-TV ausgestrahlt wurde. In der Sendung
wurden Materialien des Kulturministeriums der Republik Armenien verwendet
(online verfiigbar unter https://www.youtube.com/watch?v=XGQjkPZfMLs,
Zugriff: 24.11.2017).

246

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

weltliche ersetzt, andererseits wird, trotz des Mottos zum willentlich ein-
gegangenen Tod, das willentlich gelebte Leben thematisiert.

»Dieses Bild«, schreibt Marina Stepanyan, »ist ein Appell zu Verant-
wortung und Aktivitit und Zusammenhalt. Denn dies ist immer aktu-
ell. So sind die Figuren auf dem Bild dargestellt« (Stepanyan 2003: 157).
Die Gestik Vardans, Ghevonds und anderer ist betont auffordernd. Die
Figuren werden in einem entscheidenden Moment der Geschichte fest-
gehalten. Wir sehen sie in einem Augenblick, in dem eine Mobilisierung
der sowohl korperlichen als auch geistigen Krifte gefragt ist. Das The-
ma der Heldentat, des Kampfes und des dramatischen Konflikts, zentrale
Topoi der klassischen Malerei, setzt der Kiinstler mit beliebten Darstel-
lungsmitteln um: einer strengen und klaren Struktur der Komposition,
der Korper und Gegenstiande. Chandschjan, der als intellektueller Kinst-
ler gilt, findet einen Weg, das Augenblickliche mit dem Ewigen zu ver-
binden. Die analytische Basis seiner Methode legt er dabei selbst offen,
indem er eine rationale Herangehensweise wihlt: Er macht die zeitliche
Distanz dadurch fuhl- und tiberbriickbar, dass er den Helden der Vergan-
genheit die Gesichter seiner eigenen herausragenden Zeitgenossen gibt:
so schafft er eine Verbindung von Vergangenheit und Gegenwart. Diese
rationale Losung ehrt den kollektiven Willen des Volkes, das im Laufe
der 15 Jahrhunderte ununterbrochen fiir seine Existenz kampfen muss-
te (Stepanyan 2003: 158).

Vahan Chorenjan arbeitete fast 18 Jahre lang an seinem Werk » Var-
danank« (Vardanen). Er begann Ende der 198oer Jahre und stellte es
erst zur Jahrhundertwende fertig. Das Bild entstand unter besonderen
Umstidnden, am Ende der Sowjet-Zeit und zu Beginn der staatlichen Un-
abhingigkeit Armeniens. Die Kriegsjahre waren nun weitgehend tiber-
wunden, auch die Nachkriegszeit riickte in die Ferne. Nun standen an-
dere Konflikte und neue Auseinandersetzungen auf der Tagesordnung.
Der Maler stellte sich die Aufgabe, auf einem sieben Meter langen Bild
die Schlacht in ihren einzelnen Elementen und Handlungen darzustel-
len. Dazu gehoren die Natur in der Zeit des Gefechts, der Monat Mai
und die Mohnblumen, Sonne und Wolken, beides typisch fur den Friih-
ling, und vielerlei Kampfszenen. Der Kunstler selbst meint: Auf dem
Bild fiihren die Soldaten und sonstigen Kimpfenden eine leidenschaft-
liche Auseinandersetzung, um sich selbst und das Thrige (hajrenin) zu
verteidigen. Chorenjan wollte eine feierliche Darstellung vermeiden und
den Krieg stattdessen als einen Akt der tiglichen Leistung, als alltdgli-
ches Leiden zeigen, das ein ganzes Volk auf sich nimmt. Auch der An-
fihrer Vardan ist nicht feierlich dargestellt, er kimpft wie seine Sol-
daten, von denen er umgeben ist, um sich zu opfern und um sich zu
retten. Die Angst um das eigene Leben ist den Kampfern beider Arme-
en gleichermaflen anzusehen. Allen emotionalen Feinheiten wollte der
Kiinstler gerecht werden, das Ganze in ein Bild einarbeiten, wobei die

247

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

zentrale Idee, der Sinn der Avarayr-Schlacht heifSen sollte: Man geht in
den Tod, um das Land, den Glauben, die Nation und ihre Zukunft zu
retten (Khorenyan 2003: 164).

Eine Skulptur des Helden Vardan fertigte der bekannte Kiinstler
Jerwand Kotschar (1899-1979), der bereits durch seine Skulptur der epi-
schen Figur David von Sasun*° zu Ruhm gelangt war. Die Vardan-Statue
wurde 1975 in Eriwan errichtet. Sie ist 1§ Meter hoch, betont minima-
listisch gestaltet, nicht martialisch, leicht, sogar fein gearbeitet. Vardan
ist eine explodierende Gestalt, die die historischen Barrieren tiberwinden
soll: Der Reiter hat keine Stiitze, er »fliegt<, die Ziigel sind ihm aus der
Hand gefallen, er hat sich in den Steigbtigeln aufgerichtet, seine Arme
sind weit geoffnet, in einer Hand tragt er das Schwert. Die Silhouette
wurde bewusst in betont scharfen horizontalen und vertikalen Linien
angelegt (Stepanyan 2003: 159).

Der Kunstler Jerwand Kotschar hat tiber die zentrale Idee seines Wer-
kes Folgendes gesagt:** Vardan hat sich im 5. Jahrhundert, den Tod vor
den Augen, gegen die Idee gewehrt, dass eine Nation die andere unter-
driicken und bezwingen will. Kotschars Vardan reitet daher mit seinem
Pferd in den Kampf, aber er verteidigt sich nicht. Er braucht keinen
Schutzschild. Er fuhrt seinen Krieg nicht mit der Macht des Schwer-
tes, sondern mit der Macht des Geistes. Durch sein Martyrium moch-
te Vardan die falsche Uberzeugung bekimpfen und zerstéren, dass man
mit Waffengewalt fiir die Freiheit der Seele eines Volkes kimpfen konne.

Vardan steht moralisch hoher als seine Gegner, und seine Haltung ist
die eines stolzen Siegers. Er ist offen und frei, denn er hat keine Angst
vor dem Tod. Sein Pferd wiederholt seine Bewegungen. Die gesamte Sta-
tue muss in der Luft sein, sich im Sprung befinden. Daher wird das Pferd
mit dem Reiter auf eine Staubsiule gesetzt. Die entsprechende Positio-
nierung ist eines der Charakteristika, die diese Statue in ihren statischen
Eigenschaften auszeichnen. Auch die Sprungrichtung des Reiters hat der
Kinstler vorgegeben: Vardans Sprung ist mit seiner ganzen Kraft nach
unten gerichtet, in die Armee des Gegners. Die Verteidigung kommt aus
den armenischen Bergen.

1o David von Sasun ist eine der zentralen Figuren des armenischen Na-
tionalepos Sasna tsrer (»Draufginger aus Sasun«). Die zugrunde
liegende Mirchenlegende stammt aus dem 9. Jahrhundert und wurde
im 19. Jahrhundert niedergeschrieben. In Eriwan wurde 1959 vor dem
Bahnhofsgebaude ein grofSes David-Denkmal errichtet. Diese Skulptur von
Jerwand Kotschar wurde sehr populdr und gehort zu den bekanntesten
Wahrzeichen der Stadt. Wie Vardan sitzt auch David auf einem Pferd.

11 Diese und folgende Ausfiihrungen basieren auf den Notizen des Autors tiber
sein Werk, in die ich im Jerwand Kotschar Museum Einblick nehmen durfte
bei meinen Recherchen zur Entstehung und der Geschichte des Denkmals
am 10. April 2012.

248

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

In seinen Notizen stellt Jerwand Kotschar noch eine interessante Uber-
legung zur Kleidung und zum Aufleren des Helden an: Er habe sich die
Frage gestellt, wie der Anfiihrer Vardan gekleidet sein solle, und von sei-
nen Geschichtskenntnissen ausgehend wiirde er ihn als Angehorigen der
armenischen oder persischen Armee des 5. Jahrhunderts darstellen wol-
len. Entschieden habe er sich jedoch fiir ein romisches Aussehen, was
historisch gesehen natiirlich falsch sei. Als Erkldrung fiir seine Entschei-
dung fiihrt er das berithmte, beliebte und weit verbreitete Bild Vardans
aus dem 19. Jahrhundert an. Er schildert die Entstehungsgeschichte die-
ses Portraits, das vermutlich aus den 1860er Jahren stammt und von
Stepan Nersisjan geschaffen wurde. Kotschar betrachtet die Darstellung
zwar als eine Verfalschung der historischen Gegebenheiten, schlief3t sich
jedoch der popularen Tradition an, weil er glaubt, das Volk wiirde das
romische Aussehen akzeptieren und lieben. Dies zu korrigieren, hilt er
fiir einen grofSeren Fehler als die geschichtliche Ungenauigkeit.

Vardan in der Zeitgeschichte: die militdrisch-kdmpferische Tradition

Die Geschichte Vardans und das Thema des Kampfes werden zeitge-
schichtlich in mehrfacher Hinsicht in einen Zusammenhang gebracht.
Zentral sind zunichst die Auseinandersetzung mit Vardan als Kriegsfiih-
rer, seine strategische Haltung im Krieg, die taktischen Entscheidungen,
Ressourcenverwaltung und Logistik der militarischen Unternehmung.
An dieser Stelle bekommen die mythischen Inhalte eine andere Ausrich-
tung: Es wird nicht nach moralischem Sieg und faktischer Niederlage
gefragt, sondern nach den stiarkeren Machtfaktoren. So wird Vardans
Armee als eine Einheit in den Fokus genommen, die das ehemals star-
ke Reich Armenien prisentierte: Wie hat Vardan gehandelt, was waren
die Faktoren, die seinen Erfolg und Misserfolg bedingten? Das Ereignis
der Niederlage erscheint nicht mehr als das Wichtigste in der Geschich-
te, sondern als eine eher nebensichliche Komponente. Uber eine militi-
rische Tradition zu sprechen, heifSt, eine umfassende Struktur vorauszu-
setzen bzw. von einer staatlichen oder anderen Organisation auszugehen,
innerhalb derer sich strategisches Handeln vollzieht. Moralische Elemen-
te haben in dieser Perspektive kaum Platz. Ebenso wenig sind in diesem
Zusammenhang innere Einstellungen einzelner Kampfer, ihre Opferbe-
reitschaft und Zugehorigkeit zum Kollektiv von Bedeutung.
Einschlagig fur die Auseinandersetzung mit Vardan als Kampfer ist
ein Sammelband, der die Beitrage einer Eriwaner Tagung aus dem Jahre
2001 zusammenfasst. Anlass der Konferenz war das 1500-jahrige Jubi-
laum der Schlacht auf der Avarayr-Ebene (Nazaryan 2003). Eine Sektion
tragt den Titel Avarayr als militirische Tradition und versammelt meh-
rere Aufsitze, die das Thema unter diesem Gesichtspunkt betrachten.

249

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Nicht alle Autoren behandeln die Frage der Strategie. Nichtdestotrotz
zeigt allein bereits die Tatsache, dass einer der drei grofSen Teile des Sam-
melbandes den genannten Titel trigt, die Bedeutung des militarischen
Aspekts fiir die aktuelle Wahrnehmung des historischen Geschehens an
— vor allem innerhalb des armenischen Staates. Am Anfang dieser Sek-
tion stehen zwei Aufsitze, die sich dem militdrisch-strategischen Pro-
gramm und den Einzelheiten von Strategie und Taktik im Avarayr wid-
men. So arbeitet Sergej Harutjunyan in seinem Aufsatz »Allgemeines
militarisch-strategisches Programm des armenischen Krieges 449—4 50«
die militarische Strategie Vardans anhand der Kriegshandlungen heraus,
die jener in den zwei Jahren vor der Schlacht unternahm (Harutjuyan
2003).

Noch radikaler verfahrt der Autor des zweiten Aufsatzes zu milita-
risch-strategischen Fragen des Kriegsgeschehens im §. Jahrhundert. In ei-
ner detaillierten Auseinandersetzung mit den damals existierenden Dar-
stellungen des Avarayr-Krieges entwickelt Hajk Hakobyan seine These,
dass bisweilen ein falsches und unstimmiges Bild dieser Schlacht, vor al-
lem der militdrischen Handlungen, vermittelt worden sei. Seine Auffas-
sung basiert auf der Annahme, dass die armenische Armee des 5. Jahr-
hunderts sehr gut organisiert und ausgebildet gewesen sei, was man
bisher nicht gentigend beachtet habe (Hakobyan 2003 ).

Aus Hakobyans Aufsatz ist ferner ersichtlich, dass viele Historiker die
Diskussion des militdrischen Aspekts untersuchen oder zumindest an-
sprechen. Unter anderem widmet sich der Autor den Darstellungen und
Zeichnungen in Lehrbiichern und Enzyklopéddien und zeigt, wie diese
sich in vielen Fillen widersprechen (Hakobyan 2003: 195). Derartige
Ungereimtheiten existierten, obgleich — oder gerade weil — die Geschich-
te der Schlacht nach wie vor anerkannt, akzeptiert und populir sei. Vor
diesem Hintergrund erschienen etwaige Liicken und Widerspriiche in
Darstellungen kaum relevant.*> Was zdhlte und die Rezeption des Stof-
fes bestimmte, sei das Konzept des >moralischen Sieges«.

Dariiber hinaus existieren zwei weitere Themenkomplexe, die in Ver-
bindung mit der Kriegsthematik der Vardan-Geschichte verhandelt wer-
den. Sehr verbreitet und etabliert ist die Betrachtung des Vardan-Krieges
als Anfang eines stindig wiederholenden Musters der armenischen Un-
abhingigkeitsbewegungen im Laufe der Jahrhunderte. Im Unterschied
zur bereits dargestellten Auseinandersetzung mit dem Kampfgeschehen,

12 Der Text wurde auch in der Vergangenheit aus strategisch-militarischer Sicht
untersucht, und die Fehler des Anfiihrers, die zur Niederlage fiihrten, wur-
den studiert. Ashot Voskanian weist in seinem Aufsatz auf eine Abhandlung
von 1947, die die Voraussetzungen der Niederlage aus militarisch-strategi-
scher Sicht zeigt. Dies nimmt Voskanian allerdings als Grundlage fiir die Be-
hauptung, dass es bei der Schlacht um keinen militdrischen Sieg ging (siehe
Fuflnote 22 in (Voskanian 2006: 31)).

250

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

die vom Standpunkt einer GrofSmacht und ihrer Strategien aus erfolgt,
werden die Unabhingigkeitsbewegungen in einem staatslosen Kontext
verortet, und es wird von einer kleineren Einheit in einer dominanten
Mehrheitsgesellschaft ausgegangen. Man spricht von einem gewissen
Grad der Organisation, aber nicht von einer umfassenden Struktur. Zen-
trale Bedeutung kommt der Idee und dem Akt des Widerstands zu, mit
denen dem dufSeren Druck begegnet wird. So werden zahlreiche ande-
re Widerstandskampfe in eine Reihe mit der Avarayr-Schlacht gestellt.

In einer Vielzahl militarischer Auseinandersetzungen identifiziert man
dhnliche Muster und zeigt direkte und indirekte Verkniipfungen auf.

In seinem Aufsatz aus dem oben genannten Sammelband »Avarayr
und die armenischen Unabhingigkeitsbewegungen« stellt Vladimir
Barkhudaryan (Barkhudaryan 2003) diese Bewegungen dar. Den Var-
dan-Krieg ordnet er in eine Reihe von Unabhingigkeitskimpfen aus
verschiedenen Epochen ein. Bereits wiahrend der arabischen Herrschaft
des 8. und 9. Jahrhunderts hatte es zahlreiche Volksaufstinde gegen die
jeweiligen Herrscher gegeben. Diese endeten jeweils erwartungsgemafs
mit Niederlagen der Armenier. Mit geringen Kraften zur Waffe zu grei-
fen, den ubermachtigen Herrscher zu bekampfen und fir die Freiheit zu
sterben, war — in dieser Interpretationslinie — eine Fortsetzung des von
Vardan und seiner Gefolgschaft eingeschlagenen Weges. Derartig wage-
mutige Aktionen weckten — so stellt es Barchudaryan dar — Hoffnung
in der Bevolkerung, stirkten den Glauben und den Geist. Auf dhnliche
Weise reiht David Bek die in den 1720er Jahren gegen die Tirken ge-
fiihrten Kampfe in diese Tradition ein, insbesondere die 1727 in Hali-
zor und Meghri ausgetragenen Gefechte. 1826 leistete die Bevolkerung
der in den Bergen gelegenen Stadt Zeitun der tiirkischen Armee mona-
telang bewaffneten Widerstand und erzielte am Ende einen glinzenden
Sieg. An der Selbstverteidigung waren alle Schichten der Bevolkerung be-
teiligt. Durch Beharrlichkeit und Tapferkeit konnten sie — Barchudaryan
zufolge — gewinnen und grofSe Aufmerksamkeit und Bewunderung in ar-
menischen ebenso wie in nicht-armenischen Kreisen auf sich ziehen. An-
fang des 20. Jahrhunderts fiigt sich die Schlacht von Sardarapat in die
militirische Tradition ein. Hier fand im Mai 1918, nur wenige Kilome-
ter entfernt von der armenischen Hauptstadt Eriwan, eine entscheiden-
de Schlacht gegen die tiirkische Armee statt. Gefithrt wurde sie von Ge-
neral Movses Silikian. In seiner Ansprache bezog dieser sich direkt auf
Vardan, und zwar vor allem als er sein Wort an die Armenierinnen rich-
tet: Sie sollten dem Beispiel der mutigen, feinen Frauen des 5. Jahrhun-
derts folgen, die ihre Minner im Krieg des »unsterblichen Vardans« zu
groflen Taten ermutigt hdtten (Nazaryan 2003: 253)."* Im Mai 1918

13 Der vollstindige Text von Silikians Ansprache aus dem Jahr 1918 ist im An-
hang des genannten Sammelbandes zu finden, (Nazaryan 2003: 253).

251

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

gelang es Silikian mit seiner Armee, das armenische Territorium und
den Zugang zur Hauptstadt erfolgreich zu verteidigen. Die Erkliarung
der ersten unabhingigen Republik Armeniens ereignete sich im selben
Monat, am 28. Mai 1918. Spiter wurde die entscheidende Schlacht von
Sardarapat gemeinsam mit derjenigen von Avarayr in eine Reihe der
wichtigen Mai-Kriege gestellt. Dabei lassen sich nicht alle Elemente der
Maigeschehnisse spaterer Jahrhunderte und vor allem des Jahres 1918
mit der historischen Schlacht am Avarayr vergleichen. Die notwendi-
gerweise selektive Lesart des Vardan-Krieges hebt auf die Momente der
Verteidigung sowie den Mut und die Uberzeugung der Kampfenden ab.
Hier wird der Krieg am Avarayr zum Vorbild fir Selbstverteidigung und
Kampf fur eine Unabhingigkeit, die freilich auch die Bereitschaft zum
Opfer einschlieft. Vladimir Barkhudaryan fiigt am Ende noch die Aus-
einandersetzung um Berg-Karabach in den 199cer Jahren zur Reihe der
Unabhiangigkeitskampfe hinzu und wertet diese als Ausdruck desselben
Geistes der Freiheit (Barkhudaryan 2003: 187). Was alle genannten Be-
wegungen vereint, ist ihre nicht-staatliche Organisation. Sie sind an sich
sehr verschieden, etwa in ihren Zielsetzungen und Erfolgen. In manchen
Fillen geht es darum, die Stimmung hochzuhalten, in anderen, eine Stadt
vor fremder Belagerung zu schiitzen; und schliefSlich darum das Territo-
rium zu verteidigen.

Letztlich bringt die Vardan-Metaphorik die durch das Kollektiv an
das Individuum gestellten Anforderungen zum Ausdruck. Dies wird
besonders deutlich, wenn man die Behandlung des Themas in Bezug
auf Soldaten und Zivilbevolkerung in Kriegssituationen betrachtet:
Mut, Tapferkeit und vor allem Opferbereitschaft haben zentrale Be-
deutung. Dabei wird im unmittelbaren Kontext des Krieges von einem
absoluten Opfer gesprochen. Hier, wie sonst in keinem anderen Kon-
text, kommt die Komponente des bewusst in Kauf genommenen To-
des zum Vorschein. Die religiose Interpretation des Martyriums geht
in eine sakulare oder semireligiose Idee des Patriotismus tiber, verwan-
delt sich in eine Vorstellung des Opfers fiir die Heimat. Diese Inter-
pretation hat sich in der Diaspora und der Sowjet-Republik Armeni-
en teils in dhnlicher, teils in unterschiedlicher Weise weiterentwickelt.
Wahrend des Zweiten Weltkrieges wurde das Verbot nationaler Hel-
den und Heiliger aufgehoben, weil man sie brauchte, gewissermafSen
zu Hilfe rief, um die Bevélkerung fiir den Krieg zu begeistern. Uber-
liefert ist eine kurze Version der Vardan-Geschichte, die 1943 verfasst
und an die Front gesendet wurde. Diese achtseitige Broschiire tiber
Vardan war die erste in einer Reihe von Berichten tiber die Helden-
taten tapferer Armenier zum Zwecke der Ermunterung der Soldaten.
Die armenische Zweigstelle der Sowjetischen Wissenschaftsakademie
gab diese Hefte heraus. Die 1943 erschienene Broschiire hiefd »Vardan
Mamikonyan«. Auf dem Cover werden der Name und Nachname des

252

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

Helden durch einen feierlichen Kranz eingerahmt. Sein Bezug zur Kir-
che spielt keine Rolle.™

Der Text beginnt mit Yeghisches Worten »Der verstandene Tod ist Un-
sterblichkeit«. Die Ereignisse des 5. Jahrhunderts werden in allgemein
verstandlicher Sprache wiedergegeben. Die Schilderung beginnt mit der
Teilung Armeniens und dem Verlust der Unabhingigkeit im Jahre 432.
Religiose Fragen werden nur oberflichlich beriihrt, aber nicht vertieft.
Kirchen gelten nur als allgemein armenische Symbole, wihrend die Exis-
tenz des geistlichen Anfithrers Ghevond verschwiegen wird. Eine auffal-
lende Betonung erfihrt hingegen der Gegensatz zwischen Vardan und
Vasak, der in der Interpretation des Jahres 1943 die gesamte Geschich-
te durchzieht. In allen kriegerischen Szenen wird ihm Aufmerksamkeit
geschenkt. Vardan gilt als ein tapferer, kluger, weitsichtiger und vor al-
lem dem eigenen Volk und der Heimat vollkommen ergebener Anfiih-
rer. Der Text feiert seine mehrfachen Siege bis zur schwierigen Situation
auf der Avarayr-Ebene; die entscheidende Schlacht wird ebenfalls in all
ihren Einzelheiten dargestellt. Dabei werden die Kampfer von dem Ap-
pell »Wir sollen sterben, aber die Heimat soll leben« geleitet. Die Schil-
derung der historischen Begebenheiten endet nicht mit dem Tod des tap-
feren Helden. Der Kampf wird weitergefithrt und anschliefSend mit der
Einstellung der Kriegsmaf$nahmen seitens der Perser erfolgreich been-
det. Der historischen Skizze folgen Abschnitte, die der Anerkennung fiir
die tapferen gefallenen Soldaten gewidmet sind. Als Akte der Dankbar-
keit und Wertschitzung werden die literarischen Denkmaler, die zu Eh-
ren Vardans geschaffen wurden, eingefiihrt, die frithen historiografischen
Werke ebenso wie das kiinstlerische Schaffen des 18. und 19. Jahrhun-
derts, aber auch solche aus ilterer Zeit. Zwei von diesen Gedichten sind
in der Vardan-Broschiire abgedruckt. Sie vermitteln einerseits eine Wert-
schatzung des Geschehenen und transportieren andererseits eine moti-
vierende und zukunftsgewandte Haltung. Der Kampf Vardans wird als
Weg eines wahren Helden dargestellt, ein heldenhafter Tod als ein Weg
in die Unsterblichkeit gepriesen. So heifSt es am Ende, »dass Vardan, das
Symbol fiir Patriotismus und Opferbereitschaft, in den Tagen des gro-
Ben Vaterlindischen Krieges als Vorbild fir den endgultigen Sieg tiber
den Faschismus erscheint«.

Das zentrale Narrativ ist sehr interessant: Vardan hat gekampft, ge-
wonnen, verloren und wurde verraten. Er musste aus Liebe zur Hei-
mat sterben, aber er bleibt unvergessen. Seine Bereitschaft zum Martyri-
um wird gepriesen und von der Hoffnung auf Belohnung begleitet. Thm
wird Unsterblichkeit versprochen. Der Tod wird zu einem vielleicht un-
vermeidlichen, moglicherweise aber notwendigen Element auf dem Weg

14 Der Text von 1943 und die entsprechende Abbildung finden sich in (Nazaryan
2003: 254ff.).

253

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

zum Sieg. Mit der Beschreibung der Belohnung wird die Hirte des Todes
und des Opfers gewissermafSen abgemildert. Die Unsterblichkeit wird
vor Augen gefiihrt, ein Leben nach dem Tod in Form der Anerkennung
spaterer Generationen versprochen.

An vielen Schliisselstellen des Textes von 1943 wird die aktuelle Situ-
ation wiedergegeben und die Vardan-Erzihlung wird ihr entsprechend
angepasst. So heifdt es zum Beispiel, die Volker hitten sich in briiderli-
cher Union zusammengeschlossen, um gegen Haskert zu kimpfen. Auch
die Umstellung des Kalenders in der Zeit nach der Oktoberrevolution
findet ihren Ausdruck in der zeitlichen Darstellung des groflen Krieges:
In der Ansprache an die Soldaten der Roten Armee wird der 2. Juni als
Datum angegeben (Nazaryan 2003: 258). Diese Datierung wirkte aller-
dings nicht traditionsbildend. Es blieb beim Gedenken der Geschehnisse
im Monat Mai. In diese Ordnung fugte sich dann auch der Tag des Sie-
ges im Vaterlandischen Krieg, den man im Mai beging.

Oben wurde bereits erwahnt, dass im Zweiten Weltkrieg der Roman
Vardanank eine grofSe Wirkung auf Soldaten und Zivilbevolkerung tibte.
Auch in der Diaspora trat das hier vorgepriagte Opfer-Held-Muster in
Erscheinung: mit Blick auf die Attentiter der r970er und 198cer Jahre.
In seinem Aufsatz » Traditionelle Identitit und politischer Radikalismus
in der armenischen Diaspora« zeigt Khachig T6lolyan, wie sich die radi-
kalen armenischen Organisationen in jenen Jahren in ihren Programmen
auf Vardan beriefen und das Opfer-Held Muster adaptierten. Tololyan
betrachtet die Geschichte Vardans als projektives Erzahlmuster: »Die
Identitit der Terroristen besteht darin, als Martyrer zu sterben, weil sie
sich in ihrem Handeln auf projektive Erzdhlmuster beziehen und diese
mit neuer Lebenskraft fillen. Thr Opfer erinnert die Masse des armeni-
schen Volkes an jene traditionelle Auffassung, der zufolge die Identitit
der Kirche und der Nation in einem dhnlichen Opfer griindet« (Tololyan
1993: 218). Die in der Diaspora veriibten bewaffneten Uberfille und ter-
roristischen Akte basieren auf den Symbolen des Kimpfers Vardan so-
wie des Martyrers Vardan, der seinen Tod bewusst in Kauf nahm. Die
Verbindung mit der Kirche wird hier aufrechterhalten und der religiose
Kontext nicht geleugnet.'s

Das jungste Beispiel einer Aktualisierung der militirischen Maitradi-
tion lasst sich im Berg-Karabach-Konflikt der 199oer Jahre ausmachen:
Hier ging es vor allem um einen Kampf um ein konkretes Territorium,

15 »Die armenischen terroristischen Bewegungen ihrerseits haben sich die
kirchliche Sprache des Mirtyrertums angeeignet und sie zu einem wesentli-
chen Bestandteil des erzahlerischen Apparats gemacht, mit dessen Hilfe die
geopferten Leben der Terroristen sanktioniert und ihr Andenken kultiviert
werden. Sie haben sowohl die Sprache der Kirche als auch den Stil der ha-
giographischen Mirtyrererzahlungen tibernommen und sie ihren Zwecken
angepasst, um so projektive Erzihlungen und regulative Biographien zu

254

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GESCHICHTE DER REPUBLIK ARMENIEN IM 20. JAHRHUNDERT

der sich um die bekannten Topoi von Kampf, Martyrium und Sieg herum
darstellen liefs. Am Ende stand auch hier ein Triumph im Mai, der mit
der Unabhingigkeit der Teilrepublik und ihrer Armee einherging. Der
Kampf um die umstrittenen Gebiete konnte dariiber hinaus die Diaspo-
ra mit der Republik Armenien in vielerlei Hinsicht vereinen.

Auch in den Jahren 2007 und 2008 wurden kleine Broschiiren fir die
Armee mit Texten zu Vardan herausgegeben. 2007, zum 15. Jubilaum
der armenischen Armee, wurde die Rede Vardans am Vortag der grofSen
Schlacht vollstindig und mit einer feierlichen Einfithrung an die arme-
nische Armee abgedruckt. Die Broschiire aus dem Jahr 2008 besteht aus
mehreren Texten, die die Armee ermutigt haben diirften. Vardan ist der
erste in der Reihe, auf drei Seiten wird seine Wirkung und Bedeutung zu-
sammengefasst. In beiden Borschiiren ist auch ein Portrait Vardans abge-
bildet.** Damit wird der Bezug der Figur zu Kampftradition und zur Ar-
mee gepflegt, aber auch die schriftlichen Quellen zur Vardan-Geschichte
werden so erneut in Umlauf gebracht.

Besonders in Armenien ist als eine Besonderheit des 20. Jahrhunderts
die universelle Beschiftigung und >Suche nach Vardanc« in allen Kunst-
bereichen und tiberhaupt in allen Lebensbereichen zu nennen. Man geht
dabei von einer allgemein anerkannten Zentralitit aus, die aufSer Frage
steht und absolut ist. Des Weiteren wird ein Umgang mit der Thematik
gepflegt, die die aktuelle Sichtweise auf alle historischen Etappen und
Perspektiven ubertragt. Die Protagonisten und Kontextinformationen
werden als gegeben wahrgenommen und aus wissenschaftlicher, kiinstle-
rischer und institutioneller Perspektive entwickelt und erginzt. Alle Auf-
satze zu diesem Thema, die Spuren Vardans in der armenischen Kultur
suchen, beginnen mit der Annahme, dass der gesamte Bereich — Literatur,
Kunst, Architektur etc. — maf$geblich durch dieses Narrativ beeinflusst
sei. Den empirischen Beleg bleibt man in der Regel allerdings schuldig.
Diese wiederholte Betonung der Bedeutung des Narratives verweist auf
die Prasenz der Geschichte und die Macht von Ritual und Mythos, aber
auch auf die unzureichende Flexibilitit und die Ambivalenz der Interpre-
tation. Einige Wurzeln dieses Zugangs sind in der Form des sowjetischen
Nationalismus (nach 1965) zu suchen, der alle kulturellen Bereiche um-
fasste und eine Art religiosen Halt bot (Panossian 2006: 333). Gleich-
zeitig liegt hier auch ein Phanomen der gesellschaftlichen Transforma-
tion und der Suche nach neuen umfassenden symbolischen Formen vor.

verfassen, in denen ihre eigenen Mitstreiter als wahre zeitgenossische Mar-
tyrer fiir die armenische Sache dargestellt werden.« (T6lolyan 1993: 215)

16 Die Titel dieser Broschiiren lauten: »Das Wort Vardan Mamikonyans an die
armenische Armee« (i.O. armenisch), Hajk hastatutjun, 2007; »Taron, die
Lehre von Taron und die armenische Armee« (i.O. armenisch), hg. v. Var-
dan Grchenc, Gitutjun, Eriwan 2008.

255

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

3.2 Empirische Falldarstellung

Die folgende Darstellung orientiert sich an den Leitfragen der Datenin-
terpretation und -analyse: Wie werden die Feierlichkeiten zu Ehren Var-
dans gestaltet? Welche symbolischen Konstellationen lassen sich beob-
achten? Wie geben diese den Mythos wieder? Die interpretierten Fotos'”
dokumentieren die Feierlichkeiten vom 30. Januar 2008 in Eriwan. Wie
auch in den anderen zwei Falldarstellungen werden zu Beginn die tra-
genden und organisierenden Institutionen sowie der Rahmen der Veran-
staltung prasentiert und Informationen tiber die Vorbereitungen und die
Konzeption des Festes gegeben. Dabei ziehe ich Material aus ethnografi-
schen Beobachtungen und Dokumenten heran. AnschliefSend beschreibe
und analysiere ich die Feierlichkeiten.

Diozese Ararat:
Die Kirche und die Kirchengemeinde St. Sargis in Eriwan

Zahlreiche Presseberichte und verschiedene Verweise stellen die Arara-
tian Diozese als die Organisatorin des Vardan-Festes dar. Die Diozese
Ararat (Araratyan Hayrapetakan t‘em) ist die grofste Diozese der Arme-
nischen Apostolischen Kirche und eine der dltesten der Welt. Sie ist zu-
standig fir die Stadt Eriwan und die Provinz Ararat in der Republik Ar-
menien.'® Die Diozese tragt den Namen des Berges Ararat — ein wichtiges
Symbol der armenischen Nation. Thre Hauptgeschiftsstelle befindet sich
in der Hauptstadt Eriwan. Der Bischofssitz ist die Kathedrale St. Sargis
(Surb Sargis). An diesem Hauptsitz wird auch das Vardan-Fest verwaltet.

17 Die Bilderreihe enthilt 96 Einzelbilder in chronologischer Ordnung. Sie
wurden in mehreren Gruppensitzungen sequenzanalytisch interpretiert.
Zwei Sitzungen fanden im Rahmen der Sozialwissenschaftlichen Werkstatt
mit Mitarbeitern der Padagogischen Hochschule in Bern statt. Eine weitere
Gruppensitzung erfolgte im Rahmen des Forschungskolloquiums am Lehr-
stuhl von Prof. Dr. Tilman Allert an der Universitiat Frankfurt am Main. Die
Teilnehmer besafSen jeweils (bis auf eine Ausnahme) nahezu kein Vorwissen
tber den Vardan-Mythos. Sie verfiigten weder tiber Kenntnisse der arme-
nischen Sprache noch des Landes. Nach einer kurzen Prisentation des Pro-
jekts und des Materials wurde Bild fiir Bild interpretiert. Als Vorinformation
erfuhren die Teilnehmer von mir lediglich, dass es um einen Kirchenfeier-
tag ging, das Zelebrieren eines Mythos in Form einer Prozession. Die Bilder
habe ich von einer Mitarbeiterin des Ethnografischen Institutes der Wissen-
schaftsakademie Armeniens erhalten. Sie wurden nicht von mir unter mei-
ner Fragestellung aufgenommen, sondern von einem polnischen Doktoran-
den, dessen Forschungsthema mir nicht bekannt ist.

18 Hierzu siehe http://www.qahana.am/am (Zugriff: 23.02.2019).

256

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG
Gebaude und Raumlichkeiten

Abgesehen von der Kirche ist die Kirchengemeinde durch angrenzende
Gebaude um die Kirche herum vertreten. Ein separates Gebaude steht
der Verwaltung und dem Pressezentrum der Gemeinde zur Verfiigung.
In diesem Haus finden diverse Veranstaltungen statt, Festlichkeiten, Sit-
zungen und Besprechungen. Sehr nahe an der Kirche, in einer Wohnung
im Erdgeschoss, haben die Priester ihre Biiros.

Verwaltung

Wihrend die Strukturen anderen sikular geprigten Verwaltungen dh-
neln, unterscheidet sich die Diozese durch ihre eigene interne Sprache,
welche sich religioser Ausdriicke und Gesten bedient — etwa bei Begrii-
Bungsformalititen, Ansprachen und in den Hierarchien.” Diese wer-
den mit einer Wichtigkeit und Selbstverstandlichkeit als eine definitiv
einzuhaltende Form kommuniziert. Zwei Mitarbeiterinnen des Verwal-
tungsbiiros haben mir einige sehr allgemeine Informationen tiber Um-
fang und Ablauf des Vardan-Festes gegeben. Thre Bemerkungen waren
weder spezifisch auf die Hauptfigur oder die Idee, sondern hauptsich-
lich auf die Form gerichtet. Sie betonten sowohl die starke Beteiligung
der Jugend am Fest wie auch seine zentrale Bedeutung fiir die Gemein-
dearbeit. Den religiosen Bezug thematisierten sie weder auf Inhalte bezo-
gen noch den Termin betreffend. Die Mitarbeiterin ging von einem fes-
ten Termin des Feiertages aus, obwohl der Vardan-Tag sich, wie bereits
besprochen, nach Ostern richtet und jedes Jahr an einem anderen Da-
tum gefeiert wird. Elemente des sikularen Zugangs zum Fest sind immer
noch dominant. Auch nach Ende der Sowjetzeit scheinen sie in Armeni-
en wichtiger zu sein als die kirchliche Ordnung — selbst in der Kirchen-
gemeinde, zumindest in den Reihen der Verwaltung.

Geistliche

Die Geistlichen sind sowohl innerhalb als auch auflerhalb der Kirche
durch ihre Kleidung klar erkennbar. Bei meiner ersten Begegnung mit ei-
nem der Priester dieser Gemeinde war aufgrund seines ausgefiillten Ta-
gesablaufs nur ein kurzes Treffen moglich, ich wurde in sein Biiro einge-
laden. Er war sehr ausgelastet und brachte sofort zum Ausdruck, dass fur
mein Thema ein anderer Kollege zustidndig sei. Von ihm selbst bekam ich

19 Man findet Anweisungen zu BegriifSungsformen auch auf der Internetseite
http://www.qahana.am/en/salutation (Zugriff: 23.02.2019).

257

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

weder zum Fest noch zur Figur Vardans eine Stellungnahme. Auffillig
war, dass dieses Thema offenbar in den Kompetenzbereich eines einzel-
nen Priesters fiel. Ich konnte nicht den Eindruck gewinnen, dass jeder, der
im Dienst der Kirche steht, einen personlichen Bezug zu der Veranstal-
tung und den Inhalten der Vardan-Erzihlung hatte und die Gelegenheit
suchte, dariiber zu sprechen. Der genannte Priester berichtete mir hin-
gegen ausfiihrlich von der Idee, Konzeption und dem Ablauf des Festes.
Er erlauterte im Gesprich sowohl die inhaltlichen als auch die formalen
Aspekte der Feier. Thm war die Angelegenheit anscheinend sehr wichtig.

Jugendorganisation

Die Jugendorganisation setzt Altersgrenzen fir ihre Teilnehmer. Nur jun-
ge Leute im Alter zwischen 16 und 35 Jahren diirfen Mitglied werden.
Der Verein organisiert zum Beispiel Pilgerreisen oder intellektuelle Wett-
bewerbe. Die Jugendarbeit wird in Form von Pressemitteilungen kom-
muniziert. Die Organisation engagiert sich bei festlichen Veranstaltun-
gen. Oft findet ein offenes und geselliges Zusammensein statt, bei denen
Giste immer erwunscht sind. Hierbei wird eine hierarchische Struktur
sichtbar und die Geschlechter-Verhiltnisse entsprechen den traditionel-
len Rollenverteilungen. Die Frauen engagieren sich tatkraftig bei den
Treffen und Ubernehmen Arbeiten wie die Dekoration des Tisches etc.
Manche Frauen sind zwar auch im Bereich der Berichterstattung aktiv,
doch wenn es um Wahlen und fihrende Positionen geht, sind grundsatz-
lich Mianner zustiandig. So wurde die Jugendorganisation auch von ei-
nem minnlichen Mitglied geleitet. Alle Positionen und Amter haben ihre
besonderen Bezeichnungen. Es wird in einer Sprache kommuniziert, die
sich von der alltdglichen unterscheidet und sich alterer Worter bedient.
Dieser Sprachgebrauch bezieht sich auf verschiedene Begriffe, aber auch
auf Personen und Gegenstinde. Die Kirche ist ein » Tempel«, der Spre-
cher der Organisation hat eine mittelalterliche Bezeichnung (Atenapet)
etc. Der Alltag setzt sich dadurch deutlich von der sprachlichen Entwick-
lung der letzten 50 Jahre ab, wobei sikulare Entwicklungen der Sow-
jet-Ara (vor allem die zahlreichen Russismen) umgangen werden.
Weder bei den Mitarbeiterinnen des Pressebiiros, bei den Priestern,
den Sprechern der Jugendorganisation noch bei anderen Gemeindean-
gehorigen kam eine emotionale Bindung zum Vardan-Fest zum Aus-
druck. Niemand nutzte die Moglichkeit eines Interviews oder kurzen
Gesprichs, um eigene Uberlegungen zum Thema, zur Heldenfigur oder
zur Festlichkeit mitzuteilen. Die Berichte waren sehr routiniert und grif-
fen weder die mythische Thematik auf noch liefen sie eine personliche
Bindung an die Symbolik erkennen. Uber Vardan zu sprechen, schien
vielmehr etwas Fremdes zu sein. Das Wissen zum Fest und dariiber, was

258

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

gefeiert wird, konzentrierte sich auf einzelne Punkte: Hinweise auf Ex-
perten oder eine schriftliche Quelle. Ich bin jedes Mal an eine kompeten-
te und fiir dieses Fest zustindige Person verwiesen worden. Alle anderen
fanden keine Worte oder hatten einfach keine Zeit, mit mir tiber das Fest
zu sprechen. Die anderen Gesprachspartner brachten oft rundweg zum
Ausdruck, dass sie nicht viel dariiber wiissten. Merkwiirdig fand ich vor
allem, dass sie tiber so wenige >fachliche< und personliche Eindriicke ver-
fligten, um sie mir, einer Interessentin, mitzuteilen. Ich hatte ein kiirzeres
oder lingeres Statement zu Vardan und seiner Tat erwartet, eine eigene
Interpretation oder eine Meinung. Erhalten habe ich hingegen lediglich
zwar begeisterte, aber sehr unspezifische Auflerungen, wie »ein grof3es
Fest« oder »ein Fest der Jugend«. Gesprochen wurde nur tiber die Form
des Ereignisses, nicht iiber seinen Inhalt. Da die anderen Gemeindemit-
arbeiter mich, wie gesagt, immer nur auf »Experten« verwiesen, ist da-
von auszugehen, dass das einschlagige Wissen nur zwischen den zustin-
digen Fachleuten zirkuliert und in notwendigen Situationen eingesetzt
wird. Beim Sichten der Presseberichte las ich immer wieder Aussagen
einer Pressebiiromitarbeiterin, die zur Zeit meines Besuchs im Urlaub
war. Darum konnte mir kaum jemand weiterhelfen. Fiir eine eingehen-
de Beschiftigung mit dem Thema scheint es kein Bediirfnis oder auch
keine Notwendigkeit zu geben. Dieser Umgang mit dem Helden Vardan
weist weniger auf eine allgemein gefeierte Festlichkeit hin als eher auf
eine vom Arbeitsalltag her bekannte Veranstaltung, die im Verantwor-
tungsbereich einer bestimmten Person liegt. Das Wissen tiber das Var-
dan-Fest und allen inhaltlichen und sonstigen Einzelheiten sind Exper-
ten zugeordnet und liegen im Arbeitsbereich des darauf >spezialisierten«
Priesters und einer Pressesprecherin.

Neue Feste und die Vorbereitungsarbeiten der Ditzese

Eine weitere Ebene, auf die das Vardan-Fest im Rahmen der Gemeinde-
arbeiten gelangt, ist der Vergleich mit einer anderen von derselben Ge-
meinde organisierten neuen festlichen Prozession. » Wir feiern zwei grofSe
Feste: das Heilige Sargis-Fest und das Vardan-Fest«, so wurde mir gesagt.
Das Fest des Heiligen Sargis wird Ende Januar gefeiert. Sargis ist der
Heilige, der verliebte junge Menschen beschiitzt. Das Sargis-Fest gehort
zu den Feierlichkeiten, die nicht in Vergessenheit gerieten. Auch wenn
es von der Kirche nur in bescheidenem Rahmen gefeiert wurde, wur-
de die Tradition in den Familien weitergefiihrt. An diesem Tag wartete
man nach einem kleinen Ritual mit Salzgeback auf die Erscheinung der
Braut oder des Brautigams im Traum. Heute, im unabhingigen Armeni-
en, wird eine Prozession zu Ehren des Heiligen organisiert. Beide Feste
werden ahnlich gefeiert: Ein verkleideter Ritter fithrt die Prozession an

259

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

und beide Feste werden von der Gemeinde St. Sargis und der Jugendor-
ganisation organisiert. Unterschiede bestehen einerseits in der Anlage der
gefeierten Figuren: Die eine (Sargis) ist, wie gesagt, der Patron von jun-
gen, insbesondere von verliebten jungen Menschen, die andere (Vardan)
ist ein Held, dessen Bedeutung traditionell in der Bewahrung der Iden-
titat der Armenier, gerade auch in ihrer Existenz als Christen liegt. Die
traditionell zugeschriebenen Bedeutungen richten sich an ein jeweils ver-
schiedenes Publikum und sind auf unterschiedliche Sinnzusammenhinge
ausgerichtet. Das St. Sargis-Fest ist hinsichtlich seiner Botschaft wohlbe-
kannt und einfach, die angesprochenen Zusammenhinge erreichen die
Jugend leicht und sprechen diese direkt an. Der Kontext des Vardan-Fes-
tes ist hingegen wesentlich komplizierter und weniger zuganglich. Beide
Feste wurden ungefahr zur gleichen Zeit mit der gleichen Handschrift
neu entworfen und von der Gemeinde mit dhnlichen Mitteln realisiert.
Bei den Gesprachen wurde das Vardan-Fest in keiner Weise als spezi-
fisch hervorgehoben und eher in eine Reihe gesetzt mit vom MafSstab
und moglicherweise auch der Form und Aufwand her vergleichbaren
(Grof3-)Veranstaltungen.

Uber die groflen Veranstaltungen der Jugendorganisation wurde auf
mehreren Postern im Eingangsbereich des Gemeindehauses informiert.
Dazu zihlten Bilder von etlichen Festlichkeiten wie von dem Vardan-
und dem Sargis-Fest. Bei einem meiner Aufenthalte begegnete ich dem
Sprecher der Organisation in diesem Raum und fiihrte mit ihm ein kur-
zes Gesprich tiber die Organisation und ihre Tatigkeiten. Wahrend er
mir ihre Arbeit vorstellte, kam er spontan auf die Bilder zu sprechen,
meinte aber nur: »Hier feiern wir das Vardan-Fest« bzw.: »Hier sind
Bilder von Surb Sargis. Hier vernichten wir griindlich den Valentinstag
(Valentitn lav jardum enq)«. Dem zweiten Fest wird also eine bestimmte
Bedeutung verliehen, es steht fiir den Kampf gegen den westlichen Ein-
fluss oder allgemeiner gegen das Fremde. Das Vardan-Fest wird lediglich
erwahnt. Dem Treffen folgten weitere Begegnungen mit Mitgliedern der
Organisation und mit ihrem Sprecher, aber trotz allen Anktindigungen
gelang es mir nicht, ausfuhrlichere Informationen von ihm zu erhalten.
Immer war etwas anderes wichtiger, aktueller, brennender. Beim besten
Willen konnte er sich nicht auf das Vardan-Fest konzentrieren und mein-
te am Ende auch, dass andere Fragen gerade interessanter und aktueller
seien als Vardan. Diese Aussage hat meine Beobachtung nur bestatigt.

Wenn man in diesem Zusammenhang den Ausdruck »Ordnung der
Rituale« von Hans-Georg Soeffner anwenden wollte, konnte man von
neu geschaffenen Ritualen sprechen, die jeweils dhnlich konzipiert wer-
den, aber unterschiedlich beliebt sind sowie unterschiedliche Funktio-
nen erfiillen. Das Vardan-Fest ist weder im Rahmen der organisieren-
den Gemeinde noch fiir die breite Offentlichkeit ausschlaggebend. Die
Deutungshoheit und Symbolverwaltung des Vardan-Mythos liegt nicht

260

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

in den Hinden der Kirche, sondern immer noch in den Hinden der In-
tellektuellen und Kiinstler, so wie es sich in der Sowjet-Zeit etabliert hat.
Unter anderem deshalb konzipierte die Kirche eine neue Form der Feier.
Wahrend bei vielen Gespriachen eine emotionale Distanz zum Fest er-
kennbar war,** nahm sich der >spezialisierte« Priester eigens Zeit, um das
Thema zu erlautern. Dabei brachte er eine deutliche emotionale Bindung
sowie eine ideale Vision in Bezug auf den Helden zum Ausdruck. Aus
dem Gesprach waren die aktive Teilnahme und das Engagement meines
Gespriachspartners und seiner Kollegen bei der Organisation des Festes
und der Ausarbeitung der Idee erkennbar. Offensichtig verwenden sie
viel Zeit und Energie fur die Veranstaltung des Vardan-Festes und sind
von der exklusiven Wichtigkeit ihres Unternehmens ebenso tiberzeugt
wie vom allgemein hohen Stellenwert des Helden fiir alle Armenier. Wir
sprachen tuber die Symbolik der Vardan-Erziahlung und die Prozession;
der Gottesdienst als Teil des Festes wurde nicht angesprochen. Der Fei-
er aufSerhalb der Kirche kam die ganze Aufmerksamkeit zu. Sie wurde
begriindet mit dem Ziel, das Thema der Offentlichkeit zuginglich zu
machen. Dies bisherigen Beschiftigungen mit dem Thema werden nicht
fur ausreichend angesehen. In der sowjetisch-armenischen Republik ent-
standene Bilder des Helden Vardan (Vardan Mamikonyan) in der Lite-
ratur, Malerei und Geschichte spielen offenbar keine Rolle. Eine neue,
bessere und »richtige« Version soll vermittelt werden, die die vernach-
lassigten Aspekte angemessen beriicksichtigt. Dafiir werden einerseits
Elemente einbezogen, die dem Sowjet-Biirger unbekannt waren. Ande-
rerseits basiert die Feier jedoch auf bereits existierenden Mustern: etwa
den bekannten Bilder Vardans, die fir die Gestaltung des Flyers benutzt
werden und auch seine Eigenschaften, die ihn als Helden auszeichnen.
Die Diozese Ararat erarbeitet die Konzeption der Veranstaltung und
bringt dabei die Elemente der kirchlichen Tradition zur Geltung, indem
sie etwa den Tag festlegt, an dem das Fest gefeiert wird. Der Tag ist nur
im Verzeichnis der religiosen Feiertage enthalten, nicht im sakularen Ka-
lender. Er fehlt aber nicht nur im offiziellen armenischen Kalender, son-
dern auch in der Alltagsplanung der Biirger des Staates.>* Ein anderes
konzeptuelles Anliegen ist es, dass die Feier die Kirchenwinde verlasst
und ins Bewusstsein der Offentlichkeit dringt: Dem Gottesdienst, der
in erster Linie das Fest charakterisiert und schon immer gefeiert wurde,
folgt noch eine Prozession durch die Stadt. Wo diese beginnt und wo sie

20 Die Gespriche wurden im August, also einige Monate nach dem Fest ge-
fithrt, das im Zeitraum zwischen Ende Januar und Mitte Mirz stattfindet.

21 Der Kalender in Armenien ist wenig von den religiosen Festen beeinflusst,
was noch mit der sowjetischen Tradition zu tun hat. Der Alltag wird nicht
nach dem Kirchenkalender ausgerichtet, wobei man eine stetig wachsende
Rolle der Kirche in dieser Hinsicht beobachten kann.

261

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

endet und in welcher asthetischen und symbolischen Form sie durchge-
fithrt wird, dartiber entscheidet die Diozese. Ob und wie der Held pra-
sentiert sein soll, welche Symbole zusitzlich mitgetragen werden sollen,
liegt ebenso in der Entscheidung der Organisationsgruppe der Diozese
wie die Frage, wer am Umzug teilnehmen soll. Der ganzen Veranstaltung
eine religiose Note zu verleihen, den Helden enger an die Kirche zu bin-
den und die Wichtigkeit des kirchlichen Bezuges seiner Heldentat zu be-
tonen, sind die Ziele der Organisatoren. Die Verbreitung der kirchlichen
Feiertradition ist der andere Beweggrund. Denn dem durchschnittlichen
Biirger des armenischen Staates ist die Existenz des Festes nicht bekannt.
Letztlich wird auf die padagogische Wirkung Wert gelegt, obgleich man
sie bei der Koordination weniger beriicksichtigt.

Sowohl im Gesprich als auch in den Zeitungsberichten wurden Mitor-
ganisatoren des Vardan-Festes genannt, die die Diozese bei ihrer Arbeit
unterstutzten. In den Jahren 2006 und 2007 zahlte dazu die Jugendfrak-
tion der Republikanischen Partei Armeniens, 2008 beteiligte sich die
Stadtverwaltung der Stadt Eriwan. In den Berichten tiber die Feierlich-
keiten im Jahr 2009 werden beide Organisationen genannt. Die Repu-
blikanische Partei Armeniens, deren Jugendorganisation die Veranstal-
tung mitgestaltet hatte, war lange Jahre die regierende Partei des Landes:
1999 libernahm die Partei die Regierung und stellte den Premierminis-
ter (varchapet). Nach den Wahlen zur dritten Nationalversammlung in
Armenien am 2 5. Mai 2003 stellte sie zunichst die starkste Regierungs-
fraktion. Der Partei gehorten fast alle fithrenden Personlichkeiten der
folgenden Regierungen an. Der Vorsitzende der Partei Sersch Sargsjan
war bis Mirz 2008 Premierminister. Im Marz 2008 gewann er die Pri-
sidentschaftswahlen und war bis 2018 armenischer Staatsprasident. Der
in den Jahren 2008-2014 amtierende Premierminister Tigran Sargsjan
war ebenfalls Mitglied der Republikanischen Partei Armeniens. Im Jahr
2008 nahmen erstmals auch Schulklassen am Vardan-Fest teil. Die Schii-
ler bildeten zusammen mit den Studenten und anderen jungen Menschen
eine grofle Gruppe in der Vardan-Prozession. Zusitzlich wurde in den
Schulen der Stadt ein Wettbewerb »Bester Aufsatz zum Thema: >Der he-
roische Krieg der Vardanen und das armenische Volk«« durchgefuhrt.
In den Fotografien des Festes aus dem Jahr 2008 sind sowohl der Biir-
germeister von Eriwan als auch einige der fithrenden bzw. regierenden
Politiker des Landes zu sehen, etwa der damalige Premierminister (der
spatere Staatsprasident) Sersch Sargsjan und Tigran Sargsjan (der spa-
tere Premierminister).

Die Teilnahme von Politikern und Vertretern des Militars geben der
Prozession eine grofsere Reichweite, als dies in einer rein kirchlichen
Veranstaltung moglich gewesen wire. Die Veranstaltung verldsst nicht
nur in raumlicher Hinsicht die Kirchenwinde, sie iiberwindet die Gren-
zen der religiosen Institution auch in ihrer symbolischen Funktion und

262

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EMPIRISCHE FALLDARSTELLUNG

bekommt eine staatliche Bedeutung. In diesem Rahmen erwahnt der zu-
stindige Priester lediglich dankbar die Anerkennung und Unterstiitzung
der Kollegen. Einerseits kooperiert die Kirchenverwaltung mit staatli-
chen Organisationen und verleiht der eigenen Veranstaltung dadurch
einen grofleren Mafistab, da eine breitere Offentlichkeit angesprochen
wird. Politische Institutionen — Parteien, Staatsregierung — setzen das
Fest zu ihrem Vorteil ein: einerseits, um ihm eine padagogische Note zu
verleihen (im Sinne der nationalen Erziehung) und die entsprechende
moralische Botschaft durch die Teilnahme der Kirche zu untermauern,
andererseits fur eigene, politische Zwecke (als Wahlkampagne). Die be-
teiligten staatlichen Strukturen sind zwar machtiger als die Diozese, spie-
len aber bei den Arbeiten nur eine unterstitzende Rolle, die einen grofSe-
ren Umfang und ein weiteres Ausmaf$ der Veranstaltung ermoglicht. Die
Ideengeber des Konzepts genieflen zumindest die Zustimmung der politi-
schen Strukturen, die sie gern in Anspruch nehmen. Die verfolgten Ziele
decken sich in manchen Punkten und gehen in anderen auseinander. Die
Teilnahme, Einmischung und Unterstiitzung der Regierenden verleiht der
Prozession neue Akzente und steuert in manchen Fillen ihre Wirkung.

Das Verhiltnis zwischen Staat und Kirche in der Republik Armenien

Die Frage nach dem Verhaltnis zwischen Staat und Kirche ist in Armeni-
en einerseits durch die Verarbeitung der sowjetischen Vergangenheit ge-
pragt, andererseits durch die - historisch betrachtet — geringe Erfahrung
unabhingiger Staatlichkeit und die Geschichte einer Kirche, die meisten-
teils aufSerhalb staatlicher Strukturen existierte. Vieles spiegelt sich in der
gesetzlichen Grundlage, die das Verhaltnis zwischen Staat und Kirche in
Armenien regelt. Sowohl in der Verfassung als auch in einem speziellen
Gesetz ist von der Beziehung zwischen beiden Institutionen die Rede.
Staat und Kirche wollen zu einer fritheren Aufgabenverteilung, wie man
sie in den Jahren 1918-1920 realisiert sieht, zuriickkehren und probie-
ren verschiedene Konstellationen aus. Die einzelnen Punkte im Gesetz
mogen widerspriichlich sein, spiegeln aber dennoch und gerade die sich
noch immer in der Herausbildung befindende Beziehung zwischen staat-
lichen und kirchlichen Institutionen wider.

Die etwas weniger geachtete Position der Kirche in der UdSSR wurde
durch Privilegien kompensiert, ihre historische Rolle wurde in der Ver-
fassung des Landes festgehalten und gewtirdigt (siehe Verfassung Repu-
blik Armenien, Absatz 1, Artikel 8.1).>* Im ersten Absatz wird postuliert,

22 Der vollstindige Text der Verfassung der Republik Armenien (auf Arme-
nisch, Russisch, Englisch, Franzosisch) ist einsehbar unter: http://www.
parliament.am/parliament.php?id=constitution (Zugriff: 26.09.2017).

263

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

dass die Kirche vom Staat getrennt ist. Im ndchsten Absatz wird jedoch
die Heilige Armenische Apostolische Kirche seitens des Staates als Natio-
nalkirche anerkannt und ihr exklusiver (historischer) Auftrag im spiritu-
ellen Leben des armenischen Volkes, in der Entwicklung der nationalen
Kultur und im Aufrechterhalten der nationalen Identitdt ausdriicklich
gewirdigt. Diese Formulierung verleiht der Kirche einen besonderen Sta-
tus und bindet sie stark an den Staat und die von ihm verfolgten Ziele
und Aufgaben. Dadurch ergibt sich ein gewisser Widerspruch zum ers-
ten Absatz.

Das spezielle Gesetz tiber die religiosen Organisationen (sein vollstan-
diger Name lautet: »Gesetz tiber Gewissensfreiheit und religiose Orga-
nisationen«) legt ebenfalls fest, dass die Armenische Kirche als Natio-
nalkirche des armenischen Volkes anerkannt wird und unerlasslich am
Aufbau des geistlichen Lebens und der Aufrechterhaltung der nationa-
len Identitat der Armenier beteiligt ist.>> Die Verhiltnisse der religiosen
Organisationen zum Staat werden in Details im 6. Absatz des Gesetzes
ausgearbeitet. Der 17. Absatz kommt darauf zu sprechen, dass die Kirche
der armenischen Republik vom Staat getrennt ist und dementsprechend
der Staat dazu verpflichtet ist, sich nicht in die gesetzlich erlaubten Ak-
tivititen der Kirche und ihre innere Organisation einzumischen. Ferner
verbietet das Gesetz, dass die Kirche an der Staatsverwaltung mitwirkt
oder staatliche Funktionen tibernimmt. Anschlieffend werden die exklu-
siven Rechte bzw. Privilegien der armenischen Kirche aufgezahlt: die
freie Verbreitung des Glaubens im ganzen Land; die Wiederherstellung
der historischen Traditionen, der Strukturen, der Organisationen, der Di-
ozesen und der Gemeinden; der Bau neuer Kirchen bzw. die Instandset-
zung geschlossener Kirchen — sowohl auf Wunsch der Glaubigen hin als
auch auf eigene Initiative; die geistliche Erziehung und kirchlich gere-
gelte Ausbildung auch in den staatlichen Ausbildungsstitten; die prakti-
sche Unterstiitzung der moralischen Erziehung des armenischen Volkes;
und schlieSlich die Ausiibung wohltitiger Aktivitiaten. Der Staat finan-
ziert weder die Tatigkeiten der religiosen Organisationen noch die Ver-
breitung des Atheismus. Die im kirchlichen Dienst stehenden Personen
diirfen am offentlichen und politischen Leben des Staates teilnehmen wie
jeder andere Staatsbuirger (18. Absatz). Eine staatliche Kommission setzt
sich mit einzelnen Fragen zwischen kirchlichen und staatlichen Organi-
sationen auseinander (Absatz 23).

Der Kirche werden Privilegien und manchmal Monopolstellun-
gen in Bereichen zugeschrieben, die sie weder selbst tragen kann noch
grundsatzlich ausschliefSlich tragen darf. So werden Aktivitaten der

23 Der vollstandige Text des Gesetzes (auf Armenisch, Russisch und Englisch)
ist einsehbar unter: http://www.parliament.am/legislation.php?sel=show&ID=
2041&lang=arm&enc=utf8§ (Zugriff: 26.09.2017).

264

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

Wohltitigkeit, der moralischen Erziehung oder der Bau neuer Kirchen
von vielen Organisationen und Institutionen betrieben. Welchen Anteil
die armenische Kirche an solchen Entscheidungsprozessen hat und wel-
che Position sie darin einnimmt oder einnehmen sollte, ist weiterhin in
der Diskussion. Das fiir Armenier im Laufe der Geschichte stets funk-
tionierende Wechselspiel der ethnischen und religiosen Identifikation,
auch in Begriffen der Nation, muss nun im Rahmen eines modernen de-
mokratischen Nationalstaats ausgehandelt werden: Wie lassen sich die
zwei Ideen eines unabhingigen Staates und einer religiosen Zugehorig-
keit bzw. einer einflussreichen >Nationalkirche« miteinander vereinen?

3.3 Die Prozession am Vardan-Fest in Armenien (2008)

Wihrend in vielen Kirchen der Diaspora der Vardan-Tag kontinuier-
lich auch wihrend der Sowjet-Ara gefeiert wurde, wurde im postsowje-
tischen Armenien eine neue Feierform entwickelt, zu der seit 2006 etwa
auch eine Prozession, mit der armenischen Bezeichnung Khachert (eine
Kreuzprozession oder Kreuzweg), durch die Innenstadt gehort. Wah-
rend die Diaspora das Fest in geschlossenen Raumen feiert, findet es in
Armenien unter dem freien Himmel statt. Allgemein gesprochen ldsst
sich eine Prozession als eine nach vorn gerichtete Bewegung mit einem
praktischen Zweck definieren, die geordnet und feierlich ist, was ihr ei-
nen rituellen Ausdruck verleiht. Als eine Bewegung mehrerer Personen
ist sie eine soziale Aktion, die an die Konventionen einer bestimmten
Gruppe gebunden ist (Felbecker 1995: 34). Im Folgenden mochte ich
die Vardan-Prozession in der armenischen Hauptstadt anhand der fol-
genden Elemente diskutieren: Konzeption und Verwaltung, Raum, Zeit
und Ordnung in einer Prozession.

Der feierliche Zug legt die Strecke von der »Kirche der Heiligen Mut-
ter Gottes« (Surb Zoravor Astvacacin)** bis zum Vardan-Denkmal zu-
rick und beginnt unmittelbar nach dem Gottesdienst an der Kirche.
Dort versammeln sich die teilnehmenden Schulgruppen. Es werden Flyer
verteilt, auf denen die Organisatoren Informationen zum gefeierten Er-
eignis zusammengefasst haben. Der feierliche Zug ist wie folgt struktu-
riert: Als erstes sehen wir einen Mann, der als Ritter verkleidet ist. Un-
mittelbar nach ihm kommen zwei Diakone, die religiose Symbole tragen

24 In einer Kurzform nennt man diese Kirche auch Zoravor oder Surb Zora-
vor. Auf der offiziellen Webseite der Gemeinde (http://www.araratian-tem.
am/churches.php?id=28&lang=E) lautet die englische Bezeichnung »Holy
Mother of God Zoravor Church«, denn das Wort Zoravor wird oft mit dem
ahnlichen Zoravar (dt. » Anfiihrer«) assoziiert bzw. sogar verwechselt. Da-
her verbindet man die Kirche hiufig mit dem Anfiihrer Vardan.

265

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

(ein Kreuz und ein Mariensymbol), und zwei Fahnentrager, die die Na-
tionalfahne schwingen. Sie bilden zwei Reihen mit je einem Diakon und
einem Fahnentriger. Die Fahnentriger sind Soldaten und tragen ihre
Kampfuniform. Eine grofse Soldatengruppe schliefSt sich an die Fahnen-
trager an. AufSerdem spielt ein militarisches Blasorchester, dem die Orga-
nisatoren der Veranstaltung und die Jugendlichen folgen. Die Schulgrup-
pen werden durch Transparente und Schilder vorgestellt, die einerseits
den Namen oder die Nummer der Schule tragen, andererseits thematisch
passende Spriiche. Auch junge Menschen, die nicht mehr zur Schule ge-
hen, nehmen an der Veranstaltung teil. Ob es sich dabei um Studenten
handelt, lasst sich nicht feststellen. Dagegen sind viele der teilnehmen-
den jungen Menschen als Angehorige politischer Einheit zu erkennen.
Thre Zugehorigkeit zu einer Partei wird durch einheitliche Bekleidung
signalisiert, auf der Botschaften abgedruckt sind, die sowohl ihre Par-
teizugehorigkeit als auch Wahlaufrufe zeigen. SchliefSlich lasst sich auf
Basis des Bildmaterials eine Gruppe identifizieren, die aus fithrenden Per-
sonlichkeiten der Gesellschaft besteht, vorwiegend prominente Personen
aus der Welt der Politik. Die Kirche ist durch einen Bischof und den fir
die Organisation des Festes zustindigen Priester reprasentiert. Die Pro-
zession wird in diesem Fall auf diese Weise zu einer Veranstaltung, die
zum grofSten Teil aus staatlichen Elementen besteht. Die massive Prasenz
von Militar Uberwiegt diejenige der Kirche. Selbst die oben erwihnten
Jugendlichen, die offen als Reprasentanten einer politischen Partei auf-
treten, werden an diesem urspriinglich kirchlichen Fest zugelassen oder
sind vielleicht willkommen.

Dabei wirkt die kirchliche Symbolik iiberzeugender: Das Kreuz
scheint schwer zu sein, die Diakone sind angemessen gekleidet, wih-
rend die Nationalfahne nicht gerade wiirdevoll getragen wird. Anstatt
diszipliniert und stramm zu marschieren, spazieren die Soldaten gelas-
sen, ohne sonderlich auf die Einhaltung einer gewissen Marschordnung
zu achten. Ebenso unmotiviert wirken die Schulgruppen und ihre Beglei-
ter. Sie scheinen nicht zu wissen, was von ihnen erwartet wird, welche
Haltung sie einnehmen und woran sie sich orientieren sollen. Die feier-
liche Prozession gleicht manchmal einem entspannten Sonntagsspazier-
gang ohne Ziel.

Konzeption
Konzeption und Absicht sind wichtige Elemente einer Prozession: Wer
hatte die Idee, wer konzipiert das Szenario, wer hat Einfluss worauf?
Wenn es um den Mythos geht: Welche Ideen werden wie prasentiert und
in ein Ganzes eingebunden? Was ist besonders? Denn Prozessionen sind

gewollte und geplante, meist sorgfiltig inszenierte Ereignisse. Sie setzen

266

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

eine Idee, ein Skript sowie einen oder mehrere Ideengeber voraus. Sie
sind Kommunikationsereignisse: Einerseits sind sie Kommunikationsme-
dien, indem sie Ideen vermitteln. Andererseits sind sie Ergebnisse mehre-
rer Verhandlungen und Aushandlungen (Gengnagel et al. 2008b: 7). Das
Endprodukt ist zwar von den Intentionen der Ideengeber geprigt, ge-
winnt aber eine eigene Dynamik durch die Beteiligung anderer Gruppen
und ihrer Reaktion auf das Konzept. Inwieweit das Skript treu ins Leben
tibertragen wird und die erwiinschte Wirkung erzielt, bleibt grundsatz-
lich unvorhersehbar. Die Frage ist, welche Geschichte die Autoren des
Skriptes erzdhlen mochten und welche dann tatsichlich bei der Durch-
fihrung erzdhlt wird. Hinzu kommen einerseits ideale Vorstellungen und
reale Moglichkeiten der Organisatoren, der Einfluss, den verschiedene
Ideengeber der Prozession aufeinander und auf die erzihlte Geschich-
te haben und auf der anderen Seite, wie dies von den anderen beteilig-
ten Gruppen aufgenommen und reflektiert wird. Weniger auf diskursive,
sondern vor allem auf rdumliche Weise wird in der Prozession ein The-
ma behandelt, und oft konnen die von den Organisatoren vorbereiteten
Informationen nicht allen Beteiligten im gewiinschten Sinne vermittelt
werden (Gengnagel et al. 2008b: 9).

Im Folgenden mochte ich einerseits die Ideengeber und Verwalter der
feierlichen Prozession in Eriwan diskutieren und andererseits weitere As-
pekte und Elemente, die in dieser Prozession zusammenkamen und das
Thema der Veranstaltung bestimmt haben. Wie in vielen anderen Fillen
hat auch die Prozession am Vardan-Tag viele und unterschiedliche Viter.
Die Idee mag von einem Einzelnen kommen, um aber das Kollektiv zu
mobilisieren, bedarf es eines ganzen Apparates, insbesondere bei Ereig-
nissen, die auf Wiederholung angelegt sind. Die Ideen stammen von den
selteneren Einzelnen iiber Gruppengremien bis hin zu Amtern. Der Tra-
ditionsverwalter, die Diozese, initiierte die gedankliche Konzeption und
arbeitete sie aus. Unterstitzung boten staatliche Organisationen: Staat
und Stadt springen gewissermafSen ein, wenn es um Fragen bestimm-
ter Regelungen, um Verantwortung oder Kostentibernahme geht. Somit
kummert sich der Staat um die meisten materiellen Angelegenheiten,
wihrend die Konzeption bei anderen liegt. Die vom Priester ausgearbei-
tete Idee setzt allerdings nicht nur religiose Akzente, sondern betont die
Zusammengehorigkeit von Kirche und Staat. Die Idee wurde zwar von
einem Priester entwickelt, sieht aber die Teilnahme der hochsten kirchli-
chen Fihrung nicht vor. Dass Angehorige der Staatsverwaltung teilneh-
men, wird von der Kirchenverwaltung begriif$t. Die Kirche sieht darin
eine Wiirdigung ihrer Idee, Wertschiatzung der Veranstaltung, kann aber
vorab nicht mit genauen Teilnehmerzahlen planen. Jedes Jahr erscheinen
die wichtigsten Politiker in unterschiedlichen Konstellationen. Die durch
den Biirgermeister reprasentierte Stadtverwaltung ist organisatorische
Partnerin. AufSerdem bringt sich die Republikanische Partei ein. Dabei

267

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

handelt es sich nicht unbedingt um eine Zusammenarbeit, sondern eher
um eine Zusammensetzung zweier Szenarien. Wenn die Realisierung der
Veranstaltung in diesem MafSe mehr von der Beteiligung der staatlichen
Instanzen abhingt als von der religitsen Institution, wirkt sich das auch
auf die Symbolik aus. Das, was der Staat zu zeigen und was er beigesteu-
ert hat, iiberwiegt. Das ist vom Konzept diktiert.

Die Figur und der Auftritt Vardans in der Prozession ist ein Teil der
Idee, die ich im Folgenden genauer betrachten méchte.

Vardans Rolle beim Fest

Sowohl in Wien als auch in Isfahan wurden zum Anlass des Vardan-Fes-
tes grof$formatige Bilder von Vardan aufgehingt. Vor allem auf der Biih-
ne war im Hintergrund ein grofSes Bild des Helden zu sehen. In beiden
Fillen handelte es sich um allgemein bekannte Vardan-Darstellungen,
wie sie jeder (aus Schulbiichern etc.) kennt. In Eriwan ist Vardan auf den
Flyern abgebildet, die an die Teilnehmer verteilt wurden. Allerdings ist
der Flyer kein zentrales visuelles Element bei der Prozession, eher eine
Erginzung. Vardan tritt bei der Prozession vor allem in Verkorperung
eines als Ritter verkleideten Schauspielers und in Form seines Denkmals
auf, an dem die Prozession endet. Man konnte sagen, dass Vardan hier
lebendig wird. Da die Feierlichkeiten in der Republik Armenien, zumin-
dest in der beschriebenen Form, keine lange Tradition haben, ist eine
Verkorperung Vardans wie durch den Ritter-Darsteller den Biirgern un-
bekannt. Es konnte ein neuer Vardan sein, eine aktuelle Interpretation.

Wenn man den Ritter genauer unter die Lupe nimmt, um zu erschlie-
B3en, was seine Figur mitteilen will, ergibt sich das folgende Bild: Seine
Kleidung, die ihn als eine historische Figur auszeichnen soll, ist aus auf-
fillig minderwertigen und heterogenen Elementen zusammengesetzt. Bei
der Gestaltung des Heldenkostiims wurde keine einheitliche Logik ein-
gehalten. AufSerdem ist unter der Verkleidung die Alltagskleidung des
Darstellers zu erkennen; eine Wolljacke und Weste, die er tragt, um sich
vor dem kalten Januarwetter zu schiitzen. Der Mann sitzt aber sicher
auf dem Pferd und scheint ein erfahrener Reiter zu sein. Er ist jung und
gutaussehend. Im Gegensatz dazu zeigt die allgemein bekannte Darstel-
lung einen deutlich dlteren Vardan, der im Unterschied zum verkleideten
Ritter lange Haare hat und einen Bart tragt. Sucht man nach Ahnlichkei-
ten des Ritters zu diesem Vardan-Bild, so reduzieren sich diese auf den
Helm und den Umhang; zwei Kleidungsstiicke, die stets auch auf den
Vardan-Bildern zu sehen sind. Der verkleidete Vardan, der die Prozes-
sion leitet, sitzt also auf einem Pferd. Das Erscheinungsbild des Pferds
fugt sich nicht in den feierlichen Kontext, es ist nicht geschmiickt und
wirkt nicht gesund. Das Tier tragt somit zwar weniger dazu bei, dass sein

268

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

Reiter ein edles Bild des Helden abgibt, aber doch dazu, dass tatsich-
lich ein Ritter auf einem lebendigen Pferd durch die Stadt reiten kann.
Dieser >neue« Vardan vermittelt noch keine neue Idee aufSer der eige-
nen Prisenz. Er zeichnet sich durch nichts Besonderes, Neues, Aktuelles
aus, dhnelt aber auch den alten, etablierten Darstellungen kaum. In Ge-
sprachen mit den Teilnehmern wurde er als eine »armselige «, primitive«,
beinahe licherliche Nachahmung des Helden charakterisiert.>s Die Orga-
nisatoren beabsichtigten jedoch auf keinen Fall eine »licherliche« Dar-
stellung des Helden. Aus dem Interview werden vielmehr die Miihe und
der Wunsch deutlich, etwas Besonderes darzustellen, wie die Kontaktauf-
nahme mit dem Theater, die Einbeziehung des Ritters aus dem Ritterclub
u.A. Die Schwiche des Ausdrucks ergibt sich nicht nur aus der beschrie-
benen Kleidung des Helden, sondern aus mehreren instabilen Elementen
der Feier, die eine von Briichen gezeichnete Konstruktion demonstrieren.

Texte: Transparente, Schilder, Spriiche

Wenn man von der etwas unserios wirkenden Darstellung der Figur Var-
dans sowie von der Teilnahme prominenter Giste absieht und stattdes-
sen nur auf die Gesichter und die Haltung der Teilnehmenden achtet, so
konnte man von einer entspannten Veranstaltung von Schiilern und Ju-
gendlichen sprechen. Auch wenn die Soldaten durch ihre Uniform ein-
deutig als Vertreter des Militars gekennzeichnet sind, gleicht ihr informel-
les Auftreten nahezu demjenigen der Schiiler. Die Inhalte, die mythischen
Komponenten, die Fragen, die der Mythos stellt, werden weder durch die
Konzeption noch durch die Auflenwirkung der Prozession betont — kei-
nerlei Pathos ist erkennbar. Dieser Diagnose widersprechen aber die Tex-
te: Sie stehen in engerem Kontakt zur Geschichte. Texte finden sich auf
den an der Prozession verteilten Flyern sowie auf den Transparenten, die
speziell fiir diese Veranstaltung entworfen werden. An dieser Stelle sollen
die Transparente als zentrale textuelle Elemente ndher betrachtet werden.

Die Transparente werden auf dem ganzen Weg getragen, was in der
Bildserie klar nachzuvollziehen ist. Auch am Endpunkt der Prozession
siecht man sie. Die Transparente lassen sich vorerst in zwei Gruppen un-
terteilen: diejenigen, die von Schiilern, und diejenigen, die von Soldaten
getragen werden. Die letzteren werden von der Kirche vorgefertigt (die-
se Information erhielt ich bei meinem Besuch in der Gemeinde bei einem
Interview mit dem Organisator) und sind formal (hinsichtlich GrofSe,

25 Diese Bezeichnungen entnehme ich einer Interpretation in Konstanz im Rah-
men eines Workshops mit den armenischen Studenten und Doktoranden der
Staatlichen Universitit Eriwan und einzelnen Gesprichen mit Personen, die
die Veranstaltung dokumentiert haben.

269

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Schrift, Material, Farben) weitgehend identisch. Die anderen werden von
Reprisentanten der Schulen mitgebracht und unterscheiden sich von
Schule zu Schule. Ob die Schultransparente von den Schiilern bzw. ih-
ren Eltern oder von einem professionellen Grafiker entworfen wurden,
ist nicht eindeutig erkennbar. Die Soldaten leisten zur Entstehung der
Transparente, deren Gestaltung, Text und Bildauswahl keinen Beitrag.

An dieser Stelle wird die Frage nach der Konzeption aufs Neue beant-
wortet: Es gibt einen Autor, der ebenfalls die offiziellen, von den Solda-
ten, also von staatlichen Reprasentanten getragenen Texte verfasst. Da-
neben gibt es noch viele andere Autoren, die mit eigenen Transparenten
ihre Aussagen in die Prozession einbringen.

Was sagen die Schilder und Transparente aus?

1. Gleich die ersten Bilder zeigen uns, wie eine Schulgruppe ihr Transpa-
rent aufspannt und sich auf die Prozession vorbereitet. Dieses Transpa-
rent sehen wir dann im Laufe der ganzen Prozession: bei der Vorberei-
tung, auf dem Weg und auch am Ende beim Denkmal. Auf einer Hailfte,
auf der linken Seite, ist die armenische Nationalfahne abgebildet. Unten
steht mit kleinen Buchstaben »Schule Nr. 7« und rechts steht mit groflen
Buchstaben geschrieben: »Schiitzt die uns vererbten Schatze!« (Pashipa-
nek mez ktakac gancery).

2. Als nachstes sieht man ein Schild, worauf auf den ersten Abbildun-
gen nur »Schule Nr. 29« zu lesen ist. In einer Ecke sind als Dekoration
noch einige Blumen gemalt. Auf spateren Bildern ist zu erkennen, dass
auch die Riickseite dieses Schilds gestaltet ist. Wahrend die eine Seite den
Trager der Botschaft prisentiert, in diesem Fall die Schule, enthilt die
andere Seite die Botschaft. Der Spruch lautet diesmal: »>Der Befehl ist:
Siegen!< Vardan« (Hramann e haghtel. Vardan). Auch auf diesem Schild
hat die Nationalflagge ihren Platz, sie gehort zum Randmuster des Schil-
des. Am rechten Rand ist die armenische Trikolore von oben bis unten
gerade durchgezogen.

3. Auf dem dritten Schild steht der Spruch: »Siegend voran!« (Hagh-
telov aratsch). In der unteren Ecke wird — hochstwahrscheinlich als des-
sen Autor — Movses Khorenazi angegeben. Der Spruch ist allerdings so
allgemein, dass er kaum auf eine bestimmte Person zuriickgefithrt wer-
den kann. Es konnte auch ein Hinweis auf das Motto der Schule sein.
Alle drei Schilder sind mit unterschiedlichen Farben gestaltet, die Schrift-
farbe ist immer rot.

4. Das vierte Schild in dieser Reihe — in diesem Fall ein Transparent —
hat keine breite Farbpalette. Hier ist nur rot auf weif$ Folgendes abge-
druckt: »Die Schule Nr. 170 wird immer gegen das Bose fur den Sieg des
Guten auftreten« (Tiv 170 dproc misht elnelu ynddem chari, hanun baru

270

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

haghtanaki). Diese mit einfacher Farbgebung gestaltete, allgemeine und
—wie auch die vorherigen Spriiche — etwas unspezifische Aussage vereint
zwei Informationen in einer: die Schulnummer und den Spruch zur Feier
des Tages. Auffillig ist dabei, dass der Satz grammatikalisch nicht ganz
korrekt geschrieben wurde, sondern kleine Fehler enthilt.

Auf den Bildern kann man zwar im Hintergrund noch einige andere
Schilder erkennen, die sehr wahrscheinlich weitere Schulen vorstellen,
sie sind aber nur gelegentlich und teilweise zu erkennen und so lassen
sich keine ndheren Details ausmachen. Einmal sind der Name und die
Nummer der Schule erkennbar (sie ist nach Johannes Lepsius benannt).
Vermutlich gilt bei allen die gleiche Struktur: Schulindex und Spruch.

Dariiber hinaus kann festgehalten werden, dass drei der vier Spriiche
auf den Schildern mit roten Buchstaben als im Imperativ gebildete Sit-
ze im Sinne einer Aufforderung, eines Befehls oder einer Verpflichtung
formuliert sind. Drei von vier Spruchen beziehen sich auf einen Sieg: Es
wurde befohlen zu siegen, man soll siegend vorangehen, die genannte
Schule wird fir den Sieg des Guten antreten. Es wird immer ein Kampf
vorausgesetzt: kaimpfen gegen das Bose, kampfen fir den Sieg, kimpfen
fiirs Vorankommen, sich durchsetzen. Es geht um Durchhaltevermogen
und Durchsetzungskraft. Das ist offensichtlich die wesentliche Botschaft.

Die Anspielung auf Kampf und Sieg konnte man auf die Schlacht Var-
dans und seinen moralischen Sieg beziehen und als Interpretation der
Botschaft des Vardan-Mythos verstehen. Allerdings sind keine direkten
religiosen Beziige zu erkennen. Vardans Opferbereitschaft, die Aspekte
eines christlichen Martyriums assoziieren ldsst, wird nicht thematisiert,
sondern ausschlieSlich seine Kampfbereitschaft: Die Entschlossenheit zu
kdampfen und zu siegen. Was noch verwirrender ist, ist die Unklarheit,
gegen wen gekampft werden soll. Der genannte Gegner ist das Bose im
Allgemeinen. Unkonkreter konnte es kaum sein. Auch das zu Schiitzende
wird nur sehr allgemein formuliert: Geschuitzt werden sollen die »Schit-
ze der Vergangenheit«.

Pathos und moralische Verpflichtung werden mit Vardan und seiner
Geschichte assoziiert. Die unmittelbaren Aussagen sind so unspezifisch,
dass sie in vielen anderen Kontexten auftauchen konnten. Sie konnten in
unterschiedlichen kollektiven sowie individuellen Angelegenheiten plat-
ziert werden.

Bilder und das Text-Bild-Verhaltnis auf den getragenen Schildern
bzw. Transparenten
Wie bereits erwahnt, haben die von Schiilern getragenen Transparen-
te meist einen farbigen Hintergrund und enthalten erganzend zum Text

das eine oder das andere Bild. Die Beriicksichtigung der zusitzlichen

271

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Bilder und ihr Verhiltnis zum Text verleihen der Gesamtinterpretati-
on einige neue Ziige. Zu bildlichen Mitteln haben, wie oben erliutert,
die Angehorigen der 7. und 29. Schule gegriffen. Vardan und sein Befehl
sind durch die Nationalfarben eingerahmt. Der nationale Bezug ist da-
mit nicht mehr zu tibersehen; Vardan spricht zu denen, die sich mit die-
ser Fahne identifizieren. Ein religioser Bezug wird auch auf den Bildern
nicht hergestellt. Vardan wird in der breiten Offentlichkeit nicht als re-
ligioser Held oder als Heiliger wahrgenommen. Wie oben erwihnt, ist
auch auf dem Transparent von Schule Nr. 7 die armenische Nationalflag-
ge zu sehen.

Warum malt man eine Fahne, anstatt sie einfach in die Hand zu neh-
men? Eine auf solche Art dargestellte Symbolik zeigt einerseits Distanz
zu der dahinter stehenden Bedeutung, ist aber andererseits zugleich eine
Uberhshung, Idealisierung und auch ein Apell. Auf dem Transparent ist
die Fahne stilisiert dargestellt: als getragene Fahne, die im Wind flattert
oder geschwenkt oder als Standarte getragen wird. Auch hier bewirkt
das Bild eine Erganzung um ein Element nationaler Thematik. Die zu-
satzliche Darstellung der gemalten Fahne postuliert eine Identifikation,
die erst geschaffen oder aus der Vergessenheit in Erinnerung gerufen wer-
den soll: eine etwas unsichere, stilisierte dsthetisierte Selbstidentifikation
mit dem Staat. Man konnte sie als eine erst zu erzeugende Selbstidenti-
fikation bezeichnen. Die Verbindung von Text und Bild ist nicht sehr of-
fensichtlich: Ist die nationale Flagge der vererbte Schatz? Worin besteht
die Verbindung zur Vardan-Feier? Es handelt sich um zusammengesetz-
te Elemente ohne inhaltliche Kohdrenz. Im Gegensatz zur Fahne ist der
Spruch sehr reflektiert. Er deutet auf eine intellektuelle Beschéftigung mit
der Geschichte hin, ist intellektuell iiberhoht. Wie im anderen Fall sind
auch hier keine Kirchensymbole prisent.

Auf den von Soldaten getragenen Transparenten stehen schliefSlich die
folgenden Spriiche:

e Vardanen (Gefolgsleute von Vardan) sind der Wegweiser unserer
Pflichten (Vardanank urvagcum en mer partakanutjunneri chana-
parhy).

e Das armenische Volk ohne Glaube und Liebe zur Heimat wiirde
einem Korper ohne Seele dhneln (Haj joghovurdn aranc havati ev
hajrenasirutjan knmanvi marmni aranc hogu).

e  Eine Nation, ein Glaube, eine Kirche (Mek azg, mek havatk, mek
ekegheci).

e Liebe die heilige Armenische Apostolische Kirche und deine Heimat
mit Vardans Liebe (Sirir Haj Arakelalkan surb Ekeghecin ev hajre-
nikd Vardananc sirov).

272

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

In diesen Aussagen wird Vardan etwas deutlicher als Vorbild themati-
siert. Gleichzeitig werden die Bereiche Heimat und Kirche klar hervor-
gehoben. Liebe und Pflicht gegentiber Heimat und Kirche werden ver-
langt. Auch hier dient das Pathos dazu, dem Mythos gerecht zu werden.
Dieses textuelle Pathos unterscheidet sich stark vom allgemeinen Ablauf
der Feierlichkeiten, der keinerlei pathetische Ziige erkennen lasst. Nichts
unterstreicht die Bedeutung, den Respekt, die Ehrfurcht, die Begeisterung
gegenuber dem gefeierten Helden.

Die Spriiche sind auf Stoff in Rot auf weifSem Hintergrund geschrie-
ben. Diese Transparente enthalten nur Text — keine Bilder, Fahnen oder
andere Symbolik. Die Fahnen und sonstigen Symbole sind in der Kon-
zeption des Festes auf andere Art integriert. Die Organisatoren, oft zu-
gleich die Autoren der Spriiche (die sich hiufig bekannter Formulierun-
gen bedienen und diese ggf. abandern), haben sowohl fur die staatliche
bzw. nationale Symbolik (die in doppelter Ausfithrung vorne getragene
Flagge) als auch fur die religiose Symbolik (Kreuz und Mariendarstel-
lung) einen Platz vorgesehen.

Die Spriiche reichen von Ausziigen aus den ersten Quellen tiber Var-
dan und seinen Kampf (Yeghische) bis hin zu Spriichen, die in den T990er
Jahren haufig zitiert wurden, als es mit der Unabhangigkeit Armeniens zu
neuen Dialogen zwischen Staat und Diaspora kam, um z.B. Gemeinsam-
keiten zu kldren. Die Spriiche sind zwar oft unspezifisch und beziehen sich
manchmal nur entfernt auf Inhalte der Geschichte. Sie orientierten sich
aber stets an einer etablierten Form. Eine intellektuelle, durch ununterbro-
chene schriftliche Tradition gepragte Beschiftigung mit dem Mythos ist
kennzeichnend fiir die Vardan-Feier in Armenien. Sie wurde kontinuierlich
weitergegeben und gepflegt. Die Identifikation mit dem Staat ist hingegen
noch unsicher und befindet sich erst im Entstehen. Die staatliche Symbo-
lik hat ihren festen Platz auf den getragenen Schildern, wird aber etwas di-
stanziert wahrgenommen. Allgemein wird bei der Feierlichkeit der Staat-
lichkeit eine grofse Bedeutung zugesprochen, was aber wiederum keine
starke, tiberzeugende Wirkung hat. Das Religiose bleibt generell auf weni-
ge Symbole reduziert. Dennoch ist die Kirche die initiierende und organi-
sierende Einheit. Sie sucht aktiv nach neuen Formen fiir die Begehung des
kirchlichen Feiertags. Schilder, Flyer, Transparente werden von der Kirche
vorbereitet. Der Startpunkt der Prozession ist eine Kirche. Der Idee nach
muss es ein stolzer Zug sein, gerat aber in der Realitdt zu einer verwirr-
ten und unklaren Bewegung. Die sorgfaltig tiberlegte Konzeption, die die
Nation und den Glauben im Symbol des Kreuzes verbindet, wird durch
nicht geplante Elemente erginzt. Die Art, wie die Soldaten zur Geltung
kommen, gehort nicht zum Konzept. Wie die Gruppen sich prisentieren,
ist ebenfalls von vielen anderen Konzepten abhingig, wovon die hochge-
haltenen Transparente ebenso zeugen wie andere Komponenten, die ihr
Verhalten bestimmen — etwa der unterrichtsfreie Vormittag fiir die Schiiler.

273

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN
Raum

Die Prozession findet weit entfernt vom mythischen Schlachtfeld statt.
Weder das Avarayr-Feld noch das Grab des Helden werden von der Pro-
zession beriihrt. Die Veranstaltung wird in Eriwan durchgefiihrt, der ar-
menischen Hauptstadt, im politischen Zentrum der Republik Armeni-
en; der Stadtteil selbst tragt den Namen >Zentrum« — Kentron. Eriwan
ist unter anderem auch ein kulturelles Zentrum fiir alle Armenier und
symbolisiert die erhaltenen historischen Gebiete, den Bezug zum groflen
und alten Territorium und zur alten Geschichte.

Die hauptsachlich in sowjetischen Strukturen ausgearbeitete und aus-
geftuhrte Idee der Zentralisierung lasst sich in dieser wie in vielen anderen
Veranstaltungen erkennen. Eriwan wuchs in der Sowjet-Periode durch
viele Mafsnahmen zur armenischen Hauptstadt heran. Dieses Wachs-
tum wurde durch den Bau der U-Bahn und ahnliche Unternehmen be-
fordert.*¢ Die Mafsnahmen bezogen sich aber nur auf den sikularen Be-
reich, die religiosen Institutionen konzentrierten sich nicht auf Eriwan,
wo ganz im Gegenteil verhiltnismafSig wenige alte Kirchen stehen. Heute
ist Eriwan in vielerlei Hinsicht Zentrum des Staates; das religiose Zen-
trum aber, die Mutterkirche, befindet sich in Etschmiatzin, einer Klein-
stadt nicht weit von Eriwan entfernt.

Die raumliche Konzeption der Prozession betont den religiosen Bezug
Vardans nicht durch das Hervorheben des religiosen Zentrums des Lan-
des, sondern durch religiose Akzente im politischen Zentrum. Die Kirche
Surb Zoravor in der Hauptstadt dient, wie gesagt, als Ausgangspunkt.
Surb Zoravor wurde bereits 1693 fertiggestellt und gehort zu den Ele-
menten von Alt-Eriwan (Orbelyan 2009: 41). Die Stadt Eriwan wird oft
fir ihre lange Geschichte gerihmt. Die Grindung der Stadt (die man fri-
her »Erebuni« nannte) liegt weit in vorchristlichen Zeiten zuriick. In den
1920er Jahren erfuhr sie durch den Architekten Alexander Tamanjan
eine neue starke symbolische Reorganisation. Er organisierte die Stadt
im Sinne einer nationalen Symbolik, die die kulturellen Elemente und
die Erinnerung an sowjetische Gepflogenheiten vertraglich ins Nationa-
le einbettet— unter Auslassung der religiosen Symbolik. Dies bezieht sich
vor allem auf die Integration des heiligen Berges Ararat in den Grund-
riss der armenischen Hauptstadt, bei der die Tatsache aufSer Acht gelas-
sen wurde, dass der Berg aufSerhalb der Grenzen des armenischen Staa-
tes liegt. Diese optische Integration in den Eriwaner Stadtplan durch die
an seiner Lage ausgerichtete Strukturierung der Sichtachsen gibt den Ar-
meniern den heiligen Berg wieder zuriick. Viele Kirchengebaude wurden

26 Dies hatte sicherlich auch Einfluss auf die Wahrnehmung der Beziehungen
zwischen der Sowjet-Republik Armenien und der armenischen Diaspora.
Zur Entstehung dieser Beziehungen siehe (Panossian 2006: 338).

274

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

bei der Errichtung der modernen Eriwaner Architektur zerstort, einige
aber auch im Rahmen der zentralistischen Konzeption der sowjetischen
Stadt >versteckt, indem man um sie herum Wohngebiete anlegte. Bei ei-
ner dieser verborgenen Kirchen im Stadtzentrum beginnt die Prozession
und zieht sich durch die Hauptstraflen der Stadt, durchquert das Zen-
trum und bewegt sich dann in die entgegengesetzte Richtung zum Denk-
mal des Helden. Die Betonung der von Tamanjan verborgenen Gebaude
ist einerseits eine verbliebene Herausforderung des sowjetischen Erbes
und zugleich seine >Uberwindung«. Zur selben Zeit deckt sie aber auch
viele andere Konflikte auf, die wiederum ein sehr verletzliches Selbstver-
stindnis ans Licht bringen.

In den Zeiten, als Armenien unter persischer Herrschaft stand, dien-
ten die Kirchen als Treffpunkt: Hier trafen sich die Armenier, um Fei-
ertage zu feiern und sich auszutauschen. Erst mit der russischen Herr-
schaft wurden die 6ffentlichen Parkanlagen gebaut und als die neuen
Treffpunkte etabliert (Orbelyan 2009: 102). Nun folgt die Vardan-Pro-
zession einem dhnlichen Muster: Der Kirchhof als gewissermafSen his-
torischer Versammlungsort fithrt zurtick in die Zeit unter der persischen
Fremdherrschaft — auch wenn damals kulturelle Freiriume bestanden,
die spéter von der sowjetischen Ideologie unterdriickt werden sollten.

Ohne dies zu beabsichtigen oder bewusst geplant zu haben, haben
diejenigen, die die Prozession konzeptionierten, eine Strecke festgelegt,
die das von Tamanjan entworfene Eriwan gewissermafSen in Frage stellt.
Allerdings werden durch die Prozession weder neue StrafSen entworfen
noch unbekannte Wege beschritten. Vielmehr werden im bereits existie-
renden Stadtzentrum einzelne Punkte hervorgehoben und miteinander
verbunden, in diesem Fall die Kirche und das Vardan-Denkmal. Die Ma-
terialien aus dem Jahr 2008 weisen auf eine Prozessionsstrecke von der
Kirche zum Denkmal hin, die durch das gesamte Zentrum fihrt und die
HauptstrafSen (Mesrop Mashtoz, Teryan, Abovyan, Nalbandyan, Han-
rapetutjan [Alaverdyan]) mehrmals kreuzt. Alle diese StrafSen tragen Na-
men von armenischen Intellektuellen, vor allem von Schriftstellern (bis
auf Hanrapetutjan, dt. »Republik«).

Der Weg aus dem Kirchhof ist nicht gerade, zwei kleine StrafSenab-
schnitte — von der Kirche zur Strafle und ein kleines Stiick auf der Par-
pezi-Strafle — mussen uberquert werden, bevor die Prozession einer
geraden Strecke durch die Tumanjan-Strafle folgt, bis schliefSlich die
Khanjian-StrafSe erreicht wird. Die Tumanjan-StrafSe ist eine der iltes-
ten und zentralen Straflen der Stadt, eine Strafle mit alten und neuen Ge-
bauden. Sie fithrt am Opernhaus und am Schwanen-Teich vorbei und
kreuzt alle anderen wichtigen HauptstrafSen. In ihr finden sich zahlreiche
Boutiquen, Markengeschifte, Kaffeehduser, Agenturen, Geschifte und
Clubs, wobei die Prozession vorwiegend an den beiden letztgenannten
Stitten vorbeiftihrt. Diese StrafSe zdhlt zu den &ltesten und beliebtesten

275

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Teilen der Stadt. Auf dem Weg zum Denkmal liegt jedoch kein einziges
offizielles Zentrum oder staatliche Institution. Die Staatsreprasentanten
nehmen selbst am Umzug teil. Thre Anwesenheit ist sehr offen und sehr
deutlich; allerdings stofSen sie erst spater dazu und sind nicht von An-
fang an dabei.

Die Route scheint 2008 und 2009 jeweils eine andere gewesen zu
sein; auch 2012 hat sie sich ein wenig verdandert. Diese kleinen Veran-
derungen haben auch Auswirkungen auf die Symbolik der Prozession.
Zugleich weisen sie darauf hin, dass ihre Form sich noch in der Gestal-
tung befindet bzw. gerade die standige Veranderung zum Konzept der
Veranstaltung gehort.

Versteht man die Prozession als Verbindung von Startpunkt und End-
punkt, lassen sich symbolische Linien auf mehreren Ebenen ziehen. Ei-
nerseits fuhrt der Weg tber mehrere Kreuzungen durch den Strafsenver-
kehr und lasst sich als eine Uberwindung von Hindernissen begreifen,
als Aufrechterhalten einer Idee trotz Widerstinden. Die Tatsache, dass
der Weg im Wesentlichen gerade ist und moglichst direkt auf das Ziel hi-
naus lduft, spricht fiir die klare Vorstellung und schlichte Zielsetzung, die
ohne unnotige Umwege verlauft. Andererseits fithrt der Weg durch viele
Orte der Entspannung, des Konsums, der schnellen Bewegung, des Ver-
kehrs und stellt dadurch vielleicht einen Kontrast zum gewohnten All-
tag dar. Dass der Weg iiber eine belebte StrafSe in der Innenstadt fiihrt,
macht diesen Kontrast zentral und demonstrativ.

Der Weg bezieht sich allerdings nicht direkt auf den Mythos. Es wer-
den weder mythische Ereignisse nachgespielt noch Routen abgelaufen,
die im Mythos angesprochen werden. Dazu tragen die grundsatzlichen
Umstédnde bei: Erstens hat die entscheidende Schlacht nicht auf dem Ter-
ritorium des heutigen Armeniens stattgefunden; zweitens wurde nicht
fur das Territorium, sondern fiir die Idee, fiir den Glauben gekdampft, ein
Konzept, das man erst spater mit einer nationalen Identifikation gleich-
setzte. Ahnliche Inszenierungen wurden auch in anderen Stidten Arme-
niens durchgefithrt (Gjumri 2009, 2010), was darauf schliefSen ldsst, dass
die raumliche Organisation nicht einmalig und durch den Mythos festge-
legt ist. Der Weg wird erst dadurch zum >Vardan-Weg<, dass der verklei-
dete Vardan den zu seinen Ehren gehaltenen Umzug anfihrt. Das Voka-
bular des Vardan-Mythos ist jedoch in den Straffennamen des heutigen
Eriwan zu finden, und an einigen Stellen tberschneidet sich diese sym-
bolische Konstruktion mit dem Weg des Vardan-Umzuges.

Mit der Erlangung der Unabhingigkeit wurden vor allem im Stadtzen-
trum die meisten Straflennamen geandert. Schon in der sowjetischen Zeit
hatte man StrafSen umbenannt (die ehemalige Stalin-Strafse wurde zur
Lenin-StrafSe etc.). Anfang der 1990er Jahre begann man, in den StrafSen-
bennenungen das Nationale zu betonen. Unter anderem wurde der Bezug
zu Russland erst radikal entfernt, in den nachfolgenden Jahren jedoch in

276

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

etwas entschirfter Form wiederhergestellt. Am Vardan-Denkmal treffen
die Jerwand-Kotschar-Strafle (der Schopfer der Vardan-Skulptur) und
die Vardananz-StrafSe (Bezeichnung fiir Vardan und seine Gefolgschaft)
aufeinander. Die letztere geht in die Yeghische-StrafSe tiber, die nach dem
Autor der ersten Schrift iber Vardan und den groflen Krieg benannt ist.
Diese kreuzt wiederum die Parpezi-StrafSe, die den Namen des anderen
Geschichtsschreibers tragt, der ebenfalls die Ereignisse am Schlachtfeld
zwischen Vardans und dem persischen Heer geschildert hat. Diese Ket-
te der >mythischen« Straffen durchzieht die ganze Innenstadt und fithrt
weit aus dem Zentrum hinaus.

In einem Hinterhof nahe der Kreuzung der zwei nach den Geschichts-
schreibern benannten Straflen befindet sich die alte Kirche, die im
Volksmund mit dem Namen Vardans assoziiert wird und die auch zum
Startpunkt des heutigen Vardan-Festes wurde. Bereits nach der Unab-
hingigkeit wurde also durch die Umbenennung der Straffen eine sym-
bolische Linie durch die Stadt gezogen, die zur Statue fiithrte und auch
die Kirche einbezog. Diese Linie wurde aber in den spiteren 199oern un-
terbrochen, indem einige Straffen, die einen Bezug zu Russland hatten,
wieder ihre alten Namen bekamen. So wurde aus der Yeghische-Strafle
wieder die Puschkin-Strafle. Die Parpezi-StrafSe behielt ihren Namen;
hier nimmt die jahrliche Vardan-Prozession ihren Lauf. Sie verlauft al-
lerdings parallel zum >mythischen Weg<, der wiederum zum Denkmal
fiihrt. Die Organisatoren verzichten jetzt wieder auf die Begehung der
nach Puschkin benannten Strafle, die tiber die Vardan-Strafle zum Denk-
mal fiihrt, sondern lassen die Prozession iiber Tumanjan- und Khanji-
an-Strafle zum Denkmal des Helden laufen. Die zwei nach dem wich-
tigsten armenischen Schriftsteller Howhannes Tumanjan (1869-1923;
hinsichtlich seiner Wirkung mit Puschkin in der russischen Literatur ver-
gleichbar) und Aghasi Khanjian (19o1-1936; erster Parteisekretir der
kommunistischen Partei Armeniens, zusammen mit vielen armenischen
Intellektuellen spater Opfer des stalinistischen Regimes) benannten Stra-
3en haben keinen Bezug zu den im Vardan-Mythos angesprochenen Ge-
stalten und Ereignissen.

Fiir die Prozession miissen die Straflen der Stadt gesperrt sein. Dies
erfolgt durch den Einsatz der Polizei, die den Zug auf seinem Weg be-
gleitet. Absperrungen erfolgen, nur soweit dies fur die Sicherheit des
Umzuges notwendig ist; auf der Gegenspur fahren Autos, die Geschaf-
te, Kaffeehduser etc. konnen ihren Alltag fortfithren, die Unterbrechung
ist kurz und im Grunde genommen fliichtig. Die Prozession demons-
triert ihre Symbole, zeigt ihr Ziel, Musik ertont. All dies stort zwar den
Straflenverkehr, blockiert ihn aber nicht. Die Straflen und Gebiude, an
denen die Prozession im Zentrum vorbeifiihrt, stammen aus der ersten
Hiilfte des 20. Jahrhunderts. Aus heutiger Sicht sind es Altbauten. Diese
aus dem typischen armenischen Baustoff, dem rosa Tuffstein, gebauten

277

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Gebdude wurden damals in Handarbeit mit grofser Unterstiitzung der
Biirger errichtet und entstanden schrittweise. Sie symbolisieren die Ent-
stehung des heutigen Eriwans und die Mithe und menschliche Kraft, die
das Unternehmen gekostet hat.

Die Straflen, die die Prozession beriihrt, sind heute wie gestern beliebt.
Ungewohnlich ist die Richtung, denn die Prozession lasst, wie bereits an-
gedeutet, fast alle symbolischen grofSen Zentren wie das Opernhaus, den
Republikplatz, die Manuskript-Sammlung links liegen. Ziel des Umzugs
ist die 1975 von Jerwand Kotschar errichtete Statue des Vardan Mami-
konyan. Uber den Ausdruck und die Interpretation der Statue habe ich
am Anfang dieses Kapitels berichtet, ich mochte an dieser Stelle aber
noch auf die politischen Hintergriinde der Entstehung dieses Denkmals
zu sprechen kommen, um dadurch die Umstinde und Besonderheiten
des sowjetischen Vardan herauszustellen.

Die Person des Bildhauers tragt in sich selbst viele Zeichen seiner Zeit.
Seine schwere, durch viele Briiche gezeichnete Biografie ist durch harte
Repressionen der Sowjet-Zeit gepragt, aber auch durch sein einzigarti-
ges und gefeiertes kiinstlerisches Wirken in Armenien. Denn seine Werke
sind zu armenischen Nationalsymbolen geworden.?” Das Vardan-Denk-
mal entstand am Ende seines Lebens, wenige Jahre vor seinem Tod. Die
Anfange seiner Idee zu der Vardan-Statue reichen bis zum Jahr 1965 zu-
ruck, 1968 hatte er die Idee schon ausgearbeitet. Das Jahr 1965 stellte in
Sowjet-Armenien einen bedeutenden Wendepunkt im nationalen Selbst-
bewusstsein dar. In diesem Jahr wurde es zum ersten Mal moglich, ei-
nen Gedenktag fir die Opfer des Genozids zu feiern. Seitdem wurde ein
immer grofferer Raum fiir die Wiirdigung der nationalen Idee geschaf-
fen (siche dazu Panossian 2006: 320ff.). Mit dem Amtsantritt des neu-
en Parteisekretdrs Karen Demirtschjan im Jahr 1974 wurden neue Pro-
jekte realisiert, darunter das Vardan-Denkmal, das man Ende Dezember
1975 enthillte. Es steht mitten im Zentrum der Stadt, im griinen Ring,
gegentuiber vom Haus des Kinos. Die Enthiillung des Denkmals war ein
offentliches Ereignis, bei dem der Parteisekretar Demirtschjan person-
lich anwesend war und der Direktor des Instituts fiir Geschichte der
armenischen Wissenschaftsakademie Galust Galojan vor einem grofSen

27 Kotschar wurde in Tiflis geboren und zunichst dort ausgebildet, bevor er
nach Moskau und Europa ging. In Frankreich hatte er mit Picasso und Dali
erste Ausstellungen. Seine erste Frau und Tochter starben an Tuberkulose.
Seine zweite Frau blieb in Frankreich, wihrend er aus patriotischen Griin-
den nach Armenien reiste, das er nie mehr verlassen durfte: In Armenien
kam er ins Gefingnis (1942-1943), wo er so schwer gefoltert wurde, dass
er einen Horschaden erlitt. Auch in der Kunstszene war sein Weg nicht ein-
fach. Zwei der wichtigsten und grofSten Statuen in Eriwan und zwei aufSer-
halb Eriwans stammen allerdings von ihm, wihrend seine Malerei bis heu-
te als unterschitzt gilt.

278

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

Publikum eine Rede hielt. Kirchenvertreter werden nicht erwihnt. Soll-
ten sie anwesend gewesen sein, dann nur in geringer Zahl.*® Die beschrie-
bene Konstellation bei der Einweihung des Denkmals dhnelt derjenigen
am Ende der Prozession sehr — mit einem Unterschied: Leitung, Domi-
nanz und Deutung haben hier nicht von Wissenschaftler inne, sondern
Geistliche.

Das Denkmal ldsst sich als Ergebnis von Kampf und Widerstand ver-
stehen: Nicht nur der Bildhauer hat viele Schwierigkeiten auf sich ge-
nommen, um sein kiinstlerisches Wirken in Armenien entfalten zu diirfen
und seinen Ideen nachgehen zu kénnen; auch die nationale Stimmung in
Armenien war nicht selbstverstandlich und konnte erst nach und nach
entstehen. Dieses Denkmal zahlt zwar zur sowjetischen Kunst, hat aber
seine Besonderheiten. Die Idee des nationalen Helden wurde in den Be-
richten zum Denkmal sorgfiltig getarnt; religiose Aspekte wurden sogar
ganz ausgespart. Dabei wird bei den Fithrungen stets betont, dass in der
Statue mehrfach die Figur eines Kreuzes zu erkennen sei, in Kombina-
tion mit dem Schwert. Das Schwert wird zum Kreuz. Der Kimpfer, der
einen Schild tragt und nur mit dem Schwert den Gegner angreift, stellt
ebenfalls durch seine ausgestreckten Hiande ein Kreuz dar; auch Reiter
und Pferd bilden ein Kreuz.> Wir haben es folglich mit einer weiteren im
Sakularen versteckten religiosen Darstellung zu tun, die an die Gegeben-
heiten und die Widrigkeiten der politischen Situation angepasst wurde.

Obgleich das Museum Jerwand Kotschars in die Konzeption der Ver-
anstaltung nicht einbezogen worden war, zeigten sich dessen Mitarbei-
ter erfreut, dass die Prozession zu Kotschars Statue fiihrte. Sie betrachte-
ten dies als Anerkennung des, ihrer Auffassung nach, nicht angemessen
gewiirdigten Kunstwerkes. Am Vardan-Denkmal kommt die Prozessi-
on an ihr Ziel. Regierungsinstanzen spielen also keine Rolle: Die Bewe-
gung fiihrt nicht zum Prisidenten, Parlament oder Gerichtshof, sondern
zum Heldendenkmal.

Zeit

»Prozessionen sind Orte der Ungleichzeitigkeit« (Gengnagel et al. 2008b:
6). Die symbolische Definition einer Prozession ergibt sich aus zahlrei-
chen zeitlichen Referenzen, die an einem bestimmten ausgewahlten Tag
zusammengebracht werden.

28 Den Ablauf der Ero6ffnungsfeier habe ich im Archiv des Kochar-Museums
bei meinen Recherchen aus Pressemitteilungen des Jahres 1975 entnom-
men (siehe Berichte in Komsomolec, 20.12.1975 [russisch] und in Hajreniki
Dzain, 24.12.1975 [armenisch]).

29 Diese Interpretation horte ich bei einer Fiihrung im Kotschar-Museum, bei
meinem Besuch am 1o. April 2012.

279

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Der Vardan-Tag liegt in der kalten Jahreszeit. Er fillt in den Zeitraum
von Ende Januar bis Anfang Mirz; 2008 fand er noch im Januar statt.
Der feierliche Zug findet an einem Donnerstag, einem Arbeitstag, statt;
Beginn ist ungefahr um 12:30 Uhr. Die Veranstaltung dauert 1,5 bis 2
Stunden. Das Tempo verdndert sich kaum, es gibt keine Haltepunkte, nur
am Anfang und am Ende wird innegehalten: eine Art zeitlicher Schnitt-
punkt, an dem alle Beteiligten versammelt sind. Die Veranstaltung startet
nach dem Gottesdienst, oder anders gesagt: Der Gottesdienst geht in die
Prozession tiber. Die Uhrzeit ist auf die Mittagspause der teilnehmenden
Politiker abgestimmt und erméglicht dadurch deren Anwesenheit. Die
Studierenden sind von ihren Veranstaltungen befreit. Wahrend die Re-
prasentanten des armenischen Staates ihre Pause zur Verfiigung stellen,
richten sich die Reprisentanten der Kirche zeitlich nach den Ersteren.
Fur die Schulen stellt der Vardan-Tag hingegen einen Bruch in ihrer tig-
lichen Routine und eine Unterbrechung des Unterrichts dar. 2008 fiel die
Prozession in die Wahlperiode und wurde fiir den Wahlkampf genutzt.

Die Strecke verbindet mehrere zeitliche Referenzen, ebenso wie die
symbolische Reprisentation und die Form des gemeinsamen Gehens. Der
Ausgangsort, die Kirche, wurde im 17. Jahrhundert erbaut, das Stadtzen-
trum Eriwans in den 1920er Jahren und die Vardan-Statue schliefSlich
im Jahr 1975. Ich mochte an dieser Stelle kurz auf die 1970er Jahre ein-
gehen. Nachdem die Schrecken der Repressionen und die Nachkriegs-
zeit Uberwunden waren und die Situation in Armenien sich schrittweise
normalisierte, entwickelte sich die Stadt zu einem kulturellen Zentrum.
Man baute viel und forderte wissenschaftliche und kulturelle Instituti-
onen. 1975 wurde der FufSballverein Ararat zum sowijetischen Meister
und qualifizierte sich fir die Europameisterschaft. Noch heute feiert man
diese Ereignisse und bezieht sich auf sie unter anderem tiber die Symbo-
lik von Kreuz und Flagge: Man betont das Christentum und die Arme-
nische Kirche, die Einfithrung der armenischen Schrift im 4. und 5. Jahr-
hundert sowie den armenischen Staat von 1918 und 1991. Die Schlacht
von Avarayr, die im Zentrum des Vardan-Mythos steht, fand im Jahre
4571 statt. Auf diese Zeit beziehen sich die Teilnehmer mittels ihrer Kos-
tiime, wodurch eine gewisse Gleichzeitigkeit entsteht: Ritter, Soldaten
und Diakone, fithrende Politiker und Geistliche stehen nebeneinander;
traditionelle Kostiime der Geistlichen, Soldatenuniformen, Politiker in
dunklen Anziigen, der Ritter in seiner Ristung, die Jugendlichen in ih-
rer Alltagskleidung.

Auch einzelne Elemente der Feierformen haben ihre zeitlichen Refe-
renzen: die Zusammenkiinfte vor der Kirche und am Denkmal weisen
jeweils auf eine bestimmte historische Periode hin; Demonstration und
Parade sind ebenfalls prigende Formen, die ihren Ursprung in der ar-
menischen Unabhingigkeitsbewegung vom Ende der 198ocer Jahre ha-
ben. Die Parade als Volksereignis geht wiederum auf die sowjetische

280

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

Zeit zurtck, auf die Feierlichkeiten zum 1. Mai und andere grofSe Fes-
te. So gesehen verdichtet die Prozession viele historische Abschnitte
der armenischen Geschichte insgesamt, vor allem aber der Republik
Armenien der letzten 1oo Jahren und eine ungleichzeitige Gleichzei-
tigkeit entsteht.

Diese Zeitkomponente bringt sowohl sikulare als auch religiose Span-
nungen zwischen den verschiedenen Symbolverwaltungen zum Aus-
druck: ob das Vardan-Fest nun an dem bekannten Datum im Mai oder
an dem beliebigen von der Kirche vorgegebenen Wintertag gefeiert wer-
den muss. Auch an der Festlegung der Uhrzeit wird deutlich, wie wich-
tig die Teilnehmer sind und welche Position sie in der Hierarchie ein-
nehmen. Letztendlich bietet die Verbindung der einzelnen Referenzen zu
einer Linie eine Interpretation der Rolle der Kirche, der neuen Staatlich-
keit, deren Einbeziehung in das Geschehen, aber auch einen Bezug zur
jiingeren Vergangenheit, den Errungenschaften der Sowjet-Ara und eine
Abgrenzung von ihr.

Ordnung

Als letzten Punkt mochte ich die Besonderheit der in der Prozession ein-
gehaltenen Ordnung diskutieren, die Frage, welcher Choreografie die
Bewegung folgt und welche Inhalte dadurch vermittelt werden. Um die
Choreografie der Prozession in ihren Elementen darzustellen und zu
analysieren, betrachten wir sie im Detail. Der erste in der Kolonne ist
ein als Ritter verkleideter Schauspieler, der den Anlass der Prozession
verdeutlicht. Er soll den Mythos reprisentieren: den mythischen Hel-
den Vardan auf einem Pferd. Der Ritter reprisentiert weder Staat noch
Kirche. Der mythische Held wird neutral dargestellt und triagt weder
eindeutig kirchlich noch eindeutig staatlich definierte Symbole. Wir se-
hen einen sicheren Reiter auf dem Pferd. Ein gut aussehender junger
Mann, glatt rasiert und mit ernstem Gesichtsausdruck erfillt ruhig sei-
ne Aufgabe. Er sitzt auf dem Pferd und tragt historisch anmutende Klei-
dung. Beides bezeugt seine Distanz vom Alltag und von der Gegenwart.
Als Ritter zu Pferde entspricht er den bekannten Darstellungen Vardans
aus dem letzten Jahrhundert. Allerdings ist, wie oben bereits erwahnt,
durch diese historische Verkleidung hindurch seine Alltagskleidung zu
erkennen, die ihn doch alltiglich erscheinen lasst. In der Vardan-Figur
treffen historisches Aussehen, Jahreszeit und Reitkunst aufeinander. Sie
fiuhrt schweigend den Umzug an. Eine weitere Rolle hat sie nicht. Thre
Funktion, die sich aus der Choreografie der Prozession ergibt, ist zu
fithren, aber auch zu vereinen. Das erste, was der als Vardan verkleide-
te Held vereint, sind die hinter ihm getragenen kirchlichen und staat-
lichen Symbole.

281

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Dem Reiter folgen auf der rechten Seite ein Kreuz tragender Diakon
und links ein die Nationalflagge schwenkender Soldat. In der niachsten
Reihe werden die Symbole wiederholt: Dieses Mal steht ein Soldat mit
Flagge auf der rechten Seite, wihrend links ein Diakon ein Marien-Sym-
bol tragt. Die kirchlichen und staatlichen Symbole und ihre Triger sind
also iiber Kreuz angeordnet; sie bilden zusammen ein Kreuz. Diese Uber-
kreuzung haben die Veranstalter der Prozession bewusst eingesetzt.

Den in Kreuzformation laufenden Soldaten und Diakonen folgen wei-
tere Soldaten. Diese tragen auf jeder Seite jeweils zu zweit ein mit einer
Aussage bedrucktes Transparent. Damit sehen wir in diesem ersten Ab-
schnitt der Prozession zehn Soldaten und zwei Diakone, die dem Hel-
den folgen. Die Soldaten sind deutlich in der Uberzahl, die Prisenz des
Staates iiberwiegt. Die staatliche Symbolik variiert aber weniger als die
kirchliche. Die zwei Diakone tragen jeweils ein anderes religioses Sym-
bol, wihrend die beiden ersten Soldaten die Nationalflagge schwenken.
Die Redundanzen und die ssymbolische Armut< bei der Darstellung der
staatlichen Symbole im Vergleich zu den Symbolen der Kirche und der
Umgang mit der typischen Symbolik, die Art, wie diese getragen und pra-
sentiert wird, steht dem zahlmifigen Ubergewicht entgegen. Das grofle
Kreuz ist schwer zu tragen, die Diakone wechseln sich auf halbem Weg
ab. Thre Gesichtsausdriicke entsprechen der schweren und heiligen Sym-
bolik. Die Staatsflagge hingegen scheint sehr leicht und instabil zu sein,
und die Soldaten halten sie mit entspannter und gelassener Haltung so-
wie eher unseriosem Gesichtsausdruck hoch. Das Kreuz und sein Um-
gang mit ihm sind wie sein symbolischer Inhalt fiir die Diakone nicht

282

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

neu, wahrend die Soldaten mit den von ihnen getragenen Transparenten
eher wenig vertraut scheinen. Diese werden in der Gemeinde vorberei-
tet und den Soldaten erst am Vardan-Tag ausgehindigt. Sie konnen sich
also gar nicht griindlich damit auseinander gesetzt haben. Den in zwei
Reihen mit Transparenten voranschreitenden Soldaten folgt das Blasor-
chester, das sich durch seine Bekleidung von den iibrigen Soldaten un-
terscheidet. Die Musiker tragen eine Parade-Uniform und laufen in sechs
Reihen. Thnen folgen wiederum Soldaten, die in zwei dichten Reihen das
Militar abschliefSen. Sie lassen sich aufgrund der Farbe ihrer Uniformen
in zwei Gruppen aufteilen. Die letzte Gruppe hilt keine Symbole hoch,
triagt aber dazu bei, die Priasenz der Armee und hiermit die Prasenz des
Staates zu betonen. Wihrend die Musiker etwas 4lter sind, erweisen sich
die uibrigen Teilnehmer als sehr jung.

Die Rolle der Armee in der Prozession

Bei einer der Sitzungen, in denen ich das Bildmaterial von Kollegin-
nen und Kollegen interpretieren lief, wurde etwas angemerkt, das ich
gerne aufgreifen mochte: »Es wirkt so, als ob die Armee fiir den An-
lass gemietet wire«. Die Armee wirkt so unselbstindig, weil aufSer der
Uniform keine vereinheitlichenden Elemente zu erkennen sind: Sie mar-
schiert nicht, obwohl sie sich in einer Ordnung bewegt, Befehle befolgt
und im Dienst ist.

Die Beteiligung der Armee ist so stark, dass ihr eine wichtige Bedeu-
tung bei der symbolischen Aussage der gesamten Vardan-Feier zukommt.
Alle Widerspriiche der aktuellen Situation in Armenien vereint die Ar-
mee gewissermafSen in sich und trégt sie in die Veranstaltung hinein. Vor
allem ist die Armee eines der wichtigsten Zeichen der Souverdnitit des
Landes und geschiutzter Grenzen. Die armenische Armee hat sich nach
dem Zusammenbruch der Sowjetunion im Jahre 1992 gebildet und ist
in der Auseinandersetzung mit Aserbaidschan als solche ausgeriickt. Den
Krieg fiir Berg-Karabach konnte die armenische Armee fiir sich entschei-
den. Man verbindet damit also einen Erfolg und ein Verdienst der ar-
menischen Armee. Der Sieg in Berg-Karabach wird zu einem machti-
gen Symbol und schldgt Briicken zu vielen historischen Ereignissen und
Vorstellungen: Die verlorenen Gebiete, die verlorenen Schlachten wer-
den durch diesen Sieg in ihrer bedriickenden Wirkung entscharft. Jahr-
lich werden der Tag der Armee und ihre Erfolge gefeiert. Zugleich ist
die Armee, wie viele andere staatliche Institutionen, wegen schlechter
Bedingungen und korrupter Verhaltnisse sehr umstritten. Man kennt
skandalose Geschichten tiber die Krankheits- und Todesfille, korper-
lichen und seelischen Schiden, die den Wehrpflichtigen zugefiigt wer-
den. Die Verbrechen werden rechtlich nicht verfolgt, die Opfer und ihre

283

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Familien werden damit alleine gelassen. Schlieflich ist der Militardienst
in Armenien fiir alle Minner Pflicht, was ebenfalls unterschiedliche Re-
aktionen hervorruft.

Am Vardan-Tag laufen die Soldaten in einer Linie mit den Diakonen.
Auch in Sowjet-Armenien wurden die jungen Minner in die Armee be-
rufen, was aber keineswegs mit religiosen Gefiihlen oder der Instituti-
on Kirche in Verbindung stand. Im unabhingigen Staat entstehen auch
auf dieser Ebene Verbindungen zwischen kirchlichen und staatlichen In-
stitutionen. Neuerdings ist in der Armee zusammen mit dem medizini-
schen Personal und weiteren helfenden Instanzen die Anwesenheit eines
Geistlichen eingefiihrt worden.>° Durch die Anndherung beider Institu-
tionen entsteht eine Ordnung, die relativ neu ist und sich weiterhin erst
etablieren muss. Die Kirche soll zur Bewaltigung der Probleme im Alltag
der Armee beitragen, diese wenigstens entscharfen, Vertrauen und seeli-
schen Schutz der Soldaten gewihrleisten. Der Vardan-Mythos wird nun
so gelesen, dass er beide Institutionen einander annahert. Das Narrativ
der siakularen Tradition, welches die Verteidigung der Grenzen, des Staa-
tes, Tapferkeit, Heldenhaftigkeit, Mannlichkeit und Pflicht in den Vor-
dergrund bringt, wird mit religioser Opferbereitschaft verbunden. Auch
in der Prozession findet eine Anniherung von Kirche und Staat statt.

Eine besondere Rolle fiir die Prozession spielt das Blasorchester. Es un-
terliegt dem Verteidigungsministerium und hat keinen Bezug zur Kirche.
Das schon oben erwahnte Alter der Musiker lasst vermuten, dass sie viel
Erfahrung und Ubung haben. Die Anwesenheit der uniformierten Musi-
ker erweitert den Einsatz der Armee, aber auch das gemeinsame Gehen
verbindet alle Teilnehmer durch die Musik.?* In einem Interview beton-
te der Organisator die Wirkung der Musik: »Sobald die Musiker anfan-
gen zu spielen, wird alles still und ein besonderes Herzklopfen ist da«.
Gespielt werden keine religiosen, sondern patriotische Hymnen. Das Or-
chester verleiht der Prozession einen Rhythmus, was den militdrischen
Charakter der Veranstaltung erneut betont. Die Musiker spielen Lieder,
die sie bereits zu anderen Anldassen mehrfach gespielt haben, sie sind gut
vorbereitet und erfiillen ihre Aufgabe souveran. Es handelt sich um kei-
ne neue fiir diesen Anlass konzipierte Form.

Das Orchester spielt nicht durchgehend (siehe Bilder). Am Zielpunkt
beim Denkmal werden, wie wir den Fotos entnehmen, die Instrumen-
te auf den Boden gestellt, die Musiker werden nun zu Beobachtern oder

30 2012 waren es 40 Geistliche, die im Dienste der Armee standen: je eine Per-
son in jeder grofSen militarischen Einheit (siehe https://armenpress.am/arm/
news/684543/, Zugriff: 02.10.2017)

31 Da das Hauptdatenmaterial aus Bildern besteht und nur wenige zusitzliche
Daten aus dem Jahr 2009 einen Audio-Anteil haben, habe ich die musikali-
sche Ebene nicht im Detail analysieren konnen.

284

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

Zuhorern. Die Funktion des Orchesters ist mit der Ankunft am Ziel er-
fullt. Spater werden in der Nihe des Denkmals Lautsprecher aufgestellt,
aus denen Musik, spiter die Reden etc. ertonen.

Die Armee wird thematisch eingebunden und durch viele Fiden mit
den zentralen Institutionen verbunden. Diese Verbindungen sind aber
noch nicht ausgereift, sondern noch in Erprobung. Sie sind nicht au-
thentisch. So wirkt die Armee trotz ihrer Beteiligung als Fremdkorper,
als wire sie nur »gemietet«. Das liegt womoglich daran, dass die Armee
in dieser Veranstaltung nur ein Hilfsmittel der symbolischen Reprisen-
tation ist. Es geht nicht um die Armee. Ausschlaggebend sind die Regie-
renden und die Kirche.

Das Verhiltnis zwischen Kirche und Staat

Das Verhaltnis der zwei zentralen Trager der Prozession ist letztlich das
wichtige Thema der Vardan-Feier. Sowohl Kirche als auch Staat sind in
ihrer heutigen Form >junge« Institutionen und miissen sich in der Prozes-
sion zueinander positionieren und miteinander auskommen.

Im Zentrum des Zugs stehen Ministerprasident und Bischof, die rechte
Seite besetzen die Politiker und die linke die Geistlichen, die in der Min-
derheit sind. In der zweiten und dritten Reihe laufen ausschliefSlich Poli-
tiker. Thnen folgen Schiiler, Jugendliche und andere Gruppen der Eriwa-
ner Stadtbevolkerung. Die Kirche arbeitet zwar das Feierkonzept aus und
fithrt den Umzug an. In quantitativer Hinsicht ist sie bei der Durchfiih-
rung der Prozession den staatlichen Reprasentanten allerdings weit unter-
legen. Denn das Bild wird eindeutig von der Prasenz der Armee bestimmt.

Auf dem Bildmaterial erkennt man die wichtigsten Politiker, die in
zwei bis drei Reihen mit ihren Leibwichtern und sonstiger Begleitung bei
der Prozession mitlaufen. Sie alle tragen Anztge, Krawatten und Mén-
tel. Die erste Reihe teilen sich die Regierungsmitglieder mit den Geistli-
chen, wobei letztere drei (hochstens vier) Positionen auf der linken Seite
in der ersten Reihe einnehmen. In der Mitte treffen sich der Bischof und
der damals im Wahlkampf fiir das Prasidentenamt stehende Ministerpra-
sident des Landes Sersch Sargsjan. Neben dem Ministerprasidenten lduft
der Biirgermeister der Stadt Eriwan Jerwand Zacharyan, neben dem Ter
Navasard Erzbischof Kchoyan, der Priester Ter Hakob Khatchatryan, der
die Konzeption und Organisation der Veranstaltung geleitet hat. In seiner
Nibhe ist noch ein weiterer Geistlicher zu erkennen. Die weltliche Macht
ist in der ersten Reihe noch durch eine weitere Person reprasentiert: den
Leiter der Jugendfraktion der Republikanischen Partei Armeniens, Karen
Avagyan, und durch viele Teilnehmer in der zweiten Reihe: den Vorsitzen-
den der Zentralbank (und spateren Ministerprasidenten) Tigran Sargsjan
oder den Berater des Ministerprasidenten Vigen Sargsyan. Wie erwihnt

285

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

sind die Reprasentanten der weltlichen Macht denjenigen der kirchlichen
hinsichtlich ihrer Anzahl und ihres Status weit tiberlegen. Die Spitze der
Stadtverwaltung ist ebenfalls anwesend.

Bei der wissenschaftlichen Analyse von koniglichen Prozessionen spielt
die Mittelachse eine wichtige Rolle. Sie ist fur die Struktur und Allgemein-
wirkung entscheidend, vor allem das Zentrum und die Nihe zum Herr-
scher, der namlich in der Mitte lief und nicht etwa als erster die Prozession
anfihrte. Vom Herrscher ausgehend leiteten sich die weiteren hochran-
gigen Positionen innerhalb der Prozession ab. Obgleich die rechte Seite
wichtiger war als die linke, galt vor allem das Grundprinzip, dass es bes-
ser sei, dem Herrscher nah als ihm fern zu sein. Mit der Entfernung vom
Monarchen nahm das Prestige ab (Schwedler 2008: 124). Die Mittelachse
der Vardan-Prozession verbindet die politische Spitze der Prozession mit
dem Helden Vardan. Die politische Gefolgschaft lauft rechts, die Geistli-
chen laufen links von ihm. Auch hier reiht sich der zukiinftige Prasident
des Landes nicht in die erste Reihe ein, sondern liuft in der Mitte des Zu-
ges und nicht alleine. Die ersten Symboltrager, das Orchester und die Sol-
daten laufen als eine Figur, als ein zusammenhangender Korper, wahrend
die fithrenden Politiker und Geistlichen einen betrachtlichen Abstand zur
Armee einhalten. Die Organisatoren sind nicht von der Gefolgschaft ab-
getrennt. Jugendliche und Erwachsene folgen den Organisatoren.

Die Krifteverteilung wird noch einmal deutlich, wenn alle am Ziel an-
kommen und die Reihen sich neu zusammensetzen. Alle Soldaten, Schii-
ler, Studenten, Musiker und sogar >Vardan selbst< nehmen in den hinteren
Reihen Platz. Vorne steht die Regierung; die Transparente, Flaggen und
Kirchensymbole werden in einer Reihe vor den Politikern aufgestellt. Der
Fokus liegt auf dem Denkmal, unter dem die Symboltriger stehen. Seit-
lich daneben wird ein Pult aufgebaut, an dem der Bischof seine Rede hilt.

Vertretung der Allgemeinheit

Die letzte Gruppe, die die Prozession schlief3t, besteht hauptsichlich aus
Reprasentanten der Ausbildungsinstitutionen, die grundsatzlich neutra-
le Positionen vertreten. Studierende und Schiiler sollen ebenso wie Lehr-
krafte und moglicherweise Eltern an der Prozession teilnehmen. In den
Reihen der jungen Generation sieht man hier und da iltere Biirger, in
der Dokumentation von 2008 erkennt man aber auch parteipolitische
Gruppen; junge Menschen, die durch ihre Bekleidung ihre Zugehorig-
keit zum anwesenden Prisidentschaftskandidaten demonstrieren. Die-
ser Vertretung der Allgemeinheit spielt in der symbolischen Struktur eine
wichtige Rolle, denn sie starkt die Idee, den Herrscher und demonstriert
dessen Macht und Legitimitit. Sie reprasentiert die Gefolgschaft und
Nachkommen.

286

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

Durch Transparente machen die Schulgruppen auf sich aufmerksam.
Auf ihnen steht neben dem Namen der Schule eine Aussage. Diese Trans-
parente verleihen der Prozession den Charakter einer Demonstration. Sie
werden in einer ungeordneten Menschenmenge hoch gehalten. Man kénn-
te meinen, sie wiirden zu Protesten aufrufen oder Forderungen stellen;
manche von ihnen lassen sich auch so lesen. Laut den von mir gefithrten
Interviews miissen auch Studenten anwesend gewesen sein. Sie haben al-
lerdings keinerlei demonstrative Zeichen verwendet. Da die Jugendfrak-
tion der Republikaner eine der Organisatoren ist, ist zu erwarten, dass
auch sie sich unter diesen Gruppen findet. Die Jugendorganisation der Ge-
meinde und sonstige Angehorige der Kirche bilden sicherlich ebenfalls ei-
nen Teil der Gefolgschaft. Das ldsst sich an den Bildern jedoch nicht ein-
deutig erkennen.

Aspekte der Machtdemonstration

In ihren allgemeinen Ziigen ldsst sich die Prozession als ein Macht-Ri-
tual diskutieren, in dem Individuen und Gruppen mit ungleichen Res-
sourcen zusammenkommen. Manche von ihnen geben Befehle und Auf-
trige, denen die anderen zu folgen haben. Die unmittelbare Aktion wird
von einer Gruppe dominiert. Dementsprechend werden die Rollen ver-
teilt und ausgefiihrt. Das Ergebnis dieses Rituals, das angestrebte Ziel,
besteht nicht in der Uberwindung der Grenzen zwischen den Gruppen
mit verschiedenen Positionen oder der Erzeugung einer Gemeinschaft
der Gleichen, sondern in der Darstellung und Festigung der Machtver-
haltnisse (Collins 2005: 112). Die Prozession am Vardan-Tag hat eine
klare Reihenfolge von Anfiihrern und Gefolgschaft. Die letztere ist in ih-
rer Entscheidung zur Teilnahme von den ersteren beeinflusst und zu der
von ihr ibernommenen Rolle aufgefordert worden. Sowohl die Teilnah-
me der Soldaten als auch die Anwesenheit der Schiiler wihrend der Un-
terrichtszeit ist so angeordnet worden. Alle Teilnehmer fithren Rollen aus
und tragen dazu bei, dass die Machtkonstellation zum Ausdruck kommt
und die Intentionen der Autoren realisiert werden.

Sowohl Befehlshaber als auch Befehlsnehmer orientieren sich an do-
minanten Symbolen, die wiederum unterschiedlich gefirbt sind. Die
Befehlshaber identifizieren sich mit den heiligen Objekten ihrer Ver-
anstaltung, betrachten sie als Ideale und erwarten von den anderen
Ehrbezeugung ihnen gegeniiber (Collins 2005: 114). Die dominanten
Symbole dieser Veranstaltung sind trotz des Anlasses die unabhingige
Staatlichkeit und die staatliche Gewalt. Dies reflektieren alle Gruppen
durch ihre Haltung. Auch Vardan und der Mythos werden dahingehend
interpretiert und in Bezug dazu gesetzt.

287

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN
Staat und Kirche. Konkurrenzen und Verwandtschaft

Als souverine staatliche Einheit befindet sich Armenien in einer struktu-
rellen Labilitdt. Da keine vorgegebenen Strukturen existieren, steht es ge-
wissermafSen vor unterschiedlichen Alternativen. Es besteht ein Zwang,
unter den unterschiedlichen, gesellschaftlich vorgepragten Lebensent-
wirfen eine Wahl zu treffen und diese zu legitimieren. Dabei konnen
Ideen und Institutionen helfen. Keine von ihnen kann zwar selbst die
Anforderungen erfiillen, sondern sie stehen mit den Moglichkeiten, tiber
die sie verfligen, in Konkurrenz zu einander und zu den Strukturen, die
kontinuierlich fiir das Land wichtig waren (Soeffner 2010: 179). Man
konnte die drei symbolischen Einheiten wie folgt unterscheiden: den Na-
tionalstaat, die armenische Apostolische Kirche und die dritte, in diesem
Fall weniger subjektbezogene, schriftliche sakulare Tradition. Diese drei
Ideen werden in der Prozession stellvertretend reprasentiert und auch in
den Ideen ihrer Organisatoren reflektiert.

Die kirchliche und staatliche Symbolik reprisentiert jeweils eine Zeit, in
der die jeweils andere nicht ausschlaggebend war: Die Kirche war beispiels-
weise stark, als es keinen eigenen Staat gab, wihrend sich der Staat auf die
Jahre der ersten Republik beruft. In dieser Weise ergibt sich eine Verwal-
tungskontinuitit. Die Ressourcen werden nicht gegeneinander ausgespielt,
sondern zusammengefiigt, wodurch es moglich wird, die geschichtlichen
Perioden in einem Gesamtkonstrukt zu vereinen. Ab- und ausgegrenzt ist
die Sowjet-Zeit, und diese Abgrenzung von den Jahren der sowjetischen
Herrschaft ist eine weitere gemeinsame Basis fur beide genannten Symbol-
systeme. Die schriftliche Tradition hingegen zieht sich durch alle genann-
ten historischen Perioden und hat einen ihrer Hohepunkte im Gegensatz
zur Kirche in der Sowjet-Zeit in der Republik Armenien erreicht. Aus die-
sem Grund nimmt man von den textuellen Vardan-Darstellungen der so-
wijetischen Zeit bewusst Abstand und zitiert lieber frithere Quellen.

Die Idee eines Zentrums wird konstruiert und Grenzen werden gezo-
gen. Dabei wird das Netzwerk der durch die Welt verstreuten armeni-
schen Zentren dem Staat untergeordnet. Vielfalt und unterschiedliche
Perspektiven werden weder berticksichtigt noch begrifst. Zentrum und
Einheit werden unter anderem durch Spriiche wie »eine Kirche, eine Na-
tion, ein Glaube« markiert. Sprachlich ist ebenfalls alles einheitlich ge-
staltet, es gibt keine Hinweise auf andere Sprachen oder auch auf nur
die westarmenische Sprache. Die Kirche fungiert als einzige Tragerin der
Tradition. Man strebt Einheit und klare Abgrenzung an. Dementspre-
chend bleiben andere religiose und politische Institutionen, oppositio-
nelle Parteien, Minderheiten ausgeschlossen.

Ein geschiitztes armenisches Territorium und die staatliche Sicherheit
unterscheiden den armenischen Staat von den armenischen Zentren in der
Diaspora. Die Grenzen und Souverinitat sind eine neue Struktur, in der

288

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

der Staat unabhingig von der Kirche Macht hat. Das unterscheidet ihn
von einer Gemeinde, die durch die Kirche verwaltet wird. Die Grenzen des
Staates werden durch die Armee geschiitzt, die Grenzen des Armeniertums
durch die Kirche. Die zahlreichen armenischen Diaspora-Zentren werden
durch die Kirche vernetzt und zusammengehalten. Dadurch ergibt sich ein
anderes Verstindnis von Grenze und Gebiet. Die armenische Kirche hat
wie der armenische Staat einen nationalen Charakter: Beide haben eine
ahnliche nationale Bedeutung. Die Kirche verfestigt die unsichere Basis,
auf der der Staat sich bewegt und erweitert gleichzeitig die Grenzen Ar-
meniens durch den Bezug zu Vergangenheit und Diaspora. Nicht zuletzt
bedeutet das Zusammenkommen von religiosen und staatlichen Machten
eine Abgrenzung vom Modell der UdSSR. Denn zur Sowjet-Zeit hatte Ar-
menien Grenzen, Schutz, aber keinen unabhingigen Staat. Wahrend sich
Kultur und Sprache entwickelten, blieb die Religion eher im Hintergrund.

Den unsicheren Strukturen steht die schriftliche Tradition Armeniens
entgegen, die unabhingig von Zusammenbriichen der Staatsform stets
bestehen geblieben ist. Eine ununterbrochene schriftliche Tradition ist
weder dem Staat noch der Kirche zuzuschreiben; sie kommt auch in der
Prozession viel stabiler zum Ausdruck und wird von allen Teilnehmern
auf die gleiche Weise eingesetzt: Die Transparente werden von verschie-
denen Gruppen getragen und sind in ihrer Logik komplex.

In der Prozession ist Vardan nur eines der vielen verschiedenen Sym-
bole, die prasentiert werden und dient als Verbindungsglied zwischen re-
ligioser Idee und der Idee des bewaffneten Kampfes: Einerseits ist Vardan
ein Held, andererseits ein Opfer und religioser Martyrer.

289

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

Zwei Prozessionen in zwei Perioden staatlicher Unabhiangigkeit:
1919 und 2008

Abschliefsend mochte ich die Prozessionen am Vardan-Tag in der ersten
und dritten Republik vergleichen. Vieles in der heutigen Republik orien-
tiert sich an den Erfahrungen der ersten Republik. Dies zeigt sich auch
an den Feierlichkeiten am Vardan-Tag, wie zum Anfang dieses Kapitels
bereits erwahnt wurde. In der ersten Republik wurde der Vardan-Tag un-
ter Beteiligung der Armee gefeiert. Wie 9o Jahre spater, in unseren Tagen,
wurde schon damals eine Strecke durch das Zentrum der Stadt Eriwan
gewiahlt. Wichtige den Staat reprisentierende Personlichkeiten waren
anwesend und brachten ihre Teilnahme auch mit festlichen Reden zum
Ausdruck. In beiden Fillen ist die Kirche ein Schliisselpunkt entweder
am Anfang oder am Ende der Prozession, die weltliche Macht ist vor-
wiegend durch Personen reprisentiert und versammelt sich um die Kir-
che. Regierungsgebdude und Ministerien liegen nicht auf dem Weg der
Prozession. In der aktuellen Variante laufen die Repriasentanten der Re-
gierung und Staatsmacht mit dem Zug mit. Der Staat ist in beiden Fil-
len in Entstehung, wird erst konstruiert, indem die einzelnen Elemente
zusammengebracht werden. Wahrend in der ersten Republik die Kirche
das Ziel der Prozession war und der Gottesdienst gleich vor der Kirche
mit Beteiligung der Anwesenden gefeiert wurde, nahm die Prozession
2008, 2009 und in den folgenden Jahren ihren Anfang bei der Kirche
und bewegte sich von dort zum Vardan-Denkmal. Davor feierte man in
der Kirche den Gottesdienst.

Den Berichten zufolge bestand die Prozession hauptsdchlich aus Sol-
daten, an die man auch die feierlichen Reden richtete. Heute sind auch
andere Gruppen beteiligt. Die Kirche, die als Zielpunkt der Parade der
ersten Republik gedient hatte, wurde spater zerstort. In den darauffol-
genden Jahren und bis heute steht an ihrer Stelle ein grofSes Kino, das
den Namen »Moskauc tragt und in die spatere Architektur der Stadt Er-
iwan eingepasst ist. Die aktuelle Vardan-Feier betont, indem sie bei der
Kirche startet, die Elemente der Stadt, die die bekannte Architektur der
Stadt iberwinden und alte religiose Zentren aus ihrem >Versteck< her-
vorholen. Der Weg ist in der aktuellen Prozession sehr viel linger und
das gemeinsame Gehen zentraler als in der fritheren. Sowohl zu Beginn
des ersten armenischen Staates als auch am Anfang der dritten Republik
stehen pragende bewaffnete Konflikte. Im ersten Fall handelt es sich um
die Auseinandersetzungen mit der Tiirkei, im zweiten um den Konflikt
mit Aserbaidschan. Der Bericht von der Parade Anfang des 20. Jahrhun-
derts stammt aus einer Zeit, in der der Konflikt akut war. Seine Folgen
und die unmittelbare Bedrohung spielten damals eine entscheidende Rol-
le, was auch in den Reden des Tages thematisiert wurde, die sich, wie ge-
sagt, direkt an die Soldaten richteten. Die heutigen Prozessionen fanden

290

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROZESSION AM VARDAN-FEST IN ARMENIEN (2008)

hingegen in einer Zeit statt, als der Konflikt um Berg-Karabach nicht
unmittelbar im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit stand. Zumindest aus
dem Bericht konnte man folgern, dass die Armee in der fritheren Veran-
staltung eine wichtigere Rolle spielte als heutzutage. Dennoch verbanden
beide Veranstaltungen religiose und sikulare Elemente, um eine Symbo-
lik zu prigen, die dem neuen Staat einen Halt geben und die Tradition
mit den staatlichen Gebilden verbinden konnte.

Die darauffolgende Sowjetisierung brachte ein neues Gleichgewicht
zwischen Tradition, Kultur und aktueller Staatsform hervor. Viele Tradi-
tionen wurden abgelehnt und konnten erst einige Zeit spater durch neue
Wege wieder in den Alltag integriert werden. Wie wir gesehen haben, trat
auch Vardan in diesem Sinne wieder in das Bewusstsein der Armenier.
Die dritte, heutige Republik ist einerseits ein auf die Abgrenzung von
der sowjetischen Vergangenheit basierendes Gebilde, das sich in vielerlei
Hinsicht an die erste Republik anzulehnen versucht. Andererseits spielt
sie gleichzeitig eine >versohnende« Rolle zwischen den drei Etappen der
Staatsentwicklung des heutigen Armeniens. Die zweite armenische Repu-
blik — die Sowjetrepublik Armenien - ist in ihrer Rolle noch nicht end-
giltig bewertet worden: eine gewisse Form der Souveranitit, verschiede-
ne Attribute der Staatlichkeit und Elemente der Selbstandigkeit sind in
der Sowjetira geprigt worden. Da es sich aber im Falle der Sowjetrepu-
blik um eine Unterstruktur eines grofSeren Systems handelte, sind diese
Prozesse nie durch explizite Formen der Selbststandigkeit, sondern durch
geschickte Anpassungen gepragt gewesen. Das Streben nach Selbststan-
digkeit, die Interessenpolitik bestand darin, sich in einer dominanten
Struktur durchzusetzen. Unabhingigkeit und Selbststandigkeit konnten
nicht ohne Weiteres offen demonstriert werden, eine Form der Selbstdar-
stellung durch religiose Prozession am Vardan-Tag oder am Tage eines
anderen Heiligen wire undenkbar gewesen. Wenn man die Feierlichkeit
Vardans in dieser Periode vergleichend in den Blick nimmt, fehlen hier
die offentlichen Prozessionen und die staatliche Beteiligung. Es wurden
stattdessen sdkulare textuelle Formen in Umlauf gebracht, auch wenn
der Vardan-Tag im kirchlichen Rahmen nach 1945 stets gefeiert wurde
(siehe Zeitschrift Etschmiatzin). Die oben (Seite 200) beschriebene Er-
richtung des Denkmals rief dhnliche Konstellationen hervor, obgleich
die symbolische Verwaltung in diesem Fall durch Wissenschaftler und
Kinstler iibernommen wurde. Der Raum wird fur den nationalen Hel-
den freigemacht, er bekommt seinen Platz in der Hauptstadt, es werden
aber keine offentlichen Bewegungen organisiert, die Schule feiert den
Helden auf ihre Art, die Kirche auf ihre. Im Gegensatz hierzu begingen
— vor und nach dieser Zeit — die erste und die dritte Republik den reli-
giosen Feiertag offiziell.

Die beschriebene Prozession am Vardan-Tag bewegt sich, wie schon
mehrfach erwihnt, durch das Stadtzentrum Eriwans und endet beim

291

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPUBLIK ARMENIEN

ssakularen< Vardan, einer in Sowjet-Armenien erschaffenen Statue. Un-
vermeidlich bedient sich die Prozession der in Sowjet-Armenien geprig-
ten Vardan-Bilder, ihrer Eigenschaften, Heldenvorstellungen etc. — sei es
bei den Transparenten, sei es in den kiinstlerischen Darstellungen.

Bei den Medaillen, die Vardans Namen tragen, wurden die Ideen ent-
weder bewusst von der ersten Republik itbernommen oder sind einfach
der gleichen Staatsbildungslogik nach dhnlich in beiden Republiken ent-
standen. Der Orden tragt in der postsowjetischen Republik den sikula-
ren Namen Vardans (seinen Vor- und Nachnamen), wihrend er zuvor in
der ersten Republik nach dem Heiligen Vardan hiefs.

3.4 Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien

Die unabhingige Republik Armenien hat sich nach dem Zusammen-
bruch der UdSSR im Jahr 1991 konstituiert. Das Land kann auf keine
lange Tradition der Staatlichkeit zuriickblicken. Die Bevolkerung Ar-
meniens besteht zu 97 % aus Armeniern; einige kleine ethnische Min-
derheiten (jesidische Kurden, Russen) bilden ca. 2,6 % der Bevolkerung
(Volkszahlung 20171).3* Die politische und wirtschaftliche Situation nach
der Unabhingigkeit fiihrte zu einer starken Auswanderung aus Armeni-
en sowohl nach Russland als auch in westliche Staaten.

Im Jahre 2006 wurde eine neue Form des Vardan-Festes in Armenien
eingefiihrt. Eine feierliche Prozession zu Ehren des Helden Vardan fin-
det in der Hauptstadt Eriwan statt. Organisiert wird das Fest von einer
Kirchengemeinde, die dabei von der Stadt Eriwan und der Staatsregie-
rung unterstiitzt wird. Unter der Fihrung eines als Vardan verkleideten
Ritters marschieren Angehorige der Kirche, Soldaten und Schiiler in Be-
gleitung von Lehrern und Studenten durch die Hauptstadt Eriwan. Eine
Gruppe aus der Staatsregierung schliefSst sich dem Zug an. Schiiler und
Soldaten tragen mit Spruchen, kirchlicher und staatlicher Symbolik be-
schriftete Transparente.

Der Zug besteht aus mehreren Elementen, die historische und po-
litische Etappen des armenischen Staates zusammenfiihren. Vieles er-
innert an sowjetische Paraden: das Militar, die Transparente, Natio-
nalflaggen. Das hervorgehobene Kreuzsymbol und die Rolle der Kirche
bei der Organisation verleihen der Veranstaltung den Charakter einer
religiosen Prozession, was einen neuen bzw. lange vergessenen Aspekt
darstellt. Erst nach der Unabhingigkeit Armeniens bekam die Kirche
die Moglichkeit, ihre Aktivititen zu erweitern und sich 6ffentliche For-
men zu geben.

32 Siehe https://www.armstat.am/file/article/sv_o3_13a_520.pdf (Zugriff:
23.02.2019).

292

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT: DAS VARDAN-FEST IN ARMENIEN

Die beschrifteten Transparente bilden einen Kontrast zur eher gelasse-
nen und nicht strengen Marschform, indem sie eine reflektierte Tradition
der intellektuellen Beschiftigung mit dem Mythos aufweisen, die durch
eine ununterbrochene schriftliche Tradition gepragt ist.

Eine als Vardan verkleidete Person fiithrt die Prozession von der »Kir-
che der Heiligen Mutter« zum grofsen Denkmal von Vardan. Vardan ist
also zugleich Anfiihrer und Ziel. Thm werden seitens der Organisatoren
Eigenschaften wie Mut, Pflichtbewusstsein und Liebe zur Heimat zuge-
schrieben. Aus den Transparenten der Schiiler geht besonders die Vor-
stellung eines Sieges hervor, die mehr auf das Durchhalten und Kampfen
angelegt ist als auf das Resultat.

Der Held mit seinen Eigenschaften soll zur leitenden national staatli-
chen Idee werden, die alle diese Gruppen zusammenbringt. Jede Gruppe
aufSert sich, zeigt dadurch ihren eigenen Bezug zum Staat und zur Feier-
lichkeit. Die Konzeption des Staates wird zur zentralen Reflexionsebe-
ne, die Platz bietet fiir die jeweiligen Problemstellungen. Dabei weisen
die Briiche in den Textstrukturen, der Umgang mit der Symbolik und mit
heterogenen Prisentationsweisen auf viele Problemstellen hin, die daraus
resultieren, dass die Burger dem Staat wenig vertrauen und ihre Identi-
fikation mit ihm zerbrechlich ist.

Die Organisatoren, die den Staat und die Kirche reprisentieren, su-
chen hingegen gerade nach wirkungsvollen Ausdrucksformen, Ressour-
cen und Moglichkeiten, Staatlichkeit sowie nationale oder religiose Iden-
titait aus dem Mythos heraus zu generieren. Hier ist es besonders die
Kirche, die mit neuen Einflussmoglichkeiten in einem sikularen Staat ex-
perimentiert. Die Grenzen zwischen den Motiven der Veranstalter blei-
ben jedoch weitgehend durchlissig.

Die Beobachtung des Festes bringt eine vielschichtige Auseinanderset-
zung mit der Staatsbildung hervor. Wihrend in den Diaspora-Ritualen
die Bewahrung der Identitit durch den Mythos behandelt wird, ist in Ar-
menien das Martyrium des Helden und seine Pflicht der Gemeinschaft,
also hier dem Staat, gegentiber, das grofSe Thema. Die gemeinschaftsstif-
tende Bedeutung des Mythos entspricht der Doppelrolle Vardans: Er ist
sowohl kirchlicher Heiliger als auch politisch sikularer Fuhrer, zugleich
Held und Opfer in einer Person.

293

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlussdiskussion

In der Schlussdiskussion mochte ich als erstes die drei rituellen Ausfith-
rungen des Festes vergleichen sowie die Bedeutung des Vardan-Mythos
fur das Selbstverstindnis der Armenier diskutieren: die Frage, ob und
inwiefern die symbolische Figur Vardans fir in der Welt verstreute ar-
menische Gruppen mit unterschiedlichen Lebensformen trotz der Diffe-
renzen eine Einheit stiftet. Wie duflern sich die verbindenden Momente,
was teilen die Diaspora-Zentren und auf welcher Grundlage fiihlen sie
sich einer Einheit zugehorig?

In allen drei Varianten sind die Selbstdarstellungen des Kollektivs, die
Selbstorganisation und die Grenzen zur AufSenwelt wesentlich. Einer-
seits spielen kulturelle Aspekte, vor allem die Sprache eine wichtige Rol-
le, andererseits die Spannung zwischen der sikularen und der religiosen
Interpretation Vardans. Immer wird ein Kampf thematisiert. Diese The-
men mochte ich nun mit Hilfe von einzelnen Aspekten des Rituals he-
rausarbeiten, indem ich die drei Inszenierungen, ihre Organisatoren und
Teilnehmer, ihre Materialitat und Korperlichkeit sowie die zeitliche und
raumliche Rahmung aller drei Feiern miteinander vergleiche.

Inszenierung / Performanz

Der Vergleich der Inszenierungen ist sehr aufschlussreich. Wahrend in
Armenien das Fest mit einer Prozession begangen wird, veranstalten
beide Diaspora-Zentren am Abend ein Konzert. Zeitlich und raumlich
sind Prozession und Konzert jeweils unterschiedlich gerahmt und fiih-
ren zur Herausbildung unterschiedlicher sozialer Formen. Die Prozessi-
onen erstrecken sich iiber den 6ffentlichen Raum, wihrend das Konzert
in einem abgegrenzten Innenraum stattfindet. Entsprechend wirkt der
im Winter oder im Friihling begangene Vardan-Tag einigend, wihrend
eine Prozession durch Straflen in der kalten Jahreszeit zwar mehr Bewe-
gung und Freiheit, aber auch weniger Schutz und Geborgenheit bietet.
AufSerdem unterscheidet sich die emotionale Beziehung zu den vermittel-
ten Inhalten in den gewahlten Feierformen. Im Konzert ist eine personli-
che Identifikation mit dem, was vermittelt wird, eher moglich als in der
Prozession, wo Individualitit eine untergeordnete Rolle spielt. Im Kon-
zert kann eher eine Spannung zwischen Privatem und Offentlichem, In-
nenwelt und AufSenwelt entstehen, was Nihe und Distanz zu den Inhal-
ten auf eine individuelle Art artikulieren lasst. So wird in der Diaspora
stets nach Moglichkeiten gesucht, eine emotionale Bindung zur armeni-
schen Kultur herzustellen, ein Gefiihl der Nihe zu vermitteln. Denn dies

294

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

entsteht nur durch eine zusitzliche Beschiftigung, durch eine Auseinan-
dersetzung mit solchen Fragen wie: Wann bin ich ein Armenier, was soll
ich dafir tun oder lassen? Die Zugehorigkeit ist nicht einfach vorhan-
den, sondern muss erst hergestellt werden. In Armenien hingegen sind
die Biirger des Landes ohne derlei Bemithungen Armenier, was Staatszu-
gehorigkeit und Alltag bestitigen. Hierfiir sind keine zusétzlichen Maf3-
nahmen nétig. Die Prozession vermittelt stattdessen Hierarchien, Ver-
pflichtungen und Erwartungen an den Biirger. Sie stellt Absichten, Werte
und Ordnungen vor Augen.*

Die Prozessionen erzdhlen eine oder mehrere Geschichten. Im Kon-
zertprogramm werden zwar ebenfalls Geschichten reflektiert, inszeniert
und zelebriert. Allerdings erzdhlen sie keine neuen Geschichten, sondern
geben vielmehr vor, wie man vorhandene Geschichten erzihlen soll, was
an ihnen wichtig ist. So weisen auch die Konzertprogramme an der Var-
dan-Feier an, wie man sich der Geschichte und den nationalen Werten
nahern kann, was man bewahren und wie man damit umgehen soll. Die-
se Fragen werden in einem geschlossenen Raum gestellt und beantwor-
tet, beschutzt, in Ruhe und mit Abstand vom Alltag. Die Vardan-Pro-
zession in Eriwan greift hingegen in den Alltag der Burger ein: Schulen
und Straflenverkehr geraten aufSer Ordnung. Die Normativitdt — Ide-
en tber die Heimat, Ergebenheit angesichts so grofler Taten und Op-
ferbereitschaft — ist ein Teil der Konzeption, den jedoch nicht alle Teil-
nehmer reflektieren. Den Fluss und die Kraft verleihen der Prozession
mehr die Aspekte der Herrschaft und Machtdemonstration als die nor-
mativen Einstellungen. In diesem Stadium der Unabhingigkeit sind alle
Postsowjet-Staaten damit beschiftigt, ihre Geschichte neu zu lesen und
neu zu bewerten. Dies geschieht auch mittels der Vardan-Prozession.
Der geschichtsreflexive Charakter der Prozessionen reagiert auf die Pro-
bleme der jungen Unabhingigkeit. Die Prozession am Vardan-Tag liest
und schreibt vor allem eine Geschichte, sie reagiert auf Geschichte und
reflektiert diese.

Das Konzert hingegen verdeutlicht normative Orientierungen und die
kulturelle Abgrenzung einer Gemeinschaft. Die beiden Konzertprogram-
me am Vardan-Tag weisen sowohl Ahnlichkeiten als auch Unterschie-
de auf. Die vorgetragenen Texte dhneln sich inhaltlich und sind teil-
weise sogar identisch. Wobei in Wien fast in allen Texten vor allem die

1 Die Uberlegungen zur Prozession sind von dem Sammelband »Prozessionen,
Wallfahrten, Aufmirsche« inspiriert (Gengnagel et al. 2008a), unter ande-
rem von den systematisierenden und einleitenden Bemerkungen der Autoren
zu den diskutierten Fallbeispielen (Gengnagel et al. 2008b). Bemerkungen
zum Konzert basieren hier und im Folgenden auf dem Sammelband »Das
Konzert« (Trondle 2011), insbesondere auf dem Aufsatz von Elena Unge-
heuer (Ungeheuer 2011), sowie der Monographie »Das Konzert, eine Kul-
turgeschichte« (Salmen 1988).

295

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Sprachform zelebriert wird, wihrend in Isfahan viele andere Elemente
hinzukommen: bessere Beherrschung des Textes, Aussprache, Intonati-
on, inhaltliche Akzente sowie eine betonte Festlichkeit der Vorfithrung.
An dieser Stelle ist die Rolle der armenischen Sprache in den Gemein-
den entscheidend. Fiir die Wiener, und in europaischen Gemeinden tiber-
haupt, ist die Beherrschung der armenischen Sprache die grofSte Heraus-
forderung, und die Erfolge in diesem Bereich sind grofse Errungenschaft.
In Iran hingegen ist die armenische Sprache ein fester Bestandteil des
Alltags. Auch wenn im Arbeitsalltag und in der Ausbildung Farsi gewiss
unersetzlich ist, ist durch die Existenz eigener Schulen, einer Vielzahl
armenischer Institutionen und eines aktiven religiosen Gemeindelebens
die Beherrschung der Sprache kein zentrales Problem. Dennoch bedarf
sie ebenfalls der Pflege, was an Veranstaltungen wie der Feier am Var-
dan-Tag deutlich wird. In der Inszenierung werden aber in erster Linie
andere Grenzen gezogen, die die Sprache zusitzlich betont und starkt.
Innerhalb der Gemeinderdume ist in Iran der Abstand vom herrschen-
den Regime erlaubt und legitimiert; er schafft eine entspannte Umge-
bung. Die Einschrinkungen in Geschlechtertrennung und Kleidung grei-
fen hier nicht. SchliefSlich bewirken das Programm und die ausgepragte
Kampf-Metaphorik eine Konzentration und eine Umkehrung der Situ-
ation, eines rituellen Rahmens, in dem Starke und Macht der Anwesen-
den gegeniiber der AuSenwelt zum Ausdruck gebracht werden. In Wien
wird dieser Punkt dadurch erreicht, dass die ganze Zeit tiber Armenisch
gesprochen wird. Dies gelingt mal besser, mal schlechter, aber insgesamt
geht es darum, die Sprache lebendig zu halten. Wenn dies gelingt, dann
hat man sich abgegrenzt und den &sterreichischen Alltag tiberwunden.

Materialitat und Korperlichkeit

Hinsichtlich der Materialitat und Korperlichkeit halten sich die Wiener
sehr zurtick. Die Kleidung, die Bewegungen sind bei den auftretenden
Schiilerinnen und Schiilern weder sonderlich festlich noch auf eine an-
dere Weise herausgehoben. Bithne und Vardan-Bild sind in Isfahan viel
feierlicher. In Wien ist die Bihne zwar mit einem Teppich ausgelegt, was
feierlich wirken mag, doch haben Bithne und Vardan-Bild insgesamt eher
provisorischen Charakter. Der Festsaal in Isfahan ist fiir Konzerte geeig-
net, die Biithne hat Vorhinge und wird auch fiir andere Anlisse benutzt.
Beides verleiht der Veranstaltung im Gegensatz zum Vardan-Fest in Wien
etwas Dauerhaftes. Vardans Abbild ist zwar transportabel, aber grofSer,
schwerer und aufwendiger gestaltet. Trotz dieses Aufwands werden ei-
nige zentrale Probleme der Gemeinschaft in der iranischen Inszenierung
nicht thematisiert bzw. nicht gelost, wiahrend in Wien die Veranstaltung
der Problematik der Gemeinschaft eher gerecht wird. Die vermittelten

296

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Inhalte, die allen Anwesenden eine Moglichkeit bieten, eigene Formen
des Umgangs zu finden, sind klarer. In Wien konnen alle Anwesenden
selbst entscheiden, wie sehr sie noch an ihrer armenischen Identitit ar-
beiten wollen. In Isfahan besteht hingegen ein Missverhaltnis zwischen
Inhalt bzw. Anliegen und Form.

Die Prozession in Armenien spricht ebenfalls die Grenzen der Repu-
blik und der armenischen Gemeinschaft an und sendet sprachlich for-
mulierte Botschaften. Einerseits werden die Grenzen des Staates durch
die Anwesenheit der Armee gefeiert; andererseits ist Armenien das ein-
zige Herkunftsland, die Heimat oder Ersatzheimat der in der Welt ver-
streuten Armeniern. Sowohl die Grenzen des armenischen Staates als
auch und mehr noch die Abgrenzung der armenischen Gemeinschaf-
ten der Welt sind keine klare und eindeutige Angelegenheit. Der arme-
nische Staat steht seit tiber 25 Jahren in einem territorialen Konflikt mit
dem Nachbarland Aserbaidschan. Dieser Ungewissheit gegeniiber steht
die Tendenz der Zentralisierung, die die Prozession vermittelt: der An-
spruch, eine Geschichte eines zentral organisierten Armeniens zu schrei-
ben und dabei die Rolle der Kirche und eine einheitliche Wahrnehmung
der Heimat zu etablieren. Das umstrittene Bergkarabach bestimmt stets
die Rolle und Bedeutung der armenischen Armee, die bei der Prozession
mitlauft. Hinzu kommt Vardan als ein Kampfer, als sich selbst opfernder
Held. Patriotismus und Opferbereitschaft, die offenen Konflikte Arme-
niens und Heimatliebe werden miteinander verbunden. Vardans Funk-
tion ist hier weniger einigend und abgrenzend. Im Zentrum stehen viel-
mehr sein Martyrium, seine Bereitschaft zum Opfer, sein »verstandener
Tod«. Diese Lesart ist bereits in den Jahren der sowjetischen Herrschaft
entstanden und wird in die aktuelle staatliche Symbolik eingebettet. Da-
bei vereinigen sich in der Figur Vardans religiose und sikulare Elemente.
Bei allen beschriebenen Vardan-Festen sind Geistliche involviert. Wah-
rend wir es in der Diaspora stets mit armenischen Kirchengemeinden zu
tun haben, die gleichzeitig Raum fur eine sikulare Auseinandersetzung
mit dem Mythos schaffen, geht es in Armenien darum, die Kirche in
den sikularen Bereich einzufuhren. Zugleich soll eine Vereinigung dieser
Krifte der neuen staatlichen Einheit ein selbstindiges, dauerhaftes Ge-
wicht verleihen. An dieser Stelle wird der geschichtsreflexive Charakter
der Prozession besonders relevant. Auf symbolischer Ebene werden vie-
le Geschichten miteinander verbunden und neu erzihlt. Das Ganze ge-
schieht aber durch eine Vielzahl an Symbolen, die die Prozession beglei-
ten. Vardan ist nicht der einzige gefeierte Held. Die armenische Sprache
ist weniger entscheidend als bei den beiden Konzerten in der Diaspora.
Wichtig ist sie dennoch. Denn die Transparente und die Aussagen darauf
werden von unterschiedlichen Teilnehmern hochgehalten und priagen das
Bild des Umzugs mit. Die Rolle der Sprache sehe ich in diesem Fall in
der Kontinuitdt und der geiibten, etablierten Form, die fiir die anderen

297

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Elemente des Umzugs weniger gilt. Vardans Verkorperung mutet im Ge-
gensatz zum Einsatz der Sprache viel experimenteller an.
Korperlichkeit und Materialitit kommen in den drei Feiern zum Var-
dan-Tag jeweils unterschiedlich zum Ausdruck. In Armenien sehen wir
mehrere Uniform tragende Teilnehmer; offizielle Institutionen werden
durch ihr Aussehen reprisentiert. In der staatlichen Feierform ist die Viel-
falt an Funktionen und Institutionen sichtbar. Sowohl Vardan als auch
die Reprasentanten der Kirche, die Politiker und die Soldaten trage eine
besondere Kleidung. Schiiler, Lehrer und Studenten sind hingegen in All-
tagsgarderobe gekleidet, die keine spezifische institutionelle Zugehorig-
keit erkennen lisst. 2008 ist auflerdem deutlich zu sehen, dass die Pro-
zession in die Zeit des Wahlkampfs fiel. Vardans Kleidung ist zwar fuir
die Organisatoren etwas Besonderes, wird von den Beobachtern jedoch
als nicht stimmig genug und nicht ernstzunehmend empfunden; dasselbe
gilt fur sein Pferd. Es mag an diesen Diskussionen liegen, dass in der spa-
teren Prozession (2012) der Ritter aus der Choreographie ginzlich her-
ausfiel. In der Prozession werden Gegenstiande mitgefiihrt: ein Kreuz mit
einem weiteren religiosen Symbol, zwei Flaggen und mehrere Transpa-
rente. Flaggen- und Kreuztrager unterscheiden sich dabei in ihrer Hal-
tung ebenso wie die Flaggen und die religiosen Symbole: Die Staatssym-
bole scheinen weniger zu wiegen und daher leichter getragen werden zu
konnen. Die Flaggen werden von Soldaten getragen, die religiose Sym-
bolik von Kirchenangehorigen und die Transparente von Soldaten und
Schiiler. Alle sind durch die vorwirts gerichtete Bewegung korperlich
stets beteiligt. An den Fotografien ldsst sich ablesen, dass sich alle Grup-
pen leicht unterschiedlich bewegen — was sie jeweils auszeichnet. Man-
che Gruppen zeigen grofSere Identifikation mit den Botschaften und dem
Konzept der Prozession, andere weniger, wobei keine betont respektlos
ist oder sich wie auf einer Freizeitveranstaltung verhilt. Ebenso wenig
wird Protest gedufSert. Die Prozession eint diese Gruppen in einer Ge-
meinschaft und betont ihre Differenz, auch wenn keine scharfe oder dys-
funktionale Widerspriichlichkeit auszumachen ist. Die Transparente er-
innern an eine Demonstration, die Forderungen stellt. Es wird aber nicht
demonstriert. Die Prozession appelliert zwar an die Gemeinschaft, for-
dert aber nichts. Elemente von Demonstrationen, Militirparaden, religio-
sen Prozessionen und staatlichen Machtdemonstrationen werden in eine
Form gegossen und bewegen sich durch das Alltagsleben der Hauptstadt.
Der gewahlte Termin verbindet und trennt die drei symbolischen
Strukturen. Der durch die Kirche bestimmte religios konnotierte Tag
dient in allen Fillen als Orientierung. Wihrend in Iran die meisten Ver-
anstaltungen am besagten Tag stattfinden, haben wir es in Wien mit ei-
nem Kompromiss zwischen dem Vardan-Tag, ortlichen Schulferien und
anderen zu feiernden armenischen Festen zu tun. Auch in Armenien wird
das Fest am besagten Donnerstag gefeiert. Dort dient der Termin jedoch

298

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

dazu, die kirchliche Dimension des Mythos sichtbar zu machen und die
Wirkung der Kirche zu verdeutlichen. Er deutet auch eine symbolische
Konkurrenz an, denn die bekannteste zeitliche Wahrnehmung ist das Da-
tum im Mai, das stets in einem sikularen Rahmen zelebriert wurde. So
wird die Kirche zum Verbindungsglied aller drei Feierlichkeiten, auch
wenn Kirche und Priester jeweils unterschiedliche Rollen spielen. Dies
liegt unter anderem an der Zielsetzung der Prozession, das Gewicht von
der literarischen Tradition, der sprachlichen, schriftlichen Uberlieferung
auf die Kirche zu verschieben. Dabei ist es offensichtlich, dass in beiden
Feiern in der Diaspora die kulturelle Dimension und siakular gerahmte
Elemente mindestens genauso wichtig sind wie die religiosen. Dieser kul-
turellen Dimension, der Beschaftigung mit der Sprache, der zentralen Be-
deutung der Texte, kommt eine wichtige Funktion zu. In Armenien liegt
das Gewicht der symbolischen Ausrichtung hingegen auf der Prozession
und auf der Herausarbeitung der Funktion der Kirche und des Staates.
Dabei geht es sicherlich auch um eine Abgrenzung von der Politik der
Sowjet-Zeit und um Versuche, die symbolische Macht neu zu verteilen.

Schwelleneigenschaften Vardans:
Der religiose und der sikulare Vardan

Sakulare und religiose Aspekte stehen in allen drei Inszenierungen in ei-
nem Spannungsverhiltnis. Dies zeigt sich an den Feierformen, dem Kon-
zert und der Prozession. In der Entwicklungsgeschichte des Konzerts hin
zu einer autonomen Form lasst sich eine Verschrankung von Sakulari-
sierung und Liturgie erkennen: Die Musik wurde von ihrer die Liturgie
unterstiitzenden Rolle entbunden und entwickelte sich zu einer selbstin-
digen Form, die aber in ihrer Inszenierung in vielerlei Hinsicht weiterhin
einen Gottesdienst widerspiegelt: Im Konzert geht es, in gewissem Sin-
ne, mit der Musik um ein heiliges Werk (Ungeheuer 2011: 136). Wie die
heilige Schrift, so kann auch die Musik als eine von Menschen festge-
haltene Konzentration von Ideen und Ansitzen verstanden werden, die
iiber eine grofse Wirkungskraft verfiigt, die eine Verbindung zu anderen
Sphiren ermoglicht bzw. verspricht. Auch die rituelle Rahmung des Ge-
schehens tragt dhnliche Zuge. Man denke etwa an die Inszenierung der
Feier mit ihren geheimnisvollen Elementen, an die Schaffung einer mo-
ralischen Gemeinschaft, an Erfahrungen des Erhabenen oder der Trost-
spendung. Mit der charismatischen Rolle des Interpreten und Dirigenten
im Konzert findet sich eine Entsprechung zum priesterlichen Diener im
Gottesdienst. Auf diese Weise lassen sich verschiedene Dimensionen der
religiosen Macht in der Musik und im Konzert identifizieren.

An geweihten Orten wird die heilige Botschaft gefeiert, womit
eine Gewohnung und Verhaltenshabitualisierung einhergehen. Eine

299

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Liturgisierung der Musik im Konzert ist ein Ergebnis der Verselbstan-
digung der Musikkunst. Ihre Emanzipation und Entfunktionalisierung
durch die Sakularisierung liefs neue weltliche Formen und Moglichkeiten
entstehen, in denen sich wiederum Elemente der Liturgie neu behaupten
konnen. Ein Aspekt dieser Liturgisierung ist das Potenzial des Konzerts,
normative Botschaften zu verbreiten und den Horern eine Moglichkeit
zur Identititsbildung im Spannungsfeld zwischen Privatheit und Offent-
lichkeit zur Verfiigung zu stellen: Im Gottesdienst werden Orientierun-
gen, Hinweise, Impulse 6ffentlich vermittelt, indem die heilige Botschaft
verktindet wird. Jede(r) der Anwesenden aber hat seine bzw. ihre eigene
personliche Art, den Glauben zu leben und sich fir den einen oder an-
deren Impuls zu entscheiden (Ungeheuer 2011: 136). Das Vardan-Fest
hat die Form eines Konzerts im 19. Jahrhundert angenommen und ist
von dhnlichen Entwicklungen wie das Konzert im Allgemeinen gepragt.
Die urspriinglich im Gottesdienst gesungenen Lobgesange wurden zu pa-
triotischen Hymnen, und der im Gottesdienst gefeierte Martyrer wurde
zum Mittelpunkt eines davon abgekoppelten Festes. An dem in Raumen
der Kirchengemeinde gefeierten Vardan-Fest sind zwar immer Geistli-
che beteiligt, sie organisieren es aber selbst nicht. Das Vardan-Fest ist
in diesem Sinne eigenstindig und schafft zugleich einen sinnvollen Rah-
men fiir den religiosen Feiertag. Vardan als eine Schwellenfigur verbin-
det die Aspekte, die fiir die armenischen Gemeinschaften auflerhalb Ar-
meniens von grofler Bedeutung sind: Orientierung an der Kirche, denn es
sind Kirchengemeinden, aber auch Abgrenzung ihrer Mitglieder von der
nichtarmenischen AufSenwelt anhand kultureller Elemente. Wie im Kon-
zert die Musik weiterhin als eine heilige Botschaft gefeiert wird, werden
hier die Texte tiber Vardan zelebriert — in den Raumen der Kirchenge-
meinde. In dieser Form verbundene sikulare und religiose Inhalte brin-
gen die Gemeinde zusammen und bieten den einzelnen Teilnehmern ei-
nen Raum fir die Verarbeitung normativer Botschaften, fur personliche
Identifikation und fiir emotionale Prozesse der Suche und Priifung. Die-
se Verschachtelung sikularer und religiose Elemente lebt in der Diaspo-
ra fort. Die Feierform ist einerseits eine Emanzipation, die aber anderer-
seits zu einer Bindung an die religiose Tradition fuhrt.

Die in der ethnologischen Forschung beschriebenen Formen des Tanz
und Spiele beinhaltenden Volksfestes, in der das Christliche und Vor-
christliche zusammenfanden, sind heute nicht mehr bekannt; sie werden
offenbar nicht mehr praktiziert. Auch wenn es das Volksfest inklusive
gefeierter Miannlichkeitssymbolik, mit Mannerwettkdmpfen und Spie-
len insgesamt heute nicht mehr zu geben scheint, finden sich doch einige
Elemente in den heutzutage gefeierten Festen wieder. In Armenien sind
die Prozession, der verkleidete Held und auch das Thema der Mannlich-
keit durch die Prasenz der Armee vorhanden. Ironische Elemente fehlen
hingegen sowohl in Armenien als auch in der Diaspora. Die Verkleidung

300

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Vardans in der Prozession in Eriwan war nicht als eine karnevaleske,
sondern als eine ernste Form gedacht. Im Dorffest vor der Staatsbildung
wurden die Spannungen mit den Herrschern in der festlichen Prozessi-
on und in Theaterspielen verarbeitet. Auch wenn diese eine gewisse Or-
ganisation erfuhren, waren sie nicht zur Bestdtigung der herrschenden
Ordnung oder Herstellung ebendieser gedacht, sondern zu ihrer Uber-
windung. Die Prozession diente dabei zur Harmonisierung und Entspan-
nung der Verhiltnisse zu den Herrschern und nicht zur Demonstration
von deren tibergeordneter Position. Dies ist jedoch im heutigen Armeni-
en der Fall. Die Prozessionen werden oft genutzt, um die gesellschaftli-
che Ordnung zu veranschaulichen, fur die Vermittlung emotionaler Bot-
schaften sind sie, wie schon erwihnt, weniger gut geeignet (Gengnagel
et al. 2008b: 14).

Communitas

Fur die rituelle Dynamik sind die Entstehung der Communitas, das Ver-
hiltnis zwischen Struktur und Anti-Struktur sowie die Wirkung der
Schwellenfiguren sehr wichtig. Im Fall einer organisierten Prozession ge-
langen sie zu einem besonderen Ausdruck. Dies gilt nicht nur fiir staatlich
organisierte Prozessionen im Allgemeinen, sondern konnte sich auch auf
das diskutierte Fallbeispiel, eine neue unabhingige Staatlichkeit, ibertra-
gen lassen. In Armenien versucht man offenbar, auch in der staatlichen
Gemeinschaft die stets fiir Armenier wichtigen Elemente miteinander zu
verbinden. Vardan bleibt dabei stets eine Schwellenfigur. Nur in Armeni-
en organisiert die Kirche die Veranstaltung; in Wien sind es Schule und
Lehrer. Die Prasenz des Geistlichen ist zwar Pflicht, das Fest wiirde je-
doch auch ohne ihn stattfinden konnen. In Isfahan sind Kirche und Staat
getrennt. Das in der Gemeinde organisierte Fest wird von den Vertretern
des armenischen Kulturlebens (Kulturverein Krunk) gestaltet, die Geist-
lichen sind jedoch sehr wichtig. In Armenien kooperieren Staat und Kir-
che, was man z.B. daran erkennt, dass in der Prozession sowohl Symbole
der Kirche als auch des Staates mitgefithrt werden. Ohne aktive Beteili-
gung der Kirche wire die Prozession nicht zustande gekommen. Initia-
tive und Konzeption kommen aus der Diozese bzw. von einer verant-
wortlichen Person aus deren Reihen. Die Prozession hitte in dieser Form
nicht realisiert werden konnen, wenn die staatlichen Institutionen nicht
ihren Teil beigetragen hétten. Durch diese zwei Organisationen entsteht
eine Ordnung, die in der Prozession symbolisch festgehalten ist und Var-
dan eine bestimmte Rolle zuschreibt. Dadurch ist Vardan keine Schwel-
lenfigur mehr. Vardans Rolle schliefst zwar sicherlich eine Liicke, ist aber
zugleich ein festes Element der Struktur. Die zahlreichen Liicken, die da-
durch entstehen, bleiben offen. Vardan vermag in dieser Veranstaltung

30T

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

nicht den inneren Widerspruch des Kollektivs zu harmonisieren. Es ent-
steht kein von Widerspriichen gereinigter Raum. In der staatlichen arme-
nischen Einheit ist noch unklar, wie sich der »moralische Sieg« zum Teil
der Inszenierung machen lasst. Im Alltag funktioniert das in einzelnen
Konstellationen besser, aber noch nicht in den staatlich offiziellen For-
men der Selbstdarstellung. Die Idee der bedingungslosen Hingabe taucht
beispielsweise in verschiedenen Zusammenhingen auf: in beruflichen und
personlichen Situationen, in Gemeinschaften, Familienkonstellationen,
bei verschiedenen Zusammenkiinften, aber nicht in Bezug auf den Staat.

Die Communitas, die den Gegensatz zu Zustand und Struktur darstellt
und eine Uberwindung der Struktur durch den »moralischen Sieg« ermog-
lichen wiirde, ist weder Ziel noch Ergebnis der Prozession, die dafir auch
nicht immer geeignet ist. In der staatlich organisierten Prozession werden
die gesellschaftlichen Positionen, werden Status und Ungleichheit hervor-
gehoben, nicht iiberwunden. Vardan ist Teil dieses Prozesses. Er wird in
der Prozession durch die Vielzahl der Symbole und Personen mit wichti-
geren symbolischen Positionen tiberdeckt. Andere Elemente der Prozessi-
on werden zentral. Die Struktur muss erst geschaffen werden, damit eine
Anti-Struktur sich etablieren kann. Bis dahin wird auch in den Festen
nach einer Struktur gesucht. Eine Prozession muss nicht notwendigerwei-
se diese Gemeinschalft stiftende Rolle innehaben.> Obwohl demnach zwi-
schen Ritual und Prozession zu unterscheiden wire, lisst sich dennoch
feststellen, dass in diesem Stadium der Staatlichkeit die Gemeinschafts-
stiftung zur etablierten Art des Rituals der Selbstdarstellung gehort — als
Suche nach Strukturen und als Bewusstsein von Liicken, die anschliefSend
erneut durch Schwellenpersonen und Ideen gefullt werden kénnen. Denn
auch diese Art zu feiern eint alle Beteiligten, die eine Schwelle zum rituel-
len Raum tiberschreiten. Der ist sicherlich voller Widerspriiche und betont
die Statusunterschiede, dient aber zugleich der Herausarbeitung eines neu-
en Zustandes, aus dem sich eine Communitas bilden kann.

Organisatoren und Teilnehmer —
Nachahmungswellen und Lernprozesse

An allen drei Vardan-Feiern nehmen Schulgruppen teil. Immer ist eine
padagogische normative Wirkung eingeplant. In Isfahan und anderen
Stadten Irans feiern Schulen ihre eigenen Vardan-Feste, aber auch auf

2 Das Verhiltnis der Begriffe -~Communitas< und >Prozession« diskutieren Jorg
Gengnagel, Monika Horstmann und Gerald Schwendler (Gengnagel et al.
2008b: 11f.). Sie schlagen vor, firr geplante Bewegungen durch den Raum
den Begriff >Sodalitas«< einzufiihren, der fir Fortfihrung oder Reprodukti-
on der gesellschaftlichen Gruppenstruktur und Gesellschaftsstellung steht
(Gengnagel et al. 2008b: 12).

302

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

der Bithne im Gemeindesaal in Isfahan stehen junge Erwachsene. Stets
tritt die junge Generation als Akteur der Inszenierung in Erscheinung.
In Wien wird die Veranstaltung allein von der Schule getragen und alle
Rollen werden von Schiilern iibernommen — auch die, die frither Leh-
rer innehatten. In Armenien werden die Schulgruppen ebenfalls in das
Geschehen miteinbezogen. Sie bringen eigene Transparente mit, die sie
sichtbar und erkennbar machen. Sie werden zum Teil der grofSen Pro-
zession und sind in vielerlei Nachahmungs- und Lernprozesse involviert.
Denn besonders in Armenien richten sich die Lernprozesse an alle Teil-
nehmenden. Durch die korperliche Dynamik, die im Ritual entsteht und
durch die Nachahmungswellen wird ein Bezug zu den zentralen ausfiih-
renden Institutionen, Personen und mythischen Figuren geschaffen. Das-
selbe gilt natiirlich fir die Diaspora-Zentren. An der Feier wird jeweils
deutlich, welche Fragen gelost sind und welche erst entstehen; ob die
Zuschauer zufrieden sind, ob sie gut folgen konnen, wie sie reagieren.
Die Teilnahme am Fest lasst Einstellungen, Denkmuster und Positionen
reflektieren. In den Diaspora-Zentren sind Ubung und Vorbereitung ein
wichtiger Teil des Festes. Sie beziehen sich auf das Einlernen der Texte
und die Auseinandersetzung mit den Botschaften der Geschichte und fin-
den im Unterricht statt. Am Abend des Festes erfolgt die Realisation auf
der Biithne. Je nach Reaktion der Zuschauer ernten die Darsteller Lob
oder Tadel. Auch das Publikum erfiahrt durch die Auffithrung eine Be-
statigung; die Bemithung der Gemeindemitglieder zur Erhaltung des Ge-
meindelebens wird bekriftigt. In Wien bedeutet es eine grofSe Anstren-
gung, im ausgefiillten Arbeitsalltag einen Raum fiir das Gemeindeleben
zu schaffen. Die Darsteller sind absichtlich die jiingsten Gemeindemit-
glieder — eine Spiegelung, die auch einen Auftrag vermittelt: namlich in
der jungen Generation eine Fortsetzung der eigenen Anstrengungen zu
sehen. In Isfahan kann das Gemeindeleben zwar auf entstandene Rou-
tinen aufbauen, wobei dennoch der Austausch und die Weitergabe der
Muster vorangetrieben werden. In Armenien wollen die Organisatoren
zu dhnlichen Ergebnissen kommen. Bisweilen richteten sich ihre Maf-
nahmen doch uberwiegend an anderen Problemen und Akteuren aus.
Das wird etwa an der Festlegung des Termins deutlich: Man orientiert
sich an der Mittagspause der Politiker, und der Gottesdienst wird in der
Regel davor abgehalten. Schulgruppen, Studenten und andere Beteilig-
te werden in ihrer Tagesplanung weniger berticksichtigt, sie miissen sich
figen. Als Treffpunkt dient die Kirche, zu der alle Beteiligten eingeladen
werden. Weder Ort noch Zeit orientieren sich an der jiingeren Genera-
tion. In Wien legt hingegen der Schulalltag die Durchfiihrung des Festes
fest. Der Termin soll auflerhalb der Schulferien in der 6sterreichischen
Schule liegen und den Unterricht in der armenischen Samstagsschule
nicht storen, weshalb die Feier an einem Schulsamstag nach dem Un-
terricht stattfindet. In Iran hat jede Schule ihre eigene Feier. Im Vorfeld

303

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

werden unterschiedliche Arten, sich mit der Thematik auseinanderzu-
setzen, ausprobiert. Die Kinder sollen Bilder malen oder grofSere Poster
zum Thema gestalten. Sie diirfen sich dabei von ihren Eltern helfen las-
sen. Noch einige Zeit nach dem Fest sind die Arbeiten der Schiiler in der
Schule ausgestellt. Auch die Bildungsinstitutionen in Armenien richten
ihre Aufmerksambkeit auf den Mythos, jedoch in einer bestimmten Form,
die sich an den bekannten sdkularen Parametern orientiert, wie dem Tag
der Schlacht und an literarischen Werken, an die die Prozession nicht
ankniipfte. Die Organisatoren der jahrlichen Vardan-Prozession bemii-
hen sich, die Arbeit von Schulen und Diozese zu koordinieren. Mir wur-
de von einem Schulwettbewerb berichtet, in dem die Schiilerinnen und
Schiiler Aufsdtze zum Thema Avarayr-Schlacht schreiben durften, von
denen die drei besten von Diozese und Stadtverwaltung ausgezeichnet
wurden. Dabei handelte es sich allerdings um eine einmalige Aktion, an
der nur einige Schulen im Stadtzentrum von Eriwan teilnehmen durften.

Kampf, Sieg, Niederlage

Der Bezug des Festes zum Alltag, der sich in der Diaspora und im Na-
tionalstaat jeweils unterschiedlich gestaltet, wird auch durch die zeitli-
che Organisation deutlich. Die beiden Konzertprogramme werden am
Abend veranstaltet, und die Prozession findet am Mittag statt. In Arme-
nien zeigt sich das Anliegen, die Kirche im Alltag der Biirger sichtbar zu
machen, daran, dass das Fest tagsiiber stattfindet. Die Diaspora-Gemein-
den wollen den Alltag nicht direkt beeinflussen, sondern ihn eher ergin-
zen und vervollstindigen. Dementsprechend entfaltet die Kampf-Meta-
phorik, die fiir alle drei Feste typisch ist, ihre Wirkung auf jeweils andere
Art und Weise. Wahrend in der Diaspora Vardan den Kampf fiir den au-
tonomen Raum symbolisiert, appelliert er in Armenien an die person-
liche Opfer- und Kampfbereitschaft, an Tapferkeit und Integritat, die
Uberwindung der persoénlichen Grenzen und daran, einen eigenen Bei-
trag fur das Land zu leisten. Als kirchlicher Heiliger und politisch saku-
larer Fuhrer zugleich ist Vardan Held und Opfer in einem; eine Figur, die
bei der Verteidigung der Staatsgrenzen und der Etablierung der gesell-
schaftlichen Ordnung innerhalb dieser Grenzen hilft bzw. helfen konnte.
In der Diaspora hingegen werden die kulturelle Autonomie und dadurch
die Grenzen der Gemeinschaft gegeniiber anderen kulturellen und religi-
osen Gemeinschaften, die innerhalb eines grofSeren und fremden Natio-
nalstaates existieren, stets neu errichtet und bewahrt. Die beiden unter-
suchten Diaspora-Zentren tragen diesen Kampf anders aus und messen
ihm unterschiedliche Bedeutung bei. In der Wiener Gemeinde steht der
(fortdauernde) Kampf um Autonomie im Vordergrund. Die Veranstalter
reagieren auf die von ihnen wahrgenommene Gefahr der Assimilation.

304

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Die kleine GrofSe der Gemeinde, aber auch die Attraktivitit des relativ
bequemen Lebens in der osterreichischen Gesellschaft 1osen diese Vor-
stellung aus. Ein gewisser Trotz, der sich auf alle Bereiche des Gemein-
delebens ausbreitet, leitet und formt das Gemeindeleben sowie das Fest
zu Vardans Ehren: sich jenseits der Pflichten und Aufgaben des Alltags
in der Fortfithrung des armenischen Lebens zu tiben, und zwar in einem
fremden Land, aufSerhalb des armenischen Staates und in Loyalitdt zum
Aufnahmeland.

In Iran spielt hingegen der bereits erkampfte Sieg eine groflere Rol-
le. Das erfolgreiche Vermeiden der Assimilation seit vierhundert Jahren
ware ein solcher Sieg. Das institutionalisierte Gemeindeleben und die ge-
wahlten Abgrenzungsmechanismen verleihen den iran-armenischen Zen-
tren diese Sicherheit und Gewissheit, ihre Gemeinschaft stets verteidigen
zu konnen und sich als eine Einheit verstehen zu dirfen, wobei Sicher-
heit und Einheit auch in diesem Fall ambivalent bleiben. Die andau-
ernde Auswanderung und der Ruckgang der armenischen Gemeinde in
Iran ist ein Beispiel dafir. Es handelt sich stets um einen Teil-Sieg, einen
»moralischen Sieg«. Der drohenden Gefahr einer Schwichung vermag
die iranisch-armenische Gemeinschaft nichts entgegenzusetzen. Thre Po-
sition innerhalb des iranischen Staates ist nicht verhandelbar. Die arme-
nischen politischen Parteien und sonstige armenische Institutionen er-
filllen vordergriindig die Funktion der Abgrenzung, haben aber keinen
politischen Einfluss auf die Geschehnisse im Land. Gleichzeitig ermog-
licht diese Abgrenzung Freiheit, bietet Schutz vor radikalen religiosen
Einschrankungen durch das derzeitige iranische Regime und eroffnet
dadurch neue Perspektiven.

Fazit: Die Bedeutung des Vardan-Mythos
fur das Selbstverstindnis der Armenier

Der Vardan-Mythos ist vor allem eine schriftlich tradierte Geschichte,
die in ihrer Schriftlichkeit bereits eines ihrer mythischen Elemente erhilt,
welche bis heute zu den wichtigsten Abgrenzungsmerkmalen der Arme-
nier in aller Welt zahlen. Die schriftlich tradierte Geschichte reflektiert
auch die wichtigsten Ereignisse des 5. Jahrhunderts. Durch die Rolle, die
diese Schrift in der schriftlichen Uberlieferung und in der Darstellung
der Geschichte Armeniens gespielt hat, wurde sie zu einer Selbstdarstel-
lung der Armenier. Thematisch, aber auch durch seine Ritualisierung
ist der Vardan-Mythos eine religios gepragte Erziahlung, die gleichzeitig
bereits in ihren ersten Niederschriften auch andere Einflisse aufweist.
Diese Ambivalenz des Religiosen und Sikularen zieht sich durch die Ge-
schichte des Mythos und prigt seine Ausfithrungen. Vardan wird zu ei-
ner Schwellenfigur, die sich sowohl fiir religiose als auch fiir sikulare

305

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Darstellungen eignet und gleichzeitig keinem Bereich eindeutig zuge-
schrieben werden kann. Die Episode der Schlacht und die Motive des
Kampfes gewinnen insbesondere im 20. Jahrhundert an Bedeutung.

Auch das Fest zu Vardans Ehren ist durch bestimmte Elemente gepragt
und mit verschiedenen Symbolen versehen. Seit die armenischen Ge-
meinschaften einer nationalen Idee anhdngen und durch die neue welt-
liche Sprache, Literatur und neue politische Bewegungen eine Nation
herausgebildet haben, hat die Form der Feier Vardans ebenfalls eine si-
kulare Pragung erfahren. Wie die Abgrenzung der Armenier steht sie
in keinem Konflikt zu den bereits bestehenden religiosen Grenzen. Die
Vardan-Feier ist in ihrer sikularen Form mit der religiosen vereinbar.
Die armenische Kirche, die schriftliche Uberlieferung, die armenische
Schrift selbst sowie Vardans Geschichte inklusive vieler anderer Erzih-
lungen wurden zur verbindenden Gemeinsambkeit der weltweit zerstreu-
ten armenischen Gemeinden. Die Bedeutung der Texte tiber Vardan er-
fuhr dadurch eine erneute Bestdtigung. In Sowjet-Armenien trugen die
Texte und die Beschidftigung mit ihnen sakulare Akzente und die Feier
des kirchlichen Vardan-Festes geriet in Vergessenheit. Das Mai-Datum
der Schlacht und Vardan als ein kampfender Held verloren aber nicht
an Bedeutung.

Als Ergebnis lasst sich festhalten, dass es die Interpretationsoffenheit
des Vardan-Mythos ist, die seine anhaltende Popularitit erklirt. Seine
vielschichtigen Inhalte lassen sich zum Gegenstand sehr unterschiedli-
cher Deutungen machen, die sich im Hinblick auf unterschiedliche Ziele
instrumentalisieren lassen. In der Zusammenfithrung dieser gesellschaft-
lichen Widerspriiche auf der Ebene eines gemeinsamen Symbols zeigt
sich seine sozialintegrative Kraft. In der Spannung zwischen den Elemen-
ten, die eine Kontinuitét bieten und gleichzeitig fiir Abgrenzung sorgen,
und denjenigen, die sich stindig dndern und Anpassung verlangen, du-
Bert sich das Kollektivsymbol. Es ist von der konkreten historischen Si-
tuation und strukturellen Besonderheiten jeder Gemeinschaft abhingig.
Der Vardan-Mythos schliefst diese abgrenzenden, allein fiir die Arme-
nier geltenden Elemente in sich ein. Diese Elemente sind vor allem Kir-
che, Sprache und Schrift, aber auch Texte, Manuskripte und Miniaturen.
Gleichzeitig ldsst sich der Mythos in verschiedene Richtungen interpre-
tieren: religios, sdkular, kulturell und kriegerisch, als Sieg oder Niederla-
ge. Vardans Schwelleneigenschaften verhelfen der Symbolik dazu, immer
eines oder mehrere Elemente der armenischen Selbstabgrenzung mit der
in dieser Situation entscheidenden Problematik zu verbinden. Dadurch
wird es moglich, die Spezifik der jeweiligen Gemeinschaft, die ein Teil
ihrer Umgebung ist, auf ambivalente harmonisierende Weise zu reflek-
tieren. Dies ist sowohl im Konzept des moralischen Sieges als auch in
der offenen Interpretation des Feindes enthalten. In allen geschilderten
Beispielen ist die Rolle des Feindes unterschiedlich besetzt und fiihrt zu

306

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

keinen direkten Konflikten, sondern betont die Bedeutung von Abgren-
zung und die Integration. Die angestrebte kulturelle Autonomie ist ein
Beispiel dafiir. In diesem Konzept werden Grenzen gezogen und wahr-
nehmbar gemacht, die in vielen anderen alltdglichen Bereichen keine Be-
deutung haben. Dadurch findet die Gemeinschaft erneut zusammen und
grenzt sich ab. So entstehen fir die Gruppe Moglichkeiten, die verschie-
denen Lebensbereiche zu kombinieren, in bestimmten Aspekten sich als
Armenier abzugrenzen und in den anderen wiederum der Mehrheitsge-
sellschaft zuzugehoren, hier und da beides gleichzeitig zu sein. Auch in
der UdSSR konnte man eine dhnliche Position der armenischen Republik
beobachten. Russland wurde als eine kooperative Partei angesehen. Be-
sonders nach 1965 wurde die kulturelle Entwicklung mit Russland ohne
grofse Konflikte und Reibungen ausgehandelt. Die hinter der schiitzen-
den Grenze liegende Tirkei wurde zum Feindbild, das jedoch den Alltag
nicht direkt beeinflusste.? Die Integration in die sowjetische Mehrheits-
gesellschaft wurde ebenso gefordert wie Desintegration. Unabhidngigkeit
und Staatlichkeit fithrten dann jedoch zu neuen Denkweisen. Mehrheit
und Minderheit, die Strategien der Integration und Desintegration las-
sen sich in einem eigenen Nationalstaat nicht mehr auf dieselbe Weise
artikulieren wie zuvor.

Der armenische Staat, Prozessionen vor und nach der Unabhingigkeit

Abschliefsend mochte ich die Besonderheit und die Herausforderungen,
vor denen ein von diesen Konzepten gepragter Staat steht, diskutieren.
Zu diesem Zweck vergleiche ich die Vardan-Prozession mit der Prozes-
sion zum Gedenken an den Genozid, die seit 1965 jahrlich am 24. April
ebenfalls in Eriwan stattfindet. Das Datum geht zuriick auf den 24. April
19715, als eine grofSe Zahl armenischer Intellektueller deportiert wur-
de. Alle armenischen Zentren gedenken dieses Datums. Eine Prozession
findet allerdings nur in Armenien statt, nicht in den Diaspora-Zentren.
Wihrend man die Veranstaltung am 24. April stets fiir gelungen hil,
sind die Vardan-Prozession und andere nach der Unabhingigkeit staat-
lich organisierte Veranstaltungen weit weniger akzeptiert.

Diese Feierform ist im Spannungsfeld unterschiedlicher Zusammen-
hiange entstanden. In den ersten Jahrzenten der sowjetischen Geschichte
war eine armenische Erinnerungspolitik nicht erwtinscht. Die Sowjetuni-
on hatte mit der Turkei keine territorialen Streitigkeiten mehr auszu-
fechten, die armenische Frage wurde ausgehandelt und dhnliche Fragen

3 Razmik Panossian beschreibt die Entwicklung des Nationalismus in Sow-
jet-Armenien im Verhiltnis zu der sowjetischen Politik nach 1965 (Panos-
sian 2006: 322).

307

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

durften nicht thematisiert werden. Erst in den 1960er Jahren, bedingt so-
wohl durch die entspannte politische Situation im Lande und das Ende
der unmittelbaren Nachkriegszeit als auch durch den Zugang der Be-
volkerung zu Bildung, wurde das Schweigen in Armenien gebrochen.
Einerseits einigte die Fiihrung der armenischen Republik sich mit Mos-
kau auf eine erste offizielle Feier, die im kleinen Kreis stattfinden durfte.
Andererseits ging die breite Bevolkerung auf die Strafse, was wihrend
der Zeit des sowjetischen Einflusses in Armenien in dieser Form und bis
dahin noch nie geschehen war. In diesem Zusammenhang werden stets
zwei fiihrende Personlichkeiten erwihnt: Jakob Sarobjan und Wasgen
L., der erste Parteisekretir und das Kirchenoberhaupt, die weltliche und
religiose Fihrung des Landes. Sarobjan hat sich sowohl fur die erste of-
fizielle Feier, aber auch fir den Bau des Denkmalkomplexes Zizernaka-
berd in Eriwan eingesetzt. Fur die entstandene unkontrollierbare Situa-
tion in der Republik wurde er verantwortlich gemacht und verlor seinen
Posten. Das damalige Kirchenoberhaupt Wasgen 1. nahm an der offiziel-
len Feier teil und versuchte, die Massen zu beruhigen, indem er sich an
die Protestierenden wandte. Diese Ereignisse im Jahr 1965 stellten so-
wohl fiir die Herausbildung des nationalen Elements in der Selbstdar-
stellung der Armenier als auch fir das Gedenken des Volkermords ei-
nen Durchbruch dar. Seitdem weifS jeder Biirger der Republik tiber die
Ereignisse von 1915 Bescheid und den Opfern wird o6ffentlich und fiir
jedermann zuginglich gedacht. So haben sich die Bemithungen der offi-
ziellen Instanzen mit denjenigen der Aktivisten, die die breiten Massen
mobilisiert haben, getroffen. Gleichzeitig schlug der Gedenktag eine Brii-
cke zur Diaspora, die dem Genozid bereits seit etwa 35 Jahren gedach-
te. Das oben genannte Denkmal auf dem Hiigel Zizernakaberd mit dem
Blick auf den Berg Ararat wurde in den Jahren 1966-1968 erbaut. Die
Eroffnung des Denkmals fand an einem Jahrestag der Sowjetisierung Ar-
meniens im November statt.* Eine Prozession fithrte zum Denkmal als
sowjetisch-armenische Form des Gedenkens. Der Besucher legt einen
langen, manchmal durch das Wetter, Hitze oder Regen erschwerten Weg
bis zum Denkmal zuriick. Hier am ewigen Feuer ehrt man die Opfer und
setzt ein Zeichen gegen das Vergessen durch eine Schweigeminute. Die
Besucher geben der Geschichte eine klare Antwort. Die Prozession hat
keinen Anfang und kein Ende, den ganzen Tag, auch am Tag davor und
an den Tagen danach in der Gruppe oder allein besteigt man den Hiigel,

4 Die Ereignisse des 24. April 1965 werden in verschiedenen Quellen reflek-
tiert. In meiner Zusammenfassung richte ich mich einerseits nach Panossian
(Panossian 2006: 320), andererseits nach dem Yerevan Magazin (in arme-
nischer Sprache abrufbar unter http://imyerevan.com/hy/society/view/2263,
Zugriff: 03.03.2018) und den Angaben auf der Webseite des Genozid-Mu-
seum (http://www.genocide-museum.am/arm/Description_and_history.php,
Zugriff: 03.03.2018).

308

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

geht den Weg hinauf zur Gedenkstatte. Die Menschenstrome organisie-
ren sich ohne externe Fiithrer und staatliche Anordnung.

Die beiden Prozessionen unterscheiden sich vor allem in ihrer Entste-
hungsgeschichte, aber auch hinsichtlich der Konzeption und der Triger.
Die April-Prozession verbindet in Bezug auf Autorenschaft und Organi-
sation viele komplexe Prozesse, den Widerstand und die strafbare Initi-
ative der ersten Organisatoren, Verhandlungen, politische Entscheidun-
gen, die Arbeit von Kiinstlern und Architekten; sie ist verschiedentlich
beeinflusst und erscheint am Schluss als Produkt ohne konkret benenn-
bare Autoren. Die Vardan-Prozession ist hingegen ein Produkt einzelner
(heute noch bekannter) Autoren. Sie entstand nicht im Aufbegehren ge-
gen die herrschende Macht, sondern setzt sich vielmehr mit den Mog-
lichkeiten der Unabhangigkeit auseinander. In beiden Veranstaltungen
sind religiose und weltliche Machte prisent. In der sowjetischen Prozes-
sion sind die letzteren in ihrer Wirkung etwas gedampft, wihrend die
Prozession des unabhingigen Armeniens sich gerade der Klarung dieser
Verhiltnisse widmet. Eine weitere Gemeinsambkeit ist in beiden Veran-
staltungen die Ambivalenz der Symbolik: Auch die Prozession am Ge-
denktag ist ein >moralischer Sieg:, eine Uberwindung des Vergessens und
des Verbrechens, versehen mit einer christlich-religiosen Idee: der Idee
des Neuanfangs bzw. der Auferstehung.

Beide Prozessionen finden in der Hauptstadt Armeniens statt und
nicht am Ort des realen oder mythischen Geschehens. Armenien wird
zum stellvertretenden Reprisentanten dieser Ideen. Die Prozessionen en-
den jeweils an einem sowjetisch-armenischen Denkmal. Die Route der
April-Prozession verlduft im Unterschied zur Vardan-Prozession im Win-
ter nicht durch das Zentrum der Stadt, sondern durch einen Park im-
mer weiter den Hiigel hinauf mit dem Blick auf den Berg Ararat. Keine
Regierungsgebiude, keine Schulen, keine Wohnhauser liegen auf dieser
Strecke. Die Religiositit gelangt nur dezent zum Ausdruck, durch Mu-
sik, die auf dem Weg den Besucher aus Lautsprechern begleitet und am
Ziel erklingt. Am Denkmal selbst sind zwar einige religiose Zitate zu fin-
den, aber insgesamt ist es, wie viele Denkmaler dieser Zeit, eine massive
Konstruktion aus Beton mit dem ewigen Feuer als zentrale Symbolik. In
ihrem materiellen Ausdruck ist die April-Prozession einfacher. Die meis-
ten Teilnehmer der Prozession haben eine Blume in der Hand, am Denk-
mal werden Blumen niedergelegt. Auch dies ist in der Vardan-Prozessi-
on anders, deren materieller Ausdruck durch eine Vielzahl an Symbolen,
Texten und Bildern gepragt ist.

Der geschichtsreflexive Charakter unterscheidet sich in beiden Prozes-
sionen ebenfalls. Die Entstehung des Genozid-Denkmals ist bereits eine
Reaktion auf die Geschichte und seine Konzeption gibt Raum fiir eine
jahrliche Reflexion der Geschichte. Jeder Besucher reflektiert, schreibt
und erzahlt seinerseits eine Geschichte, leistet einen Beitrag dazu. Die

309

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

vereinende Symbolik verbindet und 1ost die Konflikte der sowjetischen
Zeit. Sie iberwindet aufserdem die staatliche Grenze Armeniens und ver-
bindet alle Armenier der Welt miteinander. Das Thema der Prozession
ist allen Beteiligten bekannt und bedarf keiner Erklirung oder Diskus-
sion. Die spezifischen Konflikte des heutigen armenischen Staates spie-
len keine zentrale Rolle. Sicherlich kann man auch eine staatliche Be-
deutung darin sehen, dass Staatsgiste das Denkmal besuchen und einen
Baum als Zeichen ihrer Anteilnahme pflanzen. 1995 entstand anlisslich
des 8o. Jahrestages des Genozids ein unterirdisches Museum, neuerdings
kam noch ein Institut hinzu (Orbelyan 2009: 190). Unabhangigkeit und
Staatlichkeit haben zwar Einfluss auf die Gedenkkultur, sind aber nicht
ausschlaggebend. Die Abgeordneten besuchen das Denkmal zwar offizi-
ell, sind aber nicht die Anfithrer der Prozession. In der Sowjet-Zeit war
der 24. April ein gewohnlicher Arbeitstag, mit der Unabhangigkeit wur-
de er zum Feiertag erklirt. Die Besonderheit der Vardan-Prozession be-
steht in der Herausforderung der Unabhingigkeit, der politischen Sou-
veranitdt und in den Versuchen, neue Konzepte zu entwickeln, die die
Wirkung des aktuellen Staates und die Pflichten seiner Biirger ordnen
helfen sollen.

Die Prozession am 24. April konnte sich zwar von sowjetischen Ver-
anstaltungen wie der Parade zum 1. Mai gut abgrenzen, sich im Rah-
men eines grofleren Staates etablieren und durchsetzen, war aber nur
komplementir zu den letzteren und reprdsentierte nur einen bestimm-
ten, isolierten Bereich. Wie in der Sowjet-Republik so eint auch heute die
Gedenkprozession alle Gruppen und Parteien Armeniens, religiose und
weltliche Institutionen, Armenier in Armenien und im Ausland, genau-
so wie die Giste des Landes. Sie ist in ihrem Fluss stets ununterbrochen.
Bei Veranstaltungen wie der Vardan-Prozession geht es hingegen um die
neuen Seiten der Selbstdarstellung durch die unabhingige Staatlichkeit
und Souverinitit, die frither umgangen wurden. Eine politische Selbst-
darstellung kann sich an Elemente der sowjet-armenischen Formen unter
Umstdnden anlehnen oder ihre Muster zuriickweisen. Eine Verbindung
solcher Elemente der Selbstverwaltung, Entscheidungsmacht, weltlicher
Selbstorganisation kann jedenfalls in neuen Formen zur Diskussion ge-
stellt werden. Entsprechend werden in Prozessionen wie am Vardan-Tag
die Institutionen im Zentrum der Hauptstadt abgelaufen, reale funkti-
onierende Aspekte der politischen Unabhingigkeit thematisiert. In der
Prozession im April nimmt man hingegen Abstand von politischen Strei-
tigkeiten. Aktuelle Konflikte und Reibungen sind weniger entscheidend,
der Ort, die Strecke und das Ziel der Prozession liegen aufSerhalb des
pulsierenden Zentrums und sind in sich selbst schon abgeschlossen.

Wollte man jedes hier diskutierte Vardan-Fest hinsichtlich seines
Scheiterns und Gelingens beurteilen, wiirde man Grenzen und Misslin-
gen in allen drei Fillen feststellen. In jeder Feier finden sich destruktive

310

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

Elemente; Aspekte, die etwas Entstandenes zerstoren, sich bekampfen
und neue Reibungen herbeifiihren. Dennoch sind sie insofern erfolgreich,
als sie die Funktionsweise der jeweiligen Gemeinschaft veranschauli-
chen. Die bekannten Formen erzeugen Sicherheit und Geborgenheit,
durch Wiederholung und Einprigung werden neue Aspekte integriert.
Die Symbolik Vardans zerstort nichts, aber sie lasst einige Kimpfe sicht-
bar werden. In jedem Fall ist die Form auf bestimmte Personen aus-
gelegt und demonstriert Konkurrenzen. In Armenien wird nach einer
Darstellung der Selbststindigkeit gesucht, und die neuen und alten Ab-
grenzungsmerkmale werden kombiniert. Die neuen unabhingigen Insti-
tutionen teilen ihren Einfluss, kooperieren, positionieren sich und gren-
zen sich voneinander ab. Neue spezialisierte Formen entstehen, die alten
kommen nicht mehr zum Tragen. In Iran bewahrt die alte institutionali-
sierte Form ihre Stabilitat, ist aber zu keinen neuen Formen fihig. Waih-
rend die Riickmeldungen aus der Kirche stets positiv ausfallen, unter-
streichen Intellektuelle die Unfahigkeit, zu wachsen und die begrenzten
Moglichkeiten der Gemeinde. In Wien ist die provisorische Form zwar
ein gemeinsames Produkt aller Spezialisten. Die Abgrenzungsmerkmale
sind aber so schwach und so provisorisch, dass die Feier nur fiir einen
kurzen Moment zustande kommen kann und dann, wie die Biihne, ge-
wissermafSen wieder weggeklappt wird.

Die Gemeinschaften funktionieren dennoch. Unverandert in allen drei
Fillen ist die Bedeutung, die der Abgrenzung und Selbstdarstellung zu-
kommt. Eine mittels kultureller und religioser Elemente abgegrenzte
Gemeinschaft kann sich an vielen Orten wiederfinden. Indem man die
Grenzen durch die Pflege der Kultur und die Kirche festlegt, kann man
sich von der Auflenwelt differenzieren und sich ihr gleichzeitig 6ffnen,
indem man sich an die Regeln einer grofSeren strukturellen Einheit halt,
ob dies nun die Aufnahmegesellschaft ist oder eine dominante politische
Struktur. Die kulturellen Elemente werden jeweils neu interpretiert, wo-
bei einige Grundlagen erhalten bleiben: Texte, Schriftzeichen, Mythen.
Die Feste sind schliefSlich alle derselben mythischen Figur gewidmet, und
die ersten Quellen sind in allen Zentren grundlegend. Vardan und andere
Symbole sorgen dafiir, dass eine kulturelle Verbindung und eine Kommu-
nikation untereinander entstehen. Diese symbolische Abgrenzungsebene
bringt Armenier in einzelnen Zentren zusammen und ist zugleich auf kei-
nen konkreten Ort konzentriert. Sie fiihrt zu keiner Herausarbeitung ei-
ner festen zentralen Organisation, sondern fordert die Zusammenarbeit
mehrerer Zentren und einzelner Inseln, sucht Spannung und Austausch
mit der AuSenwelt. Form und Moglichkeiten des armenischen Natio-
nalstaats nehmen dabei eine besondere Position ein. Die Staatlichkeit
an sich ist eine grofSe Ressource und bietet eine sichere Rahmung fiir die
Entwicklung und Pflege der Kultur wie auch eine politische Reprisen-
tanz. Gleichzeitig ist die staatliche Organisation weniger reprasentativ fiir

311

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

die bisherige Entstehung und Entwicklung der armenischen Kultur und
vermag einfach nicht die Grenzen der armenischen Gemeinschaft abzu-
bilden. Die Staatlichkeit wird als eine Errungenschaft unter anderen an-
gesehen, als eine Schutzmacht gegen Existenzbedrohungen, ein Faktor,
der die tragische Geschichte iberwinden konnte und als geschiitztes Ter-
ritorium die Voraussetzungen fiir die Weiterentwicklung der armenischen
Kultur und ihrer Institutionen sichern kann. So hat etwa die Armee eine
grofSse symbolische Bedeutung. Und trotz der Betonung der Bedeutung der
Staatlichkeit ist gegenwirtig die staatliche Form nicht dominant, und sie
ist trotz der wichtigen symbolischen Rolle nicht so erfolgreich in der Or-
ganisation des armenischen Lebens. Die vertraute Lebensform ohne Staat-
lichkeit macht das Leben in der Fremde auch weiterhin attraktiv. Hier
méchte ich die Uberlegungen von Tilman Allert einfiihren, in denen er die-
se ambivalente Verbindung beschreibt. Er spricht vom Transit als zentra-
ler Kategorie und von der Ambivalenz des Territoriums: Jeder, der in der
Diaspora lebt, denkt an Armenien und jeder in Armenien Lebende zieht
in Erwdgung, in die Diaspora auszuwandern (Allert 2008: 8). Ein Zen-
trum und ein in sich gekehrtes abgeschlossenes staatliches System schei-
nen nicht ausreichend zu sein. Einerseits wird der Staat zu einem (wenn
auch nicht dquivalenten) Element eines Netzes von mehreren Zentren,
andererseits fordert das Netzwerk den Staat heraus. Denn dem letzteren
stehen die besseren Moglichkeiten zur Verfiigung. Zwischen den armeni-
schen Zentren und vor allem zwischen dem Staat und der Diaspora ent-
steht eine Konkurrenz in Fragen der Spezialisierung, Reprasentation und
Zugehorigkeitskriterien: Wer tibt die >richtigen« Rituale aus? Welchen As-
pekten wird ausreichend Aufmerksamkeit geschenkt? Wer beherrscht die
srichtige« Ausdrucksweise? Die Kriterien der Zugehorigkeit und die Ar-
beit am Selbst bekommen jeweils andere Akzente. So setzen die staatli-
chen Selbstinszenierungen zwar dhnliche Elemente, Aspekte und Konzep-
te ein wie die Diaspora-Zentren, es entstehen dabei aber andere Figuren
und andere Probleme riicken in den Vordergrund. Dies bezieht sich so-
wohl auf die Position der Kirche als auch auf die Funktion der Sprache
und den Umgang mit kulturellen Elementen. In Armenien hat man kein
Bediirfnis, sich durch die Sprache abzugrenzen, weshalb Texte und Lieder
auch anders eingesetzt und gepflegt werden.

Eine Einheit oder mehrere Einheiten?
Vardan als geteiltes und individuelles Symbol
Wenn man die Armenier an den drei beschriebenen Zentren als ein Kol-
lektiv betrachtet und Vardan als ein von ihnen geteiltes Kollektivsym-
bol ansieht, dann basiert seine Funktionsweise auf diesem Widerspruch

der Abgrenzung. Es wird sehr viel Wert auf die Abgrenzung gelegt, die

312

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

zugleich stets nur an einem Aspekt festgemacht wird. Ambivalenz der
Abgrenzung und Stellenwert der Abgrenzung sind fiir alle armenischen
Gruppen typisch. Der Abgrenzung und der Pflege des eigenen Selbst wird
grofse Bedeutung zugeschrieben. Dies wird deutlich an der Miihe, der Ar-
beit, der Investition in die Abgrenzung, die ohne Konfrontation mit den
vorgegebenen formalen Strukturen und Abliufen, durch Uberwindung
der dufleren Hindernisse und daraus kommende Motivation ablaufen
soll. Diese Abgrenzung wird oft mit Vorstellungen der Beharrlichkeit,
Konsequenz und Auseinandersetzung assoziiert und bedient sich einer
Kampf-Metaphorik. Die Abgrenzung als Prozess geht mit einer christ-
lich-religiés formulierten Idee einher: der Uberwindung der weltlichen
Grenzen, bei der das Leid zum zentralen Symbol der Erhebung wird, wie
es sich auch am Ausdruck »moralischer Sieg« ablesen lisst. Die Fokus-
sierung auf den Text ist der andere Aspekt. Es handelt sich stets um eine
an Schriftlichkeit gebundene, abgrenzbare Einheit. Und letztlich spielt
auch das Handeln eine Rolle. In verschiedenen Zusammenhiangen wird
immer gehandelt und verhandelt. Sowohl die Kiinste des Handelns als
auch die anderen Formen sind stark ritualisiert: Immer findet man einen
Weg, um die Texte zu tradieren, religiose Feste zu feiern, entsprechende
Strukturen zu errichten.

Die mythische Vardan-Figur verbindet alle Gruppen, die sich fiir Ar-
menier halten, entweder durch seine weltliche Interpretation als Held
und textuelle Figur oder durch seine religiose Interpretation als ein kirch-
lich gefeierter Martyrer. Auf die eine oder andere Weise setzt man sich
von der Umgebung ab, indem man ihn feiert. Da an allen beschriebenen
Orten die gleichen Texte und Bilder vorkommen, entsteht ein Moment
der Verbundenheit. Andererseits feiert man vollkommen unterschiedli-
che Anspriiche und Selbstdarstellungen. Auch die Spannung zwischen re-
ligiosen und sikularen Aspekten kommt in jedem Fall vor und erhilt je-
weils eine eigene Bedeutung; gleiches gilt fiir die Rolle der Sprache oder
des Kampfes, sollte dem jemals wieder eine neue Funktion zukommen.
Die Einheit, aber auch die Vielfalt der armenischen Zentren wird in der
Vardan-Feier sichtbar: Es handelt sich zwar stets um religios und kultu-
rell ahnlich umrissene Inhalte, die in ihrer Auspragung je nach Kontext
und sozialer Form vollkommen unterschiedlich ausgelegt und eingesetzt
werden. Die Geborgenheit, die in der Diaspora das Fest bietet, spielt in
Armenien keine Rolle. Was man in der Diaspora feiert, ist fiir Armenier
in Armenien genauso irritierend wie fiir die in Armenien aufgewachsenen
Menschen die Miihe, etwas auf Armenisch zu sagen. Auf dhnliche Weise
unterscheiden sich auch die Diaspora-Zentren untereinander.

Die Feier und die untersuchten Orte sind miteinander verbunden, in-
teragieren und beeinflussen einander, sei es durch kirchliche Struktu-
ren, sei es durch kulturelle Medien, durch Migrationswellen oder In-
formationsaustausch. Von einem eindeutigen Zentrum kann man nicht

313

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHLUSSDISKUSSION

sprechen. Jede Form hat ihren Schwerpunkt, ihr eigenes Zentrum, eine
Strategie und bietet eine Bereicherung. So unterstiitzen die Zentren sich
gegenseitig und stiarken sich, indem sie stets nach dem besten Weg su-
chen, sich abzugrenzen und ihre Zugehorigkeit weiter zu bewahren. Da-
rin konkurrieren sie zwar in gewisser Weise, sind aber zugleich verbun-
den. Die Position des armenischen Staates ist in diesem Netzwerk die
widerspruchlichste. Seine grofite Herausforderung besteht darin, dem
symbolischen Wert, ein Kernland zu sein, gerecht zu werden, sich aber
gleichzeitig als nur ein Zentrum unter anderen zu sehen und eine ange-
messene Art der Selbstdarstellung zu entwickeln. Wie im Gemeindeall-
tag werden auch in der Inszenierung am Vardan-Tag in der Diaspora die
relevanten Bereiche sorgfaltig differenziert und auf ein Symbol konzen-
triert. In Armenien hingegen sind verschiedene Bereiche, Akteure, Ideen
und Symbole noch nicht klar differenziert und geordnet. Jede der drei
Selbstdarstellungen basiert auf Vorbereitung, Ubung und Arbeit. Durch
Aktivitat, Tatigkeit und Reflexion werden die Grenzen bestidndig gehu-
tet und neu gezeichnet. Allerdings sind in der Diaspora Art und Vorge-
hensweise seit Jahrzehnten bekannt, klar und gefestigt, wahrend sie in
Armenien noch in der Entwicklung begriffen sind.

314

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Aghayan, Eduard (1976): Worterbuch der armenischen Gegenwartssprache,
Yerevan: Hajastan.

Allert, Tilman (2008): Strukturprobleme der Kaukasusstaaten und das ana-
Iytische Potential der Sozialwissenschaften. Der Fall Armenien, Yerewan:
Genozid-Museum.

Andreasjan, Gr. M. (1976): Deutsch-Armenisches Worterbuch, Jerewan: Je-
rewaner Staatsuniversitit.

Andreiz, ES./A.T. Kvasezkij (Hg.) (1899 (2000)): Bevilkerung der Bukowi-
na, Czernowitz: Selena Bukowyna.

Armen, Hrant K. (1969): Vasak Sjuni. Der Angeklagte (i.O armenisch), Bey-
routh: Doniguian Press.

Ashchean, Mesrop Arzb. (2001): »Die Heiligen und die Feste der Heiligen
der armenischen Kirche (i.O. armenisch)«, in: Armenische Heiligen und
heilige Orte, hrsg. v. Insitut fiir Archeologie und Ethnographie. Nationale
Wissenschaftsakademie Armenien, Yerevan: Hajastan, 7-18.

Assmann, Aleida/Jan Assmann (1998): »Mythos«, in: Hubert Cancik/Burk-
hard Gladigow/Karl-Heinz Kohl (Hg.), Handbuch religionswissenschaft-
licher Grundbegriffe Bd. 1V, Stuttgart: W. Kohlhammer.

Azarian, Levon (1995): »Die Kunst der armenischen Kreuzsteine«, in: Ar-
menien. Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Muse-
um Bochum, Institut fir Armenische Studien, Bochum/Tiibingen: Was-
muth, To9-1713.

Barkhudaryan, Vladimir (2003): » Avarayr und armenische Unabhingig-
keitsbewegungen (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg.
v. Artavazd Nazaryan, Eriwan: Mughni, 183-187.

Bell, Catherine (1992): Ritual theory, ritual practice, New York: Oxford Univ. Pr.

Belliger, Andrea/David Krieger (Hg.) (1998): Ritualtheorien. Ein einfiibren-
des Handbuch, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Berger, Peter L./Thomas Luckmann (1966 (2003)): Die gesellschaftliche Kon-
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt
am Main: Fischer.

Bergmann, Jorg R. (1985): »Flichtigkeit und methodische Fixierung sozi-
aler Wirklichkeit: Aufzeichnungen als Daten der interpretativen Sozio-
logie«, in: Entzauberte Wissenschaft: Zur Relativitit und Geltung so-
ziologischer Forschung, hrsg. v. Wolfgang Bonfs und Heinz Hartmann,
Gottingen: Schwarz, 299-320.

Blumenberg, Hans (1979 (2003)): » Arbeit am Mythos«, in: Texte zur mo-
dernen Mythentheorien, hrsg. v. Wilfried Barner, Anke Detken und Jorg
Welsche, Stuttgart: Reclam, 194-218.

Braungart, Wolfgang (1996): Ritual und Literatur, Tiibingen: Niemeyer.

Cassirer, Ernst (1954): Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter Teil,
Das Mythische Denken, Tubingen.

315

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

— (1946 (2003)): »Der Mythus des Staates«, in: Texte zur modernen My-
thentheorie, hrsg. v. Wilfried Barner, Anke Detken und Jorg Welsche. Stutt-
gart: Reclam, 39-55.

— (1944 (1996)): Versuch iiber den Menschen. Einfiibrung in eine Philoso-
phie der Kultur, Hamburg: Meiner.

Charents, Yeghishe (1926 (1977)): Country of Nairi (Yerkir Nairi) (i.O. ar-
menisch), Yerevan: sovetakan Grogh.

- (1933 (1984)): »Gepanzerter >Vardan General« (i.O. armenisch)«, in:
Poeme und Gedichte, hrsg. v. G.G. Ananyan, Yerevan: Staatliche Univer-
sitdt Yerevan, 509-513.

Collins, Randall (2005): Interaction ritual chains, Princeton: Princeton Univ.
Pr.

Csikszentmihalyi, Mihaly ( 1993): Das Flow-Erlebnis. Jenseits von Angst
und Langeweile: im Tun aufgehen, Stuttgart: Klett-Cotta.

Dabag, Mihran/Kristin Platt (Hg.) (1993): Identitdt in der Fremde, Bochum:
Brockmeyer.

Davtyan, Hamlet (2005): Der uns unbekannte Vardanen-Krieg (i.O arme-
nisch), Yerevan: Zangak.

Demirchyan, Derenik (1946 (1968)): Vardanank (i.O. armenisch), Yerevan:
Hajastan.

Devrikyan, Vardan (2008): Vardanen und armenische Jugend (i.O. arme-
nisch), Yerevan: Magaghat.

Donabedian, Patrick (1995): »Das Drachenmotiv in der Kunst der arme-
nischen Teppiche«, in: Armenien. Wiederentdeckung einer alten Kultur-
langschaft, hrsg. v. Museum Bochum, Institut fiir Armenische Studien, Bo-
chum/Tubingen: Wasmuth, 331-338.

Dreher, Jochen (2007): »Symbolische Formen des Wissens«, in: Rainer
Schitzeichel (Hg.), Handbuch Wissenssoziologie und Wissensforschung.
Erfahrung - Wissen - Imagination Bd. 15, Konstanz: UVK, 463-471.

Dreher, Jochen/Silvana Figueroa (2003): »Ich bin ein Lied der Verzweiflung,
das seinen Schmerz und Deinen Verrat hinausschreit«. Die >Umarmung
von Fremden« im argentinischen Tango«, in: Enistaatlichung und sozi-
ale Sicherheit. Verhandlungen des 31. Kongresses der Deutschen Gesell-
schaft fiir Soziologie in Leipzig 2002, hrsg. v. Jutta Allmendinger, Opla-
den: Leske + Budrich, 1-7.

Egisé (2000): Homily on the Passion of Christ attributed to Elishe, Leuven:
Peeters.

Felbecker, Sabine (1995): Die Prozession. Historische und systematische Un-
tersuchungen zu einer liturgischen Ausdruckshandlung, Altenberge: Oros-
Verl.

Figueroa-Dreher, Silvana K./Jochen Dreher/Hans-Georg Soeffner (2011):
Construcciones de identidad y simbolismo colectivo en Argentina, Bue-
nos Aires: Prometeo libros.

Figueroa, Silvana/Jochen Dreher (2004): »Tracing Symbols. The Herme-
neutic Analysis of Paradoxical Constructions within Argentine Collec-
tive Symbolism«, in: Recent Developments and Applications in Social

316

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Research. Proceedings of the 2004 Sixth International Conference on So-
cial Science Methodology (ISA), hrsg. v. Cor van Dijkum, Amsterdam:
SISWO, 1-171.

Flick, Uwe (1995): Qualitative Forschung. Theorie, Methoden, Anwendung
in Psychologie und Sozialwissenschaften, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wobhlt.

Forster, Till (2003): »Victor Turners Ritualtheorie. Eine ethnologische Lek-
tiire«, in: Theologische Literaturzeitung Jg. 128, Nr. 7/8, 703-715.

Gantzhorn, Volkmar (1995): » Teppichkunst der Armenier«, in: Armenien.
Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Museum Bochum,
Institut fiir Armenische Studien, Bochum/Tiibingen: Wasmuth, 325-329.

Geertz, Clifford (1973a): »Ritual and Social Change: A Javanese Example«,
in: The Interpretation of Cuktures. Selected Essays by Clifford Geertz,
New York: Basic Books, 142-169.

— (1973b (1999): Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kultureller
Systeme, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gengnagel, Jorg/Monika Horstmann/Gerald Schwedler (Hg.) (2008a): Pro-
zessionen, Wallfabrten, Aufmdrsche. Bewegung zwischen Religion und
Politik in Europa und Asien seit dem Mittelalter, Koln/Weimar/Wien:
Bohlau.

Gengnagel, Jorg/Monika Horstmann/Gerald Schwendler (2008b): »Einlei-
tung«, in: dies. (Hg.), Prozessionen, Wahlfabrten, Aufmdrsche. Bewegung
zwischen Religion und Politik in Europa und Asien seit dem Mittelalter,
Koln/Weimar/Wien: Bohlau, 3-15.

Gengnagel, Jorg/Gerald Schwendler (2013): »Ritualmacher. Uberlegungen
zu Planern, Gestaltern und Handlungstragern von Ritualen« in: Ritual-
macher hinter den Kulissen. Zur Rolle von Experten in bistorischer Ritu-
alpraxis Bd. 17, Reihe Performanzen/Performances, hrsg. v. Jorg Gengna-
gel und Gerald Schwendler, Berlin/Munster: LIT, 13-39.

Glaser, Barney G./Anselm L. Strauss (1998): Grounded Theory. Strategien
qualitativer Forschung, Bern: Hans Huber.

Graevenitz, Gerhart von (1987): Mythos. Zur Geschichte einer Denkge-
wohnbeit, Stuttgart: Metzler.

Grigoryan, Hovik (2012): »Die erste armenische Republik (i.O armenisch)«,
in: Hr. R. Simonyan (Hg.), Geschichte Armeniens. Lebrbuch fiir Hoch-
schulen, Yerevan: Staatliche Universitit Yerevan.

Hacikyan, Agop J/Gabriel Basmajian/Edward S. Franchuk/Nourhan Ouzou-
nian (Hg.) (2002): The heritage of Armenian literature. From the sixth to
the eighteenth century, Detroit: Wayne State Univ. Pr.

Haghnazarian, Armen (1995): »Neu-Djulfa. Die Grindung einer armeni-
schen Stadt in Persien um 1600 und ihre Entwicklung«, in: Armenien.
Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Museum Bochum,
Institut fiir Armenische Studien, Bochum/Tiibingen: Wasmuth, 293-296.

Hairapetian, Srbouhi P. (1988): History of ancient and medieval armenian
literature (i.o. armenian), Lebanon: Atelias Press, Armenian Catholico-
sate of Cilicia.

317

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Hakobyan, Hajk (2003): »Die armenische Strategie und Taktik an der Ava-
rayr Ebene«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan,
Yerevan: Mughni, 193-210.

Halachyan, Grigor (2003): »Austria (i.O armenisch)«, in: Encyclopedia of
Armenian Diaspora, hrsg. v. Hovhannes Aivazyan, Yerevan: Armenian
Encyclopedia, 92-97.

Harutjuyan, Sergej (2003): » Allgemeines militarisch-strategisches Programm
des Armenischen Krieges 449-450 (i.O armenisch)«, in: Die Bedeutung
von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 188-192.

Hildebrand, Bruno (1994): » Vorwort«, in: Anselm Srtrauss (Hg.), Grundla-
gen qualitativer Sozialforschung. Datenanalyse und Theoriebildung in der
empirischen soziologischen Forschung, Miinchen: Fink, 11-17.

Hirschauer, Stefan (2001): »Ethnografisches Schreiben und die Schweigsam-
keit des Sozialen. Zu einer Methodologie der Beschreibung«, in: Zeit-
schrift fiir Soziologie, Jg. 30, Nr. 6, 429-451.

Hitzler, Ronald (1994): »Wissen und Wesen des Experten. Ein Annaherungs-
versuch - zur Einleitung«, in: Ronald Hitzler/Anne Honer/Christoph
Maeder (Hg.), Expertenwissen. Die institutionalisierte Kompetenz zur
Konstruktion von Wirklichkeit, Opladen: Westdeutscher Verlag, 13-30.

Hovhannisyan, Henrik (2003): » Der Heilige des armenischen Theaters (i.O.
armenisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, Yerevan: Mughni, 177-180.

Hovhannisyan, Petros (2003): »Nikoghajos Adontzs Theorie der Neube-
wertung von Vassak Sjunezis Tatigkeit (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeu-
tung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 65-
72.

Hovsepyan, Galust (2003): »Die Avarayr-Schlacht in armenischer Minia-
turen Kunst (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v.
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 150-154.

Hiisken, Ute (2007a): »Mistakes, Procedural Errors and Incorrect Perfor-
mances«, in: When Rituals Go Wrong: Mistakes, Failure, and the Dynam-
ics of Ritual, hrsg. v. Ute Hiisken, Leiden: Brill, 21-23.

— (2007b): »Ritual dynamics and ritual failure«, in: When rituals go wrong:
Mistakes, failure, and the dynamics of ritual, hrsg. v. Ute Husken, Leiden:
Brill, 338-366.

- (Hg.) (2007¢): When Rituals Go Wrong: Mistakes, Failure, and the Dy-
namics of Ritual, Leiden: Brill.

Isabekyan, Eduard (2003): »Die Illustrationen von D.Demirchyans Roman
>Vardanank« (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v.
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 161-162.

Jamme, Christoph (1991): Einfiihrung in die Philosophie des Mythos,
Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft.

Jetter, Wener (1978): Symbol und Ritual. Anthropologische Elemente im
Gottesdienst, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Jusbashian, K.N. (1983): »Ghazar Parpezi (i.O. armenisch)«, in: Histori-
cal-Philological Journal (1983/4), 179-193.

Karagjosyan, Hovahannes (2003): »Etymologie des Wortes >Avarayr« (i.O.

318

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan,
Yerevan: Mughni, 17-18.

Kevorkian, Raymond H. (1995): »Das gedruckte Buch vom 16. bis 19. Jahr-
hundert«, in: Armenien. Wiederendtdeckung einer alten Kulturlandschaft,
hrsg. v. Museum Bochum, Institut fir Armenische Studien, Bochum/Tu-
bingen: Wasmuth, 283-292.

Khachatryan, Jenja (Hg.) (2013a): Der Tanz fiir Armenier. Sammlung der
Aufsitze, Yerevan: Edit Print.

— (2013b): »Die Verbindung von Tanz, Ritual und theatralischen Hand-
lungen in der Vardan Mamikonyans Schau«, in: Der Tanz fiir Armenier.
Sammlung der Aufsitze, hrsg. v. Jenja Khachatryan, Yerevan: Edit Print.

Kharatyan-Araqelyan (2005): Armenische Volksfeste (i.O. armenisch),
Yerevan: Zangak.

Kharatyan, Heranoush (2003): »Caucasian cultural world< and the basis
of Vardan worship«, in: A collection of essays of the 2nd. international
congress on the anthropological study of Iran & Caucasia, hrsg. v. Faqih
Aram Batoul, Islamic Azad University, 51-62.

Khorenyan, Vahan (2003): »Vor dem Gemalde >Avarayr«,, (i.O. armenisch)«,
in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan:
Mughni, 163-164.

Knoblauch, Hubert (2001): »Fokussierte Ethnographie«, in: Sozialer Sinn
(2001/1), 123-14T.

Krieger, David J./Andrea Bellinger (1998): »Einfithrung«, in: Andrea Bellin-
ger und David J. Krieger (Hg.), Ritualtheorien. Ein einfiibrendes Hand-
buch, Opladen/Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, 7-33.

Krikorian, Mesrob K. (1999): Franz Werfel und Komitas. An den Wassern zu
Babel safen wir und weineten, Frankfurt am Main: Lang.

Libaridian, Gerard J. (2004): Modern Armenia. People, Nation, State, New
Brunswick, N.]J./London: Transaction Publishers.

Loo, Katherina van (1995): »Zur Ikonographie des armenischen Kreuzstei-
nes«, in: Armenien. Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg.
v. Museum Bochum, Institut fur Armenische Studien, Bochum/Tubingen:
Wasmuth, r15-118.

Luckmann, Thomas (1999): »Phianomenologische Uberlegungen zu Ritual
und Symbol«, in: Rituale. Zuginge zu einem Phdanomen, hrsg. v. Florian
Uhl und Artur R. Boelderl, Diisseldorf/Bonn: Parerga, 11-28.

Mahé, Jean-Pierre (1995a): » Armenien: Das Land, die Menschen und ihre
Geschichte«, in: Armenien. Wiederentdeckung einer alten Kultur, hrsg. v.
Museum Bochum, Institut fir Armenische Studien, Bochum/Tiibingen:
Wasmuth, 9-18.

— (1995b): »Armenien: Das Land, die Menschen und ihre Geschichte«, in:
Armenien: Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, hrsg. v. Mu-
seum Bochum, 9-18.

Mesropyan, Hajkanush (2003): »Die Besonderheiten der Predigten zum
Vardan-Tag (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung von Avarayr, hrsg. v.
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 141-145.

319

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Michaels, Axel (2001): »Le rituel pour le rituel< oder wie sinnlos sind Ri-
tuale?«, in: Rituale heute. Theorien — Kontroversen — Entwiirfe, hrsg.
v. Corinna Carduff und Joanna Pfaff-Czarnecka, Berlin: Reimer, 23-47.

Mitchell, Margaret (1967): Gone with the Wind, New York: MacMillan.

Mkrtchian, S. S. (1997): »Die Feiertagsordnung der ersten armenischen Re-
publik (i.O. armenisch)«, in: Herald of the Social Sciences, Jg. 3, Nr. 596,
I160-164.

Mkrtischjan, Lewon (1975): »Fnf Jahrhunderte armenischer Literatur«, in:
Sinn und Form, Beitrige zur Literatur (1975/1. —6.), 1065-1074.

Mueller, Michael R./Jirgen Raab/Hans-Georg Soeffner (Hg.) (2014): Gren-
zen der Bildinterpretation, Wiesbaden: Springer VS.

Miiller-Doohm, Stefan (1993): »Visuelles Verstehen. Konzepte kulturso-
ziologischer Bildhermeneutik«, in: »Wirklichkeit« im Deutungsprozess:
Verstehn und Methoden in den Kultur- und Sozialwissenschaften, hrsg.
v. Thomas Jung und Stefan Miuller-Doohm, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 438-457.

— (1997): »Bildinterpretation als struktural-hermeneutische Symbolanaly-
se«, in: Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. Eine Einfiibrung, hrsg. v.
Ronald Hitzler und Anne Honer, Opladen: Leske + Budrich, 81-108.

Muradyan, Laura (2003): »H. Vardan und die heroische Schlacht der Var-
danen in der neuen armenischen Lyrik (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung
des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, S. 13 5-140.

Museum Bochum, Institut fir Armenische Studien, Bochum (Hg.) (1995):
Armenien. Wiederentdeckung einer alten Kulturlandschaft, Tiibingen:
Wasmuth.

Nalbandian, V. S. (1987): » Yeghishe«, in: Historical-Philological Journal
(1987/2), 210-225.

Navoyan, Mher (2003): »Die Gestalt Vardan Mamikonyans in den Skizzen
von zwei Kompositoren des 20. Jahrhunserts (i.O. armenisch)«, in: Die
Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni,
171-176.

Nazaryan, Artavazd (Hg.) (2003): Die Bedeutung von Avarayr (i.O. arme-
nisch), Yerevan: Mughni.

Neisser, Maria (1988): 175 Jahre Mechitaristen Congregation in Wien, Wien:
Verlagsbuchhandlung der Mechitaristen-Congregation.

Novello, Adriano Alpago (Hg.) (1986): Die Armenier. Briicke zwischen
Abendland und Orient, Stuttgart/Zurich: Belser.

0.A. (1995): »Iran (i.O. armenisch)«, in: Kurze armenische Enzyklopddie
Bd. 2, hrsg. v. Konstantin Khudaverdyan, Eriwan: Armenische Enzyklo-
padie, 382-389.

Orbelyan, Gevorg (2009): Old and new Yerevan. Book-Guide (i.o. arme-
nian), Yerevan: Athor Publishing.

Pahlevanian, Hovahnnes (2003): »Iran (i.O. armenisch)«, in: Encyclopedia
of Armenian Diaspora, hrsg. v. Hovhannes Aivazyan, Yerevan: Armenian
Encyclopedia, 235-267.

Palyan, Khoren (2003): »Die Spiegelung von Avarayr in armenischem

320

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

geistigen Gesang (i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg.
v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 165-170.

Panossian, Razmik (2006): The Armenians. From kings and priests to mer-
chants and commissars, London: Hurst.

Pashayan, Asatur (2004): »Matatia Garagashyan and His >Description of
Sciences« (i.O. armenisch)«, in: Historical-Philological Journal (2004/2),
130-141.

Petrosyan, Emma (2011): Feste der Armenier im Kontext der europdischen
Kultur (i.O. russisch), Yerevan: Tigran Mec.

Pieper, Josef (1963): Zustimmung zur Welt. Eine Theorie des Festes, Miin-
chen: Kosel.

Poghosyan, Svetlana (2003): »Vardan-Fest. Traditionen und Perspektiven
(i.O. armenisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Na-
zaryan, Yerevan: Mughni, 245-248.

Pohl, Reinhard (2007): » Armenien«, in: Der Schlepper, Jg. 10, Nr. 40/41,
45-47.

Przyborski, Aglaja/Monika Wohlrab-Sahr (2010): Qualitative Sozialfor-
schung. Ein Arbeitsbuch, Minchen: Oldenbourg.

RAA (Reserch on Armenian Architecture) (2002): » Armenische Kulturdenk-
miler in den Nachbarlindern Armeniens«, in: Armenisch-Deutsche Kor-
respondenz (ADK), Jg. 117, Nr. 3, 38-42.

Raab, Jurgen (2008): Visuelle Wissenssoziologie. Theoretische Konzeption
und materiale Analysen, Konstanz: UVK.

Raab, Jiirgen/Dirk Tédnzler (2006): » Video Hermeneutics «, in: Hubert Knob-
lauch/Bernt Schnettler/Jiirgen Raab/Hans-Georg Soeffner (Hg.), Video
Analysis: Methodology and Methods, Frankfurt am Main: Peter Lang,
85-97.

Rauch, Elisabeth (1992): Sprachrituale in institutionellen und institutionali-
sierten Text- und Gesprichssorten, Frankfurt am Main: Lang.

Redgate, Anne Elisabeth (1998): The Armenians, Oxford: Blackwell.

Reichertz, Jo (2007): »Objektive Hermeneutik und hermeneutische Wissens-
soziologie«, in: Uwe Flick/Ernst von Kardorff/Ines Steinke (Hg.), Qualita-
tive Forschung. Ein Handbuch, Reinbek bei Hamburg: Rowolt, 514-524.

Salmen, Walter (1988): Das Konzert. Eine Kulturgeschichte, Munchen: Beck.

Schieffelin, Edward L. (2007): »Introduction«, in: When Rituals Go Wrong:
Mistakes, Failure, and the Dynamics of Ritual, hrsg. v. Ute Hiisken, Lei-
den: Brill, 1-20.

Schlesier, Renate (1997): »Mythos«, in: Christoph Wulf (Hg.), Vo Men-
schen. Handbuch historische Anthropologie, Weinheim/Basel: Beltz,
1079-1086.

Schiitz, Alfred (1966 (2003)): »Strukturen der Lebenswelt«, in: ders., Werk-
ausgabe, Bd. V.1. Theorie der Lebenswelt 1. Die pragmatische Schich-
tung der Lebenswelt, hrsg. v. Martin Endrefs und Ilja Srubar, Konstanz:
UVK, 325-347.

Schiitz, Alfred/Thomas Luckmann (2003): Strukturen der Lebenswelt, Kon-
stanz: UVK.

321

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Schwedler, Gerald (2008): »Prinzipien der Ordnung bei koniglichen Prozes-
sionen im spaten Mittelalter«, in: Prozessionen, Wallfahrten, Aufmdrsche.
Bewegungen zwischen Religion und Politik in Europa und Asien seit Mit-
telalter, hrsg. v. Jorg Gengnagel, Monika Horstmann und Gerald Schwed-
ler, Koln/Weimar/Wien: Bohlau.

Segal, Robert A. (2007): Mythos. Eine kleine Einfiibrung, Stuttgart: Reclam.

Siekierski, Konrad (zo10): »Ein Treffen bei einem Baum. Die Eiche von Ge-

neral Vardan und die symbolische Politik in zeitgenossischem Armenien
(1.O. russisch)«, in: Tradition and modernity in armenian culture. Papers
dedicated to the 5oth anniversary of Institute of Archaeology and Eth-
nography, Academy of Sciences of Republic of Armenia, hrsg. v. National
Academy of Sciences of Armenia, Institute of Archeology and Ethnogra-
phy, Yerevan: Gitutyun, 273-287.

Soeffner, Hans-Georg (2010): Symbolische Formung. Eine Soziologie des

Symbols und des Rituals, Weilerswist: Velbruck.

(2006): »Wissenssoziologie und sozialwissenschaftliche Hermeneutik
sozialer Sinnwelten«, in: Dirk Tanzler/Hubert Knoblauch/Hans-Georg
Soeffner (Hg.), Neue Perspektiven der Wissenssoziologie, Erfahrung —
Wissen - Imagination Bd. 8, Konstanz: UVK, 51-78.

(2004): »Protosoziologische Uberlegungen zur Soziologie des Symbols
und des Rituals«, in: Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen der Kom-
munikation in bistorischen und gegenwdrtigen Gesellschaften, hrsg. v.
Rudolf Schlégl, Bernhard Giesen und Jirgen Osterhammel, Konstanz:
UVK, 41-72.

(2000a): »Sozialwissenschaftliche Hermeneutik «, in: Uwe Flick/Ernst von
Kardorff/Ines Steinke (Hg.), Qualitative Forschung. Ein Handbuch, Ham-
burg: Rowohlt, 164-174.

(2000Db): »Zur Soziologie des Symbols und des Rituals«, in: ders., Gesell-
schaft obne Baldachin. Uber die Labilitit von Ordnungskonstruktionen,
Gottingen: Velbriick, 180-208.

(1995): »Der fliegenden Maulwurf (Der taubenziichtende Bergmann im
Ruhrgebiet) - Totemistische Verzauberung der Realitdt und technologi-
sche Entzauberung der Sehnsucht«, in: ders., Die Ordnung der Ritua-
le. Die Auslegung des Alltags 2, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 131~
156.

(1991a): » Verstehende Soziologie und sozialwissenschaftliche Hermeneu-
tik — Die Rekonstruktion der gesellschaftlichen Konstruktion der Wirk-
lichkeit«, in: Berliner Journal fiir Soziologie, (1991/2), 263-269.
(1991b): »Zur Soziologie des Symbols und des Rituals«, in: Das Symbol -
Briicke des Verstehens, hrsg. v. Jurgen Oelkers und Klaus Wegenast, Stutt-
gart, 63-81.

(1988): »Der Mythos von der Macht des Wortes«, in: Loccumer Proto-
kolle, 62/°86, 7-26.

Soeffner, Hans-Georg/ Ronald Hitzler (1994a): »Hermeneutik als Haltung

und Handlung. Uber methodisch kontrolliertes Verstehen«, hrsg. v. Nor-
bert Schréer, Opladen: Westdeutscher Verlag, 28-54.

322

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

— (1994b): »Qualitatives Vorgehen - >Interpretation-. 3. Kapitel«, in: Enzy-
klopddie der Psychologie, Ser. 1, Bd. 1., hrsg. v. Theo Herrmann, Gottin-
gen: Hogrefe, 98-136.

Stepanyan, Marina (2003): »Das Thema der Avarayr Schlacht in den Wer-
ken der sowjet armenischen Maler (russisch)««, in: Die Bedeutung von
Avarayr, hrsg. v. Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 155-160.

Strauss, Anselm/Juliet Corbin (1990): Basics of Qualitative Research.
Grounded Theory Procedures and Techniques, Newbury Park/London/
New Delhi: Sage.

Strauss, Anselm L. (1994): Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Daten-
analyse und Theoriebildung in der empirischen und soziologischen For-
schung, Miinchen: Fink.

Teply, Karl (1980): Die Einfiibrung des Kaffees in Wien, Miinchen: Komis-
sionsverlag Jugend und Volk Wien.

Thomson, Robert W. (1982): »Introduction«, in: Elishe. History of Vardan
and the Armenian War, Cambridge, MA: Harvard Univ. Pr., 1-56.

— (1983): »Gregory of Narek’s Commentary on the Song of Songs«, in: The
Journal of Theological Studies, ]Jg. 34, Nr. 2, 453-496.

— (2000a): »Introduction«, in: A homily on the Passion of Christ attributed
to Elishe, hrsg. v. Robert W. Thomson, Leuven: Peeters, 1-23.

— (2000b): The Lowcode (Datastanagirk) of Mkhitar Gosh, Amsterdam/At-
lanta: Rodopi.

Titscher, Stefan/Ruth Wodak/Michael Meyer/Eva Vetter (1998): Methoden
der Textanalyse. Leitfaden und Uberblick, Opladen/Wiesbaden: Westdeut-
scher Verlag.

Tololyan, K (1987): »Martyrdom as Legitimacy: Terrorism, Religion and
Symbolic Appropriation in the Armenian Diaspora«, in: Contemprory
Reaserch on Terrorism, hrsg. v. Paul Wilkinson und Alasdair M Stewart,
Aberdeen: Aberdeen Univ. Pr., 89-103.

To6lolyan, Khachig (1993): » Traditionelle Identitdt und politischer Radika-
lismus in der armenischen Diaspora«, in: Identitdt in der Fremde, hrsg. v.
Mihran Dabag und Kristin Platt, Bochum: Brockmeyer, 192-219.

Trondle, Martin (Hg.) (2011): Das Konzert. Neue Auffiibrungskonzepte fiir
eine klassische Form, Bielefeld: Transcript.

Tscharenz, Jeghische (1920 (2015)): »Mein Armenien«, in: Jeghische Tscha-
renz. Mein Armenien: Gedichte. Armenisch-Deutsch, hrsg. v. Konrad
Kuhn, Wuppertal: Arco.

Turner, Victor W. (1969 (2005)): Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur,
Frankfurt am Main/New York: Campus.

— (1998): »Liminalitit und Communitas«, in: Ritualtheorien. Ein einfiib-
rendes Handbuch, hrsg. v. Andrea Belinger und David J. Krieger, Opladen/
Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, 251-262.

Ungeheuer, Elena (2011): »Konzertformate heute: abgeschaffte Liturgie
oder versteckte Rituale«, in: Das Konzert. Neue Auffiibrungskonzepte fiir
eine klassische Form, hrsg. v. Martin Trondle, Bielefeld: Transcript, 125~
141.

323

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Vardanyan, Rafael/Hasmik Badalyan (2003): »Kanonisation des Var-
dan-Festes«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan,
Yerevan: Mughni, 91-93.

Vardumyan, Gohar (2003): »Vardanen in der armenischen folkloristischen
Uberlieferung (i.O. armenisch)«, in: Bedeutung von Avarayr, hrsg. v.
Artavazd Nazaryan, Yerevan: Mughni, 240-244.

Voskanian, Ashot (2006): »Das einheitliche Fid oder die Paradoxen der kol-
lektiven Anwesenheit (i.O. armenisch)«, in: Rubikon, Jg. 2, Nr. 10, 22~
ST.

— (2007a): »The Staging of Politics and the >Folklorization« of Political Dis-
course«, in: Representations on the Margins of Europe. Politics and Iden-
tities in the Baltic and South Caucasian States, hrsg. v. Tsypylma Darieva
und Wolfgang Kaschuba, Frankfurt am Main: Campus.

— (2007b): »Tod und Anerkennung: Paradoxien des kollektiven Daseins.
Zur Phinomenologie des armenischen Geistes«, in: Wissen um Werte. Per-
spektiven der Religion, hrsg. v. Paul Imhof und Eduard Saroyan, Schei-
degg: Via Verbis.

Weber, Max (1920 (1980)): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriff der ver-
stehenden Soziologie, Tiibingen: Mohr.

- (1921 (1984)): Soziologische Grundbegriffe, Tubingen Mohr.

Weber, Simon (1927a): Ausgewdbhlte Schriften der armenischen Kirchenvi-
ter. Band I, Miinchen: Kosel & Pustet.

— (1927b): Ausgewiblte Schriften der armenischen Kirchenviter. Band 11,
Miinchen: Kosel & Pustet.

Willems, Herbert (2012): Synthetische Soziologie. 1dee, Entwurf und Pro-
gramm, Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaften.

Wulf, Christoph (1997): »Ritual«, in: Christoph Wulf (Hg.), Vom Menschen.
Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim/Basel: Belz, 1029-1037.

Wulf, Christoph/Jorg Zirfas (2004): »Performative Welten. Einfithrung in die
historischen, systhematischen und methodischen Dimensionen des Ritu-
als«, in: Die Kultur des Rituals. Inszenierungen, Praktiken, Symbole, hrsg.
v. Christoph Wulf und Jorg Zirfas, Miinchen: Fink, 7-45.

Yeghiazaryan, Anush (2013a): »The Armenians were the first to Adopt
Christianity as the State Religion<. The Understanding of Statehood and
Collective Symbolism in Armenia«, in: Euxeinos, Governance and Cul-
ture in the Black See Region (2013/9), 22-26.

— (2013b): »Collective Symbols in Periods of Transition. The feast of Var-
danans in independent Armenia«, in: Bulletin of Yerevan University,
139.5, 62-71I.

Yeghiazaryan, Azat (1997): Charents und die Geschichte (i.O. armenisch),
Eriwan: Gitutjun.

— (2002): Die armenische Literatur des XX. Jabrhunderts (i.O. armenisch),
Eriwan: Gitutjun.

— (2003): »Der Vardananenkrieg in der armenischen Literatur (i.O. arme-
nisch)«, in: Die Bedeutung des Avarayrs, hrsg. v. Artavazd Nazaryan,
Yerevan: Mughni, roo-112.

324

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR
Zekiyan, Boghos Levon (1986): »Das armenische Volk: Ein historischer
Riickblick«, in: Die Armenier. Briicke zwischen Abendland und Orient,

hrsg. v. Adriano Alpago Novello, Volker und Kulturen, Stuttgart/Ziirich:
Belser, 47-67.

325

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

Transkriptionsliste armenisch — deutsch®

Trans- | Lautwert | Lautwert Aussprache
kription | Ostarm. | Westarm. Ostarm. — Westarm.
w aib a a a offen wie in Anklang
on b Band — aspiriert wie in
r p P p Puppe
im K Gaumenlaut wie in gut —
q 8 g g Kugel
n da d d t wie in Dorf — Tasse
b etsch o e o o Anlaut je, wie in Jeremia;
Y y I8 Je Inlaut e
sa S S S stimmhaft wie in Sara, Rose
E e e e e wie in Ahre
wt e @ « fliichtiges e wie in
r machen, Sage
» tho th t t wie in Theodor
sch, stimmbhaft wie
d h i h h ; .
sehe ] sehee sehee franz. journal
’ ini ; ; ; offen und gedehnt wie
in Biene
1 liun 1 1 1 wie in Liebe
u che kh ch ch stimmlos wie in Buch
ts,stimmlos wie in Netz —
o dsa ds s dz dz, wie in mezzo
I ken K " K Konrad — weich mit
Stimmansatz wie Gaumen
h ho h h h h wie Hand
i dea dz dz dz stimmhaft wie in Wanze —
< starker wie Zorn
r, stimmahfter Reibelaut
h h h h ’ ..
L ghat g & & wie in Karte

Die Tabelle stammt aus (Museum Bochum 1995: 470).

326

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN



https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG

. . . . stimmlos Tschad - weicher
@ dje di E d wie Giovanni
d men m m m wie Mond
h nu n n n wie in November
2 scha sch sch sch wie in Schuhe
n wo Vo, 0 wo, 0 wo, 0 Anlaut wo wie Wort, Inlaut o
s tscha tsch tsch tsch stimmlos wie in Peitsche
mit Stimmansatz wie
“ pe P P b Primel — Bert
j4 dsche dsch dsch tsch stimmbhaft wie Budget — Rutsch
n ra r r r Starkes r wie in Rat
u se s s s stimmlos wie in Grofie
l wew v W w wie in Wirme
m tiun ¢ ‘ d mit Stimmansatz wie in
Taube — Dach
n re r r r fliichtig wie in Bér, Stirn
g z0 z z z aspiriert wie in Zauber
. winn v W w wie in Krawatt.e oder dem
engl. view
h piir p p p aspiriert wie in Park
khe k k k aspiriert wie in Christus
o 0 0 o 0 offen wie in Sonne
P fe f f f wie in Ferdinand, Waffe
nt u u u wie in Hut
! iu iu wie in Justiz
nt ii i, jii ju, hu wie in UberfluB
L o als Transkriptiom fiir das
altarmenische aw
327

https://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:25:27. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T TmN



https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748913474 - am 28.01.2026, 08:

7. httpss//wwwinilbra.com/de/agh - Open Access - I Emm


https://doi.org/10.5771/9783748913474
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einführung
	I.  Forschungsdesign
	1.  Forschungskonzeption
	1.1  Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual
	1.2  Theoretisches Sampling: Feldzuschnitt und Datenauswahl
	1.3  Methodik
	1.3.1  Erhebungsverfahren
	1.3.2  Auswertungsverfahren


	2.  Forschungsgegenstand: Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest im Kontext der armenischen Geschichte
	2.1  Armenien in der Antike: Ursprünge, vorchristliche Zeiten
	2.2  Armeniens frühe Staatsform: Königliche Dynastien
	2.3  Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg
	2.3.1  Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi: Zwei Berichte über den Vardan-Krieg aus der frühchristlichen Zeit
	2.3.2  Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eröffnet
	2.3.3  Die Unabhängigkeit der armenischen Kirche

	2.4  Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung und die Anfänge des Vardan-Festes
	2.4.1  Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung im späten Mittelalter

	2.5  Konflikte, Teilungen und Zerstreuung, Zellen der Unabhängigkeit und Diaspora
	2.6  18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken
	2.7  19. Jahrhundert: Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung
	2.8  Vardan zwischen dem Religiösen und dem Säkularen: Flexibilität und Ambivalenz eines Schwellencharakters
	2.9  Das Vardan-Fest und seine Feierformen
	2.10  Zusammenfassung

	3.  Forschungsstand

	II.  Das Vardan-Fest in Wien, Isfahan und Eriwan
	1.  Die Diaspora-Gemeinde in Wien
	1.1  Geschichte und Struktur der Gemeinde
	1.2  Empirische Falldarstellung
	1.3  Das Vardan-Fest in der Wiener Gemeinde
	1.4  Fazit: Das Vardan-Fest in Wien. Ein Kampf um das armenische Selbstverständnis

	2.  Die Diaspora-Gemeinde in Isfahan (Iran)
	2.1  Geschichte und Struktur der Gemeinde
	2.2  Empirische Falldarstellung
	2.3  Das Vardan-Fest in Isfahan (Neu Dschulfa)
	2.4  ›Siege‹ und ›Niederlagen‹ der Gemeinde
	2.5  Fazit: Der moralische Sieg

	3.  Die Republik Armenien
	3.1  Die Geschichte der Republik Armenien und der Vardan-Mythos im 20. Jahrhundert
	3.1.1  Historische Skizze
	3.1.2  Der Vardan-Mythos in der ersten armenischen Republik
	3.1.3  Der Vardan-Mythos in Sowjet-Armenien
	3.1.4  Reflexionen zum Vardan-Mythos in Literatur, bildender Kunst und Zeitgeschichte

	3.2  Empirische Falldarstellung
	3.3  Die Prozession am Vardan-Fest in Armenien (2008)
	3.4  Fazit: Das Vardan-Fest in Armenien


	Schlussdiskussion
	Literatur
	Transkriptionsliste armenisch – deutsch


