
Zweiter Teil
Nietzsche und Kant über Autonomie

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor allem zwei Autoren prägen Nietzsches Kantver­
ständnis: Arthur Schopenhauer, der die eigene Philo­
sophie ausdrücklich als Fortführung und Vollendung 
derjenigen Kants versteht,1 und Friedrich Albert Lan­
ge, dessen 1866 erstmals erschienene Schrift Geschich­
te des Materialismus zur meistgelesenen des Neukan­
tianismus avancieren sollte.2 Enthusiastisch schreibt 
Nietzsche im November 1866 als Leipziger Student 
an den Freund Hermann Mushacke: „Kant, Schopen­
hauer und dies Buch von Lange - mehr brauche ich 
nicht.“3
1867 und 1868 setzt Nietzsche die Beschäftigung mit 
Kant fort; er liest Kants Kritik der Urteilskraft sowie 
die von Kuno Fischer im Rahmen seiner Geschichte 
der neuern Philosophie vorgelegte Kantdarstellung.4 
Im Frühjahr 1868 plant er eine Dissertation zum The­

1 Vgl. z. B. Die Welt als Wille und Vorstellung I, Vorrede zur ersten 
Auflage; Sämtliche Werke, Bd. I, S. 11.
2 Vgl. Klaus Christian Köhnke, Entstehung und Aufstieg des Neu­
kantianismus. Die deutsche Universitätsphilosophie zwischen Idea­
lismus und Positivismus, Frankfurt a. M. 1986, S. 233.
3 Nietzsche an Hermann Mushacke (Leipzig im November 1866); 
KSB 2, S. 184.
4 Vgl. Karl Schlechta, Nietzsche-Chronik. Daten zu Leben und 
Werk, München 1984, S. 27 und 29. Vgl. auch Curt Paul Janz, Fried­
rich Nietzsche, Bd. 1, a. a. O. S. 199.

119

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ma Der Begriff des Organischen bei Kant.5 Anfang 
1871, fast zwei Jahre nach Antritt der Professur für 
klassische Philologie in Basel, bewirbt sich Nietzsche 
in einem Schreiben an den Basler Ratsherrn Wilhelm 
Vischer-Bilfinger um die nach Ausscheiden Gustav 
Teichmüllers freiwerdende philosophische Professur: 
„Von neueren Philosophen", so heißt es darin, „habe 
ich mit besonderer Vorliebe Kant und Schopenhauer 
studiert."6
Nietzsches Kantkenntnis aber ist zu nicht geringen 
Teilen eine vermittelte, denn ein gründliches Eigen­
studium insbesondere der für unsere Fragestellung 
wichtigen praktischen Philosophie Kants ist erst für 
das Jahr 1887 anzunehmen.7 Dennoch ist nicht zu 
übersehen, daß Nietzsche scharfsichtige Analysen zu 
Kant gelingen und daß er seinerseits auf Positionen zu­
steuert, die ohne weiteres als kantische anzusprechen 
sind.8 Der Eindruck, daß Kant für Nietzsches Philoso­
phieren einige Bedeutung besitzt, veranlaßt Curt Paul 

5 Nietzsche an Paul Deussen, Ende April/Anfang Mai 1868; KSB 2, 
S. 269.
6 KSB 3, S. 177.
7 Im Mai und Juni 1887 vertiefte Nietzsche sich in der Bibliothek 
von Chur in Kants Kritik der praktischen Vernunft, die Religions­
schrift sowie die Kritik der Urteilskraft und in den Streit der Fakul­
täten (gl. KSA 14, S. 739). Einen Niederschlag fand die Lektüre in 
ausführlichen Exzerpten und Kommentaren (vgl. Nachlaß 7[4], 
Ende 1886 - Frühjahr 1887; KSA 12, S. 264 ff.).
8 In der gegenwärtigen Nietzscheforschung ist es vor allem Volker 
Gerhardt, der die bisweilen erstaunliche sachliche Nähe Nietzsches 
zum Denken Kants überzeugend herausarbeitet. Vgl. z. B. Die Mo­
ral des Immoralismus. Nietzsches Beitrag zu einer Grundlegung 
der Ethik, in: Krisis der Metaphysik, Wolfgang Müller-Lauter zum 
65. Geburtstag, edd. G. Abel und J. Salaquarda, Berlin/New York 
1989, S. 417-447.

120

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janz in seiner großen Nietzschebiographie immerhin 
zu folgender Einschätzung: „Die Auseinanderset­
zung mit Kant ist auffallend häufig. Es gilt in der 
Nietzscheforschung als ausgemacht, daß Nietzsche 
Kant nie im Original gelesen habe - außer der ,Kritik 
der Urteilskraft*. Er kannte ihn aus der Interpretation 
durch Kuno Fischer, dazu trat die starke Kantbezo- 
genheit Schopenhauers und die philosophiegeschicht­
liche Sicht Friedrich Albert Langes, der Kant zum 
Drehpunkt nimmt und sein Werk einteilt: I. Buch ,bis 
auf Kant* und II. Buch ,seit Kant*. Der Dialog mit 
Kant ist aber so stark, so ins Detail greifend, daß wohl 
die vorsichtigere Formulierung sich empfiehlt: eine di­
rekte Kantlektüre ließ sich bis jetzt nicht nachweisen, 
ist aber nicht auszuschließen.“9
Wie gesagt, ist eine unmittelbare Berührung Nietz­
sches mit den Texten Kants - die dritte Kritik ausge­
nommen - erst spät, nämlich für das Jahr 1887, beleg­
bar. Allerdings durchziehen sämtliche seiner Schrif­
ten, veröffentlichte und unveröffentlichte, Kant-Zita­
te;10 zu berücksichtigen ist, daß die zentralen Gedan­
ken Kants ihm mit Sicherheit durch Schopenhauer ge­
läufig waren, mit dessen Werk Nietzsche umfassend 
vertraut war und der immer wieder längere Passagen 
aus Kants Texten wörtlich anführt. Daß Nietzsche 
Kant keineswegs sklavisch durch die Brille Schopen­
hauers sieht, beweist zur Genüge seine an Schopen­

9 Curt Paul Janz, Friedrich Nietzsche, a. a. O. Bd. 1, S. 504.
10 Besonders intensiv beschäftigte ihn „der große Chinese von Kö­
nigsberg“ (Jenseits von Gut und Böse, § 210; KSA 5, S. 144) offen­
sichtlich Mitte 1884 bis Mitte 1885, wie dem Nachlaß zu entnehmen 
ist; vgl. z.B. Nachlaß 26[375, 412, 461], 34[37, 70, 71, 79, 82, 116, 
185], 38[7]; KSA 11, S. 249 ff.

121

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hauer geübte Kritik. Sie führt ihn nicht selten sogar zu 
Kantischen Thesen zurück, die Schopenhauer verwor­
fen hatte. Ein signifikantes Beispiel ist Nietzsches mit 
Kant geteilte skeptische Haltung gegenüber dem Mit­
leid als grundlegender Triebfeder moralischen Verhal­
tens.11 Dennoch ist Nietzsche von Schopenhauers 
Kantbild natürlich nicht unbeeindruckt: vor allem des­
sen Vorwurf, Kants Ethik sei trotz gegenteiliger Be­
teuerungen letztlich theologisch fundiert, macht sich 
Nietzsche zu eigen.12 Erstaunlich jedoch ist, daß - wie 
wir sehen werden - Nietzsche im Gegensatz zu Scho­
penhauer Kants Gedanken der Selbstgesetzgebung, 
d. h. der Autonomie, ernst nimmt, indem er ihn auf sei­
ne Weise ebenfalls theoretisch zur Geltung zu bringen 
sucht.
Es ist also hauptsächlich Schopenhauers Kant, der auf 
Nietzsche wirkte. Gegenüber der trocken paraphra­
sierenden Darstellung Kuno Fischers,13 die keine er­
kennbaren Spuren bei Nietzsche hinterlassen hat, 
zeichnet sich Schopenhauer jedenfalls durch ein un­
gleich stärkeres Problembewußtsein und einen ent­
sprechend souveränen Zugriff aus. Während Kant 

11 Vgl. Kant, Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Er­
habenen, Akademie-Ausgabe, Bd. II, S. 215 f.; Die Religion inner­
halb der Grenzen der bloßen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. 
VI, S. 30 f. Vgl. Schopenhauer, Preisschrift über die Grundlage der 
Moral, § 19; Sämtliche Werke, Bd. III, S. 764-786. Vgl. Nietzsche, 
Morgenröthe, § 132-139; KSA 3, S. 123-131; Zur Genealogie der 
Moral, Vorrede, § 5; KSA 5, S. 251 f.
12 Vgl. z. B. Der Antichrist, § 10; KSA 6, S. 176 f.
13 Vgl. Kuno Fischer, Immanuel Kant. Entwicklungsgeschichte 
und System der kritischen Philosophie, Bd. 2: Das Lehrgebäude der 
kritischen Philosophie. Das System der reinen Vernunft (= Ge­
schichte der neuern Philosophie, Bd. 4), Mannheim 1860, S. 81 ff.

122

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktische Philosophie „in der That auf einen miß­
lichen Standpunkt gestellt“ sieht, der „fest“ sein solle, 
„unerachtet er weder im Himmel noch auf der Erde 
an etwas gehängt oder woran gestützt“ werde,14 unter­
nimmt es Fischer, die von Kant selbst mit vorsichtiger 
Akkuratesse behandelten Probleme praktischer Philo­
sophie mit leichter Hand zu erklären und als bare 
Selbstverständlichkeiten auszugeben.
Friedrich Albert Lange präsentiert einen kritischen, 
am englischen Empirismus geschulten Kant, der so­
wohl den Materialismus als auch den Skeptizismus als 
berechtigte Vorstufen der eigenen Philosophie aner­
kenne.15 Lange sieht „die ganze Bedeutung der großen 
Reform, welche Kant angebahnt hat, in seiner Kritik 
der theoretischen Vernunft“. Die praktische Philoso­
phie gilt ihm als „der wandelbare und vergängliche 
Teil der Kantischen Philosophie“.16 Demgemäß be­
handelt er sie in seinem Werk nur am Rande, und dies 
macht ihn im Zusammenhang der uns interessieren­
den Thematik zu einer Figur, die zu vernachlässigen 
ist. Seine rudimentäre Interpretation der praktischen 
Philosophie Kants, die er in der Geschichte des Mate­
rialismus anbietet,17 läuft - auf der Grundlage einer we­
nig erklärenden Zweiweltentheorie - im wesentlichen 
darauf hinaus, die praktische im Gegensatz zur theore­
tischen Philosophie in die Sphäre der Dinge an sich, 

14 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie- 
Ausgabe, Bd. IV, S. 425.
15 Vgl. Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus und 
Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, ed. Alfred Schmidt, Bd.
2, Frankfurt a. M. 1974, S. 460.
16 Ebd. S. 454.
17 Vgl. ebd. S. 505 ff.

123

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und das heißt für Lange: der Dichtung, des Ideals zu 
verweisen. Kant wird zum schlichten „Lehrer im 
Ideal".18
Allein Schopenhauer also wird im folgenden, vor al­
lem mit seinen beiden Preisschriften: der gekrönten 
und der nicht gekrönten, als Quelle der Anregung für 
Nietzsche zu berücksichtigen sein. Dabei wird sich, 
wie bereits angedeutet, herausstellen, daß Nietzsche 
anders als Schopenhauer an Kants Überlegungen zu 
Selbstbestimmung als Selbstgesetzgebung, also zur 
Freiheit des Menschen, von der Sache her anschließt. 
Nicht um Konturierung des Nietzscheschen Kant­
bilds wird es uns gehen, sondern um Auslotung der 
von Nietzsche in Radikalisierung der Ansätze Kants 
formulierten Theorie menschlicher Subjektivität. Die­
se kennenzulernen wird nicht nur interessant sein im 
Hinblick auf die Vereinnahmung Nietzsches durch 
die - subjektverdrossene - Postmoderne, sondern glei­
chermaßen notwendig als Voraussetzung und Boden 
für die vom späten Nietzsche proklamierte Umwer­
tung aller Werte, die uns im letzten Teil vorliegender 
Untersuchung beschäftigen wird.

18 Ebd. S. 510.

124

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Autonomie bei Kant im Spannungsfeld 
zwischen Sittlichkeit und Glückseligkeit

§10. Wozu haben wir Vernunft?

Beide, Nietzsche wie Kant, verbindet das zentrale In­
teresse für ein Problem, das - altmodisch - als das der 
Bestimmung des Menschen zu formulieren ist. Die 
Frage „Was ist der Mensch?“ ist für Kant bekanntlich 
diejenige, auf die alle übrigen der Philosophie aufgege­
benen sich zuletzt beziehen.1 Und Nietzsche spricht 
vom Philosophen in der für ihn einzig legitimen Ver­
körperung des „freien Geistes“ als „Abenteurer und 
Weltumsegler jener inneren Welt, die ,Mensch4 
heisst“.2
Doch beide trennen grundsätzliche Voreinstellungen: 
Während Kant menschliches Dasein trotz aller Beto­
nung von Freiheit als dessen konstitutives Moment in 
ein wohlgeordnetes Ganzes eingefügt sieht, das er in 
seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte in welt­
bürgerlicher Absicht „Plan“ und „Endabsicht“ der Na­
tur nennt,3 ist ein solcher Rahmen für Nietzsche 
längst zerbrochen. Deshalb denkt er Freiheit radika­
ler, als dies Kant, den sie in ihrer „Gesetzlosigkeit“ 

1 Vgl. Kant, Logik, Akademie-Ausgabe, Bd. IX, S. 25.
2 Menschliches, Allzumenschliches I, Vorrede, § 7; KSA 2, S. 21.
3 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher
Absicht, Akademie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 29. Vgl. auch ebd., S. 30.

125

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch schreckte,4 von seinen Voraussetzungen her mög­
lich war: „Freigeisterei“ bedeutet für Nietzsche „die 
Kraft, sich neue und eigene Augen zu schaffen und im­
mer wieder neue und noch eigenere: sodass es für den 
Menschen allein unter allen Thieren keine ewigen Ho­
rizonte und Perspectiven giebt“.5 Für Kant hingegen 
ist der Mensch mitsamt seinem Anspruch auf Autono­
mie dennoch eingebunden in den Gesamtzusammen­
hang der „Schöpfung“, in das von einem höchsten We­
sen, nämlich Gott, inspirierte Weltgeschehen. So for­
muliert er schon früh in den nachgelassenen Bemer­
kungen zu den Beobachtungen über das Gefühl des 
Schönen und Erhabenen: „Die größeste Angelegen­
heit des Menschen ist zu wissen wie er seine Stelle in 
der Schöpfung gehörig erfülle und recht verstehe was 
man seyn muß um ein Mensch zu seyn.“6
Von dieser Leitvorstellung her, daß des Menschen 
Sein und Schicksal eingebettet sei in ein im letzten ver- 
nunftdurchwaltetes Ganzes, das er „Schöpfung“ oder 
auch „die Natur“ nennt, argumentiert Kant in der 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, wo er ver­
sucht, das Eigentliche und Wesentliche menschlicher 
Existenz freizulegen. Es im Verlangen nach und in der 
Möglichkeit des Erlangens von Glückseligkeit zu ver­
orten, diesen naheliegenden und auch von der Tradi­
tion verfochtenen7 Gedanken, weist Kant zurück.

4 Kritik der reinen Vernunft A 447/B 475. Vgl. auch Naturrecht 
Feyerabend, Akademie-Ausgabe Bd. XXVII 2.2, S. 1320.
5 Die fröhliche Wissenschaft, § 143; KSA 3, S. 491.
6 Akademie-Ausgabe, Bd. XX, S. 41.
7 Vgl. z. B. Christian Wolff, dessen System Kant als Studenten vor­
getragen worden war: Philosophia practica universalis, Bd. I, Leip­
zig 1738, § 314 f.

126

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wäre Glück und Wohlergehen des Menschen „der 
eigentliche Zweck der Natur, so hätte sie ihre Veran­
staltung dazu sehr schlecht getroffen, sich die Ver­
nunft des Geschöpfs zur Ausrichtung dieser Absicht 
zu ersehen. Denn alle Handlungen, die es in dieser 
Absicht auszuüben hat, und die ganze Regel seines 
Verhaltens würden ihm weit genauer durch Instinct 
vorgezeichnet und jener Zweck weit sicherer dadurch 
haben erhalten werden können, als es jemals durch 
Vernunft geschehen kann“.8
Dies gilt deshalb, weil menschliche Vernunft nach 
Kant prinzipiell nicht „tauglich“9 ist, uns zum Glück 
zu führen. Wir sind nämlich endliche Wesen, aber aus­
gestattet mit unendlich vielen Bedürfnissen, Neigun­
gen und Wünschen. Allein deren qualitativ und quan­
titativ vollständige Erfüllung jedoch könnte - Kant zu­
folge - rechtens Glückseligkeit genannt werden im 
Sinne eines Maximums an Wohlbefinden.10 Wie aber 
soll Vernunft angesichts der skizzierten Konstellation 
einen bestimmten Begriff der Glückseligkeit ausbil­
den, der zur Leitung unseres Tuns „tauglich“ wäre? 
Was auch immer an Lebenszielen - individuell - ge­
setzt wird, ihre Verfolgung bedeutet stets die Aufgabe 
anderer, vielleicht nicht minder anziehender und ver­
lockender Bestrebungen, die mit jenen nicht kompati­
bel sind. So hält Kant es für unmöglich, daß ein end­
liches Wesen wie der Mensch, sollte er auch als das 
„einsehendste“ und zugleich „allervermögendste“ gel­

8 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 395.
9 Ebd. S. 396.
10 Vgl. ebd. S. 418.

127

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten können, „sich einen bestimmten Begriff von dem 
mache, was er hier eigentlich wolle“.11
Solch prinzipielle Unbestimmtheit, die mit dem Sein 
des Menschen ursprünglich verbunden ist - Nietz­
sche spricht hundert Jahre später von ihm als dem 
„nicht festgestellten Thier“12 - steht Kant klar vor Au­
gen. Die Einsicht aber in diese Struktur menschlichen 
Daseins tritt unweigerlich in eine Spannung zur skiz­
zierten Idee Kants von einer in sich zweckgerichteten 
Schöpfung, in die menschliche Existenz sinnvoll ein­
gepaßt ist. Denn unter dieser Voraussetzung muß es 
mit dem Menschen eine - wie auch immer zu definie­
rende - festumrissene Bewandtnis haben. Ist Vernunft 
als Steuerungsorgan des Menschen, das den Instinkt 
der Tiere ersetzt, offensichtlich nicht oder nur ungenü­
gend geeignet, sein Glück zu verbürgen, so kann ihre 
eigentliche Bestimmung Kant zufolge auch nicht dar­
in liegen, den Menschen zur Glückseligkeit zu führen. 
Denn: „In den Naturanlagen eines organisirten, d.i. 
zweckmäßig zum Leben eingerichteten, Wesens neh­
men wir es als Grundsatz an, daß kein Werkzeug zu ir­
gend einem Zwecke in demselben angetroffen werde, 
als was auch zu demselben das schicklichste und ihm 
am meisten angemessen ist.“13
Die mit der Gabe der Vernunft offenbar einhergehen­
de ursprüngliche Unabhängigkeit von aller vorgegebe­
nen Regelhaftigkeit - sie macht das Leben des bloß 

11 Ebd.
12 Jenseits von Gut und Böse § 62; KSA 5, S. 81. Vgl. Zur Genealo­
gie der Moral III, § 13; ebd. S. 367.
13 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 395.

128

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natürlichen vergleichsweise unproblematisch und be­
rechenbar - erweist sich für Kant als entscheidendes 
Problem. Freiheit von den Gesetzen der Natur, 
schreibt er in der Kritik der reinen Vernunft, bedeute 
zwar eine „Befreiung vom Zwange, aber auch vom 
Leitfaden aller Regeln“.14 Und schon in den Bemer­
kungen zu den Beobachtungen heißt es, fast herakli- 
tisch: „Alles geht in einem Flusse vor uns vorbey 
u[nd] der Wandelbare Geschmak u[nd] die verschiede­
nen Gestalten des Menschen machen das gantze Spiel 
ungewis und trüglich. Wo finde ich feste Punkte der 
Natur die der Mensch niemals verrüken kann und 
ihm die Merkzeichen geben können an welches Ufer 
er sich zu halten hat“.15 Nicht die Natur, so ist Kant 
später überzeugt, versorgt uns mit dergleichen festen 
Punkten, sondern diese haben wir uns selbst zu set­
zen: Selbstgesetzgebung oder Autonomie ist dem 
Menschen als Vernunftwesen aufgegeben.
Vernunft als Fähigkeit zur Eigengesetzgebung, zur 
Selbstlenkung aber versagt, wie oben gezeigt, Kant zu­
folge genau dort, wo sie dem Streben des Menschen 
nach Glückseligkeit verläßliche Leitung sein soll. Es 
ist ihr unmöglich, den Riß zwischen der Endlichkeit 
menschlicher Existenz und der unendlichen Vielfalt 
und Disparität menschlichen Begehrens zu schließen. 
Im Plan der Schöpfung ist das Glück des Menschen of­
fenbar nicht vorgesehen. Deshalb, so argumentiert 
Kant, muß die Vernunft als „Werkzeug“ dem Men­
schen zu einem ganz anderen Zweck gegeben sein als 

14 A 447/B 475.
15 Akademie-Ausgabe, Bd. XX, S. 46.

129

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu dem des Glücklichseins.16 Dabei kann es sich dann 
unter Voraussetzung einer teleologisch inspirierten 
Ansicht des Weltganzen nur um einen solchen Zweck 
handeln, den der Mensch zumindest prinzipiell auch 
zu erreichen fähig ist.
Weil dem Menschen keine Regel seines Tuns zwin­
gend vorgeschrieben ist, weil er einem Naturinstinkt 
nicht unterworfen ist, muß er nach Kant als frei be­
trachtet werden; allerdings frei in dem zunächst rein 
negativen Sinn des Mangels an Orientierung und An­
halt, frei im Sinne der „Gesetzlosigkeit“. Alles Tun 
des Menschen aber geht darauf aus, etwas, das noch 
nicht ist, zu bewirken. Keine Wirkung jedoch ist denk­
bar, die ohne Ursache, ohne Grund einträte.17 Des­
halb muß, so argumentiert Kant, wenn er als freies We­
sen soll gelten können, dem Menschen eine Kausalität 
„aus Freiheit“18 zuzusprechen sein. Jede Art von wir­
kender Ursache aber, also auch eine Kausalität „aus 
Freiheit“, hat Kant zufolge einen „Charakter“, „d. i. 
ein Gesetz ihrer Kausalität, ohne welches sie gar nicht 
Ursache sein würde“.19
Was das mit dem Menschsein elementar verbundene 
Glücksstreben angeht, so wurde bereits deutlich, daß 
es uns - wie Kant meint - nicht einmal gelingt, einen 
konsistenten Begriff vom Glück zu bilden. Das 
menschliche „Begehrungsvermögen“ aber, der Wille, 

16 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 395 f.
17 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 232 ff.
18 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 532 f./B 560 f.; Grundlegung 
zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 446 f.; Kri­
tik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 67,133.
19 Kritik der reinen Vernunft, A 539/B 567.

130

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist eines, das „nach Begriffen wirkt“.20 Daraus ergibt 
sich, daß wir Glückseligkeit - obgleich unser Verlan­
gen sich auf sie richtet - gar nicht intendieren können. 
Unter dieser Voraussetzung aber ist keine Gesetzlich­
keit aus Freiheit denkbar, die unser Glücksbegehren 
zu steuern vermöchte. In diesem Sinn formuliert Kant 
in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, daß 
unsere „Vernunft dazu nicht tauglich genug ist, um 
den Willen in Ansehung der Gegenstände desselben 
und der Befriedigung aller unserer Bedürfnisse (die 
sie zum Theil selbst vervielfältigt) sicher zu leiten, als 
zu welchem Zwecke ein Naturinstinct viel gewisser 
geführt haben würde“.21 Aus diesem Befund zieht er 
den Schluß: Da „gleichwohl aber uns Vernunft als 
praktisches Vermögen, d. i. als ein solches, das Einfluß 
auf den Willen haben soll, dennoch zugetheilt ist: so 
muß die wahre Bestimmung derselben sein, einen 
nicht etwa in anderer Absicht als Mittel, sondern an 
sich selbst guten Willen hervorzubringen, wozu 
schlechterdings Vernunft nöthig war, wo anders die 
Natur überall in Austheilung ihrer Anlagen zweck­
mäßig zu Werke gegangen ist“.22
Gerade nicht durch das, „was er bewirkt oder ausrich­
tet, nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung 
irgend eines vorgesetzten Zweckes“23 aber soll ein an 
sich selbst guter Wille gut sein. Dies ist im Hinblick 
auf Moralität, deren Inbegriff ein solcher schlechthin 
guter Wille für Kant ist, durchaus plausibel: Denn es 

20 Kritik der Urteilskraft: Einleitung (2. Aufl.), Akademie-Ausga­
be, Bd. V, S. 172. Vgl. auch Kritik der reinen Vernunft, A 547/B 575.
21 Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 396.
22 Ebd.
23 Ebd. S. 394.

131

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre unverständlich, warum wir denjenigen mora­
lisch verurteilen sollten, der unter Einsatz aller ihm 
zur Verfügung stehenden und geeignet scheinenden 
Mittel versucht, das zu bewirken, was moralisch gebo­
ten ist, und dabei scheitert. Weil Kant kein Vertreter 
eines absoluten Idealismus ist, stellt er in Rechnung, 
daß der Handelnde nicht allmächtig ist und daß im­
mer unvorhergesehene oder unbeeinflußbare Umstän­
de die Verwirklichung des Beabsichtigten verhindern 
können.
Der gegen Kants Ethik immer wieder erhobene Vor­
wurf, es handele sich bei ihr lediglich um eine „Gesin­
nungsethik“, der an den Folgen einer Handlung 
nichts liege, wenn sie nur von guter „Gesinnung“ ge­
tragen sei, ist ganz unberechtigt. Kant läßt keinen 
Zweifel daran, daß er sich unter einem moralisch gu­
ten Menschen, bei dem man also die Wirksamkeit 
eines „an sich selbst guten Willens“ vermuten kann, 
niemanden vorstellt, der zwar die besten Absichten 
hegt, um die Folgen seines Handelns aber unbeküm­
mert ist oder gar die Hände in den Schoß legt und gar 
nichts tut. Denn moralisch gut zu sein, bedeutet für 
Kant nicht, „ein(en) bloße(n) Wunsch“ zu hegen, son­
dern unter „Aufbietung aller Mittel, so weit sie in un­
serer Gewalt sind“, sich zu bemühen, das Gebotene 
auch Wirklichkeit werden zu lassen.24 Allein kann die 
Erfolglosigkeit dieses Versuchs keinen Grund abge­
ben, jemanden moralisch zu verurteilen - dies ist übri­
gens eine Sichtweise, die Nietzsche teilt.25

24 Ebd.
25 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 68; KSA 2, S. 80 f. Vgl. 
auch: Jenseits von Gut und Böse, § 32; KSA 5, S. 50 f.

132

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Bedürfnis nach Glück jedoch ist allein zu stillen, 
wenn dem „nach Begriffen wirkenden“, d. h. nach 
Zweckvorstellungen entwerfenden menschlichen Be­
gehren auch die Verwirklichung des Angestrebten ge­
lingt und es in diesem Sinn erfolgreich ist: „Glückselig­
keit ist der Zustand eines vernünftigen Wesens in der 
Welt, dem es im Ganzen seiner Existenz alles nach 
Wunsch und Willen geht, und beruht also auf der 
Übereinstimmung der Natur zu seinem ganzen Zwek- 
ke“.26 Weil wir es nicht in der Hand haben, daß die 
„Natur“ mit unserem „ganzen Zwecke“ überein­
stimmt und uns die Wirklichkeit sozusagen entgegen­
kommt, indem sie das ist, was wir wollen, und dies 
erst recht nicht „im Ganzen“ unserer Existenz, sind 
wir in den Augen Kants glücksunfähig. Dagegen hält 
er uns grundsätzlich für moralfähig: für Handlungen, 
die unter einem moralischen Anspruch stehen, 
kommt Erfolg, der sich als Wirklichkeit, als „Natur“ 
manifestiert, als Kriterium ihres ,Gelingens4 nicht in 
Betracht - obwohl er beabsichtigt ist.
Worauf also zielt ein an sich guter Wille? Jedenfalls 
nicht auf die „Privatabsicht“27 des Menschen, den je­
weils individuellen Glücksentwurf, der unerachtet 
der diesbezüglich „schwachen Einsichten“ der Ver­
nunft28 doch offensichtlich immer zu leisten ist.29 Zu 

26 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 
124.
27 Ebd. S. 396.
28 Ebd. S. 395.
29 Kant handelt ja eigens von „Rathschlägen der Klugheit“, die als 
hypothetische Imperative anzusehen sind und „Anrathungen“ zu 
subjektiven Zwecksetzungen enthalten. Vgl. Grundlegung, Akade­
mie-Ausgabe, Bd. IV, S. 416-418.

133

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer „viel würdigem Absicht“30 ist uns nach Kant 
Vernunft gegeben: Sie versetze uns in die Lage, einen 
nicht individuellen, nicht auf die eigene Person bezo­
genen allgemeinen Standpunkt uns selbst und der 
Welt gegenüber einzunehmen, eben den moralischen. 
Die gesuchte Gesetzlichkeit aus Freiheit, die wir uns 
wegen des Ausfalls an naturgeleiteter Steuerung selbst 
aufzuerlegen haben, sieht Kant in dem uns grundsätz­
lich möglichen moralischen Verhalten wirksam.
Handeln wir moralisch, so haben wir Kant zufolge 
ein Allgemeines im Blick: ein für alle vernünftigen We­
sen geltendes und sie verbindendes „allgemeines Ge­
setz“.31 Wir erheben es zur Richtschnur unseres Tuns, 
und dies nach Kant auch dann, wenn wir es nicht be­
folgen.32 In den beiden geläufigsten und wohl auch 
wirkungsmächtigsten der drei verschiedenen Fassun­
gen, die Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der 
Sitten präsentiert, lautet es: „handle nur nach derjeni­
gen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, 
daß sie ein allgemeines Gesetz werde“, und: „handle 
so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen 
Willen zum allgemeinen Naturgesetze werden soll­
te“.33
Anhand verschiedener Handlungsbeispiele versucht 
Kant die Trefflichkeit des eruierten Sittengesetzes als 
Ausdruck nicht bloß negativ zu bestimmender, son­
dern positiv - nämlich als Kausalität besonderer Art - 
wirklicher und wirksamer Freiheit zu demonstrie­

30 Ebd. S. 396.
31 Vgl. ebd. S. 402 et passim.
32 Vgl. ebd. S. 454 f. Vgl. auch Kritik der praktischen Vernunft, Aka­
demie-Ausgabe, Bd. V, S. 79 f.
33 Ebd. S. 421.

134

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren.34 Immer geht es um den Aufweis einer spezifi­
schen Fähigkeit des Menschen: der, sich selbst aus 
dem „Gesichtspunkte" eines Allgemeinen35 zu verste­
hen und zu beurteilen und schließlich sein Tun nach 
ihm auszurichten. Allein aufgrund dieser Anlage, so 
ist Kant überzeugt, kann es dem Menschen gelingen, 
aus eigener Kraft, aus Freiheit, den verlorenen Natur­
instinkt, den er einst besessen haben mag,36 zu erset­
zen. Denn dadurch, daß er einen allgemeinen, und das 
heißt die jeweiligen Privatinteressen nivellierenden 
und von so etwas wie inkommensurabler Individuali­
tät gerade absehenden Standpunkt einnimmt, vermag 
er an die Stelle der Naturgesetzlichkeit eine im Prin­
zip nicht minder strenge und durchgängige Regelhaf- 
tigkeit zu setzen: die des Sittengesetzes. Und der Ge­
danke an die durchgängige Gesetzmäßigkeit der Na­
tur - natura, non facit saltus - steht Kant quasi als Mu­
ster der vom Menschen aus Freiheit hervorzubringen­
den Ordnung beständig vor Augen. Dies zeigt sich 
nicht zuletzt daran, daß er sie als Analogon der Moral­
gesetzlichkeit in Anspruch nimmt: nicht als, aber wie 
die Wirksamkeit eines allgemeinen Naturgesetzes sei 
diejenige des Sittengesetzes zu denken.37 Damit er­
weist es sich in den Augen Kants als Prinzip - und 
zwar als selbstgegebenes -, das genau das leistet, was 

34 Vgl. ebd. S. 421^123.
35 Vgl. ebd. S. 433.
36 Vgl. Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, Akade­
mie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 111 f, 115-118.
37 Vgl. die oben zitierte zweite Fassung des kategorischen Impera­
tivs, in: Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 437. Vgl. auch 
ebd. S. 438 und: Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Aus­
gabe, Bd. V, S. 69 f.

135

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verlangt ist: ein Prinzip nämlich, „wodurch die Ver­
nunft der an sich gesetzlosen Freiheit Schranken 
setzt“.38

§11. Freiheit als conditio humana: 
Selbstgesetzgebung als Aufgabe

In der kurz nach Abfassung der Grundlegung zur Me­
taphysik der Sitten geschriebenen und 1786 veröffent­
lichten Abhandlung über den Muthmaßlichen An­
fang der Menschengeschichte wird wie auch in der Na­
turrecht-Vorlesung vom Winter 178439 deutlicher als 
in den großen Schriften Kants, daß Freiheit für ihn kei­
neswegs ein dem Menschen verliehenes hehres Vor­
recht bedeutet, welches Anlaß zu Uberlegenheitsge- 
fühlen und Unabhängigkeitswahn böte,40 sondern ein 
ihm aufgegebenes Problem. Und dieser Hintergrund 
ist wichtig für die Einschätzung und Bewertung der 
Stellung von Freiheit zum moralischen Anspruch ei­
nerseits und zum Verlangen nach Glück andererseits: 
jenen beiden für Kant wesentlichen Spezifika mensch­
licher Existenz, zwischen denen er eine unüberwind­
bare „natürliche Dialektik“ konstatiert41 und zudem 
eine tiefgreifende Disparität hinsichtlich unserer Fä­
higkeit, ihnen gerecht werden zu können. Erst in der 
Idee des uns in dieser Welt grundsätzlich versagten 

38 Kritik der reinen Vernunft, A 569/B 597.
39 Kants Naturrecht gelesen im Winterhalben Jahre 1784 (Nach­
schrift: Feyerabend), Akademie-Ausgabe, Bd. XXVII 2.2, S. 1319 ff.
40 Diesen Zug an Kant übersieht Hermann Schmitz in seiner Stu­
die, Was wollte Kant?, Bonn 1989 (vgl. bes. S. 363-369) völlig.
41 Vgl. Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 405.

136

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


höchsten Guts sieht er jene wie diese bekanntlich ge­
löst.42
Daß sich menschliches Leben vergleichsweise kompli­
ziert gestaltet, liegt für Kant an dessen „Entlassung“ 
aus „dem Mutterschooße der Natur“.43 Diese These 
führt, er im Muthmaßlichen Anfang der Menschenge­
schichte mit deutlicher Anknüpfung an Rousseau 
aus.44 Da die Mutmaßungen, die Kant in der genann­
ten kleinen Schrift anstellt, in methodischer Hinsicht 
auch wieder als bloße „Luftreise“ zu betrachten seien, 
schlägt er vor, die einzelnen Argumentationsschritte 
der Abhandlung als „Weg, den Philosophie nach Be­
griffen nimmt“, mit dem Gang der Menschengeschich­
te zu vergleichen, den „die Blätter“ einer „heiligen Ur­
kunde“ verzeichneten; gemeint sind die Anfangskapi­
tel des ersten Buchs Mose.45 Auf dieselben beziehen 
sich alle von Kant in Klammern eingefügten Verweise 
im Text des Aufsatzes.
Am Anfang ist der Mensch vorzustellen als Wesen, 
das wie alle Tiere vom Instinkt geleitet wird, der 
„Stimme Gottes“ :46 „Dieser erlaubte ihm einige Dinge 

42 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. 
V,S. 110 ff.
43 Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, Akademie- 
Ausgabe, Bd. VIII, S. 114.
44 Er kommt an einer Stelle des Muthmaßlichen Anfangs (S. 116) 
ausdrücklich auf Rousseau zu sprechen; zur Sache vgl. den dort von 
Kant genannten Discours sur FOrigine et les Fondements de l’Inega- 
lite parmi les Hommes, in: Jean-Jacques Rousseau, Schriften zur 
Kulturkritik, Französisch-Deutsch, eingel., übers, u. hrsg. von 
Kurt Weigand, Hamburg 41983, S. 62 ff., bes. S. 104 bzw. 105 ff.
45 Muthmaßlicher Anfang, S. 109 f.
46 Kant denkt das Phänomen des Instinkts so, wie die - theologisch 
geprägte - Tradition es nahelegt; vgl. oben, § 5.

137

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Nahrung, andere verbot er ihm (III, 2. 3).“47 Es ist 
Kant zufolge gar nicht nötig, besondere, geschärfte, 
dem zivilisierten Menschen verlorene Instinkte anzu­
nehmen; wir brauchten nur an den Geruchssinn zu 
denken, so wie er uns an uns selbst bekannt sei, und 
dessen Verbindung mit dem Geschmack, „dieses letz­
teren bekannte Sympathie aber mit den Werkzeugen 
der Verdauung“, um „das Vermögen der Vorempfin­
dung der Tauglichkeit oder Untauglichkeit einer Spei­
se zum Genüsse“ hinreichend ermessen zu können.48 
Kant kommt zu dem Schluß: „So lange der unerfahr­
ne Mensch diesem Rufe der Natur gehorchte, so be­
fand er sich gut dabei.“49
Die Einfalt und Unschuld des Anfangs jedoch findet 
ein Ende durch etwas, das man vielleicht als Sprung be­
zeichnen kann, und in diesem Sinn als perdßaoic 
eiq äAAo y^voc In der Kritik der reinen Vernunft 
greift Kant auf diesen aristotelischen Terminus50 zu­
rück, um das - unzulässige - Hineinmischen nichtem­
pirischer Prinzipien in eine vorgeblich rein empiri­
sche Reihe von Ursache- und Wirkungszusammen­
hängen zwischen Ereignissen zu kennzeichnen.51 Im 
Zuge der Überlegungen zum Muthmaßlichen Anfang 
der Menschengeschichte wird das Phänomen der Ver­
bindung des ganz Ungleichartigen höchst virulent 
und ist auch nicht durch Enttarnung als „logischer“ 
bzw. „transzendentaler Schein“52 zu entschärfen; es 

47 Muthmaßlicher Anfang, S. 111.
48 Ebd.
49 Ebd.
50 VgL Aristoteles, Erste Analytik, 75 a 30-b 20.
51 Kritik der reinen Vernunft, A 459/B 487.
52 Vgl. ebd. A 295/B 352 ff.

138

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt, so führt Kant den Gedanken vom Dasein des 
Menschen in statu nascendi fort, etwas zu dessen Na­
turbestimmtheit hinzu, das die Selbstverständlichkeit 
seiner Existenz, die glatte Einpassung in eine Umwelt 
wie die fraglose Übereinstimmung mit sich selbst auf­
bricht: „Allein die Vernunft fing bald an sich zu regen 
und suchte durch Vergleichung des Genossenen mit 
dem, was ihm (sc. dem Menschen) ein anderer Sinn als 
der, woran der Instinct gebunden war, etwa der Sinn 
des Gesichts, als dem sonst Genossenen ähnlich vor­
stellte, seine Kenntnis der Nahrungsmittel über die 
Schranken des Instincts zu erweitern (III, 6). Dieser 
Versuch hätte zufälligerweise noch gut genug ausfal­
len können, obgleich der Instinct nicht anrieth, wenn 
er nur nicht widersprach.“53 Doch Natur und Ver­
nunft als Inbegriff von Freiheit treten, wie Kant dia­
gnostiziert, unweigerlich auseinander, und fortan lebt 
der Mensch diese in ihm strukturell angelegte Zerris­
senheit. Denn „es ist eine Eigenschaft der Vernunft, 
daß sie Begierden mit Beihülfe der Einbildungskraft 
nicht allein ohne einen darauf gerichteten Naturtrieb, 
sondern sogar wider denselben erkünsteln kann, wel­
che im Anfänge den Namen der Lüsternheit bekom­
men, wodurch aber nach und nach ein ganzer 
Schwarm entbehrlicher, ja sogar naturwidriger Nei­
gungen unter der Benennung der Üppigkeit ausge­
heckt wird.“54
Allein, einen Rückweg in die Harmonie des Anfangs 
gibt es nicht. Zwar mochte „die Veranlassung, von 
dem Naturtriebe abtrünnig zu werden, [...] nur eine 

53 Muthmaßlicher Anfang, S. 111.
54 Ebd.

139

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kleinigkeit sein“,55 doch schon der bloße Versuch hat­
te den Menschen dazu geführt, „sich seiner Vernunft 
als eines Vermögens bewußt zu werden, das sich über 
die Schranken, worin alle Thiere gehalten werden, er­
weitern kann“, ein nach Kant „für seine Lebensart“ 
entscheidender Schritt.56 Denn das Wagnis, „mit der 
Stimme der Natur zu chikaniren und trotz ihrem Wi­
derspruch den ersten Versuch von einer freien Wahl 
zu machen“, konnte, wie Kant meint, „wahrschein­
licherweise“ nicht der Erwartung gemäß enden.57 Al­
lerdings gerade der mutmaßliche Mißerfolg der von 
Kant hypothetisch vorgestellten Urtat ließ den Men­
schen zur Freiheit erwachen: „Der Schade mochte 
nun gleich so unbedeutend gewesen sein, als man will, 
so gingen dem Menschen hierüber doch die Augen 
auf. Er entdeckte in sich ein Vermögen, sich selbst 
eine Lebensweise auszuwählen und nicht gleich ande­
ren Thieren an eine einzige gebunden zu sein.“58 Da­
durch tritt er heraus aus der Begrenztheit eines festge­
stellten Daseins, doch ebenso aus dessen Sicherheit 
und Bestimmtheit. Deshalb erweckt das Bewußtsein 
seiner Freiheit nach Kant auch nicht bloß das „Wohl­
gefallen“ des Menschen, sondern nicht minder 
„Angst und Bangigkeit“: „Er stand gleichsam am Ran­
de eines Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenstän­
den seiner Begierde, die ihm bisher der Instinct ange­

55 Ebd.
56 Ebd. S. 112. Dies ist ein Gedanke, den Herder in seiner Sprachur­
sprungsschrift als erster ausgeführt hat. Vgl. Johann Gottfried Her­
der, Abhandlung über den Ursprung der Sprache, in: Sämmtliche 
Werke, ed. Bernhard Suphan, Berlin 1877-1909, Bd. 5, S. 22-26.
57 Muthmaßlicher Anfang, S. 112.
58 Ebd.

140

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit derselben 
eröffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu fin­
den wußte“.59
Am skizzierten Bild der Eigenart menschlicher Exi­
stenz, das in der Abhandlung vom Muthmaßlichen 
Anfang der Menschengeschichte für deren Beginn ent­
worfen wird, hält Kant im Grundsatz fest. Anders als 
etwa Aristoteles begreift er den Menschen nicht vor­
dringlich als £(pov noÄiTiKÖv, als Wesen, das von Na­
tur aus ((püoei) in Gemeinschaften eingebunden lebt, 
in deren jeweilige Gepflogenheiten und Sitten es qua 
Gewöhnung (eöi^eiv) ganz selbstverständlich hinein­
wächst, so daß es nie ohne Orientierung ist.60 Für 
Kant ist der Mensch letztlich allein auf sich selbst ver­
wiesen und zurückgeworfen: der je eigenen Freiheit 
als Spielraum unendlicher Möglichkeiten der Lebens­
gestaltung wie -bewältigung gleichsam ausgesetzt. 
Auch der andere ist uns deshalb, so legt Kant es nahe, 
nicht von vornherein geheuer, weil auch er ein freies 
Wesen ist, dessen Verhalten nicht notwendig bestimm­
ten Regeln folgt, so daß es für uns berechenbar wäre. 
Insbesondere im Naturrecht Feyerahend führt Kant 
diesen Gedanken aus. Nicht einmal „vor dem wilde­
sten Thiere“, so meint er, dürfe man sich so fürchten 
„als vor einem Gesetzlosen Menschen“.61
Autonomie, Selbstgesetzgebung ist die große, dem 
Menschen immer wieder neu gestellte Aufgabe. Kant 
sieht ihn - und darin folgt ihm Nietzsche - gewisser­

59 Ebd.
60 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1097 b 8-11, 1179 b ff.
61 Naturrecht Feyerabend, Akademie-Ausgabe, Bd. XXVII 2.2, S. 
1320.

141

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


maßen radikal, nämlich an der Wurzel ansetzend und 
gerade nicht wie Aristoteles als je schon in bestimmte 
kulturelle Ordnungsmuster einer Polis: in Gesetzmä­
ßigkeiten und Gebräuche eingefügt, von denen losge­
löst er dem Griechen überhaupt nicht denkbar wäre. 
Kant artikuliert - zumindest ansatzweise - das Chaoti­
sche, das mit menschlicher Existenz ursprünglich ver­
bunden ist und stets von neuem der Anstrengung 
einer individuell zu leistenden Formung bedarf, die 
für ihn nie den Charakter einer quasi-intuitiven Hal­
tung: einer aristotelischen annehmen kann.
Das Spezifische seiner Philosophie der Autonomie - 
und hier wird Nietzsche anders gewichten - liegt dar­
in, daß er solche Formung allein im Blick auf eines der 
beiden Elemente, die doch zusammen das „höchste 
Gut“ ausmachen, thematisiert. Nur für die Sittlichkeit 
läßt sich nämlich nach Kant eine Gesetzlichkeit nach­
weisen - und zwar in Gestalt der „Form eines Geset­
zes überhaupt“62. Glückseligkeit hingegen ist ein mit 
dem Menschsein unlösbar und unaufgebbar verbunde­
ner Daseinszweck,63 der sich offenbar keiner Gesetz­
lichkeit fügt. Mehr noch: wie oben gezeigt, ist Glück - 
im Gegensatz zu Moralität - nicht einmal als bloßes 
Handlungsziel formulierbar. Kein Begriff vom Glück 
könnte je angegeben werden. Damit aber erweist es 
sich für Kant als unhintergehbares und somit für philo­
sophische Reflexion nicht einholbares Phänomen.

62 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 
31. Vgl. unten, § 23, wo Kants (gescheiterter) Versuch einer Deduk­
tion von Moralität aus reiner Vernunft in einem knappen Aufriß be­
handelt wird.
63 Vgl. Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 415 f.; Kritik 
der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 25, 37, 61.

142

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das bedeutet jedoch für seinen Versuch, eine Philo­
sophie der Autonomie als Philosophie menschlicher - 
und das heißt freier, weil zumindest partiell naturent­
fernter - Existenz zu entwerfen, die Inkaufnahme 
einer Halbheit und Unausgewogenheit. Autonomie 
wird von ihm nämlich gleichgesetzt mit moralischer 
Autonomie.64 Das Verlangen nach Glück aber als 
„Verlangen jedes vernünftigen, aber endlichen We­
sens“, dessen „Zufriedenheit mit seinem ganzen Da­
sein nicht etwa ein ursprünglicher Besitz und eine Se­
ligkeit (ist), welche ein Bewußtsein seiner unabhängi­
gen Selbstgenügsamkeit voraussetzen würde, son­
dern ein durch seine endliche Natur selbst ihm aufge­
drungenes Problem, weil es bedürftig ist“65 - jenes 
Glücksbegehren wird von Kant immer wieder einmal 
sogar als bloß naturbestimmtes Streben (ab)gewertet, 
das auf Heteronomie beruhe.66 Und dies, obwohl er 
etwa im Muthmaßlichen Anfang der Menschenge­
schichte betont hatte, mit dem Verlust der Führung 
durch Naturinstinkte sei der Mensch in die Freiheit 
der nun erforderlichen Selhstgpstaltung seines Da­
seins, des selbst zu skizzierenden Entwurfs von Le­
benszielen wie auch von Wegen ihrer Verfolgung, ge­
radezu geworfen. Kant spricht in dem genannten Auf­
satz vom „Rande eines Abgrundes“, an dem der in die 

64 Vgl. z. B. Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 440, 444, 
452; Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, 
S. 33, 43, 93 f. Vgl. zu dieser Thematik: Gerold Prauss, Kant über 
Freiheit als Autonomie, Frankfurt a. M. 1983.
65 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, 
S. 25.

Vgl. z. B. ebd. S. 33, 36, 61 f.

143

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit entlassene Mensch stehe.67 Hinter ihm liegt je­
denfalls das wirkliche oder vermeintliche Paradies, je­
ner „Garten, der ihn ohne seine Mühe versorgte“ und 
nach dem er sich angesichts der Last der Selbstbestim­
mung, die das Risiko auch totalen Scheiterns immer 
einschließt, ewig sehnen wird: als einem Ort, „wo er 
in ruhiger Unthätigkeit und beständigem Frieden sein 
Dasein verträumen oder vertändeln“ kann.68
Kant läßt das Problem menschlichen Glückseligkeits­
strebens, das eben nicht nach einem durch Natur vor­
gegebenen Leitfaden auszurichten ist, mehr oder we­
niger auf sich beruhen. Odo Marquard deutet Kants 
Verzicht auf eine Philosophie des Glücks als „Preis“, 
den Kant innerhalb seiner Ethik zahlen müsse, „um 
dem Problemdruck des Unglücksproblems zu entge­
hen“.69 Marquards These ist erstens: daß die Frage 
nach dem Glück des Menschen niemals abgelöst von 
der nach seinem Unglück zu thematisieren ist, und 
zweitens: daß zwei bedeutende Versuche, des Men­
schen faktisches Unglück durch die Aussicht auf ein fi­
nales absolutes Glück zu relativieren, nämlich die 
Theodizee und ihr Derivat, die moderne Geschichts­
philosophie, gescheitert sind. Marquard weist zu 
Recht darauf hin, daß Kant für die geschichtsphiloso­
phischen Konzepte seiner Nachfolger zu skeptisch 
war; der Entwurf einer Theodizee ist für ihn ohnehin 

67 Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, Akademie- 
Ausgabe, Bd. VIII, S. 112.
68 Ebd.S. 114.
69 Glück im Unglück. Zur Theorie des indirekten Glücks zwischen 
Theodizee und Geschichtsphilosophie, in: Allgemeine Zeitschrift 
für Philosophie 3 (1978) S. 23-42; hier S. 31.

144

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht diskutabel.70 Kants Begriff des Glücks, so wie er 
in seinen kritischen Schriften erscheint, ist der Begriff 
eines absoluten Glücks, der zu der Endlichkeit des 
Menschen nicht paßt, dies hat sich immer wieder ge­
zeigt. Deshalb gibt es keine Kantische Philosophie 
des Glücks, für die eine Ermäßigung des Glücksan­
spruchs auf ein menschliches Maß erforderlich wäre: 
und damit die Thematisierung des - zumindest partiel­
len - Unglücks. Trotz meiner gegenüber Marquards 
ganz unterschiedlichen Problemstellung ergibt sich 
somit auch in ihrem Rahmen, daß es das Unglückspro­
blem ist, dem Kant mit seiner Konzeption praktischer 
Philosophie „entgeht“.71
Allein die auf Autonomie beruhende Anlage des Men­
schen zur Moralität erfährt in Kants großen Schriften 
zur praktischen Philosophie eine Ausarbeitung. Mo­
ral aber hat es stets mit einer Einschränkung der Frei­
heit des einzelnen zugunsten der Möglichkeit eines 
Zusammenbestehens der Freiheit aller zu tun. Wie 
mit Freiheit im Blick auf das eigene einmalige und un­
wiederbringliche Leben positiv gestaltend umzuge­
hen ist, meint Kant - zumindest als philosophisch zu 
traktierende Frage - offenlassen zu müssen. „In un­
durchdringliches Dunkel eingehüllt“ sei für uns eine 
angemessene diesbezügliche Strategie, schreibt er in 

70 Vgl. nur: Kant, Über das Mißlingen aller philosophischen Versu­
che in der Theodicee, Akademie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 255-271.
71 In späterem Zusammenhang werde ich auf Kants Modell vom 
Glück als Absolutheit und Totalität noch einmal zurückkommen 
und es mit Nietzsches Gedanken des Perspektivismus konfrontie­
ren. Vgl. unten, § 18 f.

145

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Kritik der praktischen Vernunft.72 Allenfalls mit 
„viel Klugheit“, genauer: „Weltklugheit“, sei das 
eigene Verhalten „auch nur auf erträgliche Art den 
Zwecken des Lebens anzupassen“.73 Anders aber als 
zum Beispiel für die französischen Moralisten,74 an 
die Nietzsche wieder anknüpft, ist solche Weltklug­
heit kaum ein Thema für Kant, weil sie auf Empirie 
sich gründet, für die Transzendentalphilosophie sich 
nicht interessieren kann.
Obgleich Kant die These vertritt, „seine eigene Glück­
seligkeit (zu) sichern“ sei - zumindest indirekt - sogar 
moralisch geboten, „denn der Mangel der Zufrieden­
heit mit seinem Zustande in einem Gedränge von vie­
len Sorgen und mitten unter unbefriedigten Bedürfnis­
sen“ könne leicht „eine große Versuchung zu Übertre­
tung der Pflichten werden“,75 schweigt er sich doch 
wegen der erwähnten theoretischen Schwierigkeiten 
über mögliche Wege einer Erfüllung dieser ,Pflicht 
zum Glück* aus. Er begnügt sich mit Hinweisen, wie 
dem in der Naturrecht-Vorlesung von 1784 formulier­
ten, jeder könne und müsse es „zu erlangen suchen, 
wie er will“.76
Indem Kant die Selbstgestaltung, die dem Menschen 
aufgrund der Entfernung vom baren Natursein ob­
liegt, auf die moralische reduziert, gerät ihm die eben­

72 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, 
S. 36.
73 Ebd.
74 Vgl. die von Fritz Schalk herausgegebene, übersetzte und einge­
leitete Sammlung Die französischen Moralisten, Bremen/Leipzig 
21980.
75 Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 399.
76 Naturrecht Feyerabend, Akademie-Ausgabe, Bd. XXVII 2.2, 
S. 1321.

146

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so zu leistende nichtmoralische aus dem Blick. Denn 
wie oben expliziert, kommen wir trotz der von Kant 
konstatierten grundsätzlichen Unfähigkeit zum 
Glück offenbar um dessen je individuellen „Ent­
wurf“77 gar nicht herum. Die Notwendigkeit, ein 
Leben führen zu müssen, das gerade nicht einfach 
abläuft, verlangt ihn immer schon.
Sehen wir nun, wie Nietzsche das Problem der Auto­
nomie, das auch für ihn - obzwar nicht dem Begriffe, 
so doch der Sache nach - ein großes Thema ist, angeht. 
Spannend dürfte inbesondere sein, daß Nietzsche es 
bei seiner bekannten Aversion gegen das Phänomen 
des Moralischen sicherlich nicht eng mit diesem ver­
knüpfen wird, während Kant dies aus den genannten 
und diskutierten Gründen für angemessen hielt.

77 Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 395.

147

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 10. Wozu haben wir Vernunft?
	§ 11. Freiheit als conditio humana: Selbstgesetzgebung als Aufgabe

