Zweiter Teil
Nietzsche und Kant iiber Autonomie

https://dolorg/10.5771/8783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. hitps://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (- IEE—.


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783495996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36.



https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vor allem zwei Autoren prigen Nietzsches Kantver-
stindnis: Arthur Schopenhauer, der die eigene Philo-
sophie ausdriicklich als Fortfihrung und Vollendung
derjenigen Kants versteht,! und Friedrich Albert Lan-
ge, dessen 1866 erstmals erschienene Schrift Geschich-
te des Materialismus zur meistgelesenen des Neukan-
tianismus avancieren sollte.? Enthusiastisch schreibt
Nietzsche im November 1866 als Leipziger Student
an den Freund Hermann Mushacke: ,,Kant, Schopen-
hauer und dies Buch von Lange — mehr brauche ich
nicht.“?

1867 und 1868 setzt Nietzsche die Beschiftigung mit
Kant fort; er liest Kants Kritik der Urteilskraft sowie
die von Kuno Fischer im Rahmen seiner Geschichte
der nenern Philosophie vorgelegte Kantdarstellung.*
Im Frithjahr 1868 plant er eine Dissertation zum The-

1 Vgl. z. B. Die Welt als Wille und Vorstellung I, Vorrede zur ersten
Auflage; Simtliche Werke, Bd. I, S. 11.

2 Vgl. Klaus Christian K6hnke, Entstehung und Aufstieg des Neu-
kantianismus. Die deutsche Universititsphilosophie zwischen Idea-
lismus und Positivismus, Frankfurt a. M. 1986, S. 233.

3 Nietzsche an Hermann Mushacke (Leipzig im November 1866);
KSB 2, S. 184.

4 Vgl. Karl Schlechta, Nietzsche-Chronik. Daten zu Leben und
Werk, Miinchen 1984, S. 27 und 29. Vgl. auch Curt Paul Janz, Fried-
rich Nietzsche, Bd. 1, a.2. O. S. 199.

119

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ma Der Begriff des Organischen bei Kant.> Anfang
1871, fast zwei Jahre nach Antritt der Professur fiir
klassische Philologie in Basel, bewirbt sich Nietzsche
in einem Schreiben an den Basler Ratsherrn Wilhelm
Vischer-Bilfinger um die nach Ausscheiden Gustav
Teichmiillers freiwerdende philosophische Professur:
»Von neueren Philosophen®, so heifit es darin, ,habe
ich mit besonderer Vorliebe Kant und Schopenhauer
studiert.“¢

Nietzsches Kantkenntnis aber ist zu nicht geringen
Teilen eine vermittelte, denn ein griindliches Eigen-
studium insbesondére der fir unsere Fragestellung
wichtigen praktischen Philosophie Kants ist erst fir
das Jahr 1887 anzunehmen.” Dennoch ist nicht zu
tibersehen, dafl Nietzsche scharfsichtige Analysen zu
Kant gelingen und daf} er seinerseits auf Positionen zu-
steuert, die ohne weiteres als kantische anzusprechen
sind.? Der Eindruck, dafy Kant fiir Nietzsches Philoso-
phieren einige Bedeutung besitzt, veranlafit Curt Paul

5 Nietzsche an Paul Deussen, Ende April/Anfang Mai 1868; KSB 2,
S. 269.

6 KSB 3,S.177.

7 Im Mai und Juni 1887 vertiefte Nietzsche sich in der Bibliothek
von Chur in Kants Kritik der praktischen Vernunft, die Religions-
schrift sowie die Kritik der Urteilskraft und in den Streit der Fakul-
titen (gl. KSA 14, S. 739). Einen Niederschlag fand die Lektiire in
ausfiihrlichen Exzerpten und Kommentaren (vgl. Nachlaf} 7[4],
Ende 1886 — Friihjahr 1887; KSA 12, S. 264 {f.).

8 In der gegenwirtigen Nietzscheforschung ist es vor allem Volker
Gerhardt, der die bisweilen erstaunliche sachliche Nihe Nietzsches
zum Denken Kants iiberzeugend herausarbeitet. Vgl. z. B. Die Mo-
ral des Immoralismus. Nietzsches Beitrag zu einer Grundlegung
der Ethik, in: Krisis der Metaphysik, Wolfgang Miiller-Lauter zum
65. Geburtstag, edd. G. Abel und J. Salaquarda, Berlin/New York
1989, S. 417-447.

120

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Janz in seiner groflen Nietzschebiographie immerhin
zu folgender Einschitzung: ,Die Auseinanderset-
zung mit Kant ist auffallend hiufig. Es gilt in der
Nietzscheforschung als ausgemacht, daff Nietzsche
Kant nie im Original gelesen habe — aufler der ,Kritik
der Urteilskraft’. Er kannte ihn aus der Interpretation
durch Kuno Fischer, dazu trat die starke Kantbezo-
genheit Schopenhauers und die philosophiegeschicht-
liche Sicht Friedrich Albert Langes, der Kant zum
Drehpunkt nimmt und sein Werk einteilt: I. Buch ,bis
auf Kant’ und II. Buch ,seit Kant’. Der Dialog mit
Kant ist aber so stark, so ins Detail greifend, daf wohl
die vorsichtigere Formulierung sich empfiehlt: eine di-
rekte Kantlektiire lief} sich bis jetzt nicht nachweisen,
ist aber nicht auszuschliefen.“’

Wie gesagt, ist eine unmittelbare Berithrung Nietz-
sches mit den Texten Kants — die dritte Kritik ausge-
nommen - erst spat, namlich fur das Jahr 1887, beleg-
bar. Allerdings durchziehen simtliche seiner Schrif-
ten, veroffentlichte und unveroffentlichte, Kant-Zita-
te;'° zu beriicksichtigen ist, daf} die zentralen Gedan-
ken Kants ithm mit Sicherheit durch Schopenhauer ge-
laufig waren, mit dessen Werk Nietzsche umfassend
vertraut war und der immer wieder lingere Passagen
aus Kants Texten wortlich anfithrt. Dafl Nietzsche
Kant keineswegs sklavisch durch die Brille Schopen-
hauers sieht, beweist zur Geniige seine an Schopen-

9 Curt Paul Janz, Friedrich Nietzsche, a.a. O. Bd. 1, S. 504.

10 Besonders intensiv beschiftigte thn ,,der grofle Chinese von K6-
nigsberg“ (Jenseits von Gut und Bése, § 210; KSA 5, S. 144) offen-
sichtlich Mitte 1884 bis Mitte 1885, wie dem Nachlafl zu entnehmen
ist; vgl. z. B. Nachla 26[375, 412, 461], 34[37, 70, 71, 79, 82, 116,
185], 38[7); KSA 11, S. 249 .

121

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hauer geiibte Kritik. Sie fithrt ihn nicht selten sogar zu
Kantischen Thesen zurtck, die Schopenhauer verwor-
fen hatte. Ein signifikantes Beispiel ist Nietzsches mit
Kant geteilte skeptische Haltung gegentiber dem Mit-
leid als grundlegender Triebfeder moralischen Verhal-
tens."! Dennoch ist Nietzsche von Schopenhauers
Kantbild natiirlich nicht unbeeindruckt: vor allem des-
sen Vorwurf, Kants Ethik sei trotz gegenteiliger Be-
teuerungen letztlich theologisch fundiert, macht sich
Nietzsche zu eigen.'? Erstaunlich jedoch ist, dafl — wie
wir sehen werden — Nietzsche im Gegensatz zu Scho-
penhauer Kants Gedanken der Selbstgesetzgebung,
d.h. der Autonomie, ernst nimmt, indem er ihn auf sei-
ne Weise ebenfalls theoretisch zur Geltung zu bringen
sucht.

Es st also hauptsichlich Schopenhauers Kant, der auf
Nietzsche wirkte. Gegeniiber der trocken paraphra-
sierenden Darstellung Kuno Fischers,® die keine er-
kennbaren Spuren bei Nietzsche hinterlassen hat,
zeichnet sich Schopenhauer jedenfalls durch ein un-
gleich stirkeres Problembewufitsein und einen ent-
sprechend souverinen Zugriff aus. Wihrend Kant

11 Vgl. Kant, Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schénen und Er-
habenen, Akademie-Ausgabe, Bd. II, S. 215 f,; Die Religion inner-
halb der Grenzen der bloflen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd.
VI, S. 30 f. Vgl. Schopenhauer, Preisschrift iiber die Grundlage der
Moral, § 19; Simtliche Werke, Bd. III, S. 764-786. Vgl. Nietzsche,
Morgenréthe, § 132-139; KSA 3, S. 123-131; Zur Genealogie der
Moral, Vorrede, § 5; KSA 5, S. 251 f.

12 Vgl. z. B. Der Antichrist, § 10; KSA 6, S. 176 {.

13 Vgl. Kuno Fischer, Immanuel Kant. Entwicklungsgeschichte
und System der kritischen Philosophie, Bd. 2: Das Lehrgebiude der
kritischen Philosophie. Das System der reinen Vernunft (= Ge-
schichte der neuern Philosophie, Bd. 4), Mannheim 1860, S. 81 ff.

122

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

praktische Philosophie ,in der That auf einen mif3-
lichen Standpunkt gestellt“ sieht, der ,fest sein solle,
yunerachtet er weder im Himmel noch auf der Erde
an etwas gehangt oder woran gestiitzt werde,'* unter-
nimmt es Fischer, die von Kant selbst mit vorsichtiger
Akkuratesse behandelten Probleme praktischer Philo-
sophie mit leichter Hand zu erkliren und als bare
Selbstverstindlichkeiten auszugeben.

Friedrich Albert Lange prisentiert einen kritischen,
am englischen Empirismus geschulten Kant, der so-
wohl den Materialismus als auch den Skeptizismus als
berechtigte Vorstufen der eigenen Philosophie aner-
kenne.!® Lange sieht ,,die ganze Bedeutung der grofien
Reform, welche Kant angebahnt hat, in seiner Kritik
der theoretischen Vernunft“. Die praktische Philoso-
phie gilt ihm als ,der wandelbare und vergingliche
Teil der Kantischen Philosophie“.’® Demgemif} be-
handelt er sie in seinem Werk nur am Rande, und dies
macht thn im Zusammenhang der uns interessieren-
den Thematik zu einer Figur, die zu vernachlissigen
ist. Seine rudimentire Interpretation der praktischen
Philosophie Kants, die er in der Geschichte des Mate-
rialismus anbietet,” lauft — auf der Grundlage einer we-
nig erklirenden Zweiweltentheorie — im wesentlichen
darauf hinaus, die praktische im Gegensatz zur theore-
tischen Philosophie in die Sphire der Dinge an sich,

14 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-
Ausgabe, Bd. 1V, S. 425.

15 Vgl. Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus und
Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, ed. Alfred Schmidt, Bd.
2, Frankfurt a. M. 1974, S. 460.

16 Ebd. S. 454.

17 Vgl. ebd. S. 505 ff.

123

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und das heifit fiir Lange: der Dichtung, des Ideals zu
verweisen. Kant wird zum schlichten ,Lehrer im
Ideal“.®

Allein Schopenhauer also wird im folgenden, vor al-
lem mit seinen beiden Preisschriften: der gekronten
und der nicht gekronten, als Quelle der Anregung fiir
Nietzsche zu beriicksichtigen sein. Dabei wird sich,
wie bereits angedeutet, herausstellen, dafl Nietzsche
anders als Schopenhauer an Kants Uberlegungen zu
Selbstbestimmung als Selbstgesetzgebung, also zur
Freiheit des Menschen, von der Sache her anschliefSt.
Nicht um Konturierung des Nietzscheschen Kant-
bilds wird es uns gehen, sondern um Auslotung der
von Nietzsche in Radikalisierung der Ansitze Kants
formulierten Theorie menschlicher Subjektivitit. Die-
se kennenzulernen wird nicht nur interessant sein im
Hinblick auf die Vereinnahmung Nietzsches durch
die — subjektverdrossene — Postmoderne, sondern glei-
chermaflen notwendig als Voraussetzung und Boden
fir die vom spiten Nietzsche proklamierte Umwer-
tung aller Werte, die uns im letzten Teil vorliegender
Untersuchung beschiftigen wird.

18 Ebd. S. 510.

124

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Autonomie bei Kant im Spannungsfeld
zwischen Sittlichkeit und Glickseligkeit

§ 10. Wozu haben wir Vernunft?

Beide, Nietzsche wie Kant, verbindet das zentrale In-
teresse fiir ein Problem, das — altmodisch — als das der
Bestimmung des Menschen zu formulieren ist. Die
Frage ,,Was ist der Mensch?“ ist fiir Kant bekanntlich
diejenige, auf die alle tibrigen der Philosophie aufgege-
benen sich zuletzt beziehen.! Und Nietzsche spricht
vom Philosophen in der fiir ihn einzig legitimen Ver-
korperung des ,freien Geistes“ als ,,Abenteurer und
Weltumsegler jener inneren Welt, die ,Mensch
heisst“.2

Doch beide trennen grundsitzliche Voreinstellungen:
Wihrend Kant menschliches Dasein trotz aller Beto-
nung von Freiheit als dessen konstitutives Moment in
ein wohlgeordnetes Ganzes eingefiigt sieht, das er in
seiner Idee zu einer allgemeinen Geschichte in welt-
biirgerlicher Absicht ,Plan“ und ,,Endabsicht“ der Na-
tur nennt,® ist ein solcher Rahmen fiir Nietzsche
lingst zerbrochen. Deshalb denkt er Freiheit radika-
ler, als dies Kant, den sie in ihrer ,,Gesetzlosigkeit”

1 Vgl. Kant, Logik, Akademie-Ausgabe, Bd. IX, S. 25.

2 Menschliches, Allzumenschliches I, Vorrede, § 7; KSA 2, S. 21.

3 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher
Absicht, Akademie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 29. Vgl. auch ebd., S. 30.

125

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch schreckte,* von seinen Voraussetzungen her mog-
lich war: ,Freigeisterei“ bedeutet fir Nietzsche ,die
Kraft, sich neue und eigene Augen zu schaffen und im-
mer wieder neue und noch eigenere: sodass es fiir den
Menschen allein unter allen Thieren keine ewigen Ho-
rizonte und Perspectiven giebt“.> Fiir Kant hingegen
ist der Mensch mitsamt seinem Anspruch auf Autono-
mie dennoch eingebunden in den Gesamtzusammen-
hang der ,,Schopfung®, in das von einem hochsten We-
sen, namlich Gott, inspirierte Weltgeschehen. So for-
muliert er schon frith in den nachgelassenen Bemer-
kungen zu den Beobachtungen iiber das Gefiibl des
Schionen und Erbabenen: ,Die grofleste Angelegen-
heit des Menschen ist zu wissen wie er seine Stelle in
der Schopfung gehorig erfiille und recht verstehe was
man seyn mufl um ein Mensch zu seyn.“¢

Von dieser Leitvorstellung her, dafl des Menschen
Sein und Schicksal eingebettet sei in ein im letzten ver-
nunftdurchwaltetes Ganzes, das er ,,Schopfung® oder
auch ,die Natur“ nennt, argumentiert Kant in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, wo er ver-
sucht, das Eigentliche und Wesentliche menschlicher
Existenz freizulegen. Es im Verlangen nach und in der
Moglichkeit des Erlangens von Gliickseligkeit zu ver-
orten, diesen naheliegenden und auch von der Tradi-
tion verfochtenen” Gedanken, weist Kant zuriick.

4 Kritik der reinen Vernunft A 447/B 475. Vgl. auch Naturrecht
Feyerabend, Akademie-Ausgabe Bd. XXVII 2.2, S. 1320.

5 Die frohliche Wissenschaft, § 143; KSA 3, S. 491.

6 Akademie-Ausgabe, Bd. XX, S. 41.

7 Vgl. z. B. Christian Wolff, dessen System Kant als Studenten vor-
getragen worden war: Philosophia practica universalis, Bd. I, Leip-
zig 1738, § 314 £.

126

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Waire Glick und Wohlergehen des Menschen ,der
eigentliche Zweck der Natur, so hitte sie ihre Veran-
staltung dazu sehr schlecht getroffen, sich die Ver-
nunft des Geschopfs zur Ausrichtung dieser Absicht
zu ersehen. Denn alle Handlungen, die es in dieser
Absicht auszuiiben hat, und die ganze Regel seines
Verhaltens wiirden ihm weit genauer durch Instinct
vorgezeichnet und jener Zweck weit sicherer dadurch
haben erhalten werden konnen, als es jemals durch
Vernunft geschehen kann“.?

Dies gilt deshalb, weil menschliche Vernunft nach
Kant prinzipiell nicht ,tauglich® ist, uns zum Glick
zu fithren. Wir sind nimlich endliche Wesen, aber aus-
gestattet mit unendlich vielen Bediirfnissen, Neigun-
gen und Wiinschen. Allein deren qualitativ und quan-
titativ vollstandige Erfiillung jedoch konnte — Kant zu-
folge — rechtens Gliickseligkeit genannt werden im
Sinne eines Maximums an Wohlbefinden.!® Wie aber
soll Vernunft angesichts der skizzierten Konstellation
einen bestimmten Begriff der Glickseligkeit ausbil-
den, der zur Leitung unseres Tuns ,tauglich® wire?
Was auch immer an Lebenszielen - individuell - ge-
setzt wird, ihre Verfolgung bedeutet stets die Aufgabe
anderer, vielleicht nicht minder anziehender und ver-
lockender Bestrebungen, die mit jenen nicht kompati-
bel sind. So halt Kant es fiir unmoglich, dafl ein end-
liches Wesen wie der Mensch, sollte er auch als das
seinsehendste” und zugleich ,,allervermégendste” gel-

8 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus-
gabe, Bd. IV, S. 395.

9 Ebd. S. 396.

10 Vgl. ebd. S. 418.

127

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten konnen, ,sich einen bestimmten Begriff von dem
mache, was er hier eigentlich wolle“."!

Solch prinzipielle Unbestimmtheit, die mit dem Sein
des Menschen urspriinglich verbunden ist — Nietz-
sche spricht hundert Jahre spiter von ihm als dem
wnicht festgestellten Thier“'? — steht Kant klar vor Au-
gen. Die Einsicht aber in diese Struktur menschlichen
Daseins tritt unweigerlich in eine Spannung zur skiz-
zierten Idee Kants von einer in sich zweckgerichteten
Schopfung, in die menschliche Existenz sinnvoll ein-
gepafit ist. Denn unter dieser Voraussetzung mufl es
mit dem Menschen eine — wie auch immer zu definie-
rende — festumrissene Bewandtnis haben. Ist Vernunft
als Steuerungsorgan des Menschen, das den Instinkt
der Tiere ersetzt, offensichtlich nicht oder nur ungenii-
gend geeignet, sein Gliick zu verbiirgen, so kann ihre
eigentliche Bestimmung Kant zufolge auch nicht dar-
in liegen, den Menschen zur Glickseligkeit zu fiihren.
Denn: ,In den Naturanlagen eines organisirten, d.1i.
zweckmaflig zum Leben eingerichteten, Wesens neh-
men wir es als Grundsatz an, daf} kein Werkzeug zu ir-
gend einem Zwecke in demselben angetroffen werde,
als was auch zu demselben das schicklichste und ithm
am meisten angemessen ist.“!3

Die mit der Gabe der Vernunft offenbar einhergehen-
de urspriingliche Unabhingigkeit von aller vorgegebe-
nen Regelhaftigkeit — sie macht das Leben des blof$

11 Ebd.

12 Jenseits von Gut und Bose § 62; KSA 5, S. 81. Vgl. Zur Genealo-
gie der Moral 111, § 13; ebd. S. 367.

13 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus-
gabe, Bd. IV, S. 395.

128

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Natiirlichen vergleichsweise unproblematisch und be-
rechenbar — erweist sich fiir Kant als entscheidendes
Problem. Freiheit von den Gesetzen der Natur,
schreibt er in der Kritik der reinen Vernunft, bedeute
zwar eine ,Befreiung vom Zwange, aber auch vom
Leitfaden aller Regeln“."* Und schon in den Bemer-
kungen zu den Beobachtungen heiflt es, fast herakli-
tisch: ,Alles geht in einem Flusse vor uns vorbey
u[nd] der Wandelbare Geschmak u[nd] die verschiede-
nen Gestalten des Menschen machen das gantze Spiel
ungewis und triglich. Wo finde ich feste Punkte der
Natur die der Mensch niemals verriiken kann und
ihm die Merkzeichen geben konnen an welches Ufer
er sich zu halten hat“.’ Nicht die Natur, so ist Kant
spiter tiberzeugt, versorgt uns mit dergleichen festen
Punkten, sondern diese haben wir uns selbst zu set-
zen: Selbstgesetzgebung oder Autonomie ist dem
Menschen als Vernunftwesen aufgegeben.

Vernunft als Fihigkeit zur Eigengesetzgebung, zur
Selbstlenkung aber versagt, wie oben gezeigt, Kant zu-
folge genau dort, wo sie dem Streben des Menschen
nach Gliickseligkeit verlalliche Leitung sein soll. Es
ist thr unmoglich, den Rif zwischen der Endlichkeit
menschlicher Existenz und der unendlichen Vielfalt
und Disparitit menschlichen Begehrens zu schlieflen.
Im Plan der Schopfung ist das Glick des Menschen of-
fenbar nicht vorgesehen. Deshalb, so argumentiert
Kant, muf} die Vernunft als ,,Werkzeug“ dem Men-
schen zu einem ganz anderen Zweck gegeben sein als

14 A 447/B 475.
15 Akademie-Ausgabe, Bd. XX, S. 46.

129

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu dem des Gliicklichseins.!® Dabei kann es sich dann
unter Voraussetzung einer teleologisch inspirierten
Ansicht des Weltganzen nur um einen solchen Zweck
handeln, den der Mensch zumindest prinzipiell auch
zu erreichen fihig ist.

Weil dem Menschen keine Regel seines Tuns zwin-
gend vorgeschrieben ist, weil er einem Naturinstinkt
nicht unterworfen ist, muf} er nach Kant als frei be-
trachtet werden; allerdings frei in dem zunichst rein
negativen Sinn des Mangels an Orientierung und An-
halt, frei im Sinne der ,Gesetzlosigkeit“. Alles Tun
des Menschen aber geht darauf aus, etwas, das noch
nicht ist, zu bewirken. Keine Wirkung jedoch ist denk-
bar, die ohne Ursache, ohne Grund eintrite.'” Des-
halb muf}, so argumentiert Kant, wenn er als freies We-
sen soll gelten konnen, dem Menschen eine Kausalitat
»aus Freiheit“!® zuzusprechen sein. Jede Art von wir-
kender Ursache aber, also auch eine Kausalitit ,aus
Freiheit“, hat Kant zufolge einen ,,Charakter”, ,d.i.
ein Gesetz ihrer Kausalitat, ohne welches sie gar nicht
Ursache sein wiirde“.!

Was das mit dem Menschsein elementar verbundene
Glicksstreben angeht, so wurde bereits deutlich, daf}
es uns — wie Kant meint — nicht einmal gelingt, einen
konsistenten Begriff vom Glick zu bilden. Das
menschliche ,Begehrungsvermogen® aber, der Wille,

16 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus-
gabe, Bd. IV, S. 395 {.

17 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 232 ff.

18 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 532 {./B 560 {.; Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 446 {.; Kri-
tik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 67, 133.
19 Kritik der reinen Vernunft, A 539/B 567.

130

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist eines, das ,,nach Begriffen wirkt“.? Daraus ergibt
sich, daf8 wir Gluckseligkeit — obgleich unser Verlan-
gen sich auf sie richtet — gar nicht intendieren kdnnen.
Unter dieser Voraussetzung aber ist keine Gesetzlich-
keit aus Freiheit denkbar, die unser Glicksbegehren
zu steuern vermochte. In diesem Sinn formuliert Kant
in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, daf}
unsere ,,Vernunft dazu nicht tauglich genug ist, um
den Willen in Ansehung der Gegenstinde desselben
und der Befriedigung aller unserer Bedirfnisse (die
sie zum Theil selbst vervielfaltigt) sicher zu leiten, als
zu welchem Zwecke ein Naturinstinct viel gewisser
gefiihrt haben wiirde“.?! Aus diesem Befund zieht er
den Schluff: Da ,gleichwohl aber uns Vernunft als
praktisches Vermogen, d. 1. als ein solches, das Einfluf}
auf den Willen haben soll, dennoch zugetheilt ist: so
muf} die wahre Bestimmung derselben sein, einen
nicht etwa in anderer Absicht als Mittel, sondern an
sich selbst guten Willen hervorzubringen, wozu
schlechterdings Vernunft nothig war, wo anders die
Natur tberall in Austheilung ihrer Anlagen zweck-
miflig zu Werke gegangen ist“.??

Gerade nicht durch das, ,,was er bewirkt oder ausrich-
tet, nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung
irgend eines vorgesetzten Zweckes“? aber soll ein an
sich selbst guter Wille gut sein. Dies ist im Hinblick
auf Moralitit, deren Inbegriff ein solcher schlechthin
guter Wille fiir Kant ist, durchaus plausibel: Denn es

20 Kritik der Urteilskraft: Einleitung (2. Aufl.), Akademie-Ausga-
be, Bd. V, S. 172. Vgl. auch Kritik der reinen Vernunft, A 547/B 575.
21 Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 396.

22 Ebd.

23 Ebd. S. 394.

131

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wire unverstandlich, warum wir denjenigen mora-
lisch verurteilen sollten, der unter Einsatz aller ihm
zur Verfigung stehenden und geeignet scheinenden
Mittel versucht, das zu bewirken, was moralisch gebo-
ten ist, und dabei scheitert. Weil Kant kein Vertreter
eines absoluten Idealismus ist, stellt er in Rechnung,
dafl der Handelnde nicht allmichtig ist und daf8 im-
mer unvorhergesehene oder unbeeinfluffbare Umstin-
de die Verwirklichung des Beabsichtigten verhindern
konnen.

Der gegen Kants Ethik immer wieder erhobene Vor-
wurf, es handele sich bei ihr lediglich um eine ,,Gesin-
nungsethik, der an den Folgen einer Handlung
nichts liege, wenn sie nur von guter ,,Gesinnung“ ge-
tragen sei, ist ganz unberechtigt. Kant laflt keinen
Zweifel daran, daf} er sich unter einem moralisch gu-
ten Menschen, bei dem man also die Wirksamkeit
eines ,an sich selbst guten Willens“ vermuten kann,
niemanden vorstellt, der zwar die besten Absichten
hegt, um die Folgen seines Handelns aber unbekiim-
mert ist oder gar die Hinde in den Schof} legt und gar
nichts tut. Denn moralisch gut zu sein, bedeutet fiir
Kant nicht, ,ein(en) blofle(n) Wunsch“ zu hegen, son-
dern unter ,,Aufbietung aller Mittel, so weit sie in un-
serer Gewalt sind“, sich zu bemiihen, das Gebotene
auch Wirklichkeit werden zu lassen.?* Allein kann die
Erfolglosigkeit dieses Versuchs keinen Grund abge-
ben, jemanden moralisch zu verurteilen — dies ist ibri-
gens eine Sichtweise, die Nietzsche teilt.?

24 Ebd.
25 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 68; KSA 2, S. 80 f. Vgl.
auch: Jenseits von Gut und Bose, § 32; KSA 5, S. 50 f.

132

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Bediirfnis nach Gliick jedoch ist allein zu stillen,
wenn dem ,nach Begriffen wirkenden“, d.h. nach
Zweckvorstellungen entwerfenden menschlichen Be-
gehren auch die Verwirklichung des Angestrebten ge-
lingt und es in diesem Sinn erfolgreich ist: ,, Gliickselig-
keit ist der Zustand eines verniinftigen Wesens in der
Welt, dem es im Ganzen seiner Existenz alles nach
Wunsch und Willen gebt, und beruht also auf der
Ubereinstimmung der Natur zu seinem ganzen Zwek-
ke“.26 Weil wir es nicht in der Hand haben, daf} die
»Natur“ mit unserem ,ganzen Zwecke“ uberein-
stimmt und uns die Wirklichkeit sozusagen entgegen-
kommt, indem sie das isz, was wir wollen, und dies
erst recht nicht ,im Ganzen® unserer Existenz, sind
wir in den Augen Kants gliicksunfahig. Dagegen hilt
er uns grundsitzlich fir moralfihig: fiir Handlungen,
die unter einem moralischen Anspruch stehen,
kommt Erfolg, der sich als Wirklichkeit, als ,,Natur®
manifestiert, als Kriterium ihres ,Gelingens nicht in
Betracht — obwohl er beabsichtigt ist.

Worauf also zielt ein an sich guter Wille? Jedenfalls
nicht auf die ,Privatabsicht“?” des Menschen, den je-
weils individuellen Gliicksentwurf, der unerachtet
der diesbeziiglich ,schwachen Einsichten“ der Ver-
nunft® doch offensichtlich immer zu leisten ist.? Zu

26 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S.
124.

27 Ebd. S. 396.

28 Ebd. S. 395.

29 Kant handelt ja eigens von ,Rathschligen der Klugheit, die als
hypothetische Imperative anzusehen sind und ,Anrathungen“ zu
subjektiven Zwecksetzungen enthalten. Vgl. Grundlegung, Akade-
mie-Ausgabe, Bd. IV, S. 416-418.

133

hittps://dol.org/10.5771/8783405996720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer ,viel wiirdigern Absicht“® ist uns nach Kant
Vernunft gegeben: Sie versetze uns in die Lage, einen
nicht individuellen, nicht auf die eigene Person bezo-
genen allgemeinen Standpunkt uns selbst und der
Welt gegentiber einzunehmen, eben den moralischen.
Die gesuchte Gesetzlichkeit aus Freiheit, die wir uns
wegen des Ausfalls an naturgeleiteter Steuerung selbst
aufzuerlegen haben, sieht Kant in dem uns grundsitz-
lich moglichen moralischen Verhalten wirksam.
Handeln wir moralisch, so haben wir Kant zufolge
ein Allgemeines im Blick: ein fiir alle verniinftigen We-
sen geltendes und sie verbindendes ,,allgemeines Ge-
setz“.3! Wir erheben es zur Richtschnur unseres Tuns,
und dies nach Kant auch dann, wenn wir es nicht be-
folgen.’? In den beiden gelaufigsten und wohl auch
wirkungsmichtigsten der drei verschiedenen Fassun-
gen, die Kant in der Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten prasentiert, lautet es: ,,handle nur nach derjeni-
gen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst,
dafl sie ein allgemeines Gesetz werde®, und: ,handle
so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen
Willen zum allgemeinen Naturgesetze werden soll-
te 33

Anhand verschiedener Handlungsbeispiele versucht
Kant die Trefflichkeit des eruierten Sittengesetzes als
Ausdruck nicht blof§ negativ zu bestimmender, son-
dern positiv — nimlich als Kausalitit besonderer Art —
wirklicher und wirksamer Freiheit zu demonstrie-

30 Ebd. S. 396.

31 Vgl. ebd. S. 402 et passim.

32 Vgl.ebd. S. 454 f. Vgl. auch Kritik der praktischen Vernunft, Aka-
demie-Ausgabe, Bd. V, S. 79 {.

33 Ebd. S. 421.

134

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren* Immer geht es um den Aufweis einer spezifi-
schen Fihigkeit des Menschen: der, sich selbst aus
dem ,Gesichtspunkte® eines Allgemeinen® zu verste-
hen und zu beurteilen und schliefflich sein Tun nach
thm auszurichten. Allein aufgrund dieser Anlage, so
ist Kant iiberzeugt, kann es dem Menschen gelingen,
aus eigener Kraft, aus Freiheit, den verlorenen Natur-
instinkt, den er einst besessen haben mag,* zu erset-
zen. Denn dadurch, daf§ er einen allgemeinen, und das
heiflt die jeweiligen Privatinteressen nivellierenden
und von so etwas wie inkommensurabler Individuali-
tit gerade absehenden Standpunkt einnimmt, vermag
er an die Stelle der Naturgesetzlichkeit eine im Prin-
zip nicht minder strenge und durchgingige Regelhaf-
tigkeit zu setzen: die des Sittengesetzes. Und der Ge-
danke an die durchgingige Gesetzmifligkeit der Na-
tur — natura non facit saltus — steht Kant quasi als Mu-
ster der vom Menschen aus Freiheit hervorzubringen-
den Ordnung bestindig vor Augen. Dies zeigt sich
nicht zuletzt daran, daf} er sie als Analogon der Moral-
gesetzlichkeit in Anspruch nimmt: nicht als, aber wie
die Wirksamkeit eines allgemeinen Naturgesetzes sei
diejenige des Sittengesetzes zu denken.” Damit er-
weist es sich in den Augen Kants als Prinzip — und
zwar als selbstgegebenes —, das genau das leistet, was

3 Vgl. ebd. S. 421-423.

35 Vgl. ebd. S. 433.

3 Vgl. Muthmafllicher Anfang der Menschengeschichte, Akade-
mie-Ausgabe, Bd. VIIL, S. 111 f, 115-118.

37 Vgl. die oben zitierte zweite Fassung des kategorischen Impera-
tivs, in: Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 437. Vgl. auch
ebd. S. 438 und: Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Aus-
gabe, Bd. V, S. 69 {.

135

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlangt ist: ein Prinzip nimlich, ,wodurch die Ver-
nunft der an sich gesetzlosen Freiheit Schranken
setzt”®

§ 11. Freibeit als conditio humana:
Selbstgesetzgebung als Aufgabe

In der kurz nach Abfassung der Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten geschriebenen und 1786 veroffent-
lichten Abhandlung tber den Muthmafilichen An-
fang der Menschengeschichte wird wie auch in der Na-
turrecht-Vorlesung vom Winter 1784* deutlicher als
in den groflen Schriften Kants, dafl Freiheit fiir ihn kei-
neswegs ein dem Menschen verliehenes hehres Vor-
recht bedeutet, welches Anlaf zu Uberlegenheitsge-
fihlen und Unabhangigkeitswahn bote,* sondern ein
ihm aufgegebenes Problem. Und dieser Hintergrund
ist wichtig fiir die Einschitzung und Bewertung der
Stellung von Freiheit zum moralischen Anspruch ei-
nerseits und zum Verlangen nach Gliick andererseits:
jenen beiden fiir Kant wesentlichen Spezifika mensch-
licher Existenz, zwischen denen er eine uniiberwind-
bare ,natiirliche Dialektik® konstatiert*! und zudem
eine tiefgreifende Disparitit hinsichtlich unserer Fi-
higkeit, ihnen gerecht werden zu konnen. Erst in der
Idee des uns in dieser Welt grundsitzlich versagten

38 Kritik der reinen Vernunft, A 569/B 597.

39 Kants Naturrecht gelesen im Winterhalben Jahre 1784 (Nach-
schrift: Feyerabend), Akademie-Ausgabe, Bd. XXVII 2.2, S. 1319 ff.
40 Diesen Zug an Kant iibersicht Hermann Schmitz in seiner Stu-
die, Was wollte Kant?, Bonn 1989 (vgl. bes. S. 363-369) vollig.

41 Vgl. Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 405.

136

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hochsten Guts sieht er jene wie diese bekanntlich ge-
16st.42

Daf} sich menschliches Leben vergleichsweise kompli-
ziert gestaltet, liegt fir Kant an dessen , Entlassung”
aus ,dem Mutterschoofle der Natur“.# Diese These
tuhrt.er im Muthmaflichen Anfang der Menschenge-
schichte mit deutlicher Ankniipfung an Rousseau
aus.* Da die Mutmaflungen, die Kant in der genann-
ten kleinen Schrift anstellt, in methodischer Hinsicht
auch wieder als blofe , Luftreise“ zu betrachten seien,
schlagt er vor, die einzelnen Argumentationsschritte
der Abhandlung als , Weg, den Philosophie nach Be-
griffen nimmt“, mit dem Gang der Menschengeschich-
te zu vergleichen, den ,,die Blitter” einer ,heiligen Ur-
kunde“ verzeichneten; gemeint sind die Anfangskapi-
tel des ersten Buchs Mose.* Auf dieselben beziehen
sich alle von Kant in Klammern eingefiigten Verweise
im Text des Aufsatzes.

Am Anfang ist der Mensch vorzustellen als Wesen,
das wie alle Tiere vom Instinkt geleitet wird, der
~Stimme Gottes“:* ,Dieser erlaubte ihm einige Dinge

42 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd.
V,S. 110 ff.

43 Muthmafllicher Anfang der Menschengeschichte, Akademie-
Ausgabe, Bd. VIIL, S. 114.

4 Er kommt an einer Stelle des Muthmafilichen Anfangs (S. 116)
ausdriicklich auf Rousseau zu sprechen; zur Sache vgl. den dort von
Kant genannten Discours sur ’Origine et les Fondements de I’Inéga-
lité parmi les Hommes, in: Jean-Jacques Rousseau, Schriften zur
Kulturkritik, Franzosisch-Deutsch, eingel., tbers. u. hrsg. von
Kurt Weigand, Hamburg 41983, S. 62 ff., bes. S. 104 bzw. 105 ff.

4 Muthmafllicher Anfang, S. 109 f.

46 Kant denkt das Phinomen des Instinkts so, wie die — theologisch
gepragte — Tradition es nahelegt; vgl. oben, § 5.

137

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zur Nahrung, andere verbot er ihm (III, 2. 3).“¥ Es ist
Kant zufolge gar nicht nétig, besondere, geschirfte,
dem zivilisierten Menschen verlorene Instinkte anzu-
nehmen; wir brauchten nur an den Geruchssinn zu
denken, so wie er uns an uns selbst bekannt sei, und
dessen Verbindung mit dem Geschmack, ,,dieses letz-
teren bekannte Sympathie aber mit den Werkzeugen
der Verdauung“, um ,das Vermogen der Vorempfin-
dung der Tauglichkeit oder Untauglichkeit einer Spei-
se zum Genusse“ hinreichend ermessen zu konnen.*
Kant kommt zu dem Schluff: ,,So lange der unerfahr-
ne Mensch diesem Rufe der Natur gehorchte, so be-
fand er sich gut dabei.“#

Die Einfalt und Unschuld des Anfangs jedoch findet
ein Ende durch etwas, das man vielleicht als Sprung be-
zeichnen kann, und in diesem Sinn als petdBaoig
eic dAAo vévoc. In der Kritik der reinen Vernunft
greift Kant auf diesen aristotelischen Terminus*® zu-
rick, um das — unzulissige — Hineinmischen nichtem-
pirischer Prinzipien in eine vorgeblich rein empiri-
sche Reihe von Ursache- und Wirkungszusammen-
hingen zwischen Ereignissen zu kennzeichnen.®® Im
Zuge der Uberlegungen zum Muthmafllichen Anfang
der Menschengeschichte wird das Phinomen der Ver-
bindung des ganz Ungleichartigen hochst virulent
und ist auch nicht durch Enttarnung als ,logischer®
bzw. ,transzendentaler Schein“5? zu entschirfen; es

47 Muthmafllicher Anfang, S. 111.

48 Ebd.

49 Ebd.

50 Vgl. Aristoteles, Erste Analytik, 75 a 30-b 20.
51 Kritik der reinen Vernunft, A 459/B 487.

52 Vgl. ebd. A 295/B 352 ff.

138

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommt, so fithrt Kant den Gedanken vom Dasein des
Menschen i statu nascendi fort, etwas zu dessen Na-
turbestimmtheit hinzu, das die Selbstverstindlichkeit
seiner Existenz, die glatte Einpassung in eine Umwelt
wie die fraglose Ubereinstimmung mit sich selbst auf-
bricht: ,,Allein die Vernunft fing bald an sich zu regen
und suchte durch Vergleichung des Genossenen mit
dem, was ihm (sc. dem Menschen) ein anderer Sinn als
der, woran der Instinct gebunden war, etwa der Sinn
des Gesichts, als dem sonst Genossenen ihnlich vor-
stellte, seine Kenntnis der Nahrungsmittel tber die
Schranken des Instincts zu erweitern (III, 6). Dieser
Versuch hitte zufilligerweise noch gut genug ausfal-
len konnen, obgleich der Instinct nicht anrieth, wenn
er nur nicht widersprach.“> Doch Natur und Ver-
nunft als Inbegriff von Freiheit treten, wie Kant dia-
gnostiziert, unweigerlich auseinander, und fortan lebt
der Mensch diese in thm strukturell angelegte Zerris-
senheit. Denn ,es ist eine Eigenschaft der Vernunft,
dafl sie Begierden mit Beihiilfe der Einbildungskraft
nicht allein ohne einen darauf gerichteten Naturtrieb,
sondern sogar wider denselben erkiinsteln kann, wel-
che im Anfange den Namen der Listernheit bekom-
men, wodurch aber nach und nach ein ganzer
Schwarm entbehrlicher, ja sogar naturwidriger Nei-
gungen unter der Benennung der Uppigkeit ausge-
heckt wird.“%*

Allein, einen Riickweg in die Harmonie des Anfangs
gibt es nicht. Zwar mochte ,die Veranlassung, von
dem Naturtriebe abtriinnig zu werden, [...] nur eine

53 Muthmaflicher Anfang, S. 111.
54 Ebd.

139

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kleinigkeit sein“,* doch schon der blofle Versuch hat-
te den Menschen dazu gefihrt, ,sich seiner Vernunft
als eines Vermogens bewufit zu werden, das sich uber
die Schranken, worin alle Thiere gehalten werden, er-
weitern kann“, ein nach Kant ,fiir seine Lebensart®
entscheidender Schritt.’® Denn das Wagnis, ,,mit der
Stimme der Natur zu chikaniren und trotz threm Wi-
derspruch den ersten Versuch von einer freien Wahl
zu machen®, konnte, wie Kant meint, ,wahrschein-
licherweise“ nicht der Erwartung gemaf} enden.” Al-
lerdings gerade der mutmaflliche Miflerfolg der von
Kant hypothetisch vorgestellten Urtat liefl den Men-
schen zur Freiheit erwachen: ,Der Schade mochte
nun gleich so unbedeutend gewesen sein, als man will,
so gingen dem Menschen hieriiber doch die Augen
auf. Er entdeckte in sich ein Vermdgen, sich selbst
eine Lebensweise auszuwihlen und nicht gleich ande-
ren Thieren an eine einzige gebunden zu sein.“*® Da-
durch tritt er heraus aus der Begrenztheit eines festge-
stellten Daseins, doch ebenso aus dessen Sicherheit
und Bestimmtheit. Deshalb erweckt das Bewufitsein
seiner Freiheit nach Kant auch nicht bloff das ,, Wohl-
gefallen® des Menschen, sondern nicht minder
»Angst und Bangigkeit“: ,Er stand gleichsam am Ran-
de eines Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenstin-
den seiner Begierde, die ihm bisher der Instinct ange-

55 Ebd.

56 Ebd. S. 112. Dies ist ein Gedanke, den Herder in seiner Sprachur-
sprungsschrift als erster ausgefiihrt hat. Vgl. Johann Gottfried Her-
der, Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache, in: Simmtliche
Werke, ed. Bernhard Suphan, Berlin 1877-1909, Bd. 5, S. 22-26.

57 Muthmafllicher Anfang, S. 112.

58 Ebd.

140

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit derselben
eroffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu fin-
den wufite“.”

Am skizzierten Bild der Eigenart menschlicher Exi-
stenz, das in der Abhandlung vom Muthmaflichen
Anfang der Menschengeschichte fiir deren Beginn ent-
worfen wird, hilt Kant im Grundsatz fest. Anders als
etwa Aristoteles begreift er den Menschen nicht vor-
dringlich als {@ov noAitikdv, als Wesen, das von Na-
tur aus (@Uoe1) in Gemeinschaften eingebunden lebt,
in deren jeweilige Gepflogenheiten und Sitten es qua
Gewohnung (£8ile1v) ganz selbstverstindlich hinein-
wichst, so daf} es nie ohne Orientierung ist.® Fiir
Kant ist der Mensch letztlich allein auf sich selbst ver-
wiesen und zuriickgeworfen: der je eigenen Freiheit
als Spielraum unendlicher Moglichkeiten der Lebens-
gestaltung wie -bewiltigung gleichsam ausgesetzt.
Auch der andere ist uns deshalb, so legt Kant es nahe,
nicht von vornherein geheuer, weil auch er ein freies
Wesen ist, dessen Verhalten nicht notwendig bestimm-
ten Regeln folgt, so daf} es fiir uns berechenbar wire.
Insbesondere im Naturrecht Feyerabend fihrt Kant
diesen Gedanken aus. Nicht einmal ,,vor dem wilde-
sten Thiere“, so meint er, diirfe man sich so fiirchten
,als vor einem Gesetzlosen Menschen“.!

Autonomie, Selbstgesetzgebung ist die grofle, dem
Menschen immer wieder neu gestellte Aufgabe. Kant
sieht ithn — und darin folgt ihm Nietzsche — gewisser-

59 Ebd.

60 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1097 b 8-11, 1179 b ff.
61 Naturrecht Feyerabend, Akademie-Ausgabe, Bd. XXVII 2.2, S.
1320.

141

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

maflen radikal, nimlich an der Wurzel ansetzend und
gerade nicht wie Aristoteles als je schon in bestimmte
kulturelle Ordnungsmuster einer Polis: in Gesetzmi-
Rigkeiten und Gebriuche eingefiigt, von denen losge-
16st er dem Griechen tiberhaupt nicht denkbar wire.
Kantartikuliert — zumindest ansatzweise — das Chaoti-
sche, das mit menschlicher Existenz urspriinglich ver-
bunden ist und stets von neuem der Anstrengung
einer individuell zu leistenden Formung bedarf, die
tir ihn nie den Charakter einer quasi-intuitiven Hal-
tung: einer aristotelischen €€1¢ annehmen kann.

Das Spezifische seiner Philosophie der Autonomie —
und hier wird Nietzsche anders gewichten - liegt dar-
in, dafl er solche Formung allein im Blick auf eines der
beiden Elemente, die doch zusammen das ,hochste
Gut“ ausmachen, thematisiert. Nur fiir die Sittlichkeit
18t sich nimlich nach Kant eine Gesetzlichkeit nach-
weisen — und zwar in Gestalt der ,Form eines Geset-
zes Uberhaupt“¢?. Gliickseligkeit hingegen ist ein mit
dem Menschsein unlésbar und unaufgebbar verbunde-
ner Daseinszweck,®® der sich offenbar keiner Gesetz-
lichkeit fiigt. Mehr noch: wie oben gezeigt, ist Gliick —
im Gegensatz zu Moralitit — nicht einmal als blofles
Handlungsziel formulierbar. Kein Begriff vom Gliick
konnte je angegeben werden. Damit aber erweist es
sich fiir Kant als unhintergehbares und somit fiir philo-
sophische Reflexion nicht einholbares Phinomen.

62 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S.
31. Vgl. unten, § 23, wo Kants (gescheiterter) Versuch einer Deduk-
tion von Moralitit aus reiner Vernunft in einem knappen Aufrif§ be-
handelt wird.

63 Vgl. Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 415 f.; Kritik
der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 25, 37, 61.

142

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das bedeutet jedoch fir seinen Versuch, eine Philo-
sophie der Autonomie als Philosophie menschlicher -
und das heifit freier, weil zumindest partiell naturent-
fernter — Existenz zu entwerfen, die Inkaufnahme
einer Halbheit und Unausgewogenheit. Autonomie
wird von ihm nimlich gleichgesetzt mit moralischer
Autonomie.®* Das Verlangen nach Glick aber als
»Verlangen jedes verniinftigen, aber endlichen We-
sens®, dessen ,Zufriedenheit mit seinem ganzen Da-
sein nicht etwa ein urspriinglicher Besitz und eine Se-
ligkeit (ist), welche ein Bewufitsein seiner unabhingi-
gen Selbstgenugsamkeit voraussetzen wiirde, son-
dern ein durch seine endliche Natur selbst thm aufge-
drungenes Problem, weil es bediirftig ist“¢® — jenes
Glicksbegehren wird von Kant immer wieder einmal
sogar als bloff naturbestimmtes Streben (ab)gewertet,
das auf Heteronomie beruhe.®® Und dies, obwohl er
etwa im Muthmaflichen Anfang der Menschenge-
schichte betont hatte, mit dem Verlust der Fithrung
durch Naturinstinkte sei der Mensch in die Freiheit
der nun erforderlichen Selbstgestaltung seines Da-
seins, des selbst zu skizzierenden Entwurfs von Le-
benszielen wie auch von Wegen ihrer Verfolgung, ge-
radezu geworfen. Kant spricht in dem genannten Auf-
satz vom ,Rande eines Abgrundes®, an dem der in die

64 Vgl. z. B. Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 440, 444,
452; Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V,
S. 33, 43, 93 {. Vgl. zu dieser Thematik: Gerold Prauss, Kant tiber
Freiheit als Autonomie, Frankfurt a. M. 1983.

65 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V,
S.25.

66 Vgl. z.B. ebd. S. 33, 36, 61 {.

143

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit entlassene Mensch stehe.*” Hinter ihm liegt je-
denfalls das wirkliche oder vermeintliche Paradies, je-
ner ,,Garten, der ihn ohne seine Miihe versorgte“ und
nach dem er sich angesichts der Last der Selbstbestim-
mung, die das Risiko auch totalen Scheiterns immer
einschliefit, ewig sehnen wird: als einem Ort, ,wo er
in ruhiger Unthatigkeit und bestandigem Frieden sein
Dasein vertraumen oder vertindeln“ kann.¢8

Kant 18t das Problem menschlichen Glickseligkeits-
strebens, das eben nicht nach einem durch Natur vor-
gegebenen Leitfaden auszurichten ist, mehr oder we-
niger auf sich beruhen. Odo Marquard deutet Kants
Verzicht auf eine Philosophie des Gliicks als ,,Preis®,
den Kant innerhalb seiner Ethik zahlen miisse, ,um
dem Problemdruck des Ungliicksproblems zu entge-
hen“.®> Marquards These ist erstens: dafl die Frage
nach dem Gliick des Menschen niemals abgeldst von
der nach seinem Unglick zu thematisieren ist, und
zweitens: dafl zwei bedeutende Versuche, des Men-
schen faktisches Ungliick durch die Aussicht auf ein fi-
nales absolutes Gliick zu relativieren, nimlich die
Theodizee und ihr Derivat, die moderne Geschichts-
philosophie, gescheitert sind. Marquard weist zu
Recht darauf hin, daf} Kant fiir die geschichtsphiloso-
phischen Konzepte seiner Nachfolger zu skeptisch
war; der Entwurf einer Theodizee ist fiir thn ohnehin

67 Muthmafllicher Anfang der Menschengeschichte, Akademie-
Ausgabe, Bd. VIIL, S. 112.

68 Ebd.S. 114.

6% Glick im Ungliick. Zur Theorie des indirekten Glicks zwischen
Theodizee und Geschichtsphilosophie, in: Allgemeine Zeitschrift
fir Philosophie 3 (1978) S. 23-42; hier S. 31.

144

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht diskutabel.”® Kants Begriff des Gliicks, so wie er
in seinen kritischen Schriften erscheint, ist der Begriff
eines absoluten Gliicks, der zu der Endlichkeit des
Menschen nicht paflt, dies hat sich immer wieder ge-
zeigt. Deshalb gibt es keine Kantische Philosophie
des Glicks, fir die eine Ermifligung des Glicksan-
spruchs auf ein menschliches Maf} erforderlich wire:
und damit die Thematisierung des — zumindest partiel-
len — Ungliicks. Trotz meiner gegentiber Marquards
ganz unterschiedlichen Problemstellung ergibt sich
somit auch in threm Rahmen, daf§ es das Ungliickspro-
blem ist, dem Kant mit seiner Konzeption praktischer
Philosophie ,entgeht“.”!

Allein die auf Autonomie beruhende Anlage des Men-
schen zur Moralitit erfihrt in Kants groflen Schriften
zur praktischen Philosophie eine Ausarbeitung. Mo-
ral aber hat es stets mit einer Einschrankung der Frei-
heit des einzelnen zugunsten der Moglichkeit eines
Zusammenbestehens der Freiheit aller zu tun. Wie
mit Freiheit im Blick auf das eigene einmalige und un-
wiederbringliche Leben positiv gestaltend umzuge-
hen ist, meint Kant — zumindest als philosophisch zu
traktierende Frage — offenlassen zu miissen. ,,In un-
durchdringliches Dunkel eingehiillt“ sei fiir uns eine
angemessene diesbeziigliche Strategie, schreibt er in

70 Vgl. nur: Kant, Uber das Mif8lingen aller philosophischen Versu-
che in der Theodicee, Akademie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 255-271.

71 In spaterem Zusammenhang werde ich auf Kants Modell vom
Glick als Absolutheit und Totalitit noch einmal zuriickkommen
und es mit Nietzsches Gedanken des Perspektivismus konfrontie-
ren. Vgl. unten, § 18 {.

145

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Kritik der praktischen Vernunft.’? Allenfalls mit
yviel Klugheit, genauer: ,Weltklugheit“, sei das
eigene Verhalten ,auch nur auf ertrigliche Art den
Zwecken des Lebens anzupassen“.”> Anders aber als
zum Beispiel fir die franzdsischen Moralisten,”* an
die Nietzsche wieder ankniipft, ist solche Weltklug-
heit kaum ein Thema fiir Kant, weil sie auf Empirie
sich griindet, fiir die Transzendentalphilosophie sich
nicht interessieren kann.

Obgleich Kant die These vertritt, ,,seine eigene Gliick-
seligkeit (zu) sichern“ sei — zumindest indirekt — sogar
moralisch geboten, ,denn der Mangel der Zufrieden-
heit mit seinem Zustande in einem Gedringe von vie-
len Sorgen und mitten unter unbefriedigten Bediirfnis-
sen“ konne leicht ,eine grofle Versuchung zu Ubertre-
tung der Pflichten werden®,”® schweigt er sich doch
wegen der erwihnten theoretischen Schwierigkeiten
iber mogliche Wege einer Erfilllung dieser ,Pflicht
zum Gliick® aus. Er begniigt sich mit Hinweisen, wie
dem in der Naturrecht-Vorlesung von 1784 formulier-
ten, jeder kénne und miisse es ,zu erlangen suchen,
wie er will“.7¢

Indem Kant die Selbstgestaltung, die dem Menschen
aufgrund der Entfernung vom baren Natursein ob-
liegt, auf die moralische reduziert, gerit ihm die eben-

72 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V,
S. 36.

73 Ebd.

74 Vgl. die von Fritz Schalk herausgegebene, tibersetzte und einge-
leitete Sammlung Die franzéosischen Moralisten, Bremen/Leipzig
21980.

75 Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 399.

76 Naturrecht Feyerabend, Akademie-Ausgabe, Bd. XXVII 2.2,
S, 1321.

146

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so zu leistende nichtmoralische aus dem Blick. Denn
wie oben expliziert, kommen wir trotz der von Kant
konstatierten grundsitzlichen Unfihigkeit zum
Glick offenbar um dessen je individuellen ,Ent-
wurf“”7 gar nicht herum. Die Notwendigkeit, ein
Leben fiihren zu miissen, das gerade nicht einfach
ablduft, verlangt ihn immer schon.

Sehen wir nun, wie Nietzsche das Problem der Auto-
nomie, das auch fiir ihn — obzwar nicht dem Begriffe,
so doch der Sache nach — ein grofles Thema ist, angeht.
Spannend diirfte inbesondere sein, daf} Nietzsche es
bei seiner bekannten Aversion gegen das Phinomen
des Moralischen sicherlich nicht eng mit diesem ver-
kniipfen wird, wihrend Kant dies aus den genannten
und diskutierten Griinden fiir angemessen hielt.

77 Grundlegung, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 395.

147

httpa:/jdol.org/10.5771/9783485096720-125 - am 17.01.2026, 14:44:36. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495996720-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 10. Wozu haben wir Vernunft?
	§ 11. Freiheit als conditio humana: Selbstgesetzgebung als Aufgabe

