5. Zusammenfassung und Ausblick

Die vorangehenden Abschnitte haben deutlich gemacht, welche unter-
schiedlichen Ebenen die Frage nach der Universalitit bzw. Universali-
sierbarkeit der Menschenrechte beriihrt: die methodische Frage ihrer ei-
genen Voraussetzungen selbst, die konzeptionelle der Bestimmung von
Menschenrechten, die begriindungstheoretische ihrer Fundierung und
schliefflich die praktische ihrer fallweisen Anwendung. Es ist angesichts
dieser vielen Teilaspekte wichtig, das >grofle Bild« zum Schluss zusam-
menzufithren:

Ausgehend von den Annahmen,

— dass die Menschenrechte nach ihrer Herausbildung aus dem neuzeit-
lichen politischen Denken in Europa und humanistischen Idealen
insbesondere im Zuge der Schrecken des Zweiten Weltkrieges inzwi-
schen in eine Phase der globalen Akkommodation eingetreten sind,

— wobei diese weder linear noch umfassend und auch nicht wider-
spruchsfrei verliuft bzw. weiterhin verlaufen muss,

— dass diese globale Beheimatung jedoch unverzichtbar ist, wenn Men-
schenrechte langfristig und global prigend sich auswirken und von
Menschen unterschiedlicher Herkunft als legitime Verpflichtungen
erachtet werden sollen,

— dass der ethischen Dimension der Menschenrechte aus unterschied-
lichen Griinden zwar ein Primat gegeniiber der rechdichen zu-
kommt, erst aber bei ihrer Verrechtlichung von Menschenrechten im
genuinen Sinne gesprochen werden kann,

— dass moralische Wahrheiten oder objektive Werte keine philoso-
phisch befriedigenden Konzepte darstellen,

— dass es sich bei menschenrechtlichen Anspriichen um keine natiir-
lichen Eigenschaften der Menschen handelt, sondern um solche,
die sich Menschen (wechselseitig) zusprechen, aber auch absprechen
kénnen, und dass darin eine eigentiimlich konflikthafte und im Kern
politische Dynamik der Menschenrechte besteht,

— dass es aus einer philosophischen Sicht auf Menschenrechte unver-
zichtbar ist, Werthaltungen und moralische Uberzeugungen in ihren
(Konflikt-)Beziehungen zu verstehen und entsprechend den Metho-
den komparativer Ethik zu analysieren,

— dass jede Auseinandersetzung mit Menschenrechten und jede Initi-
ative zu ihrer Festigung und Durchsetzung heute mehr denn je zu
interkulturellem Dialog bereit sein muss,

409

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

und den Fragen,

was Menschenrechte sind bzw. von welchen »Menschenrechtenc, die
s1ch globalisieren, hier gesprochen wird,

anhand welcher Standards man diese Universalisierungsprozesse als
solche identifizieren und auch als erfolgreiche bzw. verfehlte beurtei-
len kann und

an welche axiologischen und normativen Voraussetzungen Men-
schenrechte gebunden sind und auf welchen Wegen sie begriindet
werden konnen,

wurde vorgeschlagen,

zwischen Menschenrechten als Listen bzw. Katalogen einerseits und
als Idee verstanden andererseits zu unterscheiden und daran ankniip-
fend zwischen zwei verschiedenen Arten von menschenrechtlichen
Anspruchsberechtigungen,

den Menschenrechten keinen biologischen Begriff des Menschen
zugrunde zu legen, sondern einen negativ-anthropologischen, der
an das nicht-festgestellte Wesen des Menschen erinnert, und darauf
aufbauend einen politisch-anthropologischen, der die gleiche Nicht-
Souverinitit aller Menschen hinsichtlich der Definition des Mensch-
seins betont,

die Idee der Menschenrechte als Ausgangspunke der Untersuchung
zu verwenden, da sie einerseits genug Offenheit zuldsst, unterschied-
liche Menschenrechtsverstindnisse zur Deliberation einzuladen, an-
dererseits aber auch hinreichend konkret bestimmbar ist, um dazu
einen Rahmen zu bilden,

die Idee der Menschenrechte aus zwei Basiskonzepten bzw. Grund-
pfeilern bestehend zu denken, die seine Gleichheits- und seine Frei-
heitsdimension abbilden,

diese Idee als Basis eines Modells konzeptioneller Belastbarkeit zu
sehen, das dafiir verwendet werden kann, die Tragfihigkeit ihrer bei-
den Pfeiler auf unterschiedlichem weltanschaulichem Terrain abzu-
schitzen,

die Frage nach den Moglichkeiten und Grenzen der globalen Ak-
kommodation dieser Idee nicht nur nach »auflens, auf nichtwestliche
Traditionen, sondern auch nach innen« zu richten,

sie auflerdem nicht pauschal (fiir bestimmte Religionen/Kulturen) zu
beantworten, sondern zu versuchen, diese moglichst prizise zu be-
stimmen und graduell zu bemessen¢, und

Konflikte zwischen bestimmten Werthaltungen und Anschauungen
und der Menschenrechtsidee grob in Spannungen und Unvereinbar-
keiten einzuteilen,

410

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

und schliefSlich zu zeigen versucht,

worin die Gleichheitsdimension der Menschenrechtsidee (Universa-
lismus) konkret besteht: in der gleichen Berechtigung zu prinzipiell
gleichen Rechten oder: dem Recht aller Menschen auf Menschen-
rechte bzw. Menschenrechtssubjektivitit (Anspruchsberechtigung
erster Ordnung),

worin die Freiheitsdimension der Menschenrechtsidee (Individu-
alismus) konkret besteht: in der individuellen, emanzipativen An-
spruchsberechtigung, womit die Stellung von Menschenrechten zu
Gruppenrechten als auch zu Menschenpflichten niher bestimmt
werden konnte,

dass der Wert menschlichen Seins zusammen mit dem prinzipiell
gleichen Wert der Menschen sowie dem Wert, welcher dem Schutz
einer gewissen individuellen Freiheit vor der Bedriickung durch
Gruppeninteressen zugeschrieben wird, die entscheidenden Voraus-
setzungen der Menschenrechtsidee sind,

weshalb philosophische Fundierungen dieser Idee trotz verbreiteter
Begriindungsskepsis unverzichtbar sind,

welch wichtiger Unterschied zwischen Menschenwiirde und Perso-
nenwiirde besteht.

warum zwischen der Begriindungen der Idee der Menschenrechte ei-
nerseits und Begriindung cinzelner menschenrechdicher Anspriiche
zu unterscheiden ist,

warum Menschenrechte notwendigerweise speziesistisch sind, doch
dies keineswegs ausschlief3t, auch anderen Arten gewisse Anspriiche —
auf analoger, jedoch verschiedener Begriindungsbasis — zuzuspre-
chen,

dass fiir die Idee der Menschenrechte grundsitzlich mehrere Begriin-
dungspfade in Frage kommen, die religiéser wie nichtreligioser Art
sein kénnen (Begriindungspluralismus im engeren Sinne),

dass darunter auf der horizontalen Ebene um den Menschenwiirdege-
danken zentrierte Ansitze zu zihlen sind und auf der vertikalen kon-
trakeualistisch-demokratische bzw. gewisse religiose Staatstheorien,
welche Anforderungen cine gute Begriindung der Menschenrechts-
idee erfiillen sollte,

dass sich Begriindungsansitze, die sich nicht auf die axiologischen
Voraussetzungen der Menschenrechtsidee bezichen, als unvollstindig
bzw. defizitir erweisen,

weshalb >moralischec Gefiihle kein Ersatz fiir philosophische Nor-
menbegriindungen sind,

dass Begriindungsansitze, die nur die ethische Begriindungsebene
der Menschenrechtsidee in den Blick nehmen oder nur die rechts-
philosophisch-politische, jeweils nur den halben Weg gehen (Be-

grindungspluralismus im erweiterten Sinne),

411

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

dass auf der vertikalen Ebene noch deutlicher als auf der horizon-
talen eine Uberlegenheit des sikularen Begriindungspfades vertreten
werden kann,

dass ein Begriindungspluralismus dort fiir die Idee der Menschen-
rechte mitunter bedrohlich werden kann, wo mit begriindenden Vor-
stellungen anti-egalitire, anti-liberale Hintergrundiiberzeugungen
einhergehen,

warum zwischen Begriindungs- und Rechtfertigungspluralismus un-
terschieden werden sollte,

welche inklusivistischen Ressourcen im Rahmen religioser wie nicht-
religivser Weltanschauungen zur Verfigung stechen, um die men-
schenrechtliche Gleichheitsdimension mit Leben zu erfiillen bzw. zu
stirken,

dass der (religiésen) Vorstellung der geteilten Gotteskindschaft aller
Menschen sowie der (sikularen) humanistischen Vorstellung der ge-
teilten humanitas dabei eine Schliisselrolle zukommt,

worin die diesbeziigliche Ambiguitit von Religionen besteht, die
zwischen Wahrheit und Irrtum, rechtem und irrigem Glauben streng
zu trennen trachten,

warum die philosophische Methode in der Bestimmung hermeneu-
tischer zeloi fiir autoritative religioser Texte keine Richterrolle einneh-
men kann und soll,

dass Menschenrechte auf Bedingungen angewiesen sind, die mit
dem menschenrechtlichen Universalismus in einem prinzipiellen
Spannungsverhiltnis liegen, und es auch bleiben, da gilt: Entweder
werden Menschenrechte von einem Staat garantiert und sind damit
mehr oder minder exklusiv oder sie werden von keinem Staat garan-
tiert und existieren somit iiberhaupt nicht,

welche Arten nationalistischen Denkens eine exklusivistische He-
rausforderung der Menschenrechtsidee darstellen und warum  dies
im Kriegsfall besonders deutlich vor Augen tritt,

warum ein unbedingtes Menschenrecht auf wahlweise Zugehorigkeit
zu politischen Gemeinwesen undurchdacht und menschenrechdich
problematisch ist,

dass die hinduistische Kastenordnung eine robuste Unvereinbarkeit
mit der Menschenrechtsidee darstellt, da sie »Untermenschen«-Kate-
gorien (re-)produziert,

dass Spannungen zum Menschenrechtsgedanken auch mit human-
differenzierenden Ansehungen der elenden und unterprivilegierten
sozialen Schichten verbunden sein kénnen,

dass exklusivistische Herausforderungen entlang »rassischer« bzw.
ethnischer Unterscheidungen ein vielgesichtiges, diffuses Phinomen
darstellen, welches differenzierter Auseinandersetzungen und spezi-
fischer Dekonstruktionen bedarf,

412

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

wie essentialistische Vorstellungen und reduktionistische Betrach-
tungen die menschenrechdiche Gleichheitsdimension in Hinblick
auf die Frau weltweit unter Druck setzen und welchen Anteil insbe-
sondere religiose Traditionen daran haben,

was es bedeuten wiirde, auch Friihformen menschlichen Lebens,
die Giber aktives Potenzial verfligen, zu einem »echten« Menschen
zu werden, in die menschenrechtliche Anspruchsberechtigung erster
Ordnung, in das Recht auf Rechte, einzubezichen bzw. warum im
Bereich Schwangerschaftsabbruch eine Indikationsregelung gegen-
tiber einer Fristenregelung menschenrechdlich konsistenter scheint,
welche gravierenden menschenrechtlichen Ausschliisse gleichge-
schlechtlich-orientierten Personen drohen kénnen und warum ein
moglicherweise dafiir vorgebrachtes »Recht auf eine moralisch sau-
bere Gesellschaft« eine untaugliche Rechtfertigung dafiir darstellt,
wie Behinderungen von Menschen die Frage aufwerfen, welche na-
tiirlichen Exklusionen von einer politischen Gemeinschaft hinzuneh-
men sind und welche nicht und warum eine eugenische Indikation
wie auch die Priimplantationsdiagnostik die Gleichheitsdimension
der Menschenrechtsidee nicht zwingend verletzen miissen,

inwiefern die Kategorie des »Unmenschen« bzw. »Menschheitsver-
brechers« zum Ausschluss von Rechten fithren kann, warum dabei
gerade vom Menschenrechtsdenken selbst Gefahr fiir die Vorstellung
prinzipiell gleicher Rechte ausgeht und dass diese mit der Unter-
scheidung zwischen partiell bedingter sowie total bedingter Rezipro-
zitit entschirft werden kann,

welche individualistischen Ressourcen im Rahmen religioser wie
nicht-religiser Weltanschauungen zur Verfiigung stehen, um die
menschenrechtliche Freiheitsdimension mit Leben zu erfiillen bzw.
zu stirken,

dass der (religiosen) Vorstellung der Selbstverantwortung des Men-
schen fiir sein Heil sowie dem (sikularen) liberalistischen Grund-
prinzip dabei eine Schliisselrolle zukommy,

warum auch hier cine gewisse Ambiguitit von Religionen besteht,
wenn der individuellen Anspruchsberechtigung oftmals kollektive
(mystische) Entititen und der emanzipativen Anspruchsberechti-
gung Pllichten gegeniiber stehen,

dass kosmoontologische Kollektivismen — hier konkret die Pacha
Mama-Spiritualitit und die buddhistische Anatta-Lehre — nicht
zwingend kollektivistische Herausforderungen des Menschenrechts-
gedankens darstellen, sondern ihn unter Umstinden sogar erginzen
konnen,

wie sozialontologische Kollektivismen den menschenrechdichen In-
dividualismus herausfordern und welche Rolle dabei insbesondere
marxistischen und/oder konfuzianischen Anschauungen zukomme,

413

23.01.2026, 06:11:52. o


https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

welche Bedrohungen fiir den Menschenrechtsgedanken bzw. seine
Freiheitsdimension von Vorstellungen ausgehen koénnen, die den
Einzelnen auf Gemeinwohlzwecke hinordnen und auf sie verpflich-
ten (funktionalistischer Kollektivismus),

dass zur Beurteilung solcher Herausforderungen entscheidend ist,
um welches kollektive Ziel es sich handelt und wie nahe es an das
Ziel heranreicht, eine menschenrechtliche Ordnung zu sichern,

dass auf diesem Terrain groffe Aushandlungsspielriume bestehen und
oft mehr als nur eine Position unter Zugrundelegung der Idee der
Menschenrechte legitim erscheint,

dass eine utilitaristische Ethik nicht notwendigerweise zu willkiirli-
chen Opferungen des Einzelnen zugunsten des gemeinen Wohls fith-
ren muss, dass aber der kollektivistische Stachel des Utilitarismus im-
mer dann bedeutsam wird, wenn kein gleichmifig verteiltes Risiko,
rgeopfert« zu werden, vorliegt,

dass die Idee der Menschenrechte nicht auf ein isoliertes oder gar
egoistisches Individuum abstellt und auch kommunitaristischen Po-
sitionen entgegenkommen kann,

warum Gemeinwohlzwecke, die in der Integritit und im Zusam-
menbhalt von sozialen Gruppen bestehen, insbesondere das Recht auf
Religionsfreiheit und das Recht auf Ehe und Familie unter Druck
setzen, ohne daftir eine menschenrechdiche Rechtfertigung vorwei-
sen zu koénnen,

welche Spannungen vorliegen zwischen dem Gemeinwohlziel sozie-
taler Harmonie und einem Recht auf Meinungsiuerungsfreiheit
und welche Freiheitsbeschneidungen mit Verweis auf dieses Ziel eher
menschenrechtlich rechtfertigbar erscheinen und welche nicht,

dass nur mafivolle Umverteilungspolitiken einer soliden menschen-
rechtlichen Rechtfertigung zuginglich sind und erweiterte Vertei-
lungsgerechtigkeitsziele die Freiheitsdimension der Menschenrechte
durch die Nihilierung eines Rechts auf Eigentum verknappen,

wie Gemeinwohlziele im Sinne des moralischen Perfektionismus zu
Spannungen mit der Freiheitsdimension der Menschenrechtsidee
fithren und warum ohne Reflexion dieser kollektivistischen Heraus-
forderung Menschenrechtstotalitarismen drohen,

warum das Gemeinwohlziel »Sicherheit« aufgrund der Moglichkeit
seiner menschenrechtlichen Riickbindung zu besonders schwierigen
Abwigungen und Entscheidungen fiithren muss,

dass das Ziel, Bevolkerungswachstum zu drosseln, Einschrinkungen
der Fortpflanzungsfreiheit grundsitzlich menschenrechtlich rechtfer-

tigen kann, jedoch die Instrumente zu seiner Erreichung mitunter
Bedenken oder Zweifel aufwerfen.

414

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK
Menschenrechte in Bewegung

Menschenrechte haben in der Geschichte der Menschheit keine (lange)
Tradition, sie sind ein junges Konzept, das sich immer noch bewihren
und von den Menschen selbst mit Leben erfiillt werden muss. Fiir die
gegenwirtige — auch akademische — Menschenrechtsdebatte gilt immer
noch: »[Sie] besteht — so provokant es klingen mag — aus Ubersetzungen
ohne Original.«' Die Frage danach, was Menschenrechte sind und
woran ihre gelungene Inkulturierung zu bemessen sei, ist keineswegs
abgeschlossen. Sie ldsst sich auch nicht mit Verweis auf Deklarationen
und Vertrige beantworten, sondern erfordert, das Anliegen hinter deren
Buchstaben und Artikeln, das heifst die /dee der Menschenrechte, aufzu-
schliisseln. Dazu hat die vorliegende Arbeit beizutragen versucht, indem
ein minimales, zugleich substanzielles und keinesfalls wenig anspruchs-
volles Konzept vorgestellt wurde, das ein Bewusstsein schaffen kann
fir die Weite des Diskursraumes »Menschenrechte« bei gleichzeitiger
Einmahnung des >unverhandelbaren« Kernbestands, der aus der Be-
stimmung der Idee der Menschenrechte selbst gewonnen werden kann.
Dies soll nicht zuletzt zu einer experimentellen Deliberation anleiten,
die sich insbesondere im globalen Menschenrechtsdialog als fruchtbar
erweisen konnte. Welche Rechte sollen Menschen haben? Wie weit
diirfen sie reichen und mit welchen Pflichten auf welcher Seite sind sie
verbunden? Mit dieser Trennung zwischen Kern und Vorhof der Men-
schenrechte geht eine Offnung einher, die wie gezeigt sehr vieles, aber
nicht alles erlaubt. Der Rahmen des so konzipierten relativen Univer-
salismus gleicht gewissermaflen einem Schachbrett, auf dem eine Viel-
zahl von Ziigen vorstellbar ist, der Spielraum jedoch nicht nur durch
die Regeln allein, sondern auch die Dynamik des Spielverlaufes selbst
festgelegt wird. Von (nicht primir menschenrechtlich orientierten) ethi-
schen Systemen Ubersetzungsleistungen zu verlangen dahingehend,
dass sie ihre Normziele und Wertungen in eine menschenrechtliche Lo-
gik gieflen, bedeutet nichts anderes, als sich auf diese Partie einzulassen
und herauszufinden, wie viele Ziige das (Schach-)Matt entfernt ist. Der
Entlastungsfunktion autoritativer Menschenrechtskataloge — zumin-
dest gedanklich — entledigt, wird man gleichsam genétigt, beweglich zu
sein: Was bedeutet es, dieses oder jenes Recht zu fordern? Was bedeutet
es, dieses oder jenes Recht unter der Pramisse seiner Universalisierung
und im Zusammenwirken mit weiteren Anspriichen zu fordern? Wel-
che Pflichten folgen daraus? Immer dann, wenn »Menschenrechte« sich
nicht linger von selbst verstehen, beginnt man ihre Kulturalitit und
damit auch Fragilitit zu begreifen.

1 Doris Bachmann-Medick: »Menschenrechte als Ubersetzungsproblem«, Geschichte und
Gesellschaft 2012/38, S. 337.

415

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

Wie an vielen Stellen der gegenstindlichen Arbeit deutlich geworden
ist: Die Menschenrechte sind mehr denn je in Bewegung. Ihre Rhetorik
hallt weleweit wider, ihr Name ziert Verfassungskapitel und inzwischen
eine Vielzahl regionaler Bekenntnis- und Garantieerkldrungen, unter-
schiedlichste (Gruppen von) Menschen bezichen sich affirmativ auf sie,
deuten sie im Lichte ihrer Traditionen aus oder erwarten von ihnen die
Errettung aus Elend und Unterdriickung. Die Menschenrechte sind
aus ihrer genealogischen »Umlaufbahn< — Grofibritannien - Vereinigte
Staaten - Frankreich - Vereinigte Staaten — lingst ausgebrochen und ha-
ben heute fiir unzihlige Menschen tiberall auf dem Erdball, vom tibe-
tischen Hochland bis zu den Inselstaaten des Pazifiks, von Skandinavien
bis Feuerland als Richtwerte politischer Ethik und Inbegriff des guten
Lebens Bedeutung, wenn auch keine identische. Die Globalisierung
der Menschenrechte findet statt. — Dies ist zunichst zur Kenntnis zu
nehmen und erst in einem zweiten Schritt daraufhin zu befragen, ob
sie im konkreten Fall eher einer gelungenen Akkommodation des Men-
schenrechtsdenkens oder aber einer Verzerrung oder gar Verunstaltung
gleichkommt. Oft liegt beides nicht weit voneinander entfernt, denn
Globalisierung und Lokalisierung greifen — wie bei vielen anderen Phi-
nomenen auch — bei den Menschenrechten ineinander: So wie indigene
Wertgrundlagen und Vorstellungsweisen dazu beitragen konnen, den
Menschenrechtsgedanken in lokale/regionale Traditionen einzubetten,
so gehen gerade von dort oft veritable Widerstinde gegen seine Basis-
konzepte Universalismus und Individualismus aus. Ob Berufungen auf
bzw. Bekenntnisse zu Menschenrechten immer auf eine positive Re-
zeption hindeuten, ist daher nicht gesichert, da man bekanntlich Ideen
auch bannen kann, indem man sie mit entsprechenden produktiven
Umdeutungen verfremdet und schliefSlich umso vehementer protegiert.

Das hier angebotene Modell konzeptioneller Belastbarkeit erméglicht,
in Verbindung mit einer griindlichen Analyse der betreffenden Weltan-
schauungen, moralische/religidse/politische Ideen und Vorstellungswei-
sen auf ihr Vermogen hin abzutasten, die Idee der Menschenrechte zu
stiitzen und in weiterer Folge auch zwischen gelungenen Akkommodie-
rungsprozessen, nur scheinbar erfolgreichen und auch scheiternden zu
differenzieren. Letztere unterscheiden sich von ersteren dabei dadurch,
dass sie zwar eine menschenrechtliche bzw. menschenrechtlich inspi-
rierte Terminologie oder Rhetorik tibernehmen und im Einzelfall auch
mit Zugestindnissen einhergehen, im Grunde jedoch die Gleichheits-
und/oder Freiheitsdimension der Menschenrechte abwehren. In Fillen,
in denen die Idee der Menschenrechte durch bestimmte Anschauungen
und Werthaltungen eine — offene oder verdeckte — Zuriickweisung er-
fahre, ist es ratsam, sich nicht in kleinteiligen Konfrontationen zu ver-
lieren, sondern auf Grundsitzlichem zu beharren: Wo die These der
Uberlegenheit einer Religion oder Volksgruppe mit dem vergleichsweise

416

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

héheren Wert ihrer Anhinger verkniipft wird; wo Humandifferenzie-
rungen sich in Form von Uber- und Untermenschen-Hierarchien ma-
nifestieren; wo der Einzelne keine Eigeninteressen haben darf, sondern
seine Interessen per Festlegung immer schon die des Ganzen sind; wo
subjektive Rechte als Gemeingefihrdung gewertet werden, tiberall dort
kann sich die Idee der Menschenrechte nicht entfalten. Es ist wichtig
zu verstehen, dass solche Konflikte anders zu behandeln sind als jene
innerhalb eines grundsitzlichen menschenrechtlichen Verstindigungs-
horizonts. Nicht zuletzt deshalb, um nicht zu viel Aufwand beziiglich
ihrer »Losung« zu betreiben, denn eine solche kann es in diesen Fillen —
zumindest auf diskursivem Weg — meist nicht geben.

Zwischen dem Wissen darum, was als eine gelungene Akkommodati-
on der Menschenrechtsidee angesechen werden kann und was nicht, und
dem Verstidndnis davon, wie gelungene Akkommodierungen tatsichlich
verlaufen, liegt allerdings mehr als eine Nuancierung der Forschungs-
frage. Hier tappt die Menschenrechtsforschung im Grunde noch im-
mer im Halbdunkel, wenn man, wie hier, unter Akkommodation mehr
versteht als die Transformationsprozesse auf der politisch-rechtlichen,
systemischen Ebene. Doch wie gelangen Menschen zu ihren werthaften
Einstellungen? Wie wirken Systeme bzw. Gruppen auf die Einstel-
lungen ihrer Mitglieder und diese wiederum auf deren Ausrichtung zu-
riick? Die Vorstellung, dass Wertaneignungsprozesse ausschliefSlich »top
downs, das heifft von Traditionen bzw. Religionen und ihren Autori-
titen und Institutionen, ausgehen, erscheint unterkomplex. Natiirlich
spflanzen« diese ihre Anschauungen und Werte in die Individuen hinein
und sind deshalb fiir die Lebenskraft des Menschenrechtsgedankens
von so grofler Bedeutung, doch vielfach schlieflen sich Menschen ei-
ner Gruppe an, weil sie deren Werte (bereits) teilen. Ihre Anschauungen
erhalten auf diese Weise Begriffe und Strukturen, in Summe eine Rich-
tung, aber ihre Quelle liegt woanders. Woraus sie sich genau speisen,
ist auch aus Sicht einer soziologisch informierten Wertphilosophie zu
einem groflen Teil nach wie vor ritselhaft.

Ein daran anschliefender Ausgangspunke fiir weiterfithrende For-
schungen zur Universalisierbarkeitsthematik bietet die stirkere Beriick-
sichtigung von weltanschaulichen Akkommodierungsbedingungen bzw.
-hindernissen jenseits der »iiblichen Verdichtigens, sprich der grofSen
Religionen und kulturellen Traditionen. Denn nicht nur sie prigen das
Denken und Fiithlen von Menschen in menschenrechtsrelevanten Hin-
sichten, sondern auch kleine »Peer groups«, Sub- und Jugendkulturen
etc. sind entscheidende Einflussgrofen. Aus dieser Perspektive besteht
kein Grund, die Ressourcen, die sie mitunter zur Stirkung der Basis-
konzepte des Menschenrechtsgedankens aufbieten konnen, geringer zu
schitzen als jene in den ethischen Traditionen konkret der »Weltreligi-
onen«. Menschenrechte sind wie jede ethische bzw. politische Idee in

417

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

ihrer langfristigen Durchsetzung — mit Hannah Arendt gedacht — auf
Macht angewiesen, die sie alleine durch die Zahl der Menschen erhal-
ten, welche sie unterstiitczen. Analog zu politischen Institutionen, fiir
welche Arendt diese Diagnose erstellt hat, Lisst sich auch fiir Menschen-
rechtsordnungen sagen, dass sie »erstarren und verfallen, sobald die le-
bendige Macht des Volkes nicht mehr hinter ihnen steht«.> Gewalt, die
»bis zu einem gewissen Grade von Zahlen unabhingig ist, weil sie sich
auf Werkzeuge verldfit«,’ ist dafiir niemals ein tauglicher Ersatz. Men-
schenrechtsphilosophie, die sich fiir eine gelungene Akkommodation
der Menschenrechtsidee interessiert und diese Einsicht beriicksichtigt,
kommt daher nicht umhin, irgendwann auch das Feld der Menschen-
rechespolitik zu betreten. Wer ein bestimmtes Verstindnis der Men-
schenrechte gegeniiber anderen stirken oder zum Menschenrechtsge-
danken antithetische Einstellungen zuriickdringen will, muss danach
trachten, die Zahlenverhiltnisse zu seinen Gunsten zu beeinflussen. In
einer von iiber sieben Milliarden Menschen bevélkerten Welt erscheint
dieser Imperativ immer schon eine Uberforderung dergestalt zu sein,
dass viele ihn von sich weisen. Das Argument, wonach Zahlenverhilt-
nisse sich allein demographisch — vermutlich weiter zu Ungunsten des
klassischen Menschenrechtsdenkens — wandeln, wiegt in der Tat schwer.
Es wire jedoch unangemessen fatalistisch, Spielriume (globaler) Men-
schenrechespolitik, die — zumindest fiir jeden, der kein finanzstarker
»Philanthrop«, und jede politische Gemeinschaft, die keine Grofimacht
ist — nur als minimale gelten kénnen, tiberhaupt nicht auszuschépfen.
Es muss Fursprecher des Menschenrechtsgedankens bekiimmern, wel-
che Werthaltungen die Bewohnerinnen und Bewohner dieses Erdballs
an den Tag legen und welche Ansichten sie diesbeziiglich pflegen. —
Nach dem Motto: »There are few non-neighbours left in the world
today.«*

Eine Schlissselstellung kommt dabei dem Bereich der Menschen-
rechtserziechung zu. In welcher Form und in welchem Ausmaf3 sich die
Globalisierung der Menschenrechte in den nichsten hundert Jahren
vollziehen wird, ist keine vollig offene Frage, sondern wesentlich davon
abhingig, wie die kommenden Generationen in den unterschiedlichen
Regionen der Welt weltanschaulich gebildet werden. Hier besteht For-
schungsbedarf nicht nur hinsichdich der Wirksamkeit unterschied-
licher padagogischer Instrumente und Interventionen, sondern auch in
Form der Frage, mit welchen Methoden das Ethos der Menschenrechts-
idee insbesondere jungen Menschen gegeniiber vermittelt werden kann
und auch darf, ohne einem Menschenrechtstotalitarismus Vorschub zu

2 Hannah Arendt: MG, op. cit., S. 42.
3 Ibid,, S. 43.
4 John Rawls: 7he Idea of Justice, op. cit. S. 173.

418

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

leisten, der sich heute schon auf unterschiedlichen Ebenen andeutet.
Das betrifft nicht nur die internationalen Bezichungen, wo mit dem
Versprechen, Menschenrechte zu beférdern, immer wieder mehr oder
weniger kurze Phasen der Verheerung und Vernichtung von Menschen
gerechtfertigt werden, sondern auch die wachsende Tendenz, »Men-
schenrechte« nicht nur als Legitimitdtsmafistab fiir Regierungen oder
Staatenhandeln heranzuziehen, sondern zunehmend auch fiir Indivi-
duen (Stichwort: »Menschenrechte leugnen«). Menschenrechte drohen
dabei zu einer Totalmoral emporzusteigen, die keine »Nebenbuhler« dul-
det und auflerhalb deren Grenzen wie gezeigt die Kategorie des »Un-
menschen« aufflackert, in welche diejenigen sortiert werden, die sich ihr
»widersetzen«. Der mitunter schmale Grad zwischen Menschenrechten
als einer Leitidee und einer idée fixe wird immer dann iberschritten,
wenn diese nicht als Mittel (zur Erreichung des partikularen Gliicks
der Menschen in stabilisierten Freiheitsriumen), sondern als Zweck an
sich angesehen werden. Dass Menschenrechte das ethische Universum
nicht erschépfend abbilden (kénnen) und dass es nicht sinnvoll ist »to
frame nearly every social controversy in terms of a clash of rights«,’
zeigt sich ja schon daran, dass in ihnen vielfach Freiheiten statuiert wer-
den, die keine unproblematischen in dem Sinne sind, dass sie keiner
Erginzung durch die Verantwortung bzw. Selbstkontrolle des Einzelnen
bediirftig wiren: Ein Recht auf Meinungsiuflerungsfreiheit etwa sollte
von Hoéflichkeit und Riicksicht auf Verletzlichkeit des Gegeniibers, ein
Recht auf Eigentumsfreiheit von Solidaritit und Anspruchsdenken
grundsitzlich immer vom Bewusstsein um die Méglichkeit begleitet
sein, auf sein eigenes Recht zugunsten anderer zu verzichten. Ein sol-
ches Entgegenkommen gegeniiber kommunitaristischen Verantwor-
tungsethiken ist dabei freilich erst auf dem Boden eines stabilen indivi-
dualistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee angebracht. Dann muss
nicht linger gelten, was Avishai Margalit mit Blick auf das Gros des
klassischen Menschenrechtsdenkens so treffend formuliert hat: »Unter
Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit ist letztgenannte die schwei-
gende Dritte.«®

s Mary Ann Glendon: Righss Talk. The Importance of Political Discourse, New York: The Free
Press 1991, S. xi.
6 Avishai Margalit: PW, op. cit,, S. 192.

419

23.01.2026, 06:11:52. o



https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

