
409

5. Zusammenfassung und Ausblick

Die vorangehenden Abschnitte haben deutlich gemacht, welche unter-
schiedlichen Ebenen die Frage nach der Universalität bzw. Universali-
sierbarkeit der Menschenrechte berührt: die methodische Frage ihrer ei-
genen Voraussetzungen selbst, die konzeptionelle der Bestimmung von 
Menschenrechten, die begründungstheoretische ihrer Fundierung und 
schließlich die praktische ihrer fallweisen Anwendung. Es ist angesichts 
dieser vielen Teilaspekte wichtig, das ›große Bild‹ zum Schluss zusam-
menzuführen: 

Ausgehend von den Annahmen,
– 	dass die Menschenrechte nach ihrer Herausbildung aus dem neuzeit-

lichen politischen Denken in Europa und humanistischen Idealen 
insbesondere im Zuge der Schrecken des Zweiten Weltkrieges inzwi-
schen in eine Phase der globalen Akkommodation eingetreten sind,

– 	wobei diese weder linear noch umfassend und auch nicht wider-
spruchsfrei verläuft bzw. weiterhin verlaufen muss,

– 	dass diese globale Beheimatung jedoch unverzichtbar ist, wenn Men-
schenrechte langfristig und global prägend sich auswirken und von 
Menschen unterschiedlicher Herkunft als legitime Verpflichtungen 
erachtet werden sollen,

– 	dass der ethischen Dimension der Menschenrechte aus unterschied-
lichen Gründen zwar ein Primat gegenüber der rechtlichen zu-
kommt, erst aber bei ihrer Verrechtlichung von Menschenrechten im 
genuinen Sinne gesprochen werden kann,

– 	dass moralische Wahrheiten oder objektive Werte keine philoso-
phisch befriedigenden Konzepte darstellen, 

– 	dass es sich bei menschenrechtlichen Ansprüchen um keine natür-
lichen Eigenschaften der Menschen handelt, sondern um solche, 
die sich Menschen (wechselseitig) zusprechen, aber auch absprechen 
können, und dass darin eine eigentümlich konflikthafte und im Kern 
politische Dynamik der Menschenrechte besteht,

– 	dass es aus einer philosophischen Sicht auf Menschenrechte unver-
zichtbar ist, Werthaltungen und moralische Überzeugungen in ihren 
(Konflikt-)Beziehungen zu verstehen und entsprechend den Metho-
den komparativer Ethik zu analysieren, 

– 	dass jede Auseinandersetzung mit Menschenrechten und jede Initi-
ative zu ihrer Festigung und Durchsetzung heute mehr denn je zu 
interkulturellem Dialog bereit sein muss,

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


410

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

und den Fragen,
– 	was Menschenrechte sind bzw. von welchen »Menschenrechten«, die 

sich globalisieren, hier gesprochen wird,
– 	anhand welcher Standards man diese Universalisierungsprozesse als 

solche identifizieren und auch als erfolgreiche bzw. verfehlte beurtei-
len kann und

– 	an welche axiologischen und normativen Voraussetzungen Men-
schenrechte gebunden sind und auf welchen Wegen sie begründet 
werden können,

wurde vorgeschlagen,
– 	zwischen Menschenrechten als Listen bzw. Katalogen einerseits und 

als Idee verstanden andererseits zu unterscheiden und daran anknüp-
fend zwischen zwei verschiedenen Arten von menschenrechtlichen 
Anspruchsberechtigungen,

– 	den Menschenrechten keinen biologischen Begriff des Menschen 
zugrunde zu legen, sondern einen negativ-anthropologischen, der 
an das nicht-festgestellte Wesen des Menschen erinnert, und darauf 
aufbauend einen politisch-anthropologischen, der die gleiche Nicht-
Souveränität aller Menschen hinsichtlich der Definition des Mensch-
seins betont, 

– 	die Idee der Menschenrechte als Ausgangspunkt der Untersuchung 
zu verwenden, da sie einerseits genug Offenheit zulässt, unterschied-
liche Menschenrechtsverständnisse zur Deliberation einzuladen, an-
dererseits aber auch hinreichend konkret bestimmbar ist, um dazu 
einen Rahmen zu bilden,

– 	die Idee der Menschenrechte aus zwei Basiskonzepten bzw. Grund-
pfeilern bestehend zu denken, die seine Gleichheits- und seine Frei-
heitsdimension abbilden,

– 	diese Idee als Basis eines Modells konzeptioneller Belastbarkeit zu 
sehen, das dafür verwendet werden kann, die Tragfähigkeit ihrer bei-
den Pfeiler auf unterschiedlichem weltanschaulichem Terrain abzu-
schätzen,

– 	die Frage nach den Möglichkeiten und Grenzen der globalen Ak-
kommodation dieser Idee nicht nur nach ›außen‹, auf nichtwestliche 
Traditionen, sondern auch nach ›innen‹ zu richten,

– 	sie außerdem nicht pauschal (für bestimmte Religionen/Kulturen) zu 
beantworten, sondern zu versuchen, diese möglichst präzise zu be-
stimmen und graduell zu ›bemessen‹, und

– 	Konflikte zwischen bestimmten Werthaltungen und Anschauungen 
und der Menschenrechtsidee grob in Spannungen und Unvereinbar-
keiten einzuteilen,

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


411

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

und schließlich zu zeigen versucht, 
– 	worin die Gleichheitsdimension der Menschenrechtsidee (Universa-

lismus) konkret besteht: in der gleichen Berechtigung zu prinzipiell 
gleichen Rechten oder: dem Recht aller Menschen auf Menschen-
rechte bzw. Menschenrechtssubjektivität (Anspruchsberechtigung 
erster Ordnung),

– 	worin die Freiheitsdimension der Menschenrechtsidee (Individu-
alismus) konkret besteht: in der individuellen, emanzipativen An-
spruchsberechtigung, womit die Stellung von Menschenrechten zu 
Gruppenrechten als auch zu Menschenpflichten näher bestimmt 
werden konnte,

– 	dass der Wert menschlichen Seins zusammen mit dem prinzipiell 
gleichen Wert der Menschen sowie dem Wert, welcher dem Schutz 
einer gewissen individuellen Freiheit vor der Bedrückung durch 
Gruppeninteressen zugeschrieben wird, die entscheidenden Voraus-
setzungen der Menschenrechtsidee sind, 

– 	weshalb philosophische Fundierungen dieser Idee trotz verbreiteter 
Begründungsskepsis unverzichtbar sind, 

– 	welch wichtiger Unterschied zwischen Menschenwürde und Perso-
nenwürde besteht.

– 	warum zwischen der Begründungen der Idee der Menschenrechte ei-
nerseits und Begründung einzelner menschenrechtlicher Ansprüche 
zu unterscheiden ist,

– 	warum Menschenrechte notwendigerweise speziesistisch sind, doch 
dies keineswegs ausschließt, auch anderen Arten gewisse Ansprüche –  
auf analoger, jedoch verschiedener Begründungsbasis – zuzuspre-
chen,

– 	dass für die Idee der Menschenrechte grundsätzlich mehrere Begrün-
dungspfade in Frage kommen, die religiöser wie nichtreligiöser Art 
sein können (Begründungspluralismus im engeren Sinne),

– 	dass darunter auf der horizontalen Ebene um den Menschenwürdege-
danken zentrierte Ansätze zu zählen sind und auf der vertikalen kon-
traktualistisch-demokratische bzw. gewisse religiöse Staatstheorien, 

– 	welche Anforderungen eine gute Begründung der Menschenrechts
idee erfüllen sollte, 

– 	dass sich Begründungsansätze, die sich nicht auf die axiologischen 
Voraussetzungen der Menschenrechtsidee beziehen, als unvollständig 
bzw. defizitär erweisen,

– 	weshalb ›moralische‹ Gefühle kein Ersatz für philosophische Nor-
menbegründungen sind,

– 	dass Begründungsansätze, die nur die ethische Begründungsebene 
der Menschenrechtsidee in den Blick nehmen oder nur die rechts-
philosophisch-politische, jeweils nur den halben Weg gehen (Be-
gründungspluralismus im erweiterten Sinne),

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


412

– 	dass auf der vertikalen Ebene noch deutlicher als auf der horizon-
talen eine Überlegenheit des säkularen Begründungspfades vertreten 
werden kann,

– 	dass ein Begründungspluralismus dort für die Idee der Menschen-
rechte mitunter bedrohlich werden kann, wo mit begründenden Vor-
stellungen anti-egalitäre, anti-liberale Hintergrundüberzeugungen 
einhergehen,

– 	warum zwischen Begründungs- und Rechtfertigungspluralismus un-
terschieden werden sollte,

– 	welche inklusivistischen Ressourcen im Rahmen religiöser wie nicht-
religiöser Weltanschauungen zur Verfügung stehen, um die men-
schenrechtliche Gleichheitsdimension mit Leben zu erfüllen bzw. zu 
stärken,

– 	dass der (religiösen) Vorstellung der geteilten Gotteskindschaft aller 
Menschen sowie der (säkularen) humanistischen Vorstellung der ge-
teilten humanitas dabei eine Schlüsselrolle zukommt, 

– 	worin die diesbezügliche Ambiguität von Religionen besteht, die 
zwischen Wahrheit und Irrtum, rechtem und irrigem Glauben streng 
zu trennen trachten,

– 	warum die philosophische Methode in der Bestimmung hermeneu-
tischer teloi für autoritative religiöser Texte keine Richterrolle einneh-
men kann und soll, 

– 	dass Menschenrechte auf Bedingungen angewiesen sind, die mit 
dem menschenrechtlichen Universalismus in einem prinzipiellen 
Spannungsverhältnis liegen, und es auch bleiben, da gilt: Entweder 
werden Menschenrechte von einem Staat garantiert und sind damit 
mehr oder minder exklusiv oder sie werden von keinem Staat garan-
tiert und existieren somit überhaupt nicht,

– 	welche Arten nationalistischen Denkens eine exklusivistische He-
rausforderung der Menschenrechtsidee darstellen und warum dies 
im Kriegsfall besonders deutlich vor Augen tritt,

– 	warum ein unbedingtes Menschenrecht auf wahlweise Zugehörigkeit 
zu politischen Gemeinwesen undurchdacht und menschenrechtlich 
problematisch ist,

– 	dass die hinduistische Kastenordnung eine robuste Unvereinbarkeit 
mit der Menschenrechtsidee darstellt, da sie »Untermenschen«-Kate-
gorien (re-)produziert,

– 	dass Spannungen zum Menschenrechtsgedanken auch mit human-
differenzierenden Ansehungen der elenden und unterprivilegierten 
sozialen Schichten verbunden sein können,

– 	dass exklusivistische Herausforderungen entlang »rassischer« bzw. 
ethnischer Unterscheidungen ein vielgesichtiges, diffuses Phänomen 
darstellen, welches differenzierter Auseinandersetzungen und spezi-
fischer Dekonstruktionen bedarf,

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


413

– 	wie essentialistische Vorstellungen und reduktionistische Betrach-
tungen die menschenrechtliche Gleichheitsdimension in Hinblick 
auf die Frau weltweit unter Druck setzen und welchen Anteil insbe-
sondere religiöse Traditionen daran haben,

– 	was es bedeuten würde, auch Frühformen menschlichen Lebens, 
die über aktives Potenzial verfügen, zu einem »echten« Menschen 
zu werden, in die menschenrechtliche Anspruchsberechtigung erster 
Ordnung, in das Recht auf Rechte, einzubeziehen bzw. warum im 
Bereich Schwangerschaftsabbruch eine Indikationsregelung gegen-
über einer Fristenregelung menschenrechtlich konsistenter scheint, 

– 	welche gravierenden menschenrechtlichen Ausschlüsse gleichge-
schlechtlich-orientierten Personen drohen können und warum ein 
möglicherweise dafür vorgebrachtes »Recht auf eine moralisch sau-
bere Gesellschaft« eine untaugliche Rechtfertigung dafür darstellt,

– 	wie Behinderungen von Menschen die Frage aufwerfen, welche na-
türlichen Exklusionen von einer politischen Gemeinschaft hinzuneh-
men sind und welche nicht und warum eine eugenische Indikation 
wie auch die Präimplantationsdiagnostik die Gleichheitsdimension 
der Menschenrechtsidee nicht zwingend verletzen müssen,

– 	inwiefern die Kategorie des »Unmenschen« bzw. »Menschheitsver-
brechers« zum Ausschluss von Rechten führen kann, warum dabei 
gerade vom Menschenrechtsdenken selbst Gefahr für die Vorstellung 
prinzipiell gleicher Rechte ausgeht und dass diese mit der Unter-
scheidung zwischen partiell bedingter sowie total bedingter Rezipro-
zität entschärft werden kann,

– 	welche individualistischen Ressourcen im Rahmen religiöser wie 
nicht-religiöser Weltanschauungen zur Verfügung stehen, um die 
menschenrechtliche Freiheitsdimension mit Leben zu erfüllen bzw. 
zu stärken,

– 	dass der (religiösen) Vorstellung der Selbstverantwortung des Men-
schen für sein Heil sowie dem (säkularen) liberalistischen Grund-
prinzip dabei eine Schlüsselrolle zukommt, 

– 	warum auch hier eine gewisse Ambiguität von Religionen besteht, 
wenn der individuellen Anspruchsberechtigung oftmals kollektive 
(›mystische‹) Entitäten und der emanzipativen Anspruchsberechti-
gung Pflichten gegenüber stehen,

– 	dass kosmoontologische Kollektivismen – hier konkret die Pacha 
Mama-Spiritualität und die buddhistische Anatta-Lehre – nicht 
zwingend kollektivistische Herausforderungen des Menschenrechts-
gedankens darstellen, sondern ihn unter Umständen sogar ergänzen 
können, 

– 	wie sozialontologische Kollektivismen den menschenrechtlichen In-
dividualismus herausfordern und welche Rolle dabei insbesondere 
marxistischen und/oder konfuzianischen Anschauungen zukommt,

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


414

– 	welche Bedrohungen für den Menschenrechtsgedanken bzw. seine 
Freiheitsdimension von Vorstellungen ausgehen können, die den 
Einzelnen auf Gemeinwohlzwecke hinordnen und auf sie verpflich-
ten (funktionalistischer Kollektivismus),

– 	dass zur Beurteilung solcher Herausforderungen entscheidend ist, 
um welches kollektive Ziel es sich handelt und wie nahe es an das 
Ziel heranreicht, eine menschenrechtliche Ordnung zu sichern,

– 	dass auf diesem Terrain große Aushandlungsspielräume bestehen und 
oft mehr als nur eine Position unter Zugrundelegung der Idee der 
Menschenrechte legitim erscheint, 

– 	dass eine utilitaristische Ethik nicht notwendigerweise zu willkürli-
chen Opferungen des Einzelnen zugunsten des gemeinen Wohls füh-
ren muss, dass aber der kollektivistische Stachel des Utilitarismus im-
mer dann bedeutsam wird, wenn kein gleichmäßig verteiltes Risiko, 
›geopfert‹ zu werden, vorliegt,

– 	dass die Idee der Menschenrechte nicht auf ein isoliertes oder gar 
egoistisches Individuum abstellt und auch kommunitaristischen Po-
sitionen entgegenkommen kann,

– 	warum Gemeinwohlzwecke, die in der Integrität und im Zusam-
menhalt von sozialen Gruppen bestehen, insbesondere das Recht auf 
Religionsfreiheit und das Recht auf Ehe und Familie unter Druck 
setzen, ohne dafür eine menschenrechtliche Rechtfertigung vorwei-
sen zu können,

– 	welche Spannungen vorliegen zwischen dem Gemeinwohlziel sozie-
taler Harmonie und einem Recht auf Meinungsäußerungsfreiheit 
und welche Freiheitsbeschneidungen mit Verweis auf dieses Ziel eher 
menschenrechtlich rechtfertigbar erscheinen und welche nicht, 

– 	dass nur maßvolle Umverteilungspolitiken einer soliden menschen-
rechtlichen Rechtfertigung zugänglich sind und erweiterte Vertei-
lungsgerechtigkeitsziele die Freiheitsdimension der Menschenrechte 
durch die Nihilierung eines Rechts auf Eigentum verknappen, 

– 	wie Gemeinwohlziele im Sinne des moralischen Perfektionismus zu 
Spannungen mit der Freiheitsdimension der Menschenrechtsidee 
führen und warum ohne Reflexion dieser kollektivistischen Heraus-
forderung Menschenrechtstotalitarismen drohen, 

– 	warum das Gemeinwohlziel »Sicherheit« aufgrund der Möglichkeit 
seiner menschenrechtlichen Rückbindung zu besonders schwierigen 
Abwägungen und Entscheidungen führen muss,

– 	dass das Ziel, Bevölkerungswachstum zu drosseln, Einschränkungen 
der Fortpflanzungsfreiheit grundsätzlich menschenrechtlich rechtfer-
tigen kann, jedoch die Instrumente zu seiner Erreichung mitunter 
Bedenken oder Zweifel aufwerfen. 

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


415

Menschenrechte in Bewegung 

Menschenrechte haben in der Geschichte der Menschheit keine (lange) 
Tradition, sie sind ein junges Konzept, das sich immer noch bewähren 
und von den Menschen selbst mit Leben erfüllt werden muss. Für die 
gegenwärtige – auch akademische – Menschenrechtsdebatte gilt immer 
noch: »[Sie] besteht – so provokant es klingen mag – aus Übersetzungen 
ohne Original.«1 Die Frage danach, was Menschenrechte sind und 
woran ihre gelungene Inkulturierung zu bemessen sei, ist keineswegs 
abgeschlossen. Sie lässt sich auch nicht mit Verweis auf Deklarationen 
und Verträge beantworten, sondern erfordert, das Anliegen hinter deren 
Buchstaben und Artikeln, das heißt die Idee der Menschenrechte, aufzu-
schlüsseln. Dazu hat die vorliegende Arbeit beizutragen versucht, indem 
ein minimales, zugleich substanzielles und keinesfalls wenig anspruchs-
volles Konzept vorgestellt wurde, das ein Bewusstsein schaffen kann 
für die Weite des Diskursraumes »Menschenrechte« bei gleichzeitiger 
Einmahnung des ›unverhandelbaren‹ Kernbestands, der aus der Be-
stimmung der Idee der Menschenrechte selbst gewonnen werden kann. 
Dies soll nicht zuletzt zu einer experimentellen Deliberation anleiten, 
die sich insbesondere im globalen Menschenrechtsdialog als fruchtbar 
erweisen könnte. Welche Rechte sollen Menschen haben? Wie weit 
dürfen sie reichen und mit welchen Pflichten auf welcher Seite sind sie 
verbunden? Mit dieser Trennung zwischen Kern und Vorhof der Men-
schenrechte geht eine Öffnung einher, die wie gezeigt sehr vieles, aber 
nicht alles erlaubt. Der Rahmen des so konzipierten relativen Univer-
salismus gleicht gewissermaßen einem Schachbrett, auf dem eine Viel-
zahl von Zügen vorstellbar ist, der Spielraum jedoch nicht nur durch 
die Regeln allein, sondern auch die Dynamik des Spielverlaufes selbst 
festgelegt wird. Von (nicht primär menschenrechtlich orientierten) ethi-
schen Systemen Übersetzungsleistungen zu verlangen dahingehend, 
dass sie ihre Normziele und Wertungen in eine menschenrechtliche Lo-
gik gießen, bedeutet nichts anderes, als sich auf diese Partie einzulassen 
und herauszufinden, wie viele Züge das (Schach-)Matt entfernt ist. Der 
Entlastungsfunktion autoritativer Menschenrechtskataloge – zumin-
dest gedanklich – entledigt, wird man gleichsam genötigt, beweglich zu 
sein: Was bedeutet es, dieses oder jenes Recht zu fordern? Was bedeutet 
es, dieses oder jenes Recht unter der Prämisse seiner Universalisierung 
und im Zusammenwirken mit weiteren Ansprüchen zu fordern? Wel-
che Pflichten folgen daraus? Immer dann, wenn »Menschenrechte« sich 
nicht länger von selbst verstehen, beginnt man ihre Kulturalität und 
damit auch Fragilität zu begreifen.

1	 Doris Bachmann-Medick: »Menschenrechte als Übersetzungsproblem«, Geschichte und 
Gesellschaft 2012/38, S. 337.

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


416

Wie an vielen Stellen der gegenständlichen Arbeit deutlich geworden 
ist: Die Menschenrechte sind mehr denn je in Bewegung. Ihre Rhetorik 
hallt weltweit wider, ihr Name ziert Verfassungskapitel und inzwischen 
eine Vielzahl regionaler Bekenntnis- und Garantieerklärungen, unter-
schiedlichste (Gruppen von) Menschen beziehen sich affirmativ auf sie, 
deuten sie im Lichte ihrer Traditionen aus oder erwarten von ihnen die 
Errettung aus Elend und Unterdrückung. Die Menschenrechte sind 
aus ihrer genealogischen ›Umlaufbahn‹ – Großbritannien - Vereinigte 
Staaten - Frankreich - Vereinigte Staaten – längst ausgebrochen und ha-
ben heute für unzählige Menschen überall auf dem Erdball, vom tibe-
tischen Hochland bis zu den Inselstaaten des Pazifiks, von Skandinavien 
bis Feuerland als Richtwerte politischer Ethik und Inbegriff des guten 
Lebens Bedeutung, wenn auch keine identische. Die Globalisierung 
der Menschenrechte findet statt. – Dies ist zunächst zur Kenntnis zu 
nehmen und erst in einem zweiten Schritt daraufhin zu befragen, ob 
sie im konkreten Fall eher einer gelungenen Akkommodation des Men-
schenrechtsdenkens oder aber einer Verzerrung oder gar Verunstaltung 
gleichkommt. Oft liegt beides nicht weit voneinander entfernt, denn 
Globalisierung und Lokalisierung greifen – wie bei vielen anderen Phä-
nomenen auch – bei den Menschenrechten ineinander: So wie indigene 
Wertgrundlagen und Vorstellungsweisen dazu beitragen können, den 
Menschenrechtsgedanken in lokale/regionale Traditionen einzubetten, 
so gehen gerade von dort oft veritable Widerstände gegen seine Basis-
konzepte Universalismus und Individualismus aus. Ob Berufungen auf 
bzw. Bekenntnisse zu Menschenrechten immer auf eine positive Re-
zeption hindeuten, ist daher nicht gesichert, da man bekanntlich Ideen 
auch bannen kann, indem man sie mit entsprechenden produktiven 
Umdeutungen verfremdet und schließlich umso vehementer protegiert. 

Das hier angebotene Modell konzeptioneller Belastbarkeit ermöglicht, 
in Verbindung mit einer gründlichen Analyse der betreffenden Weltan-
schauungen, moralische/religiöse/politische Ideen und Vorstellungswei-
sen auf ihr Vermögen hin abzutasten, die Idee der Menschenrechte zu 
stützen und in weiterer Folge auch zwischen gelungenen Akkommodie-
rungsprozessen, nur scheinbar erfolgreichen und auch scheiternden zu 
differenzieren. Letztere unterscheiden sich von ersteren dabei dadurch, 
dass sie zwar eine menschenrechtliche bzw. menschenrechtlich inspi-
rierte Terminologie oder Rhetorik übernehmen und im Einzelfall auch 
mit Zugeständnissen einhergehen, im Grunde jedoch die Gleichheits- 
und/oder Freiheitsdimension der Menschenrechte abwehren. In Fällen, 
in denen die Idee der Menschenrechte durch bestimmte Anschauungen 
und Werthaltungen eine – offene oder verdeckte – Zurückweisung er-
fährt, ist es ratsam, sich nicht in kleinteiligen Konfrontationen zu ver-
lieren, sondern auf Grundsätzlichem zu beharren: Wo die These der 
Überlegenheit einer Religion oder Volksgruppe mit dem vergleichsweise 

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


417

höheren Wert ihrer Anhänger verknüpft wird; wo Humandifferenzie-
rungen sich in Form von Über- und Untermenschen-Hierarchien ma-
nifestieren; wo der Einzelne keine Eigeninteressen haben darf, sondern 
seine Interessen per Festlegung immer schon die des Ganzen sind; wo 
subjektive Rechte als Gemeingefährdung gewertet werden, überall dort 
kann sich die Idee der Menschenrechte nicht entfalten. Es ist wichtig 
zu verstehen, dass solche Konflikte anders zu behandeln sind als jene 
innerhalb eines grundsätzlichen menschenrechtlichen Verständigungs-
horizonts. Nicht zuletzt deshalb, um nicht zu viel Aufwand bezüglich 
ihrer »Lösung« zu betreiben, denn eine solche kann es in diesen Fällen –  
zumindest auf diskursivem Weg – meist nicht geben. 

Zwischen dem Wissen darum, was als eine gelungene Akkommodati-
on der Menschenrechtsidee angesehen werden kann und was nicht, und 
dem Verständnis davon, wie gelungene Akkommodierungen tatsächlich 
verlaufen, liegt allerdings mehr als eine Nuancierung der Forschungs-
frage. Hier tappt die Menschenrechtsforschung im Grunde noch im-
mer im Halbdunkel, wenn man, wie hier, unter Akkommodation mehr 
versteht als die Transformationsprozesse auf der politisch-rechtlichen, 
systemischen Ebene. Doch wie gelangen Menschen zu ihren werthaften 
Einstellungen? Wie wirken Systeme bzw. Gruppen auf die Einstel-
lungen ihrer Mitglieder und diese wiederum auf deren Ausrichtung zu-
rück? Die Vorstellung, dass Wertaneignungsprozesse ausschließlich ›top 
down‹, das heißt von Traditionen bzw. Religionen und ihren Autori-
täten und Institutionen, ausgehen, erscheint unterkomplex. Natürlich 
›pflanzen‹ diese ihre Anschauungen und Werte in die Individuen hinein 
und sind deshalb für die Lebenskraft des Menschenrechtsgedankens 
von so großer Bedeutung, doch vielfach schließen sich Menschen ei-
ner Gruppe an, weil sie deren Werte (bereits) teilen. Ihre Anschauungen 
erhalten auf diese Weise Begriffe und Strukturen, in Summe eine Rich-
tung, aber ihre Quelle liegt woanders. Woraus sie sich genau speisen, 
ist auch aus Sicht einer soziologisch informierten Wertphilosophie zu 
einem großen Teil nach wie vor rätselhaft. 

Ein daran anschließender Ausgangspunkt für weiterführende For-
schungen zur Universalisierbarkeitsthematik bietet die stärkere Berück-
sichtigung von weltanschaulichen Akkommodierungsbedingungen bzw. 
-hindernissen jenseits der ›üblichen Verdächtigen‹, sprich der großen 
Religionen und kulturellen Traditionen. Denn nicht nur sie prägen das 
Denken und Fühlen von Menschen in menschenrechtsrelevanten Hin-
sichten, sondern auch kleine »Peer groups«, Sub- und Jugendkulturen 
etc. sind entscheidende Einflussgrößen. Aus dieser Perspektive besteht 
kein Grund, die Ressourcen, die sie mitunter zur Stärkung der Basis-
konzepte des Menschenrechtsgedankens aufbieten können, geringer zu 
schätzen als jene in den ethischen Traditionen konkret der »Weltreligi-
onen«. Menschenrechte sind wie jede ethische bzw. politische Idee in 

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


418

ihrer langfristigen Durchsetzung – mit Hannah Arendt gedacht – auf 
Macht angewiesen, die sie alleine durch die Zahl der Menschen erhal-
ten, welche sie unterstützen. Analog zu politischen Institutionen, für 
welche Arendt diese Diagnose erstellt hat, lässt sich auch für Menschen-
rechtsordnungen sagen, dass sie »erstarren und verfallen, sobald die le-
bendige Macht des Volkes nicht mehr hinter ihnen steht«.2 Gewalt, die 
»bis zu einem gewissen Grade von Zahlen unabhängig ist, weil sie sich 
auf Werkzeuge verläßt«,3 ist dafür niemals ein tauglicher Ersatz. Men-
schenrechtsphilosophie, die sich für eine gelungene Akkommodation 
der Menschenrechtsidee interessiert und diese Einsicht berücksichtigt, 
kommt daher nicht umhin, irgendwann auch das Feld der Menschen-
rechtspolitik zu betreten. Wer ein bestimmtes Verständnis der Men-
schenrechte gegenüber anderen stärken oder zum Menschenrechtsge-
danken antithetische Einstellungen zurückdrängen will, muss danach 
trachten, die Zahlenverhältnisse zu seinen Gunsten zu beeinflussen. In 
einer von über sieben Milliarden Menschen bevölkerten Welt erscheint 
dieser Imperativ immer schon eine Überforderung dergestalt zu sein, 
dass viele ihn von sich weisen. Das Argument, wonach Zahlenverhält-
nisse sich allein demographisch – vermutlich weiter zu Ungunsten des 
klassischen Menschenrechtsdenkens – wandeln, wiegt in der Tat schwer. 
Es wäre jedoch unangemessen fatalistisch, Spielräume (globaler) Men-
schenrechtspolitik, die – zumindest für jeden, der kein finanzstarker 
»Philanthrop«, und jede politische Gemeinschaft, die keine Großmacht 
ist – nur als minimale gelten können, überhaupt nicht auszuschöpfen. 
Es muss Fürsprecher des Menschenrechtsgedankens bekümmern, wel-
che Werthaltungen die Bewohnerinnen und Bewohner dieses Erdballs 
an den Tag legen und welche Ansichten sie diesbezüglich pflegen. –  
Nach dem Motto: »There are few non-neighbours left in the world 
today.«4 

Eine Schlüsselstellung kommt dabei dem Bereich der Menschen-
rechtserziehung zu. In welcher Form und in welchem Ausmaß sich die 
Globalisierung der Menschenrechte in den nächsten hundert Jahren 
vollziehen wird, ist keine völlig offene Frage, sondern wesentlich davon 
abhängig, wie die kommenden Generationen in den unterschiedlichen 
Regionen der Welt weltanschaulich gebildet werden. Hier besteht For-
schungsbedarf nicht nur hinsichtlich der Wirksamkeit unterschied-
licher pädagogischer Instrumente und Interventionen, sondern auch in 
Form der Frage, mit welchen Methoden das Ethos der Menschenrechts-
idee insbesondere jungen Menschen gegenüber vermittelt werden kann 
und auch darf, ohne einem Menschenrechtstotalitarismus Vorschub zu 

2	 Hannah Arendt: MG, op. cit., S. 42.
3	 Ibid., S. 43.
4	 John Rawls: The Idea of Justice, op. cit. S. 173.

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


419

leisten, der sich heute schon auf unterschiedlichen Ebenen andeutet. 
Das betrifft nicht nur die internationalen Beziehungen, wo mit dem 
Versprechen, Menschenrechte zu befördern, immer wieder mehr oder 
weniger kurze Phasen der Verheerung und Vernichtung von Menschen 
gerechtfertigt werden, sondern auch die wachsende Tendenz, »Men-
schenrechte« nicht nur als Legitimitätsmaßstab für Regierungen oder 
Staatenhandeln heranzuziehen, sondern zunehmend auch für Indivi-
duen (Stichwort: »Menschenrechte leugnen«). Menschenrechte drohen 
dabei zu einer Totalmoral emporzusteigen, die keine ›Nebenbuhler‹ dul-
det und außerhalb deren Grenzen wie gezeigt die Kategorie des »Un-
menschen« aufflackert, in welche diejenigen sortiert werden, die sich ihr 
»widersetzen«. Der mitunter schmale Grad zwischen Menschenrechten 
als einer Leitidee und einer idée fixe wird immer dann überschritten, 
wenn diese nicht als Mittel (zur Erreichung des partikularen Glücks 
der Menschen in stabilisierten Freiheitsräumen), sondern als Zweck an 
sich angesehen werden. Dass Menschenrechte das ethische Universum 
nicht erschöpfend abbilden (können) und dass es nicht sinnvoll ist »to 
frame nearly every social controversy in terms of a clash of rights«,5 
zeigt sich ja schon daran, dass in ihnen vielfach Freiheiten statuiert wer-
den, die keine unproblematischen in dem Sinne sind, dass sie keiner 
Ergänzung durch die Verantwortung bzw. Selbstkontrolle des Einzelnen 
bedürftig wären: Ein Recht auf Meinungsäußerungsfreiheit etwa sollte 
von Höflichkeit und Rücksicht auf Verletzlichkeit des Gegenübers, ein 
Recht auf Eigentumsfreiheit von Solidarität und Anspruchsdenken 
grundsätzlich immer vom Bewusstsein um die Möglichkeit begleitet 
sein, auf sein eigenes Recht zugunsten anderer zu verzichten. Ein sol-
ches Entgegenkommen gegenüber kommunitaristischen Verantwor-
tungsethiken ist dabei freilich erst auf dem Boden eines stabilen indivi-
dualistischen Pfeilers der Menschenrechtsidee angebracht. Dann muss 
nicht länger gelten, was Avishai Margalit mit Blick auf das Gros des 
klassischen Menschenrechtsdenkens so treffend formuliert hat: »Unter 
Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit ist letztgenannte die schwei-
gende Dritte.«6 

5	 Mary Ann Glendon: Rights Talk. The Importance of Political Discourse, New York: The Free 
Press 1991, S. xi. 

6	 Avishai Margalit: PW, op. cit., S. 192.

ZUSAMMENFASSUNG UND AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410 - am 23.01.2026, 06:11:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845287324-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

