DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ:
ZUR FORSCHUNG UND DISKUSSION UBER MIGRANTEN
AUS DER TURKEI IN DEUTSCHLAND

Martin Sokefeld

Einleitung

Vor tiber vierzig Jahren begann die Migration von Arbeitern aus der Tiirkei
nach Deutschland. Einwanderung, nicht nur aus der Tiirkei, ist fiir die Nach-
kriegsgeschichte Deutschlands zu einem so wichtigen Faktor geworden, dass
damit zusammenhingende Fragen schon mehrfach zu entscheidenden Wahl-
kampfthemen wurden. Deutschland, so wie es sich heute darstellt, ist ohne
Einwanderung nicht denkbar. Fast ebenso lang, wie es Einwanderung nach
Deutschland gibt, wurden Einwanderer in Deutschland zu Objekten der For-
schung gemacht. Unzéhlige Artikel und Biicher zum Thema wurden verfasst;
es ist kaum moglich, einen umfassenden Uberblick iiber diese Literatur zu
gewinnen. Ich spreche hier mit Absicht von Einwanderern als Forschungsob-
Jjekten. Den Kultur- und Sozialwissenschaften ist zu Eigen, dass sie ihre For-
schungsobjekte nicht einfach vorfinden, sondern dass sie diese, vor allem
durch Kategorisierungen und begriffliche Zuriistung, erst herstellen. Diese Ei-
genschaft teilt die Sozialwissenschaft mit allen anderen Formen gesellschaftli-
cher Praxis, die durch spezifische Deutungen die Welt in bestimmter Weise
erfahrbar machen. Diese Eigenschaft teilt die Sozialwissenschaft auch mit der
Politik.

Einwanderer werden in der Wissenschaft und in der Politik zu Objekten
gemacht. Pierre Bourdieu (1993) fordert in seiner Konzeption einer kritischen
und selbstreflexiven Sozialwissenschaft, dass die Objektivierung des For-
schungsgegenstandes selbst objektiviert werden muss. Das heift, es muss un-
tersucht werden, auf welche Art die Wissenschaft ihre Gegenstinde zu Ob-
jekten macht. Dazu mochte ich einen Beitrag leisten — und ich werde argu-
mentieren, dass die Formen der Vergegenstdndlichung von Einwanderern in
Wissenschaft und Politik bestimmte Parallelen aufweisen. Natiirlich betrach-
ten weder alle Wissenschaftler noch alle Politiker Einwanderer gleich, aber es
gibt eine dominante Form der Vergegenstindlichung von Einwanderern, die

9

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Politik und Wissenschaft teilen. Hierbei werden Einwanderer in erster Linie
als Fremde vorgestellt, und diese Fremdbheit ist kulturell bestimmt. Nach die-
ser Lesart macht ihre kulturelle Fremdheit die ,,Integration” von Einwanderern
in die Gesellschaft in Deutschland schwierig oder gar unmoglich. Weil sie
Fremde sind, sind Einwanderer ein Problem. Diese Zuschreibung kultureller
Fremdheit trifft vor allem Einwanderer aus der Tiirkei. Paradigmatisch driickt
dies Mertins aus, wenn er schreibt: ,,[D]as Gastarbeiterproblem [erféhrt] eine
gefahrliche Zuspitzung durch die oft vollzogene Reduzierung auf das ,Tiir-
kenproblem‘, d.h. auf die zahlenmé&Big grofBte, immer noch zunehmende, nach
kulturellen Traditionen, Verhaltensweisen, Lebensformen usw. jedoch am
starksten von dem Aufnahmeland differierende Nationalitédtengruppe aus den
mediterranen Herkunftslindern der Arbeitsmigration® (1983: 47)." Migranten
aus der Tirkei sind aus dieser Perspektive ,,doppelt fremd*, weil sie nicht nur
aus einem anderen Land stammen, sondern auch noch einer anderen Religion
angehoren, dem Islam. Der Islam bildet dabei die Schranke, die ein Uberwin-
den von Fremdheit und Anderssein unméglich macht. Im ,,Leitkulturkonzept
der CDU, das ja ein Leitbild fiir die Integration sein sollte, lesen wir, dass zur
deutschen Leitkultur neben der Sprache und der freiheitlich-demokratischen
Grundordnung auch die ,,Werte des christlichen Abendlandes* gehdren (CDU
2000). Ein Einwanderer aus der Tiirkei in Deutschland mag Deutsch perfekt
beherrschen und sich zum Grundgesetz bekennen — als Muslim wird er trotz-
dem nicht dazu gehoren, sondern immer ein Anderer, ein Fremder bleiben.
Integration ausgeschlossen — was auch immer man sich im Einzelnen konkret
unter ,,Integration vorstellen mag.’

In meinem Beitrag stelle ich die These auf, dass die ,,Integration* von
Einwanderern in Deutschland schon an der Zuschreibung von Fremdheit
scheitert und dass diese Zuschreibung vor allem mit dem Konzept ,,Kultur
arbeitet. Die Zuschreibung von Fremdheit findet sich nicht nur in Parteipro-
grammen und Stammtischreden, sondern auch in wissenschaftlichen Publika-
tionen. Damit werde ich mich im Hauptteil des Beitrages beschiftigen. Zu-
nichst mochte ich aber einen kurzen Uberblick iiber die Geschichte der Ein-
wanderung aus der Tiirkei seit dem Abschluss des Anwerbeabkommens von
1961 geben.

1 Man beachte, dass in diesem Zitat zwar das ,, Tiirkenproblem* in Anfithrungs-
strichen steht, das ,,Gastarbeiterproblem® jedoch nicht. Einwanderung wird auch
in zahlreichen wissenschaftlichen Texten von vornherein als ,,Problem® auf den
Begriff gebracht.

2 Dies wird etwa in der vielbeachteten Rede deutlich, die Bundesprésident Rau im
Mai 2000 zum Thema Integration hielt. Diese Rede verwendet so durchgehend
eine Opposition von ,,uns“ (den Deutschen) und ,,den anderen* (den Migranten),
dass schon ihre Sprache das explizite Ziel der Integration negiert (vgl. Laviziano
et al. 2001). Zur Diskussion verschiedener Konzepte von ,,Integration siehe
Baubock 2001a.

10

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Gastarbeiter — Auslinder — Zuwanderer

Alles, was mit Ausldndern und Einwanderern zu tun hat, wird in Deutschland
seit Jahrzehnten so sehr unter dem Titel des ,,Problems* abgehandelt, dass
man gar nicht oft genug betonen kann, dass Einwanderer urspriinglich nicht
als Problem kamen, sondern als Ldsung eines Problems. Aber es gab von An-
fang an Differenzierungen. Der Wirtschaftsboom im Nachkriegsdeutschland
hatte, heute unvorstellbar, Arbeitskrifte knapp werden lassen.’ Schon 1955
kam daher das erste Anwerbeabkommen fiir auslédndische Arbeitnehmer mit
Italien zustande und im Oktober 1961 wurde die deutsch-tiirkische Vereinba-
rung unterzeichnet.* In ihrem Beitrag iiber die Anwerbeabkommen weist Ma-
thilde Jamin (1999) nach, dass die Bundesbehérden der Anwerbung tiirkischer
Arbeitskrifte eher skeptisch gegentiberstanden. Eigentlich sollten nur Arbeiter
aus europdischen Landern nach Deutschland kommen — und die Tiirkei wurde
damals eindeutig nicht zu Europa gezéhlt. In der Tiirkei selbst bestand grof3es
Interesse an der Entsendung von Arbeitern nach Deutschland, denn die tiirki-
sche Regierung versprach sich davon einen Schub fiir die wirtschaftliche Ent-
wicklung des Landes. Von deutscher Seite waren es eher auBenpolitische
Uberlegungen und der Status der Tiirkei als wichtiger NATO-Partner, die
schlieBlich zum Abschluss des Anwerbeabkommens fiihrten.

Fiir die Arbeitsmigration aus der Tiirkei galten andere Bedingungen als
etwa flir Italiener oder Spanier. Erstens wurde der Aufenthalt der tiirkischen
Arbeiter mit der Begriindung, es diirfe keine Dauerbeschiftigung und keine
Einwanderung von Tiirken nach Deutschland geben, strikt auf zwei Jahre be-
grenzt. Zweitens wurden medizinische Untersuchungen der Ausreisewilligen
aus der Tirkei im Gegensatz zu Migranten aus anderen Lindern mit dem
,seuchenhygienischen Schutz der deutschen Bevolkerung begriindet, und
drittens wurde jeglicher Familiennachzug ausgeschlossen (Jamin 1999: 149).
Im Unterschied dazu wurde in den entsprechenden Vertrdgen mit anderen
Landern auf die Moglichkeit des Familiennachzugs ausdriicklich hingewiesen.
Die urspriinglichen Grundsitze der Vereinbarung blieben nicht lange bestehen
— nicht etwa, weil sich die Bundesbeh6rden eines Besseren besonnen hétten,
sondern weil deutsche Arbeitgeber entsprechende Forderungen stellten, um
gut eingearbeitete Arbeiter nicht nach kurzer Zeit wieder zu verlieren. In der
Neufassung des Abkommens mit der Tiirkei vom 30. September 1964 wurde
die spezifische Diskriminierung tiirkischer Arbeitsmigranten aufgehoben.

3 Dabei sind starke regionale Unterschiede zu beachten: Als im Jahr 1955 die
Anwerbung aus Italien begann, gab es immerhin noch eine Arbeitslosenquote
von 5,1 % in Deutschland. In Baden-Wiirttemberg, wohin die ersten Italiener
kamen, sank sie aber bis auf 1,1 % (Pagenstecher 1994: 33).

4 Zur Praxis der Anwerbung und Auswahl der Arbeitnehmer siche Reeg 1990.
Einen guten Uberblick iiber die Anwerbejahre liefert Herbert 1986.

11

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Im ersten Jahr nach Beginn der Anwerbung, 1962, reisten 15.269 Arbeiter
aus der Tiirkei nach Deutschland ein.” Thren zahlenmiBigen Hohepunkt er-
reichte die Arbeitsimmigration im Jahr 1970 mit 123.626 Einreisen. Als im
November 1973 aufgrund der Wirtschafts- und Arbeitslosenkrise in Deutsch-
land der Anwerbestopp verhdngt wurde, waren insgesamt 866.677 Menschen
als Arbeitskréfte aus der Tiirkei eingereist. Der Wunsch nach Auswanderung
war sehr grofB3: Fast viermal mehr Interessenten als schlieflich nach Deutsch-
land vermittelt werden konnten, hatten sich bei den tiirkischen Arbeitsimtern
gemeldet (Eyrilmaz 1998: 104). Insgesamt lebten 1973 910.525 Tirken in der
Bundesrepublik.

Im allgemeinen Sprachgebrauch wurden die Arbeitsimmigranten als
,Gastarbeiter bezeichnet. Auf die Paradoxie des Begriffs ist verschiedentlich
hingewiesen worden (ldsst man Giste fiir sich arbeiten?), aber es musste eben
ein Wort gefunden werden, dass den unseligen ,,Fremdarbeiter ersetzen
konnte (Thranhardt 1984: 115, Wilpert 1984: 306). Immerhin transportierte
die Bezeichnung die intendierte Temporalitidt des Phanomens: Giste bleiben
nicht fiir immer. Als sie dann, auch entgegen ihrer eigenen Erwartungen, doch
blieben, wurden aus ,,Gastarbeitern* nicht etwa Einwanderer sondern ,,Aus-
linder“. Aus den Arbeiterwohnheimen drauflen vor den Stidten, abseits des
gesellschaftlichen Lebens der Bundesrepublik, zogen sie in Einfachwohnun-
gen in sozial benachteiligten Stadtteilen, dorthin, wo Mieten halbwegs er-
schwinglich waren. Diese Phase der Niederlassung (Pagenstecher 1994) war
auch dadurch gekennzeichnet, dass nun auch mehr Frauen aus der Tiirkei nach
Deutschland kamen.

Als im Jahr 1973 mehr als 900.000 Tiirken in Deutschland lebten, hatten
sie den zweifelhaften Erfolg, erstmals mit einer Titelgeschichte des ,,Spiegel
bedacht zu werden. ,,Gettos in Deutschland — Eine Million Tiirken® lautete die
Schlagzeile (,,Der Spiegel®, Nr. 31, 30. Juli 1973). Im Heft begann der Text
mit der Uberschrift: ,,Die Tiirken kommen — rette sich, wer kann und begriin-
dete damit die Tradition des Magazins, durchaus kritische Passagen zur so-
zialen Benachteiligung der Migranten mit einem rassistischen Titel zu verdek-
ken, der Angst vor ,,Uberfremdung® schiirt.

Der Anwerbestopp kennzeichnet den Beginn der Strategie der Abschot-
tung gegen Neueinwanderung, aber er brachte nicht das erwiinschte Ende der
Einwanderung. Weil man als Arbeiter in Zukunft nicht mehr neu nach
Deutschland einreisen konnte, musste man eben gleich da bleiben. Fiir viele
Arbeitsimmigranten wurde nun klar, dass ihr Aufenthalt in Deutschland nicht
so befristet sein wiirde, wie urspriinglich gedacht. Viele holten nun ihre Fami-
lienangehorigen nach. Einen besonderen, unbeabsichtigter Anreiz fiir die Fa-
milienzusammenfiithrung gab die Bundesregierung auch dadurch, dass 1975
das Kindergeld fiir Kinder, die nicht in Deutschland lebten, reduziert wurde
(Mehrldnder 1984: 95). Verschiedene administrative Mainahmen sollten die
Einreise nach und das Leben in Deutschland erschweren. So durften Angeho-

5 Diese und die folgenden Zahlen sind Yamin 1999 entnommen.

12

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

rige, die nach dem 1. Dezember 1974 eingereist waren, zunéchst grundsétzlich
nicht mehr arbeiten (Pagenstecher 1994: 48).

Ende der 1970er Jahre bekam die Einwanderung aus der Tiirkei ein neues
Gesicht, denn in Folge der politischen Situation in der Tiirkei, die durch eine
massive Polarisierung zwischen extremen Rechten und radikalen Linken so-
wie durch wachsende staatliche Repression gepriagt war, kamen nun erstmals
in grofem Umfang (linke) politische Fliichtlinge. Ein Teil dieser politisch
motivierten Migration war im Familiennachzug ,,versteckt™, denn viele in
Deutschland arbeitende Eltern fiirchteten, dass ihre politisch aktiven Kinder in
der Tiirkei Schwierigkeiten bekommen wiirden und holten sie ins Land. War
in den Jahren zuvor die tiirkische Bevolkerung in Deutschland nur um jeweils
wenige zehntausend pro Jahr gestiegen, so wuchs sie von 1978 bis 1981 um
fast 400.000 an. Allein von 1979 bis 1980, im unmittelbaren zeitlichen Um-
feld des tiirkischen Militdrputsches vom 12. September 1980 stieg die tiirki-
sche Bevolkerung in Deutschland um 200.000.° Mit den politischen Fliichtlin-
gen waren erneut Menschen aus der Tiirkei gekommen, die eher auf einige
Jahre des Exils als auf dauerhaftes Leben in Deutschland eingestellt waren.

Seit Beginn der 1980er Jahren wurde die ,,Auslédnderpolitik* zu einem be-
herrschenden Thema der bundesdeutschen Wahlkdmpfe (Meier-Braun 1988:
18ff.). Zunichst ging es dabei um die Forderung, die ,,Gastarbeiter* sollten in
ihre Herkunftslander zuriickkehren. Das Recht auf Familiennachzug wurde
bereits 1981 beschrinkt.” Tatsichlich sank die Zahl der Tiirken in Deutsch-
land nach dem Regierungswechsel von 1982, den damit verbundenen Riick-
kehrpramien und dem anschwellenden Anti-Ausldnderdiskurs: Hatte es 1982
noch 1.580.671 Tiirken in Deutschland gegeben, so waren es 1985 nur noch
1.401.932.% In diesen Jahren ereigneten sich auch die ersten Gewalttaten ge-
gen Tiirken in Deutschland: 1985 wurden in Hamburg Mehmet Kaynake1 und
Ramazan Avcr von Skinheads ermordet. Bereits 1982 hatte sich aus Protest
gegen den wachsenden Rassismus in Hamburg eine junge Tiirkin selbst ver-
brannt. 1988 veriibten Skinheads in Schwandorf/Bayern den ersten Brandan-
schlag auf ein iiberwiegend von Tiirken bewohntes Haus. Vier Menschen ka-
men dabei ums Leben.

Seit der zweiten Hélfte der 1980er Jahre stieg die Zahl der tiirkischen
Staatsbiirger in Deutschland wieder. Ein wichtiger Faktor war nun der Krieg
zwischen der PKK und der tiirkischen Armee im Osten Anatoliens. Vor allem
kamen nun Kurden als politische Fliichtlinge. Etwa gleichzeitig schwenkte der
Abschottungsdiskurs der deutschen Ausldnderpolitik von der Forderung nach

6 Vgl. EFMS 1997, Tabelle 2.1.4. Ein Teil des Wachstums der tiirkischen
Bevolkerung in Deutschland geht nicht auf neue Einreisen sondern auf in
Deutschland geborene Kinder zuriick.

7 Nur noch Kinder unter sechzehn Jahren durften zu ihren Eltern nach
Deutschland kommen. Auch der Nachzug fiir Ehepartner wurde erschwert: Nur
wer mindestens acht Jahre legal in Deutschland lebte, durfte seinen Ehepartner
nachholen, und auch das erst nach drei Jahren Wartezeit.

8 EFMS 1997, Tab. 1.2.1.

13

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Riickkehr zur Rhetorik des Asylmissbrauchs um. Die Welle rassistischer Ge-
walt, die sich in der ersten Hilfte der 90er Jahre in Anschlédgen gegen Wohn-
hduser und Fliichtlingsunterkiinfte &uflerte, ist noch gut in Erinnerung. Sie
wurde als weitere Legitimation fiir den dominanten ,,das-Boot-ist-voll*“-Dis-
kurs benutzt.

Die Rhetorik der Ausldnderpolitik diente auch der Abschottung gegen die
Wahrmehmung der sozialen Wirklichkeit in Deutschland: Das Land ist kein
Einwanderungsland, mogen auch noch so viele Einwanderer in Deutschland
leben. Erst neuer Druck aus Unternehmen und Wirtschaftsverbanden bewirkte
hier einen graduellen Wandel: Der kurzfristige Internetboom und die damit
zusammenhéangende Furcht vor einem Mangel an qualifizierten Arbeitskréften
machte Ende der 1990er Jahre die Debatte iiber weitere Einwanderung fiir
kurze Zeit wieder salonfahig. Eine Anerkennung der Einwanderungsrealitit
zeigt sich auch in der Reform des Staatsangehorigkeitsrechts im Jahr 2000,
das erstmals von einem allein auf Abstammung basierenden Nationsverstind-
nis abriickte und Elemente des Jus Soli aufnahm. Die Verkiirzung der Fristen
fiir eine Einbiirgerung sollte den Einwandern erleichtern, zu vollgiiltigen
Staatsbiirgern in Deutschland zu werden. Die politische Debatte zum Thema
hilt an. Dass es so etwas wie Einwanderung in Deutschland gibt, wird jetzt
iiberwiegend anerkannt (auch die CDU/CSU spricht nun nur noch davon, dass
Deutschland kein ,klassisches® Einwanderungsland sei), gleichzeitig versucht
man, alte Positionen zu bewahren.’ Das driickt sich auch darin aus, dass nun
in der politischen Diskussion durchgéingig von ,,Zuwanderung® anstatt von
,Einwanderung® die Rede ist. Der Griff zu einer neuen Vokabel versucht den
Anschein zu wahren, als ginge es nach wie vor um etwas anderes als um die
langst stattgefundene Einwanderung.

Die Geschichte der bundesrepublikanischen Politik gegeniiber Einwanderern
lasst sich kurz und biindig mit den drei Bezeichnungen fiir Einwanderer in
Deutschland fassen: Gastarbeiter — Auslidnder — Zuwanderer. Im Wandel der
Begrifflichkeit driickt sich ein Wandel der 6ffentlichen Einstellung aus, der
aber nie so weit ging, anzuerkennen, dass es um Einwanderer geht, die zum
Leben in Deutschland selbstverstindlich dazugehoren. Einwanderer werden in
Deutschland nach wie vor als ,,Fremde® kategorisiert — auch wenn sie seit
vierzig Jahren in Deutschland leben, auch wenn sie hier geboren sind.

9 Joppke (1999: 62f.) betont zu Recht, dass die Rede, Deutschland sei kein Ein-
wanderungsland, eine normative Aussage ist, die auf ein bestimmtes Nations-
verstindnis verweist.

14

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Einwanderer als Objekte der Forschung

Ich habe im letzten Kapitel gezeigt, dass aus der Arbeitsimmigration sehr
schnell ein ,,Problem* in Deutschland wurde, nachdem sie urspriinglich die
Losung eines Problems hatte bewirken sollen. Speziell die Arbeitsimmigration
aus der Tiirkei wurde von Anfang an problematisiert — so sehr, dass die deut-
sche Regierung sie urspriinglich gar nicht wollte. In politischen Debatten, im
Mediendiskurs'® und in der 6ffentlichen Meinung erschienen Migranten aus
der Tiirkei schon bald als ,,Problem®. Das gleiche gilt fiir die Wissenschatft:
Auch sie betrachtete Einwanderer von Anfang an tiberwiegend als ein ,,Pro-
blem*. Diese Einschitzung trifft auf verschiedene Disziplinen zu, etwa auf die
Pidagogik, die Sozialpsychologie und die Soziologie. Die Pidagogik als un-
mittelbar praxisgeleitete und praxisleitende Disziplin beschrieb Einwanderer
als defizitire Wesen, denen mit spezifischen Maflnahmen geholfen werden
musste. Hamburger et al. (1984: 33) zufolge trugen die MaBBnahmen der Aus-
landerpddagogik dazu bei, ,,dass Situation und Status der Ausldnder zuneh-
mend jener der Behinderten, Sonderschiiler, Obdachlosen usw. dhneln, nim-
lich der der abgegrenzten und handhabbaren Randgruppe, die Gegenstand von
Programmen wissenschaftlicher wie praktischer Art ist.” Grieses Ansicht nach
verhinderte die Pddagogisierung der Auslénder, dass tiber eine problematische
Auslanderpolitik nachgedacht wurde. Sein Urteil ist erniichternd: ,,Die ,Aus-
landerpddagogik’ hatte die Qualifizierung der Piddagogen, nicht der Auslénder
zur Folge™ (1984: 45). Diese Haltung gilt aber eben nicht nur fiir die Erzie-
hungswissenschaft. Auch die soziologische Auslinderforschung war stark
Lanwendungsorientiert (oder: ,,problem“-orientiert) und nahm Einwanderer
,.stets als soziales und politisches Problem* wahr (Treibel 1988: 11). Entspre-
chend diskutierte die Soziologie seit den 1970er Jahren Einwanderung etwa
unter dem Stichwort des Problems der Gettobildung. Die soziologische Pro-
blematisierung von Einwanderern gilt nicht nur fiir die deutsche Szene. So
legte der Schweizer Soziologe Hoffmann-Nowotny schon 1973 eine auch in
Deutschland viel rezipierte ,,Soziologie des Fremdarbeiterproblems* vor
(meine Hervorhebung). Die Sozialpsychologie schloss sich dem Reigen der
Problematisierer an und beschéftigte sich vor allem mit Sozialisations- und
Identitédtsproblemen von Auslindern und besonders von auslidndischen Ju-
gendlichen.'' Die Konsequenz der Problematisierung von Einwanderern ist
vor allem eine durchgidngig Vereinfachung und Pauschalisierung, stellen
Hamburger et al. fest: ,Keine Untersuchung, keine Pressemitteilung, kein
Aufsatz ohne eine dreifache Pauschalisierung, die der Sozialisations- Ausbil-
dungs- Integrations-probleme der Auslinder bzw. der auslidndischen Jugendli-
chen® (1984: 32, Hervorhebung im Original).

10 Eine frithe Untersuchung iiber ,,Gastarbeiter” in der deutschen Presse zeigt, dass
schon damals die Sensations- und Kriminalitdtsberichterstattung tiber Einwan-
derer dominierte (Delgado 1972).

11 Fiir einen Uberblick siche Gontovos 2000: 7ff. und Polat 1997: 35ff.

15

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Warum waren Einwanderer, Ausldnder, Gastarbeiter so inhdrent proble-
matisch? Ein Erklarungsmodell begann sich seit Mitte der 1970er Jahre durch-
zusetzen: Kultur. Einwanderer, und hier nun besonders solche tiirkischer Her-
kunft, sind deshalb so problematisch, weil sie einer anderen Kultur angehoren,
bzw. weil ihre Kultur so anders ist als unsere. In der Pddagogik setzte sich die
,.Differenzhypothese® als Erkldrungsmodell gegen die ,,Defizithypothese®
durch. Kultur wird dabei in ein Assimilations- oder Integrationsmodell einge-
ordnet: Danach erfordert einerseits die Integration/Assimilation in Deutsch-
land von den Einwanderern, dass sie ihre ,,Heimatkultur wenigstens teilweise
aufgeben und dafiir Elemente der ,,deutschen Kultur* iibernehmen. Holtbriig-
ge driickte das in einer Studie tiber tiirkische Familien im Rheinland und
Ruhrgebiet folgendermafen aus: ,,Ausldndische Arbeiter, aus einer Kultur
kommend, deren Wertsystem zu einem groen Teil durch traditionelle und
familistische Orientierung bestimmt ist, migrieren in eine Industriegesell-
schaft, in der andere Werte und Normen vorherrschen. Sie stehen vor dem
Problem, sich in einer fremden Umwelt zurechtfinden und mit fremden Men-
schen interagieren zu miissen. Eine Reihe von Anpassungsleistungen wird von
ihnen gefordert, durch die sie sich zwangsldufig mehr oder weniger von der
Heimatkultur entfremden® (1975: 3f.). Andererseits wurden dem Modell zu-
folge die Einwanderer durch ihre Herkunftskultur aber gerade daran gehindert,
sich zu integrieren/assimilieren. Es kommt daher zum ,,Kulturkonflikt“. Das
Konzept des ,,Kulturkonflikts* dominiert weite Bereiche des wissenschaftli-
chen Diskurses tiber Einwanderung. Bevor ich darauf eingehen werde, mochte
ich aber genauer beleuchten, welch ein Konzept von Kultur hier verwendet
wird und wie die , tiirkische Kultur® in der deutschen wissenschaftlichen Lite-
ratur iiber Einwanderung konstruiert wird.

Weite Teile meiner eigenen Disziplin, der Ethnologie, haben sich lange
iber den Kulturbegriff definiert. In den letzten Jahrzehnten ist den Ethnologen
aber ein unkompliziert zu gebrauchendes Kulturkonzept weitgehend abhanden
gekommen. ,,Kultur* wirft in der Ethnologie heute mehr Fragen auf als sie be-
antwortet, Fragen vor allem nach Abgrenzungen, nach Homogenitit oder He-
terogenitit, nach Konsens und Konflikt.

Viele Ethnologen — ich selbst eingeschlossen — verwenden ,,Kultur fast
nur noch in Anfithrungszeichen bzw. beschrinken sich auf das Adjektiv
,kulturell“. Relativ unproblematisch ist in der Ethnologie heute nur ein Kon-
zept von Kultur als Reprdsentation, d.h. als in der Regel zu politischen Zwek-
ken entworfenes Selbst- oder Fremdbild in Bezug auf eine Gruppe. Der Ge-
brauch von ,,Kultur als geteilter Bestand von gegebenen Elementen, die eine
Gruppe kennzeichnen, hat sich in der Ethnologie weitgehend erledigt — zu
groB ist das Bewusstsein, dass ,,Kultur” von Akteuren in ihrer sozialen Praxis
geschaffen wird, dass sie deswegen permanent verdndert wird, Konflikten
unterliegt und in der Regel nicht den Angehdérigen einer Gruppe durchgingig
zu Eigen ist, auch wenn genau das in Reprisentationen von Kultur behauptet
wird. Man kann die gegenwirtige Debatte um Kultur in der Ethnologie und

16

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

verwandten Wissenschaften auf die Kurzformel bringen: Kultur erklirt nichts
— sie muss selbst erklart werden.

Ganz anders die Funktion des Kulturkonzeptes in der deutschen Literatur tiber
Einwanderung seit den 1970er Jahren: Hier ist Kultur ein Begriff, der erklért.
,Probleme” der Einwanderung gelten dann als erkldrt, wenn sie auf einen
Aspekt von Kultur zuriickgefiihrt werden kénnen. Unter Rickgriff auf Mo-
delle der amerikanischen Kulturanthropologie wird Kultur dabei vor allem als
ein Set von Normen und Werten verstanden, welches Individuen im Laufe von
Prozessen der Sozialisation und Enkulturation internalisieren, und von dem
diese Individuen, die damit zu der in Frage stehenden Kultur ,,gehoren®, in ih-
rem Handeln geleitet werden. Verschiedene Autoren beziehen sich dabei auf
Konzepte aus der us-amerikanischen culture and personality-Schule der
1930er und 1940er Jahre, die von einer ,,modal personality* spricht, welche
die Angehorigen einer Gruppe iiberwiegend kennzeichnen, und von einer
,basic personality”, die, vom Individuum einmal erworben, kaum mehr ver-
indert werden kann.'? So bemerkten Schrader et. al. in ihrer Studie iiber die
,.Zweite Generation®: ,,Seine einmal iibernommen kulturelle Rolle kann der
einzelne nicht mehr abwerfen: Er ist Deutscher, Franzose, Tiirke oder Italie-
ner!“ (1976: 58). Barath erginzt: ,,Durch die Ethnozentriertheit der ,basic per-
sonality behilt das Individuum auch in der neuen Umgebung Grundverhal-
tensmuster bei, die es in Widerspriiche geraten oder zumindest als ,Fremder*
identifizierbar werden lassen® (1978: 76)."* War bei Holtbriigge noch die Re-
de davon, dass Einwanderer in einem Assimilationsprozess Teile ihrer ,,Her-
kunftskultur” quasi zwangsldufig ablegen wiirden, so ist Kultur per Sozialisa-
tion und Internalisierung in dieser Sicht der Dinge so stark, dass sie kaum ver-
dndert werden kann. Es gilt danach also: einmal Tiirke — immer Tiirke. Gerade
Kultur wird also zum Hindernis fiir Integration/Assimilation erklért — bei Tiir-
ken um so mehr, als sich ,,ihre Kultur* von der ,,unsrigen* ja besonders unter-
scheidet: ,,Die Probleme der Integration stellen sich besonders bei den Tiirken,
weil sie dem uns vergleichsweise fremden — orientalisch islamischen — Kul-
turkreis angehdren,” urteilt Berkenkopf 1984.

12 Barath bezieht sich auf Ruth Benedict und Abram Kardiner wenn er schreibt:
,.Die Enkulturation im umfassenden Verstdndnis vollzieht sich nicht nur in der
Kindheit. Kindheitspridgungen legen jedoch das Fundament fiir einen spéter nur
schwer verdnderbaren Kulturcharakter (1978: 54).

13 Zur Kritik dieser Sozialisationstheorie siche Auernheimer 1988: 136f.

17

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

s Tlrkische Kultur® in der Literatur iiber Einwanderer
aus der Tiirkei in Deutschland

Das ,,Problem*, das Einwanderer darstellen, wird in dieser Literatur also
durch das Kulturkonzept auf den Begriff gebracht. Wie wird nun aber ,,die
tiirkische Kultur dargestellt? Relativ stereotyp werden hier immer wieder be-
stimmte Aspekte und ,,Werte” genannt. Sie betreffen vor allem den Begriff
der Ehre und Strukturen von Autoritit, wie sie sich im (,,patriarchalischen*)
Verhiltnis zwischen den Geschlechtern und zwischen Alteren und Jiingeren
niederschlagen. Diese Werte werden wiederum oft auf ,,den Islam* zurtickge-
fithrt. Holtbriigge (1975: 54) etwa urteilt, dass die ,,Wertorientierungen der
Tiirken in groBem MaB vom Islam geprégt sind“ und identifiziert in der Folge
einige der priagenden Elemente des Islam als seinen ,, Totalitdtsanspruch, den
,Fatalismus der Muslime®, ,,autoritdre und ,patriarchalische” Ziige sowie
generell die Dominanz des Mannes. Diese Charakteristika werden dem Islam
an sich zugesprochen'* und z.T. vom Autor direkt aus dem Koran abgeleitet.
Ahnlich essentialisierend wird auch mit ,,der tiirkischen Kultur* iiberhaupt
umgegangen. Weische-Alexa (1982: 3) etwa spricht von einer ,,,rein tiirki-
sche[n] Kultur®, die man ,,in ihren Wesensziigen* kennen miisse, um etwa die
Situation tiirkischer Midchen in Deutschland ,,in den Griff zu bekommen*.
Verschiedene Autoren'> haben darauf hingewiesen, dass sich diese ste-
reotypisierende Literatur iiber Einwanderer aus der Tiirkei und ,,die tiirkische
Kultur auf sehr wenige und oft nur aus zweiter Hand zitierte Quellen bezieht.
An erster Stelle ist hier Paul Stirlings (1965) Dorfstudie zu nennen, auf die
immer wieder Bezug genommen wird. Eine dhnliche Funktion fiir die neuere
Migrantenforschung nimmt Werner Schiffauers Buch ,,Die Bauern von
Subay* (1987) ein. Aus diesen Quellen wird ein Bild ,,der (landlichen) tiirki-
schen Kultur* abgeleitet, das vollig einheitlich ist, keine regionale, ethnische,
religiose, politische, klassenabhingige oder sonstige Spezifizierung kennt und
nahezu ungebrochen von den Migranten aus der Tiirkei nach Deutschland
transferiert wurde. ,,Die tiirkische Kultur* wird als ldndlich, (halb-)feudal, tra-
ditionalistisch und starr gekennzeichnet. Stereotyper noch ist die Darstellung
tiirkischer Frauen: Quellen hierfiir waren bis in die 1980er Jahre tiberwiegend
die Impressionen deutscher Autorinnen, die sich meist ohne Sprachkenntnisse
kurzzeitig in der Tiirkei aufgehalten hatten, aus ihren Eindriicken aber eine
eindeutige Charakterisierung ,,der tiirkischen Frau® als unterdriickt und unfé-
hig zu eigenstdndigem Handeln ableiteten (vgl. Broyles-Gonzales 1990).
Diese Darstellung ,,der Tiirkei” bzw. ,,der tiirkischen Kultur* ist eine grobe
Vereinfachung. Bommes (1993: 67) spricht hier von einer ,,Soziologie der
Tirkei fur den Hausgebrauch®, die vor allem die sozialpidagogische Praxis
beherrscht. Weder stammen aber alle Migranten aus ldndlichen Gebieten
(auch viele, die aus Doérfern stammen, haben zuvor als Binnenmigranten in

14 Dabei bezieht sich der Autor auf die Islamdarstellung von Gardet 1968.
15 Bommes 1993: 68; Radtke 1996.

18

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

tiirkischen GroBstddten gelebt), noch stehen alle tiirkischen Frauen unter der
Knute ihrer Ménner oder wird das alltidgliche Leben von Koransuren be-
stimmt. Kultur und Gesellschaft der Tiirkei sind nicht ,,starr* oder ,,traditiona-
listisch, sondern im Gegenteil hochst dynamisch. Die von Atatiirk ausgelo-
sten Umwilzungen, die etwa den Islam aus dem offentlichen Raum weitge-
hend zuriickgedriangten und in den letzten Jahrzehnten eine islamistische Ge-
genbewegung zur Folge hatten, oder die rasante Urbanisierungsrate in der
Tiirkei sind nur zwei Beispiele dafiir.'®

Werner Schiffauer liefert mit seiner Untersuchung ,,Die Gewalt der Ehre*
(1983) einen klassischen Fall dafiir, wie mit dem Verweis auf tiirkische Kultur
und Werte das Handeln von Migranten aus der Tiirkei in Deutschland erklért
wird. Er analysiert die Vergewaltigung einer jungen deutschen Frau durch ei-
ne Gruppe tiirkischer Jugendlicher. Im Zentrum seiner Erkldrung steht das
Ehrkonzept, das die Beziehungen zwischen den Geschlechtern grundsitzlich
anders strukturiere als in Deutschland, und dazu fiihrte, dass die Vergewalti-
ger ihre Tat nicht als ein Verbrechen wahrnahmen. Es kam quasi notwendi-
gerweise zur Vergewaltigung. Schiffauer schreibt:

,Man kann sich dem Eindruck nicht entziehen, dass das Verbrechen fast zwangslau-
fig aus der Situation von tiirkischen Jugendlichen in der BRD folgt: Sie wachsen mit
der traditionellen tiirkischen und islamischen Ethik in einer Kultur auf, die das Ge-
schlechterverhiltnis grundlegend anders regelt; diese Normen und Werte werden in
der peer group verstirkt und durch Ménnertiimelei eingefarbt, einer peer group, auf
die sie bei der Auseinandersetzung mit der diskriminierenden Umwelt angewiesen
sind. Die Zusammensetzung der Gruppe, die Petra Kaiser vergewaltigte, scheint
eher zufillig: Andere tiirkische Jugendlichen hétten an ihrer Stelle sein konnen. Sehr
deutlich formulierte diese Schicksalshaftigkeit der Verwandte von Bekir Otyam, den
nur ein Zufall von der Geburtstagsfeier [mit der das Geschehen begann] ferngehalten
hatte: Er sagte, er habe eben Glick gehabt, wire er dabei gewesen, er hitte sich wie
die anderen verhalten* (Schiffauer 1983: 139).

Das von Schiffauer in dieser Arbeit ausfiihrlich dargestellte Ehrkonzept beruht
auf seiner Feldforschung in einem nordtiirkischen Dorf, es wird aber als ,,der
tiirkische Ehrbegrift der Tiirkei und den Tiirken insgesamt zugeschrieben. Im
Kontext des untersuchten Geschehens hat die Ehre eine doppelte Funktion:
Einmal dient sie dazu, die Vergewaltigung zu erkldren, zweitens ist sie Aus-
weis der kulturellen Differenz, der Tiirken von Deutschen unterscheidet. An
beiden Aspekten sind meiner Ansicht nach starke Zweifel angebracht. Ich se-
he nicht, dass der Ehrbegriff tatsdchlich das Handeln der Jugendlichen erklért
in dem Sinne, dass sie aufgrund ihres Verstindnisses von Ehre nicht anders
hitten handeln koénnen. Das anzunehmen, wie es Schiffauer in der oben zi-
tierten Passage zu tun scheint, hieBe zu schlieBen, dass alle minnlichen Mi-
granten aus der Tirkei in dieser Situation nichts anders hétten tun kénnen, als
die Frau zu vergewaltigen, denn das fragliche Ehrkonzept wird ja ,,den Tiir-
ken* insgesamt zugesprochen. Dieses Erklarungsmodell sagt meines Erach-

16 Vgl. Bommes 1993: 70.
19

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

tens mehr tiber ein deterministisches Kulturkonzept aus, das individuelles
Handeln und individuelle Verantwortung ausschlief3t, als iber das Verstidndnis
von Ehre unter Migranten aus der Tiirkei in Deutschland.'” Auch der Aspekt
des kulturellen Unterschiedes ist nicht so eindeutig. Tertilt (1996: 216) ver-
weist in seiner Studie iiber eine tiirkische Jugendbande in Frankfurt zwar auch
auf das Ehrkonzept, zeigt aber gleichzeitig auf, dass es keineswegs einfach
tirkisch® sei, sondern in nicht ferner Vergangenheit in Deutschland eine
ghnliche Rolle gespielt habe, wie sie Schiffauer fiir die Tiirkei feststellt. Sau-
ter (1999: 51ft)) bietet einen Erklarungsversuch fiir das Verhalten der Jugend-
lichen an, welches auf einem Aspekt ihrer Biographien beruht, der in Schif-
fauers kulturalisierender Betrachtungsweise nicht beachtet wird. Er verweist
auf die erzwungene Trennung von den Eltern, die in Deutschland lebten wih-
rend die Kinder bei Verwandten in der Tiirkei blieben, und die daraus erwach-
senden biographischen Krisen und Briiche, deren Verarbeitung in kriminelles
Handeln miinden mag.'® Bommes (1993: 85) wiederum hilt fest, dass Unter-
scheidungen in ehrenhafte und unehrenhafte Frauen und Madchen, die Mi-
grantenjugendlichen treffen, und die Schiffaver auf das tiirkische Ehrver-
standnis zuriickfiihrt, in ganz dhnlicher Weise auch bei anderen, nicht tiirki-
schen, Unterschichtsjugendlichen praktiziert werden, so dass die kulturelle
Differenz stark an Eindeutigkeit verliert.

Kulturelle Differenz kann nur dann als bestimmende Erkldrung fiir das Han-
deln von Migranten aus der Tiirkei in Deutschland herangezogen werden,
wenn sie auf einem bestimmten Verstindnis von Kultur fufit. Dieses Kultur-
konzept hat stark deterministische Ziige. Es ist per Sozialisation im Individu-
um fixiert und wird als Konsens einer Gruppe zugeschrieben, in der Regel als
,,Nationalkultur” sogar der ganzen Bevolkerung eines Landes. Es ist ein Kul-
turverstindnis, das es ermoglicht, auf der Basis lokaler, etwa in einem Dorf
erhobener Daten, von ,,der Kultur” eines ganzen Landes zu schreiben. Dieses
Kulturverstindnis pauschalisiert und stereotypisiert, es stellt eindeutige Gren-
zen erst her. Die Kulturdebatte in der Ethnologie wurde von einer kritische
Betrachtung ethnographischer Texte ausgelost, die einen solchen Kulturbe-
griff verwenden (Clifford und Marcus 1983).

In deutschen Studien tiber Migration scheint aber nur geringes Interesse
daran zu bestehen, derartige Zuschreibung kultureller Differenz in Frage zu
stellen. Es herrscht im Gegenteil ein Schreibstil vor, der eindeutige Differen-
zen konstruiert und erkldrt, wie Migranten aus der Tiirkei sind und wie sie
sich verhalten. Besonders deutlich kommt dies in Straubes (1987) Arbeit {iber
,Lurkisches Leben in der Bundesrepublik zum Ausdruck. Die Autorin

17 Siehe auch Czock und Radtke 1984.

18 In Schiffauers spéterer Studie iiber ,,Die Migranten aus Subay“ (1991) spielen
denn auch biographische Briiche, Krisen und Konflikte zwischen den Gene-
rationen eine zentrale Rolle. Diese Arbeit verweist weniger auf Kultur, sondern
macht das Leben von Migranten in ausfiihrlichen biographischen Studien nach-
vollziehbar.

20

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

schreibt tiber ihre Studie: ,,In der vorliegenden Arbeit wird tiirkisches Leben
in der Bundesrepublik mit den traditionellen Mitteln der Ethnographie bzw.
Ethnologie beschrieben und verstanden® (ebd. 339). Richtiger miisste hier
wohl nicht von den ,traditionellen Mitteln der Ethnographie®, sondern von
den ,Mitteln der traditionellen Ethnographie* die Rede sein, denn die Arbeit
ist von einer Rhetorik der durchgingigen Verallgemeinerung und des ethno-
graphischen Priasenz durchzogen, die schon in den 1980er Jahren in der diszi-
plindren Debatte heftig attackiert wurde. Hier liegt ebenfalls ein Konzept von
Kultur zugrunde, das Handeln eindeutig bestimmt, sich selbst perpetuiert und
auch in der Migrationssituation seine Giiltigkeit nicht verloren hat:

,,Althergebrachte, erprobte Werte bestimmen eine Gesellschaft in ihrem Lebensraum
und ermdglichen ein geordnetes Handeln, das die Erhaltung und den Fortbestand der
Werte garantiert. Es handelt sich um Werte und Symbole, die zur Identifikation mit
der Gruppe beitragen, und um eindeutige Richtlinien, die das Kommunizieren und
Handeln erst ermoglichen, bzw. deren Einhaltung die Anerkennung durch die Ge-
samtgruppe gewdihrleistet (183). ,,Die Gesamtheit der sozialen, kulturellen und
rdumlichen Ordnungssysteme gibt Tiirken auch in der Fremde ihre Identitét“ (303).

Kulturkonflikt als Paradigma des Blicks auf Migranten

Ein Blick auf Migration, der auf diesem homogenisierenden, ja schon funktio-
nalistischen Konzept von Kultur beruht, die vom Einzelnen internalisiert ihm
eindeutig vorgeordnet ist, sein Handeln leitet und sich selbst reproduziert,
kann gar nicht anders, als Migration als ,Problem* aufzufassen. Denn
Migration lésst eine derartige Kultur mit einer anderen zusammenprallen®,
deren Werte und Normen ihr widersprechen, die den ihr zugerechneten Indi-
viduen anderes Handeln verordnet. Und so entsteht notwendig ein ,,Kultur-
konflikt“, sei es als Konflikt zwischen kulturell bestimmten Gruppen oder,
wichtiger noch, als Bruch innerhalb von Individuen, die ,,zwischen zwei Kul-
turen stehen. Der Kulturkonflikt fithrt dann zu gebrochenen Identititen, zu
Orientierungslosigkeit und zu Kriminalitit (Barath 1978; Lajios 1991). Die
Rede vom Kulturkonflikt und seinen Folgen ist, nicht nur in der wissenschaft-
lichen Literatur, allgegenwirtig und so allgemein akzeptiert, dass es nahezu
unmdglich scheint, sie in Frage zu stellen. Es gilt aber zu betonen, dass der
Kulturkonflikt nicht eine natiirliche Folge von Migration ist, sondern eine
Weise, Folgen von Migration zu interpretieren. Christian Giordano (1988:
247) weist darauf hin, dass das Paradigma vom Kulturkonflikt auf einer nega-
tiven Haltung zum Begriff , Konflikt basiert — als wire Konflikt ein Aus-
nahmezustand, der in ,,normalen Gesellschaften nicht vorkommt. Das ist of-
fensichtlich Unsinn, verweist aber erneut auf den funktionalistischen Ur-
sprung des zugrunde liegenden Kulturbegriffs.

Der Kulturkonflikt dominiert vor allem die Literatur tiber die Kinder von
Einwanderern, die in Deutschland, und damit in den Begriffen des Paradigmas
,»in zwel Kulturen® aufwachsen. Angesichts der Probleme, die als Resultat des

21

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Kulturkonflikts erwartet werden, werden hauptséchlich solche Jugendliche
untersucht, die tatsdchlich deviantes Verhalten oder entsprechende ,,geféhrli-
che Einstellungen aufweisen. Beispiele wiren die bereits genannte Untersu-
chung von Schiffauer (1983) oder Tertilts'® Studie iiber die ,,Turkish Power
Boys®“ (1996). Die Forschung, die vom Kulturkonflikt und daraus sich erge-
benden Schwierigkeiten ausgeht, wird so zur self-fulfilling prophecy. Unpro-
blematische Jugendliche werden kaum untersucht, ein Gegenbild zu den pro-
blematischen, gar kriminellen Migranten kann gar nicht erst entstehen.

Hamburger et al. kommentieren diese Situation: ,,Es gilt jedoch zu argu-
mentieren, dass sich fernab von Kategorien wie ,Sozialisationsdefiziten®,
,Bildungsliicken‘, ,Integrationsschwierigkeiten‘ oder wie immer es genannt
wird, ausldndische Jugendliche als ganz normale Menschen entwickeln®
(1984: 34). Einwanderer aus der Tiirkei als ,,normale Menschen®, die weder
so defizitdr sind, dass sie zum Gegenstand padagogischer Fordermainahmen
gemacht werden miissen, noch so kulturell anders, dass sie als Produkte ihrer
kulturellen Prigung ,,uns* immer fremd bleiben miissen, die als handelnde
Subjekte ihr Leben in Deutschland meistern und dabei nicht nur Probleme und
Misserfolge erleben, kommen in Forschungen iiber diese Einwanderer kaum
vor. Insofern blieb die Migrationsforschung dem Defizitansatz verhaftet, der
doch eigentlich schon Ende der 1970er Jahre tiberwunden werden sollte. Auch
die Idee der multikulturellen Gesellschaft, die Differenz eben nicht mehr als
Defizit verstand, sondern positiv umdeuten wollte, hat die Situation nicht
grundlegend verédndert. Sie verfestigte nur das Bild von Migranten als den
Anderen, den Fremden, die nur per Riickgriff auf ihre ,,Herkunftskultur* ver-
standen werden konnen und damit immer auf das Konstrukt derselben zurtick-
geworfen werden (Caglar 1990). Auch tiirkische Einwanderer der dritten Ge-
neration bleiben in Deutschland eben Tiirken. Und als ,,Andere* und ,,Frem-
de“ bleiben sie, selbst wenn sie das Leben in Deutschland mit Koéfte und Folk-
lore ,bereichern®, in dieser kulturell so anders geprigten Dominanzstruktur
defizitar.

Das Kulturkonzept als Problem

Das Kulturkonzept wurde in die Debatte um Migration eingebracht, um einen
Ausweg aus dem Defizitmodell zu finden. Probleme wurden Einwanderern
nun nicht mehr individuell angelastet; sie wurden gewissermallen kollektiv
entschuldigt. Sie kénnen (individuell) nichts dafiir, wenn sie sich in Deutsch-
land nicht ,,integrieren” und wenn ihre Kinder in der Schule scheitern — es

19 Tertilt weist zwar ausdriicklich darauf hin, dass seine Studie keine reprisen-
tative Aussage tber die Straffilligkeit ausldndischer Jugendlicher liefert und
dass kriminelle Jugendliche lediglich eine verschwindende Minderheit unter
jungen Migranten bilden (1996: 219), aber es entspricht der allgemeinen Ten-
denz, dass die kriminelle Minderheit untersucht wird, nicht die unauffillige
Mehrheit.

22

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

liegt eben an ihrer Kultur. Als Erkldrungsmodell iibernimmt ,,Kultur hier ei-
ne Art Siindenbockfunktion. Tatséchlich er6ffnet sich aber keine grundlegend
neue Perspektive: Nach wie vor sind Einwanderer ein Problem, und die Griin-
de fiir dieses Problem sind bei den Migranten selbst zu suchen, und nicht etwa
in der Gemengelage der deutschen Gesellschaft mit ihren spezifischen Diskur-
sen und Strategien, mit Einwanderung umzugehen. Kultur hat eine eindeutige
Entlastungsfunktion. Die Rolle von Kultur im Einwanderungsdiskurs erinnert
an die Funktion des Konzeptes im Kontext der Entwicklungszusammenarbeit,
wo man die ,,soziokulturellen Faktoren* zundchst immer dann in Betracht zog,
wenn Projekte scheiterten. Verantwortlich fiir das Scheitern war Kultur, nicht
die grundsitzliche Strategie der Projekte. Auch hier werden Schwierigkeiten
kulturalisiert.

Was bewirkt Kulturalisierung? Sie erklirt das Handeln von Individuen mit
dem Verweis auf als iiberindividuell vorausgesetzte, kollektive Muster. Gera-
de in dieser Erkldrung liegt die Gefahr von Kulturalisierung. Sie tiberspringt
weitgehend die Frage nach der Beziehung zwischen Kultur und Individuum,
indem sie eine gewisse Determiniertheit voraussetzt. Sie fragt nicht, ob die
zugeschriebenen Muster tatsdchlich auf alle einer Kultur zugerechneten Indi-
viduen zutreffen, oder wie diese Muster entstehen. Die Kulturdebatte der ver-
gangenen Jahre hat gerade auf die Beziehung zwischen Kultur und Individu-
um viel Analysearbeit verwandt und dieses Verhiltnis weitgehend umgekehrt.
Kultur ist danach nicht etwas dem Handeln der Akteure Vorgeordnetes, De-
terminierendes, sondern Kultur entsteht aus Handeln.”’ Praxiskonzepte von
Kultur verzichten damit darauf, das Handeln von Migranten aus der Tiirkei
etwa mit dem Hinweis auf ein tiirkisches Ehrkonzept zu erkldren. Statt dessen
fragen sie danach, wie in der Interaktion mehr oder weniger stabile Uberein-
kiinfte zwischen Handelnden entstehen, die beispielsweise ein gemeinsames
Verstidndnis von Ehre ergeben. Das heift, Konzepte werde gerade nicht als
geteilt vorausgesetzt. Damit wird die Aufmerksamkeit auf Aushandlungspro-
zesse, auf Widerspriiche, Konflikte, Ambivalenzen, Handlungsstrategien und
Machtverhiltnisse gelenkt. Eine wichtige Folge dieses Verstdndnisses von
Kultur ist, dass es keine eindeutigen Grenzen um Kulturen herum geben
kann.”! Denn Kultur ist ja gerade nicht ein eindeutiger Bestand von Eigen-
schaften, die Angehorige einer solchen Kultur durchgéngig teilen wiirden, sie
dadurch zu Angehorigen dieser Kultur machten und sie von Angehdrigen an-
derer Kulturen unterschieden. Trotzdem gibt es eindeutige Bilder von Kultu-
ren. Sie sind aber keine ,,objektiven Gegebenheiten, die man von individuel-
len Exemplaren und Angehdrigen der Kultur ableiten konnte, sondern Reprd-
sentationen, die aus bestimmten Perspektiven mit spezifischen Interessen
entworfen und mit unterschiedlichen Machtanspriichen vertreten werden. Tiir-
ken werden dann beispielsweise als diejenigen reprasentiert — oder sie repré-
sentieren sich selbst als solche — die ein bestimmtes Ehrkonzept vertreten.

20 Siehe z.B. Fox 1985. Fiir einen Uberblick iiber die Debatte siche Sokefeld 2001.
21 Vgl. dazu Gupta und Ferguson 1997.

23

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

In der ethnologischen Debatte hat sich fiir einen Aspekt dessen, was kultu-
relle Reprisentationen leisten — ob intendiert oder nicht — der Terminus othe-
ring eingebiirgert’. Othering meint, dass per kollektiv zugeschriebener kultu-
reller Charakterisierung Individuen als anders, different dargestellt werden,
und zwar unabhingig davon, ob sich diese Differenz tatsachlich in jedem ein-
zelnen Fall nachweisen ldsst. Othering kann etwa darin bestehen, Einwande-
rern aus der Tirkei das Ehrkonzept zuzuschreiben, ohne zu fragen, ob sie das
Konzept akzeptieren, praktizieren oder nicht. Per Zuschreibung wird der Ein-
wanderer zum Anderen gemacht, ver-,,andert” — und damit verdndert. Er wird
nicht als Individuum wahrgenommen, sondern als Exemplar einer Kultur.

An dieser Stelle ist es sinnvoll, sich bewusst zu machen, dass der klassi-
sche Kulturbegriff, der auch heute noch der Debatte zugrunde liegt, im 18.
Jahrhundert von Johann Gottfried Herder in einem spezifischen politischen
Kontext erdacht wurde. Das Herdersche Konzept stellt den Prototyp des plu-
ralen Kulturverstiandnisses dar, welches die Menschheit in verschiedene Kul-
turen einteilt. In enger Verbindung mit dem aufkommenden Nationalismus
war Kultur ein Legitimationskonzept, denn die Legitimitdt von Herrschaft
wurde nun nicht mehr aus bestimmten erblichen Positionen abgeleitet, son-
dern basierte auf dem Begriff der sich selbst bestimmenden Kulturnation,
welche die Differenz zwischen Herrschern und Beherrschten zu einem gewis-
sen Grad authob und durch die Differenz zwischen verschiedenen Vélkern er-
setzte. Bis heute ist Kultur kein neutraler Begriff wissenschaftlicher Analyse
sondern vor allem ein Konzept, mit dem Politik gemacht wird. In der Tiirkei
ist dies ganz offensichtlich, denn dort wurde und wird das Bekenntnis zur tiir-
kischen Kulturnation auch mit staatlichen repressiven Mitteln eingefordert.*

Was hat das mit dem Kulturkonzept in der Migrationsforschung zu tun? In
seiner Antrittsvorlesung reflektierte Werner Schiffauer (1997) iiber einen Per-
spektivenwechseln in der Ethnologie und konstatierte eine neue ,,Angst vor
der Differenz®. Er stellt sie unter anderem in der Migrationsforschung daran
fest, dass seit Mitte der 1990er Jahre weniger {iber Randgruppen und Minder-
heiten unter Migranten geforscht werde als tiber ,,Mehrheiten“. Schiffauer er-
wiéhnt einen Studenten, der mit der Begriindung, der Fokus auf Problemgrup-
pen unter den Migranten habe Einwanderer insgesamt marginalisiert, ein For-

22 Fabian 1983, Abu-Lughod 1991.

23 Die politischen Wurzeln und Anspriiche des Kulturkonzeptes verraten sich in
der Migrationsliteratur, wenn zum Beispiel davon die Rede ist, dass bikulturelle
Menschen nicht dazu in der Lage seien, gleichermaflen ,,Loyalitit” zu ihren
beiden Kulturen zu praktizieren (Polat 2000: 21f.). Es fillt auf, dass besonders
tiirkische Autoren die kulturelle Entfremdung der Migranten beklagen — eine
Klage, die erst auf dem Hintergrund der tiirkischen Ideologie einer Natio-
nalkultur verstindlich wird. So kritisiert Kagit¢ibasi (1987: 197), dass tiirkische
Eltern in Deutschland nicht dazu in der Lage seien, ,,das kulturelle Erbe des
Heimatlandes addquat weiterzugeben.*

24

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

schungsprojekt iiber eher etablierte jugendliche Migranten betrieb.* Der Stu-
dent implizierte damit, dass die konventionelle, auf Randgruppen ausgerich-
tete Forschung ,.die tiirkischen Jugendlichen ,,ver-andere, dass die Differenz
groBer gemacht werde, als sie ist, dass man, mit anderen Worten, Differenz
konstruiere™ (1987: 164).

Schiffauer fiihrt die ,,Angst vor der Differenz* auf ein neues Machtkon-
zept zurlick. Das konventionelle Machtverstindnis lokalisierte Macht eindeu-
tig in bestimmten Institutionen oder Schichten und stellte damit diejenigen,
die Macht besaBlen, den Machtlosen gegeniiber. Forschung, die Randgruppen
und AuBenseiter in den Blick nahm, solidarisierte sich gleichzeitig mit ihnen
und demaskierte die Macht. In einem neueren Machtverstindnis, das sich vor
allem von Michel Foucault herleitet, ist Macht aber nicht mehr so eindeutig
verortet, sondern in allen sozialen Beziehungen verteilt. Macht ist dann weni-
ger eine Frage absoluter Positionen (unten versus oben), sondern relativer
Verhiéltnisse (innen versus aulen). Die Konzentration auf Auflenseiter leistet
Ausgrenzungspraktiken Vorschub und exotisiert. Da auflerdem alle Anteil an
Machtstrukturen haben, scheine es nun naiv, sich durch die Forschung mit
Randgruppen solidarisieren zu wollen. Schiffauer schlieit sich dieser Sicht
der Dinge aber nicht an, sondern pladiert fiir die Fortfithrung der Ethnologie
als ,,Differenzwissenschaft”, weil die Herstellung von Differenz das einzige
Mittel sei, der ,,Hegemonie des européisch-amerikanischen Denkens (...) et-
was entgegenzusetzen (ebd. 171).

Ich mochte dem widersprechen, weil ich der Ansicht bin, dass ein zentra-
ler Aspekt dieser Hegemonie gerade in der Zuschreibung von Differenz be-
steht. Differenz impliziert in der Regel auch Ungleichheit. Das heifit, das Ver-
héltnis von innen und auBlen beinhaltet durchaus ein bestimmtes Verhiltnis
von oben und unten und eine ungleiche Verteilung von Macht. Die Zuschrei-
bung von Differenz, die in gesellschaftliche AusschlieBung miindet, operiert
gerade auch mit dem Kulturkonzept. Aus der Sicht einer Minderheit, die als
kulturell anders und daher als Problem fiir die gesellschaftliche Mehrheit re-
présentiert wird, ist es tatsdchlich emanzipatorisch, darauf zu verweisen, dass
diese Minderheit nicht so anders ist, wie sie gemeinhin vorgestellt wird, dass
sie, wie beim von Schiffauer erwdhnten Forschungsprojekt postuliert, nicht
nur aus kriminellen, ,,gefdhrlichen” Jugendlichen besteht, sondern vor allem
aus solchen Jugendlichen, die ein, um mit Hamburger et al. zu sprechen,
,,hormales“ Leben fiihren.

24 Ganz dhnlich argumentiert Kaya (2001: 16), wenn er schreibt: ,,By focusing on
a specific group of Turkish youths I seek to compose an alternative picture of
Turkish youth, commonly portrayed as destructive, Islamic, fundamentalist and
problematic by the majority society.*

25

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Sprache und Ausgrenzung

Dass ,,Kultur” kein neutrales Konzept gesellschaftlicher Analyse ist, wurde in
der deutschen Debatte um Einwanderung spédtestens zu dem Zeitpunkt offen-
sichtlich, als der Begriff ,Leitkultur eingebracht wurde. Die ,,Leitkultur
wurde gerade zu dem Zeitpunkt in die Debatte geworfen, als erstmals seit An-
fang der 1970er Jahre eine Diskussion tiber Neu-Einwanderung hoffihig wur-
de. Das Leitkulturkonzept forderte eine kulturelle Hegemonie ein, die Gren-
zen festlegt. Denn es ging hier nicht nur um Verfahrensregeln, welche die ge-
sellschaftliche Praxis ermdglichen sollen, sondern um kulturelle Inhalte, ndm-
lich, wie anfangs bereits erwédhnt, um ,christlich-abendlandische Kultur®. Ei-
ne bestimmte Reprisentation von Kultur wird hier benutzt, um die Begren-
zung von Einwanderung zu begriinden und Einwanderer auszugrenzen (Bau-
bock 2001b). Die Funktion derartiger Zuschreibungen kultureller Représenta-
tionen kann man hervorragend an der mit der Leitkulturdebatte verkniipften
Diskussion um die Sprache der Einwanderer beobachten. Schon das Zuwande-
rungskonzept der CDU, in dem die Idee der Leitkultur ausformuliert wurde,
forderte, dass Einwanderer Deutsch lernen miissten. Interessant daran war vor
allem, dass sich kaum jemals jemand dagegen ausgesprochen hatte, dass Ein-
wanderer Deutsch lernen sollten — auch Einwanderer selbst haben sich bislang
keineswegs geweigert, die Sprache zu lernen, selbst wenn fiir viele die Mog-
lichkeiten zum Spracherwerb alles andere als ideal waren und das Ergebnis
daher manchmal zu wiinschen iibrig ldsst. Durch die Forderung entstand je-
doch das Bild, Ausldnder/Einwanderer konnten generell kein Deutsch, ja wo-
moglich weigerten sie sich sogar, Deutsch zu lernen. Die Forderung, Einwan-
derer miissten Deutsch lernen, wurde von Vertretern aller Parteien aufgegrif-
fen und repetiert. Niemand sagte: Stopp, natiirlich lernen und sprechen Ein-
wanderer Deutsch! Hier ereignet sich genau der Prozess der Zuschreibung,
den der Student aus Schiffauers Beitrag kritisiert. Die Zuschreibung verweist
auf die in Deutschland vielgeschméhten sogenannten ,,Tiirkengettos®, in de-
nen tatsichlich viele Kinder, die die Schule besuchen, Probleme mit der deut-
schen Sprache haben, weil sie in einer weitgehend tiirkischsprachigen Umge-
bung aufwachsen.”> Daran kniipft die Forderung ,,lernt Deutsch!“ an. Und sie
macht zweierlei. Erstens setzt sie eine Randgruppe der Einwanderer, die gera-
de diese Schwierigkeit hat, pars pro toto fiir alle Einwanderer und erklart da-
mit wieder einmal Einwanderer insgesamt zum Problem. Zweitens gibt sie die
,»Schuld® an dieser Situation den Einwanderern selbst, ohne auf die sehr pro-
blematische Geschichte deutscher Sprachpolitik gegeniiber Einwanderern zu
verweisen. Denn dann miisste man sagen, dass weit {iber das erste Jahrzehnt
der Arbeitsmigration hinaus das Deutschlernen der ,,Gastarbeiter* keineswegs
unterstiitzt wurde oder auch nur erwiinscht war, weil man ja von der Fiktion
ausging, dass sie in ihr Herkunftsland zuriick gehen wiirden. Der Aufenthalt in

25 Zur Kritik am ,,Mythos der Tiirken-Gettos* siche Holzner 1982.

26

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Deutschland sollte nicht durch sprachliche Eingliederung ,,verfestigt werden.
,,Qastarbeiter” sollten sich gerade nicht in Deutschland ,,integrieren®. Mit der-
selben Fiktion als Begriindung gab es in einigen Bundeslédndern noch bis An-
fang der 1980er Jahre spezielle Ausldnderklassen in den Schulen, die soge-
nannten ,, Tlirkenklassen®, in denen es vor allem darum ging, den Schiilern die
,,Heimatsprache* zu vermitteln (Demir und Sénmez 1999, Subklew 2001).
Die Debatte um die Deutschkenntnisse der Einwanderer, die von Politikern
gefiihrt und in den Medien verbreitet wurde, verstirkte das Bild von den Ein-
wanderer als den Anderen. Sie sind die, die kein Deutsch lernen, die sich nicht
integrieren, sondern an ihrer ,,Heimatkultur” festhalten.

Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz

In den letzten Jahren sind einige Studien verdffentlicht worden, welche die
kulturelle Reprisentation von Einwanderern aus der Tiirkei als ,,Andere®, die
auf Tirkisch und die Tiirkei fixiert bleiben und sich nicht ,,integrieren* wol-
len, in Frage stellen. Eine Untersuchung zur Mediennutzung von Migranten
aus der Tiurkei (Weill und Trebbe 2001) stellte fest, dass Einwanderer aus der
Tiirkei in Deutschland keineswegs in einer medialen tiirkischen ,,Parallelwelt™
leben. Die Zahl der Migranten, die nur deutschsprachige Medien nutzen, ist
groler als die Zahl derer, die lediglich tiirkische Medien konsumieren. Die
Mehrheit der Einwanderer aus der Tiirkei greift auf beide Kategorien von Me-
dienangeboten zuriick. Die Untersuchung fragte auch nach Sprachkompetenz
und fand, dass unter den jlingeren Befragten die deutsche Sprachkompetenz
hoher ist als die tiirkische. Zu Ergebnissen, die der vorherrschenden kulturel-
len Représentation der Einwanderer aus der Tiirkei &hnlich widersprechen,
kam eine Umfrage der Konrad-Adenauer-Stiftung iiber Einstellungen zu Staat
und Gesellschaft. Sie stellte einen hohen Grad emotionaler Verbundenheit der
Deutsch-Tiirken mit Deutschland fest (Wilamowits-Moellendorff 2002).

Um Missverstindnisse zu vermeiden, mochte ich an dieser Stelle betonen,
dass ich hier nicht feststellen will, tiirkische Deutsche seien hervorragend in-
tegiert oder gar assimiliert. Es geht allein darum, vorherrschende Zuschrei-
bungen von Differenz in Frage zu stellen und aufzulgsen, weil sie den Blick
auf eine komplexe soziale Realitédt verdecken und dazu beitragen, diese Rea-
litdt im Sinne dieser einfachen Zuschreibungen zu verdndern. Kulturelle Re-
préisentationen entfalten komplexe gesellschaftliche Wirkungen. Die Einfiih-
rung des Kulturkonzeptes in die Migrationsforschung und in die politische
Debatte tiber Einwanderung nach Deutschland hat bisher nicht dazu beigetra-
gen, komplexere, genauere Reprisentationen zu ermdglichen. Die bisherige
Erfahrung zeigt, dass es kaum moglich ist, ein komplexes Kulturkonzept in
den politischen Diskurs einzubringen. ,,Kultur“ hat nach wie vor eher die
Wirkung einer ,,Zwangsjacke®, wie Ayse Caglar (1990) schon vor mehr als
einem Jahrzehnt feststellte. Ich mochte daher dafiir pladieren, sowohl in wis-

27

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

senschaftlichen Studien als auch im politischen Diskurs auf das klassische
Kulturkonzept zu verzichten.

In den letzten Jahren sind verschiedene Arbeiten entstanden, die sich dem
Thema aus neuen Perspektiven ndhern. Sie schreiben kulturelle Differenz
nicht zu, sondern problematisieren sie. Wenn dabei von ,,Kultur die Rede ist,
dann geht es z.B. um Populirkultur, die gerade auch mit ethnisch-kulturellen
Zuschreibungen spielt (vgl. Caglar 1998, Kaya 2001). Schliisselkonzepte sind
Fragmentierung, Multivokalitidt oder Hybriditdt, es geht um die Vervielfalti-
gung kultureller Komplexitdt und Kompetenz, um die Subversion kultureller
Zuschreibungen. Auflen vor bleibt dabei der sozialpidagogisierende Ton, der
die Migrationsforschung in Deutschland so haufig dominiert.

Zu dieser Neubestimmung der Debatte um Einwanderer in Deutschland lei-
sten die Texte des vorliegenden Bandes einen Beitrag. Umut Erel problemati-
siert die Gleichsetzung von Kultur mit Nationalkultur, diskutiert die Macht-
verstrickung kultureller Zuschreibungen und zeigt die Moglichkeiten und
Grenzen von ,,Hybriditdt” als Alternativkonzept auf. Patricia Baquero Torres
analysiert die Verschriankung der Kategorien Kultur und Geschlecht im erzie-
hungswissenschaftlichen Migrationsdiskurs und die daraus resultierende dop-
pelte Ausgrenzung eingewanderter Frauen. Sie plddiert fiir eine Neubestim-
mung von Kultur und Geschlecht jenseits dichotomer Oppositionen. Tilman
Lanz betrachtet den Diskurs um Migration und Identitét in Deutschland aus
der Perspektive postkolonialer Kritik und analysiert, mit welchen Strategien
sich der ehemalige Bundestagsabgeordnete Cem Ozdemir durch das Feld dis-
kursiver Zuschreibungen in Deutschland bewegt. Fatima El-Tayeb diskutiert
selbstbewusste Stimmen der Anti-Identitétspolitik bei Kanak Attak und in der
HipHop-Szene, die im Spiel mit Grenzen und Identitdtskategorien deren
Wirkmaichtigkeit bloBstellen. Christine Kohl beschiftigt sich mit der Margi-
nalisierung eingewanderter Kiinstler durch die sogenannte ,interkulturelle
Kulturarbeit®, und legt dar, wie ,,interkulturelle Wochen* Migranten den Zu-
gang zu kiinstlerischer Ankerkennung weitgehend versperren. Nikola Tietze
untersucht die Diskurse junger tiirkischer Muslime in Hamburg-Wilhelmsburg
und zeigt auf, dass die religiose Orientierung eine Strategie darstellt, mit der
Erfahrung von Diskriminierung in der deutschen Gesellschaft umzugehen.
Levent Soysal belegt an drei Beispielen aus Berlin, dass jugendliche Migran-
ten vielfiltige kulturelle und politische Strategien jenseits der Zuschreibung
von Desorientierung und Marginalitidt durch die Mehrheitsgesellschaft ent-
wickeln und praktizieren. Im letzten Beitrag kehre ich die Perspektive um und
zeige am Beispiel von Aleviten und der tiirkischen Zeitung Hiirriyet auf, wie
ein- und ausgrenzende Diskurse den Einwanderern auch aus dem Herkunfts-
land tibergestiilpt werden.

Gemeinsamer Focus der Beitrdge ist die Kritik des Kulturkonzeptes, wie
es die Debatten iiber Migration in Deutschland dominiert. Es geht nicht in er-
ster Linie um Einwanderer aus der Tiirkei. So nehmen nicht alle Texte aus-
schlieflich auf diese Migranten Bezug und nichts liegt den hier beteiligten

28

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Autorinnen und Autoren ferner, als zur Konstruktion einer community der
,,Tiirken in Deutschland®, der ,,deutschen Tiirken* oder der ,.tiirkischen Deut-
schen® beizutragen. Auch die Rede von ,,Migranten* oder ,,Einwanderern® ist
im eigentlichen Wortsinn nicht korrekt, denn die wenigsten, von denen in die-
sem Buch die Rede ist, sind tatsédchlich noch selbst ,,gewandert”. Die Unzu-
langlichkeiten und Widerspriiche in den Bezeichnungen der Menschen, von
denen der Migrationsdiskurs handelt, reflektieren die Widerspriiche dieses
Diskurses selbst.

Zitierte Literatur

Abu-Lughod, Lila (1991): ,,Writing Against Culture”, in: Richard G. Fox
(Hg.), Recapturing Anthropology: Working in the Present, Santa Fe:
School of America Research Press, S. 137-162.

Auernheimer, Georg (1988): Der sogenannte Kulturkonflikt. Orientierungs-
probleme ausldndischer Jugendlicher, Frankfurt/Main: Campus.

Barath, Ferenc (1978): Kulturkonfikt und Kriminalitdt, Frankfurt/Main:
Campus.

Baubdock, Rainer (2001a): ,,Integration von Einwanderern — Reflexion zum
Begriff und zu seinen Anwendungsmoglichkeiten®, in: Harald Waldrauch
(Hg.), Die Integration von Einwanderern. Ein Index der rechtlichen Dis-
kriminierung, Frankfurt/Main: Campus, S. 27-52.

Baubdock, Rainer (2001b): Public Culture in Societies of Immigration. Wor-
king Paper, Willy Brandt Series of Working Papers in International Mi-
gration and Ethnic Relations, Malmé: IMER.

Berkenkopf, Beatrice (1984): Kindheit im Kulturkonflikt: Fallstudien iiber
tiirkische Gastarbeiterkinder, Frankfurt/Main: Extrabuch Verlag.

Bommes, Michael (1993): Migration und Sprachverhalten. Eine ethnogra-
phisch-sprachwissenschaftliche Fallstudie, Wiesbaden: Deutscher Univer-
sitdtsverlag.

Bourdieu (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Broyles-Gonzales, Yolanda (1990): ,, Tiirkische Frauen in der Bundesrepublik
Deutschland: Die Macht der Représentation®, in: Zeitschrift fiir Tiirkeistu-
dien 3, S. 107-134.

Caglar, Ayse (1990): ,,Das Kulturkonzept als Zwangsjacke in Studien zur Ar-
beitsmigration®, in: Zeitschrift fiir Tiirkeistudien 3, S. 93-105.

Caglar, Ayse (1998): ,,Verordnete Rebellion. Deutsch-tiirkischer Rap und tiir-
kischer Pop in Berlin®, in: Ruth Mayer/Mark Tekessidis (Hg.), Globalko-
lorit. Multikulturalismus und Populdrkultur, St. Andrd: Hannibal, S. 41-
56.

CDU (2000): Arbeitsgrundlage fiir die Zuwanderungs-Kommission der CDU
Deutschlands. Berlin (6. 11. 2000). Online verfiigbar:

29

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

http://www.cdu.de/ueber-uns/buvo/pmueller/arbeitsgrundlage.htm (Zugriff
am 11.12.00)

Clifford, James, George E. Marcus (Hg.) (1983): Writing Culture: The Poetics
and Politics of Ethnography. Berkeley: University of California Press.
Czock, Heidrun/Radcke, Frank-Olaf (1984): ,,Sprache — Kultur — Identitit.
Die Obsessionen der Migrationspiddagogen®, in: Gerd Stiiwe/Friedhelm
Peters (Hg.), Lebenszusammenhdnge von Ausldndern und pddagogische

Praxis, Bielefeld: AJZ, S. 37-77.

Delgado, J. M. (1972): Die ,, Gastarbeiter “ in der Presse. Eine inhaltsanalyti-
sche Studie, Opladen: Leske.

Demir, Mustafa/Sonmez, Ergtin (1999): ,, Ausldndische Kinder. Ihre Erzie-
hungs- und Integrationsmisere, Berlin: VWB.

EFMS (1997): Migration und Integration in Zahlen (CD-ROM), Bamberg:
Europdisches Forum flir Migrationsstudien. Auch online verfugbar:
http://www.uni-bamberg.de/~ba6ef3/dokcdr d.htm

Eryilmaz, Aytac¢ (1998): ,,Wie geht man als Arbeiter nach Deutschland?* In:
Aytac Eryilmaz/ Mathilde Jamin (Hg.), Fremde Heimat: Eine Geschichte
der Einwanderung, Essen: Klartext Verlag: 93-119.

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other. How Anthropology Makes Its
Object, New York: University of Columbia Press.

Fox, Richard G. (1985): Lions of the Punjab: Culture in the Making, Berke-
ley: University of California Press.

Gardet, Louis (1968): Islam, K6Iln: Bachem.

Giordano, Christian (1988): ,,,Miserabilismus als Ethnozentrismus: Zur Kri-
tik der Kulturkonfliktthese®, in: Ina-Maria Gerverus, et al. (Hg.), Kultur-
kontakt — Kulturkonflikt. Zur Erfahrung des Fremden, Frankfurt: Institut
fiir Kulturanthropologie, S. 243-249.

Gontovos, Konstantinos (2000): Psychologie der Migration. Uber die Bewiil-
tigung von Migration in der Nationalgesellschaft, Hamburg: Argument.
Griese, Hartmut M. (1984): , Kritisch-exemplarische Uberlegung zur Situation
und Funktion der Ausldnderforschung und einer verstehenden Ausldnder-
politik, in: ders. (Hg.), Bilanz und Kritik der Gastarbeiterforschung und

Ausldnderpddagogik, Leverkusen: Leske und Budrich, S. 43-58.

Gupta, Akhil/Ferguson, James (1997): ,,Beyond ,Culture:* Space, Identity and
the Politics of Difference®, in: dies. (Hg.): Culture, Power, Place: Explo-
rations in Critical Anthropology, Durham: Duke University Press, S. 33-
51.

Hamburger, Franz/Sens, Lydia/Walter, Otto (1984): ,,Uber die Unmdéglichkeit,
Politik durch Pddagogik zu ersetzen. Reflexionen nach einer Untersuchung
,Bedingungen und Verfestigungsprozesse der Delinquenz bei auslidndi-
schen Jugendlichen®, in: Hartmut M. Griese (Hg.), Bilanz und Kritik der
Gastarbeiterforschung und Ausldnderpddagogik, Leverkusen: Leske und
Budrich, S. 32-42.

30

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Herbert, Ulrich (1986): Geschichte der Auslinderbeschdftigung in Deutsch-
land 1880 bis 1980. Saisonarbeiter, Zwangsarbeiter, Gastarbeiter, Berlin:
Dietz.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim (1973): Soziologie des Fremdarbeiter-
problems. Eine theoretische und empirische Analyse am Beispiel der
Schweiz, Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag.

Holtbriigge, Heiner (1975): Tiirkische Familien in der Bundesrepublik. Erzie-
hungsvorstellungen und familiale Rollen- und Autoritdtsstruktur, Duis-
burg: Verlag sozialwissenschaftliche Kooperative.

Holzner, Lutz (1982): ,,The Myth of Turkish Gettos: A Geographic Case Stu-
dy of West German Responses Towards Foreign Migrants®, in: The Jour-
nal of Ethnic Studies 9, S. 65-85.

Jamin, Mathilde (1999): ,,Fremde Heimat. Zur Geschichte der Arbeitsmigrati-
on aus der Tirkei®, in: Jan Motte/Rainer Ohliger/Anne von Oswald (Hg.),
50 Jahre Bundesrepublik, 50 Jahre Einwanderung. Nachkriegsgeschichte
als Migrationsgeschichte, Frankfurt: Campus: S. 145-164.

Joppke, Christian (1999): Immigration and the Nation-State: The United Sta-
tes, Germany, and Great Britain, Oxford: Oxford University Press.

Kagitcibasi, C. (1987): ,,Alienation of the Outsider: The Plight of Migrants®,
in: International Migration 25, S. 195-210.

Kaya, Ayhan (2001): ,, Sicher in Kreuzberg.* Constructing Diasporas: Tur-
kish Hip-Hop Youth in Berlin, Bielefeld: transcript.

Lajios, Konstantin (1991): ,Familidre Sozialisations-, soziale Integrations-
und Identitdtsprobleme auslédndischer Kinder und Jugendlicher in der
Bundesrepublik Deutschland®, in: Konstantin Lajios (Hg.), Die zweite
und dritte Auslindergeneration. Ihre Situation und Zukunft in der Bundes-
republik Deutschland, Opladen: Leske und Budrich, S. 43-54.

Laviziano, Alex/Mein, Corinna/Sokefeld, Martin (2001): ,,,To be German or
not to be...° - Zur ,Berliner Rede* des Bundesprésidenten Johannes Rau®,
in: Ethnoscripts 3: S. 39-53.

Mebhrlénder, Ursula (1984): ,,Ausldnderpolitik und ihre sozialen Folgen®, in:
Hartmut M. Griese (Hg.), Der gliserne Fremde. Bilanz und Kritik der
Gastarbeiterforschung und Ausldinderpddagogik, Leverkusen: Leske und
Budrich, S. 89-102.

Meier-Braun, Karl-Heinz (1988): Integration und Riickkehr? Zur Ausldinder-
politik des Bundes und der Ldnder, insbesondere Baden-Wiirttembergs,
Mainz und Miinchen: Grinewald/Kaiser.

Mertins, Giinter (1983): ,,Zwischen Integration und Remigration: Die Gastar-
beiterpolitik der Bundesrepublik Deutschland nach 1973 und deren Rah-
menbedingungen®, in: Geographische Rundschau 35, Nr. 2, S. 46-53.

Pagenstecher, Cord (1994): Ausldnderpolitik und Immigrantenidentitdt. Zur
Geschichte der ,, Gastarbeit” in der Bundesrepublik, Berlin: Dieter Bertz
Verlag.

Polat, Ulger (1997): Soziale und kulturelle Identitcit tiirkischer Migrantinnen
der zweiten Generation in Deutschland, Hamburg: Verlag Dr. Kovag.

31

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Polat, Ulger (2000): ,,Zwischen Integration und Desintegration. Positionen
tiirkischstimmiger Jugendlicher in Deutschland®“, in: Iman Attia/Helga
Marburger (Hg.): Alltag und Lebenswelten von Migrantenjugendlichen,
Frankfurt/Main: IKO: S. 11-25.

Radtke, Frank-Olaf (1996): ,,Fremde und Allzufremde: Zur Ausarbeitung des
ethnologischen Blicks in der Einwanderungsgesellschaft®, in: Hans-Rudolf
Wicker; et al. (Hg.), Der Fremde in der Gesellschaft: Migration, Ethnizi-
tét und Staat, Zirich: Seismo: S. 333-352.

Reeg, Peter (1990): ,,Vor 20 Jahren. Bundesdeutsche Anwerbepraxis ausléndi-
scher Arbeitskrifte”, in: Heribert Kentenich/Peter Reeg/Karl-Heinz Weh-
kamp (Hg.): Zwischen zwei Kulturen. Was macht Auslinder krank?,
Frankfurt/Main: Mabuse Verlag, S. 155-163.

Sauter, Sven (2000): Wir sind ,, Frankfurter Tiivken“. Adoleszente Ablosungs-
prozesse in der deutschen Einwanderergesellschaft, Frankfurt/Main:
Brandes & Apsel.

Schiffauer, Werner (1983): Die Gewalt der Ehre. Erkldrungen zu einem tiir-
kisch-deutschen Sexualkonflikt, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner (1987): Die Bauern von Subay. Das Leben in einem tiirki-
schen Dorf, Stuttgart: Klett-Cotta.

Schiffauer, Werner (1991): Die Migranten aus Subay. Tiirken in Deutschland:
Eine Ethnographie, Stuttgart: Klett-Cotta.

Schiffauer, Werner (1997): ,,Die Angst vor der Differenz. Zu neuen Strémun-
gen in der Kultur- und Sozialanthropologie®, in: ders., Fremde in der
Stadt. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 157-171.

Schrader, Achim/Nikles, Bruno/Griese, Hartmut (1976): Die zweite Generati-
on. Sozialisation und Akkulturation ausldndischer Kinder in der Bundes-
republik, Kronberg: Athendum.

Sokefeld, Martin (2001): ,,Der Kulturbegriff in der Ethnologie und im 6ffent-
lichen Diskurs: Eine paradoxe Entwicklung?, in: Georg Stober (Hg.),
., Fremde Kulturen* im Geographieunterricht. Analysen — Konzepte — Er-
fahrungen, Verlag Hahnsche Buchhandlung: Hannover: S. 119-137.

Subklew, Ernestine (2001): Muttersprachlicher Unterricht und Integration
(Von der Tiirkenschule zum Fach Tiirkisch) (CD-ROM), Dissertation,
Universitédt Frankfurt/Main.

Stirling, Paul (1965): Turkish Village, London: Weidenfeld and Nicolson.

Straube, Hanne (1987): Tiirkisches Leben in der Bundesrepublik, Frank-
furt/Main: Campus.

Tertilt, Hermann (1996): Turkish Power Boys. Ethnographie einer Jugend-
bande, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Thranhardt, Dietrich (1984): ,,,Ausldnder als Objekte deutscher Interessen
und Ideologien®, in: Hartmut M. Griese (Hg.), Der gldserne Fremde. Bi-
lanz und Kritik der Gastarbeiterforschung und Ausldnderpddagogik, Le-
verkusen: Leske und Budrich S. 115-132.

32

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Treibel, Annette (1988): Engagement und Distanzierung in der westdeutschen
Ausldnderforschung. Eine Untersuchung ihrer soziologischen Beitrdge,
Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag.

Weische-Alexa, Pia (1982): Soziokulturelle Probleme junger Tiirkinnen in der
Bundesrepublik Deutschland. Koln.

Weiss, Hans-Jiirgen; Joachim Trebbe (2001): Mediennutzung und Integration
der tiirkischen Bevolkerung in Deutschland. Ergebnisse einer Umfrage des
Presse- und Informationsamtes der Bundesregierung, Potsdam: GofaK
Medienforschung.

Wilamowits-Moellendorff, Ulrich (2002): Tiirken in Deutschland — Einstel-
lungen zu Staat und Gesellschaft, Arbeitspapier, St. Augustin: Konrad-
Adenauer-Stiftung.

Wilpert, Czarina (1984). ,,International Migration and Ethnic Minorities: New
Fields for Post-War Sociology in the Federal Republic of Germany*, in:
Current Sociology 32: S. 305-352.

33

am 14.02.2026, 18:59:3 Opy


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 18:59:3


https://doi.org/10.14361/9783839402290-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

