DIE MENSCHENRECHTE
IM VERSTANDNIS DES ISLAM

Von Upo STEINBACH

Ein gemeinsames Verstindnis aller Volker iiber die Menschenrechte ist eine we-
sentliche Voraussetzung fiir die Verwirklichung der universalen politischen Ziele,
die von den Vereinten Nationen angestrebt werden: der Erhaltung des Friedens,
der Zusammenarbeit der Staaten und der Entwicklung bislang zuriickgebliebener
Volker. In diesem Sinne hat die ,Menschenrechtserklirung® der Vereinten Natio-
nen vom 10. Dezember 1948 ihre weit iiber das rein Deklamatorische hinausgehen-
de politische Bedeutung.

Die weltweite Anerkennung indessen, die sie gefunden hat, lifit leicht vergessen,
daf die ,Menschenrechte® im Verlaufe der europiischen Geschichte der Neuzeit
eine spezifische Bedeutung erlangt haben, die untrennbar ist von deren histori-
schem, politischem, religissem und kulturellem Hintergrund. Der Inhalt der
»Menschenrechte“ ist bestimmt durch die Auffassung vom Wesen des Menschen,
seiner Stellung in der Welt, und der Beziechung von Diesseits und Jenseits, von
Staat und Religion, die sich seit der Renaissance herausgebildet hat.

Deshalb liegt es nahe anzunehmen, dafl in einem so durchaus eigenen religios-
politischen Rahmen, wie es der Islam ist, die ,Menschenrechte“ einen eigenen In-
halt gewonnen und eine eigene Entwicklung genommen haben; und es ist zu unter-
suchen, ob nicht selbst in der Gegenwart, nachdem der islamische Raum sich unter
dem Eindruck des Zusammenstofles mit dem Westen seit Beginn des 19. Jahrhun-
derts religios wie politisch modernisiert und europiische Strukturen iibernommen
hat, Spuren der fiir ihn einst charakteristischen Bestimmung des Menschen und
seiner ,Rechte® erkennbar sind.

Die folgende Untersuchung wird in drei Teile gegliedert: Zunichst wird die Be-
ziehung zwischen dem System der islamischen Religion, der staatlich-politischen
Wirklichkeit und der Konzeption vom Individuum, seinem Wert und seiner
Position zwischen Diesseits und Jenseits, analysiert. Es folgt eine Darstellung
der Argumente, mit denen islamische Modernisten und Apologeten die Existenz
von ,Menschenrechten® im Islam nachzuweisen suchen. Im dritten Teil schliefllich
wird versucht, Elemente der traditionellen Konzeption in der politischen Gegen-
wart des islamischen Nahen Ostens aufzuzeigen.

Staat und Individuum im Islam

Der Islam ist nicht lediglich eine Religion im Sinnne eines theologisch-dogmatischen
Systems. Vielmehr impliziert er zugleich die Griindung eines spezifisch islamischen
Staates, enthilt also untrennbar eine geistlich-religiose wie weltlich-politische Kom-
ponente. Mit der Griindung eines durch den Propheten Muhammad gefiihrten
Gemeinwesens in Medina begann die Religion, auch die weltlichen Geschicke der

47

47 - am 17.01.2028, 17:01:00.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gemeinde zu gestalten. Es ist kein Zufall, dal der Zeitpunkt der Ubersiedlung
Mohammeds von Mekka nach Medina (622), der ,hidschra“, zugleich der Beginn
der islamischen Zeitrechnung istl.

Es ist zunichst notwendig, einen Blick auf einige grundlegende Ziige zu werfen,
die aus der Einheit von Religion und Politik im Islam resultieren und die die
Stellung des einzelnen Menschen im Staat und die Beziehungen von Staat und
Mensch bestimmen, die also mithin die Rahmenbedingungen fiir die Definition
von ,Menschenrechten® darstellen.

Der islamische Staat ist die politische Organisation der Gemeinde der Bekenner der
islamischen Religion (umma). Die rechtliche Grundlage des Zusammenlebens der
Muslime ist das islamische Gesetz, die ,shari’a“, die die Beziehungen des einzelnen
Menschen zu den anderen Menschen, zum Staat und zu Gott regelt. Die ,shari’a“
ist der unmittelbare Ausdruck des Willens Gottes; durch sie lenkt Gott selbst die
Geschicke seiner Gemeinde. Gott selbst ist der Gesetzgeber; das Gesetz ist von
ihm ein fiir allemal im Koran gegeben worden. Auch die Exekutive liegt bei dem
allmichtigen Gott: Er delegiert sie an einen Mittelsmann, d. h. an den Propheten,
und nach dessen Tode an den Imam oder Kalifen, ,khalifat rasGl Allih“, den
Stellvertreter des Gesandten Gottes.

Es wird deutlich, welche iiberragende Bedeutung in der religids-politischen Kon-
zeption des Islam dem Staate zukommt. Dieser ist der Triger des gottlichen Willens
im Diesseits; er ist das Instrument, durch welches Gott seine Gemeinde iiber die
Erde ausbreitet; durch ihn wird Gottes Wirken iiber die ganze Erde bestitigt.
Der islamische Staat hat das Ziel, eine Gemeinde zu organisieren, in der es einer
moglichst groflen Anzahl von Menschen (im letzten allen Menschen) méglich ist,
moralisch wie physisch in Ubereinstimmung mit dem Gesetz Gottes, d. h. Allahs,
zu leben2.

Zwei Aspekte der Stellung des einzelnen lassen sich daraus ableiten:

— Zum einen: Der Koran betont wieder und wieder die Grofle und Gewalt Gottes,
seine Allmacht im Universum und gegeniiber jedwedem auf Erden. Thm gegen-
iiber ist der einzelne ein Nichts; Selbstindigkeit und Selbstbehauptung Gott
gegeniiber sind ketzerische Frevel.

— Zum anderen: Angesichts der Aufgabe, die islamische Gemeinde iiber die ganze
Welt auszubreiten und den Anspruch der Universalherrschaft Allahs zu ver-
wirklichen, ist der Wert des einzelnen nicht an sich, sondern durch eine iiber-
geordnete Aufgabe bestimmt. Insofern er teilnimmt an der historischen Aufgabe
der islamischen Gemeinde, durch ihre Aktivitit im Diesseits die Existenz,
Allmacht und Einzigkeit Gottes zu bezeugen, gewinnt er die Legitimation fiir
sein Dasein. Nur im religiosen Raum also kommt dem Individuum iiberhaupt
Gewicht zu. Das bedeutet aber auch, dafl nicht dem einzelnen Muslim, sondern
dem Staat als ganzem zentrale Bedeutung zufillt: Die islamische Ordnung ist
als Ganzes werthaft, weil in ihr allein das Walten Gottes zum Ausdruck kommt;
und die Aufrechterhaltung dieser Ordnung ist prioritir, da nur in ihrem Rah-
men die religidse und politische Existenz des einzelnen iiberhaupt moglich ist.

Der Absolutheitsanspruch des islamischen Staatswesens als ganzem {iber den
einzelnen, zunichst verkorpert in der Person des Kalifen, spiter in der Person eines

1 Vgl. Fritz Steppat: Der Muslim und die Obrigkeit. In: Zeitschrift fiir Politik, N.F. Bd. XII, 1965,
S. 319—332.

2 S. Muhammad Asad: The Principles of State and Government in Islam, Berkeley and Los Angeles,
1961, S. 30 ff.

48

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jeden beliebigen Herrschers und seiner Administration, ist in der politischen Ge-
schichte der islamischen Welt aber auch in der sie begleitenden ,politischen
Theorie“ immer wieder deutlich geworden. Zwar gilt es zunichst als ausgemacht,
daff man der Obrigkeit nur dann gehorcht, wenn ihre Befehle sich im Rahmen
der Gesetze halten, vielleicht sogar nur dann, wenn sie nicht bloff im speziellen
Fall, sondern generell gottgehorsam ist3. Bald aber setzt sich die Uberzeugung
durch, dafl einem Herrscher auf jeden Fall zu gehorchen, die staatliche Ordnung
auf jeden Fall aufrechtzuerhalten sei. Zahlreich sind die diesbeziiglichen Aus-
spriiche, die dem Propheten zugeschrieben werden. So heiflt es: ,Auch mit einem
siindigen Herrscher sichert Gott die Straflen, bekimpft er den Feind im Glaubens-
krieg, zieht er die Steuer ein; auch unter einem siindigen Herrscher werden die
gesetzlichen Strafen vollzogen, findet die Pilgerfahrt nach Mekka statt, kann der
Muslim in Sicherheit bis zu seinem Tode die gottesdienstlichen Handlungen ver-
richten“4. Oder: ,Der Gesandte Gottes sagte: ,Die besten eurer Fithrer sind
diejenigen, die ihr liebt, und die, die euch lieben; diejenigen, iiber die ihr Segen
aussprecht, und diejenigen, die Segen iiber euch aussprechen. Die schlechtesten
eurer Fiihrer sind die, die ihr haflt, und die euch hassen; die, denen ihr flucht, und
die euch fluchen‘. Wir fragten: ,O, Gesandter Gottes! Sollten wir sie nicht stiir-
zen, wenn letzteres der Fall ist? Und er antwortete: ,Nein, solange sie nur das
Gebet unter euch aufrechterhaltens.

Die Zitate zeigen, dafl die Aufrechterhaltung der staatlichen Autoritit — weitge-
hend ohne Riicksicht auf ihre moralische Qualitit — oberste Pflicht der Muslime
ist. Wer iiber die faktische Macht verfiigt — sofern er nur den islamischen Charak-
ter des Staates nicht zerstort ——, ist der anerkannte Herrscher. Die Aufrechterhal-
tung des Staates als der irdischen Manifestation Gottes hat Prioritit vor der
Wohlfahrt des einzelnen Biirgers. Dem Staat gegeniiber bestehen dem einzelnen
keine Rechte, die er jenem gegeniiber geltend machen konnte und bei deren
Nichtbeachtung er sich gegen thn erheben kénnte.

Daraus folgen eiizige fiir das Verstindnis von ,Menschenrechten® im Islam wesent-
liche Ziige des islamischen Staates. Zum einen die Ubertragung der rigorosen Ein-
heit Gottes auf die staatliche Ordnung: Dem zentralen Dogma, dafl Gottes Wesen
eines und umfassend ist, entspricht die Auffassung von der Einheit und Allgewalt
des Staates. Hieraus resultiert die Tatsache, dafl die islamische Staatslehre keine
Instanzen kennt, deren Aufgabe es wire, die politische Machtausiibung im Leben
der Gemeinde zu kontrollieren. Alle Gewalten sind von der Macht der Zentral-
gewalt — im Idealfall dem Kalifen — abgeleitet, die wiederum ihre Machtfiille von
Gott erhilt.

Aus der Einheitsvorstellung folgt ferner, daff die islamische Staatstheorie niemals
die Existenz autonomer menschlicher Institutionen im Inneren der Gemeinde der
Gliubigen hat anerkennen wollen. Die Allmacht Gottes, auf Erden auf seinen
Statthalter iibertragen, duldet nicht die Existenz irgendeiner Gewalt, die aus einer
anderen Quelle abgeleitet ist. Thre Anerkennung auf Erden wiirde eine Variante
von Polytheismus (shirk) bedeuten. Im Grunde ist dies die gleiche Haltung, die
auf dem Gebiet der Theologie die Vorstellung zuriickweisen lifit, dafl Gott Attri-

3S. Stepgat, a. a. O, S. 321; mit Belegen.
4 As-Suyiti: ad-durr al- manthﬁr Kairo A. H. 1314, II, S. 178; vgl. Steppat, a. a. O., S. 325.

5 Nach M. Asad, a. a. O.,

49

47 - am 17.01.2028, 17:01:00.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bute zukommen kénnten, die eine eigene Existenz auflerhalb des gottlichen Wesens
besitzen.

Schliellich ist die ,juristische Person® im Islam unbekannt; daraus folgt der
»Ein-Mann-Charakter® etwa von Gerichten und anderen Institutionen. Der Herr-
scher bestimmt einen Gouverneur, einen Richter oder einen Befehlshaber der
Truppen, um einen Teil der Funktionen, die ihm selbst von Gott iibertragen sind,
ausfithren zu lassen. Dagegen ist die Einsetzung eines Gremiums wie eines Rates,
eines Kollegiums oder einer Kommission unbekannt. So finden wir keine Gerichte
als geschlossene Institutionen, keine Gemeindevertretungen und keine kooperativen
Gruppen, die diese oder jene Funktion auf den Gebieten der Rechtsprechung oder
Administration auszuiiben hitten®.

So liflt sich hier zusammenfassend feststellen, dafl im Rahmen der islamischen
Staatstheorie das Problem der ,Menschenrechte® sich nicht so stellen konnte wie
in Europa, das seit der Renaissance eine spezifische politische und kulturelle Ent-
wicklung vollzogen hatte und den Menschen als eine Grofle mit unveriuflerlichen,
fundamentalen Rechten, die ihm qua Menschen zustehen und an denen selbst
staatliche Gewalt endet, definierte. Angesichts der Allgewalt Gottes und des von
ihm durch seinen Stellvertreter regierten Staates konnte der einzelne als selbstin-
dige Einheit mit Rechten auflerhalb der religiosen und staatlichen Kompetenzen
nicht ins Blickfeld treten; es wire dies wohl tatsichlich als so etwas wie ,Viel-
gotterei“ erschienen. Die Interessen des Individuums miissen im Interesse des gan-
zen Staates aufgehen. Sein Leben, seine Macht und sein Gliick diirfen nicht fiir sich
selbst stehen; es muf} lernen einzusehen, dafl es keine eigene Existenz auflerhalb der
Existenz des Staates hat. Ein Muslim gewinnt so seine Identitit erst als ein Mit-
glied der islamischen ,umma®, und indem er sich fiir deren Erhaltung, Prosperitit
und Erweiterung einsetzt?.

Die historische Entwicklung des islamischen Staates

Solange die Fiihrung des islamischen Staates religidsen Grundsitzen geniigte, mag
eine Identifizierung zwischen dem einzelnen und dem Staatswesen moglich und
fruchtbar gewesen sein. Der hohe Anspruch lief} sich indessen nicht lange aufrecht-
halten, und rasch entwickelten sich Staatsideal und realpolitische Wirklichkeit
auseinander. Bereits die umaiyadischen Kalifen (661—750) gaben dem islamischen
Staatswesen zunehmend machtpolitische Ziige. Als dann die Abbasiden das Umaiya-
denhaus stiirzten (750) und das Kalifat an sich rissen, suchten sie ihm zwar zunichst
bewuflt eine religiose Prigung zu geben, doch traten die Spannungen zwischen der
sich unter dem Einfluff der Tradition der persischen Groflkénige zunehmend
realpolitisch gerierenden Herrscherklasse und der von ihnen eingesetzten Admini-
stration einerseits und den Untertanen andererseits hervor. Die ehemals ideale
einheitliche Gemeinde teilte sich in zwei Klassen. Zudem ging auch die geographi-
sche Einheit des Staates verloren: Ein Umaiyade floh nach Spanien und errichtete
dort ein Gegenkalifat, das sich als dauerhaft erwies (bis ins 11. Jahrhundert).

6 S. J. H Kramers: L’Islam et la démocratie. In: Orientalia Nederlandica. A Volume of Oriental
Studies, Leiden, 1948.

7 A. K. Faizuddin Ahmed: State and Individual in Islam. In: The Islamic Literature, Bd. 7, Nr. 5 (Mai
1955), S. 13—20.

50

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiter (seit 969) errichteten die Fatimiden in Kairo sogar ein schiitisches Kalifat.
Auch iiberall sonst in der islamischen Welt entstanden Fiirstentiimer, die faktisch
selbstindig waren, obwohl sie eine formale Oberhoheit des Kalifen anerkannten.
Und seit dem 10. Jahrhundert gerieten die abbasidischen Kalifen in ihrer eigenen
Hauptstadt Bagdad in offene Abhingigkeit von fremden Soldnerfiihrern, die sie
friither zu ihrem Schutze herbeigerufen hatten und die die Kalifen nach eigenen
Interessen ein- und absetzten. Von der Vorstellung des universalen Reiches, das der
Kalif als Mittelsmann Gottes unter dessen Gesetz regieren sollte, und der hohen
Konzeption des islamischen Staates als der zeitlichen Manifestation des Wirkens
Gottes, an dem mitzuarbeiten der einzelne seinen Sinn, seinen Wert und in dem er
seine Rechtstellung erhalten hatte, blieb kaum etwas iibrig.

Die Folge war, was als ,orientalischer Despotismus“ seit den Anfingen der Ge-
schichten des Orients immer wieder als typisch orientalische Herrschaftsform be-
zeichnet worden ist. Nachdem der Sinn des Staatswesens entleert ist, bleibt doch
der Zentralismus und Absolutismus des Herrschers und seiner Administration, die
zur Zeit des intakten Kalifates religios fundiert waren, bestehen. Das Fehlen jegli-
cher Institutionen unabhingig von der zentralen Macht, die in der Lage gewesen
wiren, die Gewalt des Herrschers zu beschrinken, zu kontrollieren oder dieser
einen organisierten Willen der Untertanen entgegenzusetzen, gibt jener, die nun-
mehr keine andere faktische Legitimation kennt als die eigene Stirke, die totale
Verfiigungsgewalt iiber den Staat und die Untertanen. Diese werden zum Spielball
dynastischer Interessen. Auf Seiten der Untertanen schliefllich fiihrt diese Entwick-
lung zu einem weitgehenden politischen Quietismus. Es interessiert sie immer weni-
ger, wer das Staatswesen verwaltet und auf welchem moralischen Niveau der Kalif
und die jeweilige Regierung stehen, solange nur die wichtigsten der Bestimmungen
des islamischen Rechts (shari’a) eingehalten werden, und es ihnen mdglich ist, ihr
irdisches Dasein entsprechend dem gottlichen Gesetz einzurichten. Es ist ein oft
zitiertes Dictum, das besagt: ,Wenn der Kalif (oder der jeweilige Herrscher) ge-
recht ist, so ist sein Anteil die Belohnung und der deine dankbar zu sein; ist er
ungerecht, so ist sein Anteil die Siinde, und der deine geduldig zu sein.“8

»Menschenrechte® und islamischer Modernismus

In der Flut neuerer islamischer Literatur iiber das Problem des ,islamischen
Staates®, d. h. iiber die Frage, ob und in welchem Umfang in unserer Zeit der
Islam zur Grundlage eines modernen Staatswesens gemacht werden konne?, wird
immer wieder der ,demokratische“ Charakter eines solchen hervorgehoben. In
dem Versuch, apologetisch die Zeitgemiflheit der rechtlichen, institutionalen, ge-
sellschaftlichen und ideologischen Aspekte des islamischen Gesamtsystems zu ,er-

8 Ibn Abd Rabbihi: Kitib al-iqd al-farid, Kario, Bd. 1, 1940, S. 10. Zum Niedergang der islamischen
Staatsauffassung, dargestellt an der Entwicklung der Kalifatstheorie, s. Enzyklopidie des Islams, 1. Aufl.,
. »khalifa®, II, 945 ff.; T. W. Arnold: The Caliphate, 2. Aufl., London 1965; G. E. von Grune-
baum: Der Islam im Mittelalter, Ziirich 1963, S. 169—204; R. Levy: The Social Structure of Islam.
Bemg the second edition of the Socxology of Islam, Cambridge 1962, S. 277—299.

S. iaz Ahmed Zikria: Les principes de IIslam et la démocratie, Paris 1958; Raihan Sharif: An
Islamlc State — a Realizable Idea. In: The Islamic Review, Januax 1954; Zaman, Badiuz: Islamic State —
A Realizable Idea. In: The Islamic Review, Bd. 7, Nr. 7, Juli 1955, S, 5—18; Saghir, Hassan Masumi;
Concept of Islamic State as I Understand it. In: ibid., September 1955. Vgl. B. Lewis: The Concept of
an Islamic Republic. In: Die Welt des Islam, Bd. 4, Nr. 1, Leiden 1955; H. Reiners: Die klassische
islamische Staatsidee, ihre moderne Interpretanon und ihre Verwxrkllchung in den Verfassungsord-
nungen muslimischer Staaten, Diss., Miinster 1968.

o

51

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weisen®, werden dabei mit Nachdruck die ,,Menschenrechte“1? als der islamischen
Lehre immanent apostrophiert. Genannt werden insbesondere die Gleichheit aller
Menschen ohne Unterschiede von Rasse, Hautfarbe oder ihrer religidsen Uberzeu-
gung; die Glaubens- und Meinungsfreiheit; das Recht auf Freiheit der Person; das
Recht auf Eigentum; sowie das Recht auf Erhaltung und Respekt des Lebens und
der Ehre. Angesichts des oben ausgefiihrten bedarf dies der Erliuterung und der
kritischen Untersuchung.

Der Kern des Islam lifit sich — soweit er den einzelnen Gliubigen betrifft — als
einen Glaubensakt zusammenfassen, der aus zwei Elementen besteht, die im
Glaubensbekenntnis zusammengefafit sind: Unterwerfung unter den einen Gott und
die Bejahung der prophetischen Mission, die dieser Mohammed als dem letzten
einer Reihe von Vorgingern in der Prophetenmission anvertraut hat. Zwischen
Allah und dem Gliubigen besteht eine unmittelbare Verbindung, die in der fiir alle
verbindlichen Offenbarung des Korans, aus dem wiederum die allgemein giiltigen
Rechte und Pflichten in Staat und Gesellschaft abgeleitet sind, einerseits und in
dem von allen unmittelbar vollzogenen Gebet andererseits besteht. Eine Zwischen-
schaltung eines Mittlerstands etwa in Form eines Priestertums, einer Kirche oder
eines Standes privilegierter Rechtsgelehrter kennt der Islam nicht. Das bedeutet,
daf} ein Muslim dem anderen religits vollig identisch ist. Indem der Islam zugleich
ein einheitliches soziales Ganzes bildet, verwirklicht er véllige Gleichheit, die auf
allen Ebenen des Lebens, die von ihm bestimmt werden, wirksam ist. Der Herr-
scher selbst, der nach der klassischen Theorie eigentlich aus einer Wahl hervorge-
gangen sein muf}, unterliegt dem Religionsgesetz wie jeder andere Muslim; er ist nur
»primus inter pares“. Dieser Sachverhalt hat zahlreiche moderne Apologeten be-
wogen, vom Islam als einer ,demokratischen Religion“ zu sprechen.

Die Freiheit des Glaubens und der Meinung wird von ihnen in der Stellung von
Christen und Juden innerhalb des islamischen Imperiums als gegeben angesehen.
Vom Beginn der islamischen Ausbreitung an stellte sich das Problem des Status der
zahlreichen in den eroberten Gebieten lebenden Andersgliubigen, die sich nicht zu
der neuen Religion bekehren wollten. Sie gewaltsam zu bekehren, hatte der Prophet
selbst zuriickgewiesen; sie andererseits voll an der politischen Gewalt partizipieren
zu lassen, verbot der Charakter des islamischen Staates selbst. Das Problem wurde
so gelost, dafl die ,Buchbesitzer (ahl al-kitdb), d. h. die Angehdrigen von Offen-
barungsreligionen, deren Propheten von Mohammed als seine ,Vorliufer® aner-
kannt wurden (es handelt sich um Christen, Juden und Zoroastrier), als ,Schutzbe-
fohlene“ (ahl al-dhimma oder dhimmi!) einen quasi autonomen Status unter
islamischer Oberhoheit erhielten; sie genossen so ein weithin freies religidses und
soziales Leben. Thre Rechte hatten keinen politischen Charakter im Sinne einer
verfassungsmifligen rechtlichen Gleichstellung mit den Muslimen, lebten sie doch
mehr neben als in der islamischen Gemeinde. Doch wurden ihnen zahlreiche
Zugestindnisse gemacht, die dem ,Menschenrecht” der Freiheit des Glaubens und
der Meinung nahekommen. Als Gegenleistung waren ihnen eine Kopfsteuer
(djizya)!2 und die Annahme loyalen Verhaltens gegeniiber dem Islam auferlegt.

10 S. E. Rabbath: La théorie des droits de ’homme dans le droit musulman. In: Revue Internatiomale
de Droit Comparé, 1959; N. J. Coulson: The State and the Individual in Islamic Law. In: International
and Comparative Law Quarterly, Jan. 1957; Henry Siegmann: The State and the Individual in
Sunni Islam. In: The Muslim World, Bd. 54/1, Jan. 1964.

11 S. Enzyklopidie des Islams, 2. Aufl., s. v. ,dhimmi*.

12 Ibid., s. v. .djizya“.

52

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daneben werden von den Modernisten noch allgemeinere Argumente ins Feld
gefiihrt, die beweisen sollen, daff die ,Menschenrechte® im Islam stets ihren festen
Platz gehabt hitten. So sei es die Mission des Islam von Anfang an gewesen, die
Ungerechtigkeit zu beseitigen, das Bose zu unterdriicken und den Sieg der Gerech-
tigkeit herbeizufiihren — der Gerechtigkeit unter all ihren Aspekten: zum Wohle
des Individuums wie zum Wohle aller Gemeinschaften ohne Unterscheidung der
Rassen oder Religionen. Recht (hakk) und Gerechtigkeit (adl) seien Leitmotive
koranischer Sprache, und die ,Anleitung zu dem, was statthaft ist, und das Ab-
halten von dem, was verboten ist“ (al-amr bil-ma’rGf wan-nahy ani ’l-munkar),
stelle die fundamentale Norm des religitsen Rechts und der Moral des Islam dar.
Gegen die islamischen Modernisten und Apologeten konnen indessen folgende
Einwinde vorgebracht werden:

Erstens: Bezugssystem und Rahmen der ,Rechte® bleibt die islamische Religion;
innerhalb des islamischen Reiches haben Nicht-Muslime nur die Stellung einer
geduldeten Minderheit, die neben der ,umma“ lebt. Fiir die Muslime waren sie
Menschen zweiter Klasse. Dariiber hinaus ist der Anwendungsbereich des Status
als ,dhimm1“ nur auf die ,ahl al-kitdb“ beschrinkt: Die Bekenner anderer Religio-
nen standen vor der Alternative Bekehrung oder Tod. Die absolute Uberordnung
des islamischen Rahmens iiber den Bereich der ,Menschenrechte“ kommt schlief-
lich in der Scheidung zwischen ,politischen und ,zivilen“ Rechten zum Ausdruck:
Erstere waren allein Muslimen, letztere allen zugestanden.

Zweitens: Die skizzierte Entwicklung der islamischen Staatskonzeption vom Ideal
einer Art Gottesstaates zur nackten Despotie und die totale Ohnmacht des ein-
zelnen in ihr zeigen, daf die rechtliche Stellung des einzelnen im Staat véllig
ungesichert war, dafl jener gegeniiber dem Staat und der Obrigkeit keineswegs
iiber jenen unverletzlichen Bereich verfiigte, den die ,Menschenrechte® dem
Individuum zusichern.

Drittens: Die religitse Gleichheit der Muslime als Glaubensbriider, die durch die
Unmittelbarkeit der Beziehung eines jeden einzelnen zu Gott gewihrleistet ist, hat
die Herausbildung einer Gesellschaft mit abgestuften und differenzierten Klassen
und Privilegien nicht verhindert. Auch wenn Durchlissigkeit und Mobilitit der
islamischen Gesellschaft grofler waren als im christlichen Bereich, ist doch de facto
eine hierarchische Struktur gegeben gewesen.

Viertens: Die Frau war dem Mann rechtlich untergeordnet.

Fiinftens: Auch die Glaubensfreiheit war nicht allen zustehendes Recht, sondern
religids begrenzt: Zwar konnte ein Christ oder Jude seinem Glauben treu bleiben
oder zum Islam konvertieren. Umgekehrt aber war es dem Muslim bei Todes-
strafe verwehrt, seinen Glauben zu verlassen.

An keiner Stelle innerhalb der staatstheoretischen, philosophischen oder juristi-
schen Literatur vor dem Zeitpunkt, da das moderne Europa begann auf den Islam
einzuwirken, hat sich eine Stimme erhoben, die Rechte des Individuums zu fordern.
Zwar hat es zahlreiche Volksbewegungen, politische Umstiirze, soziale Revolutio-
nen gegeben, die die Vitalitit der islamischen Gesellschaft trotz der von oben
auferlegten Immobilitit bezeugen. Wenn aber dennoch eine Doktrin der individuel-
len Freiheiten im Islam nie geschaffen wurde, so wohl deshalb, weil die Notwen-
digkeit, dies zu tun, nicht empfunden wurde. An der Stelle einer geschlossenen
Doktrin hat das islamische Recht versucht, dem Menschen ein Instrumentarium
von praktischen Regeln, Konzepten, Garantien bereitzustellen, und so einen Rah-

53

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

men des Gemeinschaftslebens zu schaffen, innerhalb dessen der einzelne sein Leben
einrichten konnte.

Die deutliche Spannung zwischen der absoluten Unterordnung des Muslims unter
dem Willen Gottes und seiner vollstindigen Einordnung in die Interessen des
ganzen, der ,umma¥, des islamischen Staates als der zeitlichen Manifestation des
Wirkens Gottes auf der eiren und dem Versuch der Erarbeitung eines passablen
Modus vivendi fiir den einzelnen auf der anderen Seite ist ein Grundzug des Islam
als ganzem auch auflerhalb des im Rahmen unseres Themas untersuchten politisch-
sozialen Bereichs. Dem Islam wohnt ein Element niichterner Verniinftigkeit inne,
das auf eine humane Durchfiihrung seiner Vorschriften hinwirkt. ,Allah wiinscht,
es euch leicht zu machen; und er wiinscht nicht, es euch schwer zu machen“13, ist
einer der Leitsitze islamischer Ethik. Der Islam ist in hohem Grade human, in dem
Sinne, dafl er den Menschen nimmt, wie er ist. Er ist aber nicht humanistisch, in
dem Sinne, daf} er sich um die moglichst reiche und méglichst volle Entfaltung und
Entwicklung der im Menschen liegenden Moglichkeiten bekiimmerte und daf}
ihm die Menschenformung als die erste und vornehmste Aufgabe der Kultur er-
schiene und der Mensch selbst als sein eigenes und gleichsam absolutes Maf314.

Die ,Menschenrechte® in der heutigen Welt des Islam

Die igyptische Expedition Napoleons (1798) wird gemeinhin als der Zeitpunkt ge-
setzt, an welchem die Unterlegenheit der islamischen Welt auf allen Gebieten end-
gliltig sichtbar wurde, und ihre rasche politische Unterwerfung unter Michte des
Westens ihren Anfang nimmt. Fiir den Muslim waren damit nicht nur der Rahmen
seiner politischen Existenz, sondern die Grundlagen seines gesamten Daseins in
Frage gestellt. Gemifl seinem Staatsverstindnis war sein Staat ja nicht eine
autonome Grofle, sondern in thm war Gott selbst unmittelbar wirksam; d. h. der
Zustand des Staates, sein Gedeihen und sein internationales Ansehen waren fiir ihn
zugleich Aussagen iiber Gott, sein Wirken, ja seine Existenz. Wenn die politische
Stellung der Gemeinde Gottes unaufhaltsam sich zu verschlechtern schien, wie
war es da mit Gott gestellt: Hatte er sich vor der Gemeinde zuriickgezogen?
Hatten die Gliubigen die Mittel, mit denen er sie gelenkt hatte, das gottliche
Gesetz, verfilscht oder nicht mehr richtig angewandt? Was galt es also zu tun, um
die politische Ordnung der islamischen Welt wieder auf jene Hhe zu bringen,
die von dem Muslim als natiirlich und angemessen empfunden wurde und auf der
sein Selbstverstindnis als Muslim wieder ,in Ordnung® war? Die politische Krise
war also unabtrennbar zugleich eine geistig-kulturelle und diese wiederum nicht zu
16sen ohne eine neue tragfihige politische Ordnung.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts glaubten die politischen Fiihrungsschichten des
Nahen Ostens, den Schliissel der Uberlegenheit des Westens gefunden zu haben.
Es schienen die westlichen Staatsideen und politischen Institutionen zu sein, die
diesem eine solche Dynamik verliehen; sie zu {ibernehmen, mufite bedeuten, die
islamische Welt aus Krise und Stagnation herauszufiilhren und ihr neue Vitalitit
zu verleihen. Insbesondere von der Hinwendung zum Nationalismus und den kon-

13 Koran II, 181.
14 S. G. E. von Grunebaum: Der Islam im Mittelalter, Ziirich und Stuttgart, 1963, S. 295 f.

54

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stitutionellen und demokratischen Instrumenten und Institutionen erhoffte man
die umfassende politische Erneuerung.

Diese Entwicklung aber bedeutete zunichst einen mehr oder minder offenen Bruch
mit der traditionellen islamischen Ordnung und die Aufgabe des theokratischen
islamischen Staatsgedankens und des religits fundierten gesellschaftlichen Systems.
Dies zugunsten einer Ordnung, die auf Territorium, Sprache, Abkunft aufbaute
und in ,dem Menschen® das gestaltende Grundelement eines Gemeinwesens er-
blickte, das seine Legitimation nicht in Gott als dem einzigen Souverin erfuhr,
sondern seine Souverinitit in sich selbst barg. Anstelle des Herrschers, der auto-
kratische Gewalt als Statthalter Gottes auf Erden und Hiiter des gottlichen Geset-
zes ausiibte, traten nunmehr konstitutionelle Elemente wie Verfassungen, Parla-
mente und Parteien.

Auf dem Territorium des wihrend des Ersten Weltkriegs zerfallenen Osmanischen
Reiches entstanden eine Reihe Nationalstaaten, die sich territorial, rassisch, histo-
risch, ideologisch, wirtschaftlich und politisch gegeneinander abgrenzten. Hatte
sich das Osmanische Reich zumindest formal noch als politischer Reprisentant
der ,umma“ verstanden, so erschien diese nun politisch zersplittert und allenfalls
auf der Basis des religiosen Bekenntnisses zum Islam und gelegentlicher gesamt-
islamischer Konferenzen fortbestehend.

Dieser Prozefl der Modernisierung schuf auch fiir die ,Menschenrechte® im islami-
schen Bereich einen neuen Rahmen. Bereits 1839 hatte der osmanische Sultan
Mahmud II. unter dem Einfluf} franzésischer und belgischer Vorbilder im Rahmen
seiner allgemeinen Reformmafinahmen, die unter dem Namen ,hatt-i scherif*
(groflherrliches Handschreiben von Giilhane) in die Geschichte eingegangen sind,
einen Grundrechtskatalog erlassen. Von besonderem Interesse war hier neben an-
derem die praktische Gleichstellung der islamischen und nicht-islamischen Unter-
tanen des Sultans, insbesondere durch die Bestimmung der Gleichheit aller bei der
Heranziehung zum Militirdienst. War die Verteidigung des islamischen Staates
bislang ein natiirliches Prirogativ der Muslime selbst, so bedeutete die Mafinahme
einen deutlichen Schritt in Richtung auf eine Entflechtung des Staates aus seinem
religidsen Zusammenhang. Nach der Verabschiedung von regelrechten Verfassun-
gen im Osmanischen Reich (1876) und Persien (1906/7) sind Verfassungen nach
dem Ende des Ersten Weltkriegs in nahezu allen Nachfolgestaaten des Osmanischen
Reiches verkiindet worden. In ihnen sind durchweg die wichtigsten Grundrechte
verankert. Unter anderen werden genannt: die Gleichheit aller Biirger vor dem
Gesetz, die Unverletzbarkeit der personlichen Freiheit, die Unverletzbarkeit der
Wohnung, die Freiheit der Religionsausiibung, die Meinungsfreiheit, das Ver-
einigungsrecht.

Die Frage, die sich damit stellt, ist jedoch, ob in diesen Entwicklungen tatsichlich
eine vollstindige Angleichung der politischen Systeme, ob ein tiefgreifender Wandel
der fiir den Islam so charakteristischen Beziehungen von Religion, Staat und
Individuum stattgefunden hat, oder nicht vielmehr klassische islamische Konzep-
tionen nachwirken. Nur ein paar Hinweise seien hier gegeben:

1. Die in die Verfassungen eingefiihrten Grundrechte bleiben im allgemeinen nur
unvollkommen abgesichert. Zieht man als Beispiel die dgyptische Verfassung vom
25. Mirz 1964 heran?5, so stellt man fest, dafl ein echter Schutz der Grund-

15 Vgl. R. Biiren: Nassers Agypten als arabisches Verfassungsmodell, Opladen 1972, S. 33 f.

55

47 - am 17.01.2028, 17:01:00.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechte gegeniiber der staatlichen Gewalt nicht wirklich gegeben ist. Etwa die
Hilfte der Grundrechte und staatlich garantierten Einrichtungen ist nach dem
Wortlaut der Verfassung der Verfiigung der staatlichen Gesetzgeber unterstellt.
Diese sind die Nationalversammlung sowie der Prisident der Republik. Der staatli-
che Gesetzgeber, ob Nationalversammlung oder Prisident, ist an keinerlei Rechte
oder Grundrechte gebunden. Ausdriickliche Sicherungen wie das Verbot der indi-
viduellen Durchbrechung der Grundrechte oder die Unantastbarkeit des Wesens-
gehalts waren der genannten Verfassung unbekannt. Auch die Grundrechte, die
ihrem Wortlaut nach nicht zur Verfiigung des staatlichen Gesetzgebers stehen,
genieflen keinen hinreichenden Schutz. Da sie kein unmittelbar anwendbares
Recht darstellen — eine Bestimmung wie Artikel 1 III Grundgesetz fehlt —, ent-
falten sie lediglich eine programmatisch-direktive Wirkung.

2. Es gibt Indizien dafiir, dafl der Absolutheitsanspruch des islamischen Staates
gegeniiber dem Individuum auch in modernen Nationalstaaten fortbesteht: Die
unzureichende Absicherung der Grundrechte entspricht der Stellung des einzelnen
in der ,umma® des arabisch-islamischen Staates. Zum anderen ist auf die Vorrang-
stellung des Staatsprisidenten im Rahmen der Verfassung hinzuweisen, die weder
durch das Parlament noch die Judikative vollkommen kontrolliert wird. Dieser
Sachverhalt weist Ziige der Stellung des Kalifen im klassischen islamischen Staat
auf, in welchem auch neben diesem als ,vicarius dei“ keine legitime selbstindige
Gewalt bestehen konnte. Der autoritire Charakter nahezu aller nahéstlichen
Regime und das Auftreten charismatischer Fiithrer zwischen Marokko und Pakistan
wiren so letztlich aus einer vielhundertjihrigen islamischen Tradition zu verstehen.

In diesem Zusammenhang ist auch die Rolle der Parteien interessant. Es ist be-
zeichnend, daf in zahlreichen islamischen Staaten — genannt seien Algerien,
Libyen, Tunesien, Agypten und der Sudan — Einheitsparteien bestehen, was einer
Quasi-Monopolisierung der Gestaltung des politischen Lebens durch diese Organi-
sationen gleichkommt. Wo es eine Einheitspartei nicht gibt, werden die aktiven
Krifte von einer dominierenden Partei im Rahmen einer Art ,Nationaler Front
wie etwa in Syrien oder im Iraq unter der Baath-Partei gefiihrt.

Die Einheitspartei ist nicht Partei im westlichen Sinne: Sie ist unmittelbarer Aus-
druck des Selbstverstindnisses der Gesamtheit der politischen und gesellschaftlichen
Krifte. Die Vorstellungen von der weiteren Entwicklung von Staat und Gesell-
schaft sind allen auf so selbstverstindliche Weise gemeinsam, wie dies in der von
Gott gelenkten ,umma“ durch die islamische Geschichte theoretisch der Fall ge-
wesen ist. Die Partei erscheint mithin als ein moderner Ausdruck der klassischen
arabisch-islamischen Konsensualgemeinschaft. Thre Bedeutung besteht vor allem
darin, den Konsens (idschma’) dieser Gemeinschaft in die politische Praxis umzuset-
zen und zu organisieren!®, Als eine Manifestation der Konsensualgemeinschaft
kann es nur eine politische Organisation in einem Staat geben — andere Parteien
sind subjektive Abweichungen vom objektiv notwendigen Gang der Dinge. In die-
sem Sinne betrachtet das libysche Parteigesetz vom 30. 5. 1972 in Artikel zwei
parteipolitische Aktivititen als einen Akt von Verrat gegen das Volk??,

16 Vgl. R. Biiren: Die Arabische Sozialistische Union, Opladen 1970, S. 226. Text in Verfassungstexte
»Aegypten®, Beilage zu VRU 1972, Heft 2 der neuen Verfassung.

17 Summary of World Broadcasts, Part 4. The Middle East and Africa. Published by the monitoring
service of the British Broadcasting Corporation, 4004/A/1, 2. 6. 1973.

56

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies macht deutlich, dafl trotz der Ubernahme moderner staatspolitischer Elemen-
te ein Wandel iiberkommener Auffassungen nur teilweise stattgefunden hat. Noch
immer ist der Staat in seiner politischen Sinngebung dem Wert des Einzellebens
iibergeordnet. Und trotz der Bekundung der Rechte des Menschen bleibt dieser als
einzelner politisch unbeachtet und gegeniiber dem Ganzen von untergeordneter
Bedeutung. Oder wie es der libysche Ministerprisident Jallud ausgedriickt hat:
Gegeniiber dem kollektiven Konsens der ,umma“ habe der einzelne keine Bedeu-
tung, sondern konne allenfalls diesen Konsens verfilschen!s.

3. Trotz der ausdriicklichen Fixierung des Gleichheitsprinzips in den Verfassungen
gibt es zahlreiche, aus traditionellem islamischem Recht stammende Vorbehalte
gegen dessen Verwirklichung. Bekannt ist die de facto bestehende Abstufung der
Geschlechter: Trotz lebhafter Diskussion der Frauenfrage und der Aktivitit von
Frauenverbinden bleibt die Frau in ihrer rechtlichen, gesellschaftlichen und politi-
schen Stellung dem Mann nachgeordnet. Der libysche Staatsprisident al-Qadhafi
hat anlifllich einer Diskussion mit igyptischen Frauenverbinden in Kairo (Juli
1973) die korperlichen Eigenheiten beschrieben, die eine spezifische Rolle der Frau
in der Gesellschaft determinieren. Und die neue igyptische Verfassung vom Sep-
tember 1971 sieht in Artikel elf zwar grundsitzlich die Gleichstellung von Mann
und Frau im politischen, sozialen, kulturellen und wirtschaftlichen Leben vor,
schrinkt allerdings ein: ... ohne die Normen der ,shari’a“ zu verletzen!?.“
Ungleichheiten entstehen auch aus der religissen und rassischen Zugehorigkeit:
In zahlreichen nahéstlichen Staaten gibt es mehr oder minder starke religitse
(etwa christliche oder jiidische) oder rassische (etwa kurdische) Minderheiten.
Mag auch ihr zivilrechtlicher Status mit Einschrinkungen demjenigen der arabisch-
muslimischen Mehrheit dhnlich sein, so sind sie doch in ihren politischen Rechten
eingeschrinkt, unterprivilegiert und als Gruppe unterreprisentiert. Ohne auf Ein-
zelheiten einzugehen, sei hier nur an die Kopten in Agypten und die Kurden im
Iraq erinnert.

4. Die — wenn auch in verinderter Form — fortbestehende Zusammengehorigkeit
von Religion und politisch-sozialem System kommt in der Tatsache zum Aus-
druck, dafl der Islam als die Grundlage der Gesetzgebung oder als ,Staatsreligion®
in fast allen arabischen Staaten (und Pakistan)?® anerkannt wird. Dies gilt fraglos
fiir Saudi Arabien, dessen ganzes Rechtssystem noch auf dem religiosen Gesetz
(sharl’a) aufgebaut ist und das deshalb keiner ,Verfassung® bedarf. Das gilt auch
fiir die Emirate der Arabischen Halbinsel, die erst in jiingerer und jiingster Zeit
im Zuge der Gewinnung der Unabhingigkeit und politischen Selbstindigkeit von
Grofibritannien verfassungsmiflige Organe eingefiihrt oder sich ordentliche Ver-
fassungen gegeben haben. Besonders signifikant indessen ist die Betonung der
Stellung des Islam im Rahmen des Staatsgefiiges in den sogenannten ,progressiven®
arabischen Staaten. Algerien z. B. hat den Islam zur Staatsreligion erhoben?!. Die
igyptische Verfassung geht weiter; dort heifit es in Abschnitt 1, Artikel 2: ,Der

18 Summary of World Broadcasts, ME/4125/A/10, 23. 10. 1972. Vgl. Ahmad Nur: Islamic Democracy
versus Modern Western Democracy. In: The Islamic Literature, Bd. 9, Nr. 1/2, Januar—Februar 1957;
Muhammad Abdullah al-Araby: The Concept of State in Islam: Western and Islamic Concepts of State.
In: The Islamic Review, Juli—August 1959.

19 Oriente Moderno, Rom, Nr. 51, 1971, S. 687; Verfassungstexte , Aegypten® (Anm. 16).

20 Verfassungstexte ,Pakistan®, Beilage zu VRU 1974, Heft 2. Nicht mehr dagegen in Bangladesh, vgl. Ver-
fassungstexte ,,Bangladesh®, Belage zu VRU 1973, Heft 4.

21 S. Oriente Moderno, Nr. 43, 1963, S. 651—656.

57

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam ist die Religion des Staates; Arabisch ist seine offizielle Sprache. Die Prin-
zipien der islamischen ,,shar?’a“ sind eine Hauptquelle der Gesetzgebung?2.«

Indem das islamische Recht in den Mittelpunkt der staatlichen Existenz geriickt
wird, ist angezeigt, daf} auch heute ein islamischer Staat seine Legitimation aus dem
Wirken Gottes in ihm ableitet. Und dies bedeutet gleichzeitig, dafl auch die Stel-
lung des Menschen zum Teil noch von jenen Vorstellungen geprigt ist, die als fiir
den Islam konstituierend herausgearbeitet wurden. Dort also wo in islamischen
Verfassungen nach westlichem Vorbild Grundrechte des Menschen verankert wer-
den, sind sie zwar mehr als nur Zugestindnisse an einen iiberlegen erscheinenden
kulturellen und politischen Raum; sie entspringen durchaus dem echt humanen
Zug, der dem Islam stets innewohnte. Sie bedeuten aber noch nicht ein klares Be-
kenntnis zu einer Welt des Menschen als dem Ausgangspunkt und dem Ziel der
irdischen Ordnung. Sondern letztlich handelt auch jetzt noch der Mensch ad
maioren dei gloriam, d. h. islamisch gesprochen: zur Erfiillung des Willens Gottes
auf Erden. Insofern liegt die Prioritit nicht bei ihm als Triger unabdingbarer
Rechte, sondern bei der ,shart’a“ als der letzten politischen und gesellschaftlichen
Richtschnur.

In der Politik im Nahen Osten ist gegenwirtig ein Prozefl der ,Islamisierung®
erkennbar. Das bedeutet, dafl die Auflenpolitik, die Innen- und Gesellschaftspolitik
arabischer Staaten ganz deutlich wieder stirker auf islamischem Fundament griin-
den. Zahlreich sind die Indizien; genannt sei hier nur die verstirkte Rolle des
islamischen Staates Saudi Arabien auf gesamtarabischer Biihne. Den radikalsten
Versuch, den Islam in vollem Umfang wieder zur Grundlage der gesamten politi-
schen Existenz zu machen, stellt die libysche ,Kulturrevolution® al-Qadhafis dar.
Auf eine Formel gebracht ist ihr Ziel, Gott und seine Gemeinde wieder in jene
unmittelbare Beziehung zu bringen, die Qadhafi als die Bedingung der groflen
Erfolge, der politischen Stirke und gesellschaftlichen Kohirenz der ersten Jahr-
hunderte des Islam sieht. Dazu sei es notwendig, das islamische Recht wieder zur
Anwendung zu bringen und die ,importierten® westlichen Gesetze zu eliminie-
ren?s,

Die libyschen Mafinahmen kénnen nicht als typisch fiir die Situation in der ara-
bisch-islamischen Welt gewertet werden. Gleichwohl sind sie vielleicht symptoma-
tisch fiir gewisse Entwicklungen, die nach einer langen Phase der Adaptation west-
licher politischer und gesellschaftlicher Modelle wieder auf stirkere Abgrenzung
zielen und nach einer Phase politischer und kultureller Dominanz von auflen die
Eigenkrifte des islamischen Raumes wieder zu aktivieren beginnen.

Bedeutet diese Entwicklung einen Riickschritt ins Mittelalter und mit Bezug auf die
Menschenrechte, dafl der Islam einen zentralen Wert der modernen Welt nicht
oder nur oberflichlich anerkennt? Wohl kaum! Die ,Menschenrechte haben
nur einen anderen Stellenwert; der moderne Muslim bestreitet nicht, daff Aufstel-
lung und Wahrung der Rechte des Menschen auf Erden eine zentrale Aufgabe des
Menschen darstellen; nur bestreitet er, dafl sie dem Menschen als solchem zukom-
men. Nach seiner Vorstellung kommen sie ihm zu, weil der Mensch der Triger der
gottlichen Ordnung auf Erden ist; und insofern dieser an dieser Ordnung mitbaut,
ist er gleich und frei und unverletzbar.

22 S. Oriente Moderno, Nr. 51, 1971, S. 686—689; Verfassungstexte ,Aegypten® (Anm. 16).
23 S. Summary of World Broadcasts, ME/4273/A/9-20, 17. 4. 1973; vgl. auch Bryde: Die Libysche Ver-
fassungsproklamation vom 11. Dezember 1969, VRU 1970, S. 383 f.

58

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So haben die islamischen Staaten aus voller Uberzeugung die ,Menschenrechtser-
klirung der Vereinten Nationen® vom 10. Dez. 1948 unterzeichnet, wie sie aus
voller Uberzeugung in den Vereinten Nationen mitarbeiten. Denn die Aufgaben
dieser internationalen Organisation im allgemeinen und der ,Menschenrechts-
erklirung® im besonderen sind die Aufrichtung von Ordnung und Gerechtigkeit
wie die Forderung des Guten und die Vernichtung des Bosen. Dies aber sind
Aufgaben, mit denen sich der Muslim voll identifiziert und deren Vollbringung
ein entscheidender Bestandteil seines politisch-religidsen Glaubens ist: Denn das
Wirken Gottes in der Welt kann nur auf Ordnung und Gerechtigkeit zielen; diese
konnen aber nur durch das Medium menschlicher Titigkeit verwirklicht werden.
Ist aber die Welt in Ordnung, in der Ordnung Gottes, dann ist auch sein Glauben
»in Ordnung®.

59

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

be changed to the Presidential form of government. No doubt, there is hardly
any indication that the Indian “model” will be realized.

The development in Bangladesh proves that even the “best” constitution can
not compensate for a deficit of efficiency, integrity, and rationality on Govern-
ment’s side.

Human Rights in Islamic View
By Upo STEINBACH

The conception of inalienable and prenational existing human rights, bestowed
upon the individual person “by nature” has emerged from the specific framework
of occidental culture. It presupposes the conviction of the individual person’s
autonomous existence. Islam has not been able to do this. According to Islamic
reading, rooted in the indissoluble unity of religion and political existence in this
world, the Islamic community, through its actions, bears witness to God’s rule,
who governs it directly through His law (shari’a). Thus, the Islamic state, being a
manifestation of God in this world, is the superior order to the interest of which
every individual must submit itself; the individual person has a value only in so
far as he takes part in pursuing the goals and missions of the Islamic Community.

In view of the significance accorded to the state by Islam, individual rights
existing “per se” were not conceived. Although Islamic lawyers have worked
out a system of rules, according to which the individual person was able to
create for himself a humane existence, the continuity of the national order was
more important to them than preserving the individual person’s fundamental
rights. And since through the passage of Islamic history, particularly since the
10th century, the power of the state was converted into a tyranny by the rulers,
the individual person increasingly became a subordinate, lacking will and rights.
Islamic modernists and apoligists have tried to show the existence of human rights,
in the occidental meaning, in Islam and have tried to embody the equality of all
people, freedom of religion, personal liberty, and the right to have life and honor
respected. Especially the 19th and 20th century reform of the Islamic world
in regard to the political principles of the Occident has made human rights a
constituent of the constitutions of nearly every Islamic country. However, it is
still obvious that elements of a traditional system are impeding a total recognition
of human rights. In particular the embodiment in the constitutions of Islam being
the state religion indicates that even today the priority of terrestrial order lies less
with the individual person bearing inalienable rights than in the realization of
God’s will.

47 - am 17.01.2028, 17:01:00. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1975-1-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

