Einleitung.
In einem rasenden Fieber verschwendet

Wir toten uns alle. Wir alle, die Menschen unse-
rer Zeit. Und das Uberhandnehmen des Koka-
inschnupfens ist ein Symbol fiir die Vergiftung,
der wir alle erliegen, [...] es ist der siifle freiwil-
lige Tod, den wir alle mit verschiedenen Stim-

. . 1
men und verschiedenen Worten herbeirufen!

Unmut und Verlegenheit machen sich langsam im Publikumssaal der Berliner
Volksbiihne breit, als sich Irina Potapenko, die die Prostituierte und Praktikantin
Christine spielt, in Frank Castorfs Kokain-Inszenierung” in einen durchsichtigen
Kasten zuriickzieht, zusammenkriimmt und schreit. Sie schreit nicht kurz auf, sie
schreit lange. Richtig lange — zu lange fiir so manchen im Publikum. Christines
Schrei ist eine Zumutung. Der Zuschauer, ohnehin durch Videoeinspielungen,
parallel gefiihrte Gespriche, laute Musik und das Biihnenbild von Jonathan Mee-
se hoffnungslos reiziiberflutet, wird mit diesem Schrei allein gelassen. Und er
fiihlt sich nicht wohl damit. Dass niemand so richtig weil}, wie es eigentlich ge-
nau zu diesem Schrei kam und wie lange er noch dauert, macht die Situation
nicht gerade besser. Die fehlenden Informationen erleichtern das Ertragen des
Schreis in keiner Weise: er wird durch die vorgebliche Kontextlosigkeit nicht 14-
cherlich oder in seiner Wirkung gemildert. Im Gegenteil, gerade das macht ihn
noch unertréglicher. Geboren wird der Schrei aus der kokainschwangeren, orgi-

1 Pitigrilli: Kokain. — Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt 1988, 172.
2 Kokain nach dem Roman von Pitigrilli hatte an der Volksbithne Berlin im Grofien

Haus Premiere am 31. Januar 2004 unter der Regie von Frank Castorf.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

astischen Atmosphire, die Pitigrilli in seinem Roman nachzeichnet. Als Prostitu-
ierte und, bei Castorf, Angehorige der verlorenen Generation Praktikum (wobei
unklar bleibt, ob das Kokain Christine ins Praktikum getrieben hat oder umge-
kehrt) hat die Stichtige geniigend Griinde zur Verzweiflung: Entfremdung des
eigenen Korpers, Entfremdung der eigenen Arbeit, Geldnot, Verfall des gewinn-
bringenden Korpers, die iibermichtige Kokainsucht, das stdndige Ausgebeutet-
werden durch die anderen. Durch die Uberforderung, die der Zuschauer ange-
sichts der parallel gefiihrten Gespriche/Lieder/Tdnze empfindet, zeichnet die
Inszenierung den rauschhaften Zustand nach. Der Zuschauer kommt nicht mehr
mit, kann die Zusammenhénge nicht mehr erschlieen, versteht hier ein Wort
und dort einen Teil, aber das Ganze bleibt ritselhaft. Der Rausch iiberspitzt da-
bei eine Erfahrung, die jeder auch im Leben macht: die stete Unverstindlichkeit
des Allgemeinen. Aus dieser Zerrissenheit heraus, die Pitigrillis Protagonist Tito
Arnaudi als fiir die Kokainsiichtigen beispielhaft schildert, entsteht der Schrei
von Christine.’

Die Zuschauer reagieren mit unterschiedlichen Bekundungen ihres Unwohl-
seins: Sie rutschen auf ihren Stithlen herum, beginnen Unterhaltungen mit dem
Nebenmann, um aus der Situation zu fliehen, fliichten aus dem Saal oder begin-
nen aus Verlegenheit zu lachen. Kokain ist ohnehin harter Tobak fiir den
Theaterbesucher und sorgt mit Kotz-, Kack- und Fickszenen fiir so manche er-
regte Saalflucht, aber der anhaltende Schrei hat die grofite Wirkung. Er zieht den
Zuschauer in seinen Bann, ldsst seine Ohren klingeln und seinen Puls hoher
schlagen. Eine unertrégliche Hitze scheint plotzlich im Saal zu herrschen und die
Luft erscheint noch mal stickiger als sie es noch vor fiinf Minuten war. Ubelkeit
macht sich breit. Das Verlangen, den Schrei irgendwie zu beenden, ist fast mit
Hénden greifbar, weil die Situation, dieses hoffnungslose dem Schrei-Ausge-
liefert-Sein, mit jeder Sekunde unertriglicher wird.

Doch warum ist dieser Schrei, der im Vergleich mit hemmungslosen Drogen-
und Sexorgien ja moralisch harmlos ist, die groite Provokation in Kokain? Mei-

3 »Das Kokain reifit die Personlichkeit auseinander; es verrichtet eine gewaltige, beina-
he elektrolytische Arbeit der Spaltung des Gewissens. Ich glaube, dall in jedem
intelligenten Menschen zwei Wesen leben, mit entgegengesetzten Anschauungen, an-
tithetischem Geschmack; und ich glaube, dal der Mann ein Kiinstler ist, in dem diese
beiden Wesen so deutlich voneinander getrennt sind, dafl das eine das andere kritisch
beurteilen kann [...]. Durch das Kokain geschieht diese Spaltung der Personlichkeit
wie eine Antipathie-Explosion: Die beiden Wesen in mir kritisieren sich, zerfressen
sich gegenseitig in einer Weise, dal das Resultat mein Hafl gegen mich selbst ist. Und

dann beginnt man die Nutzlosigkeit von allem einzusehen.« Pitigrilli: Kokain, 103f.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

ne Antwort: Weil er nicht nur intellektuell erfahren und erkannt, sondern auch
korperlich wahrgenommen wird. Diese Erfahrung spricht den Zuschauenden so
noch auf einer anderen Ebene an: Er ist nicht nur intellektuell interessiert und
emotional beriihrt, er ist durch seinen eigenen Korper selbst betroffen — er »er-
fiahrt etwas am eigenen Leib«. Das ist das Spezifische an dsthetischer Erfahrung,
wie ich zeigen mochte: sie iiberschreitet den Vernunfthorizont und bricht mit un-
serem normalen Alltagsverstehen. Im Sumpf der Reiziiberflutung, der Drogen-
und Sexorgien sind Handlungsstringe und Zusammenhénge in Castorfs Insze-
nierung nur miihevoll und erst nach einiger Zeit zu erschliefen. In der Insszenie-
rung von Kokain geht es nicht vorrangig um eine verstehensorientierte Darstel-
lung, (was nicht ausschliet, dass der Zuschauer, der mit Pitigrillis Roman ver-
traut ist, die Zusammenhinge der Szenen versteht,) das Erlebnis selbst steht im
Mittelpunkt. Ekel, Scham, Mitleid und Betroffenheit, Sehnsucht und Selbstzer-
storung ziehen in ihren Bann. Spitestens aber der Schrei erlaubt keinen Riickzug
mehr in die Distanz. Er beriihrt im buchstédblichen Sinne des Wortes. Diesen tak-
tilen Zug der Stimme betont auch Dieter Mersch, wenn er den Horer als nicht
nur Horenden beschreibt: »[D]er Horer versteht nicht nur ein Gesprochenes im
Sinne der Hermeneutik; vielmehr tritt er durch die Aufnahme und Entgegen-
nahme der Stimme — anders als durch die Schrift — in Beriihrung.«4 Natiirlich be-
greift sich der Zuschauer auch bei dieser Erfahrung selbst weiter als
Zuschauender, er glaubt sich nicht in das Geschehen auf der Biihne involviert,
aber die Erfahrung, die er im Theaterraum macht, ist zunéchst fiir ihn selbst kor-
perlich und damit distanzlos. Sie ldsst ihn nicht kalt, er steht ihr nicht
intellektuell tiberlegen gegeniiber, weil er zunichst von ihr tibermannt wird: mit-
gerissen in das eigene Erleben, funktionieren die iiblichen Verstehensprozesse
plotzlich nicht mehr und etwas anderes wird erfahrbar. Gebannt verfolgt er das
Geschehen auf der Biihne, sein Herz schldgt im Takt zum Stiick und doch weif3
er sich selbst unbetroffen. Nur das Wissen darum, dass auch seine korperlich un-
distanzierte Reaktion, ja sogar seine intellektuelle Gebanntheit, die des Zuschau-
enden sind, hlt ihn ja auf dem Platz, lasst ihn nicht selbst in Schreie ausbrechen.
Aber das, was hier erfahren wird, hat eine tiberméchtige Unmittelbarkeit, die erst
in der Reflexion eingeholt und aufgebrochen werden kann. Eine Distanz muss
dazu erst erarbeitet werden, sie erlaubt es in einem Reflexionsprozess das Erfah-

4 Dieter Mersch: »Pridsenz und Ethizitdt der Stimme«; in: Doris Kolesch/Sibylle Kri-
mer: Stimme. — Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, 211-236, 212. Anmerkung zur Zitier-
weise in der ganzen Arbeit: Ich zitiere originalgetreu, auch Kursivierungen im
Original werden iibernommen. Wenn ich etwas an einem Zitat verdndere oder hinzu-

fiige, kennzeichne ich die Verdnderung durch eckige Klammern.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

rene im steten Bewusstsein der Mangelhaftigkeit von Sprache in Worte zu fassen
und sich dariiber auszutauschen.

Dabei liegt der Schrei selbst vor dem Spracherwerb: lange bevor diese Fa-
higkeit richtig ausgebildet ist, konnen Babys sich nur mittels Schreien ausdriik-
ken. Doch der Schrei steht nicht nur fiir die Geburt des Menschen, er steht auch
beispielhaft fiir die Grundsteinlegung zum Subjekt-Sein — dazu, sich von der
Gemeinschaft als Individuum mit eigenen Bediirfnissen und Anspriichen abzu-
grenzen. Wenn der Schrei des Kindes die erste Kommunikation ist, ist der Schrei
des Sprechenden ein Riicktritt aus der Kommunikation. Beim Schrei, im Gegen-
satz zum Ruf, iiberschldgt sich die Stimme, sie wird {ibersteuert, verliert ihren
Halt, ihren Grundton. Der Schrei »bricht hervor«, er ist wesentlich unkontrol-
liert, »iibermannt« den Schreienden, verdreht und iibersteigert seine eigentliche
Stimme. Mich interessiert dabei nicht das geschrieene Wort, das im Streit den
anderen {ibertonen soll oder das auf der Straf3e in Parolen auf sich aufmerksam
machen will. Mich interessiert der wortlose Schrei, der vor der Sprache da ist
und dort wieder auftaucht, wo die Sprache ihre Grenzen erreicht hat. Dieser
Schrei findet sich in vielen Kunstwerken und gewinnt im gegenwirtigen Theater
gerade eine besondere Bedeutung. Die Frage, wie die Stimme mit anderen Sin-
nesorganen und Wahrnehmungsvollziigen interagiert, stellt dabei Doris Ko-
lesch.’ Sie vertritt die These, dass das Horen der Stimme wesentlich das Auge
bei der Betrachtung des Kunstwerks unterstiitzt und leitet. Das Ohr steht dabei
dem Auge gleichberechtigt gegeniiber und ist ihm nicht nachgeordnet. Stimme
wird nach Kolesch nicht »blof} als Verstiarkung, als Unterstreichung des Visuel-
len« eingesetzt und ist kein »sekundires Moment«.® Dieses Vorurteil, so Kolesch
weiter, bezieht sich sowohl auf die Videokunst als auch auf das Theater.” Es ver-

5 Doris Kolesch: »Wer sehen will, muss horen. Stimmlichkeit und Visualitit in der Ge-
genwartskunst«; in: Doris Kolesch/ Sibylle Krdmer: Stimme. — Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2006, 40-64.

Ebd. 45.

7  »Der Begriff Theater stammt vom griechischen theatron ab und bezeichnet urspriing-
lich den Ort, auf dem und von dem aus geschaut wird. Auch wenn sich die Bedeutung
von Theater im Laufe der Zeit vom Ort des Sehens, als dem Zuschauerraum, hin zur
Biihne als dem Ort, an dem sich etwas zeigt und wo es etwas zu sehen gibt, verscho-
ben hat, bleibt doch die thea im Sinne des Anblicks und der Anschauung hervorgeho-
ben. Wir gehen ins Theater, um uns ein Stiick, eine Inszenierung, vielleicht auch eine
besonders beeindruckende Schauspielerin oder einen faszinierenden Schauspieler an-

zusehen. Insofern scheinen sich Theater- und Videokunst insgesamt in die abendlédndi-

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

kennt aber eine Entwicklung besonders der gegenwirtigen Kunst, in der die
Stimme eine Aufwertung erfahren hat: sie ist eigenstindig geworden und hat ei-
ne eigenstindige Bedeutung bekommen. War sie ehemals die Trégerin einer Er-
zdhlung, dann das Medium, in dem der Einzelne sich expressiv ausdriicken
konnte und schlieBlich das Mittel, in dem sich das psychologisierte Subjekt er-
kliren konnte, wird sie nun »zum Medium und Material eines situativen,
ereignishaften und atmosphirischen Geschehens.«® Die Stimme dient nicht mehr
nur dazu, zu sprechen, sondern wird als »Klang- und Lautmaterial« entfaltet:’
»Sinn- und Bedeutungsdimensionen werden polyglossal disseminiert, wihrend
gleichzeitig die Leiblichkeit des Sprechens im Atmen, Stohnen, Fliistern und
Schreien vorgefiihrt wird«.' Auch in Castorfs Kokain verliert die Stimme im
Uberschlag des Schreis an Erklirungspotential oder Narration. Lauter und leiser
werdend vibriert sich der Schrei seinen Weg ins Publikum, das stimmliche Spiel
variiert bis zur Heiserkeit, bis zur Atemlosigkeit. Das Bild, das sich dem Zu-
schauer wihrend dieser Zeit bietet, ist monoton. Der zusammengekriimmte Frau-
enkorper verharrt in seiner Position. Die einzige Bewegung in ihm ist die der
Stimme. Der Schrei strengt den Korper an, verlangt ihm alles ab, 1dsst keinen
Raum fiir irgendeine andere Bewegung, genauso wie er keinen Raum fiir einen
Gedanken oder eine Empfindung als die des Schreis ldsst. Hier steht nicht der
Dialog im Mittelpunkt, sondern der »Polylog aus dem Korper herausgeschleu-
derter, subjektloser Sprech- und Schreitiraden«.!" Verloren ist das Subjekt, das
sich selbst erklért und sich selbst versteht, verloren ist das Subjekt, das sich an-
deren verstidndlich macht und von ihnen verstanden wird: hier geht es um eine
nicht-sprachliche, nicht-verniinftige, oder, wie Hans-Thies Lehmann es formu-
lieren wiirde, postdramatische Erfahrung. Es geht nicht um das, was gesagt wird,

sche Privilegierung des Auges und des Blicks zu fiigen, die schon mit Platons Aus-
zeichnung des Visuellen als Medium und Modell von Erkenntnis einsetzt.« Ebd. 45f.
Ebd. 48.

9 Diese Aufwertung der Stimme passiert nicht erst in der gegenwiértigen Theater- und
Videokunst, sondern setzt spitestens mit dem Dada Anfang des 20. Jahrhunderts ein —
vgl. dazu: Reinhart Meyer-Kalkus: Stimme und Sprechkiinste im 20. Jahrhundert. —
Berlin: Akademie Verlag 2001. Dass aber die Stimme selbst schon in den antiken In-
szenierungen eine grof3e Rolle gespielt hat, zeigt Hellmut Flashar in seiner Beschrei-
bung des antiken Theaters — vgl.: Hellmut Flashar: Sophokles. Dichter im demokra-
tischen Athen. — Miinchen: Beck 2000.

10 Doris Kolesch: »Wer sehen will, muss horen«, 48.

11 Ebd., 49. Kolesch schreibt hier allerdings nicht iiber Castorf, sondern iiber die Insze-

nierungen seines Volksbiithnenkollegen René Pollesch.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

sondern um den Augenblick, in dem die Stimme sich erhebt: »Ein Korper expo-
niert sich, leidet. Der Klagelaut, den er von sich gibt, pflanzt sich fort und trifft
den Zuschauer als Klangwelle, tangential, mit korperloser Kraft.«'* Der Zuschau-
er kann sich dem nicht entziehen, wird gezwungenermaf3en zum Zeugen dessen,
was auf der Biihne passiert.

Sicherlich erreicht Sprache ihre Grenzen auch, wenn es um Freude und
Gliick geht, sicherlich gibt es Gliicks- und Freudengeschrei, Siegestaumel und
Juchzen. Diese schonen und frohlichen Aspekte des Stimmspektrums sollen in
dieser Arbeit allerdings nicht im Mittelpunkt stehen — mich interessieren Schreie
aus Verzweiflung, vor Schmerzen, vor Entsetzen, vor Einsamkeit, vor Verloren-
heit. Denn diese Schreie beinhalten gleichermaflen Anklagen und Aufgeben. In
ihnen liegt die Abgrenzung des Einzelnen gegen die Gemeinschaft — nicht im
freudigen Ausruf. In ihnen ist die Vernunft gescheitert, sie sind a-verbal und a-
verniinftig. Der schreiende Mensch hat keine Worte und keine Losung, ein Aus-
weg zeigt sich ihm nicht mehr. Wer bis zum Hals in Leid und Verzweiflung
steckt, der schreit. Wer nicht weiter weifs und von niemandem mehr Hilfe erwar-
tet, der schreit. Wihrend des Schreiens 6ffnet sich der Mensch auf eine einma-
lige und beriihrende Weise: Er zeigt sich sowohl in seiner ganzen Hilflosigkeit,
als auch in seinem ganzen Aufbegehren dagegen. Er ist so nah wie nie zuvor und
gleichzeitig in unantastbare Ferne geriickt. Er beriihrt und ist im selben Augen-
blick selbst unberiihrbar. Oft ist ein Schrei beredter als eine Erkldrung, da er
zwar nicht die Griinde fiir die Situation liefert, dem Gegeniiber aber einen ein-
zigartigen Einblick in den Menschen selbst gewéhrt — einen Einblick, der tiefer
ist, als ihn jede Erkldrung ermoglichen konnte. Der Schreiende ist nackt, er ver-
birgt nichts mehr, er will nichts mehr darstellen, nichts mehr aufrechterhalten,
nicht mehr in einer bestimmten Weise erscheinen. IThm ist es egal, was die ande-
ren von ihm denken, er ist an einer Grenze angekommen, die nur selten im
Leben iiberschritten wird. Die iiblichen Hoflichkeits- und Contenanceregeln ver-
lieren angesichts seiner Situation jede Giiltigkeit, er handelt nicht mehr nach
Verstandes- oder Vernunftleitlinien. Diese Grenzerfahrung driickt sich aus im
Schrei und teilt sich den anderen mit: die Erfahrung des Schreis wird aber damit
nicht etwa zu einer Sache, bei der man sich erst in einem empathischen Akt mii-
hevoll in den Anderen einfiihlen muss. Im Gegenteil: Der Schrei hat etwas
Gewaltiges und Gewalttitiges: er »ergreift« im wahrsten Sinne des Wortes, denn
er geht durch »Mark und Being, er »erschiittert in den Grundfesten«, »dreht ei-
nem den Magen um«: Der Schrei gewihrt eine non-verbale Erkenntnis. Das Leid

12 Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater. — Frankfurt a.M.: Verlag der Auto-
ren 1999, 128, Anmerkung zum Theater Klaus Michael Grubers.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

des anderen wird in ihm korperlich fiir sein Gegeniiber fiihlbar, die Situation
wird fiir den AuBlenstehenden so auf eine besondere Weise erfahrbar: Er gewinnt
eine Erkenntnis, die nicht auf Argumenten und Erkldrungen beruht, nicht auf
Beobachtung und Einfiihlung, sondern auf einem intuitiven Verstdndnis, das
ausgelost wird durch das eigene Erleben. Intuitiv wird hier etwas erkannt, das ra-
tional zunichst unzuginglich ist.

Ein Einwand gegen mein Plddoyer fiir den Schrei und die intuitive Erkennt-
nis konnte wie folgt lauten: Sicher geht der Schrei durch Mark und Bein, sicher
driickt er unaussprechliches Leid aus, aber dabei gibt es nichts zu verstehen: Der
Schreiende ist ein Fall fiir den Seelsorger, fiir den Arzt, er hat die Sphire unserer
gemeinsamen Interaktion durchbrochen und fiir eine Zeit verlassen. Diese Ein-
stellung kann ich nicht gelten lassen, weil sich der Schreiende zwar aus der
Kommunikation zuriickgezogen hat — aber eben zuriickgezogen in einen viel in-
teressanteren und essentielleren Teil des Lebens — den eben, den man nicht
unmittelbar aussprechen kann. Die Leid-Erfahrung gehort mit einer schreck-
lichen Unbedingtheit zum menschlichen Leben dazu, sie kann nicht ausgespart
und an den Rand gedringt werden. Sie ist auch kein Randphédnomen, sondern
allgegenwirtig. Sie wird nur abgeschoben und totgeschwiegen, weil sie sich aus
den normalen Kommunikationsspielriumen und Vernunftregeln zuriickzieht.
Mir ist es dabei, als stdhle sich das Leben selbst davon. Denn das Lebendig-Sein
spiirt man in Extremsituationen nun mal am meisten: Wenn man die Geburt ei-
nes Kindes erlebt und vor Erschopfung und Gliick keinen Satz mehr
herausbekommt oder wenn man den Tod eines geliebten Menschen akzeptieren
muss und vor Trauer und Einsamkeit nicht mehr weiter weif3. Das Leben hilt
viele solcher Momente bereit: Der erste Kuss, den Mann fiirs Leben finden, eine
Leidenschaft entdecken, eine Krankheit bekomme, eine wichtige berufliche Ent-
scheidung treffen miissen. Bei all diesen Gelegenheiten fehlen die Worte, bei
vielen dieser Gelegenheiten sitzt einem der Schrei in der Kehle, ob er stumm
bleibt oder sich Luft macht. Doch genau diese Momente spart man aus, wenn
man den Schrei ausspart. Ein Begriff des Subjekts, der all das nicht beriicksich-
tigt, geht voll am Menschen vorbei, weil er all das, was ihn bewegt und aus-
macht, ihm allein iiberldsst — und ihn sich so in der Begriffslosigkeit verlieren
lasst. Damit schafft man Einsamkeit und Krankheit, damit schafft man das Anor-
male, das Totgeschwiegene iiberall dort, wo eigentlich nur das ganz normale Le-
ben ist. Man weist die Schuld an Unangepasstheit dem Individuum zu, ohne vom
Subjekt aus iiber die Strukturen, die das Leid des Individuums bedingen, nach-
zudenken, sie zu hinterfragen. Ein Subjektbegriff, der diesen nicht-sprachlichen,
nicht-verniinftigen Teil mit einbezieht, ist notwendig, weil nur er es erlaubt, dass
Subjekt im richtigen Licht zu sehen: als eines, das ins Leben gestellt ist. Die

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

grofiten Herausforderungen, die ihm hier begegnen, sind dabei keine Mathema-
tikaufgaben, keine Denkaufgaben, keine rationalen Entscheidungen. Die grof3ten
Herausforderungen, die einem Subjekt in seinem Leben begegnen, sind: Angst
und Panik zu bewiltigen, mit Leid umzugehen, mit Gliick umzugehen, nach ei-
nem guten Leben zu streben. Wenn wir iiber das Subjekt reden, miissen wir iiber
ein Subjekt reden, dessen grofites Problem es nicht ist, das Hartz-IV Formular
auszufiillen, sondern dessen grofites Problem es ist, sich nicht der Angst und
Hoffnungslosigkeit hinzugeben, nie mehr die eigene Situation &dndern zu konnen.
Die groBite Herausforderung ist es, souverdn die Angst, die die Ungewissheit
macht, zu meistern oder, zu Zeiten, zu handeln.

IL

Zur Jahrhundertwende zwischen dem 17. und dem 18. Jahrhundert kommt die
Frage nach dem Subjekt neu auf. Was soll mit dem Begriff bezeichnet werden,
wogegen grenzt er sich ab, was schlief3t er ein, das sind die Fragen der modernen
Philosophie. Heif3t Subjekt bis dorthin als sub-jectum das Zugrundeliegende im
Sinne von Substanz, heifit es ab hier: das Streben, dieses Zugrundeliegende in
sich selbst zu setzten oder zu sehen oder zumindest die Frage danach zu stellen,
ob das Subjekt seinen Grund in sich selbst hat.” Diese Anderung des Selbstver-
stdndnisses markiert einen Wandel in der Beziehung zwischen dem Einzelnen
und den Vielen: in der Antike versteht sich das Subjekt in einem ganz anderen
Kontext als in der Moderne: es versteht sich vor dem Hintergrund der gemein-
schaftlich geteilten Staats- und Gesellschaftsform. Dieses Fundament ist der
Boden fiir seine Individualitit, sie ist der Bezugspunkt seines Lebens und seiner
Reflexion. Dieser Bezugspunkt verschiebt sich in der Moderne hin zum Subjekt
selbst: die Beziehung zu sich steht im Mittelpunkt, es lernt, »ich« zu sagen, und
damit sich zu meinen. Der Streit ist nun, wie dieses Ich zu verstehen ist: in der
idealistischen Perspektive lernt das Subjekt sich als denk- und handlungsfahige
Einheit zu verstehen, wenn es Ich sagt. Es hat ein Selbstbewusstsein, es versteht
die Welt um sich herum und kann sich in ihr zurechtfinden. Das Subjekt wird
hier zum Triager von Wissen und Erkenntnis, es handelt souveréin und eigenver-
antwortlich in einer Welt, die ihm vertraut ist und die es sich durch seine Ver-
nunftleistung angeeignet hat.

13 Vgl.: Christoph Menke: »Subjekt, Subjektivitit«, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): As-
thetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Biinden, Band 5. — Stutt-
gart/Weimar: Metzler 2003, 734-787.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 19

Dem steht die romantische Auffassung von Subjektivitit gegeniiber, die den
Grund des Subjekts ausschlieBlich in ihm selbst sieht: es erschafft sich in der
Kunst aus sich selbst heraus. Dabei begreift es sich wesentlich als unergriindlich,
als unausschopfbar und als unerklérlich. Das romantische Subjekt ist unendlich,
tief, dunkel, unklar, unvollendet. Es hat eine ewige Sehnsucht und leidet an ei-
nem ewigen Leiden, die es in der Kunst und in der Liebe zu stillen versucht,
ohne dass es ihm jemals geldnge. Der Blick des romantischen Subjekts geht auf
sich selbst, es sieht sich selbst als Subjekt und nimmt Kunst und Welt subjektiv
wahr. In dieser produktiven Unergriindlichkeit liegt damit gleichzeitig eine er-
schopfende Unkommunizierbarkeit.

Beide Modelle geben keine Antwort auf das Problem, das in der Moderne
auftaucht: wir haben es hier mit einem Subjekt zu tun, das auf sich gestellt in der
Welt steht. Es hat begriffen, dass es sich im Aufgehen in der Gemeinschaft, wie
sie bisher war, nicht erschopfen kann. Diese Verschiebung in der Wahrnehmung,
so Hans-Thies Lehmann, entsteht in der antiken Tragddie durch eine Unrechtser-
fahrung: Wenn die antiken Helden unschuldig schuldig werden, erkennen sie,
dass ihnen in ihrer Bestrafung durch menschliches oder gottliches Gericht kein
Recht widerféhrt. Im griechischen Theater der Antike, so Lehmann, hat das In-
dividuum zum ersten Mal seine Stimme erhoben und ist damit sichtbar und
horbar geworden. Lehmann liest die Tragddie dabei nicht als kiinstlerische
Form, die den Mythos neben dem Epos wiedergibt, sondern als Auseinanderset-
zung mit ihm. Das Individuum tritt in einen Diskurs. Die Tragddie wird so zu
einem Perspektivenwechsel: weg von der Perspektive auf das Allgemeine, auf
den zyklisch organisierten Kosmos: hin zum Individuum. Paradigmatisch dafiir
sind die vielen Klagelaute und Schreie in den griechischen Tragddien. Sie mar-
kieren die Hinwendung zum individuellen Leid, die Prisenz der Stimme zeigt,
»daf} es dem tragischen Diskurs darum geht, die >metaphysischen< Themen des
Leidens und der Angst mit aller Macht, die dem sinnlichen Diskurs des Theaters
innewohnt, an den Korper zuriickzubinden. «'* Das Subjekt steht nun zum ersten
Mal unverwoben in seinen Kontext da, »der schutzlose Korper, isoliert und
preisgegeben, auf der Biihne zur Schau gestellt« (TuM, 40): angesichts seiner
»gewinnt die Stimme als Indiz einer aus dem mythischen Kosmos sich isolieren-
den menschlichen Identitit neues Gewicht« (ebd.). In der Tragddie, das ist
Lehmanns These, sehen wir die Geburt des Subjekts. Allerdings keines Subjekts,
das mit sich identisch ist, sondern eines zerrissenen Subjekts: »In einer komple-

14 Hans-Thies Lehmann: Theater und Mythos. Die Konstitution des Subjekts im Diskurs
der antiken Tragddie. — Stuttgart: Meztler 1991, 40 — im Folgenden mit Sigle TuM

und Seitenzahl im Text zitiert.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

xen Verbindung von Strukturen manifestiert die Stimme, die im Raum des Biih-
nenspiels, an den Korper gebunden, anderen Stimmen Kontrastierend, vor
Zeugen laut wird, einen Knotenpunkt subjektiver Erfahrung, besser: Erfahrung
des Subjekts.« (TuM, 50) Lehmann kritisiert damit die Vereinnahmung des Sub-
jektbegriffs durch andere Begriffe, wie etwa »mit dem Begriff der Person, des
Ich, der Identitdt — Vermischungen, die problematisch sind, weil sub-jectum auf
eine ganz andere Dimension der Selbsterfahrung zielt als die der scheinbar iden-
tischen Einheit des Individuums als Person.« (ebd.) Lehmanns Argumentation
zufolge entdeckt sich das Subjekt zwar in der Tragodie als Subjekt, aber nicht
als Ich oder als autonom Entscheidendes, denn nicht auf der Entscheidung liegt
der Nachdruck, sondern auf der Entscheidungs-Situation: sie wird der Anlass fiir
die Darstellung einer anderen Realitdt (vgl.: TuM, 91). Lehmann liefert damit
eine sehr schone Beschreibung der Situation Antigones: Sie entscheidet sich
zwar, aber die Entscheidung selbst ist nicht das Wesentliche. Das Wesentliche,
das, was die antike Sittlichkeit, die Gemeinschaft, in der Antigone lebt, zerstort,
ist nicht Antigones Entscheidung, sondern das Aufkommen der Situation, in der
Antigone sich entscheiden muss: die Erfahrung der Ohnmacht steht im Zentrum
der Tragodie.” Fiir Lehmann bezeichnet damit der Begriff Subjekt eine Erfah-
rung von Unsicherheit, Ohnmacht und Unidentitit: Das Subjekt ist mehr eine
Frage als eine Antwort.

Nicht als Frage aber als Suche beschreibt Karl-Heinz Bohrer das dsthetische
Subjekt, dessen Geburtstunde er in der Romantik sieht.'® In Abgrenzung zum
traditionell rationalistisch orientierten Subjektbegriff entwickelt Bohrer ein Bild
von einem ewig sehnsuchtsvollen, hingebungsvollen und desorientierten Sub-
jekt, das sich gerade darin vom sozialen Subjekt unterscheidet, dass es keine
einheitliche Identitiat hat, sondern sich in einem fortwihrenden, kiinstlerischen
Prozess immer wieder neu und anders entwirft. Es will dabei nicht authentisch
sein, weil es ein authentisches Subjekt hier nicht geben kann. Es ist nicht interes-
siert an Selbsterhaltung, es sucht keine Erfiillung in der Gesellschaft, sondern in
der Kunst. Das kann eben auch den Freitod beinhalten. Bohrers édsthetische Sub-
jektivitdt hat keinen Lebensplan, es wehrt sich gegen rationale Vereinnahmun-
gen durch die bestehenden gesellschaftlichen Strukturen. Das dsthetische Subjekt
ist kein Vernunft- und Handlungssubjekt. Es ist durch und durch kiinstlerisch,
geht auf in der Selbstbeobachtung und SelbstentbloBung, kreiert ein neues Ich in

15 Im Antigone-Kapitel dazu mehr.
16 Karl-Heinz Bohrer: Der romantische Brief. Die Entstehung dsthetischer Subjektivitiit.
— Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, 11. Im Folgenden im Text mit rB und Seitenanga-

be zitiert.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 21

der gnadenlosen Selbstsezierung, aber auch dieses Ich wird keinen Bestand ha-
ben, wird keine Identitdt schaffen. (vgl.: rB, 13) Diese Selbstbeziehung ist
»radikal« (rB, 72) und ausschlieBlich mit Hilfe der Vermittlung einer dstheti-
schen Theorie moglich. Das dsthetische Subjekt versteht sich nicht mehr im
Riickbezug auf eine gemeinschaftlich geteilte Lebensform, auf seine Zugehorig-
keit zu einer Gesellschaft oder zu einem Staat, sondern ist nur mit sich selbst
beschiftigt. Es kann seinen Schmerz nicht in der Beziehung auf das Allgemeine
versohnen: »Unversohnt bleibt der Schmerz, die Trauer, entweder das Krank-
heitssyndrom des Individuums, oder es kommt zur Ablésung vom Ich im Sinne
der Transformation in die imaginative Sprache« (rB, 265). Bohrer beschreibt das
dsthetische Subjekt dabei als verfremdet: das Ich, mit dem es sich beschiftigt,
wird fiir es zu einem Objekt, mit dem es spielt — es schreibt es um, interpretiert
es neu: es erfindet es im kiinstlerischen Schaffensprozess. Damit wird das dsthe-
tische Subjekt zu einem, das selbst nichts iiber sich weifs und aufler sich selbst
geraten kann. Es erlebt »Augenblicke ohne Zukunftskonzept, ohne Selbstbe-
wubBtsein« (rB, 228), es verschlieBt sich zur »poetischen Existenz« (rB, 258) und
ist nicht ldnger Teil der Welt.

Bohrers Diagnose beschreibt die romantischen Dichter Kleist, Giinderrode
und Brentano und ihre Weltflucht in die Literatur. Er beschreibt damit Men-
schen, die sich eine neue Subjektivitit auBerhalb der Gesellschaft, in der sie
nicht bestehen konnten, sondern gelitten haben, weil ihre Uberschiissigkeit hier
keinen Platz fand, die Strukturen ihnen keinen Raum fiir eine Verwirklichung
gegeben haben, geschaffen haben. Die &sthetische Subjektivitdt zerstort sich
durch ihr mangelndes Interesse an Authentizitdt und Selbsterhaltung selbst und
das fiihrt, wie Blumenberg bemerkt, »zu einer eigentiimlichen Ubersetzung in
die Selbsterzeugung«.l7

Auf ganz andere Weise verbunden ist die Theorie des Subjekts mit der Theo-
rie der Kunst bei Dieter Henrich. Er schafft kein rein dsthetisches Subjekt,
sondern ein Subjekt, das in seinem Lebensvollzug die Kunst braucht. Der Be-
griff, von dem Henrich dabei ausgeht, unterscheidet sich stark von Bohrers,
nimmt aber das Subjekt als Frage und als ortloses, wie es bei Lehmann schon
aufgeschienen ist, wieder auf. Subjektivitit erklidrt Henrich aus zwei Komponen-
ten: Er charakterisiert das Selbstbewusstsein oder das Wissen von sich selbst als
das, was den Menschen als Subjekt ausmacht. In einem zweiten Schritt zeigt
Henrich, dass sich an das Wissen von sich ein Prozess der Selbstverstindigung

17 Hans Blumenberg: »Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution neuzeitlicher
Rationalitét«; in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivitit und Selbsterhaltung. Beitrige zur
Diagnose der Moderne. — Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976, 198.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

notwendig anschlieft. Dieser Prozess findet unter der Bedingung »unaufhebbarer
Ungewissheit«18 statt. Die Ungewissheit basiert darauf, dass es weder eine ad-
dquate Beschreibung der Verfassung des Wissens gibt, noch ein Grund benannt
werden kann, aus dem Subjekte hervortreten. Damit ist das Subjekt in seinem
Lebensvollzug unter die Aufgabe gestellt, sich ohne Erkenntnis iiber den eigenen
Ort und Status seiner selbst zu vergewissern und zu einer Klarheit zu gelangen.
Aus dieser Ungewissheit heraus entfaltet sich im Leben des Subjekts eine Dy-
namik, die sein Leben mitbestimmt. Diese Dynamik, die eine Grundverfassung
des Subjekts ist und ihm objektiv zukommt, nennt Henrich Subjektivitit. Ver-
bunden ist sie mit der Kunst essentiell dadurch, dass Henrich Kunstwerken eine
Verstidndigungsleistung zuschreibt, die er als »Lebensgeltung und Lebensbedeu-
tung« (KuL, 344) begreift.

Subjektivitit versteht Henrich dabei nicht als Selbstdistanz zum eigenen Le-
ben. Im Gegenteil, Subjektivitit ist fiir ihn eben kein Bruch im Vollzug, keine
Hemmung, keine zuriickgebeugte Selbstreflexion, sondern selbst Teil des Le-
bensvollzugs: Subjektivitit ist die Dynamik, die die Grundbestimmung des Le-
bens ist. Damit ist Subjektivitidt wesentlich als Prozess zu verstehen, als ein Pro-
zess, der vom Wissen iiber sich selbst ausgeht. Dieses Wissen von sich selbst ist
nicht zu erwerben: »Dies Wissen kommt auf und tritt ein.« (KuL, 33) Es ist ein
elementares Wissen, das uns konstituiert, weil es Wissen »von uns als von uns
selbst« (KuL, 34) ist. In diesem lebendigen Vollzug werden nun zu der Grund-
tatsache, dass das Subjekt im Wissen von sich steht, Einstellungen erprobt und
gewonnen, durch die sich auch die Weltbeziehung verdndert. Dieser Vollzug ist
ein bewusstes Leben, nicht im Sinne von reflexiv, sondern in Anbetracht dessen,
dass sich dieses bewusste Leben selbst vollzieht und sich tiber alles, was daraus
folgt, Rechenschaft ablegen kann und muss. Henrich beschreibt dabei das Sub-
jekt als eines, das nach einer Einheit sucht, ohne dabei zu einem klaren Einheits-
sinn zu gelangen: »Die Verstindigung der Subjektivitit {iber sich geschieht aus
der Orientierung auf einen in sich einheitlichen, alle Gestalten des subjektiven
Lebens aus sich heraus generierenden ProzeB«. (KuL, 25) Unser Leben ist uns
damit »selbst erschlossen« (KuL, 27) und »selbst iiberantwortet« (ebd.), das
Wissen iiber uns selbst erlaubt uns, dass unser Leben uns nicht geschieht, son-
dern wir es fiihren. Wenn diese Selbstverstindigung gelingt, »wird sich die Sub-
jektivitdt selbst, samt ihrem eigenen Gang als in ein Griindendes einbegriffen
verstehen, aus dem sich fiir sie die Bewandtnis ihres bewuf3ten Lebens herleitet.«

18 Dieter Henrich: Versuch iiber Kunst und Leben. — Miinchen/Wien: Carl Hanser Verlag
2001, 343. Im Folgenden im Text zitiert mit KuL und Seitenangabe.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 23

(KuL, 131) In diesem Gang ergeben sich Konflikte zwischen den verschiedenen
Weisen des Sich-Verstehens, die die Subjektivitit aushalten und 16sen muss.
Nun greifen in den Prozess der Subjektivitit auf verschiedene Weisen Welt-
beziehungen und Weltverstehen ein. Das Subjekt macht sich Bild und Ordnung
von der Welt, in der es lebt, und geht damit gleichzeitig in Distanz zu ihr, inso-
fern es sich als Teil der Welt auch in Korrelation dazu sieht und setzt: »Die
Welt, die in der uniibersichtlichen Polymorphie ihrer Gehalte dem erkundenden
Denken schon als solche eine unabweisbare Verstehensaufgabe stellt, ist den-
noch nur als eine Korrelationswelt zu denken.« (KuL, 45) Durch seine
Korperlichkeit ist das Subjekt Teil der Korrelationswelt, auch Teil der Anord-
nung in der Korrelationswelt. Dennoch ist es ihm nicht moglich, seinen Ort in ihr
aus ihr heraus zu bestimmen: In der Korrelationswelt gibt es eben nur eine An-
ordnung, wie zum Beispiel den stetigen Wechsel der Jahreszeiten, aber keine
Fiigung, keine »harmonische Zuordnung« (KuL, 67). Beschreibt das Subjekt die
Welt aber als Moglichkeit der Selbstbeschreibung, dann denkt es sie als Integra-
tionswelt, die nicht entdeckt wird, sondern entworfen: sie ist denkbar nur als
»Prozefiwelt« (KuL, 45), in der der Prozess des Lebens selbst seinen Platz findet.
In der Integrationswelt entwirft sich also das Leben, um »sich von ihr her ver-
standigt iiber sich selbst vollziehen zu konnen.« (KuL, 46) Kunstwerke nun las-
sen solche Integrationswelten gleichermaflen aufgehen, wie sie aus ihnen selbst
hervorgehen. Sie haben deshalb eine Resonanz in der Subjektivitit, sie ermogli-
chen Erfahrungen: »insofern sie ndamlich die Tendenzen der Bewegung, die in
der Verfassung ihres bewuBten Lebens angelegt sind, in sich selbst aufnimmt
und ihnen zu einer Vergegenwirtigung in einer klaren, durchgebildeten, zu sich
selbst befreiten Gestalt verhilft.« (KuL, 46f.) In dieser durch die Kunst geschaf-
fenen Integrationswelt bekommt die Subjektivitdt die Moglichkeit, ihren Ort zu
bestimmen und sich die Bewandtnis ihres Lebens in einem Ganzen zu verge-
genwirtigen. Die Dynamik der Verlaufsform unseres Lebens, die Konflikte
zwischen den verschiedenen moglichen Selbstverstindigungen, werden von der
Kunst aufgenommen, »so da} wir in ihren Werken unsere eigene Lebensbewe-
gung wiedererkennen und uns so zu uns selbst befreit finden konnen.« (KuL,
131) Henrich vertritt damit einen Begriff von Subjektivitét, der sich nicht mehr
an Einheitlichkeit und Identitit orientiert, aber stark ausgerichtet ist auf die Ver-
nunft und ihre Vermogen. Er begreift das Subjekt immer als eines, das nach
Einheitlichkeit und Weltverstehen strebt und dementsprechende Entwiirfe von
sich und der Welt produziert oder rezipiert. Der Kunst traut er in dieser Hinsicht
eine besondere Verstindigungsleistung zu, weil in ihr nicht nur das Verstehen
auf eine besondere Weise vollzogen wird (durch bestimmte rationale Weltent-

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

wiirfe), sondern im Betrachten auch eine Betroffenheit'’ entstehen kann. Diese
Betroffenheit resultiert dabei aus verschiedenen Erfahrungen der Distanz (Dis-
tanz zum Selbstverhiltnis oder zum Weltverstehen)20 und bezieht sich auf eine
intellektuelle Erkenntnis. Auch wenn Henrich also abriickt von einem traditio-
nellen Verstindnis des Vernunftsubjekts als identisch mit sich, hélt er fest an
einem Begriff von Subjektivitit, der sich selbst in seinem Betroffen-Sein auf die
Vernunft bezieht.

Vorherrschend in der zeitgendssischen philosophischen Diskussion ist so
immer noch ein Bild von Subjektivitit, das das Subjekt entweder als verniinftige
Einheit, oder als Verniinftiges, das nach einer Einheit strebt, zeigt. Vorherr-
schend ist damit eine Perspektive — und ein Selbstbild — das vorrangig verniinftig
ist. Die oben beschriebene Erfahrung des Schreis im Theater 1dsst sich mit die-
sem Bild aber nicht erkldren. Als zu subjektiv fillt sie aus den iiblichen
Deutungsmustern raus. Erst recht, wenn der Schrei so kontextlos und postdrama-
tisch daher kommt. Die zeitgenossische Kunst wendet sich hiufig nicht mehr als
erstes an die Vernunft. Verstehensleistungen sind nur nebenbei gefragt, die Er-
fahrung steht im Mittelpunkt. Um diese &dsthetische Erfahrung fassen zu kénnen,
brauchen wir einen Subjektbegriff, der neben der verniinftigen Erkenntnis auch
die intuitive Erkenntnis zuldsst. Ansonsten nehmen wir uns die Moglichkeit, un-
seren Kunstgenuss in Worte zu fassen und damit das zu verpassen, was wir in
der Kunst iiber uns selbst erfahren konnen. Der romantische Subjektbegriff ist
dabei keine Alternative zum verniinftigen. Hier bleibt das Subjekt in seiner eige-
nen Subjektivitit gefangen, ihm fehlen die Strukturen, um das Erlebte zu
kommunizieren und zu teilen. Beide Begriffe konnen damit zwei wesentliche
Bestandteile des menschlichen Lebens nicht einbinden: erstens die Grenzerfah-
rung, die der Schreiende im Schrei fiir andere zugénglich ausdriickt und zweitens
den Zugang zum anderen zum Zeitpunkt grofiten Leides. Damit gehen diese phi-
losophischen Theorien des Subjekts am Menschen vorbei, indem sie ihn gerade
in elementaren menschlichen Situationen allein und unbezeichnet lassen.

II.

In meiner Arbeit mochte ich zeigen, dass ein Subjektbegriff moglich ist, der
nicht nur basiert auf den verniinftigen Fihigkeiten des Subjekts, sondern auch
die Fahigkeit des intuitiven Erkennens einschlieBt. Ein umfassender Begriff von
Subjektivitdt muss die besondere Objektivitit der intuitiven Erkenntnis mit ein-

19 Vgl.: KuL, 181.
20 Vgl.: KuL, 191f.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 25

beziehen, da sie sowohl eine angemessenere Beschreibung menschlichen Lebens
liefert, als auch die menschliche Féhigkeit der Erkenntnis durch einfache Erfah-
rung beschreibt: wenn ich jemanden weinen sehe, weil} ich, dass es ihm nicht gut
geht, ich muss dazu nichts verstanden haben. Subjekt-Sein heifit demnach nicht
nur, verniinftig zu sein, sondern auch, ganz verschieden geartete Erkenntnisse
durch Erfahrungen sammeln zu konnen. Dass dieser Aspekt nicht einbezogen ist
in die Subjekttheorien, ist umso verwunderlicher, als das Subjekt, das Erkenntnis
durch Erfahrung sammelt, in der positiven Wissenschaft seit Jahrhunderten maB-
geblich ist. Die gewohnliche Argumentation fiir die Unterscheidung von: ers-
tens: ein Wissenschaftlerteam macht jahrelange Erhebungen und Untersuchun-
gen und kommt auf Basis der dadurch gewonnenen Erkenntnisse zu einem
erlauterbaren Schluss und: zweitens: ich erfahre das Leid des Anderen in seinem
Schrei, scheint dabei zunichst einleuchtend zu sein: Die Ergebnisse des Wissen-
schaftlerteams, kann sich jeder erklidren lassen und sie verstehen — damit sind sie
eine objektive Tatsache. Wie das Leid des Anderen aber erfahren wird, lédsst sich
ungleich schwerer vergleichen, da diese Erfahrung nicht auf die gleiche Weise
sichtbar wird wie der zu Boden fallende Stein, sondern von den Erfahrenden erst
mithsam umgesetzt werden muss in Sprache, um — was fiir die Objektivitit un-
verzichtbar ist — vergleichbar zu werden. Doch dieses Vergleichbar-Werden ist
moglich: ein Medium dafiir ist die Kunst.”' Hier werden Erfahrungen gemacht,
die hinterher — oder auch schon wihrenddessen — reflektiert und rezipiert werden
konnen: Das Unsagbare wird darstellbar und im Reflexionsprozess dann elabo-
rierbar — und damit objektiv. Uber Kunst lisst sich streiten: das ist der beste
Beweis fiir die Objektivitit dieser Art Erfahrung.

Das wohl beriihmteste Beispiel fiir den Streit um den Schrei in der Kunst ist
dabei die Laokoonskulptur. Hat der in Marmor gehauene trojanische Priester den
Mund zum Schrei gedffnet oder seufzt er nur?: Das ist die leitende Frage in der
Rezeptionsgeschichte der Marmorgruppe. Winckelmann, Lessing und Hegel sind
sich in Bezug auf die Antwort einig: Laokoon schreit nicht. Doch ihre Begriin-
dungen sind unterschiedlich. Im ersten Kapitel setze ich mich deshalb mit den

21 Bei Schmerztherapien wird deutlich, wie schwierig es ist, den Schmerz mitzuteilen.
Moglichkeiten der Mitteilung konnte man in der Ausstellung Schmerz/Pain (einer Zu-
sammenarbeit der Nationalgalerie im Hamburger Bahnhof — Museum fiir Gegenwart,
Berlin und des Berliner Medizinhistorischen Museums der Charité) im Friihjahr und
Sommer 2007 sehen. Schmerzpatienten sind hier aufgefordert worden, in die Skizze
eines menschlichen Korpers ihren Schmerz einzuzeichnen. Die sehr unterschiedlichen

Bilder waren ein beeindruckender Teil der Ausstellung.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

drei Interpretationen der Skulptur auseinander und versuche ihre Unterschied-
lichkeit fiir meine Fragestellung fruchtbar zu machen.

Laokoon schreit nicht, argumentiert Winckelmann, weil er den Schmerz aus-
hilt und sich damit iiber ihn zur Freiheit erhebt. Laokoon schreit nicht, sagt
Lessing, weil die Skulptur nicht das angemessene kiinstlerische Medium ist, um
einen Schrei darzustellen ohne ihn ldcherlich erscheinen zu lassen. Laokoon
schreit nicht, meint schlieflich Hegel, weil er so eingebunden ist in seine Ge-
meinschaft, dass er gegen die Ungerechtigkeit seines Schicksals gar nicht aufbe-
gehren kann, ja, sie noch nicht einmal wirklich beklagen kann.

Unterschiedlicher konnten die drei Deutungen der Skulptur kaum sein — in
allen dreien sind &sthetische und ethische Komponenten verbunden — alle drei
setzten einen bestimmten Begriff von Subjektivitit voraus, der Ethik und Asthe-
tik prigt. Winckelmann und Lessing sind dabei sensibler fiir die Schmerz- und
Leiderfahrung, die die Laokoongruppe kennzeichnet, als Hegel es ist. Dadurch
decken sie eine Seite des Menschen auf, die notwendig zu einem angemessenen
Subjektbegriff dazugehort. Wihrend es fiir Winckelmanns Argumentation wich-
tig ist, den Schmerz darzustellen, um seine Uberwindung umso beispielhafter er-
scheinen zu lassen, muss bei Lessing der Schmerz nicht mehr tiberwunden
werden, da er zum menschlichen Helden dazugehort, ihn sogar ausmacht. Beide
betonen damit die Erfahrung des Leides bei der Betrachtung der Gruppe, die fiir
den Rezipienten zu einem Erlebnis wird, das sein Verhalten (bei beiden Autoren
freilich lehrhaft) verdndern soll. Fiir Hegel hingegen steht die Erfahrung, die bei
der Betrachtung der Skulptur gemacht wird, im Hintergrund. Fiir ihn steht Kunst
immer in ihrer Zeit und hat damit auch ihre Beschrinkung in ihrer Zeit. Hegel
kann Laokoon nicht hier und heute sehen und rezipieren, da Laokoon zu einer
langst vergangenen Epoche gehort, in der er gefangen ist und bleibt. Diese Sicht-
weise begriindet sich nun nicht etwa darin, dass Hegel Wissen fiir die Betrach-
tung voraussetzt, sondern dass er jede Kunst einer bestimmten Zeit zuordnet. Die
Skulptur, als schonste Kunst, hat dabei ihren Platz in der griechischen Antike, da
sie einzig und allein hier ihre Entfaltung und Bliite finden konnte. Kunst bringt
hier zwar Leid zum Ausdruck und ist damit eine Befreiung, weil sie dem Men-
schen, mag er selbst noch so tief im Leid verstrickt sein, doch die Darstellung
desselben und damit die Erhebung im Geiste iiber das Leid ermdglicht, sie bleibt
hier aber unindividuell — genau das ist das Geheimnis ihrer Schonheit.”>

22 Welche Bedeutung die Frage nach der Stellung der Erfahrung des Schonen auch bei
Kant hat, macht Andrea Kern deutlich. Wéhrend sie zeigt, dass die Lust am Urteil
tiber das Schone bei Kant zum einen darauf beruht, dass es eine Lust am Spiel der Er-

kenntnisvermogen iiberhaupt ist, eine Lust also, die sich »reflektierend auf die Form

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 27

Bei Hegel kann die Kunst nur die unterste Stufe von Erkenntnis erreichen, da
sie zu sinnlich ist, um verniinftig zu sein. Dabei ist gerade die von Hegel diag-
nostizierte Schwiche ihre Stidrke. Denn Kunst kann all das ausdriicken, wofiir
Argumente und Worte nicht reichen, was aber doch wesentlich zum menschli-
chen Leben dazugehort. Das Fesselnde an Hegels Laokoon-Deutung ist aber die
Entdeckung, dass Laokoon in eine Gemeinschaft eingebunden ist, die ihn als In-
dividuum substantiell ausmacht. Damit ist Laokoon kein Subjekt — er spricht
nicht fiir sich selbst, er spricht fiir und aus der Gemeinschaft heraus. Nur mit der
substantiellen Individualitit ist die Gemeinschaft intakt.

Im zweiten Teil der Arbeit zerbricht diese Gemeinschaft. Beispielhaft dafiir
ist der Streit zwischen Antigone und Kreon, die beide ein sittliches Prinzip ihrer
Gemeinschaft verkoérpern und sie durch ihren Widerstreit notwendig zerstoren.
In Antigones Klagegeschrei, das sie von sich gibt, als sie zu ihrer Hinrichtungs-
stétte gefiihrt wird, liegt die Geburt des Subjekts: Das Individuum lehnt sich auf
gegen die Gemeinschaft, weil ihm in ihr und durch sie Unrecht geschieht. In He-
gels Werk gibt es zwei Antigone-Interpretationen: Eine frithe in der Phdnome-
nologie des Geistes, in der er fiir die endgiiltig zerbrochene Sittlichkeit argumen-
tiert, und eine spite in den Vorlesungen iiber Asthetik, in der er die Sittlichkeit
durch Antigones Tod wieder versohnt. Hegelimmanent untersuche ich mithilfe
der Grundlinien der Philosophie des Rechts, wie es zu dieser Umdeutung der so-
phokleischen Tragddie kommt. Meine These ist dabei, dass Hegel die Umdeu-
tung braucht, um die kiinstliche Sittlichkeit in seiner Staatstheorie zu recht-
fertigen. Ich werde jedoch zeigen, dass auch in der kiinstlichen Sittlichkeit des
Staates nicht ausreichend Platz fiir das Subjekt bleibt, sondern im Endeffekt
nicht mehr gefordert wird als eine substantielle Individualitdt, wie Hegel sie
ldngst iiberwunden haben will. Wenn der Staatsbiirger aber nicht mehr ist als
diese substantielle Individualitiat, dann befreit ihn der Staat auch nicht zur Parti-
zipation am absoluten Geist — damit bleibt er im hegelschen Staat letztendlich
unfrei. Ein Subjekt, das wirklich in seine Freiheit gestellt ist, muss anders ausse-

unseres Erkennens« (12) bezieht, wird zum anderen klar, dass sich das Urteil iiber das
Schone nicht hierin erschopft, sondern der Betrachtende gleichzeitig »die Bedeutung
des schonen Gegenstandes« (13) versteht. Diese zwei Modelle, die sich beide bei Kant
finden, 16st Kern durch eine Umdeutung der kantischen Begriffe auf: Sie zeigt, dass
die &sthetische Erfahrung zwar eine autonome Erfahrung ist, aber deswegen nicht ne-
ben unserem alltdglichen Verstehen steht, sondern sich auf diese Verstindnisform
bezieht und deren Gegenstinde noch einmal in einer anderen Perspektive, im &stheti-
schen Spiel, verstandlich werden lédsst. Vgl.: Andrea Kern: Schone Lust. Eine Theorie
der dsthetischen Erfahrung nach Kant. — Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

hen, als das, was Hegel zeichnet. Dazu benétigen wir wesentlich einen anderen
Begriff von Subjektivitit, einen, der von der Voraussetzung der zerbrochen-
bleibenden Sittlichkeit ausgeht und nicht annimmt, dass diese durch eine kiinstli-
che Konstruktion vollkommen ersetzbar wird. Nach dem Verlust der absoluten
gemeinsamen Werte kann das Subjekt nicht mehr unbedarft aus einem allge-
meingiiltigen Wertepool schopfen, um seine Handlungen und sein Leben zu ge-
stalten: Es muss sich als in eine unergriindliche Welt Gestelltes sehen lernen und
aus dieser Unergriindlichkeit heraus handeln lernen.

Aus dieser steten Ungewissheit heraus entwirft sich der Mensch nun in sei-
nen Entscheidungen in die Welt hinein, er »setzt« sich, wie Hegel es formuliert.
Wihrend dieses Setzen bei Hegel aber immer als Schopfen aus einer allgemei-
nen Sittlichkeit stattfindet, muss das Subjekt richtiger als auf sich selbst Ge-
stelltes begriffen werden, das sich vor dem Hintergrund einer Sittlichkeit »setzt,
die es selbst nicht mehr als allgemeingiiltig und handlungsweisend begreift, weil
es den Bruch in der Sittlichkeit mitdenkt. Die Aufgabe, sich selbst zu gestalten,
das eigene Leben zu fiihren, ist erwachsen aus dem Wegfall der absoluten ge-
meinsamen Wertebasis und stellt neue Anforderungen, von denen der Mensch
naturgemiB iiberfordert ist. Diese wesentliche und stindige Uberforderung
macht sich Luft im Schrei. Wird diese Uberforderung nun &sthetisch erfahrbar,
gewinnt sie durch die Art ihrer Darstellung an Mitteilbarkeit und verliert damit
einen Teil ihres Schreckens. Kunst ist so eine Weise, sich ein Stiickweit aus dem
Leiden an der Uberforderung zu befreien, indem dieses Leiden iiberhaupt thema-
tisiert wird. In der kiinstlerischen Darstellung gewinnt es eine Form, iiber die
man reden kann: der unaussprechliche Uberschuss wird so greifbarer, auch wenn
er sich immer wieder dem endgiiltigen Verstehen entzieht, neue Formen an-
nimmt oder die alten in neuen Blickwinkeln erscheinen ldsst.

Wihrend die Antigone-Interpretation den Mittelpunkt des zweiten Kapitels
bildet, steht ihr im dritten Kapitel Lessings Philoktet-Interpretation als hegelex-
terne Kritik gegeniiber: Mithilfe Lessings mochte ich zeigen, dass Kunst nicht
dort aufhort, wo Hegel sie in den Vorlesungen iiber Asthetik stehen ldsst, son-
dern, mit einem anderen Begriff von Subjektivitit, weit dariiber hinaus geht.
Denn Lessings menschlicher Held, fiir den ich den schreienden Philoktet als Bei-
spiel nehme, verkorpert eine ganz andere Heldenhaftigkeit, als sie Hegel in
seiner Asthetik beschreibt. Hier sehen wir einen Gescheiterten, einen Fehlerhaf-
ten, einen Menschen, der aufbegehrt gegen das ihm von den Gottern zugedachte
Schicksal (jedenfalls zunéchst — auch er fiigt sich hinterher in die Fiigung), der
damit schon viel mehr Eigenschaften eines angemessenen und interessanten Be-
griffs von Subjektivitit erfiillt, als es Antigone getan hat. Lessings menschlicher
Held liefert aber nicht nur einen Grundstein, um Kritik an Hegels Subjektbegriff

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 29

zu iiben, er weist auch auf ein Theatererlebnis hin, das Hegel nicht fiir moglich
hélt.

Angeschlossen an das Lessing-Kapitel ist eines, das sich mit der Krise des
Helden beschiftigt. Philoktet hat zwar eine Krise, ist aber als Begriff in keiner.
Der philoktetische Held ist ganz, was er sein soll: einsam, standhaft, tugendhaft,
ein bisschen wiitend, ein bisschen beédngstigend, aber alles in allem rechtschaf-
fend und vertrauenswiirdig. Er ist gern ein Held, auch wenn viel dranhéngt. Thm
entgegen tritt in diesem Kapitel Kleists Prinz von Homburg. Der ist tatséchlich
ein Held in der Krise: einer, der nicht weil3, ob er Held sein soll oder will. Einer,
der es als schwierig und als belastend empfindet, Held zu sein und heldenhaft zu
handeln. Einer, dem die Sprache ein Stiick weit entgleitet, einer, der sich nicht
erklart. Finer, der sein Held-Sein als Zumutung empfindet.

Im Ausblick tritt ein zeitgenossischer Held auf die Biihne. Hippolytus in Sa-
rah Kanes Phaedra’s Love konnte dabei unheldischer nicht sein. Er ist ein
gelangweiltes Riesenbaby, zu lethargisch fiir die Krise, zu gleichgiiltig fiir die
Anteilnahme, zu unlebendig fiir den Schrei. Der ist hier verloren gegangen und
hinterlésst eine fithlbare Leerstelle. Damit wird eines iiberdeutlich: der Schrei
selbst ist eine Leistung.”

23 Fiir Betreuung und Begleitung der Doktorarbeit mochte ich mich zu allererst bei
Christoph Menke bedanken. Mein herzlicher Dank gilt ebenfalls Dieter Mersch, An-
drea Kern, Brigitte Hilmer, Hans-Peter Kriiger und Alfons Gliick, sowie den Kollo-
quien um Christoph Menke und Brigitte Hilmer, die die Entstehung der Arbeit in den
vergangenen Jahren kritisch begleitet haben. Das Korrekturlesen war sicherlich nicht
einfach, mein Dank dafiir gilt Regina Konig-Wittrin. Ebenfalls fiir Korrekturen, be-
sonders aber fiir Beratung, Ermutigung und Ablenkung bin ich Gesine und Bjorn
Sydow verpflichtet. Nicht zuletzt gilt mein Dank auch meinen Kollegen in den Hor-
funkredaktionen, die stets geduldig und verstidndnisvoll auf Aufschiibe und Absagen

von Auftragen zugunsten der Dissertation reagiert haben.

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Intro - am 14.02.2028, 16:42:28. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - (=) I


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

