
Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule

Genese und gegenwärtige Entwicklung des ›Hamburger

Wegs‹ des Religionsunterrichts

Hamida Behr

Es geht um die Geschichte von Abraham/Ibrahim. Die Religionslehrerin erinnert

die dritte Klasse daran, dass sie das letzte Mal von Ibrahim und Ismail erzählt hat

und fügt hinzu, dass die Geschichte im Koran steht, »dem heiligen Buch derMusli-

me«. Jetzt zeigt sie eine Bibel: »Das ist das Buch, wo die Geschichten stehen, die für

uns in der Bibel eh in der Kirche erzählt werden, das heißt anders, das heißt nicht

Koran, sondern? Wie heißt das Buch?« Eine Schülerin antwortet richtig: »Bibel.«

Die Lehrerin fährt fort: »Und in der Bibel und im Koran stehen manche Geschich-

ten ganz ähnlich, manche ganz gleich, und manche ein bisschen anders.« Bei die-

sem Blick in ein Hamburger Klassenzimmer (Asbrand 2008) wird deutlich, dass

die Religionslehrerin die Geschichte aus christlicher und islamischer Perspektive

erzählt und dabei eine christliche Position bezieht und den christlich sozialisier-

ten Schülerinnen und Schüler ein Identifikationsangebot macht. Der Hamburger

Religionsunterricht umfasst neben evangelischen bzw. christlichen auch islami-

sche, jüdische, alevitische und buddhistische Inhalte und naturwissenschaftliche

Perspektiven. Die Religionslehrkräfte sind in der Regel evangelisch und unterrich-

ten alle Schülerinnen und Schüler unabhängig von ihrer religiösen Zugehörigkeit

gemeinsam im Klassenverband. Bis 2013 war dies das Konzept des evangelischen

Religionsunterrichts, an dem sich auch andere Religionsgemeinschaften beteilig-

ten. Heute wird der so genannte Religionsunterricht für Alle von der evangelischen

Kirche, den muslimischen Religionsgemeinschaften und der alevitischen und der

jüdischen Gemeinde gemeinsam verantwortet. Wie wurde bisher im Hamburger

Weg mit der religiösen Heterogenität der Schülerinnen und Schüler umgegan-

gen, insbesondere in der Ausbildung von Religionslehrerinnen und -lehrern und

im Religionsunterricht, und wie entwickelt er sich angesichts der neuen Verant-

wortungsstruktur gegenwärtig weiter?

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Hamida Behr

1 Der Hamburger Weg des Religionsunterrichts

In den 1970er Jahren orientierte sich der evangelische Religionsunterricht imStadt-

staat Hamburg neu. Ein starker Impuls ging vom Fachbereich EvangelischeTheolo-

gie der Universität Hamburg aus. Neben der Theologie sollte die Religionswissen-

schaft eine weitere Bezugswissenschaft werden und das kritische Nachdenken der

Schülerinnen und Schüler über ihre Lebenswelt in denMittelpunkt rücken (Leitsät-

ze zum Hamburger Religionsunterricht 1967). Religionspädagogisch wählte man

den problemorientierten Ansatz zur Grundlage. Außerdem richtete sich der Un-

terricht nicht mehr nur an evangelische Schülerinnen und Schüler, sondern sollte

alle ansprechen und einbinden. Dazu sollten auch die Religionen und säkularen

Weltanschauungen der nicht-christlichen Schülerinnen und Schüler im evangeli-

schen Religionsunterricht thematisiert werden. Darin zeigte sich eine neue Offen-

heit, aber auch eigene Interessen flossen ein: Denn angesichts der sinkenden Zahl

evangelischer Schülerinnen und Schüler war dies eine Möglichkeit, den evangeli-

schen Religionsunterricht aufrechtzuerhalten und sogar auszubauen. Er richtete

sich folglich an alle Schülerinnen und Schüler und wurde im Klassenverband un-

terrichtet.

Die 1973 erstmals eingeführte und bis heute fast unverändert bestehende

Lehrplan-Präambel beschreibt die Ziele des neuen Religionsunterrichts:

»DerReligionsunterricht nimmt imErfahrungs- undVerstehenshorizont der Schü-

ler die Frage nach dem Sinn des Lebens, nachWahrheit, nach Gerechtigkeit, nach

Werten und Normen für verantwortliches Handeln auf. Die Klärung dieser Fragen

führt mit zunehmendem Alter der Schüler zur Auseinandersetzung mit den ver-

schiedenen religiösen, weltanschaulichen und politischen Überzeugungen, die

unser heutiges Leben beeinflussen.« (Freie und Hansestadt Hamburg 1973, zit.n.

Doedens 1997, 62)

In den 1990er Jahren veränderte sich das weltanschaulich offene, dialogische Kon-

zept des Religionsunterrichts zu einem interreligiös-dialogischen. Christliche In-

halte wurden mit der Begründung kultureller Relevanz für Deutschland zwar wei-

terhin priorisiert, doch auch andere Religionen und Weltanschauungen wurden

wahrgenommen, und die unterschiedlichen Traditionen, Religiositäten und Welt-

anschauungen sollten im Dialog kennengelernt werden. Im auch heute noch gül-

tigen Bildungsplan heißt es dazu:

»In unserem Kulturkreis kommt der Bibel und der Geschichte und den Aussagen

des christlichen Glaubens besondere Bedeutung zu; zugleich ist unsere gegen-

wärtige Gesellschaft und Schulwirklichkeit von einer Vielfalt von Kulturen, Reli-

gionen und Weltanschauungen geprägt.« (Landesinstitut für Lehrerbildung und

Schulentwicklung 2011, 10).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 347

Der Rahmenplan legt evangelische Themen und die Einbeziehung anderer weltan-

schaulicher oder andersreligiöser Perspektiven fest.

Durch den Anspruch, auch Inhalte nicht-christlicher Religionen und anderer

Weltanschauungen einzubeziehen und – vor allem – durch Dialog zwischen Schü-

lerinnen und Schülern Lernprozesse anzuregen, gewann das Konzept Ansehen und

Legitimation im Stadtstaat. Diese Form des evangelischen Religionsunterrichts

schien aus Sicht der Schulbehörde auch für anders-religiöse und konfessionslo-

se Schülerinnen und Schüler ein passendes religionspädagogisches Unterrichts-

angebot zu bilden. (Das Alternativfach Philosophie kann man erst ab Klasse 7 wäh-

len.) Auch Eltern akzeptierten das Unterrichtsmodell weitgehend. Es gibt bis heute

nur vereinzelte Abmeldungen von Religionsunterricht (Landesinstitut für Lehrer-

bildung und Schulentwicklung 2019).

Der Rahmenplan des Religionsunterrichts wurde in einer »Gemischten Kom-

mission« aus evangelischer Kirche und Schulbehörde beschlossen. Die anderen re-

ligiösen Perspektiven wurden bis zu Beginn der gemeinsamen rechtlichen Verant-

wortung von vier Religionsgemeinschaften im »Gesprächskreis Interreligiöser Re-

ligionsunterricht in Hamburg« von Buddhisten,Muslimen, Hindus und Juden ein-

gebracht. Der Gesprächskreis wurde 1995 als Beratergremium für die evangelische

Kirche gegründet. Die Mitglieder des Gesprächskreises waren meist Privatperso-

nen aus religiösen Gemeinden, die sich ehrenamtlich engagieren, um authenti-

sches Wissen über ihre Religion in deutscher Sprache Lehrerinnen und Lehrern

zugänglich zu machen. Sie formulierten Positionen zu Inhalten des Religionsun-

terrichts und entwickelten Unterrichtseinheiten zu ihren Religionen.1 Der Kreis

erläuterte 1998 das Konzept des interreligiös-dialogischen Religionsunterrichts:

»Der Dialog ermöglicht den Kindern und Jugendlichen das Kennenlernen, das

Verstehenlernen, das Einnehmen eines anderen Standpunkts, das vertiefte Be-

greifendes eigenenStandpunktes, dasWiedererkennendes ›Eigenen‹ in dem ›An-

deren‹. Es ermöglicht, der Vielfalt der Religionen mit Freude und nicht mit Miss-

trauen zu begegnen. Die Erziehung zur Dialogfähigkeit ist ein wichtiger Pfeiler

für die Entfaltung einer Identität, die der Herausforderung einer pluralistischen,

multikulturellen Realität gewachsen ist: Sie fördert die Möglichkeit eines friedli-

chen Miteinanders.« (Zit. nach Doedens &Weiße 2007, 58f.)

Der Gesprächskreis besteht weiterhin und bietet auch den interessierten Religi-

onsgemeinschaften der Buddhisten, Hindus und Bahai Mitwirkungsmöglichkei-

ten (Bauer 2014, 229). Nicht-christliche Religionen wurden seit den 1970er Jahren

1 Das Material ist zum Teil kostenlos auf der Seite des Pädagogisch-Theologischen Instituts

verfügbar, wieW.W.Azhari &M. Tatari: Frau(en) im Islam – eine innerislamische Perspektive.

Materialsammlung für denUnterricht Sekundarstufe I und II. 2009. https://pti.nordkirche.de/

fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.
https://pti.nordkirche.de/fileadmin/user_upload/hauptbereich1/PTI/Frau_im_Islam.pdf.


348 Hamida Behr

und insbesondere seit der interreligiösen Öffnung der 1990er Jahre zwar als die

Religionen einiger Schülerinnen und Schülern wahrgenommen. Die Schülerinnen

und Schüler sollten im Rahmen dieser interreligiösen Öffnung des Religionsun-

terrichts Positionen ›ihrer Religion‹ vertreten. Doch die Fragestellungen des Reli-

gionsunterrichts und die Auseinandersetzung erfolgten weiterhin aus einer evan-

gelischen oder aus einer vermeintlich allgemeinen, ethischen Perspektive, wie die

Analyse des Rahmenplans deutlich macht.

Das verbindliche Thema »Leben und Wirken Jesu« ist zwar das einzige the-

matisch eindeutig christliche Thema im Rahmenplan der Grundschule. Als einer

von vier möglichen Zugängen wird auch ein interreligiöser Ansatz vorgeschlagen:

»Welche anderen Lehrer der Religionen kennen die Kinder?« BeimThema »Heilige

Räume« ist der Besuch einer christlichen Kirche und eines frei wählbaren, nicht-

christlichen religiösen Lernortes verbindlich. Andere Themen erscheinen zunächst

zumindest aus jüdischer undmuslimischer Perspektive relevant und plausibel, wie

»Die Frage nach Gott« oder »Tod und Totengedenken«. Die Zugänge im Rahmen-

plan weisen jedoch auf eine eindeutig evangelische Perspektive der Bearbeitung

der Themen hin, etwa »Gibt es Gott?« oder »Ist Gott gerecht?« (Landesinstitut für

Lehrerbildung und Schulentwicklung 2011, 23). Diese Fragen werden auch in den

Theologien der anderen abrahamitischen Religionen behandelt, doch stehen sie

dort weniger im Mittelpunkt und würden wohl anders formuliert und bearbeitet

werden. In nicht-abrahamitischen Religionen würden diese Themen gänzlich an-

ders behandelt werden. Ein Vergleich mit den Rahmenplänen katholischer, ortho-

doxer, jüdischer und islamischer Religionslehre in anderen Bundesländern wäre

hier interessant. In der Praxis prägen zudem das Fachwissen der Lehrkraft und

das von der Fachschaft Religion der Schule ausgewählte Religionsbuch bzw. das

Unterrichtsmaterial der Lehrkraft die inhaltliche Bearbeitung der Themen im Un-

terricht. Dadurch werden auch scheinbar offene ethische Fragestellungen undThe-

menbereiche des Rahmenplansmit evangelischen Bezügen und evangelischemUn-

terrichtsmaterial behandelt. Zwar fehlen bisher empirische Untersuchungen um

einschätzen zu können, wie verbreitet eine mono-konfessionelle Bearbeitung der

Themen ist und in welchem Umfang und in welcher Form Zugänge und Inhalte

anderer Religionen unterrichtet werden, aber die Ausbildung der Lehrkräfte und

Einzeluntersuchungen von Unterricht weisen in diese Richtung.

2011 begann ein auf zehn Bände angelegtes Projekt, um Unterrichtsmateriali-

en für den Religionsunterricht für alle zu entwickeln (Reihe: Interreligiös-dialogisches

Lernen, Kösel/Cornelsen Verlag). Dieses neue Material kann die Einbeziehung von

Zugängen und Inhalten anderer Religionen im Unterricht fördern. Es ist zudem

zu erwarten, dass die aktuelle Weiterentwicklung der Lehrpläne in gemeinsamer

Verantwortung aller anerkannten Religionsgemeinschaften hier eine grundsätzli-

che Verbesserung bringt. Denn mit den Staatsverträgen 2012/13 änderte sich die

rechtliche Situation: Die muslimischen Gemeinschaften DITIB-Landesverband

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 349

Hamburg e.V., SCHURA-Rat der islamischen Gemeinschaften in Hamburg e.V. und

der Verband der Islamischen Kulturzentren e.V. sowie die Alevitische Gemeinde

Deutschland e.V. wurden durch die Stadt Hamburg als Religionsgemeinschaften

anerkannt und erhielten folglich nach dem Grundgesetz Artikel 7 Absatz 3 das

Recht, Religionsunterricht für muslimische bzw. alevitische Schülerinnen und

Schüler anzubieten. Noch während der Verhandlungen entschieden die Vertreter

der alevitischen und muslimischen Gemeinschaften, den bisher nur evangelisch

verantworteten dialogischen Religionsunterricht für alle (später in der Diskussion

als Abgrenzung zu einer neuen Version des Konzepts auch RUfa 1.0 genannt) so

weiterzuentwickeln, dass er künftig gleichberechtigt verantwortet werden könne.

Durch eine neue Verantwortungsstruktur für die Inhalte des Religionsunterrichts

sollten alle Religionsgemeinschaften im verfassungsrechtlichen Sinn von Art.

7, Abs. 3 Grundgesetz gleichberechtigt beteiligt werden (Amtlicher Anzeiger 51,

999). Die Jüdische Gemeinde in Hamburg KdöR schloss sich 2014 ebenfalls dem

Religionsunterricht an (Bauer 2014, 229). Es folgte eine Pilotphase von 2013 bis

2018, in der von der Behörde für Schule und Berufsbildung und Lehrerinnen

und Lehrern in Zusammenarbeit mit den Religionsgemeinschaften Unterrichts-

einheiten entwickelt und verschiedene Unterrichtsmodelle erprobt wurden. Das

Pilotprojekt wurde an zwei Schulen in Stufe 5/6 durchgeführt und durch die

beteiligten Schülerinnen und Schüler, Lehrerinnen und Lehrer sowie externe

religionsdidaktische Experten in einer Evaluation beurteilt (Wolff 2018). Bezüglich

der Lehrkräfte geht daraus hervor, dass diese von den Schülerinnen und Schülerin,

unabhängig von ihrer religiösen Zugehörigkeit, im Allgemeinen akzeptiert wer-

den. Entscheidend ist weniger, welcher Religion die Lehrkraft zugehörig ist, als

dass sie religiös ist (Wolff 2018, 127). Fortbildungsbedarf wird bei den Lehrkräften

im Bereich interreligiöse Didaktik sowie Fachkunde und Religionspraxis anderer

Religionen konstatiert (Wolff 2018, 134). Ein Vorschlag zur Weiterentwicklung

waren multireligiöse Fachkollegien: Wenn die Fachschaften multireligiös sind,

kann es einen interreligiösen Dialog unter den Religionslehrkräften geben. Dies

dient auch der benötigten fachlichen Unterstützung, wenn andere Religionen

unterrichtet werden (Wolff 2018, 135f.).

Darüber hinaus wurde vereinbart, die Lehrerzulassung und die Lehrerausbil-

dung weiterzuentwickeln (Amtlicher Anzeiger 51, 999). Entsprechend wurden im

Jahr 2015 Lehramtsstudiengänge für islamische und alevitische Religion an der

Universität Hamburg eingerichtet sowie Qualifizierungskurse für Lehrkräfte im

Schuldienst aufgelegt. Abgesehen von dem Pilotprojekt werden die Rahmenpläne

gegenwärtig gemeinsam überarbeitet. In der Hamburger Diskussion wird der Be-

griffRUfa 2.0 genutzt, umdieseWeiterentwicklungsphase des Religionsunterrichts

zu benennen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Hamida Behr

2 Die Ausbildung der Religionslehrerinnen und -lehrer

Für die Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule kommt den Religionslehre-

rinnen und -lehrern entscheidende Bedeutung zu. Sie müssen fachlich kompetent,

d.h. in verschiedenen Religionspädagogiken ausgebildet sein, um den Schülerin-

nen und Schülern in einer religiösen Tradition ein Vorbild sein und verschiedene

religiöse Traditionen in den Unterricht einbringen können. So kann den Schüle-

rinnen und Schülern, die verschiedenen Religionen angehören, religiöse Bildung

in der Schule ermöglicht werden, die an ihre religiöse Prägung anknüpft. Bis zur

rechtlichen Veränderung durch Staatsverträge mit den Religionsgemeinschaften

war der schulische Religionsunterricht in Hamburg – mit Ausnahme der Schu-

len in privater katholischer Trägerschaft – allein die Aufgabe von evangelischen

Religionslehrerinnen und -lehrern. Sie sollten der religiösen Vielfalt der Schüler-

schaft mit dialogischer Kompetenz und Fachwissen über die anderen Religionen

begegnen. Seit 2013 dürfen auch muslimische, alevitische und jüdische Religions-

lehrkräfte das Fach unterrichten.

Die grundständige Ausbildung der Religionslehrerinnen und -lehrer erfolgt zu-

nächst an der Universität Hamburg und obliegt in der zweiten Ausbildungspha-

se, dem Vorbereitungsdienst, dem Landesinstitut für Lehrerbildung und Schul-

entwicklung (LI). Im Fachbereich EvangelischeTheologie der Universität Hamburg

wird das Fachstudium für evangelische Lehramtsstudierende angeboten.Man kön-

ne davon ausgehen, dass grundständig ausgebildete Religionslehrerinnen und -

lehrer über breite fachwissenschaftliche Kenntnisse im Bereich der christlichen

Theologie verfügten und auch pädagogisch gut ausgebildet seien, beschreibt die

damalige Fachleiterin Religion des LI, Mara Sommerhoff, den Bildungsstand der

Absolventen der ersten Ausbildungsphase (Sommerhoff 2010, 46). Sie kritisiert al-

lerdings, dass sich die verpflichtenden Studieninhalte zu sehr auf die evangeli-

sche Religion beschränkten. Es fehlten Fachkenntnisse in den anderen Religionen

(ebd.). Problematisch erscheint imKontext der Frage nach Anerkennung von nicht-

christlichen Religionen darüber hinaus, dass die evangelischen Studierenden ihr

Wissen über nicht-christliche Religionen nicht durch islamische, jüdische, aleviti-

sche etc. Fachwissenschaftler erhalten, sondern durch evangelische Theologinnen

und Theologen am Institut für Missions-, Ökumene- und Religionswissenschaft

des Fachbereichs evangelische Theologie. Daran hat sich bis heute nichts geän-

dert. Der Studienplan sieht darüber hinaus für die evangelischen Studierenden

auch keine dialogisch konzipierten Lehrveranstaltungen mit Referenten anderer

Religionen und keine dialogischen Übungen vor (Studienplan Evangelische Religi-

on 2016, 17). Daher fehlen den Studierenden auch praktische Dialogerfahrungen.

In den Verträgen der Stadt Hamburg mit den alevitischen und muslimischen

Religionsgemeinschaften wurde im Jahr 2013 vereinbart, dass die Stadt »eine Aus-

bildungsstätte für islamische Theologie und Religionspädagogik« fördert (Amtli-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 351

cher Anzeiger 51, 998). Der Schwerpunkt liegt laut Protokollerklärung auf der »Ge-

winnung inDeutschland ausgebildeter schulischer Lehrkräfte für den Religionsun-

terricht« (Amtlicher Anzeiger 51, 998). An der Akademie derWeltreligionen der Uni-

versität Hamburg wird seit 2016 das Fachstudium für alevitische und islamische

Religion angeboten. Eine Professur für Islamische Religion wurde 2011 besetzt.

Seit Anfang 2018 ist sie allerdings vakant. Gleiches gilt für eine Juniorprofessur für

Alevitentum und eine Juniorprofessur für Islamische Theologie mit dem Schwer-

punkt islamisches Recht, die 2013 eingerichtet wurden. Gegenwärtig gibt es nur

vertretungsweise oder befristet angestellte wissenschaftliche Mitarbeiter für die-

se beiden Studiengänge (Stand 2020). Neben dieser prekären Personalsituation ist

auch das Studienangebot eingeschränkt: Studierende werden nur für das Lehramt

Primar- und Sekundarstufe ausgebildet; Lehramtsstudiengänge für Gymnasium,

Berufsschule oder Sonderpädagogik werden nicht angeboten. Die Kapazität für

Bachelorstudierende beträgt für alevitische und islamische Religion überdies nur

je acht Studienplätze, für Masterstudierende je fünf Studienplätze. Ab Winterse-

mester 2020/2021 werden die Teilstudiengänge Islamische und Alevitische Religion

ausgesetzt. Da die Studiengänge im Zuge einer Reform der Lehramtsausbildung

an der Universität Hamburg nicht umgestellt wurden, können vorerst keine neuen

alevitischen und muslimischen Studierenden das Religionslehramt Studium be-

ginnen.

Die prekäre Ausbildungssituation für das Lehramt alevitische und islamische

Religion steht im Kontrast zur Ausbildungssituation für das Lehramt evangelische

Religion mit zahlreichen Professuren und Studienplätzen. Im Jahr 2018 gab es ins-

gesamt 113 Studienplätze für Bachelorstudierende und 59 Studienplätze für Mas-

terstudierende, die von zwölf Professorinnen und Professoren unterrichten wur-

den. Es wurden alle Lehramtstypen angeboten: Primar- und Sekundarstufe, Gym-

nasium, Berufsschule und Sonderpädagogik (Universität Hamburg, Kapazitätsbe-

richt 2018, 67).

Unterschiede zeigen sich auch in der Studiengestaltung. Anders als das Lehr-

amt für evangelische Religion sind diese Studiengänge interreligiös konzipiert.

Mehr als die Hälfte der verpflichtenden Inhalte (16 von 30 Semesterwochenstun-

den) des Fachstudiums sind keine Veranstaltungen der islamischen bzw. aleviti-

schen Theologie. Die Studierenden besuchen stattdessen Seminare und Vorlesun-

gen für die alevitische Theologie (wenn sie muslimisch sind) oder die islamische

Theologie (wenn sie alevitisch sind) sowie eine Reihe von Seminaren des Fach-

bereichs Evangelische Theologie. Diese Lehrveranstaltungen haben jedoch keine

dialogische Ausrichtung. Es handelt sich um reguläre Seminare des Fachbereichs,

die sich an die evangelischen Studierenden richten. Die vereinzelten alevitischen

undmuslimischen Studierenden haben einen Gaststatus, und ihre Perspektive und

ihr geringerer Kenntnisstand der evangelischen Theologie werden in den Lehr-

veranstaltungen nicht berücksichtigt. Es gibt auch keine gemeinsam konzipier-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Hamida Behr

ten Lehrveranstaltungen der alevitischen, islamischen und evangelischen Fachwis-

senschaften. Eine Beschäftigung mit hinduistischen oder buddhistischen Inhalten

ist im Studium ebenfalls nicht verbindlich vorgesehen. Diese Strukturen machen

deutlich, dass die Anerkennung und die konstruktive Auseinandersetzung mit re-

ligiöser Vielfalt in der universitären Ausbildung der Lehramtsstudierenden noch

unzureichend umgesetzt wird. Für die Ausbildung alevitischer und muslimischer

Religionslehrkräfte fehlen noch Lehrende, Studienplätze, Studiengänge für wei-

tere Schulformen und dialogisch konzipierte Seminare. Die Landesregierung hat

jetzt den Ausbau beschlossen. Mit der Besetzung der Stellen ist frühestens 2021 zu

rechnen. Somit fällt Hamburg trotz seiner langen Tradition interreligiösen Religi-

onsunterrichts und des damit verbundenen Bedarfs in der Ausbildung für nicht-

christliche Religionslehrer hinter andere Bundesländer wie Hessen, Nordrhein-

Westfalen, Baden-Württemberg und Bayern zurück.

Die Situation in der katholischenTheologie ist noch einmal besonders. Im Jahr

2014 wurde das Institut für Katholische Theologie mit einer Professur gegrün-

det. Seitdem können katholische Studierende das Lehramt Katholische Religion

in Hamburg studieren. Gegenwärtig gibt es das Lehramt für Primar- und Sekun-

darstufe mit 23 Bachelorstudienplätzen und 15 Masterstudienplätzen (Universität

Hamburg, Kapazitätsbericht 2018, 211). Die angehenden Lehrerinnen und Lehrer

werden jedoch nicht für den Religionsunterricht für alle ausgebildet, das Erzbistum

Hamburg nimmt bisher nicht am Modell teil, sondern setzt auf katholischen Reli-

gionsunterricht (Behörde für Schule und Berufsbildung 2019). Da der Religionsun-

terricht für alle wiederum nur von evangelischen, jüdischen, alevitischen oder mus-

limischen Fachlehrerinnen und -lehrern erteilt werden darf, können die katholi-

schen Lehrkräfte gegenwärtig nur an fünf öffentlichen Schulen in Hamburg, an

denen katholischer Religionsunterricht angeboten wird, oder an einer der 21 ka-

tholischen Privatschulen das Fach Religion unterrichten (Vereinigung Hamburger

Religionslehrerinnen und Religionslehrer 2019). Allerdings nahm das Erzbistum an

der Eröffnungskonferenz des RUfa 2.0 teil und bekundete sein Interesse an einer

Beteiligung am gemeinsamen Religionsunterricht, die gerade in einer eigenen Pi-

lotstudie evaluiert wird.

Die Religionsdidaktik für die Studierenden der vier Fächer alevitische, musli-

mische, katholische und evangelische Religion wird,wie es inHamburg grundsätz-

lich bei allen Fachdidaktiken üblich ist, an der Fakultät für Erziehungswissenschaf-

ten gelehrt. Sie wird von einer Professur für evangelische Religionspädagogik ge-

leitet. Es gibt gegenwärtig nur eine wissenschaftlicheMitarbeiterin für katholische

Religionspädagogik, deren Stelle von der katholischen Kirche getragen wird. Ent-

sprechend der Anzahl der Mitarbeitenden, der Mehrheit der Studierenden und der

traditionellen Ausrichtung liegt der Schwerpunkt im Fach Religionsdidaktik auf

christlicher Religionspädagogik, insbesondere aus evangelischer Perspektive.Doch

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 353

Studierende des Fachs Religion der Universität Hamburg im Wintersemester

2018/2019

Bache-

lor

Master

Alevitische Religion 22 0

Islamische Religion 64 12

Katholische Religion 23 11

Evangelische Religion 274 177

in den letzten Jahren wurden vermehrt auch Didaktik und Pädagogik anderer Reli-

gionen einbezogen. In Zusammenarbeit mit jüdischen, alevitischen,muslimischen

und buddhistischen Religionspädagoginnen wurden Studientexte als Grundlage

einer interreligiösen Fachdidaktik entwickelt (Arbeitsbereich Religionspädagogik

2016). Fragen des Lehrens und Lernens, der Lehrerrolle und der Didaktik der heili-

gen Texte wurden gemeinsam erörtert. Im Austausch erstellten dann die Expertin-

nen und Experten aus der Perspektive ihrer religiösen Tradition Texte für die Stu-

dierenden.Wie es jahrzehntelang für die Unterrichtsmaterialerstellung üblich war,

wurde dabeimit Fachwissenschaftlerinnen und Fachwissenschaftlern aus der Stadt

zusammengearbeitet, die ehrenamtlich oder als Teil ihrer beruflichen Aufgaben

daran teilnahmen. Für die Entwicklung einer regelhaften religiös-pluralen Fachdi-

daktik fehlen an der Fakultät für Erziehungswissenschaften gegenwärtig aber noch

nicht-christliche Religionspädagogen. So gibt es gegenwärtig eine Religionspäd-

agogik für alle, aber nicht von allen. Das ist ein Missstand, der schon den bisherigen

Religionsunterricht in der Schule, der zwar für alle Schülerinnen und Schüler offen

war, aber nur von evangelischen Lehrkräften unterrichtet wurde, jahrzehntelang

zu einem paternalistischen Konzept machte. Diese Manko in der Umsetzung des

Konzepts kritisieren auch Hamburger Religionspädagoginnen und Religionspäd-

agogen wie Thorsten Knauth, der bereits 2008 erklärte: »Der Religionsunterricht

für alle wird klar gestärkt, wenn […] religionspädagogische Ressourcen im Sinne

einer personalen Repräsentanz unterschiedlicher Religionen geschaffen und aus-

gebaut werden.« (Knauth 2008, 85) Und Gordon Mitchell forderte 2010 »eine Reli-

gionspädagogik für alle, auch an der Universität« (Mitchell 2010, 55).

Das Landesinstitut für Lehrerbildung und Schulentwicklung (LI) führt die

zweite Ausbildungsphase, den Vorbereitungsdienst, durch, der seit 2018 auch

für muslimische, jüdische und alevitische Religionslehrkräfte geöffnet ist. Das LI

betreut auch die Studierenden im Kernpraktikum ihres Masterstudiengangs. Ein

islamischer Fachleiter wurde 2017 eingestellt. Gegenwärtig werden Absolventen

mit dem Fach Islamische Religion aus anderen Bundesländern gesucht, um die

zweite Ausbildungsphase zu beginnen. Außerdem führt das LI in Kooperation mit

Quelle: Grützmacher 2019

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Hamida Behr

Konfession Anzahl Lehrkräfte

Evangelisch-Lutherisch 841

Römisch-katholisch 69

Islamisch 4

Jüdisch 1

keine Konfession erfasst 251

dem Pädagogisch-Theologischen Institut der evangelischen Kirche und den islami-

schen, alevitischen und jüdischen Religionsgemeinschaften Qualifizierungskurse

für Lehrkräfte aus dem Hamburger Schuldienst durch, die nach dem Konzept des

Religionsunterrichts für alle dialogisch und interreligiös weitergebildet werden.

3 Hamburger Religionslehrerinnen und -lehrer: Daten, Studien und
Positionspapiere

Einen Überblick über die Religionszugehörigkeit der Religionslehrerinnen und -

lehrer vermittelt eine Kleine Anfrage an den Senat im Jahr 2017 (Bürgerschaft der

Freien und Hansestadt Hamburg 2017b). Demnach sind von den rund 1200 grund-

ständig ausgebildeten Religionslehrerinnen und -lehrern an den öffentlichen Schu-

len Hamburgs lediglich fünf nicht-christlich:

Viele der Lehrkräfte, deren Konfession nicht erfasst wurde, dürften zwar nicht

der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Norddeutschland angehören, aber den-

noch evangelisch, d.h. Mitglied der evangelisch-reformierten Kirche oder einer

evangelisch-freikirchlichen Gemeinden sein. Auch diese dürfen den Unterricht er-

teilen (Universität Hamburg 2016, 8). Seit 2013 können außerdem muslimische,

alevitische und jüdische Lehrkräfte das Fach im Rahmen des Pilotprojekts unter-

richten. Gegenwärtig gibt es vier grundständig ausgebildete muslimische Religi-

onslehrkräfte und eine jüdische Religionslehrkraft. Darüber hinaus unterrichten

circa zweihundertfünfzig Lehrkräfte, die im Rahmen von Qualifizierungskursen

eine stufenbezogen eingeschränkte Fakultas für Klasse 5/6 erworben haben, das

Fach Religion, darunter auch einige muslimische und alevitische Lehrkräfte. Die

Anfrage an den Senat von 2017 zeigt, dass die Zahl der nicht-christlichen Lehrkräfte

aber nach wie vor sehr gering ist. Im Sinne der gleichberechtigten Verantwortung

für den Religionsunterricht gilt es mittelfristig, ein Verhältnis der Lehrkräfte zu er-

reichen, das dem der Hamburger Schülerinnen und Schülern entspricht. Dazu gibt

es allerdings auch in der Schulbehörde nur Schätzungen. Geht man – angesichts

einer Hamburger Schülerschaft, die gegenwärtig ca. zur Hälfte einen Migrations-

hintergrund hat – davon aus, dass 20 Prozent der Schülerinnen und Schüler einen

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 355

muslimischen und 5 Prozent einen alevitischen Hintergrund haben, dann benö-

tigte man bei gleichbleibender Gesamtanzahl der Religionslehrkräfte 240 musli-

mische und 60 alevitische Lehrkräfte, um, wie politisch angestrebt, einen Anteil

unter den Lehrkräften zu erreichen, der dem Anteil unter den Schülerinnen und

Schülern entspricht (Behörde für Schule und Berufsbildung 2019). Bei den gegen-

wärtigen Ausbildungszahlen von jeweils fünf (Master-)Studierenden pro Jahr ist

dieses Ergebnis schon rein rechnerisch nicht zu erreichen. Um in zehn bis fünf-

zehn Jahren das angestrebte Verhältnis der Religionslehrkräfte zu erreichen, wäre

die Einstellung von zwanzig islamischen Lehrkräften pro Jahr notwendig, was eine

jährliche Ausbildungsfrequenz von mindestens dreißig Studierenden erforderlich

macht – dies entspricht dem sechsfachen der jetzigen Studienplatzkapazität.

Mit dem Schuljahr 2018/19 beginnt auch in Hamburg die Einführung der

formalen religionsgemeinschaftlichen Lehrerlaubnis (Vokation, Idschaza etc.),

wie sie bereits in allen anderen Bundesländern praktiziert wird (Zentrum für

Lehrerbildung Hamburg 2017). Bislang musste bei der Einstellung in den Vor-

bereitungsdienst lediglich die Mitgliedschaft in einer evangelischen Kirche

nachgewiesen werden. Heute müssen die Religionslehrkräfte bestätigen, dass sie

den Religionsunterricht in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der jewei-

ligen Religionsgemeinschaften erteilen. Je nach Religionsgemeinschaft sind die

Verfahren unterschiedlich. Die evangelischen Absolventen müssen die formale

Mitgliedschaft nachweisen und eine Vokationstagung besuchen.Diemuslimischen

Religionsgemeinschaften und die alevitische Gemeinde führen mit den Absol-

venten ein Gespräch, in dem sie ihre Eignung feststellen. Außerdem sollen die

Absolventen auch eine Tagung besuchen. Eine Ordnung der Lehrerlaubnisvergabe

ist noch nicht veröffentlicht (Zentrum für Lehrerbildung Hamburg 2017). Diese

Entwicklungen zeigen, dass die Kontrolle durch die evangelische Kirche, und

jetzt auch durch die jüdischen, alevitischen und muslimischen Gemeinschaften,

strenger geworden ist. Ohne Lehrerlaubnis einer Religionsgemeinschaft kann

zukünftig keine Lehrkraft mehr Religionsunterricht in Hamburg erteilen. Das

entspricht der Praxis der anderen Bundesländer, die aus Art. 7, Abs. 3 Grundgesetz

folgt. Die Religionsgemeinschaften erhoffen sich davon eine stärkere Fachlichkeit

der Lehrkraft und dadurch eine Stärkung des Faches.

Einblicke über die Haltungen und Einstellungen der Religionslehrerinnen und

-lehrer vermittelt die Vereinigung Hamburger Religionslehrerinnen und Religi-

onslehrer (VHRR). Wichtige Dokumente der Vereinigung sind das »Memorandum

zum Religionsunterricht« von 1992, ein »Aufruf zur Studienreform« von 1999 und

ein Beitrag zur Bekräftigung des Memorandums von 2008. ImMemorandumwird

ausgeführt, dass sich der Religionsunterricht wegen der schwindenden Akzeptanz

des Religionsunterrichts evangelischer oder katholischer Prägung in der Schule seit

den 1960er Jahren erheblich habe wandeln müssen. 1992 stehe er erneut vor ei-

ner großenHerausforderung, und zwar angesichts der deutschen Vereinigung, des

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Hamida Behr

Zusammenwachsens Europas und der veränderten Schülerschaft. »Deren Zusam-

mensetzung hat sich, was z.B. die geographische, kulturelle, soziale und geistige

Herkunft und Prägung betrifft, zum Teil tiefgreifend verändert.« (VHRR 1992). Mit

Blick auf diese drei Aspekte beschreibt die Vereinigung, dass eine erneute Verän-

derung des Religionsunterrichts notwendig geworden sei. Die Vereinigung fordert

eine Verortung des Faches in Theologie, Religionswissenschaft und Religionspäd-

agogik.

Eine fachliche Ausbildung in denTheologien anderer Religionen war zu diesem

Zeitpunkt noch kein Anliegen. Der Unterricht sollte jedoch nicht monokonfessio-

nell sein, sondern ökumenisch und interkulturell offen. Da keine Kooperation mit

Lehrern oder Geistlichen anderer Konfessionen geplant war, schien man bezüglich

nicht-christlicher Religionen Impulse durch nicht-christliche Kinder zu erwarten:

»Bildung im Kontext von Religion soll helfen, den anderen ›Fremden‹ [sic!], in au-

thentischer Selbstinterpretation seiner Welt und Lebenssituation zu Wort kom-

men zu lassen und die spezifischen kulturellen, sozialen oder religiösen Aspekte

wahrzunehmen, die das eigeneWahrnehmungs- und Interpretationsschema aus-

blendet. Von fremden Kulturen und Religionen lernen, schließt die neueDeutung

der eigenen Kultur ein. Die hermeneutische Interpretation fremdenDenkens bie-

tet die Chance, kulturelle Selbstverständlichkeiten in Frage zu stellen und ihre Er-

gänzungsbedürftigkeit zu erkennen.« (VHRR 1992).

Man ging also von eigener und fremder Kultur und Religion aus. Das »Fremde«

sollte hier nicht durch ausgebildete Fachkräfte eingebracht werden, die VHRR for-

derte weder anders-religiös ausgebildete Lehrkräfte noch die regelhafte Beteili-

gung von Geistlichen nicht-christlicher Religionen. Der Dialogidee entsprechend

wurde von anders-religiösen Schülerinnen und Schülern in der Klasse erwartet,

den vermeintlich ›normalen‹ (da ›nicht-fremden‹) christlichen oder bekenntnislo-

sen Schülerinnen und Schülern ihre spezifischen kulturellen, sozialen und religiö-

sen Ansichten darzustellen. Dies ermögliche dann den christlichen oder konfessi-

onslosen Schülerinnen und Schülern Selbstreflexion und das Lernen über andere

Religionen.

Doch bei dieser Perspektive auf die Religiosität nicht-christlicher Schülerinnen

und Schüler geraten deren Interessen, deren Entwicklung undWohlergehen in den

Hintergrund. Es ist anzunehmen, dass ihr Anspruch auf religiöse Bildung nicht er-

füllt wird. Stattdessen besteht die Gefahr, dass sie unfreiwillig in die Rolle von Ver-

treterinnen und Vertretern ihrer Religionsgemeinschaft gedrängt werden und ihre

vermeintliche ›Fremdheit‹ in der Klasse vorführen sollen. Diese Selbstvergewisse-

rung angesichts des Fremden im Dialog mit den Mitschülerinnen undMitschülern

im Religionsunterricht scheint mir ohne pädagogische Begleitung durch Lehrper-

sonen auch ihrer Religion nicht sinnvoll. Für Schülerinnen und Schüler als Angehö-

rige religiöser Minderheiten besteht, anders als für Schülerinnen und Schüler, die

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 357

den Mehrheitsreligionsgemeinschaften angehören, durch die Teilnahme am inter-

religiösen Dialog die Gefahr, dass Erfahrungen von Marginalisierung und Isolati-

on gemacht werden. Ganz sicher kann es so nicht zu einer Selbstvergewisserung

und Auseinandersetzung mit der eigenen religiösen Tradition kommen, was im

Zusammenhang mit Art. 4, Abs. 2 Grundgesetz Aufgabe des Religionsunterrichts

wäre. Lehrkräfte, die der eigenen religiösen Tradition angehören, könnten dieser

Gefahr vorbeugen, den Schülerinnen und Schülern als Vorbilder und Ansprech-

partner dienen und sie fachkundig in ihrer religiösen Bildung fördern.

Tatsächlich muss der Dialogansatz aber insgesamt kritisiert werden. Im post-

strukturalistischenDiskurs wird die Konstruktion von Eigenemund Fremden erör-

tert. Eine eingeforderte Erklärung des Anderen dient der Selbstspiegelung, so Jac-

ques Lacan. Erst durch die Entdeckung des Anderen erreicht man Selbstbewusst-

werdung (Lacan 1973, 61-70, nach Mecheril &Thomas-Olalde 2018, 189). Im postko-

lonialen Diskurs wird diese Haltung kritisch analysiert und die Herstellung von ge-

sellschaftlicher Differenz zur Machtsicherung dabei deutlich (Mecheril & Thomas-

Olalde 2018, 189). Der interreligiös-dialogische Unterricht bekräftigt die Differenz

zwischen Religionen und zeichnet Bilder über die »Religion der Anderen« (Me-

cheril & Thomas-Olalde 2018, 194). Asbrand beschreibt die Instrumentalisierung

des Fremden für die eigene Identitätsbildung und stellt fest, dass der vermeintlich

Fremde dabei missbraucht werde. Man sollte sich einem anderen mit der Absicht

zuwenden, ihn zu verstehen. Dieses Verstehen könne sich dann im Handeln und

im praktischen Zusammenleben ausdrücken (Asbrand 2008, 202). Diese Proble-

matik, die Mecheril und Thomas-Olalde bei begegnungspädagogischen Ansätzen

sehen (vgl. auch Mecheril in diesem Band) und die auch Asbrand deutlich macht,

kann in der beschriebenen Konstellation mit evangelischen Lehrkräften und inter-

religiöser Schülerschaft kaum verhindert werden. Die Darstellung der praktischen

Umsetzung und des erhofften Nutzens, den sich der Verband der Religionslehre-

rinnen und -lehrer verspricht, zeigt, dass der Religionsunterricht hier aus Sicht der

dominanten Kultur und Religion konzipiert wird und dass die Gefahr der Anders-

machung und Stigmatisierung anders-religiöser Schülerinnen und Schüler und ih-

rer Religiosität besteht.

Einige Jahre später, 1999, erkannte die VHRR, dass die Lehrkräfte für die neuen

Aufgaben nicht ausgebildet waren und veröffentlichte einen Aufruf zur Reform der

Lehramtsstudiengänge.Darin forderte sie interreligiöse und dialogische Anteile im

Studium. Lehrkräfte würden durch ihr Studium nicht befähigt, mit verschiede-

nen religiösen und weltanschaulichen Traditionen wissenschaftlich verantwortlich

umzugehen und diese ihrem Selbstverständnis entsprechend angemessen in den

Unterricht einzubringen. Auch fehle ihnen die Kompetenz, denDialogmit Angehö-

rigen anderer Konfessionen, Religionen und Weltanschauungen selbst zu führen,

anzustoßen und zumoderieren. Die Akzeptanz des Religionsunterrichts bei nicht-

christlichen Schülerinnen, Schülern und Eltern hänge jedoch wesentlich davon ab,

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Hamida Behr

ob es den Lehrkräften gelinge, die Religionen in sensibler Berücksichtigung des je-

weiligen Selbstverständnisses zu unterrichten. Dies sei auf Grundlage des gegen-

wärtigen Studiums nicht möglich. Die Vereinigung forderte daher dringend eine

Reform des Studiengangs innerhalb von zwei Jahren. In Zukunft sollte ein Drit-

tel aller verpflichtenden Veranstaltungen nicht-christliche Religionen und christli-

che (nicht-evangelische) Konfessionen der Gegenwart behandeln. Dafür schlug die

Vereinigung vor, aus den vier freiwerdenden Professuren im Fachbereich evange-

lische Theologie Professuren für islamische, jüdische und buddhistische Theologie

zu schaffen.

Die VHRR hatte also die Probleme des interreligiösen Unterrichts deutlicher

als sieben Jahre zuvor erkannt und skizzierte Lösungsvorschläge, die zum Teil bis

heute noch relevant sind, da die Probleme weiterhin ungelöst sind.

Im Jahr 2008 veröffentlichte die VHRR als Ergänzung des Memorandums von

1992 vier Prüfsteine. Das Anliegen war hier, dass der Religionsunterricht ein or-

dentliches Schulfach bleibe und der Religionsunterricht weiterhin im Klassenver-

band erteilt würde. Außerdem warnte sie angesichts der Einführung des katholi-

schen Religionsunterrichts in Hamburg vor einer stärkeren konfessionellen Tren-

nung des Religionsunterrichts. Dies würde vermehrt Eltern dazu bewegen, ihre

Kinder vom Religionsunterricht abzumelden. Dann wäre ein Alternativfach, Ethik

oder Philosophie, schon ab Klasse 3, in der der Religionsunterrichts beginnen wür-

de, notwendig, was mit erheblichen Kosten verbunden wäre. Außerdem setzt sich

die Vereinigung jetzt deutlich dafür ein, dass auch nicht-evangelische Religions-

lehrerinnen und -lehrer grundständig ausgebildet werden, damit der Religionsun-

terricht nicht »zum Feld fundamentalistischer Indoktrinierungen« (VHRR 2008,

246) werde. Diese Stellungnahme der Vereinigung macht deutlich, dass die Mit-

glieder um ihre Positionen als Fachlehrerinnen und -lehrer an den Schulen be-

sorgt waren. Sie wollten sicherstellen, dass der (evangelische) Religionsunterricht

weiterhin möglichst vielen Schülerinnen und Schülern erteilt würde, aber nicht

durch fachfremde Lehrkräfte oder Quereinsteiger mit religiöser Ausbildung, son-

dern durch grundständig ausgebildete Religionslehrkräfte, die den Unterricht in

Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religionsgemeinschaften gestalten

könnten (VHRR 2008, 246). Sie fordern die interreligiöse Öffnung des Religions-

unterrichts auf personeller Ebene. Nach der Forderung nach einer Öffnung der

Inhalte und der Ausrichtung des Unterrichts auf alle Schülerinnen und Schüler,

der interreligiösen Fachlichkeit der Lehrkräfte und dem Entwickeln interreligiöser

Materialien wird jetzt deutlich, dass auch interreligiöse Religionslehrerinnen und

-lehrer benötigt werden.

In einer qualitativen empirischen Studie untersuchten AnnaKerrutt undChris-

tine Müller die Haltung Hamburger Religionslehrkräfte zum Religionsunterricht

und zu religiöser Vielfalt (2008). Dazu wurden sechs Religionslehrkräfte befragt.

Alle waren in religiösen evangelischen Familien aufgewachsen, hatten das Fach

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 359

evangelische Religion studiert und unterrichteten zum Zeitpunkt der Befragung

an einer Hamburger Schule. Die Autorinnen ermittelten, dass der Umgang mit re-

ligiöser Vielfalt vor allem durch Auslandserfahrungen der Lehrkräfte geprägt wor-

den sei. Das Leben in anderen Kulturen habe sie diesbezüglich nachhaltig beein-

flusst, erklärten sie ausdrücklich. Die Lehrerinnen und Lehrer stellten dabei fest,

dass Kommunikation nicht immer der Norm der Mehrheit folge und sorgfältiges

Zuhören und das Finden einer gemeinsamen Sprache die Grundlage bildeten für

einen erfolgreichen Dialog (Kerutt & Müller 2009, 78). Ein Lehrer, der im Aus-

land nicht-christliche Religion bei Wissenschaftlern der jeweiligen Religion stu-

diert hatte, habe dadurch wichtige Einsichten in deren Perspektiven erlangt, was

ihn dazu befähige, seinen Religionsunterricht interreligiöser zu konzipieren. Ein

weiterer Lehrer wies darauf hin, dass ihn die intensive persönliche Beschäftigung

mit religiösen Figuren und Philosophien während des Studiums befähige, einen

Religionsunterricht für alle zu unterrichten. Eine weitere Lehrerin hingegen sah

sich nicht in der Lage, einen interreligiösen Religionsunterricht durchzuführen.

Sie bemängelte das fehlende Wissen der Schülerinnen und Schüler über ihre Reli-

gion, so dass sie die Inhalte ihrer Religionen nicht reflektieren könnten. Daher sei

sie froh, in weitgehend homogenen christlichen Klassen zu unterrichten (Kerutt &

Müller 2009, 78).

Die Studie macht deutlich, dass sich die befragten Lehrerinnen und Lehrer

durch ihr reguläres Studium in Hamburg nicht befähigt sehen, religiöser Vielfalt

professionell zu begegnen. Es waren vielmehr Aktivitäten außerhalb des regulä-

ren Studiengangs – Auslandserfahrungen, das selbst gewählte Studium anderer

Religionen bzw. die persönliche Beschäftigung damit –, die die Lehrerinnen und

Lehrer in die Lage versetzten, ihren Unterricht interreligiös zu gestalten. Die Leh-

rerinnen und Lehrer, die diese außercurricularen Erfahrungen nicht machten, ha-

ben dabei Schwierigkeiten.

4 Der deutsche Kontext religiöser Ungleichheit

Bei der Untersuchung der Anerkennung nicht-christlicher Schülerinnen und Schü-

ler und ihrer Religionen in der Schule sollte auch der gesellschaftliche Kontext be-

achtet werden. Es wurde bereits deutlich, dass der rechtliche Status von Religions-

gemeinschaften, der es ihnen u.a. ermöglicht, Religionsunterricht in öffentlichen

Schulen anzubieten, differiert. Einigen nicht-christlichen Religionsgemeinschaf-

ten ist die rechtliche Anerkennung in einigen Bundesländern gelungen, andere

ringen noch darum.Neben der unterschiedlichen formaljuristischen Anerkennung

der Religionsgemeinschaften durch den Staat unterscheidet sich auch das gesell-

schaftliche Ansehen der Religionen und die Haltung zu Mitgliedern der verschie-

denen religiösen Gruppen stark. Nach einer Studie des Religionssoziologen Detlef

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Hamida Behr

Pollack zur »Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Vielfalt« (Pollack u.a. 2010)

haben 90 Prozent der Westdeutschen eine positive Haltung zu Christen und rund

58 Prozent eine negative Haltung gegenüber Muslimen. Dies ist im europäischen

Vergleich die höchste Ablehnung von Muslimen. Die Haltung der Deutschen zu Ju-

den, Hindus und Buddhisten ist etwas durchmischter. Die Hälfte hat eine positive

Haltung zu Hindus, ein Viertel hat eine negative Haltung und ein Viertel antwortet

»weiß nicht« oder macht keine Angabe. Gegenüber Buddhisten ist die Haltung von

über 65 Prozent der Befragten positiv, von 18 Prozent negativ, und 17 Prozent ha-

ben keine Haltung dazu angegeben. Gegenüber Juden haben rund 59 Prozent eine

positive Haltung, aber auch 28 Prozent eine negative Haltung.Die größte Anerken-

nung genießen demnach mit großem Abstand Christen, gefolgt von Buddhisten.

Nur jeder Dritte bewertet Muslime positiv. Ostdeutsche zeigen eine leicht gerin-

ger positive Haltung gegenüber Christen (78,9 Prozent), und die Ablehnung an-

derer Religionsangehöriger ist noch höher als bei Westdeutschen. Diese großen

Differenzen in der Anerkennung der Religionen und die großen Differenzen in

der Anerkennung der Mitglieder der Religionsgemeinschaften wirken sich in der

Schule aus, sei es in der Schulorganisation, bei offiziellen Anlässen, bei religiösen

Bezugnahmen, bei religiösen Feiertagen oder im Religionsunterricht, wenn Inhal-

te der verschiedenen Religionen Unterrichtsgegenstand sind. Zahlreiche Studien

zeigen, wie »sachlich unangemessen und mit negativen Stereotypen verbunden

diese beiden religiösen Traditionen [Islam und Judentum] in verschiedenen Fä-

chern behandelt werden.« (Jäggle 2015, 192). Die Ungleichheit der Religionen und

ihrer Angehörigen wird fortgesetzt, wenn Schulen diese gesellschaftliche Schiefla-

ge nicht aufgreifen und bewusst dagegen handeln. Aus pädagogischer Sicht stellt

sich daher die Frage, wie der negativen Haltung begegnet und die Vorbehalte über-

wunden und Strukturen verändert werden können. Außerdem gilt es zu erörtern,

wie die betroffenen Schülerinnen und Schüler vor Diskriminierungen und Stigma-

tisierungen in der Schule geschützt werden können.Dasmuss in besondererWeise

für den Religionsunterricht gelten und bei allen didaktischen Ansätzen, seien sie

problemorientiert, performativ, dialogisch oder theologisierend, aktiv mitreflek-

tiert werden. Die religionspädagogische Anforderung an Lehrerinnen und Lehrer

geht dabei über Fachwissen und Didaktik hinaus. Ihnen kommt an den Schulen

häufig eine Expertenrolle zu. Sie vertreten das Fachgebiet in der Schule und von

ihnenwird erwartet, dass sie über Erfahrungen bezüglich der religiösen Vielfalt der

Schülerschaft verfügen, religiöse Bedürfnisse und Ausdrucksformen kennen und

Dialoge anleiten undmoderieren können.Es erscheint daher auch aus der Perspek-

tive der Schulentwicklung förderlich, diese Aspekte in der Ausbildung zu stärken

und durch personelle Pluralität strukturell zu verankern. Allerdings ist das Thema

so vielschichtig, dass es auch im Politikunterricht, im Geschichtsunterricht und

im Deutschunterricht bearbeitet werden muss. Dabei gilt es beispielsweise, Juden

und Muslime in der europäischen Geschichte zu thematisieren und deutsch-jüdi-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 361

sche, deutsch-muslimische und anders religiös geprägte (Gegenwarts-)Literatur in

Curricula aufzunehmen (Jäggle 2015, 199). Die Gleichwertigkeit der Religionen und

die religiöse Neutralität der Schule können dafür als Werte leitend sein.

5 Fazit und Ausblick

DerHamburgerWeg des Religionsunterrichts begegnet der vielfältigen Religiosität

der Schülerschaft mit einem interreligiös-dialogischen Modell, in dem alle Welt-

religionen als gleichwertig verstanden und Perspektiven aller Religionen an Hand

von schüler- oder problemorientierten Themen einbezogen werden. Die Untersu-

chung macht allerdings deutlich, dass bisher eine Ungleichheit der Religionen und

ihrer Angehörigen in der Schule besteht, die durch die gegenwärtige Umsetzung

desHamburgerWegs des Religionsunterrichts nicht beseitigt werden konnte. Zwar

beachtet der Hamburger Weg religiöse Vielfalt, legt Inhalte auch nicht-christlicher

Religionen im Rahmenplan verbindlich fest – damit dies gelingt, erfordert es aber

Fachwissen in anderen Religionen und Erfahrung im interreligiösen Dialog, dia-

logische Kompetenz und eine reflektierte Positionalität im interreligiösen Dialog

bei den Lehrkräften. Die universitäre Ausbildung erfüllt diesen Anspruch bisher

nicht. Die angehenden Religionslehrkräfte erwerben keine ausreichenden Kompe-

tenzen im Studium, um einen Dialog unter Schülerinnen und Schülern anzuleiten

und zu moderieren, und insbesondere die angehenden evangelischen Lehrkräfte

erhalten kein angemessenes Fachwissen aus anderen und über andere Religionen.

Der Besuch von Veranstaltungen der anderen Theologien sowie gemeinsam kon-

zipierte und dialogisch durchgeführte Lehrveranstaltungen der drei Fachwissen-

schaften Evangelische, Islamische und AlevitischeTheologie würden hier Verände-

rungen bewirken.

Außerdem fehlen noch muslimische, alevitische und jüdische Religionslehr-

kräfte, um den Hamburger Schülerinnen und Schülern auch andere religiöse Per-

spektiven, verbunden mit vertieftem Fachwissen und Positionen, zugänglich zu

machen. Dies würde insbesondere die religiösen Bildung der muslimischen, alevi-

tischen und jüdischen Schülerinnen und Schülern dienen aber auch die Fachlich-

keit des interreligiösen Ansatzes im Sinne aller Lehrkräfte und Schülerinnen und

Schüler verwirklichen.

Literatur

Arbeitsbereich Religionspädagogik (2017): Religionspädagogen & Fachdidaktiker

im Dialog. Blogeintrag. Hamburg. Online: http://blogs.epb.uni-hamburg.de/

religionspaedagogik/?p=743 [letzter Zugriff: 04.02.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://blogs.epb.uni-hamburg.de/religionspaedagogik/?p=743
http://blogs.epb.uni-hamburg.de/religionspaedagogik/?p=743
https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://blogs.epb.uni-hamburg.de/religionspaedagogik/?p=743
http://blogs.epb.uni-hamburg.de/religionspaedagogik/?p=743


362 Hamida Behr

Asbrand, Barbara (2008): Zusammen leben und lernen im Religionsunterricht. Ei-

ne empirische Studie zur grundschulpädagogischen Konzeption eines inter-

religiösen Religionsunterrichts im Klassenverband der Grundschule. Inhalt-

lich unverändertes Manuskript der Buchausgabe von 2000. Göttingen. Online:

http://dx.doi.org/10.3249/webdoc-1917 [letzter Zugriff: 04.02.2020].

Bauer, Jochen (2020): Religion unterrichten in Hamburg. In: Martin Rothgangel

& Bernd Schröder (Hg.): Religionsunterricht in den Ländern der Bundesrepu-

blik Deutschland. Neue empirische Daten, Kontexte, Aktuelle Entwicklungen.

Leipzig, 153-178.

Bauer, Jochen (2014): Die Weiterentwicklung des Hamburger Religionsunterrichts

in der Diskussion zwischen Verfassungsrecht und Schulpädagogik. In: Zeit-

schrift für evangelisches Kirchenrecht. Bd. 59, Ausgabe 3/4, Dez. 2014, 227-256.

Behörde für Schule und Berufsbildung: (2019) Regelungen für den Religi-

onsunterricht.Hamburg.Online: https://www.hamburg.de/bsb/bewerbungen/

11228020/religionsunterricht-voraussetzungen/[letzter Zugriff 20.05.19].

Bürgerschaft der Freien und Hansestadt Hamburg (2017a): Schriftliche Kleine An-

frage der Abgeordneten A.-E. von Treuenfels-Frowein (FDP) vom 11.04.17 und

Antwort des Senats. 18.04.17. Drucksache 21/8701.

Bürgerschaft der Freien und Hansestadt Hamburg (2017b): Schriftliche Kleine An-

frage der Abgeordneten A.-E. von Treuenfels-Frowein (FDP) vom 18.08.17 und

Antwort des Senats. 25.08.17. Drucksache 21/10132.

Carol, Sarah (2018): Streitpunkt religiöse Rechte in Deutschland? Einstellungen zu

religiösen Rechten im Bundesländervergleich. In: Zeitschrift für Vergleichende

Politikwissenschaft, März 2018, Vol. 12, Ausg. 1, 111-132.

Doedens, Folkert (1997): Interreligiöses Lernen im »Religionsunterricht für alle«.

Vielfalt in Gemeinsamkeit lernen. In: Folkert Doedens &WolframWeiße (Hg.):

Religionsunterricht für alle. Hamburger Perspektiven zur Religionsdidaktik.

Münster, 55-81.

Doedens, Folkert &Weiße,Wolfram (2007): Religion unterrichten in Hamburg. In:

Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 6 (2007), H. 1, 50-67.

Evangelisch-Theologische Fakultät der Universität Hamburg (1969): Hamburger

Leitsätze zum Religionsunterricht. Hamburg.

Grützmacher,Thorsten (2019): Studienplätze –Kapazität und eingeschriebene Stu-

dierende. Schriftliche Auskunft per Email. Hamburg.

Jäggle, Martin (2015): Herausforderungen der religiösen Pluralität für die Schule.

In: Regina Polak, & Wolfram Reiss (Hg.): Religion im Wandel. Transformati-

on religiöser Gemeinschaften in Europa durch Migration – Interdisziplinäre

Perspektiven. Göttingen, 183-204.

Kerrutt, Anna & Müller, Christine (2009): Interreligious Learning and Studentsʼ

Personal Development. German Teachers in Hamburg and Religious Diversity.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.3249/webdoc-1917
https://www.hamburg.de/bsb/bewerbungen/11228020/religionsunterricht-voraussetzungen/
https://www.hamburg.de/bsb/bewerbungen/11228020/religionsunterricht-voraussetzungen/
https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.3249/webdoc-1917
https://www.hamburg.de/bsb/bewerbungen/11228020/religionsunterricht-voraussetzungen/
https://www.hamburg.de/bsb/bewerbungen/11228020/religionsunterricht-voraussetzungen/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 363

In: Anna van derWant,Cok Bakker u.a. (Hg.): Teachers Responding to Religious

Diversity in Europe. Researching Biography and Pedagogy. Münster, 69-80.

Knauth, Thorsten (2008): »Lieber gemeinsam als getrennt«. Der Religionsunter-

richt für alle aus Schülerperspektive. In: Wolfram Weiße (Hg.): Dialogischer

Religionsunterricht in Hamburg. Positionen, Analysen und Perspektiven im

Kontext Europas. Münster, 75-86.

Kultusministerkonferenz (2008): Zur Situation des Ethikunterrichts in der

Bundesrepublik Deutschland. Berlin. Online: https://www.kmk.org/

fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/2008_02_22-Situation-

Ethikunterricht.pdf [letzter Zugriff: 20.05.2019].

Landesinstitut für Lehrerbildung und Schulentwicklung (2011): Bildungsplan Reli-

gion Grundschule. Hamburg.

Landesinstitut für Lehrerbildung und Schulentwicklung (2019): Weiterentwick-

lung des Religionsunterrichts für alle. Kurzfassung. Hamburg. Online:

https://li.hamburg.de/religion/material/4419346/art-einleitung/[letzter Zu-

griff: 20.05.2019].

Mecheril, Paul &Thomas-Olalde, Oscar (2018): Religion oder die Identifikation der

Anderen. In: Paul Mecheril, Inci Dirim u.a.: Heterogenität, Sprache(n), Bil-

dung. Studientexte Bildungswissenschaft. Bad Heilbrunn.

Mitchell, Gordon (2010): Prioritäten für die künftige Entwicklung des Hamburger

Religionsunterrichts. 5 Wünsche. In: Wolfram Weiße (Hg.): Europäische Per-

spektiven und Prioritäten für die Weiterentwicklung des Religionsunterrichts

in Hamburg. Dokumentation der Fachtagung an der Universität Hamburg

am 18.-19.11.2010. Hamburg, 54-55. Online: https://www.awr.uni-hamburg.de/

website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf [letzter Zu-

griff: 04.02.2020].

Pollack, Detlef; Friedrichs, Nils; Müller, Olaf; Rosta, Gergely & Yendell, Alexander

(2010): Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Vielfalt. Eine Bevölkerungs-

umfrage in fünf europäischen Ländern, Codebuch. Westfälische Wilhelms-

Universität Münster. Exzellenzcluster »Religion und Politik«/Institut für So-

ziologie. Münster. Online: https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/

soziologie/personen/pollack/religionssoziologie_codebook_3.pdf [letzter Zu-

griff: 04.02.2020].

Sommerhoff, Mara (2018): Redebeitrag im Rahmen des Panels: Religionsunterricht

in Hamburg. Aktueller Stand und Perspektiven. 3. Islamische Bildungskonfe-

renz Hamburg, 27.10.18.

Sommerhoff, Mara (2010): Welche Kompetenzen brauchen die Lehrerinnen und

Lehrer, um den Hamburger Religionsunterricht für alle umzusetzen? Wie

können Aus-, Fort-, und Weiterbildungen diese Kompetenzen vermitteln?

In: Wolfram Weiße (Hg.): Europäische Perspektiven und Prioritäten für

die Weiterentwicklung des Religionsunterrichts in Hamburg. Dokumenta-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/2008_02_22-Situation-Ethikunterricht.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/2008_02_22-Situation-Ethikunterricht.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/2008_02_22-Situation-Ethikunterricht.pdf
https://li.hamburg.de/religion/material/4419346/art-einleitung/
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/soziologie/personen/pollack/religionssoziologie_codebook_3.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/soziologie/personen/pollack/religionssoziologie_codebook_3.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/2008_02_22-Situation-Ethikunterricht.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/2008_02_22-Situation-Ethikunterricht.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/2008/2008_02_22-Situation-Ethikunterricht.pdf
https://li.hamburg.de/religion/material/4419346/art-einleitung/
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/soziologie/personen/pollack/religionssoziologie_codebook_3.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/soziologie/personen/pollack/religionssoziologie_codebook_3.pdf


364 Hamida Behr

tion der Fachtagung an der Universität Hamburg am 18.-19.11.2010. Ham-

burg, 44-48. Online: https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-

forschung/europaeische-perspektiven.pdf [letzter Zugriff: 04.02.2020].

Universität Hamburg (Hg.) (2018): Kapazitätsbericht: Studienjahr 2018. Hamburg.

Online: https://www.kus.uni-hamburg.de/themen/universitaetsentwicklung-

berichte/planung-steuerung/kapazitaetsplanung/kapazitaetsbericht-2018.pdf

[letzter Zugriff: 04.02.2020].

Universität Hamburg 2016: B.A. Evangelische Religion. Modulhandbuch für

Lehramtsteilstudiengänge. (3. Aufl.) Hamburg. Online: https://www.theologie.

uni-hamburg.de/studium/studiengaenge/lehramt/ba-laps-ab-wise2016.pdf

[letzter Zugriff 20.05.2019].

Universität Hamburg: Islamische Religion als Unterrichtsfach im Bachelor-

Lehramtsstudium der Primar- und Sekundarstufe I. Online: https://www.awr.

uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/islamische-religion-studienfach-

flyer-final.pdf [letzter Zugriff 20.05.2019].

Universität Hamburg (2018): Islamische Religion als Unterrichtsfach im Bachelor-

Lehramtsstudium der Primar- und Sekundarstufe I. Online: https://www.awr.

uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/ba-alevitische-religion-13022018.

pdf [letzter Zugriff 20.05.2019].

Vereinigung Hamburger Religionslehrerinnen und Religionslehrer (VHRR) (2019):

Zulassungsvoraussetzungen für Religionslehrer/innen für den RU für al-

le in Hamburg. Online: https://vhrr.jimdo.com/schule-ru-f %C3 %BCr-alle/zu-

lassungsvoraus-setzungen-f %C3 %BCr-religionslehrer-innen/[letzter Zugriff:

19.05.2019].

Vereinigung Hamburger Religionslehrerinnen und Religionslehrer (VHRR) (2008):

Vier Prüfsteine für die Weiterentwicklung des Religionsunterrichts. In: Wolf-

ram Weiße (Hg.): Dialogischer Religionsunterricht in Hamburg. Positionen,

Analysen und Perspektiven im Kontext Europas. Münster, 245-246.

Vereinigung Hamburger Religionslehrerinnen und Religionslehrer (VHRR) (1999):

Aufruf der Vereinigung Hamburger Religionslehrerinnen und Religionslehrer

zur Reform der Lehramtsstudiengänge im Fach Religion.Hamburg 27. Novem-

ber 1999. Online: https://vhrr.jimdo.com/über-uns/stellungnahmen/studienre-

form/[letzter Zugriff: 19.05.2019].

Vereinigung Hamburger Religionslehrerinnen und Religionslehrer (VHRR) (1992):

Memorandum zum Religionsunterricht. Hamburg. Online: https://vhrr.jimdo.

com/ %C3 %BCber-uns/stellungnahmen/memorandum-1992/[letzter Zugriff:

19.05.2019].

Vertrag zwischen der Freien und Hansestadt Hamburg und der Alevitischen Ge-

meinde Deutschland e.V. (2013). In: Amtlicher Anzeiger Nr. 51, 28. Juni 2013,

1001-1004.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.kus.uni-hamburg.de/themen/universitaetsentwicklung-berichte/planung-steuerung/kapazitaetsplanung/kapazitaetsbericht-2018.pdf
https://www.kus.uni-hamburg.de/themen/universitaetsentwicklung-berichte/planung-steuerung/kapazitaetsplanung/kapazitaetsbericht-2018.pdf
https://www.theologie.uni-hamburg.de/studium/studiengaenge/lehramt/ba-laps-ab-wise2016.pdf
https://www.theologie.uni-hamburg.de/studium/studiengaenge/lehramt/ba-laps-ab-wise2016.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/islamische-religion-studienfach-flyer-final.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/islamische-religion-studienfach-flyer-final.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/islamische-religion-studienfach-flyer-final.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/ba-alevitische-religion-13022018.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/ba-alevitische-religion-13022018.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/ba-alevitische-religion-13022018.pdf
https://vhrr.jimdo.com/schule-ru-f
https://vhrr.jimdo.com/
https://vhrr.jimdo.com/
https://vhrr.jimdo.com/
https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-forschung/europaeische-perspektiven.pdf
https://www.kus.uni-hamburg.de/themen/universitaetsentwicklung-berichte/planung-steuerung/kapazitaetsplanung/kapazitaetsbericht-2018.pdf
https://www.kus.uni-hamburg.de/themen/universitaetsentwicklung-berichte/planung-steuerung/kapazitaetsplanung/kapazitaetsbericht-2018.pdf
https://www.theologie.uni-hamburg.de/studium/studiengaenge/lehramt/ba-laps-ab-wise2016.pdf
https://www.theologie.uni-hamburg.de/studium/studiengaenge/lehramt/ba-laps-ab-wise2016.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/islamische-religion-studienfach-flyer-final.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/islamische-religion-studienfach-flyer-final.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/islamische-religion-studienfach-flyer-final.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/ba-alevitische-religion-13022018.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/ba-alevitische-religion-13022018.pdf
https://www.awr.uni-hamburg.de/website-content/pdfs-flyer/ba-alevitische-religion-13022018.pdf
https://vhrr.jimdo.com/schule-ru-f
https://vhrr.jimdo.com/
https://vhrr.jimdo.com/
https://vhrr.jimdo.com/


Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule 365

Vertrag zwischen der Freien und Hansestadt Hamburg, dem DITIB-

Landesverband Hamburg, SCHURA- Rat der Islamischen Gemeinschaften

in Hamburg und dem Verband der Islamischen Kulturzentren (2013). In:

Amtlicher Anzeiger Nr. 51, 28. Juni 2013, 997-1001.

Weiße,Wolfram (2008): Dialogischer Religionsunterricht in Hamburg. Positionen,

Analysen und Perspektiven im Kontext Europas. Münster.

Wolff, Jutta (2018): Evaluation Gesamtbericht: Weiterentwicklung des Religi-

onsunterrichts für alle. Behörde für Schule und Berufsbildung. Institut

für Bildungsmonitoring und Qualitätsentwicklung. Online: https://www.

hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/

gesamtbericht-religionsunterricht-fuer-alle.pdf [letzter Zugriff: 02.05.2019].

Zentrum für Lehrerbildung (2017): Konfessionsbezug im Lehramtstudium Religi-

on. Hamburg. Online: https://www.zlh-hamburg.de/studien-und-berufswahl/

faecherkombinationen-im-lehramt/religion-konfessionsbezug.html [letzter

Zugriff: 19.05.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-religionsunterricht-fuer-alle.pdf
https://www.hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-religionsunterricht-fuer-alle.pdf
https://www.hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-religionsunterricht-fuer-alle.pdf
https://www.zlh-hamburg.de/studien-und-berufswahl/faecherkombinationen-im-lehramt/religion-konfessionsbezug.html
https://www.zlh-hamburg.de/studien-und-berufswahl/faecherkombinationen-im-lehramt/religion-konfessionsbezug.html
https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-religionsunterricht-fuer-alle.pdf
https://www.hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-religionsunterricht-fuer-alle.pdf
https://www.hamburg.de/contentblob/11228470/a9828c1f5defe932d0c85401ef5c39a4/data/gesamtbericht-religionsunterricht-fuer-alle.pdf
https://www.zlh-hamburg.de/studien-und-berufswahl/faecherkombinationen-im-lehramt/religion-konfessionsbezug.html
https://www.zlh-hamburg.de/studien-und-berufswahl/faecherkombinationen-im-lehramt/religion-konfessionsbezug.html


https://doi.org/10.14361/9783839453551-020 - am 14.02.2026, 04:15:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

