
Daniel M. Feige

Dialektik der Non-Binarität

Ausgangspunkt des vorliegenden Bandes ist die Diagnose, dass eine Reihe 
binärer Unterscheidungen, die in unserem Denken und Handeln, aber 
auch in wissenschaftlichen Selbstverständigungsprozessen eine Rolle spie­
len, im Kontext aktueller kulturwissenschaftlicher Beiträge in zweierlei 
Weise unterlaufen werden: Entweder in dem Sinne, dass etwas, was nach 
einer zweistelligen Disjunktion aussieht, vielfältige unsaubere Übergänge 
und Zwischenstufen kennt. Oder in dem Sinne, dass eine in dieser Dis­
junktion angegebene Alternative in bestimmten Kontexten in ihrer Rele­
vanz suspendiert wird. Letzteres ist offenkundig im Kontext gendertheore­
tischer oder rassismuskritischer Perspektiven ein veritables Verfahren.

Ich möchte gleichwohl mit den folgenden Überlegungen fragen, in 
welcher Weise der Begriff der ›Non-Binarität‹ das theoretische wie eman­
zipatorische Versprechen einzulösen vermag, das er nahelegt. Ich werde 
mit Blick auf zwei paradigmatische Diskussionsfelder – nämlich die gen­
dertheoretische Kritik der Kategorien ›Mann‹ und ›Frau‹ und die aus dem 
Kontext der Wissenschaftsforschung lancierte Kritik der Unterscheidung 
von ›Natur‹ und ›Kultur‹ – zeigen, dass die Kritik hier nicht allein die 
Unterscheidungen voraussetzt, die sie zu verabschieden trachtet, sondern 
dass es Gründe gibt, warum wir ohne sie als Unterscheidungen auch nicht 
auskommen. Meine Diagnose wird somit lauten, dass wir den Begriff der 
›Non-Binarität‹ nur dann als kritische (und/oder epistemische) Ressource 
ansetzen können, wenn wir ihn ausgehend von einer dialektischen Logik 
denken. Dazu gehe ich in drei Schritten vor. Ich beginne im ersten Teil 
mit kurzen Bemerkungen zur logischen Grammatik des Begriffs der ›Non-
Binarität‹. Daraufhin exemplifiziere ich diese Überlegungen im zweiten 
Teil an der gendertheoretischen Kritik der Kategorien ›Mann‹ und ›Frau‹ 
(hier sind meine Bezugspunkte die Theorien Sally Haslangers und Judith 
Butlers) und im dritten Teil anhand der aus der Wissenschaftsforschung 
bekannten Kritik an der Unterscheidung von ›Natur‹ und ›Kultur‹ (hier 
beziehe ich mich auf Bruno Latour und John McDowell). Ich werde dafür 
argumentieren, dass wir über binäre Oppositionspaare auch in den Fel­
dern, wo sie politisch und sozial umstritten sind, nicht hinauskommen, 

255

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass wir sie aber in einer dialektischen Weise explizieren können, so dass 
sie nicht notwendigerweise emanzipatorischen Anliegen im Wege stehen.

Vorbemerkungen zur logischen Grammatik von ›Non-Binarität‹

Einleitend hatte ich zwischen dem Vorschlag, den Gebrauch bestimmter 
Unterscheidungen in bestimmten Kontexten kritisch zu hinterfragen, und 
der These, dass etwas mit Unterscheidungen schlechthin nicht stimmen 
könnte, unterschieden. Der erste Fall ist unproblematisch: Wer bei einem 
Bild mit einer weißen Person und einer BPoC Person die Hautfarbe zum 
Unterscheidungskriterium wählt, nimmt nicht etwa das ›natürlichste‹ 
oder ›naheliegendste‹ Kriterium (im Kontrast etwa zu Körpergröße, wenn 
es um die Beurteilung von Baseballer:innen geht, Muskelkraft bei Body­
builder:innen oder Anzahl der Fachaufsätze, wenn es um Wissenschaft-
ler:innen geht), sondern drückt damit in vielen Fällen einen verkappten 
Rassismus unfreiwillig aus. Der Gedanke, dass mit Unterscheidungen, die 
disjunktiv sind (d.i. durch ein logisches ›oder‹ gekennzeichnet und hier so 
gemeint, dass sie zweistellig sind), etwas Grundsätzliches nicht stimmt, ist 
in vielen Fällen hingegen nicht einfach zu verstehen.

Zunächst ist festzuhalten: Mit Unterscheidungen selbst gibt es nicht 
grundsätzlich ein Problem; Musikstücke sind keine Huftiere und man 
tut beiden keine Gewalt an, indem man sie voneinander unterscheidet. 
Es mag zwar sein (wie Theodor W. Adorno geltend gemacht hat1), dass 
Allgemeinbegriffe wie diese Ungleiches gleichsetzen – aber wir haben 
(wie sich mit Albrecht Wellmer sagen ließe2) durchaus Möglichkeiten 
in unserem Sprachgebrauch selbst, auch das Besondere zu adressieren 
(in komplizierten Fällen wie Farbprädikaten oder Geschmacksprädikaten 
unter anderem in Form deiktischer Ausdrücke3). Das schließt natürlich 
keineswegs aus, dass Begriffe und Unterscheidungen in bestimmten Kon­
texten auch problematisch verwendet werden können.

I.

1 Vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, Einleitung und auch 
schon Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente, Frankfurt a.M. 1969, S. 9ff.

2 Vgl. Albrecht Wellmer: Wahrheit, Schein, Versöhnung. Adornos ästhetische Rettung der 
Modernität, in: Ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik 
nach Adorno, Frankfurt a.M. 1985, S. 9−47. 

3 Vgl. dazu John McDowell: Mind and World, Cambridge (MA) 1996, Lecture III.

Daniel M. Feige

256

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Kritik, die mit dem Begriff der Non-Binarität verbunden ist, adres­
siert aber, wenn ich sie richtig verstehe, Unterscheidungen, die eben dis­
junktiv zweistellig einen Begriff definieren und nicht Unterscheidungen 
schlechthin: Ein Mensch ist entweder ein Mann oder eine Frau, ein Mensch 
ist entweder Produkt der Natur oder der Kultur. Diese Kritik kann selbst 
wiederum mindestens auf zwei Weisen verstanden werden: Sie kann ei­
nerseits so gemeint sein, dass beide Seiten einer Unterscheidung keine 
strikte Unterscheidung adressieren, sondern eher einen Möglichkeitsraum 
mit potentiell unendlich differenzierten Variablen abstecken. Oder sie 
kann so gemeint sein, dass sie als Unterscheidung etwas ausschließt, dem 
sie Rechnung tragen müsste.

Der erste Weg scheint mir wenig aussichtsreich zu sein: Wer behauptet, 
die Begriffe ›Mann‹ und ›Frau‹ seien gewissermaßen äußere Pfeiler auf 
einem kontinuierlichen Feld, geht einer topologischen Metapher auf den 
Leim. Unstrittig ist, dass es geschlechtliche Identitäten gibt, die weder 
eindeutig als ›Mann‹ oder ›Frau‹ verortet werden können – aber das heißt 
nicht, dass sie an einer bestimmten Stelle in einem kontinuierlichen Feld 
verortet sind (hier landet man schnell bei einer Theorie geschlechtlicher 
Identität, die ich als ›Facebook-Drop-Down-Menü-Theorie‹ bezeichnen 
würde). Vor allem aber ist noch die Kritik an den Begriffen im Rahmen 
dieses ›Pfeilermodells‹ von Oppositionen verstanden als disjunktive Unter­
scheidungen auf die beiden Eckpunkte angewiesen. Es mag dann zwar 
sein, dass man sich für diese Eckpunkte in der Theorie weniger interessiert 
– aber damit werden sie stillschweigend dennoch weiterhin gesetzt. Oder 
es werden andere gesetzt: Man kann natürlich anstatt von unendlich diffe-
renzierten Variablen auch von einem kontinuierlichen Feld mit endlichen 
Variablen ausgehen. Aber hier wird vollends deutlich, was auch für die 
erste Variante gilt: Die Opposition bleibt intakt, es werden hier schlicht­
weg zusätzlich disjunktive Glieder in die Kette eingeführt (so dass sie 
nicht mehr zweistellig, sondern n-stellig wird). Letztlich drohen Begriffe 
in diesem Modell zu Versuchen zu werden, in einem empirischen Feld 
selbst wiederum empirische Markierungen zu setzen. Eine solche Auffas-
sung ist nicht länger eine Auffassung von Begriffen als Begriffe, da sie 
die konstitutive Rolle begrifflicher Unterscheidungen herunterspielt (bzw. 
sie aus der Sichtlinie verschiebt): Begriffe sind keine austauschbaren empi­
rischen Mittel zur Einteilung empirischer Mannigfaltigkeiten, sondern sie 
sind die Form, im Rahmen derer sich dem Menschen überhaupt etwas 
als etwas zeigen kann (und sie sind mit Blick auf andere Formen der 
Symbolisation, wie pikturale, musikalische oder gestische, Bedingung der 

Dialektik der Non-Binarität

257

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Möglichkeit auch solcher Symbolisationen).4 Aussichtsreicher gegenüber 
dem Versuch, weitere Elemente in ein System binärer Oppositionen ein­
zutragen, scheint mir der Versuch zu sein, es daraufhin zu befragen, was es 
konstitutiv ausschließen muss.

Ein solches Vorgehen kann sich auf die Tradition der Negativen Dialek­
tik Adornos ebenso berufen wie auf die Tradition der Dekonstruktion 
Jacques Derridas5. Derrida sucht das in unseren Unterscheidungen auf, 
was Bedingung der Möglichkeit dieser Unterscheidungen ist und dennoch 
in ihnen selbst nicht etwa als eine Seite der Unterscheidung auftauchen 
kann; ich werde im Folgenden noch auf ein Beispiel zu sprechen kom­
men. Sein leitender Gedanke lautet dabei, dass diese Bedingung das 
Ungedachte der Unterscheidung ist und sie zugleich ermöglicht (durch 
ihren Ausschluss wird sie erst als Unterscheidung konstituiert) wie verun­
möglicht (im Sinne der Möglichkeit einer kohärenten Ausbuchstabierung 
und systematischen Verteidigung dieser Unterscheidung). Dazu hat er den 
Begriff des ›Supplements‹ geprägt; es meint die scheinbar unwesentliche 
Zutat, die man schnell versucht, systematisch beiseite zu wischen, die 
sich aber in ihrer Gefährdung der Unterscheidung selbst als für diese we­
sentlich zeigt. Allerdings droht Derridas Position meiner Auffassung nach 
von einem Problem heimgesucht zu werden, dass Žižek in seinen Hegel­
lektüren anhand des Schlagworts des ›Mobilismus‹ kritisiert hat:6 Eine 
›mobilistische‹ Position pocht auf die andauernde Veränderung unserer 
Selbst- und Weltverhältnisse, kann sie aber in ihrer historischen Spezifik 
(und das heißt für Žižek wie Hegel: in der Tatsache, dass es Ereignisse 
gibt, die rückblickend das Feld von vorangehenden Ereignissen restruktu­
rieren)7 nicht denken. Adorno trägt für meine Begriffe klarer der histori­
schen Grammatik von Unterscheidungen Rechnung als Derrida (der sie 
im Sinne eines gewissermaßen transzendentalen Zeichengeschehens über­
springt). Was Kunst ist, ist nicht dasselbe wie Unterhaltung, so wenig wie 
es ausschließlich Ausdruck klassistischen Unterscheidungsbegehrens ist.8 

Aber es ist doch von seinem Anderen, einer entfremdeten gesellschaftli-

4 Vgl. dazu ebd., Lecture I.
5 Vgl. v.a. Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt a.M. 1983.
6 Vgl. Slavoj Žižek: Less than Nothing. Hegel and the Shadow of Dialectical Materialism, 

London 2012, S. 199f.
7 Vgl. dazu Daniel M. Feige: Retroaktive Teleologie. Zur Aktualität geschichtsphilosophi­

schen Denkens, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 2 (2018), S. 347−361.
8 Vgl. als schlagende Kritik letzterer These (anhand des Beispiels von Pierre Bour­

dieus entsprechender Kritik): Martin Seel: Dialektik des Erhabenen. Kommentare zur

Daniel M. Feige

258

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Realität ebenso wie von unumwunden funktionalen Beschreibungen 
affiziert, gegenüber denen es sich qua seiner Organisation im Sinne eines 
geformten Materials oder einer materialen Form verwahrt.9 Affiziert ist es 
von diesen als aber jeweils sein Anderes; wer verstehen will, was Kunst ist, 
muss, ohne die Kunst damit wegzuerklären, doch mit einem Auge, einer 
Hand und einem Ohr immer bei dem sein, was gerade keine Kunst ist.

Dieses Motiv negativer Dialektik möchte ich im Folgenden anhand 
von zwei Bereichen konkretisieren, die meinem Eindruck nach paradig­
matisch für Diskussionen um Non-Binarität sind: Die gendertheoretische 
Kritik der Kategorien ›Mann‹ und ›Frau‹ und die aus der Wissenschafts-
forschung bekannte Zurückweisung des Unterschieds von ›Natur‹ und 
›Kultur‹.

Transidentität als Bedingung der Möglichkeit des Geschlechtsunterschiedes

Sally Haslanger steht als eine zentrale Figur einer analytischen feminis­
tischen Kritik in der Philosophie für das Vorhaben,10 unsere eingespiel­
ten Praxiszusammenhänge im Namen machtkritischer Perspektiven aus­
gehend von weitreichenden theoretischen Festlegungen zu hinterfragen. 
Dazu hat sie in einem einflussreichen Aufsatz zwischen begrifflichen, 
deskriptiven und analytischen (später von ihr ›ameliorativ‹ genannten) 
Arten, Begriffe zu erläutern, unterschieden.11 Während Ersteres eine Auf­
klärung des Sinns unserer Begriffe im Lichte unserer faktischen Verwen­
dungen meint und Zweiteres auf die Extension eines Begriffs durch eine 
quasi-empirische Beschreibung zielt, ist das ameliorative Projekt der Frage 
verpflichtet, welche Rolle ein Begriff im Rahmen unserer Praxis idealer­
weise spielen sollte. Ihr Vorschlag ist im Kontext jüngerer Debatten des­
halb als ›conceptual engineering‹ erläutert worden.12 Und dass diese Frage 
berechtigt ist, zeigt sich gerade an Genderkategorien; wer hier nur auf un­

II.

»ästhetischen Barbarei heute«, in: Ders.: Adornos Philosophie der Kontemplation, 
Frankfurt a.M. 2003, S. 117−155, hier S. 136ff.

9 Vgl. für diese Perspektive insgesamt Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frank­
furt a.M. 1973.

10 Vgl. dazu die jüngst bei Suhrkamp übersetzte Auswahl ihrer Texte mit Sally Haslanger: 
Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik, Berlin 2021.

11 Vgl. Sally Haslanger: Gender und Race: (Was) Sind sie? (Was) Sollen sie sein?, in: Dies.: 
Der Wirklichkeit widerstehen, S. 64−105, hier S. 67ff.

12 Vgl. dazu einführend auch Hermann Capellen: Fixing Language. An Essay on Concep­
tual Engineering, Oxford 2018.

Dialektik der Non-Binarität

259

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sere Verwendungsweisen schaut, schreibt wahrscheinlich problematische 
politische und soziale Hierarchisierungen und Ausschlüsse fort.

Allerdings scheint mir ihr Vorschlag für ein Re-engineering der Kate­
gorien von ›race‹ und ›gender‹ deshalb problematisch zu sein, weil es 
mit einer bestimmten und dabei kontroversen Variante eines Sozialkon­
struktivismus einhergeht. Haslanger hat diese Position explizit entfaltet 
und überzeugend an ihr ist,13 dass ihr Konstruktivismus keineswegs mit 
einem Realismus inkompatibel ist: Nicht nur greifen unsere geteilten 
Praktiken in ihren Unterscheidungen auch Dimensionen einer physika­
lisch beschreibbaren Realität in unterschiedlicher Weise auf, sondern vor 
allem folgt aus der Tatsache, dass sie anders sein könnten, dass sie also 
nicht in der Struktur der Wirklichkeit unabhängig von einer menschli­
chen Perspektive historisch gewachsener Praktiken verständlich zu ma­
chen sind, keineswegs, dass sie in ihren (sozialen, politischen, kausalen, 
ökologischen) Auswirkungen nicht durchaus real sind. Gerade mit Blick 
auf Genderkategorien scheint mir diese These aber zu schwach zu sein; 
wie mit Blick auf andere Kategorien, die zentral für unser Selbst- und 
Weltverhältnis sind, sollten wir sie gerade so ›re-engineeren‹, dass in ihnen 
das denkbar wird, was nicht allein Produkt sozialer Aushandlungsprozesse 
ist. Vollkommen richtig ist die Würdigung der sozialen und historischen 
Dimensionen der in Frage stehenden Gegenstandsbereiche, so dass das, 
was nicht Produkt solcher Aushandlungsprozesse ist, keineswegs naturali­
siert werden darf (im Sinne eines erstnatürlichen biologischen Naturalis­
mus).14 Aus der Tatsache, dass man eine Gebärmutter hat, folgt weder, 
dass man sich einer ›weiblichen‹ geschlechtlichen Identität zugehörig füh­
len muss, noch lässt sich dadurch rechtfertigen, dass man weniger Lohn 
für die Arbeit erhält oder nicht wählen gehen darf. Was in Haslangers Bild 
eines (in letzter Konsequenz: aktivistischen) ›re-engineerings‹ von Gender­
kategorien fehlt, ist für meine Begriffe aber jede Art von Reibung und 
Widerständigkeit (wenn Geschlechterkategorien in vulgärer Weise sozial 
konstruiert wären, würde man nicht verstehen, warum bei Transsexuellen 
mitunter ihre sexuelle Identität gegen harte Widerstände artikuliert und 
durchgerungen wird). Sie kann allein eine soziale Grammatik binärer 
Unterscheidungen offenlegen, zu Recht danach fragen, welche Rolle die­

13 Vgl. Sally Haslanger: Ontologie und soziale Konstruktion, in: Dies.: Der Wirklichkeit 
widerstehen, S. 17−63.

14 Vgl. dazu weitergehend Daniel M. Feige: Die Natur des Menschen. Eine dialektische 
Anthropologie, Berlin 2021, Kapitel 1.

Daniel M. Feige

260

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


se Unterscheidungen in politischen und sozialen Aushandlungsprozessen 
spielen sollten, aber nicht die Dimension denken, dass sich in diesen 
Unterscheidungen etwas ›Reales‹ (im Sinne psychoanalytischer und nicht 
biologischer Theorien) artikuliert.

Zumindest in diesem Punkt scheint mir Judith Butlers bekannte Theo­
rie performativer Geschlechtsidentität weiterführender zu sein. Butler hat 
bekanntermaßen gegenüber dem klassischen Feminismus eingewandt, 
dass die Berufung auf ein einheitliches weibliches Geschlecht letztlich 
das reproduziert, was es kritisiert. So wie das Patriarchat die Frau zu 
einem unvollkommenen Mann erklärt hat, hat der klassische Feminismus 
Transsexuelle, aber auch Crossdresser zu unvollkommenen Frauen (oder 
Männern) erklärt. Demgegenüber lautet Butlers ebenso umstrittene wie 
weiterführende These, dass die »Travestie […] die charakteristischen Ges­
ten auf die Bühne [bringt], durch die Geschlechtsidentität selbst gestiftet 
wird«.15 Denn die Tatsache, dass man etwas parodieren, überzeichnen 
und imitieren kann, erweist sich nicht – nach Derrida – als unwesentli­
che Zutat zu dem, was hier parodiert, überzeichnet oder imitiert wird, 
sondern ist Bedingung der Möglichkeit der vermeintlich von solchen Zita­
tionspraktiken unberührten ›Originals‹.16

Was Butlers These von derjenigen Haslangers nachdrücklich trennt, ist 
zweierlei: Erstens behauptet sie (unter Rückgriff auf Motive vor allem 
Jacques Lacans17), dass diese Dynamik nicht erläutert werden kann, außer 
im Rahmen der Unterscheidung von ›Mann‹ und ›Frau‹. Die Unterschei­
dung von ›Mann‹ und ›Frau‹ ist damit keine nur sozial und/oder historisch 
kontingente Kategorie; sie ist Bedingung der Möglichkeit, entsprechende 
Zuschreibungen zu überschreiten. ›Trans‹ kann es nur geben, insofern es 
die Unterscheidung zwischen ›Mann‹ und ›Frau‹ gibt (die aber eben nicht 
positiv bestimmt oder gar biologisch grundiert wird). Zweitens ist für 
sie gerade der Körper der Ort, wo sich ›das Reale‹ zeigt:18 Unsere Körper 
sind immer schon diskursiv geformt durch Zuschreibungen, Selbstbilder 
usf., aber sie gehen nicht in dieser Formung auf. Ein solches Denken des 
Körpers bei Butler kann deshalb auch in die Tradition negativer Dialektik 

15 Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991, S. 9.
16 Vgl. dazu Jacques Derrida: Signatur, Ereignis, Kontext, in: Ders.: Randgänge der Philo­

sophie, Wien 1988, S. 325−351.
17 Vgl. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Zweiter Teil.
18 Vgl. dazu insgesamt Judith Butler: Körper von Gewicht, Frankfurt a.M. 1997.

Dialektik der Non-Binarität

261

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eingerückt werden:19 Wenn die Materialität des Körpers von Butler als im 
Laufe der Zeit sich stabilisierender Prozess der Materialisierung begriffen 
wird, so ist damit weniger einem vulgären Sozialkonstruktivismus das 
Wort geredet, als vielmehr die These entwickelt, dass der Körper durch 
sein Anderes, durch ein konstitutives Außen, mit-konstituiert ist, wie die 
Tatsache, dass der Körper sich niemals ganz den diskursiven Normen fügt. 
Zwischenzonen und Zwischenfälle erweisen sich so, was Geschlechterka­
tegorien angeht, als wesentlich für die scheinbar von ihnen unbeleckten 
›normalen‹ Phänomene.

Zweite Natur als Kultur

In einem bekannten Aufsatz aus Die Schrift und die Differenz hat Derrida 
Fragen der Geschlechtsidentität mit Fragen des Unterschieds von Natur 
und Kultur im Rahmen einer immanenten Kritik der entsprechenden Un­
terscheidung bei Claude Levi-Strauss diskutiert.20 Während ›Natur‹ hier 
Universalität meint, meint ›Kultur‹ Partikularität. Das Ungedachte dieser 
Unterscheidung ist, wie Derrida geltend macht, das Inzestverbot: Es ist 
gleichermaßen universell zu finden und doch klarerweise in partikularen 
Kontexten kodiert und etabliert.

Allerdings ist die Unterscheidung von ›Natur‹ als Universalität und 
›Kultur‹ als Partikularität bei Lichte besehen alles andere als zwingend, 
denn sie beruht auf einer tieferliegenden Unterscheidung: Der Unterschei­
dung zwischen einer Natur als Forschungsgegenstand der Naturwissen­
schaften auf der einen Seite und auf der anderen Seite unserer selbst 
als geistiger Wesen, die nicht allein in ›die Natur‹ eingreifen und sie 
transformieren, sondern selbst durch eine andere Natur gegenüber der 
naturwissenschaftlich beschreibbaren Natur charakterisiert sind. Im Gefol­
ge der Aufklärung ist das, was ›Natur‹ ist, mit Max Horkheimer und 

III.

19 Christoph Türckes Kritik an einer Gendertheorie, die in Begriffen der universellen 
Machbarkeit zu erläutern ist, ist berechtigt. Sie übersieht allerdings, dass die Gender­
theorie in ihren ambitionierteren Varianten (etwa bei Butler) gerade das einzuklagen 
versucht, was nicht aufgeht in Machbarkeiten. Vgl. Christoph Türcke: Natur und Gen­
der. Kritik eines Machbarkeitswahns, München 2021.

20 Vgl. Jacques Derrida: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen­
schaften vom Menschen, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976, 
S. 422−442, hier S. 428.

Daniel M. Feige

262

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Adorno gesagt, das,21 was vor den Richterstuhl der Vernunft gezerrt be­
rechenbar geworden ist – aber auch wenn es unsere Theorien sind, die 
sie beschreiben, ist das, was sie theoretisieren, doch nicht gleichermaßen 
von uns hervorgebracht wie die Theorie. Der Gedanke, dass es Atome 
oder Gene nicht schon in der Antike gegeben hat, auch wenn in dieser 
Zeit niemand auf die Idee kommen konnte, die physikalische und leben­
dige Wirklichkeit als aus diesen bestehend zu sehen (das gilt selbst für 
Demokrit, der nicht den Begriff des Atoms im neuzeitlichen Sinne hatte; 
den Beginn der Atomphysik bei Demokrit anzusetzen, hat etwas von 
Geschichtsklitterung)22, ist ausgesprochen erläuterungsbedürftig; er droht 
auf einen vulgären Sozialkonstruktivismus hinauszulaufen. Während Ato­
me wie Gene als Gegenstände der Beschreibung der unbelebten bzw. 
belebten Natur nicht selbst vom Menschen hervorgebracht werden, sind 
geistige Phänomene hingegen solche, die nicht auf das, was die Natur­
wissenschaften beschreiben, reduziert werden können (nicht zuletzt, da 
die naturwissenschaftliche Forschung selbst in diesem Sinne ein geistiges 
Phänomen ist)23. Mit Wilfried Sellars bietet es sich an, hier zwischen 
dem ›Reich der Gesetze‹ (Realm of Law) und dem ›Raum der Gründe‹ 
(Space of Reason) zu unterscheiden:24 Ersteres meint Beschreibungen der 
Wirklichkeit, die Kausalbeschreibungen der Wirklichkeit geben, Letzteres 
meint Beschreibungen, die danach fragen, warum es aus der Perspektive 
Handelnder und Denkender rational war, das zu tun, was getan worden 
ist, und davon überzeugt zu sein, wovon man überzeugt ist. Wenn ein 
Stein vom Wind einen Hang heruntergeweht wird und eine Person, die 
im Wald spazieren war, verletzt, so ist die Frage unsinnig, warum der 
Stein das getan hat (sie ist ebenfalls Unsinn in dem Fall, in dem die Wind­
entwicklung mittelbar auf menschliches kollektives Tun in Form etwa des 
Klimawandels und der damit einhergehenden Extremwetterereignisse zu­
rückgeht; sinnvoll ist sie in dem Fall, in dem jemand den Stein absichtlich 
der Person auf den Kopf geworfen hat, um ihr z.B. wichtige Dokumente 
zu stehlen). Zwar setzen rationale Erklärungen das, was kausale Erklärun­
gen adressieren, derart voraus, dass man Gehirnzustände, Gene usf. haben 

21 Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, S. 9ff.
22 Vgl. dazu Arthur C. Danto: Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt a.M. 

1980, v.a. Kapitel 8.
23 Vgl. Feige: Die Natur des Menschen, Kapitel 1.
24 Vgl. Wilfrid Sellars: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge (MA) 1997, 

S. 75ff.

Dialektik der Non-Binarität

263

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss, um einen Gedanken zu haben. Aber was es heißt, einen Gedanken 
zu haben im Sinne von etwas, das wahr oder falsch ist, ist nicht selbst in 
Begriffen von Gehirnzuständen zu beschreiben. In diesem Sinne lässt sich, 
anders als es Derrida in seiner Kritik von Levi-Strauss nahelegt, durchaus 
eine Unterscheidung zwischen Natur und Kultur vornehmen (wenn auch 
Kultur hier recht basal im Sinne unserer geistigen Natur verstanden wird).

Bevor ich diese Unterscheidung noch weiter ausbuchstabieren werde 
und zugleich zeigen werde, dass sie dennoch gerade nicht im Sinne einer 
schlichten Opposition von Natur und Kultur zu begreifen ist, möchte 
ich kurz auf eine derzeit vieldiskutierte Unterwanderung derselben zu 
sprechen kommen. Bruno Latour hat im Rahmen der unter anderem 
durch ihn mit begründeten Wissenschaftsforschung für eine Position ar­
gumentiert, die solche Unterscheidungen für obsolet hält. In Wir sind nie 
modern gewesen hat er die Einziehung der Grenze von Natur und Kultur 
derart gefordert,25 dass er den Aufschwung der Naturwissenschaften mit 
ihrem Projekt, die Welt (physikalisch, chemisch, biologisch usf.) so zu be­
schreiben, wie sie ist, als Selbstmissverständnis gebrandmarkt hat. Labor­
ergebnisse sind nicht ohne weitreichende Praxiszusammenhänge vor- und 
darstellbar (von der Fabrikation von Messinstrumenten über die Einsozia­
lisation der Wissenschaftler:innen bis zum Mitspielen der untersuchten 
Objekte). Diese Position ist von ihm dezidiert nicht als antirealistische 
Position verstanden worden; vielmehr hat er mit Blick auf das Beispiel 
der Entnahme von Bodenproben im Regenwald des Amazonas geltend 
gemacht, dass Realität keine Frage eines vertikalen Verhältnisses von Tat­
sache und ihrer zutreffenden Bezeichnung ist, sondern ein horizontales 
Verhältnis der Verkettung von Kreisläufen und Übersetzungsvorgängen 
(eine Probe im Labor wird z.B. in das Vokabular der Geowissenschaften 
übersetzt).26

Latour verweist richtigerweise auf die praxeologischen Dimensionen 
naturwissenschaftlicher Forschung.27 Er schüttet allerdings das Kind mit 
dem Bade aus, wenn er behauptet, wir hätten es überall mit ›Hybriden‹ 

25 Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen An­
thropologie, Frankfurt a.M. 2002.

26 Vgl. Ders.: Zirkulierende Referenz. Bodenstichproben aus dem Urwald am Amazonas, 
in: Ders.: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen­
schaft, Frankfurt a.M. 2002, S. 36−95.

27 Dieser Topos ist in der Wissenschaftstheorie nicht neu; neben Ludwig Flecks Arbeiten 
ist hier vor allem Kuhns klassische Studie zu nennen. Vgl. Kuhn, Thomas S.: Die 
Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M. 1981.

Daniel M. Feige

264

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu tun, und wenn er die Unterscheidung des Reichs der Gesellschaft 
vom Reich der Natur letztlich insgesamt verabschieden möchte. Denn 
zum einen macht die Redeweise von Hybriden grammatikalisch nur 
dann Sinn, wenn es Unterscheidungen gibt, zu denen etwas sich als 
hybrid verhält.28 Zum anderen ist die These schlicht und einfach nicht 
überzeugend, zugunsten einer vermeintlichen Ungerechtigkeit gegenüber 
den Impulsen nicht-menschlicher Akteure die Handlungsmacht zu distri­
buieren. Dass Handeln »ein Knoten, eine Schlinge, ein Konglomerat aus 
vielen überraschenden Handlungsquellen [ist], die man eine nach der 
anderen zu entwirren lernen muss«,29 ist zumindest dann falsch, wenn 
man fragt, warum jemand das tut, was er oder sie tut. Wenn ich die Straße 
überquere, um einkaufen zu gehen, so kann ich das trivialerweise nur 
dann, wenn es Straßen und die Praxis des Einkaufens gibt. Aber z.B. den 
Asphalt der Straße deshalb, weil er offenkundig meine Bewegungsmuster 
mitprägt, zu einem Akteur neben mir zu erklären, ist ein Fehlschluss. 
Latour pocht zu Recht darauf, dass das, was wir tun und wovon wir 
überzeugt sind, auch durch Gegenstände unserer Praxis mitbestimmt ist; 
damit einher geht die designtheoretische Einsicht, dass meine Praxis auch 
Kontur durch die Gegenstände erhält, derer sie sich bedient.30 Es besteht 
aber ein kategorialer Unterschied zwischen dem Fall, in dem ich genötigt 
werde, einen anderen Weg zu nehmen, weil die Straße durch den anhal­
tenden Regen glatt ist (und das wiederum selbst dann, wenn der Regen 
als Wetterextrem auch Produkt des menschengemachten Klimawandels 
ist; nicht allein ist er kein intentionales Produkt, vielmehr ›macht‹ man 
Regen nicht, wie man einen Kuchen backt oder einkaufen geht), und dem 
Fall, in dem sich meine Absichten ändern. Nur einem Lebewesen, das in 
seinem Tun um das weiß, was es tut, und das das, was es tut, deshalb 
tut, weil es dieses weiß, können wir auch Verantwortung für sein oder 
ihr Tun zuschreiben.31 Es hat seinen guten Grund und ist nicht Ausdruck 
eines unbegründeten Vorurteils oder einer Ungerechtigkeit, dass wir vor 
Gericht zurechnungsfähige Personen für ihre Taten haftbar machen und 

28 Vgl. dazu auch Jerrold Levinson: Hybride Kunstformen, in: Georg W. Bertram/Stefan 
Deines/Daniel M. Feige (Hrsg.): Die Kunst und die Künste. Ein Kompendium zur 
Kunsttheorie der Gegenwart, Berlin 2021, S. 79−91.

29 Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007, 
S. 77.

30 Vgl. dazu Daniel M. Feige: Design. Eine philosophische Analyse, Berlin 2018, v.a. 
Kapitel 3.

31 Vgl. dazu insgesamt G.E.M. Anscombe: Absicht, Frankfurt a.M. 2010.

Dialektik der Non-Binarität

265

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weder Milchsäurefermente, noch Teile des Asphalts oder den atlantischen 
Ozean.

Wie ließe sich das Verhältnis von Natur und Kultur dennoch dialek­
tisch bestimmen, wenn wir an der meines Erachtens unverzichtbaren 
Unterscheidung eines Raums der Gründe und eines Reichs der Gesetze 
festhalten? Hierzu lässt sich auf McDowells vieldiskutierte Theorie der 
zweiten Natur Bezug nehmen. Zu ihrer Entwicklung greift McDowell die 
mit Sellars vorgenommene Unterscheidung auf, macht allerdings geltend, 
dass das, was Teil der Welt ist, selbst in verkürzter Weise verstanden wird, 
wenn es nur das ist, was die Naturwissenschaften zu beschreiben in der 
Lage sind. Am Beispiel von ethischen und ästhetischen Werten aber auch 
bereits Entitäten wie Farben, die in unserer alltäglichen Wahrnehmung 
eine Rolle spielen, hält er fest:32 Aus der Tatsache, dass Menschen im 
Rahmen einer bestimmten Erfahrungsperspektive auf die Welt bezogen 
sind, folgt nicht, dass diese Erfahrungsperspektive als projizierend oder 
als beschränkend verstanden werden muss anstatt erschließend hinsicht­
lich von Dimensionen der Wirklichkeit. Für Wesen wie uns gilt: Uns 
zeigen sich Dinge (unter angemessenen Wahrnehmungsbedingungen und 
unter angemessener Funktionsweise des Wahrnehmungsapparates) in der 
Wahrnehmung als farbige Dinge. Mit Blick auf ethische Dimensionen 
der Wirklichkeit lässt sich hier von einer Wahrnehmung moralischer Va­
lenzen von Situationen sprechen: Der oder die Tugendhafte hat gelernt, 
Situationen auf eine Weise wahrzunehmen, die unmittelbar zum Handeln 
auffordert.

Am Beispiel von Fragen einer Tugendethik lässt sich so ein anderer Be­
griff des Verhältnisses von Natur und Kultur gewinnen: Wenn wir Natur 
mit dem, was die Naturwissenschaften beschreiben, übersetzen und Kul­
tur im Sinne der praktischen Verwirklichung, Formung und produktiven 
Weiterentwicklung unserer Vernünftigkeit, so können wir sagen, dass wir 
nicht allein eine erste Natur haben, sondern zugleich eine zweite, erworbene 
Natur, in der unsere Geistigkeit statthat. Damit ist der Natur-Kultur-Un­
terschied weder hybridisiert, noch unterlaufen, aber er ist in komplexerer 
Weise gedacht, dass nämlich Anderes Teil der Natur ist, als das, was vom 
Menschen unabhängig und Ausdruck von Naturgesetzen ist.

32 Vgl. neben Mind and World v.a. John McDowell: Ästhetischer Wert, Objektivität und 
das Gefüge der Welt, in: Ders.: Wert und Wirklichkeit, Frankfurt a.M. 2009, S. 179−203 
und Ders.: Tugend und Vernunft, in: Ebd., S. 74−106.

Daniel M. Feige

266

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


An dieser Stelle gilt es allerdings, das Manöver zu wiederholen, das 
schon Butler mit Blick auf die Frage der Materialität des Körpers vorge­
nommen hat.33 In diesem Sinne lässt sich mit und gegen McDowell 
geltend machen, dass nicht allein unsere zweite (erworbene, rationale) 
Natur einer ersten (von den Naturwissenschaften beschreibbaren) Natur 
genübersteht, sondern dass vielmehr in unserer rationalen Natur etwas im 
Spiel ist, was nicht länger rational ist: eine Gegen-Natur in unserer Natur, 
mit Adorno beschreibbar als ihr Anderes im Sinne einer entfremdeten 
Gesellschaft und als nicht eingelöstes Versprechen einer Verwirklichung 
eines anderen Begriffs des Menschen als desjenigen, den wir technologisch 
und instrumentell verstehen können.

Ich schließe mit einer kurzen Bemerkung zu den Konsequenzen dieser 
Überlegungen für die logische Grammatik des Begriffs der ›Non-Binari­
tät‹. Die Wahrheit wie Unwahrheit binärer Unterscheidungen besteht 
darin, dass sie Bedingung der Möglichkeit wie Bedingung der Unmög­
lichkeit sind, das zu denken, was sich ihnen entzieht. In diesem Sinne 
gilt es, die Figur der ›Non-Binarität‹ ausgehend von einer Bewegung der 
negativen Dialektik zu begründen.34

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973.
Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966.
Anscombe, G.E.M.: Absicht, Frankfurt a.M. 2010.
Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991.
Butler, Judith: Körper von Gewicht, Frankfurt a.M. 1997.
Capellen, Hermann: Fixing Language. An Essay on Conceptual Engineering, Oxford 

2018.
Danto, Arthur C.: Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt a.M. 1980.
Derrida, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen­

schaften vom Menschen, in: Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz, 
Frankfurt a.M. 1976, S. 422−442.

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M. 1983.
Derrida, Jacques: Signatur, Ereignis, Kontext, in: Derrida, Jacques: Randgänge der 

Philosophie, Wien 1988, S. 325−351.

33 Vgl. ausführlicher Feige: Die Natur des Menschen, das Ende von Kapitel 2.
34 Für Kommentare zu einer früheren Fassung dieses Beitrags danke ich Ulrike Ramming 

herzlich.

Dialektik der Non-Binarität

267

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Feige, Daniel M.: Design. Eine philosophische Analyse, Berlin 2018.
Feige, Daniel M.: Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin 

2021.
Feige, Daniel M.: Retroaktive Teleologie. Zur Aktualität geschichtsphilosophischen 

Denkens, in: Zeitschrift für Kulturphilosophie 2 (2018), S. 347−361.
Haslanger, Sally: Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkri­

tik, Berlin 2021.
Haslanger, Sally: Gender und Race: (Was) Sind sie? (Was) Sollen sie sein?, in: Haslan­

ger, Sally: Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik, 
Berlin 2021, S. 64−105.

Haslanger, Sally: Ontologie und soziale Konstruktion, in: Dies.: Der Wirklichkeit wi­
derstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik, Berlin 2021, S. 17−63.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente, Frankfurt a.M. 1969.

Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M. 
1981.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007.
Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthro­

pologie, Frankfurt a.M. 2002.
Latour, Bruno: Zirkulierende Referenz. Bodenstichproben aus dem Urwald am 

Amazonas, in: Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur 
Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 2002, S. 36−95.

Levinson, Jerrold: Hybride Kunstformen, in: Bertram, Georg W./Deines, Stefan/
Feige, Daniel M. (Hrsg.): Die Kunst und die Künste. Ein Kompendium zur Kunst­
theorie der Gegenwart, Berlin 2021, S. 79−91.

McDowell, John: Ästhetischer Wert, Objektivität und das Gefüge der Welt, in: Mc­
Dowell, John: Wert und Wirklichkeit, Frankfurt a.M. 2009, S. 179−203.

McDowell, John: Mind and World, Cambridge (MA) 1996.
McDowell, John: Tugend und Vernunft, in: McDowell, John: Wert und Wirklich­

keit, Frankfurt a.M. 2009, S. 74−106.
Seel, Martin: Dialektik des Erhabenen. Kommentare zur »ästhetischen Barbarei heu­

te«, in: Seel, Martin: Adornos Philosophie der Kontemplation, Frankfurt a.M. 
2003, S. 117−155.

Sellars, Wilfrid: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge (MA) 1997.
Türcke, Christoph: Natur und Gender. Kritik eines Machbarkeitswahns, München 

2021.
Wellmer, Albrecht: Wahrheit, Schein, Versöhnung. Adornos ästhetische Rettung der 

Modernität, in: Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoder­
ne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt a.M. 1985, S. 9−47. 

Žižek, Slavoj: Less than Nothing. Hegel and the Shadow of Dialectical Materialism, 
London 2012.

Daniel M. Feige

268

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255 - am 16.01.2026, 00:04:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Vorbemerkungen zur logischen Grammatik von ›Non-Binarität‹
	II. Transidentität als Bedingung der Möglichkeit des Geschlechtsunterschiedes
	III. Zweite Natur als Kultur
	Literaturverzeichnis

