DanieL M. FEIGE

Dialektik der Non-Binaritat

Ausgangspunkt des vorliegenden Bandes ist die Diagnose, dass eine Reihe
binarer Unterscheidungen, die in unserem Denken und Handeln, aber
auch in wissenschaftlichen Selbstverstindigungsprozessen eine Rolle spie-
len, im Kontext aktueller kulturwissenschaftlicher Beitrage in zweierlei
Weise unterlaufen werden: Entweder in dem Sinne, dass etwas, was nach
einer zweistelligen Disjunktion aussieht, vielfiltige unsaubere Uberginge
und Zwischenstufen kennt. Oder in dem Sinne, dass eine in dieser Dis-
junktion angegebene Alternative in bestimmten Kontexten in ihrer Rele-
vanz suspendiert wird. Letzteres ist offenkundig im Kontext gendertheore-
tischer oder rassismuskritischer Perspektiven ein veritables Verfahren.

Ich mochte gleichwohl mit den folgenden Uberlegungen fragen, in
welcher Weise der Begriff der >Non-Binaritit« das theoretische wie eman-
zipatorische Versprechen einzulosen vermag, das er nahelegt. Ich werde
mit Blick auf zwei paradigmatische Diskussionsfelder — namlich die gen-
dertheoretische Kritik der Kategorien >Mann«< und >Frau< und die aus dem
Kontext der Wissenschaftsforschung lancierte Kritik der Unterscheidung
von >Natur« und >Kultur« — zeigen, dass die Kritik hier nicht allein die
Unterscheidungen voraussetzt, die sie zu verabschieden trachtet, sondern
dass es Griinde gibt, warum wir ohne sie als Unterscherdungen auch nicht
auskommen. Meine Diagnose wird somit lauten, dass wir den Begriff der
>Non-Binaritit« nur dann als kritische (und/oder epistemische) Ressource
ansetzen konnen, wenn wir ihn ausgehend von einer dialektischen Logik
denken. Dazu gehe ich in drei Schritten vor. Ich beginne im ersten Teil
mit kurzen Bemerkungen zur logischen Grammatik des Begrifts der JNon-
Binaritat«. Daraufhin exemplifiziere ich diese Uberlegungen im zweiten
Teil an der gendertheoretischen Kritik der Kategorien >Mann« und >Frauc
(hier sind meine Bezugspunkte die Theorien Sally Haslangers und Judith
Butlers) und im dritten Teil anhand der aus der Wissenschaftsforschung
bekannten Kritik an der Unterscheidung von >Natur< und >Kultur« (hier
beziehe ich mich auf Bruno Latour und John McDowell). Ich werde dafir
argumentieren, dass wir iber binire Oppositionspaare auch in den Fel-
dern, wo sie politisch und sozial umstritten sind, nicht hinauskommen,

255

am 16.01.2026, 00:04:33. Op



https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daniel M. Feige

dass wir sie aber in einer dialektischen Weise explizieren konnen, so dass
sie nicht notwendigerweise emanzipatorischen Anliegen im Wege stehen.

I. Vorbemerkungen zur logischen Grammatik von >Non-Binaritat«

Einleitend hatte ich zwischen dem Vorschlag, den Gebrauch bestimmter
Unterscheidungen in bestimmten Kontexten kritisch zu hinterfragen, und
der These, dass etwas mit Unterscheidungen schlechthin nicht stimmen
konnte, unterschieden. Der erste Fall ist unproblematisch: Wer bei einem
Bild mit einer weiflen Person und einer BPoC Person die Hautfarbe zum
Unterscheidungskriterium wahlt, nimmt nicht etwa das >natirlichste«
oder >naheliegendste« Kriterium (im Kontrast etwa zu KorpergrofSe, wenn
es um die Beurteilung von Baseballer:innen geht, Muskelkraft bei Body-
builder:innen oder Anzahl der Fachaufsatze, wenn es um Wissenschaft-
ler:innen geht), sondern driickt damit in vielen Fillen einen verkappten
Rassismus unfreiwillig aus. Der Gedanke, dass mit Unterscheidungen, die
disjunktiv sind (d.i. durch ein logisches »oder< gekennzeichnet und hier so
gemeint, dass sie zweistellig sind), etwas Grundsitzliches nicht stimmt, ist
in vielen Fallen hingegen nicht einfach zu verstehen.

Zunichst ist festzuhalten: Mit Unterscheidungen selbst gibt es nicht
grundsitzlich ein Problem; Musiksticke sind keine Huftiere und man
tut beiden keine Gewalt an, indem man sie voneinander unterscheidet.
Es mag zwar sein (wie Theodor W. Adorno geltend gemacht hat!), dass
Allgemeinbegriffe wie diese Ungleiches gleichsetzen — aber wir haben
(wie sich mit Albrecht Wellmer sagen liefe?) durchaus Moglichkeiten
in unserem Sprachgebrauch selbst, auch das Besondere zu adressieren
(in komplizierten Fallen wie Farbpradikaten oder Geschmackspradikaten
unter anderem in Form deiktischer Ausdriicke3). Das schlieflt natirlich
keineswegs aus, dass Begriffe und Unterscheidungen in bestimmten Kon-
texten auch problematisch verwendet werden konnen.

1 Vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, Einleitung und auch
schon Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt a.M. 1969, S. 9ff.

2 Vgl. Albrecht Wellmer: Wahrheit, Schein, Versohnung. Adornos dsthetische Rettung der
Modernitat, in: Ders.: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik
nach Adorno, Frankfurt a.M. 1985, S. 9-47.

3 Vgl. dazu John McDowell: Mind and World, Cambridge (MA) 1996, Lecture III.

256

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dialektik der Non-Binaritat

Die Kritik, die mit dem Begriff der Non-Binaritit verbunden ist, adres-
siert aber, wenn ich sie richtig verstehe, Unterscheidungen, die eben dis-
junktiv zweistellig einen Begriff definieren und nicht Unterscheidungen
schlechthin: Ein Mensch ist entweder ein Mann oder eine Frau, ein Mensch
ist entweder Produkt der Natur oder der Kultur. Diese Kritik kann selbst
wiederum mindestens auf zwei Weisen verstanden werden: Sie kann ei-
nerseits so gemeint sein, dass beide Seiten einer Unterscheidung keine
strikte Unterscheidung adressieren, sondern eher einen Moglichkeitsraum
mit potentiell unendlich differenzierten Variablen abstecken. Oder sie
kann so gemeint sein, dass sie als Unterscheidung etwas ausschlieft, dem
sie Rechnung tragen musste.

Der erste Weg scheint mir wenig aussichtsreich zu sein: Wer behauptet,
die Begriffe >Mann«< und >Frau« seien gewissermaflen dufere Pfeiler auf
einem kontinuierlichen Feld, geht einer topologischen Metapher auf den
Leim. Unstrittig ist, dass es geschlechtliche Identititen gibt, die weder
eindeutig als >Mann« oder >Frau« verortet werden konnen — aber das heifSt
nicht, dass sie an einer bestimmten Stelle in einem kontinuierlichen Feld
verortet sind (hier landet man schnell bei einer Theorie geschlechtlicher
Identitat, die ich als >Facebook-Drop-Down-Menii-Theorie< bezeichnen
wirde). Vor allem aber ist noch die Kritik an den Begriffen im Rahmen
dieses >Pfeilermodells< von Oppositionen verstanden als disjunktive Unter-
scheidungen auf die beiden Eckpunkte angewiesen. Es mag dann zwar
sein, dass man sich fir diese Eckpunkte in der Theorie weniger interessiert
— aber damit werden sie stillschweigend dennoch weiterhin gesetzt. Oder
es werden andere gesetzt: Man kann natirlich anstatt von unendlich diffe-
renzierten Variablen auch von einem kontinuierlichen Feld mit endlichen
Variablen ausgehen. Aber hier wird vollends deutlich, was auch fir die
erste Variante gilt: Die Opposition bleibt intakt, es werden hier schlicht-
weg zusitzlich disjunktive Glieder in die Kette eingefithrt (so dass sie
nicht mehr zweistellig, sondern n-stellig wird). Letztlich drohen Begriffe
in diesem Modell zu Versuchen zu werden, in einem empirischen Feld
selbst wiederum empirische Markierungen zu setzen. Eine solche Auffas-
sung ist nicht linger eine Auffassung von Begriffen als Begriffe, da sie
die konstitutive Rolle begrifflicher Unterscheidungen herunterspielt (bzw.
sie aus der Sichtlinie verschiebt): Begriffe sind keine austauschbaren empi-
rischen Mittel zur Einteilung empirischer Mannigfaltigkeiten, sondern sie
sind die Form, im Rahmen derer sich dem Menschen tberhaupt etwas
als etwas zeigen kann (und sie sind mit Blick auf andere Formen der
Symbolisation, wie pikturale, musikalische oder gestische, Bedingung der

257

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daniel M. Feige

Moglichkeit auch solcher Symbolisationen).* Aussichtsreicher gegeniiber
dem Versuch, weitere Elemente in ein System binarer Oppositionen ein-
zutragen, scheint mir der Versuch zu sein, es darauthin zu befragen, was es
konstitutiv ausschliefen muss.

Ein solches Vorgehen kann sich auf die Tradition der Negativen Dialek-
tik Adornos ebenso berufen wie auf die Tradition der Dekonstruktion
Jacques Derridas’. Derrida sucht das in unseren Unterscheidungen auf,
was Bedingung der Moglichkeit dieser Unterscheidungen ist und dennoch
in ihnen selbst nicht etwa als eine Seite der Unterscheidung auftauchen
kann; ich werde im Folgenden noch auf ein Beispiel zu sprechen kom-
men. Sein leitender Gedanke lautet dabei, dass diese Bedingung das
Ungedachte der Unterscheidung ist und sie zugleich ermoglicht (durch
ihren Ausschluss wird sie erst als Unterscheidung konstituiert) wie verun-
moglicht (im Sinne der Moglichkeit einer kohirenten Ausbuchstabierung
und systematischen Verteidigung dieser Unterscheidung). Dazu hat er den
Begriff des >Supplements< gepragt; es meint die scheinbar unwesentliche
Zutat, die man schnell versucht, systematisch beiseite zu wischen, die
sich aber in ihrer Gefihrdung der Unterscheidung selbst als fiir diese we-
sentlich zeigt. Allerdings droht Derridas Position meiner Auffassung nach
von einem Problem heimgesucht zu werden, dass Zizek in seinen Hegel-
lektiren anhand des Schlagworts des >Mobilismus< kritisiert hat:® Eine
>mobilistische« Position pocht auf die andauernde Verinderung unserer
Selbst- und Weltverhiltnisse, kann sie aber in ihrer historischen Spezifik
(und das heift fiir Zizek wie Hegel: in der Tatsache, dass es Ereignisse
gibt, die riickblickend das Feld von vorangehenden Ereignissen restruktu-
rieren)” nicht denken. Adorno tragt fiir meine Begriffe klarer der histori-
schen Grammatik von Unterscheidungen Rechnung als Derrida (der sie
im Sinne eines gewissermaflen transzendentalen Zeichengeschehens tber-
springt). Was Kunst ist, ist nicht dasselbe wie Unterhaltung, so wenig wie
es ausschliefSlich Ausdruck klassistischen Unterscheidungsbegehrens ist.®
Aber es ist doch von seinem Anderen, einer entfremdeten gesellschaftli-

4 Vgl. dazu ebd., Lecture I.

Vgl. v.a. Jacques Derrida: Grammatologie, Frankfurt a.M. 1983.

6 Vgl. Slavoj Zizek: Less than Nothing. Hegel and the Shadow of Dialectical Materialism,
London 2012, S. 199f.

7 Vgl. dazu Daniel M. Feige: Retroaktive Teleologie. Zur Aktualitit geschichtsphilosophi-
schen Denkens, in: Zeitschrift fir Kulturphilosophie 2 (2018), S. 347-361.

8 Vgl. als schlagende Kritik letzterer These (anhand des Beispiels von Pierre Bour-
dieus entsprechender Kritik): Martin Seel: Dialektik des Erhabenen. Kommentare zur

“

258

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dialektik der Non-Binaritat

chen Realitit ebenso wie von unumwunden funktionalen Beschreibungen
affiziert, gegentiber denen es sich qua seiner Organisation im Sinne eines
geformten Materials oder einer materialen Form verwahrt.? Afliziert ist es
von diesen als aber jeweils sein Anderes; wer verstehen will, was Kunst ist,
muss, ohne die Kunst damit wegzuerklaren, doch mit einem Auge, einer
Hand und einem Ohr immer bei dem sein, was gerade keine Kunst ist.

Dieses Motiv negativer Dialektik mochte ich im Folgenden anhand
von zwei Bereichen konkretisieren, die meinem Eindruck nach paradig-
matisch fur Diskussionen um Non-Binaritit sind: Die gendertheoretische
Kritik der Kategorien >Mann< und >Frau< und die aus der Wissenschafts-
forschung bekannte Zurickweisung des Unterschieds von >Natur< und
>Kultur<.

Il. Transidentitdt als Bedingung der Moglichkeit des Geschlechtsunterschiedes

Sally Haslanger steht als eine zentrale Figur einer analytischen feminis-
tischen Kritik in der Philosophie fiir das Vorhaben,!® unsere eingespiel-
ten Praxiszusammenhange im Namen machtkritischer Perspektiven aus-
gehend von weitreichenden theoretischen Festlegungen zu hinterfragen.
Dazu hat sie in einem einflussreichen Aufsatz zwischen begrifflichen,
deskriptiven und analytischen (spiter von ihr >ameliorativ< genannten)
Arten, Begriffe zu erldutern, unterschieden.!! Wihrend Ersteres eine Auf-
klarung des Sinns unserer Begriffe im Lichte unserer faktischen Verwen-
dungen meint und Zweiteres auf die Extension eines Begriffs durch eine
quasi-empirische Beschreibung zielt, ist das ameliorative Projekt der Frage
verpflichtet, welche Rolle ein Begriff im Rahmen unserer Praxis idealer-
weise spielen sollte. Thr Vorschlag ist im Kontext jiingerer Debatten des-
halb als >conceptual engineering« erlautert worden.!?> Und dass diese Frage
berechtigt ist, zeigt sich gerade an Genderkategorien; wer hier zur auf un-

»asthetischen Barbarei heute«, in: Ders.: Adornos Philosophie der Kontemplation,
Frankfurt a.M. 2003, S. 117-155, hier S. 136ff.

9 Vgl fiir diese Perspektive insgesamt Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frank-
furt a.M. 1973.

10 Vgl. dazu die jingst bei Suhrkamp tbersetzte Auswahl ihrer Texte mit Sally Haslanger:
Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik, Berlin 2021.

11 Vgl. Sally Haslanger: Gender und Race: (Was) Sind sie? (Was) Sollen sie sein?, in: Dies.:
Der Wirklichkeit widerstehen, S. 64-105, hier S. 67fF.

12 Vgl. dazu einfithrend auch Hermann Capellen: Fixing Language. An Essay on Concep-
tual Engineering, Oxford 2018.

259

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daniel M. Feige

sere Verwendungsweisen schaut, schreibt wahrscheinlich problematische
politische und soziale Hierarchisierungen und Ausschlisse fort.

Allerdings scheint mir ihr Vorschlag fiir ein Re-engineering der Kate-
gorien von o>race< und >gender< deshalb problematisch zu sein, weil es
mit einer bestimmten und dabei kontroversen Variante eines Sozialkon-
struktivismus einhergeht. Haslanger hat diese Position explizit entfaltet
und tberzeugend an ihr ist,!3 dass ihr Konstruktivismus keineswegs mit
einem Realismus inkompatibel ist: Nicht nur greifen unsere geteilten
Praktiken in ihren Unterscheidungen auch Dimensionen einer physika-
lisch beschreibbaren Realitit in unterschiedlicher Weise auf, sondern vor
allem folgt aus der Tatsache, dass sie anders sein konnten, dass sie also
nicht in der Struktur der Wirklichkeit unabhangig von einer menschli-
chen Perspektive historisch gewachsener Praktiken verstindlich zu ma-
chen sind, keineswegs, dass sie in ihren (sozialen, politischen, kausalen,
okologischen) Auswirkungen nicht durchaus real sind. Gerade mit Blick
auf Genderkategorien scheint mir diese These aber zu schwach zu sein;
wie mit Blick auf andere Kategorien, die zentral fiir unser Selbst- und
Weltverhiltnis sind, sollten wir sie gerade so >re-engineerens, dass in ihnen
das denkbar wird, was nicht allezn Produkt sozialer Aushandlungsprozesse
ist. Vollkommen richtig ist die Wirdigung der sozialen und historischen
Dimensionen der in Frage stehenden Gegenstandsbereiche, so dass das,
was nicht Produkt solcher Aushandlungsprozesse ist, keineswegs naturali-
siert werden darf (im Sinne eines erstnattrlichen biologischen Naturalis-
mus).'* Aus der Tatsache, dass man eine Gebarmutter hat, folgt weder,
dass man sich einer >weiblichen« geschlechtlichen Identitit zugehorig fith-
len muss, noch lasst sich dadurch rechtfertigen, dass man weniger Lohn
fir die Arbeit erhalt oder nicht wihlen gehen darf. Was in Haslangers Bild
eines (in letzter Konsequenz: aktivistischen) >re-engineerings< von Gender-
kategorien fehlt, ist fir meine Begriffe aber jede Art von Reibung und
Widerstandigkeit (wenn Geschlechterkategorien in vulgarer Weise sozial
konstruiert waren, wiirde man nicht verstehen, warum bei Transsexuellen
mitunter ihre sexuelle Identitit gegen harte Widerstinde artikuliert und
durchgerungen wird). Sie kann allein eine soziale Grammatik binérer
Unterscheidungen offenlegen, zu Recht danach fragen, welche Rolle die-

13 Vgl. Sally Haslanger: Ontologie und soziale Konstruktion, in: Dies.: Der Wirklichkeit
widerstehen, S. 17-63.

14 Vgl. dazu weitergehend Daniel M. Feige: Die Natur des Menschen. Eine dialektische
Anthropologie, Berlin 2021, Kapitel 1.

260

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dialektik der Non-Binaritat

se Unterscheidungen in politischen und sozialen Aushandlungsprozessen
spielen sollten, aber nicht die Dimension denken, dass sich in diesen
Unterscheidungen etwas >Reales< (im Sinne psychoanalytischer und nicht
biologischer Theorien) artikuliert.

Zumindest in diesem Punkt scheint mir Judith Butlers bekannte Theo-
rie performativer Geschlechtsidentitit weiterfithrender zu sein. Butler hat
bekanntermaflen gegeniiber dem klassischen Feminismus eingewandt,
dass die Berufung auf ein einheitliches weibliches Geschlecht letztlich
das reproduziert, was es kritisiert. So wie das Patriarchat die Frau zu
einem unvollkommenen Mann erklart hat, hat der klassische Feminismus
Transsexuelle, aber auch Crossdresser zu unvollkommenen Frauen (oder
Minnern) erklart. Demgegentiber lautet Butlers ebenso umstrittene wie
weiterfuhrende These, dass die »Travestie [...] die charakteristischen Ges-
ten auf die Bithne [bringt], durch die Geschlechtsidentitat selbst gestiftet
wird«.’ Denn die Tatsache, dass man etwas parodieren, iberzeichnen
und imitieren kann, erweist sich nicht — nach Derrida — als unwesentli-
che Zutat zu dem, was hier parodiert, iberzeichnet oder imitiert wird,
sondern ist Bedingung der Moglichkeit der vermeintlich von solchen Zita-
tionspraktiken unbertihrten >Originals<.1¢

Was Butlers These von derjenigen Haslangers nachdriicklich trennt, ist
zweierlei: Erstens behauptet sie (unter Ruackgrift auf Motive vor allem
Jacques Lacans!?), dass diese Dynamik nicht erlautert werden kann, aufSer
im Rahmen der Unterscheidung von >Mann« und >Frau«. Die Unterschei-
dung von >Mann« und >Frau« ist damit keine nur sozial und/oder historisch
kontingente Kategorie; sie ist Bedingung der Moglichkeit, entsprechende
Zuschreibungen zu tGberschreiten. >Trans< kann es nur geben, insofern es
die Unterscheidung zwischen >Mann« und >Frau« gibt (die aber eben nicht
positiv bestimmt oder gar biologisch grundiert wird). Zweitens ist fir
sie gerade der Korper der Ort, wo sich »das Reale« zeigt:'® Unsere Korper
sind immer schon diskursiv geformt durch Zuschreibungen, Selbstbilder
usf., aber sie gehen nicht in dieser Formung auf. Ein solches Denken des
Korpers bei Butler kann deshalb auch in die Tradition negativer Dialektik

15 Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991, S. 9.

16 Vgl. dazu Jacques Derrida: Signatur, Ereignis, Kontext, in: Ders.: Randginge der Philo-
sophie, Wien 1988, S.325-351.

17 Vgl. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Zweiter Teil.

18 Vgl. dazu insgesamt Judith Butler: Krper von Gewicht, Frankfurt a.M. 1997.

261

am 16.01.2026, 00:04:33. Op



https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daniel M. Feige

eingertickt werden:!” Wenn die Materialitit des Korpers von Butler als im
Laufe der Zeit sich stabilisierender Prozess der Materialisierung begriffen
wird, so ist damit weniger einem vulgiren Sozialkonstruktivismus das
Wort geredet, als vielmehr die These entwickelt, dass der Korper durch
sein Anderes, durch ein konstitutives Auflen, mit-konstituiert ist, wie die
Tatsache, dass der Korper sich niemals ganz den diskursiven Normen fiigt.
Zwischenzonen und Zwischenfalle erweisen sich so, was Geschlechterka-
tegorien angeht, als wesentlich fir die scheinbar von ihnen unbeleckten
»normalen< Phanomene.

IIl. Zweite Natur als Kultur

In einem bekannten Aufsatz aus Die Schrift und die Differenz hat Derrida
Fragen der Geschlechtsidentitit mit Fragen des Unterschieds von Natur
und Kultur im Rahmen einer immanenten Kritik der entsprechenden Un-
terscheidung bei Claude Levi-Strauss diskutiert.?® Wahrend >Natur« hier
Universalitait meint, meint >Kultur< Partikularitat. Das Ungedachte dieser
Unterscheidung ist, wie Derrida geltend macht, das Inzestverbot: Es ist
gleichermaflen universell zu finden und doch klarerweise in partikularen
Kontexten kodiert und etabliert.

Allerdings ist die Unterscheidung von >Natur< als Universalitit und
»Kultur« als Partikularitit bei Lichte besehen alles andere als zwingend,
denn sie beruht auf einer tieferliegenden Unterscheidung: Der Unterschei-
dung zwischen einer Natur als Forschungsgegenstand der Naturwissen-
schaften auf der einen Seite und auf der anderen Seite unserer selbst
als geistiger Wesen, die nicht allein in >die Natur« eingreifen und sie
transformieren, sondern selbst durch eine andere Natur gegentiber der
naturwissenschaftlich beschreibbaren Natur charakterisiert sind. Im Gefol-
ge der Aufklirung ist das, was >Natur< ist, mit Max Horkheimer und

19 Christoph Turckes Kritik an einer Gendertheorie, die in Begriffen der universellen
Machbarkeit zu erldutern ist, ist berechtigt. Sie Gbersieht allerdings, dass die Gender-
theorie in ihren ambitionierteren Varianten (etwa bei Butler) gerade das einzuklagen
versucht, was nicht aufgeht in Machbarkeiten. Vgl. Christoph Tircke: Natur und Gen-
der. Kritik eines Machbarkeitswahns, Miinchen 2021.

20 Vgl. Jacques Derrida: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-
schaften vom Menschen, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976,
S.422-442, hier S. 428.

262

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dialektik der Non-Binaritat

Adorno gesagt, das,2! was vor den Richterstuhl der Vernunft gezerrt be-
rechenbar geworden ist — aber auch wenn es unsere Theorien sind, die
sie beschreiben, ist das, was sie theoretisieren, doch nicht gleichermaffen
von uns hervorgebracht wie die Theorie. Der Gedanke, dass es Atome
oder Gene nicht schon in der Antike gegeben hat, auch wenn in dieser
Zeit niemand auf die Idee kommen konnte, die physikalische und leben-
dige Wirklichkeit als aus diesen bestehend zu sehen (das gilt selbst fiir
Demokrit, der nicht den Begriff des Atoms im neuzeitlichen Sinne hatte;
den Beginn der Atomphysik bei Demokrit anzusetzen, hat etwas von
Geschichtsklitterung)??, ist ausgesprochen erlauterungsbediirftig; er droht
auf einen vulgiren Sozialkonstruktivismus hinauszulaufen. Wahrend Ato-
me wie Gene als Gegenstinde der Beschreibung der unbelebten bzw.
belebten Natur nicht selbst vom Menschen hervorgebracht werden, sind
geistige Phanomene hingegen solche, die nicht auf das, was die Natur-
wissenschaften beschreiben, reduziert werden konnen (nicht zuletzt, da
die naturwissenschaftliche Forschung selbst in diesem Sinne ein geistiges
Phanomen ist)?3. Mit Wilfried Sellars bietet es sich an, hier zwischen
dem >Reich der Gesetze« (Realm of Law) und dem >Raum der Griinde«
(Space of Reason) zu unterscheiden:?# Ersteres meint Beschreibungen der
Wirklichkeit, die Kausalbeschreibungen der Wirklichkeit geben, Letzteres
meint Beschreibungen, die danach fragen, warum es aus der Perspektive
Handelnder und Denkender rational war, das zu tun, was getan worden
ist, und davon uberzeugt zu sein, wovon man Uberzeugt ist. Wenn ein
Stein vom Wind einen Hang heruntergeweht wird und eine Person, die
im Wald spazieren war, verletzt, so ist die Frage unsinnig, warum der
Stein das getan hat (sie ist ebenfalls Unsinn in dem Fall, in dem die Wind-
entwicklung mittelbar auf menschliches kollektives Tun in Form etwa des
Klimawandels und der damit einhergehenden Extremwetterereignisse zu-
ruckgeht; sinnvoll ist sie in dem Fall, in dem jemand den Stein absichtlich
der Person auf den Kopf geworfen hat, um ihr z.B. wichtige Dokumente
zu stehlen). Zwar setzen rationale Erkliarungen das, was kausale Erklarun-
gen adressieren, derart voraus, dass man Gehirnzustinde, Gene usf. haben

21 Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklirung, S. 9ff.

22 Vgl. dazu Arthur C. Danto: Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt a.M.
1980, v.a. Kapitel 8.

23 Vgl. Feige: Die Natur des Menschen, Kapitel 1.

24 Vgl. Wilfrid Sellars: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge (MA) 1997,
S. 75t

263

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daniel M. Feige

muss, um einen Gedanken zu haben. Aber was es bezfst, einen Gedanken
zu haben im Sinne von etwas, das wahr oder falsch ist, ist nicht selbst in
Begriffen von Gehirnzustinden zu beschreiben. In diesern Sinne lasst sich,
anders als es Derrida in seiner Kritik von Levi-Strauss nahelegt, durchaus
eine Unterscheidung zwischen Natur und Kultur vornehmen (wenn auch
Kultur hier recht basal im Sinne unserer geistigen Natur verstanden wird).

Bevor ich diese Unterscheidung noch weiter ausbuchstabieren werde
und zugleich zeigen werde, dass sie dennoch gerade nicht im Sinne einer
schlichten Opposition von Natur und Kultur zu begreifen ist, mochte
ich kurz auf eine derzeit vieldiskutierte Unterwanderung derselben zu
sprechen kommen. Bruno Latour hat im Rahmen der unter anderem
durch ihn mit begriindeten Wissenschaftsforschung fiir eine Position ar-
gumentiert, die solche Unterscheidungen fir obsolet hilt. In Wir sind nze
modern gewesen hat er die Einziehung der Grenze von Natur und Kultur
derart gefordert,? dass er den Aufschwung der Naturwissenschaften mit
ihrem Projekt, die Welt (physikalisch, chemisch, biologisch usf.) so zu be-
schreiben, wie sie ist, als Selbstmissverstandnis gebrandmarke hat. Labor-
ergebnisse sind nicht ohne weitreichende Praxiszusammenhange vor- und
darstellbar (von der Fabrikation von Messinstrumenten tber die Einsozia-
lisation der Wissenschaftler:innen bis zum Mitspielen der untersuchten
Objekte). Diese Position ist von ihm dezidiert nicht als antirealistische
Position verstanden worden; vielmehr hat er mit Blick auf das Beispiel
der Entnahme von Bodenproben im Regenwald des Amazonas geltend
gemacht, dass Realitit keine Frage eines vertikalen Verhiltnisses von Tat-
sache und ihrer zutreffenden Bezeichnung ist, sondern ein horizontales
Verhaltnis der Verkettung von Kreislaufen und Ubersetzungsvorgangen
(eine Probe im Labor wird z.B. in das Vokabular der Geowissenschaften
tibersetzt).26

Latour verweist richtigerweise auf die praxeologischen Dimensionen
naturwissenschaftlicher Forschung.?” Er schiittet allerdings das Kind mit
dem Bade aus, wenn er behauptet, wir hatten es tberall mit >Hybridenc

25 Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen An-
thropologie, Frankfurt a.M. 2002.

26 Vgl. Ders.: Zirkulierende Referenz. Bodenstichproben aus dem Urwald am Amazonas,
in: Ders.: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissen-
schaft, Frankfurt a.M. 2002, S. 36-95.

27 Dieser Topos ist in der Wissenschaftstheorie nicht neu; neben Ludwig Flecks Arbeiten
ist hier vor allem Kuhns klassische Studie zu nennen. Vgl. Kuhn, Thomas S.: Die
Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M. 1981.

264

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dialektik der Non-Binaritat

zu tun, und wenn er die Unterscheidung des Reichs der Gesellschaft
vom Reich der Natur letztlich insgesamt verabschieden mochte. Denn
zum einen macht die Redeweise von Hybriden grammatikalisch nur
dann Sinn, wenn es Unterscheidungen gibt, zu denen etwas sich als
hybrid verhilt.?® Zum anderen ist die These schlicht und einfach nicht
iberzeugend, zugunsten einer vermeintlichen Ungerechtigkeit gegeniiber
den Impulsen nicht-menschlicher Akteure die Handlungsmacht zu distri-
buieren. Dass Handeln »ein Knoten, eine Schlinge, ein Konglomerat aus
vielen tberraschenden Handlungsquellen [ist], die man eine nach der
anderen zu entwirren lernen muss«,2’ ist zumindest dann falsch, wenn
man fragt, warum jemand das tut, was er oder sie tut. Wenn ich die Strafle
tiberquere, um einkaufen zu gehen, so kann ich das trivialerweise nur
dann, wenn es Straflen und die Praxis des Einkaufens gibt. Aber z.B. den
Asphalt der Strale deshalb, weil er offenkundig meine Bewegungsmuster
mitpragt, zu einem Akteur neben mir zu erkliren, ist ein Fehlschluss.
Latour pocht zu Recht darauf, dass das, was wir tun und wovon wir
uberzeugt sind, auch durch Gegenstinde unserer Praxis mitbestimmt ist;
damit einher geht die designtheoretische Einsicht, dass meine Praxis auch
Kontur durch die Gegenstande erhalt, derer sie sich bedient.3® Es besteht
aber ein kategorialer Unterschied zwischen dem Fall, in dem ich genétigt
werde, einen anderen Weg zu nehmen, weil die Strale durch den anhal-
tenden Regen glatt ist (und das wiederum selbst dann, wenn der Regen
als Wetterextrem auch Produkt des menschengemachten Klimawandels
ist; nicht allein ist er kein intentionales Produkt, vielmehr >macht« man
Regen nicht, wie man einen Kuchen backt oder einkaufen geht), und dem
Fall, in dem sich meine Absichten andern. Nur einem Lebewesen, das in
seinem Tun um das weif, was es tut, und das das, was es tut, deshalb
tut, weil es dieses weif$, konnen wir auch Verantwortung fir sein oder
ihr Tun zuschreiben.3! Es hat seinen guten Grund und ist nicht Ausdruck
eines unbegriindeten Vorurteils oder einer Ungerechtigkeit, dass wir vor
Gericht zurechnungsfahige Personen fiir ihre Taten haftbar machen und

28 Vgl. dazu auch Jerrold Levinson: Hybride Kunstformen, in: Georg W. Bertram/Stefan
Deines/Daniel M. Feige (Hrsg.): Die Kunst und die Kiinste. Ein Kompendium zur
Kunsttheorie der Gegenwart, Berlin 2021, S. 79-91.

29 Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007,
S.77.

30 Vgl. dazu Daniel M. Feige: Design. Eine philosophische Analyse, Berlin 2018, v.a.
Kapitel 3.

31 Vgl. dazu insgesamt G.E.M. Anscombe: Absicht, Frankfurt a.M. 2010.

265

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daniel M. Feige

weder Milchsaurefermente, noch Teile des Asphalts oder den atlantischen
Ozean.

Wie liefe sich das Verhiltnis von Natur und Kultur dennoch dialek-
tisch bestimmen, wenn wir an der meines Erachtens unverzichtbaren
Unterscheidung eines Raums der Grinde und eines Reichs der Gesetze
festhalten? Hierzu lasst sich auf McDowells vieldiskutierte Theorie der
zweiten Natur Bezug nehmen. Zu ihrer Entwicklung greift McDowell die
mit Sellars vorgenommene Unterscheidung auf, macht allerdings geltend,
dass das, was Teil der Welt ist, selbst in verkiirzter Weise verstanden wird,
wenn es nur das ist, was die Naturwissenschaften zu beschreiben in der
Lage sind. Am Beispiel von ethischen und asthetischen Werten aber auch
bereits Entititen wie Farben, die in unserer alltiglichen Wahrnehmung
eine Rolle spielen, hilt er fest:3> Aus der Tatsache, dass Menschen im
Rahmen einer bestimmten Erfahrungsperspektive auf die Welt bezogen
sind, folgt nicht, dass diese Erfahrungsperspektive als projizierend oder
als beschrinkend verstanden werden muss anstatt erschlieffend hinsicht-
lich von Dimensionen der Wirklichkeit. Fur Wesen wie uns gilt: Uns
zeigen sich Dinge (unter angemessenen Wahrnehmungsbedingungen und
unter angemessener Funktionsweise des Wahrnehmungsapparates) in der
Wahrnehmung als farbige Dinge. Mit Blick auf ethische Dimensionen
der Wirklichkeit lasst sich hier von einer Wahrnehmung moralischer Va-
lenzen von Situationen sprechen: Der oder die Tugendhafte hat gelernt,
Situationen auf eine Weise wahrzunehmen, die unmittelbar zum Handeln
auffordert.

Am Beispiel von Fragen einer Tugendethik lasst sich so ein anderer Be-
griff des Verhaltnisses von Natur und Kultur gewinnen: Wenn wir Natur
mit dem, was die Naturwissenschaften beschreiben, tbersetzen und Kul-
tur im Sinne der praktischen Verwirklichung, Formung und produktiven
Weiterentwicklung unserer Verniinftigkeit, so konnen wir sagen, dass wir
nicht allein eine erste Natur haben, sondern zugleich eine zweite, erworbene
Natur, in der unsere Geistigkeit statthat. Damit ist der Natur-Kultur-Un-
terschied weder hybridisiert, noch unterlaufen, aber er ist in komplexerer
Weise gedacht, dass namlich Anderes Teil der Natur ist, als das, was vom
Menschen unabhingig und Ausdruck von Naturgesetzen ist.

32 Vgl. neben Mind and World v.a. John McDowell: Asthetischer Wert, Objektivitat und
das Gefiige der Welt, in: Ders.: Wert und Wirklichkeit, Frankfurt a.M. 2009, S. 179-203
und Ders.: Tugend und Vernunft, in: Ebd., S. 74-106.

266

am 16.01.2026, 00:04:33. Op


https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dialektik der Non-Binaritat

An dieser Stelle gilt es allerdings, das Manover zu wiederholen, das
schon Butler mit Blick auf die Frage der Materialitit des Korpers vorge-
nommen hat3® In diesem Sinne lasst sich mit und gegen McDowell
geltend machen, dass nicht allein unsere zweite (erworbene, rationale)
Natur einer ersten (von den Naturwissenschaften beschreibbaren) Natur
genubersteht, sondern dass vielmehr iz unserer rationalen Natur etwas im
Spiel ist, was nicht langer rational ist: eine Gegen-Natur in unserer Natur,
mit Adorno beschreibbar als ihr Anderes im Sinne einer entfremdeten
Gesellschaft und als nicht eingeldstes Versprechen einer Verwirklichung
eines anderen Begriffs des Menschen als desjenigen, den wir technologisch
und instrumentell verstehen konnen.

Ich schliefle mit einer kurzen Bemerkung zu den Konsequenzen dieser
Uberlegungen fiir die logische Grammatik des Begriffs der >Non-Binari-
tit. Die Wahrheit wie Unwahrheit binarer Unterscheidungen besteht
darin, dass sie Bedingung der Mdglichkeit wie Bedingung der Unmog-
lichkeit sind, das zu denken, was sich ihnen entzieht. In diesem Sinne
gilt es, die Figur der >Non-Binaritit« ausgehend von einer Bewegung der
negativen Dialektik zu begriinden.34

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973.
Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966.
Anscombe, G.E.M.: Absicht, Frankfurt a.M. 2010.

Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991.
Butler, Judith: Kérper von Gewicht, Frankfurt a.M. 1997.

Capellen, Hermann: Fixing Language. An Essay on Conceptual Engineering, Oxford
2018.

Danto, Arthur C.: Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt a.M. 1980.

Derrida, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-
schaften vom Menschen, in: Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt a.M. 1976, S. 422-442.

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M. 1983.

Derrida, Jacques: Signatur, Ereignis, Kontext, in: Derrida, Jacques: Randginge der
Philosophie, Wien 1988, S. 325-351.

33 Vgl. ausfihrlicher Feige: Die Natur des Menschen, das Ende von Kapitel 2.
34 Fur Kommentare zu einer fritheren Fassung dieses Beitrags danke ich Ulrike Ramming
herzlich.

267

am 16.01.2026, 00:04:33. Op



https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Daniel M. Feige

Feige, Daniel M.: Design. Eine philosophische Analyse, Berlin 2018.

Feige, Daniel M.: Die Natur des Menschen. Eine dialektische Anthropologie, Berlin
2021.

Feige, Daniel M.: Retroaktive Teleologie. Zur Aktualitit geschichtsphilosophischen
Denkens, in: Zeitschrift fir Kulturphilosophie 2 (2018), S. 347-361.

Haslanger, Sally: Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkri-
tik, Berlin 2021.

Haslanger, Sally: Gender und Race: (Was) Sind sie? (Was) Sollen sie sein?, in: Haslan-
ger, Sally: Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik,
Berlin 2021, S. 64-105.

Haslanger, Sally: Ontologie und soziale Konstruktion, in: Dies.: Der Wirklichkeit wi-
derstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik, Berlin 2021, S. 17-63.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklirung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt a.M. 1969.

Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M.
1981.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2007.

Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthro-
pologie, Frankfurt a.M. 2002.

Latour, Bruno: Zirkulierende Referenz. Bodenstichproben aus dem Urwald am
Amazonas, in: Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur
Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt a.M. 2002, S. 36-95.

Levinson, Jerrold: Hybride Kunstformen, in: Bertram, Georg W./Deines, Stefan/
Feige, Daniel M. (Hrsg.): Die Kunst und die Kiinste. Ein Kompendium zur Kunst-
theorie der Gegenwart, Berlin 2021, S. 79-91.

McDowell, John: Asthetischer Wert, Objektivitit und das Gefiige der Welt, in: Mc-
Dowell, John: Wert und Wirklichkeit, Frankfurt a.M. 2009, S. 179-203.

McDowell, John: Mind and World, Cambridge (MA) 1996.

McDowell, John: Tugend und Vernunft, in: McDowell, John: Wert und Wirklich-
keit, Frankfurt a.M. 2009, S. 74-106.

Seel, Martin: Dialektik des Erhabenen. Kommentare zur »asthetischen Barbarei heu-
te«, in: Seel, Martin: Adornos Philosophie der Kontemplation, Frankfurt a.M.
2003, S. 117-1585.

Sellars, Wilfrid: Empiricism and the Philosophy of Mind, Cambridge (MA) 1997.

Tircke, Christoph: Natur und Gender. Kritik eines Machbarkeitswahns, Minchen
2021.

Wellmer, Albrecht: Wahrheit, Schein, Versohnung. Adornos asthetische Rettung der
Modernitat, in: Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoder-
ne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt a.M. 1985, S. 9-47.

Zizek, Slavoj: Less than Nothing. Hegel and the Shadow of Dialectical Materialism,
London 2012.

268

am 16.01.2026, 00:04:33. Op



https://doi.org/10.5771/9783968219219-255
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Vorbemerkungen zur logischen Grammatik von ›Non-Binarität‹
	II. Transidentität als Bedingung der Möglichkeit des Geschlechtsunterschiedes
	III. Zweite Natur als Kultur
	Literaturverzeichnis

