
djbZ 1/201810

Fokus | Anna Katharina Mangold Für sichtbare demokratische Vielfalt in deutschen Gerichten! 

3.	 Fazit
Das Eintreten für Kopftuchverbote ist gerade für einen Frauen-
verband heikel. Selbstverständlich stellt die erzwungene Unter-
ordnung von Frauen einen Verstoß gegen Idee und Zielsetzung 
der Gleichberechtigung dar und muss konsequent bekämpft 
werden. Widersprüchlich aber ist es, durch Kopftuchverbote die 
ökonomische Unabhängigkeit gerade gebildeter muslimischer 
Frauen (Richterin!) zu gefährden. Hier ist Vorsicht geboten: 
Weil der europäische Mainstream sich nicht vorstellen kann, 
freiwillig ein Kopftuch zu tragen, wird den Frauen, die sich 
dafür entschieden haben, unterstellt, eine solche Entscheidung 
nicht eigenverantwortlich getroffen zu haben. Frauen nicht als 
mündige Bürger*innen zu behandeln, ist ein aus der Geschichte 
der Frauendiskriminierung altbekanntes Phänomen. Es wird 
nicht besser, wenn einige Frauen über andere Frauen urteilen. 

Aus der Intersektionalitätsdebatte, die gerade darauf aufmerk-
sam gemacht hat, dass es unterschiedliche Frauen gibt, sollten 
wir mehr gelernt haben.

Bei genauerem Hinsehen bleibt also nichts übrig, was ein 
Kopftuchverbot rechtfertigen kann. Als ich mein diffuses Ge-
fühl, eine Richterin mit Kopftuch gefährde die Unparteilichkeit 
der Justiz, genauer unter die Lupe nahm, stellte ich mir eine 
alternative Konstellation vor: Würde mich ein Jude mit Kippa 
genauso stören? Das Ergebnis ist für mich klar: Der Jude mit 
Kippa stört mich weniger. Ging es also bei meinen ursprünglichen 
Ablehnungsgefühlen doch nur um Abwehr „des Fremden“? 
Unsere Gesellschaft braucht möglicherweise noch immer Zeit, 
um Angehörige religiöser Minderheiten in allen gesellschaftlichen 
Rollen zu akzeptieren. Aber dies darf nicht auf dem Rücken 
muslimischer Juristinnen ausgetragen werden.

PD Dr. Anna Katharina Mangold, LL.M. (Cambridge)
Mitglied des djb-Arbeitsstabs Ausbildung und Beruf, Schumpe-
ter Fellow, Goethe-Universität Frankfurt am Main 

Das Kopftuch wird nicht nur in feministischen Kreisen kontro-
vers diskutiert, sondern auch verfassungsrechtlich. 2003 hat der 
Zweite Senat des BVerfG über Kopftuchverbote für Lehrerinnen 
geurteilt, 2015 entschied der Erste Senat gegenläufig.1 In einer 
Kammer-Eilentscheidung des Zweiten Senats ging es unlängst 
um Kopftuchverbote2 in der hessischen Justiz: Eine Referendarin 
hat Verfassungsbeschwerde eingelegt.3

Dieser Beitrag argumentiert gegen Kopftuchverbote für Rich-
terinnen und Referendarinnen und für sichtbare demokratische 
Vielfalt in deutschen Gerichten.

1.	 Kontext: Kopftuchverbote, nun auch in der Justiz
Seit 2006 wurden Schöffinnen wegen des Kopftuches abgelehnt.4 
Inzwischen gibt es kopftuchtragende Juristinnen im Referenda-
riat. Diese Referendarinnen sehen sich mit Kopftuchverboten 
konfrontiert, ohne dass es hierfür bislang explizite gesetzliche 
Grundlagen gäbe.5 Die aktuellen Fälle betreffen Bayern6 und 
Hessen7, 2015 gab es in Berlin einen Fall8. 

In Hessen teilte die zuständige Ausbildungsstelle den Referen-
darinnen mit, dass „auch Rechtsreferendarinnen im juristischen 
Vorbereitungsdienst sich gegenüber Bürgerinnen und Bürgern 
politisch, weltanschaulich und religiös neutral zu verhalten“ 
hätten.9 Sie dürften deswegen mit Kopftuch „keine Tätigkeiten 
ausüben, bei denen sie von Bürgerinnen und Bürgern als Reprä-
sentantin der Justiz oder des Staates wahrgenommen werden 
oder wahrgenommen werden können“.10 Kopftuchtragende 
Referendarinnen dürfen bei Verhandlungen nicht vorne sitzen, 
sondern müssen der Sitzung im Publikum beiwohnen, dürfen 

keine Sitzungsleitungen und Beweisaufnahmen durchführen 
und nicht die Staatsanwaltschaft vertreten.11

2.	� Die verfassungsrechtliche Konfliktlage: 
Glaubensfreiheit vs. Neutralität

In Kopftuchfällen treffen gegensätzliche Rechtspositionen auf-
einander:12 Die Glaubensfreiheit aus Art. 4 GG ist vorbehalt-
los gewährt, nur zum Schutz von Verfassungsgütern darf sie 
beschränkt werden. Für den öffentlichen Dienst konkretisiert 
Art. 33 Abs. 3 GG das religiöse Diskriminierungsverbot. Die 
Glaubensfreiheit schützt gegen den Staat – er darf nicht darüber 

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-10

Für sichtbare demokratische Vielfalt in deutschen Gerichten!

1	 BVerfGE 108, S. 282 – Kopftuch I [2003]; BVerfGE 138, S. 296 – 
Kopftuch II [2015]; BVerfG(K), NJW 2017, S. 381 – Kopftuch Erzieherin.

2	 In diesem Text geht es nicht um die Burka oder Vollverschleierung. 
Diese wirft bei Richterinnen die Frage auf, wie die Parteien 
überprüfen können, dass tatsächlich die zugewiesene „gesetzliche 
Richterin“ nach Art. 102 Abs. 1 S. 2 GG über ihren Fall urteilt. 
Die ordnungsgemäße Besetzung muss während der gesamten 
Verhandlung nachprüfbar sein, was meines Erachtens eine 
Vollverschleierung ausschließt.

3	 Eilentscheidung: BVerfG(K), NJW 2017, S. 2333.
4	 LG Dortmund, NJW 2007, S. 3013; LG Dortmund vom 12.02.2007, 

Az. 14 Gen Str K 12/06. Zu einem dritten Fall in Bielefeld siehe 
Wiese, Richterinnen mit Kopftuch. Zugang zu Aufstiegsberufen 
unter Anerkennung der Identität, Betrifft Justiz 2008, S. 223.

5	 Die hessische Justizverwaltung stützt sich auf § 45 HBG, dazu unten.
6	 VG Augsburg vom 30.6.2016, Az. Au 2 K 15.457.
7	 VG Frankfurt a.M. vom 12.4.2017, Az. 9 L 1298/17; Hess. VGH vom 

23.5.2017, Az. 1 B 1056/17.
8	 Müller-Neuhof, Tagesspiegel Online vom 18.7.2015: Neukölln droht 

neuer Ärger ums Kopftuch.
9	 Erlass Hess. JM, 28.6.2007, Az. 2220-V/A3-2007/6920-V; hessische 

Verfassungsbeschwerde, S. 4.
10	 Erlass Hess. JM ebd., (Fn. 9); hessische Verfassungsbeschwerde (Fn. 9).
11	 Hessische Verfassungsbeschwerde, S. 3 f.
12	 Das juristische Referendariat ist zudem staatlich monopolisierte 

Ausbildung, welche die Berufsfreiheit aus Art. 12 GG tangiert, was 
hier nicht vertieft wird.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-10 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:49:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-10


11djbZ 1/2018

Anna Katharina Mangold Für sichtbare demokratische Vielfalt in deutschen Gerichten! | Fokus

entscheiden, ob Glaubensinhalte den Wertentscheidungen des 
Grundgesetzes folgen. Andernfalls wären etwa weite Teile der 
katholischen Glaubenslehre nicht mit Art. 3 Abs. 2 GG ver-
einbar. Ausreichend ist, das Glaubensgebot zu plausibilisieren, 
also zu zeigen, dass es sich tatsächlich um eine Glaubensregel 
handelt. Das ist beim religiösen Gebot, in der Öffentlichkeit ein 
Kopftuch zu tragen, der Fall, das grundsätzlich dem Schutz der 
Glaubensfreiheit unterfällt.13 

Grundrechte sind in erster Linie Abwehrrechte gegen den Staat. 
Inzwischen ist dennoch anerkannt, dass Amtsträger*innen sich auf 
ihre Grundrechte auch in Ausübung ihres Amtes berufen dürfen.14

Die Rechtsunterworfenen, hier die an Gerichtsverfahren 
Beteiligten, dürfen sich umgekehrt auf die negative Glaubens-
freiheit berufen, die sie vor Indoktrination durch den Staat 
schützt. Jedoch gilt: „Die Einzelnen haben in einer Gesellschaft, 
die unterschiedlichen Glaubensüberzeugungen Raum gibt, … 
kein Recht darauf, von der Konfrontation mit ihnen fremden 
Glaubensbekundungen, kultischen Handlungen und religiösen 
Symbolen verschont zu bleiben.“15

3.	 „Neutralität“ des Kopftuches?
Entscheidende Frage ist, ob die Neutralität der Justiz als Verfas-
sungsgut ein Kopftuchverbot rechtfertigen kann. Im Verfassungs-
recht finden sich zwei Neutralitätsbegriffe, die amalgamiert wer-
den: die Forderung nach Neutralität der Justiz aus Art. 97 Abs. 1 
GG einerseits, die Forderung nach weltanschaulich-religiöser 
Neutralität des Staates im Religionsverfassungsrecht andererseits.

3.1	 „Neutralität der Justiz“ 
Das Grundgesetz selbst verwendet für die Justiz den Begriff 
der „Unabhängigkeit“ in Art. 97 Abs. 1 GG: „Die Richter sind 
unabhängig und nur dem Gesetz unterworfen.“ Konkretisierend 
führt § 39 DRiG aus: „Der Richter hat sich innerhalb und 
außerhalb seines Amtes, auch bei politischer Betätigung, so zu 
verhalten, dass das Vertrauen in seine Unabhängigkeit nicht 
gefährdet wird.“ 

Art. 97 Abs. 1 GG schützt die sachliche Unabhängigkeit der 
Justiz sowohl gegenüber den anderen Gewalten, also Legislative 
und Exekutive, als auch gegenüber Versuchen der Einflussnahme 
aus der gesellschaftlichen Sphäre.16 § 39 DRiG galt bislang vor 
allem als gefährdet, wenn sich Richter*innen politisch betätigt 
haben.17 Wie das Bundesverwaltungsgericht 1988 in einem 
solchen Fall ausführte, sind „Neutralität, Unparteilichkeit und 
Distanz … mit dem Begriff des Richters i. S. von Art. 97 GG 
untrennbar verknüpft“.18 Mit Unabhängigkeit sei die „Abhän-
gigkeit von nichtstaatlichen Institutionen und Kräften“, etwa 
Kirchen, nicht vereinbar.19 Richter*innen wurden bislang noch 
nie für abhängig in diesem Sinne erklärt – nicht einmal, als ein 
katholischer Abtreibungsgegner als Bundesverfassungsrichter 
über Abtreibungen zu befinden hatte.20 Und dies war im Ergebnis 
auch richtig so, meine ich.

3.2	 „Weltanschaulich-religiöse Neutralität des Staates“
Der zweite Neutralitätsbegriff gilt im Religionsverfassungsrecht. 
Das BVerfG schrieb 1965 ein an den Staat gerichtetes Neutrali-

tätsgebot fest: „Das Grundgesetz legt … dem Staat als Heimstatt 
aller Staatsbürger ohne Ansehen der Person weltanschaulich-
religiöse Neutralität auf.“21 Danach muss der Staat gegenüber 
verschiedenen Religionen neutral bleiben. Das bedeutet freilich 
keineswegs, dass Religion in staatlichen Einrichtungen keinerlei 
Raum hätte. Schon bald fügte das BVerfG hinzu, der „ethische 
Standard“ des Grundgesetzes sei bestimmt von „Offenheit 
gegenüber dem Pluralismus weltanschaulich-religiöser Anschau-
ungen“, gerade in dieser Offenheit bewähre „der freiheitliche 
Staat des Grundgesetzes seine religiöse und weltanschauliche 
Neutralität“.22 

So auch der Zweite Senat 2003: Die weltanschaulich-religiöse 
Neutralität sei „nicht als eine distanzierende im Sinne einer 
strikten Trennung von Staat und Kirche, sondern als eine offene 
und übergreifende, die Glaubensfreiheit für alle Bekenntnisse 
gleichermaßen fördernde Haltung zu verstehen“.23 Das „Aber“ 
folgte damals auf dem Fuße: „[D]er mit zunehmender religiöser 
Pluralität verbundene gesellschaftliche Wandel [könne] Anlass 
zu einer Neubestimmung des zulässigen Ausmaßes religiöser 
Bezüge in der Schule sein“,24 so dass Lehrerinnen das Tragen 
des Kopftuches gesetzlich untersagt werden könne.25

Dieser Einschränkung ist wiederum der Erste Senat 2015 
entgegengetreten: Vom bloßen Tragen eines Kopftuches gehe 
keine Gefahr für die Neutralität des Staates aus, allenfalls im 
Einzelfall könne eine konkrete Gefahr für den Schulfrieden 
entstehen.26 

3.3	 Amalgam: „Weltanschaulich-religiöse Neutralität 
staatlicher Repräsentant*innen“

Diese disparaten Neutralitätsbegriffe werden nun zu einem neuen 
Begriff der „weltanschaulich-religiösen Neutralität staatlicher 
Repräsentant*innen“ amalgamiert. Aus dem verfassungsrechtli-
chen Prinzip der offenen weltanschaulich-religiösen Neutralität 
des Staates und der prinzipiellen Neutralität von Beamt*innen 
als Amtspersonen und Repräsentant*innen des Staates wird so 
die Vorgabe, diese hätten sich jeglicher religiösen Äußerung zu 
enthalten. Faktisch trifft das vor allem kopftuchtragende Frauen, 
andere religiöse Symbole oder Kleidungsstücke wie Kippa oder 
Turban sind rein tatsächlich irrelevant. 

§ 45 HBG vollzieht die beschriebene Verschmelzung eindrück-
lich: „Beamtinnen und Beamte haben sich im Dienst politisch, 

13	 BVerfG(K) vom 18.10.2016, Az 1 BvB 354/11, Rn. 39.
14	 BVerfG(K) ebd., Rn. 38.
15	 BVerfGE 138, S. 296 (336) – Kopftuch II [2015].
16	 Knapp: Morgenthaler, Beck-OK GG, Art. 97 (32. Ed. 01.3.2017), Rn. 13.
17	 Staats, DRiG, 2012, § 39 Rn. 12.
18	 BVerwGE 78, S. 216 (220); NJW 1988, S. 1748 f.
19	 BVerwG ebd., S. 1749.
20	 BVerfGE 88, S. 17 – Befangenheit BVR Böckenförde [1992]; 

differenzierte Reflexion: Böckenförde, Wissenschaft, Politik, 
Verfassungsgericht, 2011, S. 442 ff.

21	 BVerfGE 19, S. 206 (216) – Besteuerung Kirchenfremder [1965].
22	 BVerfGE 41, S. 29 (50) – Christliche Gemeinschaftsschule badischer 

Überlieferung [1975].
23	 BVerfGE 108, S. 282 (300) – Kopftuch I [2003].
24	 BVerfG (Fn. 23).
25	 BVerfG (Fn. 23).
26	 BVerfG (Fn. 15).

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-10 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:49:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-10


djbZ 1/201812

Fokus | Nahed Samour Die erkennbare Muslimin als Richterin 

weltanschaulich und religiös neutral zu verhalten. Insbesondere 
dürfen sie Kleidungsstücke, Symbole oder andere Merkmale nicht 
tragen oder verwenden, die objektiv geeignet sind, das Vertrauen 
in die Neutralität ihrer Amtsführung zu beeinträchtigen oder 
den politischen, religiösen oder weltanschaulichen Frieden zu 
gefährden.“

4.	 Deutung des Kopftuches
Das religiös konnotierte Kopftuch kann jedoch nicht als allgemei-
ner Hinweis auf eine mangelnde Distanz zu religiösen Einflüssen 
gedeutet werden. Ob Richterinnen innerlich unabhängig sind, 
mithin ihre Bindung an das Gesetz ernstnehmen oder sich von 
religiösen Vorgaben leiten lassen, erweisen allein ihre Urteile. 
In der Debatte geht es um Zuschreibungen. Der schon erwähn-
te katholische Verfassungsrichter27 trug zwar seinerzeit keine 
Glaubenssymbole, er war aber allgemein als gläubiger Katholik 
bekannt. Offenbar wird eine gläubige Muslima als nicht neutral 
eingeordnet, ein gläubiger Katholik hingegen sehr wohl.28

Tatsächlich wird jede Erscheinung einer Person in ihren 
kulturellen und sozialen Bezügen gedeutet. Die gewöhnliche 
Deutung ist freilich immer in der Gefahr, durch das, was aus-
geschlossen ist, fundamental in Frage gestellt zu werden.29 Eine 
kopftuchtragende Richterin, die ganz alltäglich normale Urteile 
fällt, könnte durch ihre gute richterliche Praxis Vertrauen in 
ihre Person entstehen lassen. Dadurch verlöre die Ausgangs-
überlegung, eine Richterin mit Kopftuch sei niemals neutral, an 
Überzeugungskraft. Deswegen wird das Gegenbeispiel einfach 
verboten.

5.	 Pluralistisches Neutralitätsverständnis: Art. 33 Abs. 3 GG
Art. 33 Abs. 3 GG soll aus historischer Erfahrung genau solche 
Verbote verhindern: Bei der Zulassung zu öffentlichen Ämtern 
darf kein Nachteil aus dem religiösen Bekenntnis erwachsen. 
Schon der Wortlaut steht dem gänzlichen Ausschluss religiöser 
Überzeugungen von öffentlichen Ämtern entgegen.30 Die Norm 
streitet vielmehr für ein Neutralitätsverständnis wie in den frü-
hen Entscheidungen des BVerfG, die ein offenes, zugewandtes, 
pluralistisches Neutralitätsverständnis befürworten, das gerade 
Raum schafft für verschiedene Glaubensüberzeugungen im Staat.

Eine Grundüberzeugung demokratischer Selbstregierung 
durch Gesetze ist, dass ein und dasselbe Gesetz in den Händen 
noch so verschiedener Personen, sind sie nur durch Studium 
und Referendariat gut ausgebildet für das richtende Amt, zu 
einer im Wesentlichen gleichförmigen Anwendung führen wird. 
Schließen wir Personengruppen von diesem Vertrauen aus, indem 
wir ihnen die Fähigkeit gänzlich und pauschal absprechen, die 
demokratischen Gesetze neutral und unparteilich anzuwenden, 
so bedroht dies eine Grundbedingung unserer Staatsform. Die 
Exklusion kopftuchtragender Juristinnen vom öffentlichen Amt 
der Richterin ist deswegen nicht mit dem Verständnis des plu-
ralistischen demokratischen Rechtsstaates vereinbar.

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-12

Die erkennbare Muslimin als Richterin: Das Recht auf 
Sichtbarkeit in der Öffentlichkeit, auch in der Justiz 

Dr. Nahed Samour
Lichtenberg-Kolleg Göttingen Institute of Advanced Study/
Humboldt Universität zu Berlin

Zwei zentrale Grundsätze seien an den Anfang gestellt, weil sie 
in den Diskussionen allzu häufig relativiert oder ignoriert wer-
den: 1. Die Religionsfreiheit gilt auch für Staatsbedienstete; 2. 
Das Kopftuch muslimischer Frauen ist von der Religionsfreiheit 
geschützt. Religionsfreiheit steht somit in engem Zusammenhang 
mit Berufsfreiheit und Zugang zu öffentlichen Ämtern. Daher geht 
es im folgenden um die Geltung der Religionsausübung im staatli-
chen Dienstverhältnis, wozu auch das Kopftuch als Ausdruck der 
Ausübung von grundrechtlich geschützer Freiheit gehört; Recht 
auf öffentliche Sichtbarkeit der muslimischen Frau, auch in der 
Justiz, das nicht durch überbetonte negative Glaubensfreiheit der 
Prozessbeteiligten eingeschränkt werden darf; und ein einheitliches 
offenes Neutralitätsverständnis, welches zu unterscheiden ist von 

der richterlichen Unabhängigkeit. Rechtspolitisch wird appelliert, 
dass das Gericht ein Raum zum Abbau von Vorurteilen sein muss. 

1.	 Religionsfreiheit gilt auch im staatlichen Dienstverhältnis 
Eine Tätigkeit im öffentlichen Dienst führt nicht zum Verlust der 
Grundrechtsträgerschaft.1 Staatsdienst wird heute begriffen als 
„Dienst von Bürgern für Bürger“.2 Eine Bürgerin, die staatliche 
Funktionen wahrnimmt, bleibt zunächst weiterhin Bürgerin 
im grundrechtlichen Sinne, auch wenn sie als Vertreterin im 
Staatsdienst handelt („Funktionsträgerverhältnis“). 

Zu dieser Grundrechtssphäre gehört auch die Religions-
ausübung nach Art. 4 Abs. 1 und 2 GG. Was letztlich als Re-
ligionsausübung zu bewerten ist und was nicht, fällt nicht in 

27	 Oben Fn. 20.
28	 Vgl. auch die gesetzliche Wertung in § 45 S. 3 HBG.
29	 Butler, Bodies That Matter, 1993, S. 8.
30	 Noch weitergehend Rusteberg, Kopftuchverbote als Mittel 

zur Abwehr nicht existenter Gefahren, JZ 2015, S. 637 (642): 
Repräsentationsgedanke des Art. 33 Abs. 3 GG.

1	 St. Rspr., siehe nur BVerfGE 39, S. 334 (366) f. Für die Beamtin: 
BVerfGE 108, S. 282 (296); für Angestellte im öffentlichen Dienst: 
BVerfGE 138, S. 296 (328).

2	 Wißmann, Justitia mit Kopftuch?, DRiZ 2017, 224, 225.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-10 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:49:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-10

