
VORREDE 

"Für Ethnologen bedeutet das emanzipatorische 
Erkenntnisinteresse zusätzliche Forderungen, aber 
auch die Erweiterung ihres Erkenntnishorizontes. 
Ihr Bemühen um das V erstehen fremder Kulturen, 
der Vergleich anderer Kulturen untereinander und 
der Vergleich dieser Kulturen mit der unseren kann 
dazu verhelfen, unsere eigene Welt schärfer zu se­
hen, kann Bewußtwerdungsprozesse stimulieren, 
Anregungen geben, mehr über uns nachzudenken 
und so den Emanzipationsprozeß fördern." 

(Hermann Ambom 1993: 140) 

Ethik-Debatten haben Konjunktur. Besonderer Beliebtheit erfreuen sich der­
zeit jedoch Entwürfe einer globalen Ethik, die als interkulturell gültiges mora­
lisches Regulativ ökonomischer Globalisierung fungieren soll. Dieses lebhafte 
Interesse an Ethik erscheint umso bemerkenswerter, als die Suche nach ver­
bindlichen Werten für eine globale Zivilgesellschaft in scharfem Kontrast zur 
ebenfalls weltweiten Erosion sozialer Kohärenz, überkommener Normen und 
traditioneller Werte innerhalb lokaler Gesellschaften steht. Der philosophi­
sche, theologische und v.a. politische Diskurs über universell gültige ethische 
Standards einer humanen Zivilgesellschaft soll also, wie es scheint, jene mora­
lischen und sozialen Auflösungserscheinungen und Aporien kompensieren, die 
im Gefüge moderner Industriegesellschaften und in der Folge eines mittlerwei­
le globalen Kapitalismus de facto entstanden sind und die in zahlreichen Sozi­
alwissenschaftlichen Studien beschrieben werden (Breuer 1992; Castells 2000; 
Heins 2002). Da sich die ökonomische Rationalität der globalen Marktwirt­
schaft in diesem Prozess einerseits als starkes Movens gesellschaftlicher Ver­
änderung und Auflösung erwiesen hat, andererseits aber nur als Mittel zur Re­
alisierung höherrangiger Zwecke des Handeins verstanden werden soll, nicht 
als Ziel oder gar Endzweck menschlichen Daseins schlechthin, bedarf die öko­
nomische Globalisierung- auch aus der Sicht ihrer Akteure (Gentz 1999: 347) 
- einer ethischen Regulation durch übergeordnete Sinnhorizonte. Die Suche 
nach einem globalen Ethos entspringt daher letztlich ökonomischen Sach­
zwängen oder in Hans Küngs Worten: "[ ... ] die Globalisierung von Wirt­
schaft, Technologie und Medien [ ... ]" verlangt "[ ... ] nach einer Globalisie­
rung des Ethos" im Sinne eines "notwendigen Minimum[s] gemeinsamer ethi­
scher Werte" (Küng 1999: 30). Woher diese freilich stammen sollen, wenn die 
ökonomisch-technischen Verflechtungen in ihrer alles durchdringenden utilita­
ristischen Logik lokale Verbindlichkeiten und Lebensentwürfe weltweit aufge­
löst haben, bleibt ein ungelöstes Problem und auch der Hinweis auf die ge­
meinsame moralische Substanz aller Weltreligionen wirft mehr Fragen auf, als 
er beantworten kann (Küng 1999). 

9 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORREDE 

Schwierigkeiten bereitet allein schon der Umstand, dass die durch ökono­
mische Kooperation verbundenen Gesellschaften in ihrer Weltdeutung und ih­
rem lebensweltlichen Ethos erheblich voneinander abweichen. Die Frage nach 
einer globalen Ethik, die in der Lage sein könnte, sämtliche interkulturell ent­
stehenden Widersprüche zu moderieren, scheint vor dem Hintergrund dieser 
Situation darum ebenso nahe liegend wie problematisch. Und obgleich Vertre­
ter von Politik, Ökonomie oder Theologie von der Durchsetzung universeller 
ethischer Standards, die im Wesentlichen dem modernen westlichen Humani­
tätsideal entsprechen, die friedliche Transformation sozialer Konflikte in eine 
globale Zivilgesellschaft erhoffen, erheben sich aus ethnologischer und philo­
sophischer Perspektive Zweifel daran, ob den im Gefolge von globaler Indust­
rialisierung und Kapitalisierung entstandenen sozialen und ökologischen Kri­
sen just durch jenen anthropozentrischen Wertekanon beizukommen ist, der 
die westliche Moderuisierung seit Anbeginn prägt, ohne ihre fatalen Neben­
wirkungen verhindem zu können. Zu fragen wäre stattdessen eher umgekehrt, 
welche konstruktive Ergänzung lokale Ethe und Lebensentwürfe im Rahmen 
einer durchweg paradoxen Globalisierung und angesichts ihres abstrakten 
Humanitätsideals gerade heute leisten können. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang die Rolle der Ethnologie. Während 
Ethnologen bis heute mehrheitlich einen methodisch-theoretischen Relativis­
mus vertreten, fällt auf, dass die Frage nach ethischen Universalien zuneh­
mend auch in der Ethnologie Resonanz findet, z. B. in der Überlegung, wie die 
solidarische Biuneumoral, die überall innerhalb kleiner Gruppen gilt, heute 
"auf die Ebene der Weltgesellschaft" ausgedehnt werden könne, damit der un­
abwendbare Prozess ökonomischer Globalisierung wenigstens nachträglich als 
umfassendes moralisches Verhältnis der Reziprozität zu legitimieren und zu 
steuern wäre (Dettmar 1999: 291). 

Selbst die postmoderne Ethnologie ist überraschenderweise bereit, von ih­
rem radikalen Kultur- und Erkenntnisrelativismus Abstand zu nehmen, um in 
praktischer Hinsicht ein "kosmopolitisches Ethos" zu behaupten, das die 
gleichberechtigte Anerkennung aller "Weltbürger" garantieren soll (Rabinow 
1986: 258). Doch auch hier stellt sich die Frage, in welchem Verhältnis der 
Entwnrf einer solch kosmopolitischen Ethik zu lokalen ethischen Traditionen 
steht, welchen Status bzw. welche Legitimationsgrundlage das Aufklärungs­
ideal des "Weltbürgers" beansprucht und welche Rolle vollends der Ethnologe 
dabei einnimmt: Indem Rabinow dekretiert, ,wir alle' befänden uns de facto in 
der Situation von "Weltbürgern", "whether we like it or not", und hätten daher 
ein entsprechendes Ethos anzuerkennen, beansprucht er nicht nur absolute 
Geltung für seine Gegenwartsanalyse, er vertritt darüber hinaus auch ein mora­
lisches Grundprinzip der abendländischen Aufklärung als transkulturelle 
Norm. Offen bleibt dabei freilich, ob Rabinow dies notfalls gegen abweichen­
de Interpretationen oder ethische Traditionen durchzusetzen bereit wäre und 
wie sich diese normative Haltung zum erkenntnistheoretischen Relativismus 
des Autors verhält. 

10 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORREDE 

Der vorliegende Band möchte angesichts des umrissenen Problemzusammen­
hangs keinen abstrakten Gegensatz zwischen ethischem Universalismus und 
Relativismus eröffnen, sondern die Beziehungen zwischen Ethik, Ethos und 
Ethnos in ihrer konkreten Vielfalt- und das heißt zunächst- jenseits der theo­
retischen Fixierung auf ethische Universalien erörtern. Ausgangs- und Flucht­
punkt ist hier nicht der "Weltbürger" als spezifisch abendländischer Entwurf 
vom Menschen, sondern die Frage, in welche Widersprüche ethische Universa­
lien geraten, und welche Dynamik andererseits lokale Ethe und Lebensentwür­
fe nicht-westlicher Gesellschaften im Zusammentreffen mit ethischen Univer­
salien entwickeln. Die Spannung zwischen universalistischer Ethik und loka­
lem Ethos im Kontext globaler Praxis soll dabei von verschiedenen Richtun­
gen her ausgelotet werden: Zur Debatte steht nicht nur das nachgerade klassi­
sche Thema ethischer Verpflichtungen seitens der Ethnologie, sondern auch 
umgekehrt: die Bedeutung des ethnologischen Wissens von der Vielfalt lokaler 
Ethe und Lebensformen für die gegenwärtige Diskussion um eine globale 
Ethik. Gerade im Zusammenhang von Ethik und Globalisierung könnte eine 
selbstreflexive Ethnologie gegen voreilige Entwürfe einer- letztlich abstrakten 
-Ethik für alle "Weltbürger" die Tragfähigkeit jener universalistischen Ethik­
Modelle und Prinzipien, die den Globalisiemngsprozess ideologisch begleiten 
und legitimieren, aus der Perspektive fremder Wissens- und Lebenstraditionen 
überprüfen und d. h.: auf ihre Möglichkeiten und Grenzen hin untersuchen. 

Der vorliegende Band versteht sich daher als Anregung, das vielschichtige 
Verhältnis von universalistischer Ethik und lokalem Ethos nicht auf minimale 
moralische Standards oder Normen zu reduzieren, sondern es aus der Perspek­
tive jener Gesellschaften und Lebensformen zu diskutieren, die globalen As­
similierungstendenzen intellektuelle und lebensweltliche Widerstände - also 
ein anderes Ethos - entgegensetzen und eben darum systematisch marginali­
siert werden. 

Ein solcher Zugang zum Verhältnis von Ethik und Ethnologie setzt zunächst 
die Bereitschaft zum studying up (Nader 2002), zur selbstkritischen Reflexion 
fremder Lebens- und Weltentwürfe in ihrem konkreten Verhältnis zu den 
Machtverhältnissen der eigenen Gesellschaft und Tradition voraus, und eben 
darin knüpft der Band an den Forschungsansatz und das Werk von Prof. Dr. 
Hermann Ambom vom Institut für Ethnologie und Afrikanistik an der LMU 
München an. Hermann Ambom hat dieses Ethos ethnologischer Selbstkritik 
während eigener Feldforschungen in Äthiopien, als Verfasser zahlreicher ein­
schlägiger Publikationen, aber auch als universitärer Lehrer und nicht zuletzt 
als Leiter der AG Ethik bei der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde über 
Jahre hinweg auf vielfältige Weise in die deutschsprachige Ethnologie einge­
bracht. 

Das selbstkritische studying up war ihm nicht nur zentrales Thema seiner 
ethnologischen Forschungstätigkeit, sondern darüber hinaus persönliches Mo­
tiv bei seiner Entscheidung, den bereits erlernten Beruf des Ingenieurs samt 
den damit verbundenen finanziellen Sicherheiten aufzugeben, um sich der Un-

11 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VORREDE 

gewissheit eines kulturwissenschaftlichen Studiums auszusetzen, dessen Vor­
zug zunächst vor allem darin bestand, jene eurozentrischen Selbstverständ­
lichkeiten in Frage zu stellen, auf deren Widersprüche Hermann Ambom wäh­
rend seiner Tätigkeit in der Entwicklungsarbeit aufmerksam geworden war. 

Es ist ein wesentliches Verdienst seiner Tätigkeit als Ethnologe, ausgehend 
von den Erfahrungen in der so genannten ,Entwicklungshilfe' die zunächst auf 
die anglo-amerikanische Ethnologie konzentrierte Ethikdebatte und ihre an der 
kooperativen Praxis mit indigenen Gruppen orientierten Ansätze der action 
anthropology und advocacy anthropology für die Verhältnisse deutscher Eth­
nologie fruchtbar gemacht zu haben. Anknüpfend an die kritische Aufklä­
rungstradition von Kant bis hin zu Habermas hat Hermann Ambom insbeson­
dere die Verpflichtung zu Selbstreflexion und Gegenwartskritik betont, die der 
Ethnologie als Wissenschaft konstitutiv zukommt, und die sich nicht durch den 
Entwurf eines fachspezifischen Ethik-Codes zur Ruhe bringen lässt (Ambom 
1993a). In der Verpflichtung, das fremde Wissen und die ihm entsprechende 
Lebensform gerade auch gegen herrschende Zwänge der Globalisiemng wahr­
zunehmen und als Herausforderung gegenüber eigenen Vorurteilen zu vertei­
digen, steht Amboms Verständnis vom Ethos der Ethnologie jedoch nicht nur 
philosophisch-theoretischen Ansätzen nahe, es ist zugleich und in derselben 
gegenwartskritischen Hinsicht Leitfaden für jene seiner Schüler geworden, die 
sich in Afrika, Lateinamerika, aber auch in Deutschland der höchst praktischen 
aktionsethnologischen Erforschung und Vermittlung von Verständigungshin­
dernissen und Konflikten zugewandt haben und die dabei - nach eigenem Be­
kunden - von der Erkenntnis zehren, dass dies nur im selbstkritischen Vollzug 
der je fremden Wissenstradition und Wertvorstellung möglich sei. 

Innovativ wirkte Hermann Ambom demnach nicht nur als Wissenschaftler, 
sondern auch als Lehrer, der das in der deutschen Ethnologie eher vernachläs­
sigte Thema Ethik interdisziplinär behandelt und ins Zentrum ethnologischer 
Selbstreflexionen und Theoriedebatten gerückt hat. Auf diese Weise eröffnete 
er, ohne dies zu ahnen, seinen Schülern schon frühzeitig den Einstieg in -
vormals unbekannte - Tätigkeitsfelder wie das des zivilen Friedensdienstes, 
für den Ethnologen heute gesucht, aber noch kaum ausgebildet sind. 

Prof. Dr. Hermann Ambomist dieses Buch als Festschrift gewidmet. 

12 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

