Das Verhaltnis von Freiheit als Autonomie
und Sicherheit
Eine kantische Perspektive

Erasmus Mayr

Es ist in der neuzeitlichen Diskussion ein weitverbreiteter Topos, dass Frei-
heit und Sicherheit zwangsliufig in einem Spannungsverhiltnis zueinander
stehen. Der wohl wichtigste Gewihrsmann fiir diese Auffassung ist Thomas
Hobbes. Ihm zufolge verfiigen wir im vorstaatlichen Naturzustand iiber eine
unbegrenzte Freiheit, die jedoch zu dem fir uns katastrophalen Zustand des
Krieges aller gegen alle fithrt. Da unser Uberleben und unsere Sicherheit fiir
uns noch wichtiger sind als unsere Freiheit, sollten wir verniinftigerweise da-
zu bereit sein, Letztere zugunsten unserer Sicherheit aufzugeben. Genau dies
tun wir Hobbes zufolge im Gesellschaftsvertrag, mit dem wir den Naturzu-
stand verlassen. Der Verzicht auf unsere Freiheit ist der Preis, den wir fiir un-
sere Sicherheit zahlen miissen — und den wir verniinftigerweise auch bereit
sind zu zahlen.

Hobbes steht mit dieser Einschitzung einer zwangsliufigen Spannung
keineswegs allein. Bei ihm ist der Kontrast nur besonders drastisch, da die
vorstaatliche Freiheit im Naturzustand einerseits eine unbeschrinkte ist (sie
umfasst das >Recht auf alles<') und andererseits der vélligen Unsicherheit des
Krieges aller gegen alle gegeniibersteht, wihrend die relative Sicherheit des
staatlichen Zustandes durch einen volligen Verzicht auf unsere vorstaatliche
Freiheit erkauft wird. Besonders deutlich wird Letzteres in der Formel, durch
die wir nach Hobbes unsere Zustimmung zum Gesellschaftsvertrag geben,
da sie eine explizite Rechtsaufgabe beinhaltet (»I Authorise and give up my

1 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 91. Jede Einzelne hat das Recht, ihr Leben auf die ihr sinnvoll
erscheinende Weise zu erhalten. Da im Naturzustand jede sich dafiir nur nach ihrer
eigenen Einschdtzung richten kann, folgt daraus: »that in such a condition, every man
has a Right to every thing«, ebd.

- am 14.02.2026, 11:55:44.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Freiheit versus Sicherheit?

Right of Governing my selfe, to this Man, or to this Assembly of men [...]<*).
Aber auch viele Philosoph:innen, die den Kontrast weniger dramatisch gese-
hen haben als Hobbes, sind davon ausgegangen, dass der Preis fir grofiere
Sicherheit zwangsliufig die teilweise Aufgabe bestimmter Freiheiten ist.

Aberistdie Annahme einer solchen notwendigen Spannung zwischen Frei-
heit und Sicherheit tatsichlich alternativlos? Schon John Locke hat an einer
Auffassung wie der von Hobbes kritisiert, dass diese die Freiheit, die Indivi-
duen im vorstaatlichen Naturzustand besitzen, falsch versteht: Wir sind im
Naturzustand zwar frei, aber das heif3t nicht, dass wir alles tun diirften. Lo-
cke insistiert auf dem Unterschied zwischen zwei Arten von Freiheit: »liberty«
(Freiheit) und »licence« (Willkiir),> wobei relativ klar ist, dass er nur die ers-
te Art fiir wirklich erstrebenswert ansieht. >Licences, so Locke, haben wir auch
im Naturzustand nicht, da wir auch dort schon moralischen Gesetzen unter-
liegen. Die svollkommene« Freiheit der Menschen im Naturzustand umfasst
nur, wie Locke schreibt, »to order their Actions, and dispose of their Posses-
sions, [...] as they think fit, within the bounds of the Law of Nature, without
asking leave, or depending upon the Will of any other Man«*. Wird echte Frei-
heit nichtals Freiheit>zu tun, was man will¢, sondern von vornherein moralisch
eingehegt verstanden, so scheint Freiheit nicht mehr notwendig zur Unmég-
lichkeit von Sicherheit zu fithren. Es ist daher nur konsequent, dass fiir Locke,
anders als fiir Hobbes, der Naturzustand nicht automatisch ein Kriegszustand
ist (obwohl er natiirlich gewisse Konfliktanlagen enthilt).®

Die Unterscheidung zwischen verschiedenen Arten von >Freiheit<, von de-
nen nur eine wirklich erstrebenswert ist, entschirft zwar den angenommenen
Konflikt zwischen Freiheit und Sicherheit erheblich.® Aber dieses Vorgehen
kann auch leicht als unbefriedigend erscheinen: Als ein blof? terminologischer
>Tricks, der ein faktisch bestehendes Spannungsverhiltnis schlichtweg hinweg

zu definieren versucht.

2 Hobbes: Leviathan, S. 120.

3 Locke: 2nd Treatise, § 6.

4 Locke: 2nd Treatise, § 4.

5 Locke: 2nd Treatise, § 19.

6 Auch wenn sie ihn, selbst bei Locke, nicht ganz beseitigt. Da im Naturzustand der Ge-

nuss unseres Freiheitsrechts unsicher ist, ist es nach Locke sinnvoll, die Beschrankung
der eigenen Freiheit in Kauf zu nehmen, die staatliche Gesetze vornehmen (»which
Laws of Society in many things confine the liberty he had by the Law of Nature«, 2nd
Treatise § 129). Auch Locke glaubt also, dass wir um unserer Sicherheit willen eine Ein-
schrankung unserer Freiheit (im Sinne vonliberty<) in Kauf nehmen miissen.

- am 14.02.2026, 11:55:44.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erasmus Mayr: Das Verhaltnis von Freiheit als Autonomie und Sicherheit

Eben dieser Verdacht wird sich zunichst auch bei Immanuel Kants Frei-
heitsverstindnis aufdringen, das Freiheit als Autonomie deutet. Denn die
Ausiibung unserer Autonomie — also unserer Selbstbestimmung — besteht fir
Kant bekanntlich darin, dass wir uns selbst moralische Gesetze geben und
diesen Gesetzen entsprechend handeln”: Dass wir das Richtige tun, weil wir es
als richtig erkennen und uns dazu bestimmen. Bei einem solchen Verstindnis
von Freiheit, so kann es leicht scheinen, ist von vornherein eine Spannung zur
Sicherheit ausgeschlossen, da diese Freiheit (sogar noch stirker als bei Locke)
selbst wesentlich moralisch gedeutet wird und da moralisches Verhalten aller
als Garantie dafiir auszureichen scheint, uns vor Gewalt und Konflikten zu
sichern.

Interessanterweise ist das bei Kant jedoch nicht der Fall. Denn er glaubrt,
dass sich tatsichlich im Naturzustand eine notwendige Spannung ergibt, die
nur durch eine (rechts-)staatliche Ordnung iiberwindbar ist. Diese Spannung
ergibt sich anders als bei Hobbes nicht aus ungiinstigen empirischen Tatsa-
chen iiber die menschliche Natur — z.B. einem de facto zu groflen menschlichen
Egoismus —, sondern aus bestimmten Aspekten der menschlichen Autonomie
selbst. Nur innerhalb des rechtsstaatlichen Rahmens kann diese Spannung ge-
16st werden, da nur dort Raum fiir eine »gesetzliche Freiheit« besteht.®

Um die Quelle der notwendigen Spannung bei Kant zu identifizieren, ist
es sinnvoll, mit der Frage zu beginnen, warum fiir Kant ohne staatliche Ord-
nung keine Sicherheit méglich ist. Kant teilt nicht Hobbes’ duflerst pessimis-
tisches Menschenbild, das bei Hobbes eine maf3gebliche Rolle bei der Herlei-
tung des Kriegs aller gegen alle im Naturzustand spielt. Zwar haben wir, wie
Kant im ersten Teil der Religionsschrift argumentiert, einen >Hang zum Bo-
sen, aber als verniinftige Wesen auch eine >Anlage zum Guten<.” Diese Letzte-
re, in der unsere menschliche Bestimmung zu einem moralischen Dasein be-
steht, ist vorrangig und hat fiir unser Verstindnis davon, was den Menschen
ausmacht, eine gréfere Bedeutung. Dennoch glaubt auch Kant, dass ohne eine

7 Dieses wesentlich moralische Verstindnis von Freiheit als Autonomie vertritt Kant
nicht nur in der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«. Er hilt auch in der »Meta-
physik der Sitten«, wo der Unterschied zwischen Wille und Willkiir eine wichtige Rolle
spielt, daran fest, dass der positive Begriff (sogar) der Freiheit der Willkir »das Vermo-
gen der reinen Vernunft, fiir sich selbst praktisch zu sein, ist, MS AA VI: 213f.

8 Kant: MS, AA VI: 314.

9 Vgl. die Abschnittsiiberschriften im Ersten Stiick der Religionsschrift.

- am 14.02.2026, 11:55:44.

255


https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Freiheit versus Sicherheit?

staatliche Ordnung notwendig ein Zustand der Gewalt und fehlenden Sicher-
heit besteht, sobald Menschen miteinander in Kontakt kommen. Verantwort-
lich dafiir ist nach Kant ein Problem, das auftritt, die Menschen »mogen auch
so gutartig und rechtliebend gedacht werden, wie man will«'°. Im vorstaatli-
chen Naturzustand hat jeder das Recht »zu tun, was ihm recht und gut diinkt,
und hierin von der Meinung des anderen nicht abzuhingen«". Es ist dabei, da
wir alle keine perfekt Urteilenden sind, sondern fallibel, unvermeidlich, dass
wir regelmifig unterschiedlich dariiber urteilen, was richtig ist — und das so-
gar dann, wenn wir >nach bestem Gewissen urteilen< und es uns wirklich am
Herzen liegt, moralisch zu sein. Mir erscheint es offensichtlich, dass alle Apfel
von dem Baum, den ich gepflanzt und hochgezogen habe, gerechterweise mir
zustehen. Meinem Nachbarn erscheint es ebenso offensichtlich, dass diejeni-
gen Apfel, die auf den Acker fallen, den er schon seit Jahren bebaut, gerech-
terweise ihm zustehen. Unsere — ehrlich gefillten — moralischen Urteile tiber
das Richtige konfligieren also, und im vorstaatlichen Zustand gibt es keine In-
stanz, die unseren Dissens durch ein verbindliches Urteil entscheiden konnte.
Es ist, wie Kant schreibt, ein »Zustand der Rechtlosigkeit [...], wo, wenn das
Recht streitig [...] war, sich kein kompetenter Richter fand, rechtskriftig den
Ausspruch zu tun«'?. Deshalb kénnen solche Konflikte — sind sie einmal fiir die
Betroffenen ausreichend wichtig — kaum anders als mit Gewalt gelost werden.
Daher kénnen wir uns, wenn wir uns nicht »dahin vereinigen, [uns] einem 6f-
fentlich gesetzlichen dufleren Zwange zu unterwerfenc, »niemals vor Gewalt-
titigkeit gegeneinander sicher sein«. Diese Uberlegung erinnert sicher be-
wusst an John Locke, der das Fehlen einer Gerichtsinstanz zur Entscheidung
iiber streitige Fille als eine der zentralen »inconveniencies« des Naturzustan-
des ansieht.™

Das Fehlen von Sicherheit ergibt sich also zwangsliufig aus dem Fehlen
einer verbindlichen Entscheidungsinstanz im Naturzustand. Aber damit ist
es die Folge von etwas, das zur menschlichen Autonomie selbst gehort. Denn

10  Kant: MS, AAVI: 312.

m Ebd.

12 Ebd.

13 Ebd.; wie Hobbes hilt Kant dabei auch praventiven Zwang fiir zuldssig, dessen Recht-
fertigung sich im Naturzustand schon daraus ergibt, dass der andere mir»schon seiner
Natur nach« mit Feindseligkeit droht, MS AA VI: 307.

14 Locke: 2nd Treatise, §§ 124ff.

- am 14.02.2026, 11:55:44.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erasmus Mayr: Das Verhaltnis von Freiheit als Autonomie und Sicherheit

wie Kant betont: Es ist ja im vorstaatlichen Zustand das gute Recht jedes Ein-
zelnen, nach seinem eigenen Urteil iiber das, was gut und richtig ist, zu han-
deln. Ich habe, wenn wir an den Dissens mit meinem Nachbarn um die Apfel
denken, genauso wenig Grund, mich seinem Urteil, dass die Apfel ihm zuste-
hen, unterzuordnen, wie er, sich meinem anderslautenden Urteil (aufler, ei-
nem von uns gelingt es, den anderen von seiner Auffassung zu tiberzeugen).
Fiir Kant ist die Notwendigkeit, seinem eigenen Urteil iiber das Richtige zu
folgen, auch nichts, was wir einfach zur Disposition stellen kénnen: Sie ist
wesentlicher Bestandteil der menschlichen Autonomie. Nicht selbst ein Ur-
teil dariiber zu fillen, was richtig ist, hieRe letztlich, meine eigene Autonomie
nicht ernst zu nehmen und mich der Aufgabe, die sich aus meiner Vernunft-
natur ergibt, nicht zu stellen.

Gleichzeitig ist aber das Handeln einer jeden Person nach ihrem eigenen
Urteil tiber das Richtige nicht nur mit unserer Sicherheit, sondern auch mit
der Realisierung unserer subjektiven Rechte unvereinbar."” Zu einem subjek-
tiven Recht gehort es wesentlich dazu, dass ich bestimmen darf, was mit dem
Gegenstand meines Rechtes passiert. Z.B. schliefdt mein Recht auf korperli-
che Unversehrtheit mit ein, dass ich einem anderen untersagen kann, mich
zu verletzen — egal, ob dieser es fiir richtig hilt, mich zu verletzen, oder nicht.
Konnte ich es ihm nicht einseitig untersagen, sondern miisste ihn davon itber-
zeugen oder ihn iiberreden, dass meine Verletzung keine gute Idee ist, dann
wire unser Begriff des subjektiven Rechts vollkommen ausgehohlt: Dann gibe
es bestenfalls Interessen, aber keine Rechte mehr. Wie Kant es ausdriickt: Zum
Begriff des (subjektiven) Rechts gehort »das Vermogen, andere zu verpflich-
ten«’®. Die Existenz subjektiver Rechte ist fiir Kant aus Vernunftiiberlegungen
herleitbar. Aber gleichzeitig scheint die Ausiibung dieser Rechte mit der Aner-
kennung der Autonomie aller Menschen unvereinbar zu sein. Denn die Fihig-
keit zur einseitigen Verpflichtung anderer, die dann tun miissen, was ich sage,
unabhingig davon, ob sie das in diesem Fall fiir richtig halten, scheint damit

15 Im Folgenden schliefRe ich mich weitestgehend der Interpretation von Hirsch, Freiheit
und Staatlichkeit bei Kant, Kap. 5und 6, an. Danach ergibtssich fiir Kant die Notwendig-
keit staatlicher Ordnung daraus, dass die »Geltendmachung von Rechten ohne Staat-
lichkeit [...] aus autonomietheoretischen Griinden sittlich defizitir« und der Staat not-
wendige »Realisationsbedingung« fiir subjektive Rechte ist, S. 210. Diese Interpretati-
on ist freilich nicht alternativlos, siehe die Kap. bei Hirsch selbst, und fiir einen kurzen
Uberblick der Debatte Mayr/Wehofsits: Kant, Justice.

16 Kant, MS AA VI: 239.

- am 14.02.2026, 11:55:44.

257


https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Freiheit versus Sicherheit?

unvereinbar zu sein, dass deren Autonomie ernst genommen wird."” Letzte-
re beinhaltet, dass man nur dadurch Verpflichtungen unterliegt, dass man sie
sich selbst auferlegt bzw. als verbindlich anerkennt. Wenn mir ein anderer ein-
seitig Verpflichtungen auferlegen kann, dann ist diese Bedingung gerade nicht
erfilllt. Das heifdt aber, dass subjektive Rechte im vorstaatlichen Zustand nicht
in einer autonomiekompatiblen Weise ausgeiibt werden kénnen. Da ein Recht,
das nicht ausgeiibt werden kann, wirkungslos ist, heiflt das, dass subjektive
Rechte in diesem Zustand als Rechte gar nicht addquat realisiert werden kon-
nen.

Nur die staatliche Rechtsordnung kann diese Spannung auflésen — unter
einer entscheidenden Bedingung. Sie stellt zunichst die rechtsprechenden Or-
gane zur Verfugung, die eine fiir beide Seiten verbindliche Entscheidung iiber
Streitfille ermoglichen. Dies allein witrde das Problem der Kompatibilitit von
Rechtsausiibung und Autonomie aber nicht lésen, sondern nur verschieben:
Zwar miisste ich mich nicht dem Urteil meines Nachbarn iiber die streitigen
Apfel beugen, aber dem des Richters, und damit immer noch auf ein Han-
deln nach meinem eigenen Urteil dariiber, was das Richtige ist, verzichten.
Hinzukommen muss, dass ich die Ausiibung der richterlichen Gewalt letztlich
(zumindest indirekt) als Ausdruck meines eigenen (freien) Willens verstehen
kann, und dies bedeutet zumindest, dass sie nach Gesetzen erfolgen muss, die
vonmir als ein solcher Ausdruck verstanden werden kénnen.'® Genau darin be-
steht fir Kant »gesetzliche Freiheit, keinem anderen Gesetz zu gehorchen, als
zu welchem er seine Beistimmung gegeben hat«”. Unter analogen Bedingun-
gen kann auch die Befugnis des anderen, mich einseitig zu verpflichten (und
damit seine subjektiven Rechte auszuiiben), mit meiner Autonomie vereinbar
sein: wenn dies nimlich nach Gesetzen erfolgt, die ich als Ergebnis meiner ei-
genen Selbstbestimmung verstehen kann, weil ich ihnen zugestimmt haben
konnte.?®

17 Dieses einseitige Auferlegen einer Verpflichtung durch eine andere Person wire ein
Fall von Heteronomie—aufiersie kann letztlich als Ausdruck der eigenen Selbstbestim-
mung aufgefasst werden (s.u.), vgl. Hirsch: Freiheit und Staatlichkeit bei Kant, S. 227.

18  Man kénnte annehmen, dass dies nur in einer Demokratie moglich ist. Allerdings ver-
steht Kant die >Beistimmungsbedingung«sehr idealisiert und glaubt, dass sie auch in
nichtdemokratischen Staaten verwirklicht sein kann.

19  Kant: MSAAVI: 314.

20  Unter dieser Bedingung kann »rechtliche Fremdverpflichtung« als »externalisierte
Selbstverpflichtung« verstanden werden, Hirsch: Freiheit und Staatlichkeit bei Kant,
S. 245.

- am 14.02.2026, 11:55:44.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erasmus Mayr: Das Verhaltnis von Freiheit als Autonomie und Sicherheit

Die staatliche Rechtsordnung, deren Gesetzgebung und Rechtsprechung
zumindest indirekt Ausdruck meiner autonomen Selbstbestimmung ist, ist
demnach der einzige Rahmen, innerhalb dessen sich subjektive Rechte nor-
mativ adiquat verwirklichen lassen.” Da sich solche Rechte moralisch bereits
imvorstaatlichen Zustand begriinden lassen, haben wir nach Kant eine Pflicht,
in eine solche staatliche Ordnung einzutreten. Diese Pflicht ergibt sich nicht
aus der Erwigung des Schutzes der eigenen Sicherheit — obwohl die staatliche
Ordnung fiir Kant klarerweise auch diesen positiven Effekt hat —, sondern aus
der Notwendigkeit der Verwirklichung subjektiver Rechte. Der Staat ermdog-
licht also sowohl Freiheit als auch Sicherheit,** aber die erste Funktion ist fiir
Kant — ganz im Gegensatz zu Hobbes — die zentralere.

Kant gehort also durchaus zu den Philosoph:innen, die von einer Span-
nung zwischen Freiheit und Sicherheit ausgehen. Diese Spannung wird erst
in einer rechtsstaatlichen Ordnung (grundsitzlich) tiberwunden, die den ein-
zigen Rahmen darstellt, innerhalb dessen wir sowohl vor der Gewalt anderer
gesichert sind als auch unsere subjektiven Freiheitsrechte realisieren konnen.
Obwohl Kants Blick auf das Gewaltpotenzial im Naturzustand nicht viel (son-
dern nur etwas) optimistischer ist als der von Hobbes, glaubt er also nicht, dass
wir im Staat Sicherheit durch Freiheitsaufgabe erkaufen. Stattdessen lassen
sich sowohl Freiheit als auch Sicherheit erst in diesem Rahmen verwirklichen.

Dabei ist hoffentlich klar geworden, dass Kants Losung fiir die Spannung
zwischen Freiheit und Sicherheit entgegen dem oben geiduflerten Verdacht
nicht auf einem einfachen terminologischen >Trick< bei der Bestimmung von
>Freiheit« beruht. Weder musste Kant >Freiheit«als blofSe Willkiir, als »alles tun
konnen, was man mochtes, interpretieren, um das urspriingliche Konfliktpo-
tenzial im Naturzustand zu begriinden. Noch beruhte sein Argument, dass
Freiheit im Staat mit der Sicherung vor Gewalttitigkeit einhergeht, darauf,

21 Warum Kant glaubt, dass die staatliche Ordnung nicht nur ein, sondern sogar der ein-
zige solche Rahmen ist, kann hier nicht erértert werden.

22 Sowohl Freiheitsrechte als auch Freiheit sind nurso in moralisch akzeptabler Weise rea-
lisierbar, da beide fiir Kant intrinsisch verbunden sind. Fir Kant besteht das einzige
»angeborene Recht« gerade in der »Freiheit (Unabhangigkeit von eines anderen noti-
gender Willkiir), sofern sie mitjedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz
zusammen bestehen kann«, MS AA VI: 237. Und aus der ungerechtfertigten Verhinde-
rung von Freiheit ergibt sich notwendig die Befugnis, den Eingreifenden zur Beendi-
gung der Verhinderung zu zwingen, MS AA VI: 231.

- am 14.02.2026, 11:55:44.

259


https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Freiheit versus Sicherheit?

dass »gesetzliche Freiheit« im Staat als »Freiheit, moralisch richtig zu handeln«
verstanden wurde.?

Literatur

Hirsch, Philipp-Alexander: Freiheit und Staatlichkeit bei Kant, Berlin 2017.

Hobbes, Thomas: Leviathan, hg. von Richard Tuck, Cambridge 1991.

Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blof3en Vernunft, hg.
von Rudolf Malter, Stuttgart 1986.

Kant, Immanuel: Metaphysik der Sitten, hg. von Hans Ebeling, Stuttgart 1990
(Seitenzahlen nach der Akademieausgabe).

Locke, John: Two Treatises of Government, hg. von Peter Laslett, 2. Aufl., Cam-
bridge 1967, Nachdruck 1980.

Mayr, Erasmus/Wehofsits, Anna: »Kant, Justice«, in: Mortimer Sellers/Stephan
Kirste (Hg.), Encyclopedia of the Philosophy of Law and Social Philosophy,
Dordrecht 2022, siehe https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1

23 Fir wertvolle Kommentare danke ich Heiner Bielefeldt und Gerhard Ernst.

- am 14.02.2026, 11:55:44.


https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1

