
Das Verhältnis von Freiheit als Autonomie

und Sicherheit

Eine kantische Perspektive

Erasmus Mayr

Es ist in der neuzeitlichen Diskussion ein weitverbreiteter Topos, dass Frei-

heit und Sicherheit zwangsläufig in einem Spannungsverhältnis zueinander

stehen. Der wohl wichtigste Gewährsmann für diese Auffassung ist Thomas

Hobbes. Ihm zufolge verfügen wir im vorstaatlichen Naturzustand über eine

unbegrenzte Freiheit, die jedoch zu dem für uns katastrophalen Zustand des

Krieges aller gegen alle führt. Da unser Überleben und unsere Sicherheit für

uns noch wichtiger sind als unsere Freiheit, sollten wir vernünftigerweise da-

zu bereit sein, Letztere zugunsten unserer Sicherheit aufzugeben. Genau dies

tun wir Hobbes zufolge im Gesellschaftsvertrag, mit dem wir den Naturzu-

stand verlassen. Der Verzicht auf unsere Freiheit ist der Preis, den wir für un-

sere Sicherheit zahlen müssen – und den wir vernünftigerweise auch bereit

sind zu zahlen.

Hobbes steht mit dieser Einschätzung einer zwangsläufigen Spannung

keineswegs allein. Bei ihm ist der Kontrast nur besonders drastisch, da die

vorstaatliche Freiheit im Naturzustand einerseits eine unbeschränkte ist (sie

umfasst das ›Recht auf alles‹1) und andererseits der völligen Unsicherheit des

Krieges aller gegen alle gegenübersteht, während die relative Sicherheit des

staatlichen Zustandes durch einen völligen Verzicht auf unsere vorstaatliche

Freiheit erkauft wird. Besonders deutlich wird Letzteres in der Formel, durch

die wir nach Hobbes unsere Zustimmung zum Gesellschaftsvertrag geben,

da sie eine explizite Rechtsaufgabe beinhaltet (»I Authorise and give up my

1 Vgl. Hobbes: Leviathan, S. 91. Jede Einzelne hat das Recht, ihr Leben auf die ihr sinnvoll

erscheinende Weise zu erhalten. Da im Naturzustand jede sich dafür nur nach ihrer

eigenen Einschätzung richten kann, folgt daraus: »that in such a condition, every man

has a Right to every thing«, ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Freiheit versus Sicherheit?

Right of Governing my selfe, to this Man, or to this Assembly of men […]«2).

Aber auch viele Philosoph:innen, die den Kontrast weniger dramatisch gese-

hen haben als Hobbes, sind davon ausgegangen, dass der Preis für größere

Sicherheit zwangsläufig die teilweise Aufgabe bestimmter Freiheiten ist.

Aber istdieAnnahmeeiner solchennotwendigenSpannungzwischenFrei-

heit und Sicherheit tatsächlich alternativlos? Schon John Locke hat an einer

Auffassung wie der von Hobbes kritisiert, dass diese die Freiheit, die Indivi-

duen im vorstaatlichen Naturzustand besitzen, falsch versteht: Wir sind im

Naturzustand zwar frei, aber das heißt nicht, dass wir alles tun dürften. Lo-

cke insistiert auf demUnterschied zwischen zwei Arten von Freiheit: »liberty«

(Freiheit) und »licence« (Willkür),3 wobei relativ klar ist, dass er nur die ers-

te Art für wirklich erstrebenswert ansieht. ›Licence‹, so Locke, haben wir auch

im Naturzustand nicht, da wir auch dort schon moralischen Gesetzen unter-

liegen. Die ›vollkommene‹ Freiheit der Menschen im Naturzustand umfasst

nur, wie Locke schreibt, »to order their Actions, and dispose of their Posses-

sions, […] as they think fit, within the bounds of the Law of Nature, without

asking leave, or depending upon theWill of any other Man«4.Wird echte Frei-

heit nicht als Freiheit ›zu tun,wasmanwill‹, sondernvonvornhereinmoralisch

eingehegt verstanden, so scheint Freiheit nicht mehr notwendig zur Unmög-

lichkeit von Sicherheit zu führen. Es ist daher nur konsequent, dass für Locke,

anders als fürHobbes, derNaturzustandnicht automatisch einKriegszustand

ist (obwohl er natürlich gewisse Konfliktanlagen enthält).5

Die Unterscheidung zwischen verschiedenen Arten von ›Freiheit‹, von de-

nen nur einewirklich erstrebenswert ist, entschärft zwar den angenommenen

Konflikt zwischen Freiheit und Sicherheit erheblich.6 Aber dieses Vorgehen

kann auch leicht als unbefriedigend erscheinen: Als ein bloß terminologischer

›Trick‹, der ein faktisch bestehendes Spannungsverhältnis schlichtweg hinweg

zu definieren versucht.

2 Hobbes: Leviathan, S. 120.

3 Locke: 2nd Treatise, § 6.

4 Locke: 2nd Treatise, § 4.

5 Locke: 2nd Treatise, § 19.

6 Auch wenn sie ihn, selbst bei Locke, nicht ganz beseitigt. Da im Naturzustand der Ge-

nuss unseres Freiheitsrechts unsicher ist, ist es nach Locke sinnvoll, die Beschränkung

der eigenen Freiheit in Kauf zu nehmen, die staatliche Gesetze vornehmen (»which

Laws of Society in many things confine the liberty he had by the Law of Nature«, 2nd

Treatise § 129). Auch Locke glaubt also, dass wir um unserer Sicherheit willen eine Ein-

schränkung unserer Freiheit (im Sinne von ›liberty‹) in Kauf nehmen müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erasmus Mayr: Das Verhältnis von Freiheit als Autonomie und Sicherheit 255

Eben dieser Verdacht wird sich zunächst auch bei Immanuel Kants Frei-

heitsverständnis aufdrängen, das Freiheit als Autonomie deutet. Denn die

Ausübung unserer Autonomie – also unserer Selbstbestimmung – besteht für

Kant bekanntlich darin, dass wir uns selbst moralische Gesetze geben und

diesenGesetzen entsprechend handeln7: Dasswir das Richtige tun,weil wir es

als richtig erkennen und uns dazu bestimmen. Bei einem solchen Verständnis

von Freiheit, so kann es leicht scheinen, ist von vornherein eine Spannung zur

Sicherheit ausgeschlossen, da diese Freiheit (sogar noch stärker als bei Locke)

selbst wesentlich moralisch gedeutet wird und da moralisches Verhalten aller

als Garantie dafür auszureichen scheint, uns vor Gewalt und Konflikten zu

sichern.

Interessanterweise ist das bei Kant jedoch nicht der Fall. Denn er glaubt,

dass sich tatsächlich im Naturzustand eine notwendige Spannung ergibt, die

nur durch eine (rechts-)staatliche Ordnung überwindbar ist. Diese Spannung

ergibt sich anders als bei Hobbes nicht aus ungünstigen empirischen Tatsa-

chenüber diemenschlicheNatur–z.B. einem de facto zu großenmenschlichen

Egoismus –, sondern aus bestimmten Aspekten dermenschlichen Autonomie

selbst.Nur innerhalb des rechtsstaatlichenRahmenskanndiese Spannungge-

löst werden, da nur dort Raum für eine »gesetzliche Freiheit« besteht.8

Um die Quelle der notwendigen Spannung bei Kant zu identifizieren, ist

es sinnvoll, mit der Frage zu beginnen, warum für Kant ohne staatliche Ord-

nung keine Sicherheit möglich ist. Kant teilt nicht Hobbes’ äußerst pessimis-

tisches Menschenbild, das bei Hobbes eine maßgebliche Rolle bei der Herlei-

tung des Kriegs aller gegen alle im Naturzustand spielt. Zwar haben wir, wie

Kant im ersten Teil der Religionsschrift argumentiert, einen ›Hang zum Bö-

sen‹, aber als vernünftigeWesen auch eine ›Anlage zumGuten‹.9 Diese Letzte-

re, in der unsere menschliche Bestimmung zu einemmoralischen Dasein be-

steht, ist vorrangig und hat für unser Verständnis davon, was den Menschen

ausmacht,einegrößereBedeutung.Dennochglaubt auchKant,dass ohneeine

7 Dieses wesentlich moralische Verständnis von Freiheit als Autonomie vertritt Kant

nicht nur in der »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«. Er hält auch in der »Meta-

physik der Sitten«, wo der Unterschied zwischenWille undWillkür eine wichtige Rolle

spielt, daran fest, dass der positive Begriff (sogar) der Freiheit derWillkür »das Vermö-

gen der reinen Vernunft, für sich selbst praktisch zu sein«, ist, MS AA VI: 213f.

8 Kant: MS, AA VI: 314.

9 Vgl. die Abschnittsüberschriften im Ersten Stück der Religionsschrift.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Freiheit versus Sicherheit?

staatliche Ordnung notwendig ein Zustand der Gewalt und fehlenden Sicher-

heit besteht, sobald Menschen miteinander in Kontakt kommen. Verantwort-

lich dafür ist nach Kant ein Problem, das auftritt, die Menschen »mögen auch

so gutartig und rechtliebend gedacht werden, wie man will«10. Im vorstaatli-

chen Naturzustand hat jeder das Recht »zu tun, was ihm recht und gut dünkt,

und hierin von derMeinung des anderen nicht abzuhängen«11. Es ist dabei, da

wir alle keine perfekt Urteilenden sind, sondern fallibel, unvermeidlich, dass

wir regelmäßig unterschiedlich darüber urteilen, was richtig ist – und das so-

gar dann, wenn wir ›nach bestem Gewissen urteilen‹ und es uns wirklich am

Herzen liegt,moralisch zu sein.Mir erscheint es offensichtlich, dass alle Äpfel

von dem Baum, den ich gepflanzt und hochgezogen habe, gerechterweise mir

zustehen. Meinem Nachbarn erscheint es ebenso offensichtlich, dass diejeni-

gen Äpfel, die auf den Acker fallen, den er schon seit Jahren bebaut, gerech-

terweise ihm zustehen. Unsere – ehrlich gefällten –moralischen Urteile über

das Richtige konfligieren also, und im vorstaatlichen Zustand gibt es keine In-

stanz, die unserenDissens durch ein verbindliches Urteil entscheiden könnte.

Es ist, wie Kant schreibt, ein »Zustand der Rechtlosigkeit […], wo, wenn das

Recht streitig […] war, sich kein kompetenter Richter fand, rechtskräftig den

Ausspruch zu tun«12.Deshalb können solcheKonflikte–sind sie einmal für die

Betroffenen ausreichendwichtig –kaumanders alsmit Gewalt gelöst werden.

Daher können wir uns, wenn wir uns nicht »dahin vereinigen, [uns] einem öf-

fentlich gesetzlichen äußeren Zwange zu unterwerfen«, »niemals vor Gewalt-

tätigkeit gegeneinander sicher sein«13. Diese Überlegung erinnert sicher be-

wusst an John Locke, der das Fehlen einer Gerichtsinstanz zur Entscheidung

über streitige Fälle als eine der zentralen »inconveniencies« des Naturzustan-

des ansieht.14

Das Fehlen von Sicherheit ergibt sich also zwangsläufig aus dem Fehlen

einer verbindlichen Entscheidungsinstanz im Naturzustand. Aber damit ist

es die Folge von etwas, das zur menschlichen Autonomie selbst gehört. Denn

10 Kant: MS, AA VI: 312.

11 Ebd.

12 Ebd.

13 Ebd.; wie Hobbes hält Kant dabei auch präventiven Zwang für zulässig, dessen Recht-

fertigung sich imNaturzustand schon daraus ergibt, dass der anderemir »schon seiner

Natur nach« mit Feindseligkeit droht, MS AA VI: 307.

14 Locke: 2nd Treatise, §§ 124ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erasmus Mayr: Das Verhältnis von Freiheit als Autonomie und Sicherheit 257

wie Kant betont: Es ist ja im vorstaatlichen Zustand das gute Recht jedes Ein-

zelnen, nach seinem eigenen Urteil über das, was gut und richtig ist, zu han-

deln. Ich habe, wenn wir an den Dissens mit meinem Nachbarn um die Äpfel

denken, genauso wenig Grund, mich seinem Urteil, dass die Äpfel ihm zuste-

hen, unterzuordnen, wie er, sich meinem anderslautenden Urteil (außer, ei-

nem von uns gelingt es, den anderen von seiner Auffassung zu überzeugen).

Für Kant ist die Notwendigkeit, seinem eigenen Urteil über das Richtige zu

folgen, auch nichts, was wir einfach zur Disposition stellen können: Sie ist

wesentlicher Bestandteil der menschlichen Autonomie. Nicht selbst ein Ur-

teil darüber zu fällen, was richtig ist, hieße letztlich,meine eigene Autonomie

nicht ernst zu nehmen und mich der Aufgabe, die sich aus meiner Vernunft-

natur ergibt, nicht zu stellen.

Gleichzeitig ist aber das Handeln einer jeden Person nach ihrem eigenen

Urteil über das Richtige nicht nur mit unserer Sicherheit, sondern auch mit

der Realisierung unserer subjektiven Rechte unvereinbar.15 Zu einem subjek-

tiven Recht gehört es wesentlich dazu, dass ich bestimmen darf, was mit dem

Gegenstand meines Rechtes passiert. Z.B. schließt mein Recht auf körperli-

che Unversehrtheit mit ein, dass ich einem anderen untersagen kann, mich

zu verletzen – egal, ob dieser es für richtig hält,mich zu verletzen, oder nicht.

Könnte ich es ihmnicht einseitig untersagen, sondernmüsste ihn davon über-

zeugen oder ihn überreden, dass meine Verletzung keine gute Idee ist, dann

wäre unser Begriff des subjektiven Rechts vollkommen ausgehöhlt: Dann gäbe

es bestenfalls Interessen, aber keineRechtemehr.WieKant es ausdrückt: Zum

Begriff des (subjektiven) Rechts gehört »das Vermögen, andere zu verpflich-

ten«16. Die Existenz subjektiver Rechte ist für Kant aus Vernunftüberlegungen

herleitbar. Aber gleichzeitig scheint die Ausübung dieser Rechtemit der Aner-

kennung der Autonomie aller Menschen unvereinbar zu sein. Denn die Fähig-

keit zur einseitigen Verpflichtung anderer, die dann tunmüssen,was ich sage,

unabhängig davon, ob sie das in diesem Fall für richtig halten, scheint damit

15 Im Folgenden schließe ich mich weitestgehend der Interpretation von Hirsch, Freiheit

und Staatlichkeit bei Kant, Kap. 5 und 6, an. Danach ergibt sich für Kant dieNotwendig-

keit staatlicher Ordnung daraus, dass die »Geltendmachung von Rechten ohne Staat-

lichkeit […] aus autonomietheoretischen Gründen sittlich defizitär« und der Staat not-

wendige »Realisationsbedingung« für subjektive Rechte ist, S. 210. Diese Interpretati-

on ist freilich nicht alternativlos, siehe die Kap. bei Hirsch selbst, und für einen kurzen

Überblick der Debatte Mayr/Wehofsits: Kant, Justice.

16 Kant, MS AA VI: 239.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Freiheit versus Sicherheit?

unvereinbar zu sein, dass deren Autonomie ernst genommen wird.17 Letzte-

re beinhaltet, dass man nur dadurch Verpflichtungen unterliegt, dass man sie

sich selbst auferlegt bzw.als verbindlich anerkennt.Wennmir ein anderer ein-

seitigVerpflichtungenauferlegenkann,dann ist dieseBedingunggeradenicht

erfüllt. Das heißt aber, dass subjektive Rechte im vorstaatlichen Zustand nicht

in einer autonomiekompatiblenWeise ausgeübtwerdenkönnen.DaeinRecht,

das nicht ausgeübt werden kann, wirkungslos ist, heißt das, dass subjektive

Rechte in diesem Zustand als Rechte gar nicht adäquat realisiert werden kön-

nen.

Nur die staatliche Rechtsordnung kann diese Spannung auflösen – unter

einer entscheidendenBedingung.Sie stellt zunächstdie rechtsprechendenOr-

gane zur Verfügung, die eine für beide Seiten verbindliche Entscheidung über

Streitfälle ermöglichen.Dies allein würde das Problem der Kompatibilität von

Rechtsausübung und Autonomie aber nicht lösen, sondern nur verschieben:

Zwar müsste ich mich nicht dem Urteil meines Nachbarn über die streitigen

Äpfel beugen, aber dem des Richters, und damit immer noch auf ein Han-

deln nach meinem eigenen Urteil darüber, was das Richtige ist, verzichten.

Hinzukommenmuss, dass ich die Ausübung der richterlichen Gewalt letztlich

(zumindest indirekt) als Ausdruck meines eigenen (freien) Willens verstehen

kann, und dies bedeutet zumindest, dass sie nachGesetzen erfolgenmuss, die

vonmirals ein solcherAusdruckverstandenwerdenkönnen.18Genaudarinbe-

steht für Kant »gesetzliche Freiheit, keinem anderen Gesetz zu gehorchen, als

zu welchem er seine Beistimmung gegeben hat«19. Unter analogen Bedingun-

gen kann auch die Befugnis des anderen, mich einseitig zu verpflichten (und

damit seine subjektiven Rechte auszuüben), mit meiner Autonomie vereinbar

sein: wenn dies nämlich nach Gesetzen erfolgt, die ich als Ergebnis meiner ei-

genen Selbstbestimmung verstehen kann, weil ich ihnen zugestimmt haben

könnte.20

17 Dieses einseitige Auferlegen einer Verpflichtung durch eine andere Person wäre ein

Fall vonHeteronomie – außer sie kann letztlich als Ausdruckder eigenenSelbstbestim-

mung aufgefasst werden (s.u.), vgl. Hirsch: Freiheit und Staatlichkeit bei Kant, S. 227.

18 Man könnte annehmen, dass dies nur in einer Demokratie möglich ist. Allerdings ver-

steht Kant die ›Beistimmungsbedingung‹ sehr idealisiert und glaubt, dass sie auch in

nichtdemokratischen Staaten verwirklicht sein kann.

19 Kant: MS AA VI: 314.

20 Unter dieser Bedingung kann »rechtliche Fremdverpflichtung« als »externalisierte

Selbstverpflichtung« verstanden werden, Hirsch: Freiheit und Staatlichkeit bei Kant,

S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erasmus Mayr: Das Verhältnis von Freiheit als Autonomie und Sicherheit 259

Die staatliche Rechtsordnung, deren Gesetzgebung und Rechtsprechung

zumindest indirekt Ausdruck meiner autonomen Selbstbestimmung ist, ist

demnach der einzige Rahmen, innerhalb dessen sich subjektive Rechte nor-

mativ adäquat verwirklichen lassen.21 Da sich solche Rechte moralisch bereits

imvorstaatlichenZustandbegründen lassen,habenwirnachKant einePflicht,

in eine solche staatliche Ordnung einzutreten. Diese Pflicht ergibt sich nicht

aus der Erwägung des Schutzes der eigenen Sicherheit – obwohl die staatliche

Ordnung für Kant klarerweise auch diesen positiven Effekt hat –, sondern aus

der Notwendigkeit der Verwirklichung subjektiver Rechte. Der Staat ermög-

licht also sowohl Freiheit als auch Sicherheit,22 aber die erste Funktion ist für

Kant – ganz im Gegensatz zu Hobbes – die zentralere.

Kant gehört also durchaus zu den Philosoph:innen, die von einer Span-

nung zwischen Freiheit und Sicherheit ausgehen. Diese Spannung wird erst

in einer rechtsstaatlichen Ordnung (grundsätzlich) überwunden, die den ein-

zigen Rahmen darstellt, innerhalb dessen wir sowohl vor der Gewalt anderer

gesichert sind als auch unsere subjektiven Freiheitsrechte realisieren können.

Obwohl Kants Blick auf das Gewaltpotenzial im Naturzustand nicht viel (son-

dernnur etwas) optimistischer ist als der vonHobbes,glaubt er also nicht,dass

wir im Staat Sicherheit durch Freiheitsaufgabe erkaufen. Stattdessen lassen

sich sowohl Freiheit als auch Sicherheit erst in diesemRahmen verwirklichen.

Dabei ist hoffentlich klar geworden, dass Kants Lösung für die Spannung

zwischen Freiheit und Sicherheit entgegen dem oben geäußerten Verdacht

nicht auf einem einfachen terminologischen ›Trick‹ bei der Bestimmung von

›Freiheit‹ beruht.Weder musste Kant ›Freiheit‹ als bloßeWillkür, als ›alles tun

können, was man möchte‹, interpretieren, um das ursprüngliche Konfliktpo-

tenzial im Naturzustand zu begründen. Noch beruhte sein Argument, dass

Freiheit im Staat mit der Sicherung vor Gewalttätigkeit einhergeht, darauf,

21 Warum Kant glaubt, dass die staatliche Ordnung nicht nur ein, sondern sogar der ein-

zige solche Rahmen ist, kann hier nicht erörtert werden.

22 Sowohl Freiheitsrechte als auch Freiheit sind nur so inmoralisch akzeptablerWeise rea-

lisierbar, da beide für Kant intrinsisch verbunden sind. Für Kant besteht das einzige

»angeborene Recht« gerade in der »Freiheit (Unabhängigkeit von eines anderen nöti-

genderWillkür), sofern siemit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz

zusammen bestehen kann«, MS AA VI: 237. Und aus der ungerechtfertigten Verhinde-

rung von Freiheit ergibt sich notwendig die Befugnis, den Eingreifenden zur Beendi-

gung der Verhinderung zu zwingen, MS AA VI: 231.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Freiheit versus Sicherheit?

dass »gesetzliche Freiheit« imStaat als ›Freiheit,moralisch richtig zu handeln‹

verstanden wurde.23

Literatur

Hirsch, Philipp-Alexander: Freiheit und Staatlichkeit bei Kant, Berlin 2017.

Hobbes,Thomas: Leviathan, hg. von Richard Tuck, Cambridge 1991.

Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb derGrenzen der bloßenVernunft, hg.

von Rudolf Malter, Stuttgart 1986.

Kant, Immanuel: Metaphysik der Sitten, hg. von Hans Ebeling, Stuttgart 1990

(Seitenzahlen nach der Akademieausgabe).

Locke, John: TwoTreatises of Government, hg. von Peter Laslett, 2. Aufl., Cam-

bridge 1967, Nachdruck 1980.

Mayr,Erasmus/Wehofsits,Anna: »Kant, Justice«, in:MortimerSellers/Stephan

Kirste (Hg.), Encyclopedia of the Philosophy of Law and Social Philosophy,

Dordrecht 2022, siehe https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1

23 Für wertvolle Kommentare danke ich Heiner Bielefeldt und Gerhard Ernst.

https://doi.org/10.14361/9783839461884-023 - am 14.02.2026, 11:55:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.14361/9783839461884-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1
https://doi.org/10.1007/978-94-007-6730-0_930-1

