Hegel und die Sittlichkeit

kein Grund zu der Annahme, dass einem radikalen, aber singuliren Umsturz
ein ebenso radikaler, aber allgemeiner Paradigmenwechsel mit Notwendig-
keit folgt, selbst wenn er in Form von (Verfassungs-)Texten und Begriffen wie
Wiirde und Menschenrecht schon objektive Gestalt angenommen hat. Wie
Joseph Conrad - interessanterweise gemiinzt auf den Begriff der smenschli-
chen Institutionenc« — festhilt, entspriche dies mehr »the strange conviction
that a fundamental change of hearts must follow the downfall of any given
human institutions« (Conrad 2013b, 7).

Hegels Wortwahl macht auflerdem deutlich, dass sich dieser Prozess ins-
besondere im religiés-theologischen Register des absoluten Geistes nieder-
schlagt. So erweckt der letzte Satz der oben zitierten Passage den Eindruck,
einem schopfungstheologischen Impetus im johanneischen Geiste geschuldet
zu sein: Das »einzelne BewufStsein«, das in absoluter Freiheit »alle Stinde [...]
tilgt«, »hat seine Schranke aufgehoben« und wird als allgemeines geistiges
Wesen aller zum Schépfer seiner selbst und seiner Welt. »[S]ein Zweck ist der
allgemeine Zweck« — als Geist ist es selbst sein Sinn und Zweck. Dieser be-
steht allein in der Autonomie. »[S]eine Sprache [ist] das allgemeine Gesetz«
— als Geist spricht es das Gesetz aus, das den Anfang macht, év apxij fv ©
AOYOC (Joh 1,1). Es hat sich das non-du-pére angeeignet, das so zum selbstbe-
stimmten non-des-fréres-et-sceurs avanciert. Darin setzt es sich selbst in »sein
Werke, das das »allgemeine Werk« ist. Das allgemeine Werk aber ist das Rea-
le der Sittlichkeit und kein paradiesisches, jenseitiges Imaginires. Sein Werk
ist daher auch kein in irgendeinem Punkt abgeschlossenes Werk, sondern
als work in progress abgeschlossen in seiner bewusst freiheitlich bestimmten
Offenheit. Die sittliche Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft, die sich nicht in einem
Endpunkt verwirklicht, sondern je als sittliche wirklich ist.

5. Esist vollbracht! - Der Tod Gottes

Der Prozess der freiheitlichen Aneignung wirkt nun auch auf das religio-
se und (politisch-)theologische Symbolsystem zuriick. Die imaginire Funda-
mentalfunktion der Institution erfihrt eine drastische Revision. So fordert
das Bewusstsein des freien Willens als mit sich vermittelter Unmittelbarkeit’*
ein Umdenken hinsichtlich des traditionellen Begriffs des Jenseits, der ja auf

72 Siehe Kapitel Ill, Anm. 69f.

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

eine Zweiwertigkeit rekurriert, die sich im Denken als fundamentaler Gegen-
satz und Widerspruch ausdriickt. Hegel spricht hier eine deutliche Sprache:
»Das Jenseits dieser Wirklichkeit schwebt iiber dem Leichnam der verschwun-
denen Selbststindigkeit des realen oder geglaubten Seins nur als die Aus-
diinstung eines faden Gases, des leeren étre supréme.« (PhG, 434) Tatsichlich
gibt es nimlich kein Jenseits der Wirklichkeit des realen Akts der Aneignung,
denn das sich selbst bestimmende Bewusstsein weifd sich als absoluter Geist.
Seine Wirklichkeit ist in seiner Faktizitit — und diese ist ohne Gegensatz. Die
Rede von einem Jenseits, das als transzendente Stitte des sselbststindigen«
(also abstrakt-absoluten) hochsten Wesens” verstanden wird, ist nicht mehr
als ein flatus vocis. Diese Rede bildet eine atavistische Worthiilse, die als ephe-
merer Dunst itber dem traditionellen Gottesbegriff aufsteigt, dessen Grab leer
ist. Gott ist tot und mit ihm das imaginire religiose Beiwerk. Die Annahme ei-
nes transzendenten Gottes hat sich als Schein erwiesen, als Imaginires. Aber
als Schein von was? Natiirlich als Schein des wesentlichen, freien Bewusst-
seins, das nun dazu imstande ist, die dialektische Vermittlung der Begriffe
von Gott und Mensch vorzunehmen und sein Wesen in der gottmenschlichen
Einheit zu bestimmen.

Die Bildung, die es in der Wechselwirkung mitjenem Wesen erlangt, ist da-
herdie erhabenste und letzte, seine reine einfache Wirklichkeit unmittelbar
verschwinden und in das leere Nichts iibergehen zu sehen. [..][S]eine Nega-
tionistdie erfiillte, entweder die Ehre oder der Reichtum, die es an die Stelle
des Selbsts, dessen es sich entfremdet, gewinnt, oder die Sprache des Geis-
tes und der Einsicht, die das zerrissene Bewuftsein erlangt; oder sie ist der
Himmel des Glaubens oder das Niitzliche der Aufklarung. (PhG, 439)

Die Entfremdung des (menschlichen) Bewusstseins vom Begriff des Gottli-
chen wird im Begriff des Geistes aufgehoben und »[wie] das Reich der wirk-
lichen Welt in das Reich des Glaubens und der Einsicht itbergeht, so geht
die absolute Freiheit aus ihrer sich selbst zerstérenden Wirklichkeit in ein
anderes Land des selbstbewufSten Geistes iiber, worin sie in dieser Unwirk-
lichkeit, als das Wahre gilt, an dessen Gedanken er sich labt« (PhG, 441). Der
selbstbewusste Geist ist der absolute Geist, der nicht nur den vorgestellten
Gegenstand des Bewusstseins iitberwindet und sich diesen als »verschwin-
dend« darstellt, sondern der sich sowohl als negativer (d.h. relativer) als auch

73 Wenn Hegel im vorangehenden Zitat das Attribut >real< fir das héchste Wesen ge-
braucht, so ist dieses im Sinne des scholastischen Realismus zu verstehen.

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

positiver (d.h. absoluter) Akteur dieser Entfremdung weif (vgl. PhG, 575f.):
Darin - und nicht in einer schlichten Bestimmung fiir sich — hat er das ab-
solute Wissen. »[D]ieses Entlassen seiner aus der Form seines Selbsts ist die
hochste Freiheit und Sicherheit seines Wissens von sich.« (PhG, 590) In die-
sem Wissen ist seine Freiheit daher in zweifacher Weise aufgehoben, nimlich
als gewesene Freiheit, d.h. er hat ein absolutes Wissen von der Faktizitit seiner
Freiheit, wie sie hinter ihm liegt, und kreative Freiheit, d.h. er weif darum,
dass seine Freiheit je nur in der Tat reale, faktische Freiheit ist, die also in
ihm ruhend vor ihm liegt.

Hegel macht daher auch unmissverstindlich deutlich, dass hier der
»Himmel des Glaubens« und das »Niitzliche der Aufklirung« konvergieren.
Nur da, wo die sich selbst wissende Selbstbestimmung des aufgeklirten
Bewusstseins ist, lisst sich behaupten, dass das Himmelreich mitten unter
den Menschen ist (vgl. Lk 17,21). Der Glaube selbst ist gerade da wirklich
Glaube, wo er eingeldst wird. Denn wo er nicht zu seinem Ende kommt, wo
er allein als Hoffnung und Erwartung zum institutionellen Agenten eines
Aufschubs stilisiert wird, da ist er nicht mehr als bloRRes Meinen.”* Als Glaube
aber bestimmt er sich im absoluten Wissen — und die Wirklichkeit des
Glaubens, das >Himmelreich¢, besteht in der Wirklichkeit des Geistes und
seiner kreativen Freiheit (im Wissen um die gewesene Freiheit). Das absolute
Wissen zeichnet sich durch seine Form als vermittelte Unmittelbarkeit aus
und unterscheidet sich daher mafigeblich vom traditionellen Wissen der
Dogmatik, da diese auf den konkreten Inhalt rekurriert und daher sowohl
das menschliche Handeln als auch das Handeln Gottes allein im Register der
gewesenen Freiheit zu denken vermag.

Es lohnt sich, an dieser Stelle auch den hegelschen Begrift der Offenba-
rung zu explizieren. Die Offenbarung erfolgt durch den Geist fiir den Geist,
d.h. als und fiir das sich als sich bestimmend wissende Selbstbewusstsein.
Das Bewusstsein weif$ sich darin selbst als Wesen. »[D]as unmittelbare
Selbstbewusstsein ist Gottesbewusstsein und Gottesbewusstsein ist Selbst-
bewusstsein [...].« (Vieweg 2019, 299) Was in der Sprache der Theologie als

74  Dass er aber auch als dieses das Wissen wenigstens an sich haben und voraussetzen
muss, erkennt bereits Kant: »Ich darf mich niemals unterwinden, zu meinen, ohne we-
nigstens etwas zu wissen, vermittels dessen das an sich blofd problematische Urteil eine
Verknipfung mit Wahrheit bekommt, die ob sie gleich nicht vollstindig, doch mehr
als willkurliche Erdichtung ist. Das Gesetz einer solchen Verknipfung muf tiberdem
gewifd sein.« (KrV, B 850)

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

die gottmenschliche Einheit bezeichnet wird, ereignet sich somit in der
Selbstvermittlung der freien Subjektivitit. Es lasst sich hieran aber auch
Hegels grundsitzliche philosophisch-theologische Uberzeugung ablesen,
in der die Offenbarung nicht als einseitige und souverine Handlung der
transzendenten Gottheit anzusehen ist, sondern als das Wirken des Geistes
im Wissen des Menschen von sich selbst. Der Mensch begreift, dass das, was
er fiir sich als das Unbeschrinkte setzt, selbst an ihm ist und durch ihn selbst
wirkt (vgl. Henrich 1982b, 24). Im absoluten Wissen fallen der Begrift des
Menschen und der Gottesbegriff ineinander, indem sie sich wechselseitig als
Wesen bestimmen und somit die nur scheinhafte seinslogische Trennung
der Terme aufheben, und zwar auftheben als wesentlich ununterscheidbares
Unterschiedenes.

In diesem Sinne ist auch Hegels Diktum zu verstehen, dass »die gott-
liche Natur ... dasselbe [ist], was die menschliche ist« (PhG, 553) bzw. dass
»das Menschliche [...] géttliches Moment selbst ist« (VPhR II, 297). Mit die-
ser Feststellung trigt Hegel der christlichen Vorstellung von der Inkarnation
Rechnung. Die Entbergung des Goéttlichen in diesem einen Menschen Jesus
Christus ist absolut. Sie ist nicht deshalb Offenbarung, weil sie beispielhaft
ist oder weil sie einen exzeptionellen Menschen vorfiihrt, sondern weil in ihr
das Absolute als Kontingentes begreifbar ist. Hinter dem kontingenten Sein
(und damit Nichtsein) der Gottheit verbirgt sich kein tieferes gottliches Ge-
heimnis, kein Deus absconditus. Das Géttliche ist nicht linger denkbar als ein
Fremdes — und schon gar nicht als ein Geheimnis, dessen Macht in Form ei-
ner institutionalisierten Arkandisziplin verwaltet werden muss. Hegel wendet
sich entschieden gegen jede Mystifizierung des Gottlichen: »Dies Geheimsein
hort auf, in dem das absolute Wesen als Geist Gegenstand des Bewuf3tseins
ist; [...] d.h. dieses weifl unmittelbar sich darin, oder es ist sich in ihm of-
fenbar.« (PhG, 552) Der Begriff Offenbarung macht es iiberdeutlich, dass das
Gottliche nicht im Dunkel verborgen liegt: »Sein Offenbarsein besteht offen-
bar darin, dafy gewuf3t wird, was es ist.« (Ebd.)

Es versteht sich daher auch, dass Hegels Konzept des absoluten Wissens
so verstanden werden muss, dass es jeder Institutionalisierung von Macht,
die mit der Inanspruchnahme einer exklusiven Deutungshoheit einhergeht,
gerade entgegensteht. Der absolute Idealismus ist weder Philosophie fiir Kurie und
Hof, noch fiir Agora und Forum, sondern fiir alle und jede*n. Er wendet sich konkret
gegen die Geheimlehren und die Arkanpolitik, indem er zeigt, dass es kein
Geheimnis gibt. (Was natiirlich nicht ausschlieft, dass es trotzdem Geheim-
haltung geben kann. Was der absolute Idealismus aber zeigt, ist, dass die zum

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Machtmissbrauch genutzte Geheimhaltung immer schon illegitim war.) Die
Institution, die sich auf dem einen oder anderen Weg auf die géttliche Au-
toritit beruft, um nicht nur ihre Legitimitit, sondern auch ihre Exklusivitit
zu begriinden, begeht einen logisch unzuldssigen Bruch. Durch diesen Bruch
schafft sie ein Ungleichgewicht in der Macht, das dann in der Folge symbo-
lisch vermittelt und imaginir zementiert wird. Die sletzte Wirklichkeit« liegt
im Verborgenen und ist nur dem ausgewéhlten Kreis von Auserwéhlten zu-
ganglich. Eine solche letzte Wirklichkeit aber - sei diese nun das hochste We-
sen oder der (imaginire) Endpunkt der Wissenschaft — ist realiter ohne Sinn
und ohne Macht, wie Hegel deutlich macht:

Das absolute Wesen ist ... nicht in der Bestimmung erschopft, das einfache
Wesen des Denkens zu sein, sondern es ist alle Wirklichkeit, und diese Wirk-
lichkeit ist nur als Wissen; was das Bewufdtsein nicht wiifdte, hitte keinen
Sinn und kann keine Macht fiir es sein; in seinem wissenden Willen hat sich
alle Gegenstindlichkeit und Welt zurlickgezogen. Es ist absolut frei darin,
dafR es seine Freiheit weif}, und eben dies Wissen seiner Freiheit ist seine
Substanz und Zweck und einziger Inhalt. (PhG, 442)

Hegels Erkenntnis stellt eine Erweiterung seiner Kantkritik dar: Nicht nur er-
gibt es keinen Sinn, eine vermeintlich >objektive Realitit< irgendwo hinter den
Erscheinungen zu vermuten und so neben den Noumena auch gleich dem Nu-
minosen einen ontologischen Sonderstatus zuzusprechen; es ergibt erst recht
keinen Sinn, dem Unbekannten als solchem einen ontologischen Sonderstatus
zu verleihen (siehe Kapitel I1.3) und auf diese Weise gar das Epizentrum der
Macht zu erschaffen, aus dem sich die symbolisch vermittelten Machtstruktu-
ren speisen. Was dem Bewusstsein nicht offenbar ist, hat fiir es schlichtweg
keinen Sinn, keine Bewandtnis und daher auch keine Macht iiber es, denn
es ist eben einfach unbekannt und ohne ein Verhiltnis zu seinem moglichen
Offenbarwerden (weshalb aber Geheimhaltung ein Machtinstrument bleibt,
da ein solches Verhiltnis hier fingiert wird). Nun verhilt es sich aber so, dass
ausgerechnet das absolute Wesen eben nicht unbekannt ist; im Gegenteil, »als
Wissen« ist es »alle Wirklichkeit«, und zwar gerade weil das sich selbst wissen-
de Selbstbewusstsein des freien Willens sich als das Reale der »Freiheit« weif3,
wodurch es sich selbst als »Substanz und Zweck« der »einzige Inhalt«, d.h. alle
Wirklichkeit, (gzeworden) ist. Es versteht sich, dass es sich als alle verniinftige
Wirklichkeit weif3, die allein wirklich ist, weil sie verniinftig ist und vice versa.
Es geht hier also nicht um die Wirklichkeit des blo? Seienden, sondern um die

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

Faktizitit, die Wirklichkeit der freien Subjektivitit, die sich selbst bestimmt
und damit die (symbolische) Ordnung ihrer Wirklichkeit fiir sich setzt.”

Von daher steht auch fest, dass das absolute Wissen seinen Ankerpunkt im
objektiven Geist hat. »Denn das moralische Selbstbewuf3tsein ist sich das Ab-
solute, und Pflicht schlechthin nur das, was es als Pflicht weif3.« (PhG, 460) Es
ist das synthetische Urteil des Sittengesetzes, worin sich der objektive Geist
selbst begreift, und es ist der ethische Akt, in dem sich der Geist selbst die ver-
niinftige Wirklichkeit wird. Das moralische Selbstbewusstsein verbleibt aber
nicht einfach im Register des objektiven Geistes. Als Geist hat es in seiner
Konkretion das absolute Wissen gewonnen, das sich als transhistorisches Be-
wusstsein niederschligt und nun als absoluter Geist zu explizieren ist.

Kunst, Religion und Philosophie werden von Hegel als die Momente dieses
absoluten Geistes identifiziert. Unser Augenmerk liegt hier und im Folgenden
auf dem Moment der Religion, wihrend dasjenige der Kunst an dieser Stelle
nicht beriicksichtigt wird und auch dem Moment der Philosophie nur durch
den Verweis auf das Bewusstsein des Sittengesetzes Rechnung getragen wird.
Die Betrachtung des absoluten Geistes unter dem Aspekt der (offenbarten)
Religion ist dabei gerade vor dem Hintergrund der Frage nach dem Imagini-
ren von hochster Wichtigkeit. So zeigt es sich etwa, dass Hegel hier zunichst
im Anschluss an Kant argumentiert, dann aber — bewusst konsequenter als

dieser”®

— eine Neubestimmung des Gottesbegrifts vornimmt.

Als Konsequenz seines Wirklichkeitsbegriffs ergibt sich fiir Hegel eine Er-
kenntnis hinsichtlich des Gottlichen, die uns bereits bei Kant begegnete, wenn
dieser feststellt, dass auch die Gottheit sich nicht iiber die Vernunft erheben
kann und sich an das Sittengesetz zu binden hat. In der Phinomenologie hebt
Hegel diesen Gedanken noch einmal emphatisch hervor: »Es [das Bewusst-
sein; Anm. T.M.] weifd aber nur die reine Pflicht als Pflicht; was ihm nicht

heilig ist, ist an sich nicht heilig, und was an sich nicht heilig ist, kann durch

75  Der wirklich moderne Sinn des hegelschen Denkens ist also, dass die Selbstbestim-
mung des Geistes keinen Panlogismus impliziert, der dem klassischen naturwissen-
schaftlichen Weltbild ganzlich widerspriche, sondern dass die Selbstreflexion und -
abbildung (Setzung) Eigenschaften des Weltganzen sind, die aber temporir und lokal
begrenzt sind (vgl. Giinther1979b, 163). »Der Gegensatz von Ceist und Materie mit sei-
nen dualistischen Implikationen wird hier vollig gegenstandslos. Was tibrig bleibt, ist
eine reine Relationstheorie, die die alten traditionellen Begriffe restlos einschmilzt
und ginzlich neue an ihre Stelle setzt.« (Ebd.)

76  »Esist der Geist der Kantischen Philosophie, ein Bewufstsein tiber diese hochste Idee
zu haben, aber sie ausdriicklich wieder auszurotten.« (Hegel 1986t, 269)

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

das heilige Wesen nicht geheiligt werden.« (PhG, 460) Mit anderen Worten,
ein Gott der Unvernunft kann nichts heiligen, denn er ist nicht Gott. Da nun
aber »[d]as Selbstbewusstsein ... die Pflicht als das absolute Wesen [weif3]«
(PhG, 442), begreift es sich selbst als das absolute Wesen und die dialektische
Kreisbewegung der gott-menschlichen Einheit ereignet sich ein weiteres Mal.
Hierin aber »manifestiert« sich der absolute Geist als geoffenbarte, absolute
Religion, wie es die Enzyklopddie deutlich macht:

Es liegt wesentlich im Begriffe der wahrhaften Religion, d.i. derjenigen, de-
ren Inhalt der absolute Geist ist, daR sie geoffenbart und zwar von Gott ge-
offenbart sei. Denn indem das Wissen, das Prinzip, wodurch die Substanz
Geist ist, als die unendliche fiir sich seiende Form das Selbstbestimmende ist,
ist es schlechthin Manifestieren; der Geist ist nur Geist, insofern er fiir den
Geist ist, und in der absoluten Religion ist es der absolute Geist, der nicht
mehr abstrakte Momente seiner, sondern sich selbst manifestiert. (Enz., §
546)

Hiermit sind wir bei der notwendigen Kritik des Gottesbegriffs angelangt,
den wir als problematisches Kernelement der institutionellen Logik identifi-
ziert haben. Widmen wir uns also der Betrachtung des hegelschen Gottesbe-
griff, wozu wir uns seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion zuwenden
wollen.

Die Frage nach Gott stellt sich fir Hegel als Frage nach dem Anfang bzw.
nach dem, womit man den Anfang zu machen hat. Soll der »eingehiillte Be-
griff der Religion« erfasst werden, so hat man beim »Unmittelbaren« zu be-
ginnen, also dem, was an sich »absolute Wahrheit« ist, d.h. bei Gott (VPhR I,
91f.). In der monotheistischen Religion wird der eine Gott als das Epizen-
trum von Wahrheit und Wahrhaftigkeit betrachtet und neben (bzw. trotz)
dieser abstrakten Bestimmung auch immer als ein Bekanntes, Offenbartes
vorausgesetzt. Diese Paradoxie lisst sich, wie die ihr analogen Paralogismen
der Vernunft, nicht innerhalb der seinslogischen Struktur Reflexionsbestim-
mungen des einfachen Verstandes aufheben. Gleichzeitig aber verbietet der
nachaufklirerische Geist eine unkritische oder blindgliubige Annahme jener
Paradoxie. Die kritische Philosophie hat dem credo quia absurdum ein fir alle
Mal einen Riegel vorgeschoben und fordert stattdessen die dialektische Expli-
kation. »Gott ist diese sehr wohl bekannte, aber wissenschaftlich noch nicht
entwickelte, erkannte Vorstellung.« (VPhR I, 92) Es wird als bekannt vorausge-
setzt, »daf’ Gott das absolut Wahre, das an und fiir sich Allgemeine, alles Befassen-
de, Enthaltende und allem Bestandgebende ist« (ebd.). Eine solche Grundhal-

~am 00:55:48.

27


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

tung liefe aber auf einen apodiktischen Substanzialismus hinaus, wollte »man
diesen Gedanken so abstrakt fest[halten]« (VPhR I, 94). Das muss aber nicht
sein. Denn bereits zu diesem frithen Zeitpunkt der Argumentation dringt
sich ein (wenn auch zunichst abstrakter) Schopfungsgedanke auf, der auch
bei Hegel in quasi-dogmatischer Manier mit der anthropologischen Grund-
frage verkniipft wird. Schliefllich muss man feststellen, dass der Gedanke an
das gottliche An-sich-Sein nur méglich ist durch bereits geschehene Reflexi-
on: Gott wird fiir sich nimlich erst dadurch, dass er sich der Schopfung und
seinen Geschopfen entgegensetzt. Die Frage nach Gott an sich ist aber inso-
fern auch eine Frage fiir uns, da die Reflexionsbestimmung an diesem Punkt
ein einfaches Umtauschverhiltnis darstellt. Das géttliche Fir-sich-Sein er-
scheint daher seinerseits in unseren Uberlegungen iiber das Wesen des Gétt-
lichen. »Dieser Anfang ist Gegenstand fiir uns oder Inhalt in uns; wir haben
diesen Gegenstand. So ist die unmittelbare Frage: wer sind wir?« (VPhR I,
95)77 Hiermit ist die diskursive Ankniipfung der Frage nach Gott an die he-
gelsche Anthropologie und an seinen Geistbegriff erfolgt, so dass wir uns von
hier aus ohne weitere Umschweife der Dialektik des Gottesbegrifts in der ab-
soluten (geoffenbarten) Religion widmen kénnen.

In der absoluten Religion weif} sich Gott als Geist. Dies setzt aber voraus,
dass sich Gott in der gesamten Bewegung des Geistes begreift, d.h. eben in
der Aufhebung/Vermittlung. Gott muss einerseits als mit sich identisch be-
stimmt sein, andererseits aber auch als das in sich Unterschiedene. Der Ter-
minus Gott ist mit dem des Absoluten austauschbar und wie dieses zugleich
als Substanz und Subjekt bestimmt. Die absolute Religion ist folglich gerade
darin als wirkliche zu fassen, da sich der mit sich selbst vermittelte Gott in
der bzw. als Bewegung des Geistes selbst aufhebt. »Wir haben also hier die
Religion der Manifestation Gottes, indem Gott sich im endlichen Geiste weif3.
Gott ist schlechthin offenbar.« (VPhR II, 187)

Mit Gott verhilt es sich nun dhnlich wie mit dem reinen Sein zu Beginn
der Logik. Das »Reich des Vaters, d.h. des an-sich-seienden Gottes, »vor oder
aufer Erschaffung der Welt« bezeichnet wesentlich die »ewige Idee, die noch
nicht in ihrer Realitit gesetzt ist, selbst noch nur die abstrakte Idee« ist (VPhR
11, 218). In diesem Sinne besteht Gott nur in »der reinen Idealitit«, die »nicht
zur Auferlichkeit kommt« (VPhR II, 216). Will man aber den Begriff von Gott

77  Derspate Hegel bereitet hier etwas auf, das derjunge Hegel bereits zwischen 1798 und
1800 in der Schrift (iber den Ceist des Christentums (vgl. Hegel 19860) erkannt hatte.

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

erfassen, ist es keinesfalls hinreichend, bei diesem abstrakten und richtig-
gehend transzendenten Gott stehenzubleiben. Dieser Gott wire undenkbar,
weil er schlichtweg nicht ist (wie sich das reine Sein am Anfang der Logik als
das Nichts entpuppt), denn er stiinde nicht im Verhaltnis zu einem moglichen
Wissen. Dass er aber denkbar ist, hingt mit seiner Begriffsstruktur zusam-
men.

Er [Gott, Anm. T.M.] ist ... wesentlich fiir den Gedanken. Dies miissen wir sa-
gen, wenn wir vom Subjektiven, vom Menschen ausgehen. Aber eben dahin
gelangen wir auch, wenn wir von Gott anfangen. Der Geist ist nur als sich
offenbarend, sich unterscheidend fiir den Geist, fir den er ist; dies ist die
ewige Idee, der denkende Ceist, Geist im Elemente seiner Freiheit. (VPhR I,
219)

Ist der Geist folglich als »der denkende« bestimmt, dann ist er in diesem Den-
ken zwar ganz bei sich, mit sich identisch, aber zugleich dazu veranlasst,
den Unterschied in sich selbst zu setzen (vgl. VPhR II, 219-221). Damit muss
auch Gott selbst als der denkende Geist verstanden werden. Wie der Geist
ist auch Gott »nicht ein triges abstraktes Allgemeines, sondern der absolu-
te Schof3, der unendliche Trieb und Quellpunkt, aus dem alles hervor- und
in den alles zuriickgeht und ewig darin behalten ist« (VPhR I, 97). Aufgrund
dieses Triebs entfremdet sich das in sich selbst ruhende Absolute von sich
selbst und in dieser Entfremdung iiberschreitet es seine eigene Grenze, die
im und durch das Moment der Uberschreitung gerade gesetzt wird und wo-
durch es sich als bestimmtes, relatives Absolutes selbst zum Objekt wird.”®
Diese (Selbst-)Begrenzung Gottes identifiziert Hegel mit der Schipfung, die
aber, da sie fiir den Geist (Gott) ist, von diesem nur dem Schein, nicht aber
dem Wesen nach unterschieden ist. In Abgrenzung zu traditionellen oder gar
dualistischen Schépfungslehren und Hamartiologien schreibt er: »Wenn wir
sagen: Gott hat die Welt erschaffen, so ist das auch ein Ubergang vom Begriff
zur Objektivitit; allein die Welt ist da bestimmt als das wesentlich Andere
Gottes, die Negation von Gott, aufier, ohne Gott, gottlos seiend.« (VPhR 1I,

78  Zur Logik des Begriffs von der Grenze vgl. WL |, 131-139. Vgl. hierzu auch Lacans vom
hegelschen Denken inspirierte Revision des freudschen Begriffs vom Todestrieb (sie-
he Kapitel I, Anm. 23): Erst im bzw. durch das Uberschreiten der Grenze konstituiert
sich das Subjekt. Reflexion setzt also die Grenze (voraus). Dasselbe gilt auch fiir das
Absolute, gerade wenn es als (personaler) Gott verstanden wird.

~am 00:55:48.

219


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Kritik der ethischen Institution

226) Aber der »Unterschied« ist »nur ideell«: »In der absoluten Idee, im Ele-
ment des Denkens ist Gott dies schlechthin konkrete Allgemeine, d.i. sich als
Anderes zu setzen, so aber, daf} dies Andere unmittelbar sogleich bestimmt
ist als Gott selbst [...].« (Ebd.) »Indem er, wie man gew6hnlich sagt, die Welt
erschafft, entsteht nicht ein Boses, Anderes, das selbststindig, unabhingig
wire.« (VPhR I, 95)

Um nun aber Gott wirklich als Geist zu begreifen, muss aufgezeigt wer-
den, inwiefern jener den relativ-absoluten Status des Fiir-sich-Seins aufhebt,
um sich als an-und-fiir-sich-seiend zu erkennen. Damit Gott also als das Ab-
solute in diesem wirklich absoluten Sinne begriffen wird (bzw. sich selbst
begreift), muss er, der bislang als das abstrakte, relative Absolute bestimmt
ist, das alles Endliche von sich ausschliefit, selbst absolut-relativ bzw. end-
lich werden. Hier kénnen wir nun den theologischen Begrift der Inkarnation
wiedererkennen. Als mit sich selbst vermittelte Einheit des Relativen und des
Absoluten kann der ewige Gott nur verstanden werden, wenn er der zeitliche,
kontingente Gott ist. Die unendliche Singularitit des »Reiches des Sohnes«
muss als wesentliches Element des Gottesbegriffs erkannt werden. »Das An-
dere, der Sohn, ist die unendliche Besonderheit, die Erscheinung [...].« (VPhR
11, 234) Erst in der Besonderheit vermag sich das Allgemeine als Absolutes zu
setzen, und zwar in dem Wissen, dass die Besonderheit als Erscheinung un-
bedingt zum Wesen des Geistes gehort. Aus diesem Grund legt Hegel die Em-
phase auf die Kontingenz dieses trinitarischen Moments.

Gott wird selbst endliches Geschopf. Aber als Geschopf muss er notwen-
digerweise als »absolut frei« bestimmt sein, und Gott muss sich in der Weise
bestimmen, »dies Bestimmte als Freies zu entlassen, dafd es als Selbststindiges
ist, als selbststindiges Objekt« (VPhR 11, 243). Mit anderen Worten, nicht nur
muss der endliche Gott als Mensch frei sein im Sinne der Autonomie, sondern
das Ganze der Modalitit seines Daseins ist notwendigerweise im freiheitli-
chen Register zu begreifen. Das hat nicht unerhebliche Folgen (insbesonde-
re in Anbetracht traditioneller Theorien iiber die >Priexistenz< des Sohnes):
Im Prozess der géttlichen Selbstwerdung gibt es das Moment des Zufalls. Es
mag paradox erscheinen, doch gerade weil es gilt, Gott als das an sich Not-
wendige zu begreifen, wird der Zufall im Kontext seiner Selbstvermittlung
unbedingt notwendig — und nicht etwa zum okdv&aAov. »Nur wenn es ein
absolut Zufilliges gibt, ist Notwendigkeit denkbar. Das bestimmte Bedingen-
de ist in Beziehung auf das Notwendige eben deshalb absolute zufillig, weil
der Zufall selbst fiir es notwendig ist.« (Henrich 1971d, 164) In diesem Kon-
text begegnet uns dann auch Hegels dialektischer Umgang mit dem Begriff

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

der &pxn. Der apxr) inhiriert der Doppelsinn der Redewendung >zu Grun-
de gehen« (vgl. zum Folgenden ebd., 164, Anm. 7; Giinther 1991, 231-297). Erst
im Zu-Grunde-Gehen der Notwendigkeit bestimmt sich dieselbe als Grund
dessen, woran sie zugrunde gegangen ist. Und es ist (notwendigerweise) der
Zufall, an dem sie zugrunde geht. Dadurch kehrt sich aber das Verhiltnis um
und es zeigt sich, dass das Zufillige nur der Schein dessen war, was grund-
satzlich als Wesen bestimmt ist; wihrend sich zugleich das Wesen am Schein
begreift. »Die Notwendigkeit kann gerade deshalb gleichgiiltig sein dagegen,
welche besonderen Dinge an ihr zugrunde gehen, weil schon, ehe sie gesetzt
sind, es gewif? ist, daf sie ihr nicht widersprechen konnen.« (Henrich 1971d,
163f.) Damit erscheint aber auch das Phinomen des inkarnierten Gottes in
vollig neuen Licht: Gott wird (notwendig) irgendwer.” Zufillig ist er (in christ-
licher Perspektive) Jesus von Nazareth geworden, aber — und das ist das Wich-
tige an Hegels Erkenntnis - er hitte auch irgendwer anders sein konnen, z.B.
eine Frau am anderen Ende der Welt. Wichtig ist, dass Hegel klar und im vol-
len Umfang den kontingenten Charakter der Inkarnation ernst nimmt und
zum Ausdruck bringt. Die Betonung darf nicht auf diesem einen Mann Je-
sus Christus liegen, sondern wichtig ist, zu begreifen, dass Gott nur dadurch
als Absolutes zu denken ist, indem man ihn zugleich als das Zufillige, Ver-
gingliche und Nichtige begreift. Das bedeutet aber auch, dass man sich vom
abstrakten Gottesgedanken verabschieden muss. Gott ist weder der ewige ab-
solute Vater, noch sein eigener praexistenter absoluter Sohn.

Ohnehin stellen derlei Pradikationen fir Hegel ein nicht unerhebliches
Problem dar. Termini wie >Vater« und >Sohn« gehoren »bloR der Vorstellung,
nicht dem Begriffe« an und »setzen iibrigens die Momente des Begrifts ebenso
umgekehrt in das Vorstellen herab oder trigt das Vorstellen in das Reich des
Gedankens hiniiber« (PhG, 563). Sind die Begriffe aber mit der Vorstellung
belastet, tendiert die Gemeinschaft, die sie auf diese Weise gebraucht, da-
zu, die dialektische Vermittlung der Begriffe hinter dem imaginiren Element
und der damit implizierten symbolischen Ordnung der Vorstellungswelt ver-
schwinden zu lassen. »Aber das Vorstellen der Gemein[d]e ist nicht dies begrei-
fende Denken, sondern hat den Inhalt ohne seine Notwendigkeit und bringt
statt der Form des Begriffes die natiirlichen Verhiltnisse von Vater und Sohn
in das Reich des reinen Bewuf3tseins.« (PhG, 560) Zwar gibt auch Hegel zu,

79 In diesem Zusammenhang mag es hilfreich sein, sich die biblische noli-me-
tangere-Szene (Joh 20,11-31) vor Augen zu fiithren, die sehr deutlich macht, dass der
auferstandene Christus als irgendwer erscheint.

~am 00:55:48.

221


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Kritik der ethischen Institution

dass der Nutzen der »natiirlichen< Metapher darin liegt, dass sie dem Offen-
barwerden des Geistes dient, »aber die Momente desselben treten ihm um
dieser synthetischen Vorstellung willen teils selbst auseinander, so daf} sie
nicht durch ihren eigenen Begriff sich aufeinander beziehen [...]J« (ebd.). Das-
selbe gilt natiirlich auch fiir andere Pridikationen, vor allem solche, in de-
nen die gottliche Macht mithilfe einer Metaphorik der Natur veranschaulicht
werden soll. Macht wiirde auf diese Weise als besondere Machtdemonstrati-
on oder -ausiibung gefasst, die sich in einem Phinomen oder einem Komplex
von Phinomenen ausdriickt. Allerdings impliziert dieses Bild »die schiefe An-
sicht, dafd man das, was in der Natur geschieht, als etwas Hoheres ansieht als
das Menschliche« (VPhR 1I, 249), was aber der Grundverfassung der hegel-
schen Schopfungslehre ginzlich widersprechen wiirde, da auf diese Weise ein
reines seinslogisches Substanzdenken, das ohne sinnanalytische Vermittlung
auszukommen vermeint, impliziert wiirde. Anhand einer interessanten Les-
art eines Hiobswortes stellt Hegel deutlich heraus, dass derlei metaphorische
Rede von Gott irrefithrend ist:

Die Betrachtung einer besonderen Erscheinung hatimmer dies Unangemes-
sene. Ferner sind diese besonderen Erscheinungen natiirliche; Gott soll aber
als Ceist gefafst werden, und das, worin wir ihn erkennen, muf also auch
Ceistiges sein. >Gott donnert mit seinem Donners, sagt man, >und wird doch
nicht erkannt< [Hiob 37,5; Anm. T.M.]; der geistige Mensch fordert aber et-
was Hoheres als blofd Natiirliches. Um als Geist erkannt zu werden, mufd Gott
mehr tun als donnern. (VPhR 11, 250)

In der Logik hilt Hegel zudem fest, dass der Gott, der allein als der unmit-
telbare Gott (der Natur, d.h. des Pantheismus) verstanden wird, schlichtweg
nicht Gott ist: »So ist auch Gott in seinem unmittelbaren Begriffe nicht Geist
[...]. Unmittelbar ist daher Gott nur die Natur. Oder die Natur ist nur der in-
nere, nicht als Geist wirkliche und damit nicht der wahrhafte Gott.« (WL II,
184)

Vor dem Hintergrund des sich logisch entfaltenden Gottesbegriffs wird
nun auch deutlich, warum wir an dieser Stelle mit personalen (oder naturalis-
tischen) Kategorien nicht mehr weiterkommen. Wir haben nimlich gesehen,
dass Gott, um wirklich absoluter Geist zu sein, auch ein vergingliches Wesen
sein muss. Es ist aber nicht damit getan, einfach verginglich zu sein. Anders
gesagt, eine Perpetuierung des Pridikats der Verginglichkeit wire nichts an-
deres als eine contradictio in adiecto, denn der Begriff des Verginglichen ist erst
im Ereignis und dem Vergangen-Sein wirklicher Begriff. Wir erinnern uns:

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

auch das pathologische bzw. — in diesem Fall — kontingente Moment muss als
solches begriffen werden (siehe Kapitel I11.4). So gilt auch fir das Absolute,
dass es sein eigenes Nicht-Sein umfassen muss, um wirklich Begriff des Ab-
soluten zu sein. Der absolute Gott muss seine Unmdglichkeit begreifen, wenn
er als absoluter Gott bzw. Geist erkannt werden soll. Das Vergingliche muss
also wirklich vergehen. An dieser Stelle kommt — theologisch gesprochen —
das Kreuz ins Spiel. Gott muss sterben, damit er als Geist begriffen werden kann
bzw. sich als Geist begreift.

Gott ist als Mensch erschienen; diese Menschlichkeit in Gott, und [zwar] die
abstrakteste Weise derselben, die hochste Abhangigkeit, die letzte Schwa-
che und Stufe der Gebrechlichkeitist eben der natirliche Tod.>Gott selbst ist
tots, heifst es in jenem lutherischen Liede; dies BewuRtsein drickt dies aus,
daf das Menschliche, das Endliche, Gebrechliche, die Schwiche, das Nega-
tive gottliches Moment selbst ist, in Gott selbst ist; daf das Anderssein, das
Endliche, das Negative nicht auer Gott ist, als Anderssein die Einheit mit
Gott nicht hindert. [...] Die hochste Erkenntnis von der Natur der Idee des
Geistes ist darin enthalten. (VPhR 11, 297)

In diesem Absatz muss das Augenmerk zunichst auf Hegels Hinweis auf die
»abstrakteste Weise« gelegt werden. Die abstrakteste Weise, in der Gott (das
Allgemeine) sich von sich selbst entfremdet, meint konkret, dass er ein Beson-
deres wird, namlich dieser eine Mensch Jesus Christus. Nur durch diese punk-
tuelle Endlichkeit und sein wirkliches Verenden vermag sich Gott als Geist zu
erkennen. Fiiruns steckt darin die Erkenntnis, dass das Negative Moment Got-
tes ist. Und nicht nur das, denn tatsichlich zeigt sich die Negativitit als das
Wesen Gottes. Es gibt keine sunmittelbare, substanzielle Selbstbejahung Got-
tes in seinem An-sich-Sein, die nicht mit der Subjektivitit, d.h. der Negation,
behaftet wire. Und demnach kann eine solche Unmittelbarkeit der Selbstbe-
jahung tiberhaupt nur aufgrund der naiven Ignoranz der Negation und der
dialektischen (sinnanalytischen) Vermittlung behauptet werden.° Tatsich-

80 Theologisch wird die Faktizitat dieser Negativitat zu schnell in den Hintergrund ge-
drangt, wenn nicht gar verdrangt. Hier nur eines der positiven Beispiele: In Der Mut
zum Sein spricht sich Paul Tillich vehement fiir die Selbstbejahung als das identitats-
stiftende Moment des Subjekts aus, womit er aber hinter seine eigenen Implikationen
zuriickfallt. Tillich muss die (Selbst-)Negation Gottes notwendigerweise voraussetzen,
um tberhaupt erst von der Selbstbejahung sprechen zu kénnen: »Das Nichtsein macht
Gott zum lebendigen Gott. Ohne das Nein, das er in sich und in seinem Geschopf iiber-
winden muf}, wire das gottliche Ja zu sich selbst tot.« (Tillich 2015, 122)

~am 00:55:48.

223


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Kritik der ethischen Institution

lich ist der Gedanke aber noch tiefgriindiger, denn gerade weil die Negation
den Gottesbegriff wesentlich ausmacht, ist es mit dieser bestimmten Negation
noch nicht getan:

Dieses duferliche Negative schlagt auf diese Weise in das Innere um. Der
Tod hat einerseits den Sinn, diese Bedeutung, dafl damit das Menschliche
abgestreift wird und die gottliche Herrlichkeit wieder hervortritt. Aber der
Tod ist selbst zugleich auch das Negative, diese hochste Spitze dessen, dem
der Mensch als natiirliches Dasein und eben damit Gott selbst ausgesetzt
ist. (VPhRII, 297)

Sofort wird deutlich, dass sich die Negation (der Tod als Symbol fiir das wirk-
liche Vergangen-Sein des Verginglichen) selbst wieder negiert und als absolu-
te Negation die Selbsterkenntnis des Wesens Gottes fiir den Geist erkennbar
macht. Tatsichlich stellt sich die logische Bewegung hier aber nicht als zwei-
stufige, sondern als vierstufige dar.®! Die Negation bestimmt vier Momente
der gottlichen Selbsterkenntnis: Erstens wirkt sie als mit sich selbst identi-
scher Ursprung der dialektischen Entfremdungsbewegung, in der sich Gott
durch das Andere, das er sich entgegensetzt, selbst setzt. Zweitens tritt das
so gesetzte (Fiir-sich-)Sein durch dieselbe Negation zu sich selbst ins Verhilt-
nis, indem sie zugleich die bestimmte Negation (den Tod) fordert. Theologisch
spiegelt sich diese Zweiteilung im Begriff der KEVWoLG wider, die einerseits
als >Entdufierung, andererseits als >Leerwerden< verstanden wird. Drittens
tritt aber das Ganze des Negativen wieder ins Verhiltnis zu sich selbst, wo-
durch die Negation sich selbst authebt und der Geist sein Wesen auf subjek-
tiver Ebene erkennt. Viertens ist aber auch diese subjektive Erkenntnis als
Selbstoffenbarung des Geistes aufgehoben und wird als vermittelte Unmit-
telbarkeit objektiv darin, dass sie fir den absoluten Geist ist, d.h. fiir uns.

Im dritten Moment kénnen wir nun das theologische Element der Aufer-
stehung wiederkennen. Sie ist aber zunichst nur als subjektives Element Mo-
ment des Geistes, sie ist an ihm.3* Der Mensch am Kreuz, der mit letzter Kraft
seine Verzweiflung duflert (»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-
lassen?« [Mk 15,34]) erkennt im selben Augenblick die kenotische Wahrheit der

81 Hegel selbst macht am Ende der Logik unmissverstiandlich deutlich, dass die dialekti-
sche Bewegung eigentlich vier Schritte umfasst (vgl. WLII, 564; Jameson 2017,19, Anm.
13).

82  Biblisch spiegelt sich dies z.B. im Zwiegesprach zwischen Jesus und Petrus wider (vgl.
Joh 13,36-38).

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

gottlichen Selbstvermittlung (»Es ist vollbracht!« [Joh 19,30]). Diese subjekti-
ve Vermittlung wird aber objektiv erst in dem Augenblick, wo die Frauen (Joh
20,11-18) und Minner (Joh 20,19-30) Gott im Menschen, d.h. in (irgend-)einem
Menschen (>Der Girtner war’s!l<) erkennen. Dieses (Wieder-)Erkennen Gottes
in irgendeinem bzw. jedem maglichen Menschen ist aber die ihrerseits gott-
liche Selbsterkenntnis, in der das Gottliche am Menschlichen hervortritt. »Es
ist die Identitit des Gottlichen und Menschlichen, dafd Gott im Endlichen bei
sich selbst ist und dies Endliche im Tode selbst Bestimmung Gottes ist. Gott
hat durch den Tod die Welt mit sich versohnt und versdhnt sie ewig mit sich
selbst.« (VPhR 11, 295) Das Menschliche erfihrt sich hier nicht in der negativen
Bestimmtheit als Endliches und Kontingentes, sondern ebenso als Unendli-
ches und Absolutes. Die logisch-dialektische Aquivalenz der Begriffe von Gott
und Mensch zeigt sich darin, dass sich beide zugleich als Ich und auch als Du
begreifen. Die Aneignung des kontingenten menschlichen Daseins (seiner Be-
stimmtheit bzw. seines >Schicksals<, wenn man den Term unbedingt erhalten
will) erfolgt gerade durch die ihm eigene Kapazitit, absoluter Geist zu sein,
d.h. durch sein geistiges (Selbst-)Sein, das sich in der freien Selbstbestim-
mung und -abbildung (die als abstrakte Setzung sehr wohl eine >fatale« Fest-
legung sein kann) manifestiert. Der Mensch ist nicht linger den symbolisch
vermittelten Bestimmungen seines (Da-)Seins ausgeliefert, sondern vermag
sich zugleich im Sinne der Kategorie des (Sinns des) Seins und derjenigen
des Wesens (des Sinns des Sinns dieses Seins, also der absoluten Negation)
zu begreifen. Er begreift so, dass die Negation wesentlich auch zu ihm gehort,
ohne dass er sie deshalb als Geschick, als fatum erleidet. Daher darf die Auf-
erstehung auch nicht als (gar buchstibliche) Wiederbelebung des Gewesenen
missverstanden werden, wie Jean-Luc Nancy deutlich macht: »Die Auferste-
hung ist keine Reanimation: Sie ist die unendliche Verlingerung des Todes,
die alle Werte von Anwesenheit und Abwesenheit, von Belebtem und Leblo-
sem, von Seele und Leib verschiebt und aufier Kraft setzt. Die Auferstehung
ist die Ausdehnung eines Kérpers im Mafie der Welt und des Nebeneinanders
aller Kérper.« (Nancy 2008, 59) Das Reale dieses Nebeneinanders aller Korper
driickt sich dann im Begrift der Gemeinde aus. Im Bewusstsein der Gemein-
de ist die subjektive Selbstvermittlung Gottes objektiv geworden. Mit Hegels
Worten:

In dieser ganzen Geschichte ist den Menschen zum Bewufitsein gekommen
— und das ist die Wahrheit, zu der sie gelangt sind —, dak die Idee Gottes
fiir sie GewifRheit hat, daf? das Menschliche unmittelbarer, priasenter Cott

~am 00:55:48.

225


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Kritik der ethischen Institution

ist, und zwar so, dafs in dieser Geschichte, wie sie der Geist auffafit, selbst
die Darstellung des Prozesses ist dessen, was der Mensch, der Geist ist: an
sich Gott und tot —diese Vermittlung, wodurch das Menschliche abgestreift
wird, andererseits das Ansichseiende zu sich zurlickkommt und so erst Geist
ist. Das Bewuftsein der Gemeinde, das so den Ubergang macht vom bloRen
Menschen zu einem Gottmenschen [..] ist es, womit die Gemeinde beginnt
und was die Wahrheit ausmacht, worauf die Gemeinde gegriindet ist. (VPhR
11, 297f)

Das Ganze dieser Bewegung ldsst sich nun also wie folgt zusammenfassen:
Hegel erkennt, dass am Kreuz nicht einfach nur der immanente Gott stirbt,
der zufilligerweise der Zimmermann Jesus von Nazareth war, sondern am
Kreuz stirbt auch der abstrakte Gott der Transzendenz, da dieser ohne jene
(Selbst-)Negation gar nicht denkbar wire. Fiir Hegel ist dieser Prozess aller-
dings mit einer enormen Aufwertung von Pfingsten verbunden, denn im Tod
Gottes begreift sich »Gott als gegenwirtiger, wirklicher Geist, Gott in seiner
Gemeinde wohnend« (VPhR II, 305), also als das Konkrete der Wirklichkeit
des Ganzen (»denn nur itber dem Tode schwebt die Einheit« [Hegel 19860,
280]), das als Begreifen bzw. Begriff eben Prozess ist. Und das geht so von-
statten, dass sich Gott, der Geist ist, sich als Geist begreift. Anders gesagt,
der Geist begreift sich als absoluter Geist. Der absolute Geist ist aber das all-
gemeine, formale und freiheitlich-verniinftige Prinzip des Ganzen der Wirk-
lichkeit, die sich je in einem konkreten (raum-zeitlich begrenzten)83 Prozess
des Begreifens befindet. In Erginzung zur berithmten Formel aus der Rechts-
philosophie lief3e sich sagen: Als dieses Sich-Begreifen ist der Geist das Reale
der Vernunft, die das Wirkliche ist, indem sie (selbst-)gesetzgebend, autonom
ist, d.h., indem sie sich als Sich-Setzende setzt. Anders gesagt, das Reale der
Vernunft entspricht ihrer Faktizitit im kantischen Sinne (siehe Kapitel II.2).
Nun ist auch der Mensch Geist, nimlich als wirkliches Vernunftwesen.
Als Einzelwesen ist er (wie Gott) das Kontingente, das Endliche, aber als sol-
ches ist er Vernunftwesen und Moment des Geistes. Und nicht nur das, denn
als Vernunftwesen ist er selbst (potenziell) absoluter Geist und kann gestal-
terisch in den Prozess eingreifen. Er ist Geist, der sich als Geist begreifen
kann, wodurch er sich die Kapazitit der aktiven Partizipation und kreativen
Freiheit iiberhaupt erschlief3t. Das Sich-Begreifen des Menschen ist in die-
sem Sinne ununterscheidbar vom géttlichen Sich-Begreifen, da es sich als

83  Siehe Kapitel Ill, Anm. 75.

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

das Reale der Vernunft situiert. Dieses Reale ist die Titigkeit des Geistes in
der doppelten Reflexion, die vermittelte Unmittelbarkeit, d.h. die Substanz,
die zugleich Subjekt ist. Das Reale der Vernunft markiert daher genau die Liicke
in der (symbolischen) Ordnung der Verstandesbegriffe, die als Liicke realiter
keinen Mangel oder Verlust darstellt, sondern eine »negative Grofie« mar-
kiert,* die mit dem Auftauchen des Seins qua Symbolischen einhergeht und
deren konstitutiver, mehrwertiger Charakter philosophisch mit dem Begriff
der Vernunft signifiziert wird (und den Kant als unermesslichen Ozean, der
die Verstandesinsel umgibt, imaginiert).85

Hegel selbst bezeichnet diese Kapazitit als »Negation der Negation, ... die
konkrete, absolute Negativitit« (WL I, 124), »das wesentliche, dialektische Mo-
ment, die Negativitit« (WL II, 565). Die Negation ist »als absolute Negativi-
tit wesentliche Bestimmung des absoluten Wesens, und die héhere Bestim-
mung als die Realitit« (Hegel 1966, 76). Das Subjekt, das hinter seinem Sein
ein anderes, fremdes, abstraktes Wesen (im substanziellen oder personalen
Sinne) vermutet, erliegt der Tauschung. Allein der Reflexionsakt deutet auf
das wesentliche Moment der Negation hin. Sie ist die »Bewegung als Weg
des Wissens vorgestellt« (WL 11, 13). Das subjektive Sein, das nach der Wahr-
heit, seinem Wesen fragt, verkennt diese Bewegung, wenn es dabei in einem
Zuge sich und das Wesen absolut setzt.® »Aber dieser Gang ist die Bewegung

84  Der Begriff der »negativen Gréfie« stammt von Kant (vgl. Kant 1983e). Zum ontologi-
schen Status der negativen Grofie bzw. »negativen Quantitit« als »konstitutive Nega-
tivitat« vgl. Zupancic 2020, 71-147, bes. 86.98f.104.

85  Was wir hier als das Reale der Vernunft bezeichnen, lieRe sich ebenso gut auch als das
>Reale des Verstandes«< bezeichnen, und zwar weil die Vernunft das Reale des Verstan-
des markiert: »Die Vernunft ist keineswegs ein>Mehr<in Bezug auf den Verstand, eine
Bewegung, ein lebendiger Prozess, welcher dem toten Skelett der Verstandeskatego-
rien entgehen wiirde — die Vernunft ist der Verstand selbst, insofern ihm nichts fehlt,
insofern es nichts jenseits von ihm gibt: Sie ist die absolute Form, aufierhalb derer kein
Inhalt besteht. Man bleibt auf der Ebene des Verstandes, solange man denkt, dass es
>jenseitsc<von ihm etwas gibt, das sich ihm entzieht [...] und solange man dieses Jen-
seits sVernunft nennt.« (Zizek 2015b, 27) Wir wihlen deshalb die erste Formulierung,
da diese deutlich macht, dass wir es mit dem Verstand zu tun haben, der als Vernunft
um sein Reales weif. So lieRe sich auch sagen, dass das Subjekt der Vernunft um sein
Unbewusstes weif}, wihrend das Subjekt des Verstandes zu leicht dahin tendiert, sich
als ungespaltenes Subjekt aufzufassen.

86 »Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich noch fiir sich selbst; es ist durch ein
Anderes, die duferliche, abstrahierende Reflexion; und ist fiir ein Anderes, namlich fiir

~am 00:55:48.

221


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Kritik der ethischen Institution

des Seins selbst.« (WL II, 13) Der Gang ist bestimmt durch und als die Nega-
tivitdt. Das Sein begreift sich nun selbst als diese Negativitit, indem es die
Negativitit aufhebt, die Negation negiert, und sich darin selbst als identisch
mit seinem Wesen erkennt. »Das Wesen aber, wie es hier geworden ist, ist
das, was es ist, nicht durch eine ihm fremde Negativitit, sondern durch seine
eigene, die unendliche Bewegung des Seins.« (WL II, 14) Die Negativitat ist
dem Wesen nicht fremd, weil sie mit ihm identisch ist. Das Wesen bezeichnet
folglich die negative GréfRe, an dem das Sein haftet. »Das absolute Wesen in
dieser Einfachheit mit sich hat kein Dasein.« (WL II, 15) Insofern ist es aber —
wie Hegel sagt — »die hohere Bestimmung als die Realitit«. Denn die absolu-
te Negativitdt ist das Reale der Vernuntft, also dasjenige Moment, in dem sich
die Vernunft als Vernunft bestimmt, sprich das Moment der Subjektivitit, das
mit der Substanz in Eins fillt und in dem diese an und fiir sich ist.%” Insofern
kann Hegel auch problemlos von »Einheit« — als Identitit von Identitit und
Nicht-Identitit — sprechen. Was im Register der Seinslogik wie eine »onto-
logische Unvollstindigkeit« (vgl. Zizek 2014, 390) bzw. ein Rest erscheint, ist
in der Vernunft aufgehoben, denn das Reale der Vernunft ist wesentlich Ver-
nunft, denn die Vernunft als solche ist faktisch die reine praktische Vernunft,
die sich im autonomen Subjekt manifestiert. In ihr gilt der Gegensatz, der
aber »als Gegensatz und Widerspruch keine Geltung und Macht mehr [hat]«
(A1, 138). Hegel driickt den Sachverhalt selbst auch noch einmal anders aus:
»Die Negativitit des Wesens [also der Negativitit; Anm. T.M.188 ist die Reflexi-
on, und die Bestimmungen [sind] reflektierte, durch das Wesen selbst gesetzte
und in ihm als aufgehoben bleibende. Das Wesen steht zwischen Sein und Be-
griff und macht die Mitte derselben und seine Bewegung den Ubergang vom
Sein in den Begriff aus.« (WL II, 15f.) Das Wesen ist, kurz gesagt, die ver-
schwindende Mitte, an der das Ganze der Vernunft haftet — es ist das Rea-
le der Vernunft. Mit dieser Einsicht nimmt Hegel die von Zupanc¢i¢ betonte
Forderung Lacans vorweg, »dass der Begriff der Ontologie (als 'Wissenschaft
des Seins qua Sein<) um ein weiteres Konzept (dasjenige des Realen) erweitert

die Abstraktion und tiberhaupt fiir das ihm gegeniiber stehenbleibende Seiende.« (WL
11,14)

87 »Dieses Fiirsichsein, diese Subjektivitdt ist der Punkt, den wir deshalb wesentlich fest-
zuhalten haben. Die Subjektivitdt nun aber liegt in der negativen Einheit, durch welche
sich die Unterschiede in ihrem realen Bestehen zugleich als ideell gesetzt erweisen.«
(A1,197; Herv. TM.)

88 »Diese Negativitat, die identisch mit der Unmittelbarkeit, und so die Unmittelbarkeit,
die identisch mit der Negativitat ist, ist das Wesen.« (WL 11, 23)

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

werden miisste, das den Ort seines inhdrenten Widerspruchs/seiner Unmog-
lichkeit markiert« (Zupan¢i¢ 2020, 239)%.

Hegel gibt diesem Realen den Namen absoluter Geist. Dieser ist »im end-
lichen Geiste die Erinnerung des Wesens aller Dinge« (A I, 139) und dient so-
mit als Bezeichnung jener konstitutiven Kluft, die die absolute Negativitat ist.
»Der Geist erfafdt die Endlichkeit selber als das Negative seiner und erringt
sich dadurch seine Unendlichkeit. Diese Wahrheit des endlichen Geistes ist
der absolute Geist. — In dieser Form nun aber wird der Geist nur wirklich
als absolute Negativitit; er setzt in sich selber seine Endlichkeit und hebt sie
auf.« (A1, 130) Die absolute Negativitit ist das »innerste, objektivste Moment des
Lebens des Geistes, wodurch ein Subjekt, Person, Freies ist« (WL 11, 563).

Mit Hegel entdecken wir so im Wesen und im absoluten Geist die gott-
menschliche Einheit. Der Mensch, der Geist ist und sich als absoluter Geist
begreift, ist wie Gott bzw. geworden wie Gott (Gen 3,22), der Geist ist und sich
als absoluter Geist begreift, und wie dieser erkennt jener die dialektische Kon-
vergenz von Vernunft und Wirklichkeit, die sich in der symbolischen Ordnung
nur als Liicke oder Rest bahnt, aber aufgehoben ist in der Geistestitigkeit.”®

89 Dies fithrt uns auch noch einmal auf unsere frithere Bemerkung zurick, in der wir
das Subjekt als das (vierte) Element des borromdischen Knotens bezeichnet haben,
dendieinstitutionelle Topologie (Struktur, Macht, Verdrangung) bildet (siehe Vorwort,
Anm. 5). So stellt Zupanci¢ direkt im Anschluss an das obige Zitat konsequenterweise
fest, dass»das Subjekt ... Effekt dieses Widerspruchs [ist]. Es gibt ein Subjekt, weil es ein
Reales gibt«; »Subjektivierung«als solche und als »Effekt« (des Realen) erweist sich als
»der Inbegriff (oder der>Beweisq) eines irreduziblen Realen« (ebd.). »Es bedeutet, dass
das Subjekt der Eigenname dessen ist, was in der Sprache nicht ist, der Kluftin ihr. Das
Subjekt (des Unbewussten) [...] ist der Name der Kluft, die zum Diskurs gehort, ebenso
wie der Name des Effekts, der stattfindet, weil es eine Kluft im Diskurs gibt.« (Ebd.,
265) Um die Analogie zu verdeutlichen, kann man sagen, dass das Reale einhergeht
mit der Faktizitat der Subjektivitit. Da wir es hier also mit einer analogen Struktur zu
tun haben, bedeutet dies, auf unsere Metapher iibertragen, dass das Subjekt als das
Reale der Institution wirkt. Es ist selbst zugleich Bedingung und Resultat der institu-
tionellen Logik. Das Element der Subjektivitat haftet an der Institution als negative
Grofle und konstitutives Element.

90  Vgl. auch Rentsch 1992, 117: »Man kann die Hegelsche Anthropologie der existenti-
ellen Negativitat auch als sakularisierte Theologie lesen. [...] Dann ware das Zu-sich-
selbst-Kommen des Ceistes aus der>Nacht<und demleeren Nichts<die creatio ex nihilo
in weltimmanenter Cestalt; und das Erzeugen der sprachlichen Ordnung als Selbst-
konstitution des Ceistes entspriache der creatio continua.« Rentsch hebt dadurch her-
vor, dass diese — wie er sie nennt — »existentielle, anthropologische Negativitat ... in
ihrer Kontinuitat« auf »dreifache Weise binnendifferenziert« ist als erstens »perfek-

~am 00:55:48.

229


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Kritik der ethischen Institution

Damit ist wohlgemerket nicht gesagt, dass das einfache Sich-selbst-Denken
schon Sich-als-Geist-Begreifen ist. Sich als Geist zu begreifen meint gerade,
sich in faktischer Autonomie selbst zu bestimmen, sich selbst in die Pflicht
zu nehmen, Geist zu sein. Das »Wesen des Geistes« besteht im Begriff als
»unendliche Negation; Negation nicht gegen Anderes, sondern Selbstbestim-
mung, in welcher er sich nur auf sich beziehende affirmative Einheit bleibt«
(A 1, 149). Dass der Mensch Geist ist, rechtfertigt keinesfalls einen phantas-
matischen Hochmut oder Allmachtsphantasien (dies gilt umgekehrt natiirlich
auch fir den Gottesbegriff). Es gilt vielmehr das Gegenteil, was Hegel mit sei-
ner Definition des Menschen, die er mehr en passant vortrigt, auch deutlich
macht: »[...] was der Mensch, der Geist ist: an sich Gott und tot [...].« (VPhR
11, 297) Macht und Ohnmacht fallen hier ineinander. Die Macht der Selbstbe-
stimmung ist die Macht, der Machtphantasie bzw. dem abstrakten Allmachts-
gedanken eine Grenze zu setzen, um sich selbst als selbstgesetzgebend und
dadurch selbstsetzend zu begreifen. Hier findet die Aneignung der Souverini-
tdt statt, und zwar in dem Sinne, dass der Mensch sich das (géttliche) Gesetz,
genauer gesagt die Gesetzgebunyg, aneignet und sich als Geist und Rechtsquel-
le erkennt. Das Gesetz ist nicht linger etwas Fremdes oder Heteronomes.
»Denn das Gebot, das ich dir heute gebiete, ist dir nicht zu hoch und nicht
zu fern. Es ist nicht im Himmel [..].« (Dtn 30,11f.) Es ist aufgehoben in der
Vernunft — als (Sitten-)Gesetz — und im Geist — als das Reale der Vernunft.
Mit dieser Erkenntnis geht folglich ein absolutes Wissen einher, das sich aber
nur als konkretes Wissen bestimmt, namlich in der (Geistes-)Tatigkeit, d.h.
der Subjektivitit, die auch Substanz ist. Die inhdrente Negativitit des Gan-
zen/Wahren®" erscheint in der Form der Subjektivitit, und zwar als konkrete
Subjektivitit in der bestimmten Situation.’* Die Identitit von Identitit und

tisch-apriorische Negativitit der sHerkunft«, zweitens »immer gegenwirtige apriorische
Negativtitit der>Nichtigkeit« dessreinen Selbst<als sleerem Nichts« und drittens »fu-
turisch-apriorische Negativitdt als je und je im Sprachhandeln der menschlichen Un-
terscheidungspraxis notwendig erfolgenden Sinn- und Bedeutungsfixierungs, d.h. als
»Entzweiung des Lebenszusammenhangs« (ebd., 121). »Der menschliche (wie auch der
gottliche) Ceist ist demnach eine Form des Nicht-Seins und des Nicht-Seienden, also
weder esse noch ens.« (Ebd., 110)

91 Dieses Konzept spiegelt sich im Ubrigen bereits in Hegels erster Habilitationsthese
wider: »Contradictio est regula veri, non contradictio falsi.« (Vgl. Rosenkranz 1963, 156-
159, hier 156)

92 Vgl. auch Zupandi¢ 2020, 244: »(Neben anderen Dingen) ist das Subjekt eine objekti-
ve Verkorperung der Widerspriichlichkeit der Realitat. [...] Natiirlich bin ich als Sub-

~am 00:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Nicht-Identitit, die Identitit des Absoluten und des Werdens, die Identitit
von Vernunft und Geist bestatigt sich gerade im Realen der Vernunft, jener
negativen Grofle, die nicht symbolisierbar ist, aber als Bedingung der Mog-
lichkeit der Kategorie der Wirklichkeit wirksam ist und im spekulativen Re-
gister einsichtig wird, nimlich in dem Bewusstsein, dass das Wahre in der
Einheit von Substanz und Subjektivitit besteht.

Hegelsche Metaphysik und Ontologie sind daher untrennbar mit dem
Ethischen verbunden, das sich nun seinerseits nicht auf kontingente Mora-
litit oder normative Techniken reduzieren lisst, sondern unumginglich als
(selbst-)bewusste Sittlichkeit bestimmt ist. Vor diesem metaphysisch-moral-
philosophischen Hintergrund muss nun aber offensichtlich eine radikale Neu-
bestimmuny der politischen Theologie erfolgen.

6. Die Logik der politischen (Moral-)Theologie

Carl Schmitts bedeutende Erkenntnis iiber die mehr oder weniger unbewuss-
ten Strukturen der >sikularen« Politik, sind von ihm selbst auf die folgende
Formel gebracht worden: »Alle prignanten Begriffe der modernen Staatsleh-
re sind sikularisierte theologische Begriffe.« (Schmitt 2015, 43) Die Aussage
selbst hitte es Schmitt dabei durchaus erméglicht, das Wort »sikularisier-
te« in Anfithrungszeichen zu setzen, da die These, die Gebrauch von diesem
Wort macht, dessen Bedeutungsgehalt radikal infrage stellt. Das einschligige
Beispiel, das Schmitt dann aber zur Erliuterung seiner These anfiihrt, zeigt
jedoch, warum er nicht auf diese Idee kommt. Indem er nimlich festhilt, dass
der »allmichtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde« (ebd.), macht
Schmitt zugleich klar, dass er einen traditionellen Gottesbegriff voraussetzt,
dessen sachliche Untauglichkeit fiir die Explikation ethisch-politischer Inhal-
te sich fir uns inzwischen deutlich gezeigt hat. Nach den Ausfithrungen in
Kapitel I kann an dieser Stelle auf eine umfingliche Kritik des schmittschen
Grundgedankens verzichtet werden. Es bleibt nur noch hervorzuheben, dass

jekt von Dingen determiniert, die unabhingig von mir existieren; doch die subjektive
Position, oder Subjektivierung, ist nicht nur eine konkrete und einzigartige Weise, in
der die Dinge mich determinieren, es ist auch und zugleich die Subjektivierung eines
Paradoxes/Widerspruchs, der in diesen Dingen, die mich determinieren, involviert ist
(dieses Paradox/dieser Widerspruch existiertsin sich selbst< nur in dieser Objektivie-
rung/Subjektivierung oder Objektivierung durch das Subjekt) .«

~am 00:55:48.

231


https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

