
Hegel und die Sittlichkeit 211

kein Grund zu der Annahme, dass einem radikalen, aber singulären Umsturz

ein ebenso radikaler, aber allgemeiner Paradigmenwechsel mit Notwendig-

keit folgt, selbst wenn er in Form von (Verfassungs-)Texten und Begriffen wie

Würde und Menschenrecht schon objektive Gestalt angenommen hat. Wie

Joseph Conrad – interessanterweise gemünzt auf den Begriff der ›menschli-

chen Institutionen‹ – festhält, entspräche dies mehr »the strange conviction

that a fundamental change of hearts must follow the downfall of any given

human institutions« (Conrad 2013b, 7).

Hegels Wortwahl macht außerdem deutlich, dass sich dieser Prozess ins-

besondere im religiös-theologischen Register des absoluten Geistes nieder-

schlägt. So erweckt der letzte Satz der oben zitierten Passage den Eindruck,

einem schöpfungstheologischen Impetus im johanneischenGeiste geschuldet

zu sein: Das »einzelne Bewußtsein«, das in absoluter Freiheit »alle Stände […]

tilgt«, »hat seine Schranke aufgehoben« und wird als allgemeines geistiges

Wesen aller zum Schöpfer seiner selbst und seiner Welt. »[S]ein Zweck ist der

allgemeine Zweck« – als Geist ist es selbst sein Sinn und Zweck. Dieser be-

steht allein in der Autonomie. »[S]eine Sprache [ist] das allgemeine Gesetz«

– als Geist spricht es das Gesetz aus, das den Anfang macht, ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ

λόγος (Joh 1,1). Es hat sich das non-du-père angeeignet, das so zum selbstbe-

stimmten non-des-frères-et-sœurs avanciert. Darin setzt es sich selbst in »sein

Werk«, das das »allgemeine Werk« ist. Das allgemeine Werk aber ist das Rea-

le der Sittlichkeit und kein paradiesisches, jenseitiges Imaginäres. Sein Werk

ist daher auch kein in irgendeinem Punkt abgeschlossenes Werk, sondern

als work in progress abgeschlossen in seiner bewusst freiheitlich bestimmten

Offenheit. Die sittliche Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft, die sich nicht in einem

Endpunkt verwirklicht, sondern je als sittliche wirklich ist.

5. Es ist vollbracht! – Der Tod Gottes

Der Prozess der freiheitlichen Aneignung wirkt nun auch auf das religiö-

se und (politisch-)theologische Symbolsystem zurück. Die imaginäre Funda-

mentalfunktion der Institution erfährt eine drastische Revision. So fordert

das Bewusstsein des freienWillens alsmit sich vermittelter Unmittelbarkeit72

ein Umdenken hinsichtlich des traditionellen Begriffs des Jenseits, der ja auf

72 Siehe Kapitel III, Anm. 69f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Kritik der ethischen Institution

eine Zweiwertigkeit rekurriert, die sich im Denken als fundamentaler Gegen-

satz und Widerspruch ausdrückt. Hegel spricht hier eine deutliche Sprache:

»Das Jenseits dieser Wirklichkeit schwebt über dem Leichnam der verschwun-

denen Selbstständigkeit des realen oder geglaubten Seins nur als die Aus-

dünstung eines faden Gases, des leeren être suprême.« (PhG, 434) Tatsächlich

gibt es nämlich kein Jenseits der Wirklichkeit des realen Akts der Aneignung,

denn das sich selbst bestimmende Bewusstsein weiß sich als absoluter Geist.

Seine Wirklichkeit ist in seiner Faktizität – und diese ist ohne Gegensatz. Die

Rede von einem Jenseits, das als transzendente Stätte des ›selbstständigen‹

(also abstrakt-absoluten) höchsten Wesens73 verstanden wird, ist nicht mehr

als ein flatus vocis. Diese Rede bildet eine atavistische Worthülse, die als ephe-

merer Dunst über dem traditionellen Gottesbegriff aufsteigt, dessenGrab leer

ist. Gott ist tot undmit ihmdas imaginäre religiöse Beiwerk.Die Annahme ei-

nes transzendenten Gottes hat sich als Schein erwiesen, als Imaginäres. Aber

als Schein von was? Natürlich als Schein des wesentlichen, freien Bewusst-

seins, das nun dazu imstande ist, die dialektische Vermittlung der Begriffe

von Gott und Mensch vorzunehmen und sein Wesen in der gottmenschlichen

Einheit zu bestimmen.

Die Bildung, die es in der Wechselwirkung mit jenemWesen erlangt, ist da-

her die erhabenste und letzte, seine reine einfacheWirklichkeit unmittelbar

verschwinden und in das leere Nichts übergehen zu sehen. […][S]eine Nega-

tion ist die erfüllte, entweder die Ehre oder der Reichtum, die es an die Stelle

des Selbsts, dessen es sich entfremdet, gewinnt, oder die Sprache des Geis-

tes und der Einsicht, die das zerrissene Bewußtsein erlangt; oder sie ist der

Himmel des Glaubens oder das Nützliche der Aufklärung. (PhG, 439)

Die Entfremdung des (menschlichen) Bewusstseins vom Begriff des Göttli-

chen wird im Begriff des Geistes aufgehoben und »[wie] das Reich der wirk-

lichen Welt in das Reich des Glaubens und der Einsicht übergeht, so geht

die absolute Freiheit aus ihrer sich selbst zerstörenden Wirklichkeit in ein

anderes Land des selbstbewußten Geistes über, worin sie in dieser Unwirk-

lichkeit, als das Wahre gilt, an dessen Gedanken er sich labt« (PhG, 441). Der

selbstbewusste Geist ist der absolute Geist, der nicht nur den vorgestellten

Gegenstand des Bewusstseins überwindet und sich diesen als »verschwin-

dend« darstellt, sondern der sich sowohl als negativer (d.h. relativer) als auch

73 Wenn Hegel im vorangehenden Zitat das Attribut ›real‹ für das höchste Wesen ge-

braucht, so ist dieses im Sinne des scholastischen Realismus zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 213

positiver (d.h. absoluter) Akteur dieser Entfremdung weiß (vgl. PhG, 575f.):

Darin – und nicht in einer schlichten Bestimmung für sich – hat er das ab-

solute Wissen. »[D]ieses Entlassen seiner aus der Form seines Selbsts ist die

höchste Freiheit und Sicherheit seines Wissens von sich.« (PhG, 590) In die-

semWissen ist seine Freiheit daher in zweifacherWeise aufgehoben, nämlich

als gewesene Freiheit, d.h. er hat ein absolutes Wissen von der Faktizität seiner

Freiheit, wie sie hinter ihm liegt, und kreative Freiheit, d.h. er weiß darum,

dass seine Freiheit je nur in der Tat reale, faktische Freiheit ist, die also in

ihm ruhend vor ihm liegt.

Hegel macht daher auch unmissverständlich deutlich, dass hier der

»Himmel des Glaubens« und das »Nützliche der Aufklärung« konvergieren.

Nur da, wo die sich selbst wissende Selbstbestimmung des aufgeklärten

Bewusstseins ist, lässt sich behaupten, dass das Himmelreich mitten unter

den Menschen ist (vgl. Lk 17,21). Der Glaube selbst ist gerade da wirklich

Glaube, wo er eingelöst wird. Denn wo er nicht zu seinem Ende kommt, wo

er allein als Hoffnung und Erwartung zum institutionellen Agenten eines

Aufschubs stilisiert wird, da ist er nicht mehr als bloßesMeinen.74 Als Glaube

aber bestimmt er sich im absoluten Wissen – und die Wirklichkeit des

Glaubens, das ›Himmelreich‹, besteht in der Wirklichkeit des Geistes und

seiner kreativen Freiheit (imWissen um die gewesene Freiheit). Das absolute

Wissen zeichnet sich durch seine Form als vermittelte Unmittelbarkeit aus

und unterscheidet sich daher maßgeblich vom traditionellen Wissen der

Dogmatik, da diese auf den konkreten Inhalt rekurriert und daher sowohl

das menschliche Handeln als auch das Handeln Gottes allein im Register der

gewesenen Freiheit zu denken vermag.

Es lohnt sich, an dieser Stelle auch den hegelschen Begriff der Offenba-

rung zu explizieren. Die Offenbarung erfolgt durch den Geist für den Geist,

d.h. als und für das sich als sich bestimmend wissende Selbstbewusstsein.

Das Bewusstsein weiß sich darin selbst als Wesen. »[D]as unmittelbare

Selbstbewusstsein ist Gottesbewusstsein und Gottesbewusstsein ist Selbst-

bewusstsein […].« (Vieweg 2019, 299) Was in der Sprache der Theologie als

74 Dass er aber auch als dieses das Wissen wenigstens an sich haben und voraussetzen

muss, erkennt bereits Kant: »Ich darf mich niemals unterwinden, zumeinen, ohne we-

nigstens etwas zuwissen, vermittels dessen das an sich bloßproblematischeUrteil eine

Verknüpfung mit Wahrheit bekommt, die ob sie gleich nicht vollständig, doch mehr

als willkürliche Erdichtung ist. Das Gesetz einer solchen Verknüpfung muß überdem

gewiß sein.« (KrV, B 850)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Kritik der ethischen Institution

die gottmenschliche Einheit bezeichnet wird, ereignet sich somit in der

Selbstvermittlung der freien Subjektivität. Es lässt sich hieran aber auch

Hegels grundsätzliche philosophisch-theologische Überzeugung ablesen,

in der die Offenbarung nicht als einseitige und souveräne Handlung der

transzendenten Gottheit anzusehen ist, sondern als das Wirken des Geistes

im Wissen des Menschen von sich selbst. Der Mensch begreift, dass das, was

er für sich als das Unbeschränkte setzt, selbst an ihm ist und durch ihn selbst

wirkt (vgl. Henrich 1982b, 24). Im absoluten Wissen fallen der Begriff des

Menschen und der Gottesbegriff ineinander, indem sie sich wechselseitig als

Wesen bestimmen und somit die nur scheinhafte seinslogische Trennung

der Terme aufheben, und zwar aufheben als wesentlich ununterscheidbares

Unterschiedenes.

In diesem Sinne ist auch Hegels Diktum zu verstehen, dass »die gött-

liche Natur … dasselbe [ist], was die menschliche ist« (PhG, 553) bzw. dass

»das Menschliche […] göttliches Moment selbst ist« (VPhR II, 297). Mit die-

ser Feststellung trägt Hegel der christlichen Vorstellung von der Inkarnation

Rechnung. Die Entbergung des Göttlichen in diesem einen Menschen Jesus

Christus ist absolut. Sie ist nicht deshalb Offenbarung, weil sie beispielhaft

ist oder weil sie einen exzeptionellen Menschen vorführt, sondern weil in ihr

das Absolute als Kontingentes begreifbar ist. Hinter dem kontingenten Sein

(und damit Nichtsein) der Gottheit verbirgt sich kein tieferes göttliches Ge-

heimnis, kein Deus absconditus. Das Göttliche ist nicht länger denkbar als ein

Fremdes – und schon gar nicht als ein Geheimnis, dessen Macht in Form ei-

ner institutionalisierten Arkandisziplin verwaltet werdenmuss.Hegel wendet

sich entschieden gegen jede Mystifizierung des Göttlichen: »Dies Geheimsein

hört auf, in dem das absolute Wesen als Geist Gegenstand des Bewußtseins

ist; […] d.h. dieses weiß unmittelbar sich darin, oder es ist sich in ihm of-

fenbar.« (PhG, 552) Der Begriff Offenbarung macht es überdeutlich, dass das

Göttliche nicht im Dunkel verborgen liegt: »Sein Offenbarsein besteht offen-

bar darin, daß gewußt wird, was es ist.« (Ebd.)

Es versteht sich daher auch, dass Hegels Konzept des absoluten Wissens

so verstanden werden muss, dass es jeder Institutionalisierung von Macht,

die mit der Inanspruchnahme einer exklusiven Deutungshoheit einhergeht,

gerade entgegensteht. Der absolute Idealismus ist weder Philosophie für Kurie und

Hof, noch für Agora und Forum, sondern für alle und jede*n. Er wendet sich konkret

gegen die Geheimlehren und die Arkanpolitik, indem er zeigt, dass es kein

Geheimnis gibt. (Was natürlich nicht ausschließt, dass es trotzdem Geheim-

haltung geben kann.Was der absolute Idealismus aber zeigt, ist, dass die zum

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 215

Machtmissbrauch genutzte Geheimhaltung immer schon illegitim war.) Die

Institution, die sich auf dem einen oder anderen Weg auf die göttliche Au-

torität beruft, um nicht nur ihre Legitimität, sondern auch ihre Exklusivität

zu begründen, begeht einen logisch unzulässigen Bruch. Durch diesen Bruch

schafft sie ein Ungleichgewicht in der Macht, das dann in der Folge symbo-

lisch vermittelt und imaginär zementiert wird. Die ›letzte Wirklichkeit‹ liegt

im Verborgenen und ist nur dem ausgewählten Kreis von Auserwählten zu-

gänglich. Eine solche letzteWirklichkeit aber – sei diese nun das höchsteWe-

sen oder der (imaginäre) Endpunkt der Wissenschaft – ist realiter ohne Sinn

und ohne Macht, wie Hegel deutlich macht:

Das absolute Wesen ist … nicht in der Bestimmung erschöpft, das einfache

Wesen des Denkens zu sein, sondern es ist alleWirklichkeit, und diese Wirk-

lichkeit ist nur als Wissen; was das Bewußtsein nicht wüßte, hätte keinen

Sinn und kann keine Macht für es sein; in seinem wissendenWillen hat sich

alle Gegenständlichkeit und Welt zurückgezogen. Es ist absolut frei darin,

daß es seine Freiheit weiß, und eben dies Wissen seiner Freiheit ist seine

Substanz und Zweck und einziger Inhalt. (PhG, 442)

Hegels Erkenntnis stellt eine Erweiterung seiner Kantkritik dar: Nicht nur er-

gibt es keinen Sinn, eine vermeintlich ›objektive Realität‹ irgendwo hinter den

Erscheinungen zu vermuten und so neben den Noumena auch gleich dem Nu-

minosen einen ontologischen Sonderstatus zuzusprechen; es ergibt erst recht

keinen Sinn, dem Unbekannten als solchem einen ontologischen Sonderstatus

zu verleihen (siehe Kapitel II.3) und auf diese Weise gar das Epizentrum der

Macht zu erschaffen, aus dem sich die symbolisch vermitteltenMachtstruktu-

ren speisen. Was dem Bewusstsein nicht offenbar ist, hat für es schlichtweg

keinen Sinn, keine Bewandtnis und daher auch keine Macht über es, denn

es ist eben einfach unbekannt und ohne ein Verhältnis zu seinem möglichen

Offenbarwerden (weshalb aber Geheimhaltung ein Machtinstrument bleibt,

da ein solches Verhältnis hier fingiert wird). Nun verhält es sich aber so, dass

ausgerechnet das absoluteWesen eben nicht unbekannt ist; im Gegenteil, »als

Wissen« ist es »alleWirklichkeit«, und zwar gerade weil das sich selbst wissen-

de Selbstbewusstsein des freienWillens sich als das Reale der »Freiheit« weiß,

wodurch es sich selbst als »Substanz und Zweck« der »einzige Inhalt«, d.h. alle

Wirklichkeit, (geworden) ist. Es versteht sich, dass es sich als alle vernünftige

Wirklichkeit weiß, die allein wirklich ist, weil sie vernünftig ist und vice versa.

Es geht hier also nicht umdieWirklichkeit des bloß Seienden, sondern umdie

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Kritik der ethischen Institution

Faktizität, die Wirklichkeit der freien Subjektivität, die sich selbst bestimmt

und damit die (symbolische) Ordnung ihrer Wirklichkeit für sich setzt.75

Von daher steht auch fest, dass das absoluteWissen seinen Ankerpunkt im

objektiven Geist hat. »Denn das moralische Selbstbewußtsein ist sich das Ab-

solute, und Pflicht schlechthin nur das, was es als Pflicht weiß.« (PhG, 460) Es

ist das synthetische Urteil des Sittengesetzes, worin sich der objektive Geist

selbst begreift, und es ist der ethische Akt, in dem sich der Geist selbst die ver-

nünftige Wirklichkeit wird. Das moralische Selbstbewusstsein verbleibt aber

nicht einfach im Register des objektiven Geistes. Als Geist hat es in seiner

Konkretion das absolute Wissen gewonnen, das sich als transhistorisches Be-

wusstsein niederschlägt und nun als absoluter Geist zu explizieren ist.

Kunst, Religion und Philosophiewerden vonHegel als dieMomente dieses

absoluten Geistes identifiziert. Unser Augenmerk liegt hier und im Folgenden

auf dem Moment der Religion, während dasjenige der Kunst an dieser Stelle

nicht berücksichtigt wird und auch dem Moment der Philosophie nur durch

den Verweis auf das Bewusstsein des Sittengesetzes Rechnung getragenwird.

Die Betrachtung des absoluten Geistes unter dem Aspekt der (offenbarten)

Religion ist dabei gerade vor dem Hintergrund der Frage nach dem Imaginä-

ren von höchster Wichtigkeit. So zeigt es sich etwa, dass Hegel hier zunächst

im Anschluss an Kant argumentiert, dann aber – bewusst konsequenter als

dieser76 – eine Neubestimmung des Gottesbegriffs vornimmt.

Als Konsequenz seinesWirklichkeitsbegriffs ergibt sich für Hegel eine Er-

kenntnis hinsichtlich des Göttlichen, die uns bereits bei Kant begegnete,wenn

dieser feststellt, dass auch die Gottheit sich nicht über die Vernunft erheben

kann und sich an das Sittengesetz zu binden hat. In der Phänomenologie hebt

Hegel diesen Gedanken noch einmal emphatisch hervor: »Es [das Bewusst-

sein; Anm. T.M.] weiß aber nur die reine Pflicht als Pflicht; was ihm nicht

heilig ist, ist an sich nicht heilig, und was an sich nicht heilig ist, kann durch

75 Der wirklich moderne Sinn des hegelschen Denkens ist also, dass die Selbstbestim-

mung des Geistes keinen Panlogismus impliziert, der dem klassischen naturwissen-

schaftlichen Weltbild gänzlich widerspräche, sondern dass die Selbstreflexion und -

abbildung (Setzung) Eigenschaften des Weltganzen sind, die aber temporär und lokal

begrenzt sind (vgl. Günther 1979b, 163). »Der Gegensatz von Geist undMaterie mit sei-

nen dualistischen Implikationen wird hier völlig gegenstandslos. Was übrig bleibt, ist

eine reine Relationstheorie, die die alten traditionellen Begriffe restlos einschmilzt

und gänzlich neue an ihre Stelle setzt.« (Ebd.)

76 »Es ist der Geist der Kantischen Philosophie, ein Bewußtsein über diese höchste Idee

zu haben, aber sie ausdrücklich wieder auszurotten.« (Hegel 1986t, 269)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 217

das heilige Wesen nicht geheiligt werden.« (PhG, 460) Mit anderen Worten,

ein Gott der Unvernunft kann nichts heiligen, denn er ist nicht Gott. Da nun

aber »[d]as Selbstbewusstsein … die Pflicht als das absolute Wesen [weiß]«

(PhG, 442), begreift es sich selbst als das absolute Wesen und die dialektische

Kreisbewegung der gott-menschlichen Einheit ereignet sich ein weiteresMal.

Hierin aber »manifestiert« sich der absolute Geist als geoffenbarte, absolute

Religion, wie es die Enzyklopädie deutlich macht:

Es liegt wesentlich im Begriffe der wahrhaften Religion, d.i. derjenigen, de-

ren Inhalt der absolute Geist ist, daß sie geoffenbart und zwar von Gott ge-

offenbart sei. Denn indem das Wissen, das Prinzip, wodurch die Substanz

Geist ist, als die unendliche für sich seiende Form das Selbstbestimmende ist,

ist es schlechthin Manifestieren; der Geist ist nur Geist, insofern er für den

Geist ist, und in der absoluten Religion ist es der absolute Geist, der nicht

mehr abstrakte Momente seiner, sondern sich selbst manifestiert. (Enz., §

546)

Hiermit sind wir bei der notwendigen Kritik des Gottesbegriffs angelangt,

den wir als problematisches Kernelement der institutionellen Logik identifi-

ziert haben. Widmen wir uns also der Betrachtung des hegelschen Gottesbe-

griff,wozuwir uns seinenVorlesungen über die Philosophie der Religion zuwenden

wollen.

Die Frage nach Gott stellt sich für Hegel als Frage nach dem Anfang bzw.

nach dem, womit man den Anfang zu machen hat. Soll der »eingehüllte Be-

griff der Religion« erfasst werden, so hat man beim »Unmittelbaren« zu be-

ginnen, also dem, was an sich »absolute Wahrheit« ist, d.h. bei Gott (VPhR I,

91f.). In der monotheistischen Religion wird der eine Gott als das Epizen-

trum von Wahrheit und Wahrhaftigkeit betrachtet und neben (bzw. trotz)

dieser abstrakten Bestimmung auch immer als ein Bekanntes, Offenbartes

vorausgesetzt. Diese Paradoxie lässt sich, wie die ihr analogen Paralogismen

der Vernunft, nicht innerhalb der seinslogischen Struktur Reflexionsbestim-

mungen des einfachen Verstandes aufheben. Gleichzeitig aber verbietet der

nachaufklärerische Geist eine unkritische oder blindgläubige Annahme jener

Paradoxie. Die kritische Philosophie hat dem credo quia absurdum ein für alle

Mal einen Riegel vorgeschoben und fordert stattdessen die dialektische Expli-

kation. »Gott ist diese sehr wohl bekannte, aber wissenschaftlich noch nicht

entwickelte, erkannte Vorstellung.« (VPhR I, 92) Es wird als bekannt vorausge-

setzt, »daßGott das absolutWahre, das an und für sich Allgemeine, alles Befassen-

de, Enthaltende und allem Bestandgebende ist« (ebd.). Eine solche Grundhal-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Kritik der ethischen Institution

tung liefe aber auf einen apodiktischen Substanzialismus hinaus,wollte »man

diesen Gedanken so abstrakt fest[halten]« (VPhR I, 94). Das muss aber nicht

sein. Denn bereits zu diesem frühen Zeitpunkt der Argumentation drängt

sich ein (wenn auch zunächst abstrakter) Schöpfungsgedanke auf, der auch

bei Hegel in quasi-dogmatischer Manier mit der anthropologischen Grund-

frage verknüpft wird. Schließlich muss man feststellen, dass der Gedanke an

das göttliche An-sich-Sein nur möglich ist durch bereits geschehene Reflexi-

on: Gott wird für sich nämlich erst dadurch, dass er sich der Schöpfung und

seinen Geschöpfen entgegensetzt. Die Frage nach Gott an sich ist aber inso-

fern auch eine Frage für uns, da die Reflexionsbestimmung an diesem Punkt

ein einfaches Umtauschverhältnis darstellt. Das göttliche Für-sich-Sein er-

scheint daher seinerseits in unseren Überlegungen über das Wesen des Gött-

lichen. »Dieser Anfang ist Gegenstand für uns oder Inhalt in uns; wir haben

diesen Gegenstand. So ist die unmittelbare Frage: wer sind wir?« (VPhR I,

95)77 Hiermit ist die diskursive Anknüpfung der Frage nach Gott an die he-

gelsche Anthropologie und an seinen Geistbegriff erfolgt, so dass wir uns von

hier aus ohne weitere Umschweife der Dialektik des Gottesbegriffs in der ab-

soluten (geoffenbarten) Religion widmen können.

In der absoluten Religion weiß sich Gott als Geist. Dies setzt aber voraus,

dass sich Gott in der gesamten Bewegung des Geistes begreift, d.h. eben in

der Aufhebung/Vermittlung. Gott muss einerseits als mit sich identisch be-

stimmt sein, andererseits aber auch als das in sich Unterschiedene. Der Ter-

minus Gott ist mit dem des Absoluten austauschbar und wie dieses zugleich

als Substanz und Subjekt bestimmt. Die absolute Religion ist folglich gerade

darin als wirkliche zu fassen, da sich der mit sich selbst vermittelte Gott in

der bzw. als Bewegung des Geistes selbst aufhebt. »Wir haben also hier die

Religion der Manifestation Gottes, indemGott sich im endlichen Geiste weiß.

Gott ist schlechthin offenbar.« (VPhR II, 187)

Mit Gott verhält es sich nun ähnlich wie mit dem reinen Sein zu Beginn

der Logik. Das »Reich des Vaters«, d.h. des an-sich-seienden Gottes, »vor oder

außer Erschaffung der Welt« bezeichnet wesentlich die »ewige Idee, die noch

nicht in ihrer Realität gesetzt ist, selbst noch nur die abstrakte Idee« ist (VPhR

II, 218). In diesem Sinne besteht Gott nur in »der reinen Idealität«, die »nicht

zur Äußerlichkeit kommt« (VPhR II, 216). Will man aber den Begriff von Gott

77 Der späteHegel bereitet hier etwas auf, das der jungeHegel bereits zwischen 1798 und

1800 in der Schrift über den Geist des Christentums (vgl. Hegel 1986o) erkannt hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 219

erfassen, ist es keinesfalls hinreichend, bei diesem abstrakten und richtig-

gehend transzendenten Gott stehenzubleiben. Dieser Gott wäre undenkbar,

weil er schlichtweg nicht ist (wie sich das reine Sein am Anfang der Logik als

das Nichts entpuppt), denn er stünde nicht im Verhältnis zu einemmöglichen

Wissen. Dass er aber denkbar ist, hängt mit seiner Begriffsstruktur zusam-

men.

Er [Gott, Anm. T.M.] ist … wesentlich für den Gedanken. Dies müssen wir sa-

gen, wenn wir vom Subjektiven, vomMenschen ausgehen. Aber eben dahin

gelangen wir auch, wenn wir von Gott anfangen. Der Geist ist nur als sich

offenbarend, sich unterscheidend für den Geist, für den er ist; dies ist die

ewige Idee, der denkende Geist, Geist im Elemente seiner Freiheit. (VPhR II,

219)

Ist der Geist folglich als »der denkende« bestimmt, dann ist er in diesem Den-

ken zwar ganz bei sich, mit sich identisch, aber zugleich dazu veranlasst,

den Unterschied in sich selbst zu setzen (vgl. VPhR II, 219-221). Damit muss

auch Gott selbst als der denkende Geist verstanden werden. Wie der Geist

ist auch Gott »nicht ein träges abstraktes Allgemeines, sondern der absolu-

te Schoß, der unendliche Trieb und Quellpunkt, aus dem alles hervor- und

in den alles zurückgeht und ewig darin behalten ist« (VPhR I, 97). Aufgrund

dieses Triebs entfremdet sich das in sich selbst ruhende Absolute von sich

selbst und in dieser Entfremdung überschreitet es seine eigene Grenze, die

im und durch das Moment der Überschreitung gerade gesetzt wird und wo-

durch es sich als bestimmtes, relatives Absolutes selbst zum Objekt wird.78

Diese (Selbst-)Begrenzung Gottes identifiziert Hegel mit der Schöpfung, die

aber, da sie für den Geist (Gott) ist, von diesem nur dem Schein, nicht aber

demWesen nach unterschieden ist. In Abgrenzung zu traditionellen oder gar

dualistischen Schöpfungslehren und Hamartiologien schreibt er: »Wenn wir

sagen: Gott hat die Welt erschaffen, so ist das auch ein Übergang vom Begriff

zur Objektivität; allein die Welt ist da bestimmt als das wesentlich Andere

Gottes, die Negation von Gott, außer, ohne Gott, gottlos seiend.« (VPhR II,

78 Zur Logik des Begriffs von der Grenze vgl. WL I, 131-139. Vgl. hierzu auch Lacans vom

hegelschen Denken inspirierte Revision des freudschen Begriffs vom Todestrieb (sie-

he Kapitel II, Anm. 23): Erst im bzw. durch das Überschreiten der Grenze konstituiert

sich das Subjekt. Reflexion setzt also die Grenze (voraus). Dasselbe gilt auch für das

Absolute, gerade wenn es als (personaler) Gott verstanden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Kritik der ethischen Institution

226) Aber der »Unterschied« ist »nur ideell«: »In der absoluten Idee, im Ele-

ment des Denkens ist Gott dies schlechthin konkrete Allgemeine, d.i. sich als

Anderes zu setzen, so aber, daß dies Andere unmittelbar sogleich bestimmt

ist als Gott selbst […].« (Ebd.) »Indem er, wie man gewöhnlich sagt, die Welt

erschafft, entsteht nicht ein Böses, Anderes, das selbstständig, unabhängig

wäre.« (VPhR I, 95)

Um nun aber Gott wirklich als Geist zu begreifen, muss aufgezeigt wer-

den, inwiefern jener den relativ-absoluten Status des Für-sich-Seins aufhebt,

um sich als an-und-für-sich-seiend zu erkennen. Damit Gott also als das Ab-

solute in diesem wirklich absoluten Sinne begriffen wird (bzw. sich selbst

begreift), muss er, der bislang als das abstrakte, relative Absolute bestimmt

ist, das alles Endliche von sich ausschließt, selbst absolut-relativ bzw. end-

lich werden. Hier können wir nun den theologischen Begriff der Inkarnation

wiedererkennen. Als mit sich selbst vermittelte Einheit des Relativen und des

Absoluten kann der ewige Gott nur verstanden werden, wenn er der zeitliche,

kontingente Gott ist. Die unendliche Singularität des »Reiches des Sohnes«

muss als wesentliches Element des Gottesbegriffs erkannt werden. »Das An-

dere, der Sohn, ist die unendliche Besonderheit, die Erscheinung […].« (VPhR

II, 234) Erst in der Besonderheit vermag sich das Allgemeine als Absolutes zu

setzen, und zwar in dem Wissen, dass die Besonderheit als Erscheinung un-

bedingt zumWesen des Geistes gehört. Aus diesem Grund legt Hegel die Em-

phase auf die Kontingenz dieses trinitarischen Moments.

Gott wird selbst endliches Geschöpf. Aber als Geschöpf muss er notwen-

digerweise als »absolut frei« bestimmt sein, und Gott muss sich in der Weise

bestimmen, »dies Bestimmte als Freies zu entlassen, daß es als Selbstständiges

ist, als selbstständiges Objekt« (VPhR II, 243). Mit anderen Worten, nicht nur

muss der endliche Gott als Mensch frei sein im Sinne der Autonomie, sondern

das Ganze der Modalität seines Daseins ist notwendigerweise im freiheitli-

chen Register zu begreifen. Das hat nicht unerhebliche Folgen (insbesonde-

re in Anbetracht traditioneller Theorien über die ›Präexistenz‹ des Sohnes):

Im Prozess der göttlichen Selbstwerdung gibt es das Moment des Zufalls. Es

mag paradox erscheinen, doch gerade weil es gilt, Gott als das an sich Not-

wendige zu begreifen, wird der Zufall im Kontext seiner Selbstvermittlung

unbedingt notwendig – und nicht etwa zum σκάνδαλον. »Nur wenn es ein

absolut Zufälliges gibt, ist Notwendigkeit denkbar. Das bestimmte Bedingen-

de ist in Beziehung auf das Notwendige eben deshalb absolute zufällig, weil

der Zufall selbst für es notwendig ist.« (Henrich 1971d, 164) In diesem Kon-

text begegnet uns dann auch Hegels dialektischer Umgang mit dem Begriff

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 221

der ἀρχή. Der ἀρχή inhäriert der Doppelsinn der Redewendung ›zu Grun-

de gehen‹ (vgl. zum Folgenden ebd., 164, Anm. 7; Günther 1991, 231-297). Erst

im Zu-Grunde-Gehen der Notwendigkeit bestimmt sich dieselbe als Grund

dessen, woran sie zugrunde gegangen ist. Und es ist (notwendigerweise) der

Zufall, an dem sie zugrunde geht. Dadurch kehrt sich aber das Verhältnis um

und es zeigt sich, dass das Zufällige nur der Schein dessen war, was grund-

sätzlich als Wesen bestimmt ist; während sich zugleich das Wesen am Schein

begreift. »Die Notwendigkeit kann gerade deshalb gleichgültig sein dagegen,

welche besonderen Dinge an ihr zugrunde gehen, weil schon, ehe sie gesetzt

sind, es gewiß ist, daß sie ihr nicht widersprechen können.« (Henrich 1971d,

163f.) Damit erscheint aber auch das Phänomen des inkarnierten Gottes in

völlig neuen Licht: Gott wird (notwendig) irgendwer.79 Zufällig ist er (in christ-

licher Perspektive) Jesus vonNazareth geworden, aber –und das ist dasWich-

tige an Hegels Erkenntnis – er hätte auch irgendwer anders sein können, z.B.

eine Frau am anderen Ende der Welt.Wichtig ist, dass Hegel klar und im vol-

len Umfang den kontingenten Charakter der Inkarnation ernst nimmt und

zum Ausdruck bringt. Die Betonung darf nicht auf diesem einen Mann Je-

sus Christus liegen, sondern wichtig ist, zu begreifen, dass Gott nur dadurch

als Absolutes zu denken ist, indem man ihn zugleich als das Zufällige, Ver-

gängliche und Nichtige begreift. Das bedeutet aber auch, dass man sich vom

abstrakten Gottesgedanken verabschiedenmuss. Gott ist weder der ewige ab-

solute Vater, noch sein eigener präexistenter absoluter Sohn.

Ohnehin stellen derlei Prädikationen für Hegel ein nicht unerhebliches

Problem dar. Termini wie ›Vater‹ und ›Sohn‹ gehören »bloß der Vorstellung,

nicht demBegriffe« an und »setzen übrigens dieMomente des Begriffs ebenso

umgekehrt in das Vorstellen herab oder trägt das Vorstellen in das Reich des

Gedankens hinüber« (PhG, 563). Sind die Begriffe aber mit der Vorstellung

belastet, tendiert die Gemeinschaft, die sie auf diese Weise gebraucht, da-

zu, die dialektische Vermittlung der Begriffe hinter dem imaginären Element

und der damit implizierten symbolischen Ordnung der Vorstellungswelt ver-

schwinden zu lassen. »Aber das Vorstellen der Gemein[d]e ist nicht dies begrei-

fende Denken, sondern hat den Inhalt ohne seine Notwendigkeit und bringt

statt der Form des Begriffes die natürlichen Verhältnisse von Vater und Sohn

in das Reich des reinen Bewußtseins.« (PhG, 560) Zwar gibt auch Hegel zu,

79 In diesem Zusammenhang mag es hilfreich sein, sich die biblische noli-me-

tangere-Szene (Joh 20,11-31) vor Augen zu führen, die sehr deutlich macht, dass der

auferstandene Christus als irgendwer erscheint.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Kritik der ethischen Institution

dass der Nutzen der ›natürlichen‹ Metapher darin liegt, dass sie dem Offen-

barwerden des Geistes dient, »aber die Momente desselben treten ihm um

dieser synthetischen Vorstellung willen teils selbst auseinander, so daß sie

nicht durch ihren eigenen Begriff sich aufeinander beziehen […]« (ebd.). Das-

selbe gilt natürlich auch für andere Prädikationen, vor allem solche, in de-

nen die göttliche Macht mithilfe einer Metaphorik der Natur veranschaulicht

werden soll. Macht würde auf diese Weise als besondere Machtdemonstrati-

on oder -ausübung gefasst, die sich in einem Phänomen oder einem Komplex

von Phänomenen ausdrückt. Allerdings impliziert dieses Bild »die schiefe An-

sicht, daß man das, was in der Natur geschieht, als etwas Höheres ansieht als

das Menschliche« (VPhR II, 249), was aber der Grundverfassung der hegel-

schen Schöpfungslehre gänzlich widersprechen würde, da auf dieseWeise ein

reines seinslogisches Substanzdenken, das ohne sinnanalytische Vermittlung

auszukommen vermeint, impliziert würde. Anhand einer interessanten Les-

art eines Hiobswortes stellt Hegel deutlich heraus, dass derlei metaphorische

Rede von Gott irreführend ist:

Die Betrachtung einer besonderen Erscheinunghat immer diesUnangemes-

sene. Ferner sind diese besonderen Erscheinungen natürliche; Gott soll aber

als Geist gefaßt werden, und das, worin wir ihn erkennen, muß also auch

Geistiges sein. ›Gott donnert mit seinem Donner‹, sagt man, ›und wird doch

nicht erkannt‹ [Hiob 37,5; Anm. T.M.]; der geistige Mensch fordert aber et-

wasHöheres als bloßNatürliches. Umals Geist erkannt zuwerden,mußGott

mehr tun als donnern. (VPhR II, 250)

In der Logik hält Hegel zudem fest, dass der Gott, der allein als der unmit-

telbare Gott (der Natur, d.h. des Pantheismus) verstanden wird, schlichtweg

nicht Gott ist: »So ist auch Gott in seinem unmittelbaren Begriffe nicht Geist

[…]. Unmittelbar ist daher Gott nur die Natur. Oder die Natur ist nur der in-

nere, nicht als Geist wirkliche und damit nicht der wahrhafte Gott.« (WL II,

184)

Vor dem Hintergrund des sich logisch entfaltenden Gottesbegriffs wird

nun auch deutlich, warumwir an dieser Stelle mit personalen (oder naturalis-

tischen) Kategorien nicht mehr weiterkommen. Wir haben nämlich gesehen,

dass Gott, um wirklich absoluter Geist zu sein, auch ein vergängliches Wesen

sein muss. Es ist aber nicht damit getan, einfach vergänglich zu sein. Anders

gesagt, eine Perpetuierung des Prädikats der Vergänglichkeit wäre nichts an-

deres als eine contradictio in adiecto, denn der Begriff des Vergänglichen ist erst

im Ereignis und dem Vergangen-Sein wirklicher Begriff. Wir erinnern uns:

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 223

auch das pathologische bzw. – in diesem Fall – kontingente Moment muss als

solches begriffen werden (siehe Kapitel III.4). So gilt auch für das Absolute,

dass es sein eigenes Nicht-Sein umfassen muss, um wirklich Begriff des Ab-

soluten zu sein. Der absolute Gott muss seine Unmöglichkeit begreifen, wenn

er als absoluter Gott bzw. Geist erkannt werden soll. Das Vergängliche muss

also wirklich vergehen. An dieser Stelle kommt – theologisch gesprochen –

das Kreuz ins Spiel.Gott muss sterben, damit er als Geist begriffen werden kann

bzw. sich als Geist begreift.

Gott ist als Mensch erschienen; diese Menschlichkeit in Gott, und [zwar] die

abstrakteste Weise derselben, die höchste Abhängigkeit, die letzte Schwä-

che und Stufe der Gebrechlichkeit ist eben der natürliche Tod. ›Gott selbst ist

tot‹, heißt es in jenem lutherischen Liede; dies Bewußtsein drückt dies aus,

daß das Menschliche, das Endliche, Gebrechliche, die Schwäche, das Nega-

tive göttliches Moment selbst ist, in Gott selbst ist; daß das Anderssein, das

Endliche, das Negative nicht außer Gott ist, als Anderssein die Einheit mit

Gott nicht hindert. […] Die höchste Erkenntnis von der Natur der Idee des

Geistes ist darin enthalten. (VPhR II, 297)

In diesem Absatz muss das Augenmerk zunächst auf Hegels Hinweis auf die

»abstrakteste Weise« gelegt werden. Die abstrakteste Weise, in der Gott (das

Allgemeine) sich von sich selbst entfremdet, meint konkret, dass er ein Beson-

dereswird, nämlich dieser eine Mensch Jesus Christus. Nur durch diese punk-

tuelle Endlichkeit und sein wirkliches Verenden vermag sich Gott als Geist zu

erkennen. Für uns steckt darin die Erkenntnis, dass dasNegativeMoment Got-

tes ist. Und nicht nur das, denn tatsächlich zeigt sich die Negativität als das

Wesen Gottes. Es gibt keine ›unmittelbare‹, substanzielle SelbstbejahungGot-

tes in seinem An-sich-Sein, die nicht mit der Subjektivität, d.h. der Negation,

behaftet wäre. Und demnach kann eine solche Unmittelbarkeit der Selbstbe-

jahung überhaupt nur aufgrund der naiven Ignoranz der Negation und der

dialektischen (sinnanalytischen) Vermittlung behauptet werden.80 Tatsäch-

80 Theologisch wird die Faktizität dieser Negativität zu schnell in den Hintergrund ge-

drängt, wenn nicht gar verdrängt. Hier nur eines der positiven Beispiele: In Der Mut

zum Sein spricht sich Paul Tillich vehement für die Selbstbejahung als das identitäts-

stiftendeMoment des Subjekts aus, womit er aber hinter seine eigenen Implikationen

zurückfällt. Tillichmuss die (Selbst-)Negation Gottes notwendigerweise voraussetzen,

umüberhaupt erst von der Selbstbejahung sprechen zu können: »DasNichtseinmacht

Gott zum lebendigen Gott. Ohne das Nein, das er in sich und in seinemGeschöpf über-

winden muß, wäre das göttliche Ja zu sich selbst tot.« (Tillich 2015, 122)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Kritik der ethischen Institution

lich ist der Gedanke aber noch tiefgründiger, denn gerade weil die Negation

den Gottesbegriff wesentlich ausmacht, ist es mit dieser bestimmten Negation

noch nicht getan:

Dieses äußerliche Negative schlägt auf diese Weise in das Innere um. Der

Tod hat einerseits den Sinn, diese Bedeutung, daß damit das Menschliche

abgestreift wird und die göttliche Herrlichkeit wieder hervortritt. Aber der

Tod ist selbst zugleich auch das Negative, diese höchste Spitze dessen, dem

der Mensch als natürliches Dasein und eben damit Gott selbst ausgesetzt

ist. (VPhR II, 297)

Sofort wird deutlich, dass sich die Negation (der Tod als Symbol für das wirk-

liche Vergangen-Sein des Vergänglichen) selbst wieder negiert und als absolu-

te Negation die Selbsterkenntnis des Wesens Gottes für den Geist erkennbar

macht. Tatsächlich stellt sich die logische Bewegung hier aber nicht als zwei-

stufige, sondern als vierstufige dar.81 Die Negation bestimmt vier Momente

der göttlichen Selbsterkenntnis: Erstens wirkt sie als mit sich selbst identi-

scher Ursprung der dialektischen Entfremdungsbewegung, in der sich Gott

durch das Andere, das er sich entgegensetzt, selbst setzt. Zweitens tritt das

so gesetzte (Für-sich-)Sein durch dieselbe Negation zu sich selbst ins Verhält-

nis, indem sie zugleich die bestimmteNegation (den Tod) fordert.Theologisch

spiegelt sich diese Zweiteilung im Begriff der κένωσις wider, die einerseits

als ›Entäußerung‹, andererseits als ›Leerwerden‹ verstanden wird. Drittens

tritt aber das Ganze des Negativen wieder ins Verhältnis zu sich selbst, wo-

durch die Negation sich selbst aufhebt und der Geist sein Wesen auf subjek-

tiver Ebene erkennt. Viertens ist aber auch diese subjektive Erkenntnis als

Selbstoffenbarung des Geistes aufgehoben und wird als vermittelte Unmit-

telbarkeit objektiv darin, dass sie für den absoluten Geist ist, d.h. für uns.

Im dritten Moment können wir nun das theologische Element der Aufer-

stehung wiederkennen. Sie ist aber zunächst nur als subjektives Element Mo-

ment des Geistes, sie ist an ihm.82 DerMensch amKreuz, der mit letzter Kraft

seine Verzweiflung äußert (»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-

lassen?« [Mk 15,34]) erkennt im selben Augenblick die kenotischeWahrheit der

81 Hegel selbst macht am Ende der Logik unmissverständlich deutlich, dass die dialekti-

sche Bewegung eigentlich vier Schritte umfasst (vgl.WL II, 564; Jameson 2017, 19, Anm.

13).

82 Biblisch spiegelt sich dies z.B. im Zwiegespräch zwischen Jesus und Petrus wider (vgl.

Joh 13,36-38).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 225

göttlichen Selbstvermittlung (»Es ist vollbracht!« [Joh 19,30]). Diese subjekti-

ve Vermittlung wird aber objektiv erst in dem Augenblick, wo die Frauen (Joh

20,11-18) undMänner (Joh 20,19-30) Gott imMenschen, d.h. in (irgend-)einem

Menschen (›Der Gärtner war’s!‹) erkennen. Dieses (Wieder-)Erkennen Gottes

in irgendeinem bzw. jedem möglichen Menschen ist aber die ihrerseits gött-

liche Selbsterkenntnis, in der das Göttliche am Menschlichen hervortritt. »Es

ist die Identität des Göttlichen und Menschlichen, daß Gott im Endlichen bei

sich selbst ist und dies Endliche im Tode selbst Bestimmung Gottes ist. Gott

hat durch den Tod die Welt mit sich versöhnt und versöhnt sie ewig mit sich

selbst.« (VPhR II, 295) DasMenschliche erfährt sich hier nicht in der negativen

Bestimmtheit als Endliches und Kontingentes, sondern ebenso als Unendli-

ches und Absolutes. Die logisch-dialektische Äquivalenz der Begriffe von Gott

und Mensch zeigt sich darin, dass sich beide zugleich als Ich und auch als Du

begreifen.Die Aneignung des kontingentenmenschlichenDaseins (seiner Be-

stimmtheit bzw. seines ›Schicksals‹, wenn man den Term unbedingt erhalten

will) erfolgt gerade durch die ihm eigene Kapazität, absoluter Geist zu sein,

d.h. durch sein geistiges (Selbst-)Sein, das sich in der freien Selbstbestim-

mung und -abbildung (die als abstrakte Setzung sehr wohl eine ›fatale‹ Fest-

legung sein kann) manifestiert. Der Mensch ist nicht länger den symbolisch

vermittelten Bestimmungen seines (Da-)Seins ausgeliefert, sondern vermag

sich zugleich im Sinne der Kategorie des (Sinns des) Seins und derjenigen

des Wesens (des Sinns des Sinns dieses Seins, also der absoluten Negation)

zu begreifen. Er begreift so, dass die Negation wesentlich auch zu ihm gehört,

ohne dass er sie deshalb als Geschick, als fatum erleidet. Daher darf die Auf-

erstehung auch nicht als (gar buchstäbliche) Wiederbelebung des Gewesenen

missverstanden werden, wie Jean-Luc Nancy deutlich macht: »Die Auferste-

hung ist keine Reanimation: Sie ist die unendliche Verlängerung des Todes,

die alle Werte von Anwesenheit und Abwesenheit, von Belebtem und Leblo-

sem, von Seele und Leib verschiebt und außer Kraft setzt. Die Auferstehung

ist die Ausdehnung eines Körpers imMaße derWelt und des Nebeneinanders

aller Körper.« (Nancy 2008, 59) Das Reale dieses Nebeneinanders aller Körper

drückt sich dann im Begriff der Gemeinde aus. Im Bewusstsein der Gemein-

de ist die subjektive Selbstvermittlung Gottes objektiv geworden. Mit Hegels

Worten:

In dieser ganzen Geschichte ist den Menschen zum Bewußtsein gekommen

– und das ist die Wahrheit, zu der sie gelangt sind –, daß die Idee Gottes

für sie Gewißheit hat, daß das Menschliche unmittelbarer, präsenter Gott

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Kritik der ethischen Institution

ist, und zwar so, daß in dieser Geschichte, wie sie der Geist auffaßt, selbst

die Darstellung des Prozesses ist dessen, was der Mensch, der Geist ist: an

sich Gott und tot – diese Vermittlung, wodurch das Menschliche abgestreift

wird, andererseits das Ansichseiende zu sich zurückkommt und so erst Geist

ist. Das Bewußtsein der Gemeinde, das so den Übergangmacht vom bloßen

Menschen zu einem Gottmenschen […] ist es, womit die Gemeinde beginnt

undwas dieWahrheit ausmacht, worauf die Gemeinde gegründet ist. (VPhR

II, 297f.)

Das Ganze dieser Bewegung lässt sich nun also wie folgt zusammenfassen:

Hegel erkennt, dass am Kreuz nicht einfach nur der immanente Gott stirbt,

der zufälligerweise der Zimmermann Jesus von Nazareth war, sondern am

Kreuz stirbt auch der abstrakte Gott der Transzendenz, da dieser ohne jene

(Selbst-)Negation gar nicht denkbar wäre. Für Hegel ist dieser Prozess aller-

dings mit einer enormen Aufwertung von Pfingsten verbunden, denn im Tod

Gottes begreift sich »Gott als gegenwärtiger, wirklicher Geist, Gott in seiner

Gemeinde wohnend« (VPhR II, 305), also als das Konkrete der Wirklichkeit

des Ganzen (»denn nur über dem Tode schwebt die Einheit« [Hegel 1986o,

280]), das als Begreifen bzw. Begriff eben Prozess ist. Und das geht so von-

statten, dass sich Gott, der Geist ist, sich als Geist begreift. Anders gesagt,

der Geist begreift sich als absoluter Geist. Der absolute Geist ist aber das all-

gemeine, formale und freiheitlich-vernünftige Prinzip des Ganzen der Wirk-

lichkeit, die sich je in einem konkreten (raum-zeitlich begrenzten)83 Prozess

des Begreifens befindet. In Ergänzung zur berühmten Formel aus der Rechts-

philosophie ließe sich sagen: Als dieses Sich-Begreifen ist der Geist das Reale

der Vernunft, die dasWirkliche ist, indem sie (selbst-)gesetzgebend, autonom

ist, d.h., indem sie sich als Sich-Setzende setzt. Anders gesagt, das Reale der

Vernunft entspricht ihrer Faktizität im kantischen Sinne (siehe Kapitel II.2).

Nun ist auch der Mensch Geist, nämlich als wirkliches Vernunftwesen.

Als Einzelwesen ist er (wie Gott) das Kontingente, das Endliche, aber als sol-

ches ist er Vernunftwesen und Moment des Geistes. Und nicht nur das, denn

als Vernunftwesen ist er selbst (potenziell) absoluter Geist und kann gestal-

terisch in den Prozess eingreifen. Er ist Geist, der sich als Geist begreifen

kann, wodurch er sich die Kapazität der aktiven Partizipation und kreativen

Freiheit überhaupt erschließt. Das Sich-Begreifen des Menschen ist in die-

sem Sinne ununterscheidbar vom göttlichen Sich-Begreifen, da es sich als

83 Siehe Kapitel III, Anm. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 227

das Reale der Vernunft situiert. Dieses Reale ist die Tätigkeit des Geistes in

der doppelten Reflexion, die vermittelte Unmittelbarkeit, d.h. die Substanz,

die zugleich Subjekt ist. Das Reale der Vernunftmarkiert daher genau die Lücke

in der (symbolischen) Ordnung der Verstandesbegriffe, die als Lücke realiter

keinen Mangel oder Verlust darstellt, sondern eine »negative Größe« mar-

kiert,84 die mit dem Auftauchen des Seins qua Symbolischen einhergeht und

deren konstitutiver, mehrwertiger Charakter philosophisch mit dem Begriff

der Vernunft signifiziert wird (und den Kant als unermesslichen Ozean, der

die Verstandesinsel umgibt, imaginiert).85

Hegel selbst bezeichnet diese Kapazität als »Negation der Negation, … die

konkrete, absolute Negativität« (WL I, 124), »das wesentliche, dialektischeMo-

ment, die Negativität« (WL II, 565). Die Negation ist »als absolute Negativi-

tät wesentliche Bestimmung des absoluten Wesens, und die höhere Bestim-

mung als die Realität« (Hegel 1966, 76). Das Subjekt, das hinter seinem Sein

ein anderes, fremdes, abstraktes Wesen (im substanziellen oder personalen

Sinne) vermutet, erliegt der Täuschung. Allein der Reflexionsakt deutet auf

das wesentliche Moment der Negation hin. Sie ist die »Bewegung als Weg

des Wissens vorgestellt« (WL II, 13). Das subjektive Sein, das nach der Wahr-

heit, seinem Wesen fragt, verkennt diese Bewegung, wenn es dabei in einem

Zuge sich und dasWesen absolut setzt.86 »Aber dieser Gang ist die Bewegung

84 Der Begriff der »negativen Größe« stammt von Kant (vgl. Kant 1983e). Zum ontologi-

schen Status der negativen Größe bzw. »negativen Quantität« als »konstitutive Nega-

tivität« vgl. Zupančič 2020, 71-147, bes. 86.98f.104.

85 Was wir hier als das Reale der Vernunft bezeichnen, ließe sich ebenso gut auch als das

›Reale des Verstandes‹ bezeichnen, und zwar weil die Vernunft das Reale des Verstan-

des markiert: »Die Vernunft ist keineswegs ein ›Mehr‹ in Bezug auf den Verstand, eine

Bewegung, ein lebendiger Prozess, welcher dem toten Skelett der Verstandeskatego-

rien entgehen würde – die Vernunft ist der Verstand selbst, insofern ihm nichts fehlt,

insofern es nichts jenseits von ihmgibt: Sie ist die absolute Form, außerhalb derer kein

Inhalt besteht. Man bleibt auf der Ebene des Verstandes, solange man denkt, dass es

›jenseits‹ von ihm etwas gibt, das sich ihm entzieht […] und solange man dieses Jen-

seits ›Vernunft‹ nennt.« (Žižek 2015b, 27) Wir wählen deshalb die erste Formulierung,

da diese deutlich macht, dass wir es mit dem Verstand zu tun haben, der als Vernunft

um sein Reales weiß. So ließe sich auch sagen, dass das Subjekt der Vernunft um sein

Unbewusstes weiß, während das Subjekt des Verstandes zu leicht dahin tendiert, sich

als ungespaltenes Subjekt aufzufassen.

86 »Das Wesen ist aber auf diese Weise weder an sich noch für sich selbst; es ist durch ein

Anderes, die äußerliche, abstrahierende Reflexion; und ist für ein Anderes, nämlich für

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Kritik der ethischen Institution

des Seins selbst.« (WL II, 13) Der Gang ist bestimmt durch und als die Nega-

tivität. Das Sein begreift sich nun selbst als diese Negativität, indem es die

Negativität aufhebt, die Negation negiert, und sich darin selbst als identisch

mit seinem Wesen erkennt. »Das Wesen aber, wie es hier geworden ist, ist

das, was es ist, nicht durch eine ihm fremde Negativität, sondern durch seine

eigene, die unendliche Bewegung des Seins.« (WL II, 14) Die Negativität ist

demWesen nicht fremd, weil sie mit ihm identisch ist. DasWesen bezeichnet

folglich die negative Größe, an dem das Sein haftet. »Das absolute Wesen in

dieser Einfachheit mit sich hat kein Dasein.« (WL II, 15) Insofern ist es aber –

wie Hegel sagt – »die höhere Bestimmung als die Realität«. Denn die absolu-

te Negativität ist das Reale der Vernunft, also dasjenige Moment, in dem sich

die Vernunft als Vernunft bestimmt, sprich dasMoment der Subjektivität, das

mit der Substanz in Eins fällt und in dem diese an und für sich ist.87 Insofern

kann Hegel auch problemlos von »Einheit« – als Identität von Identität und

Nicht-Identität – sprechen. Was im Register der Seinslogik wie eine »›onto-

logische Unvollständigkeit‹« (vgl. Žižek 2014, 390) bzw. ein Rest erscheint, ist

in der Vernunft aufgehoben, denn das Reale der Vernunft ist wesentlich Ver-

nunft, denn die Vernunft als solche ist faktisch die reine praktische Vernunft,

die sich im autonomen Subjekt manifestiert. In ihr gilt der Gegensatz, der

aber »als Gegensatz und Widerspruch keine Geltung und Macht mehr [hat]«

(Ä I, 138). Hegel drückt den Sachverhalt selbst auch noch einmal anders aus:

»Die Negativität desWesens [also der Negativität; Anm. T.M.]88 ist die Reflexi-

on, und die Bestimmungen [sind] reflektierte, durch das Wesen selbst gesetzte

und in ihm als aufgehoben bleibende. Das Wesen steht zwischen Sein und Be-

griff und macht die Mitte derselben und seine Bewegung den Übergang vom

Sein in den Begriff aus.« (WL II, 15f.) Das Wesen ist, kurz gesagt, die ver-

schwindende Mitte, an der das Ganze der Vernunft haftet – es ist das Rea-

le der Vernunft. Mit dieser Einsicht nimmt Hegel die von Zupančič betonte

Forderung Lacans vorweg, »dass der Begriff der Ontologie (als ›Wissenschaft

des Seins qua Sein‹) um ein weiteres Konzept (dasjenige des Realen) erweitert

die Abstraktion und überhaupt für das ihmgegenüber stehenbleibende Seiende.« (WL

II, 14)

87 »Dieses Fürsichsein, diese Subjektivität ist der Punkt, den wir deshalb wesentlich fest-

zuhalten haben. Die Subjektivität nun aber liegt in der negativen Einheit, durch welche

sich die Unterschiede in ihrem realen Bestehen zugleich als ideell gesetzt erweisen.«

(Ä I, 191; Herv. T.M.)

88 »Diese Negativität, die identisch mit der Unmittelbarkeit, und so die Unmittelbarkeit,

die identisch mit der Negativität ist, ist dasWesen.« (WL II, 23)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 229

werden müsste, das den Ort seines inhärenten Widerspruchs/seiner Unmög-

lichkeit markiert« (Zupančič 2020, 239)89.

Hegel gibt diesem Realen den Namen absoluter Geist. Dieser ist »im end-

lichen Geiste die Erinnerung des Wesens aller Dinge« (Ä I, 139) und dient so-

mit als Bezeichnung jener konstitutiven Kluft, die die absolute Negativität ist.

»Der Geist erfaßt die Endlichkeit selber als das Negative seiner und erringt

sich dadurch seine Unendlichkeit. Diese Wahrheit des endlichen Geistes ist

der absolute Geist. – In dieser Form nun aber wird der Geist nur wirklich

als absolute Negativität; er setzt in sich selber seine Endlichkeit und hebt sie

auf.« (Ä I, 130) Die absolute Negativität ist das »innerste, objektivste Moment des

Lebens des Geistes, wodurch ein Subjekt, Person, Freies ist« (WL II, 563).

Mit Hegel entdecken wir so im Wesen und im absoluten Geist die gott-

menschliche Einheit. Der Mensch, der Geist ist und sich als absoluter Geist

begreift, ist wie Gott bzw. geworden wie Gott (Gen 3,22), der Geist ist und sich

als absoluter Geist begreift, undwie dieser erkennt jener die dialektische Kon-

vergenz vonVernunft undWirklichkeit, die sich in der symbolischenOrdnung

nur als Lücke oder Rest bahnt, aber aufgehoben ist in der Geistestätigkeit.90

89 Dies führt uns auch noch einmal auf unsere frühere Bemerkung zurück, in der wir

das Subjekt als das (vierte) Element des borromäischen Knotens bezeichnet haben,

dendie institutionelle Topologie (Struktur,Macht, Verdrängung) bildet (sieheVorwort,

Anm. 5). So stellt Zupančič direkt im Anschluss an das obige Zitat konsequenterweise

fest, dass »das Subjekt … Effekt diesesWiderspruchs [ist]. Es gibt ein Subjekt, weil es ein

Reales gibt«; »Subjektivierung« als solche und als »Effekt« (des Realen) erweist sich als

»der Inbegriff (oder der ›Beweis‹) eines irreduziblen Realen« (ebd.). »Es bedeutet, dass

das Subjekt der Eigenname dessen ist, was in der Sprache nicht ist, der Kluft in ihr. Das

Subjekt (des Unbewussten) […] ist der Name der Kluft, die zumDiskurs gehört, ebenso

wie der Name des Effekts, der stattfindet, weil es eine Kluft im Diskurs gibt.« (Ebd.,

265) Um die Analogie zu verdeutlichen, kann man sagen, dass das Reale einhergeht

mit der Faktizität der Subjektivität. Da wir es hier also mit einer analogen Struktur zu

tun haben, bedeutet dies, auf unsere Metapher übertragen, dass das Subjekt als das

Reale der Institution wirkt. Es ist selbst zugleich Bedingung und Resultat der institu-

tionellen Logik. Das Element der Subjektivität haftet an der Institution als negative

Größe und konstitutives Element.

90 Vgl. auch Rentsch 1992, 117: »Man kann die Hegelsche Anthropologie der existenti-

ellen Negativität auch als säkularisierte Theologie lesen. […] Dann wäre das Zu-sich-

selbst-Kommen des Geistes aus der ›Nacht‹ und dem ›leerenNichts‹ die creatio ex nihilo

in weltimmanenter Gestalt; und das Erzeugen der sprachlichen Ordnung als Selbst-

konstitution des Geistes entspräche der creatio continua.« Rentsch hebt dadurch her-

vor, dass diese – wie er sie nennt – »existentielle, anthropologische Negativität … in

ihrer Kontinuität« auf »dreifache Weise binnendifferenziert« ist als erstens »perfek-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Kritik der ethischen Institution

Damit ist wohlgemerkt nicht gesagt, dass das einfache Sich-selbst-Denken

schon Sich-als-Geist-Begreifen ist. Sich als Geist zu begreifen meint gerade,

sich in faktischer Autonomie selbst zu bestimmen, sich selbst in die Pflicht

zu nehmen, Geist zu sein. Das »Wesen des Geistes« besteht im Begriff als

»unendliche Negation; Negation nicht gegen Anderes, sondern Selbstbestim-

mung, in welcher er sich nur auf sich beziehende affirmative Einheit bleibt«

(Ä I, 149). Dass der Mensch Geist ist, rechtfertigt keinesfalls einen phantas-

matischenHochmut oder Allmachtsphantasien (dies gilt umgekehrt natürlich

auch für den Gottesbegriff). Es gilt vielmehr das Gegenteil, was Hegel mit sei-

ner Definition des Menschen, die er mehr en passant vorträgt, auch deutlich

macht: »[…] was der Mensch, der Geist ist: an sich Gott und tot […].« (VPhR

II, 297) Macht und Ohnmacht fallen hier ineinander. Die Macht der Selbstbe-

stimmung ist dieMacht, derMachtphantasie bzw. dem abstrakten Allmachts-

gedanken eine Grenze zu setzen, um sich selbst als selbstgesetzgebend und

dadurch selbstsetzend zu begreifen. Hier findet die Aneignung der Souveräni-

tät statt, und zwar in dem Sinne, dass der Mensch sich das (göttliche) Gesetz,

genauer gesagt die Gesetzgebung, aneignet und sich als Geist und Rechtsquel-

le erkennt. Das Gesetz ist nicht länger etwas Fremdes oder Heteronomes.

»Denn das Gebot, das ich dir heute gebiete, ist dir nicht zu hoch und nicht

zu fern. Es ist nicht im Himmel […].« (Dtn 30,11f.) Es ist aufgehoben in der

Vernunft – als (Sitten-)Gesetz – und im Geist – als das Reale der Vernunft.

Mit dieser Erkenntnis geht folglich ein absolutesWissen einher, das sich aber

nur als konkretes Wissen bestimmt, nämlich in der (Geistes-)Tätigkeit, d.h.

der Subjektivität, die auch Substanz ist. Die inhärente Negativität des Gan-

zen/Wahren91 erscheint in der Form der Subjektivität, und zwar als konkrete

Subjektivität in der bestimmten Situation.92 Die Identität von Identität und

tisch-apriorische Negativität der ›Herkunft‹«, zweitens »immer gegenwärtige apriorische

Negativtität der ›Nichtigkeit‹ des ›reinen Selbst‹ als ›leerem Nichts‹« und drittens »fu-

turisch-apriorische Negativität als je und je im Sprachhandeln der menschlichen Un-

terscheidungspraxis notwendig erfolgenden Sinn- und Bedeutungsfixierung«, d.h. als

»Entzweiung des Lebenszusammenhangs« (ebd., 121). »Dermenschliche (wie auch der

göttliche) Geist ist demnach eine Form des Nicht-Seins und des Nicht-Seienden, also

weder esse noch ens.« (Ebd., 110)

91 Dieses Konzept spiegelt sich im Übrigen bereits in Hegels erster Habilitationsthese

wider: »Contradictio est regula veri, non contradictio falsi.« (Vgl. Rosenkranz 1963, 156-

159, hier 156)

92 Vgl. auch Zupančič 2020, 244: »(Neben anderen Dingen) ist das Subjekt eine objekti-

ve Verkörperung der Widersprüchlichkeit der Realität. […] Natürlich bin ich als Sub-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 231

Nicht-Identität, die Identität des Absoluten und des Werdens, die Identität

von Vernunft und Geist bestätigt sich gerade im Realen der Vernunft, jener

negativen Größe, die nicht symbolisierbar ist, aber als Bedingung der Mög-

lichkeit der Kategorie der Wirklichkeit wirksam ist und im spekulativen Re-

gister einsichtig wird, nämlich in dem Bewusstsein, dass das Wahre in der

Einheit von Substanz und Subjektivität besteht.

Hegelsche Metaphysik und Ontologie sind daher untrennbar mit dem

Ethischen verbunden, das sich nun seinerseits nicht auf kontingente Mora-

lität oder normative Techniken reduzieren lässt, sondern unumgänglich als

(selbst-)bewusste Sittlichkeit bestimmt ist. Vor diesem metaphysisch-moral-

philosophischenHintergrundmuss nun aber offensichtlich eine radikaleNeu-

bestimmung der politischen Theologie erfolgen.

6. Die Logik der politischen (Moral-)Theologie

Carl Schmitts bedeutende Erkenntnis über die mehr oder weniger unbewuss-

ten Strukturen der ›säkularen‹ Politik, sind von ihm selbst auf die folgende

Formel gebracht worden: »Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatsleh-

re sind säkularisierte theologische Begriffe.« (Schmitt 2015, 43) Die Aussage

selbst hätte es Schmitt dabei durchaus ermöglicht, das Wort »säkularisier-

te« in Anführungszeichen zu setzen, da die These, die Gebrauch von diesem

Wort macht, dessen Bedeutungsgehalt radikal infrage stellt. Das einschlägige

Beispiel, das Schmitt dann aber zur Erläuterung seiner These anführt, zeigt

jedoch,warum er nicht auf diese Idee kommt. Indem er nämlich festhält, dass

der »allmächtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde« (ebd.), macht

Schmitt zugleich klar, dass er einen traditionellen Gottesbegriff voraussetzt,

dessen sachliche Untauglichkeit für die Explikation ethisch-politischer Inhal-

te sich für uns inzwischen deutlich gezeigt hat. Nach den Ausführungen in

Kapitel I kann an dieser Stelle auf eine umfängliche Kritik des schmittschen

Grundgedankens verzichtet werden. Es bleibt nur noch hervorzuheben, dass

jekt von Dingen determiniert, die unabhängig von mir existieren; doch die subjektive

Position, oder Subjektivierung, ist nicht nur eine konkrete und einzigartige Weise, in

der die Dinge mich determinieren, es ist auch und zugleich die Subjektivierung eines

Paradoxes/Widerspruchs, der in diesen Dingen, die mich determinieren, involviert ist

(dieses Paradox/dieser Widerspruch existiert ›in sich selbst‹ nur in dieser Objektivie-

rung/Subjektivierung oder Objektivierung durch das Subjekt).«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014 - am 14.02.2026, 09:55:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

