|. Formen der Selbstheit und Andersheit
in der Metaphysik



https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie
als Wissenschaft bei Platon

Dirk Fonfara (Koln)

Schon an den Namen Platons kniipft sich die Konzeption
dieses [...] Ideals oder Prinzips, das gesamte Mensch-
heitsleben auf rationale Einsicht, also letztlich auf stren-
ge Wissenschaft zu griinden.!

Obwohl man bei Platon noch nicht von Ich, Person oder gar Subjekt
oder Subjektivitit sprechen kann, finden sich in einigen Schriften, etwa
in den Frithdialogen Charmides und dem Grofien Alkibiades, im Phai-
don und in der Politeia bis hin zum Timaios und zu den Nomoi, Uber-
legungen zum Selbst des Menschen bzw. zur Thematik der Selbst-
erkenntnis oder Selbstbeherrschung, was im ersten Teil (I) ndher
betrachtet sei.2 In engem Zusammenhang damit soll anschlieflend (II)
untersucht werden, auf welche Weise Platon die Philosophie als Wis-
senschaft begriindet: Im Phaidon fithrt Sokrates nach seiner Anaxago-
ras-Kritik bei der Suche nach den wahren Ursachen des Entstehens und
Vergehens eine Reihe von Voraussetzungen (hypotheseis) auf »etwas
Hinreichendes« (ti hikanon, 101e), d. h. nicht weiter auf seine Voraus-
setzungen Hinterfragbares zuriick, worin die Rechenschaftsablegung
(logon didonai), die allein wahre Erkenntnis ermdglicht, ihr Ziel (telos)
findet und somit zum Abschluss kommt. Nur angedeutet wird hier,
dass es sich bei diesem Hinreichenden um ein Prinzip (arché) handelt.
Deutlicher ist es bei einer zweiten Riickfiihrung im Liniengleichnis der

! Edmund Husserl: Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919. Hrsg. von
M. Weiler (Husserliana Materialien IV). Dordrecht/Boston/London 2002, 4.

2 Folgende Textausgaben werden zugrunde gelegt: Platon: Werke in 8 Binden. Griech.-
dt. Ubers. von Fr. Schleiermacher u.a. Hrsg. von G. Eigler. Darmstadt 31990; Platon:
Phaidon. Griech.-dt. Ubers. und hrsg. von B. Zehnpfennig. Hamburg 1991; Platon: Po-
liteia. In: Sémtliche Werke in zehn Béiinden. Griech.-dt. Nach der Ubers. Fr. Schleierma-
chers hrsg. von K. Hiilser. Bd. 5. Frankfurt/Leipzig 1991; Platon: Timaios. Griech.-dt.
Ubers., Anmerkungen und Nachwort von Th. Paulsen und R. Rehn. Stuttgart 2003.

30

24.01.2028, 10:20:34. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Politeia. Hier werden im obersten Seins- bzw. Erkenntnisbereich der
Vernunfteinsicht (n0ésis) im Unterschied zu dem darunter liegenden
Bereich der Verstandesgewissheit (dianoia) unter Verwendung der dia-
lektischen Methode die Voraussetzungen ebenfalls hinterfragt, bis man
bzw. so dass man zu einem voraussetzungslosen Ursprung (arché an-
hypothetos) gelangt, dem Anfang von allem (arché pantos), der Idee
des Guten, die gemif3 der Bestimmung am Ende des Sonnengleichnis-
ses »jenseits der Ousia« (epekeina tés ousias, 509b) liegt.3

Darauthin (I1I) soll die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in
den Bildungskanon der »Philosophenherrscher« (Politeia VII) einge-
ordnet werden, um daran aufzuzeigen, dass die seit Aristoteles vorherr-
schende Einteilung der philosophischen Wissenschaften (Met. E 1) be-
reits bei Platon angelegt ist: Im Unterschied zu den eigentlich als
»Kiinste« (technai) zu bezeichnenden und nur bisweilen so genannten
Wissenschaften, namlich den mathematischen Disziplinen, denen wie-
derum Gymnastik und musische Bildung vorausgehen, darf allein die
Dialektik mit Recht als Wissenschaft (epistémé) gelten. Zudem wird
sich herausstellen, dass die Lebensweise des Philosophen — ndmlich
seine Sorge um die Seele (epimeleia tés psychés), wie sie programma-
tisch in der Apologie zum Ausdruck kommt — und die Begriindung der
Philosophie als Wissenschaft nicht Themen zweier vollig disparater
Disziplinen darstellen, sondern jene Dialektik sich gerade als dasjenige
erweist, womit sich der um die Seele des Menschen, genauer: um den
verniinftigen, unsterblichen Seelenteil als dessen wahres Selbst sich
kiimmernde Philosoph befasst.

3 K. E. Kaehler ordnet jene arché, d.h. das Prinzip, wonach das Erste zu Allem jenseits
alles Seienden und seiner Erkenntnis sei, der zweiten, mittleren Epoche der Metaphysik
zu, im Unterschied zu dem absoluten Subjekt als vollendetem Prinzip der neuzeitlichen
Metaphysik, das sich nicht nur als »das Erste zu Allem, sondern schliefSlich — eben in der
Vollendungsphase der geschichtlichen Neuzeit — auch das Erste in Allem« erweist, und
erortert dariiber hinaus dessen Transformation in das dezentrierte Subjekt als Prinzip
der Philosophie »nach« der Metaphysik, als Prinzip des nachmetaphysischen Denkens.
Vgl. K. E. Kaehler: »Hegel und das Prinzip der neuzeitlichen Metaphysik«. In: Meta-
physik als Wissenschaft. Hrsg. von D. Fonfara. Freiburg/Miinchen 2006, 346366, hier:
348, 350, 360; ders.: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch iiber das Re-
sultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Ch. Hubig. Berlin/New York 2002, 323-336.

31

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

I.  Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons
Seelenlehre

Auch wenn in der Forschung bisweilen der Anschein erweckt wird, es
gebe bei Platon eine Lehre vom Ich* oder im Rahmen einer »pythago-
reisierenden Theorie« der Seele im Phaidon zumindest ein »okkultes
Ich«® oder in Frithdialogen gar eine Grundlegung der Subjektivitit®
bzw. einen Vorldufer moderner Selbstbewusstseinstheorien,” soll im
Folgenden dafiir argumentiert werden, dass Platon allenfalls Uberle-
gungen zum Selbst des Menschen im Kontext seiner Tugend- und See-
lenlehre anstellt, indem er in den Frithdialogen Charmides und Alki-
biades I, in Politeia IV und IX, im Timaios und in den Nomoi die Seele
oder einen besonderen Teil der Seele als das Selbst oder wahre Selbst
des Menschen bestimmt.®

Im Frithdialog Charmides wird bereits die Frage nach der Selbst-
erkenntnis oder nach dem Selbst aufgeworfen.’ Mit Riickgriff auf die

+ Vgl. W. Senz: Platons Lehre vom Ich im Rahmen der Vergegenwirtigung der dialek-
tischen Differenz. Frankfurt a. M./New York 2002, bes. 7, 215-218. Untersucht werden
in dieser Arbeit die Dialoge Sophistes, Politikos und Timaios. Die erstgenannten Dialoge
seien Konstruktionen als Konsequenzen einer partiell defizitir konzipierten noetischen
Dialektik. In einer Riickprojektion der Kantischen Transzendentalphilosophie auf Platon
werden Inkonsequenzen in dessen Aussagen iiber das Ich ausgemacht.

5 Vgl. A. Bichli/A. Graeser: Art. »Seele«. In: Grundbegriffe der antiken Philosophie.
Hrsg. von A. Béchli und A. Graeser. Stuttgart 2000, 177-185, hier: 183.

¢ F.von Kutschera (Platons Philosophie. Bd. III. Paderborn 2002, 253-263) sieht diese
Grundlegung der Subjektivitit in dem in seiner Echtheit umstrittenen Dialog Alkibia-
des I.

7 Vgl. K. Gloy: »Platons Theorie der epistémé heautés im Charmides als Vorldufer der
modernen Selbstbewusstseinstheorien«. In: Kant-Studien 77 (1986), 137-164.

8 Zu Recht urteilt E-P. Hager erheblich zuriickhaltender: »Das seiner selbst bewusste
denkende Ich und Subjekt des Menschen [...] ist bei Platon noch nicht eigens zum
Thema gemacht, sondern nur am Rande angedeutet.« (Hager: »Vom Sokratischen Zwei-
fel zur platonischen Gewissheit«. In: Museum Helveticum 34 (1977), 99-121, hier:
111).

9 Vgl. hierzu E. Martens: Das selbstbeziigliche Wissen in Platons Charmides. Miinchen
1973, bes. 39-68; G. Santas: »Socrates at Work on Virtue and Knowledge in Plato’s
Charmides«. In: Exegesis and Argument. Studies in Greek Philosophy, presented to
G. Vlastos. Hrsg. von E. N. Lee u.a. Assen 1973, 105-132; T. G. Tuckey: Plato’s Char-
mides. Cambridge 1951. ND Amsterdam 1968, bes. 23-26, 107 {.; Th. Ebert: Meinung
und Wissen in der Philosophie Platons. Untersuchungen zum Charmides, Menon und
Staat. Berlin/New York 1974, 55-69; G. Schmidt: »Platons Vernunftkritik oder die
Doppelrolle des Sokrates im Dialog Charmides«. In: ders.: Der platonische Sokrates.

32

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Maxime hippokratischer Therapie, dass mit dem Ganzen auch der Teil
zu behandeln sei, konne man die Augen nicht heilen ohne den Kopf,
diesen nicht ohne den Leib und den Leib nicht ohne die Seele (156e).
Vielmehr miisse man auf das Ganze seine Sorge (epimeleia) richten.
Da alles aus der Seele entspringe, mdge man sie durch schone »logoic,
durch die in der Seele die Tugend der Besonnenheit (séphrosyné) ent-
stehe, zuerst und am meisten behandeln (malista therapeuein), um
dem Kopf und dem iibrigen Korper Gesundheit zu verschaffen
(157a-b). Ein Mensch, der sich selbst nicht kennt (agnoounta auton
heauton), kann nicht besonnen sein (164d), denn das Sich-Selbst-Er-
kennen (to gigndskein heauton), d.h. die Erkenntnis seiner selbst,
macht gerade die Besonnenheit aus. Sie ist unter allen Erkenntnissen
sowohl Erkenntnis ihrer selbst als auch Erkenntnis der iibrigen Er-
kenntnisse, ja sogar die Erkenntnis der Unkenntnis (166e—~167a). Der
Besonnene wird daher sich selbst erkennen und auch begriinden kén-
nen, was er wirklich weifs und was nicht, und ebenso bei anderen beur-
teilen konnen, was sie wissen oder zu wissen glauben. Besonnenheit
erweist somit sich zwar als ein Wissen seiner selbst und der iibrigen
Arten von Wissen, aber {iber dessen Inhalt kann man nichts aussagen
(170d). Denn dass wir als dem Wissen gemifs Handelnde auch gut und
gliicklich wiren, kénnen wir dadurch nicht einsehen (173d). Es wird
weder die Gesundheit noch einen Nutzen bewirken (175a). Das Vor-
trefflichste von allen darf allerdings nicht vollig nutzlos sein. Die Un-
tersuchung tiber das Wesen der Besonnenheit endet somit aporetisch,
ohne die Wahrheit gefunden zu haben (alétheian heurein, 175d),
schlieBSlich haben sich ja die Besonnenheit und damit ebenso die Uber-
legungen zum Sich-Selbst-Erkennen als etwas véllig Unniitzes heraus-
gestellt. 10

Alkibiades 1, ein weiterer Frithdialog, umschreibt im ersten Teil

Gesammelte Abhandlungen 1976-2002. Wiirzburg 2006, 59-114, bes. 69-83; D. A.
Hyland: The Virtue of Philosophy. An Interpretation of Plato’s Charmides. Oxford 1981
sowie neuerdings M. Erler: Platon. Miinchen 2006, 108-112; ders.: »Platon«. In: Grund-
riss der Geschichte der Philosophie. Begriindet von Fr. Uberweg. Véllig neu bearbeitet
und hrsg. von H. Holzhey. Bd. 2, Teil 2: Die Philosophie der Antike. Hrsg. von H. Flas-
har. Basel 2007, 104—109.

10 Vgl. hierzu W. Schulz: »Das Problem der Aporie in den Tugenddialogen Platos«. In:
Die Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Hrsg. von D. Henrich, W. Schulz und
K.-H. Volkmann-Schluck. Tiibingen 1960, 261-275; B. Waldenfels: Das sokratische
Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis. Meisenheim a. Gl. 1961; M. Erler: Der Sinn der
Aporien in den Dialogen Platons. Berlin 1987.

33

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

das Nicht-Wissen als angebliches oder vermeintliches, nach Vollkom-
menheit strebendes Wissen. Hierzu bedarf es einer Sorge um sich
selbst (epimelésténai sautou, 127e). Wir miissen aber erst wissen, was
wir selbst sind (ti esmen autoi, 128e), d. h. was der Mensch ist, um auch
wissen zu kénnen, worin die Sorge um uns selbst (epimeleia hemén
autén) besteht.!! Also nur wenn wir das Selbst an sich (auto tauto)
finden, konnen wir auch finden, was wir selbst sind. Wie nun der
Schuster als der Gebrauchende von dem Werkmesser, das er gebraucht,
verschieden ist, so auch der Mensch von seinem Leib, den er gebraucht
(129a—e). Gebraucht wird dieser niamlich von der Seele. Demnach ist
der Mensch entweder die Seele oder der Leib oder beides zusammen als
ein Ganzes. Da er das den Leib Regierende sein muss, dieser aber nicht
selbst regiert, sondern regiert wird, bleibt nur {ibrig, dass der Mensch
entweder nichts oder aber seine Seele ist. Folglich erweist sich die Sorge
um sich selbst als eine Sorge um die Seele (epimeleia tés psychés).
Denn sie ist der »Kern« des Menschen, > macht ihn in seinem Wesen
aus und regiert ihn (archein), und damit zugleich auch den Leib. Es gibt
an uns selbst demnach nichts Eigentlicheres (kyridteron) als die Seele
(130a—d). Deshalb haben wir uns vor allem um sie zu sorgen (132c).
Wie aber konnen wir das Selbst (auto) am genauesten kennenlernen,
d.h. uns selbst erkennen?

Wie wir unser eigenes Auge in einem anderen Auge am genaues-
ten in dessen Zentrum, der Pupille, gleichsam in einem Spiegel, als
Abbild des Hineinschauenden erblicken, und zwar an der Stelle (topos)
des Auges, der dessen Tugend eigentlich innewohnt, und wie dabei das
Sehende mit dem Gesehenen zusammenfillt und somit gleichartig ist,
so erkennt auch die Seele sich selbst am besten, wenn sie in eine andere
Seele »schaut«, und am ehesten (malista) an der Stelle, der die Tugend
der Seele einwohnt, wenn man sich also auf das konzentriert, was die
spezifische und héchste Fihigkeit der Seele ist, nimlich das Denken

1 Th. A. Szlezak bemerkt, dass »das Selbst des Menschen [...] seit dem Groflen Alki-
biades »to hemeis« heif}t. Dieses Wir liegt im bewussten diskursiven Denken, im logis-
tikon also.« (Szlezak: »Psyche: ihr Ort im Menschen, im Kosmos und im Geist nach
Platon und Plotin«. In: Geist und Psyche. Klassische Modelle von Platon bis Freud und
Damasio. Hrsg. v. E. Diising. Wiirzburg 2008, 13-35, hier: 34).

12 Vgl. F von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. III (s. Anm. 6), 257. Vgl. auch die
Erlduterungen von J.-F. Pradeau (Platon: Alcibiade. Traduction inédite, introduction,
notes par J.-P. Pradeau. Paris 22000, 210-216) und N. Denyer (Plato: Alcibiades. Hrsg.
von N. Denyer. Cambridge 2001, 213-237).

34

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

(eidenai) und Einsehen (phronein), worin sie dem Gottlichen gleicht.
Denn es macht ihren gottlichsten Teil aus. Erkenntnis ist letztlich ein
gemeinsamer, dialogischer Prozess in einer Beziehung auf ein Anderes,
und die Selbsterkenntnis besteht offenbar darin, dass jener »Kern« des
Menschen, sein Selbst, in der Seele liegt. Infolgedessen wissen wir, was
fiir uns gut ist, und ebenso, was fiir andere gut ist (133a—e). Das Sich-
Selbst-Erkennen (to heauton gignéskein) gehort hier, wie auch im
Charmides (164dff.), zur Tugend der Besonnenheit (séphrosyné,
131b).

Ist die Echtheit des Groflen Alkibiades umstritten,’ so zeigt sich
in der Apologie (29e—30b), im Gorgias (501bff., 526d ff.) und vor allem
im Phaidon (64e ff., 82d ff., 107c), aber auch in der Politeia (618b—620d)
jener Sokratische Grundgedanke, dass die Sorge um sich selbst nicht als
Sorge um den Leib oder dufSeren Besitz, sondern als Sorge um die Seele
(epimeleia tés psychés) zu verstehen ist.'* Im Phaidon wird in diesem
Zusammenhang auch die Lebensweise des Philosophen deutlich:'5 Die
Seele steht in einem lange wihrenden Verhiltnis zu einem ihr Frem-
den, dem Leib (séma). Nach dem Tod ist sie von ihm abgesondert (ché-
ris) und fiir sich. Der wahre Philosoph kiimmert sich nicht um den
Leib, sondern ist vielmehr — soweit wie moglich — von ihm abgewandt
und der Seele zugewandt. Er bemiiht sich also, die Seele moglichst von
der Gemeinschaft mit dem Leib (koindnia tou sématos) zu lésen. Denn
bei der Erlangung von Einsicht (phronésis) steht er ihr im Weg. Des-
halb denkt die Seele, wobei ihr etwas von dem Seienden (ti tén ontdn)
offenbar wird (64e—65c), dann am besten, wenn nichts Leibliches sie
triibt oder verwirrt (66a), sondern sie am meisten ganz bei sich selbst
(malista auté kath’hautén) ist (65¢). Die Seele des Philosophen verach-
tet und flieht den Leib, sie kann ja nur dann ein jegliches Seiendes —
gemeint sind die Ideen — rein fiir sich fassen, wenn sie soweit wie mdg-
lich vom Leib geschieden ist. Infolgedessen liegt das Geschift des Phi-

13 M. Erler zihlt diesen Dialog zu den Dubia (Erler: »Platon«. In: Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie (s. Anm. 9), 290-294).

14 Vgl. M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 71f.

5 Vgl. zum Phaidon K. Bormann: Platon. Freiburg/Miinchen #2003, 96-140, die Ein-
leitung von B.Zehnpfennig (Platon: Phaidon. Hamburg 1991, VII-XXXIX) sowie
D. Frede: Platons Phaidon: der Traum von der Unsterblichkeit der Seele (Werkinterpre-
tationen). Darmstadt 1999, bes. 18-26, 6377, Th. Ebert: Platon: Phaidon. Ubersetzung
und Kommentar. Gottingen 2004, und F. von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. II.
Paderborn 2002, 7—44.

35

24.01.2026, 10:20:34.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

losophen darin, sein Leben lang zu betreiben, dass seine Seele rein ist,
d.h. sie vom Leib abzusondern und daran zu gewéhnen, moglichst fiir
sich allein zu bestehen, befreit vom Leib wie von Banden (desmoi, 67d).
Thre wahre Natur (aléthés physis) — dasjenige, was sie wirklich an sich
selbst ist, z. B. ob sie vielférmig (polyeides) oder einformig (monoeides)
ist — zeigt sich allerdings erst nach der Loslosung vom Kérper im See-
lengericht (vgl. Politeia X, 611aff.).

Im Phaidon ist aber bereits angedeutet, dass aufgrund der bisheri-
gen Lebensweise eine Seele korperartige Zusitze haben kann. Denn
wenn sie das Korperliche fiir das Wahre hilt, obwohl es nicht so ist,
und die Ideen als das geistig Erfassbare hasst, liegt der grofite Irrtum
vor (83¢-d). Dann wird sie mit dem Korper gleichsam zusammenwach-
sen wegen ihres stindigen Zusammenseins (synousia) mit ihm (81c),
wird an ihn >genagelt< und somit selbst korperartig (sdmatoeides, 83d).
Diese Seelen werden spiter, im Seelengericht, dazu gezwungen um-
herzuirren und Strafe zu erleiden fiir ihre schlechte Lebensweise, bis
sie durch die Begierde des sie noch begleitenden Korperlichen wieder in
einen Leib gebunden werden, und zwar bei einem Leben in Vollerei,
Ubermut und Trunkenheit in Esel, bei einem Leben in Riuberei, Un-
gerechtigkeit und Herrschsucht hingegen in Wolfe, Habichte oder Gei-
er (81d-82a). Diejenigen Seelen, die Tugenden wie Besonnenheit und
Gerechtigkeit nur aus Gewohnheit und Ubung, aber ohne jegliche Ein-
sicht ausiibten, gehen in eine gesellige und zahme Gattung ein, etwa in
Bienen, Wespen oder Ameisen oder wieder in Menschen (82b). Wenn
eine Seele hingegen ganz bei sich selbst ist, wird sie des Reinen (katha-
ron), immer Seienden (aei on), Einférmigen (monoeides), Unsterb-
lichen (athanaton) und Géttlichen teilhaftig (synousia tou theiou,
83e). Wann immer ihr dies moglich ist, ndmlich bei der Einsicht
(phronésis), hat ihr Umbherirren ein Ende und verhilt sie sich immer
gleich, weil sie jenes sich immer gleich Verhaltende bertihrt.

Da es dem Korper von Natur aus zukommt zu dienen (douleuein)
und beherrscht zu werden (archesthai), der Seele jedoch zu herrschen
(archein), ist sie dem Gottlichen, Unsterblichen, geistig Erfassbaren
(noéton), Einformigen, Unauflosbaren (adialyton) und immer gleich
und selbig sich Verhaltenden (aei hdsautds echei kata tauta) sehr ahn-
lich (homoiotaton, 80b) und eng verwandt, der Korper aber dem
Menschlichen (anthrépinon), Sterblichen (thnéton), geistig Unerfass-
baren (anoéton), Vielformigen (polyeides), Auflsbaren (dialyton) und
nie gleich und selbig sich Verhaltenden. Die Seele eines philosophi-

36

24.01.2028, 10:20:34. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

schen Menschen kann sich Ruhe verschaffen, indem sie der Uberle-
gung (logismos) folgt und das Wahre (aléthes), Géttliche (theion) und
der Meinung Unzugingliche (adoxaston) erkennt (84a). Eine solche
Seele geht nach dem Tod fort zu dem ihr Ahnlichen (homoion, 81a),
d.h. zu dem Unsichtbaren, Unsterblichen und Einsichtigen (phroni-
mon), wo sie Gliickseligkeit erlangt und ganz bei sich selbst ist, ge-
trennt von Irrtum, Unverstand (anoia) und anderen menschlichen
Ubeln. Nur der wissensliebenden (philomathés) und vollkommen rei-
nen (pantelds katharon) Seele des Philosophen ist es vergonnt, in das
Geschlecht der Gotter (genos theén) zu gelangen (82b—c). Denn er er-
kennt, dass die Seele im Korper gefesselt (82¢) und gezwungen ist,
durch ihn wie durch ein Gefingnis hindurch das Seiende, die Ideen, zu
betrachten, stellt fest, dass die Untersuchung mittels der Sinne voller
Tduschung ist, und versucht deshalb, jene Fessel zu lgsen — also die
Sinne nicht zu gebrauchen, es sei denn, dies ist notwendig, wie zu Be-
ginn des Wiedererinnerungsprozesses (73¢, 76a) — und nicht das Wahr-
nehmbare und Sichtbare anstelle des geistig Erfassbaren (noéton) und
Unsichtbaren (aides) fiir das Wahre zu halten. Entscheidend ist also
eine Loslgsung (lysis) der Seele vom Korperlichen als einem ihr Frem-
den und damit eine Enthaltung von Lustempfindungen und Begierden,
soweit sie es vermag, und zwar sowohl jetzt als auch spiter.

Grundsitzlich wird die Seele im Phaidon als ein dem Unzusam-
mengesetzten sehr Ahnliches und ihm eng Verwandtes charakterisiert
und nicht von einzelnen Teilen der Seele gesprochen. In anderen Dia-
logen nimmt Platon jedoch eine Differenzierung verschiedener Ver-
mogen oder Arten der Seele vor. Wihrend im Gorgias die Tugend der
Besonnenheit als eine Geordnetheit der Seele bestimmt wird
(506¢-507a) und somit implizit mehrere Komponenten vorausgesetzt
werden, die untereinander in >Unordnung« geraten konnen, werden in
DPoliteia TV im Kontext der seit Ambrosius von Mailand so genannten
Kardinaltugenden unterschiedliche Seelenvermégen explizit von-
einander abgegrenzt, ebenso bei ihrer Veranschaulichung im Bild vom
Seelentier (Politeia IX) oder im Gleichnis vom Seelenwagen des Phai-
dros. Was aber ist nun angesichts einer solchen Pluralitit von Seelen-
vermogen als das Selbst des Menschen aufzufassen?

In Politeia IV gleicht die Tugend der Besonnenheit einem Ein-
klang (symphdnia) und Zusammenstimmen (harmonia), da sie als eine
Geordnetheit (kosmos) und Mifligung (enkrateia) bestimmter Liiste
und Begierden anzusehen ist (430e). Diese Konstellation bezeichnet

37

24.01.2028, 10:20:34. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

Platon als »Herr-seiner-selbst-Sein« oder »Sich-selbst-Uberlegensein«
(kreitton hautou, 431b).16 Im Hinblick auf die Seele gibt es offenbar
etwas von Natur Besseres und etwas von Natur Schlechteres. Wenn
das erstere iiber letzteres herrscht, bedeutet dies, Herr seiner selbst zu
sein, namlich seine Liiste und Begierden, und damit sich selbst zu be-
herrschen. Aber wenn das kleine von Natur aus Bessere von der Menge
des von Natur aus Schlechteren iiberwiltigt wird, liegt der entgegen-
gesetzte Zustand vor, ein Sich-selbst-Unterlegensein. Besonnenheit ist
somit die Einmiitigkeit (homonoia) des besseren und schlechteren See-
lenvermégens dariiber, welches von beiden regieren (archein) soll
(431d-432a). Die Herrschaft gebiihrt dem Verniinftigen (logistikon),
das fiir die gesamte Seele zu sorgen hat (441e) und dabei von dem
Mutartigen (thymoeides), seinem Verbiindeten (symmachos) gegen
das Begehrungsvermégen (epithymétikon), unterstiitzt wird. Daraus
ergibt sich als Bestimmung der Gerechtigkeit, dass ein jedes Seelenver-
mogen nicht Fremdes verrichtet (allotria prattein), d.h. die verschiede-
nen Krifte in der Seele nicht vielgeschiftig sind (polypragmonein),
sich nicht gegenseitig in Tatigkeiten der anderen einmischen, sondern
jedes das Seinige und ihm wirklich Angehorige (6 onti ta oikeia) tut,
sich selbst beherrscht (arxanta auton hautou) und ordnet (kosmésan-
ta), somit Freund seiner selbst (philon heautd) ist und zu einer Zusam-
menstimmung beitrigt (443d). Eine auf diese Weise geordnete und ge-
rechte Seele zeichnet sich durch ein naturgemifles Verhiltnis von
Herrschen und Beherrschtwerden (kratein kai krateisthai) aus (444d).
Eine solche harmonische Konstellation kann man mit den drei Haupt-
gliedern Grundton, Terz und Quinte eines wohlgestimmten Akkords
vergleichen, weil hier auch aus vielen einer wird.

Aus der Annahme mehrerer Seelenverméogen resultiert sowohl
ein geforderter Bezug auf sich selbst bzw. auf das Seinige als auch das
Verdikt, sich auf etwas Unnatiirliches und daher Fremdes zu richten,
deshalb wird die Beherrschung seiner selbst fiir eine gesunde Seele ver-
langt. Je nachdem, welches Vermégen in einer Seele die Leitung inne
hat, spricht Platon von drei Arten (tritta gené) von Menschen (Politeia
IX, 580d-581e): Regiert das Vernunftvermogen (logistikon), ist der

16 Vgl. zur Besonnenheit in Politeia IV K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 158£,; J. An-
nas: An Introduction to Plato’s Republic. Oxford 1981, 115-118; W. Kersting: Platons
Staat. Darmstadt 22006, 151-155, 167f., und jiingst F. Finck: Platons Begriindung der
Seele im absoluten Denken. Berlin/New York 2007, 216—218.

38

24.01.2026, 10:20:34.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Mensch weisheitsliebend (philosophos), im Fall des Mutartigen (thy-
moeides) ist er streitliebend (philonikos), und wenn das Begehrungs-
vermogen (epithymétikon) herrscht, handelt es sich um einen eigen-
niitzigen (philokerdés) Menschen (581c). Im Bild vom Seelentier
(588c-592b), das aus einem vielgestaltigen Wesen, einem Lowen und
vor allem aus dem »inneren Menschen des Menschen« (tou anthrépou
entos anthrépos, 589a) besteht, der das Vernunftvermogen représen-
tiert, zeigt sich, dass es fiir einen Menschen das Beste ist, wenn das
Gottliche (theion) und Einsichtige (phronimon) ihn lenkt (590d).7

Im Spitdialog Timaios wird deutlich, warum Platon in jenem Bild
vom Seelentier das verniinftige Seelenvermogen (logistikon) als gott-
lich bezeichnet. Denn gemifs dem Mythos von der Weltentstehung
ahmten die Geschopfe den Schépfer (démiourgos) nach und brachten
das unsterbliche Prinzip (arché athanatos) der Seele in einen Kérper, in
dem sie eine andere Art (to allo eidos) der Seele hinzuftigten, namlich
das Sterbliche (to thnéton), das heftige und notwendige Empfindungen
(pathémata) in sich hat. Weil die Geschopfe sich aber scheuten, den
gottlichen, verniinftigen Teil der Seele zu beflecken, der sich am Kopf
befindet, siedelten sie den sterblichen Teil értlich getrennt (chéris) von
jenem an der Brust an, setzten den Hals dazwischen und das Mutartige
(thymoeides) zwischen Zwerchfell und Hals, allerdings niher an den
Kopf, um als Verbiindeter der Vernunft mit ihr zusammen die Begier-
den leichter in Schranken halten zu konnen, und schliefSlich das Begeh-
rungsvermogen (epithymétikon), das noch weiter unten zwischen
Zwerchfall und Nabel liegt (69d-70d). Auf diese Weise wurden die
beiden sterblichen Seelenteile deutlich von dem gottlichen Kern abge-
hoben, dem allein unsterblichen Vernunftvermégen, aufgrund dessen
der Mensch ja »kein irdisches, sondern ein himmlisches Gewichs« ist,
dessen Wurzeln im Himmel befestigt sind (vgl. Tim. 90a). Die Sorge
um die Seele muss sich deshalb auf den rationalen Seelenteil als das
wahre, unsterbliche Selbst des Menschen konzentrieren.!8

Ahnlich dufert sich Platon auch am Ende seines letzten Werkes,
der Nomoi: Die Seele ist dem Korper vollkommen iiberlegen und schon
in diesem Leben (en t6 bié) dasjenige, was das Selbst eines jeden von

17 Zum Seelentier in Politeia IX vgl. K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 147 f.; W. Kers-
ting: Platons Staat (s. Anm. 16), 301-304, und jiingst Th. A. Szlezak: »Psyche: ihr Ort
im Menschen, im Kosmos und im Geist nach Platon und Plotin« (s. Anm. 11), 20-22.
18 Vgl. hierzu M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 134-139, 196{.

39

24.01.2028, 10:20:34. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

uns ausmacht. Dieses wahre Selbst, die unsterbliche gottliche Seele,
enteilt dann spiter zu »anderen Gottern« (alloi theoi), um ihnen Re-
chenschaft abzulegen (logon didonai), was fiir die Guten ermutigend
ist, fiir die Schlechten hingegen tiberaus schrecklich (XII, 959a—b).1? Im
Zusammenhang mit dem Primat der Seele gegentiber dem Korper kri-
tisiert Platon vorsokratische Auffassungen: Fiir ihn ist die Seele das
Alteste (presbytaton) und Géttlichste (theiotaton) von allem bewegten
Hervorgebrachten (966e) und somit auch alter als der Kérper, wihrend
die fritheren Philosophen jene fiir jiinger hielten und folglich die Kér-
per fiir die Ursachen (aitiai) des gesamten Kosmos (967b—c). Womit
sich nun die unsterbliche und verniinftige Seele, unser wahres Selbst,
genau befasst, soll im folgenden Abschnitt {iber Platons Begriindung
der Philosophie als Wissenschaft erliutert werden.

[l. Die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft in Platons
mittleren Dialogen

Die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft kann nur gelingen,
wenn eine Riickfiihrung auf ein erstes Prinzip (arché) méglich ist, wo-
von alles Ubrige abhingt. Als Grundlegung der Philosophie bzw. der
»abendlandischen Metaphysik«2 gilt Platons Phaidon, der zunichst
erortert werden soll. AnschliefSend soll die sich dort findende Riickfiih-
rung auf etwas Hinreichendes (hikanon, 101e), von dem es keine wei-
teren Voraussetzungen mehr gibt, mit dem Liniengleichnis (Politeia
VI) verbunden werden, da sich dort dasjenige, womit der Riickgang

19 Vgl. hierzu auch die ausfiihrliche Schilderung des Seelengerichts in Politeia X, 614a
ff.

20 H. Wagner (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissenschaft (Phae-
do 99D-107B)« [1966]. ND in: ders.: Kritische Philosophie. Systematische und histori-
sche Abhandlungen. Hrsg. von K. Birthlein und W. Flach. Wiirzburg 1980, 175-189,
hier: 185) bemerkt zutreffend: »Die Ideenlehre ist als Lehre vom Transzendenten Meta-
physik, diese Metaphysik wurde geschaffen, mufite geschaffen werden, damit eine
Grundlage fiir alles Erkennen und Begreifen da sei.« — G. Reale (»Die Begriindung der
abendlindischen Metaphysik: Phaidon und Menon«. In: Platon. Seine Dialoge in der
Sicht neuer Forschungen. Hrsg. von Th. Kobusch und B. Mojsisch. Darmstadt 1996,
6480, hier: 72-75) verbindet mit dem Phaidon ebenfalls die Begriindung der abend-
lindischen Metaphysik, allerdings vor dem Hintergrund der >Ungeschriebenen Lehrex.
Auch M. Erler (Platon (s. Anm. 9), 143) bezeichnet Platon jiingst als » Vater der Abend-
lindischen Metaphysik«.

40

24.01.2026, 10:20:34.


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

endet, als Erstes oder Anfang von allem erweist, namlich als der nicht
weiter hinterfragbare und daher voraussetzungslose Ursprung (arché
anhypothetos).

Im Phaidon wird gemeinhin ein Abschnitt als sog. Autobiographie
des Sokrates bezeichnet (96a—102a), die als Erwiderung auf zwei Ein-
winde der pythagoreisch inspirierten Gesprichspartner Simmias und
Kebes eingeflochten wird, weil der Dialog sich im Anschluss an das
3. Argument fiir die Unsterblichkeit der Seele verlagert hat auf die
generelle Frage nach den Ursachen (aitiai) alles Entstehens und Ver-
gehens. Zu deren Beantwortung werden zunichst die Ansichten der
ionischen Naturphilosophen betrachtet (96a—97b), darauf die Nous-
Lehre des Anaxagoras (97b—99¢) und schliefSlich Sokrates’ eigene
Suche nach den wahren Ursachen mit Hilfe seiner Methode gemif3
bestimmter Voraussetzungen (hypotheseis), der hypothetischen Me-
thode (99d-102a).

Sokrates hatte sich von Anaxagoras, nach dessen Lehre der Nous
alles ordne (diakosmein) und die Ursache von allem (aitios pantdn) sei,
erhofft, einen Lehrer fiir die Ursachen des Seienden (aitiai peri ton
ontdén) gefunden zu haben. Dieser werde ihm sicher sagen kénnen, ob
die Erde rund oder flach sei, ihm ihre Ursache und Notwendigkeit er-
hellen (97c—e) und ebenso iiber Sonne, Mond, Sterne und andere kos-
mologische Fragen Auskunft geben konnen, und zwar jeweils unter
dem Aspekt, inwiefern es fiir ein jedes so, wie es ist, besser ist. Hier
wird der Ubergang von der mechanischen Welterklirung und ihren
materiellen Bedingungen zu einer teleologischen Ursichlichkeit deut-
lich, wenn alles sinnvoll und eines Guten wegen geschieht. Doch nach
der Lektiire der Schrift des Anaxagoras wurde diese Erwartung des
Sokrates enttduscht. Anaxagoras gebe, so die Kritik, gar keine Ursa-
chen fiir die Ordnung der Dinge (pragmata) an, sondern schiebe Luft,
Ather und vieles andere Sonderbare (atopa) vor (98c). Und obwohl er
den Nous als allein ohne jede Mischung, unbeschriankt (apeiron) und
selbstherrschend (autokrates) charakterisiert, falle er ins Stoffliche zu-
riick, wenn dieser Nous zugleich als das »Feinste und Reinste von allen
Sachen (leptotaton pantén chrématon kai katharétaton)« gilt.?! Sokra-

21 Anaxagoras: DK 59, B 12. In: Die Vorsokratiker 11. Griech.-dt. Ubers. und Erliute-
rungen von J. Mansfeld. Stuttgart 22003, 198-201. Vgl. zu Anaxagoras’ Nous-Lehre
und Platons Anaxagoras-Kritik K. von Fritz: »Der Nous des Anaxagoras«. In: Archiv
fiir Begriffsgeschichte 9 (1964), 87-102; Th. Buchheim: Die Vorsokratiker. Miinchen

41

24.01.2028, 10:20:34. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

tes wirft Anaxagoras vor, statt Ursachen auf wahrhafte Weise (aitiai
alethds, 98e), d.h. eigentliche, verniinftige Ursachen mit Riicksicht
auf das Beste, nur Faktoren anzufiihren, ohne welche das Verursachen-
de nicht Verursachendes ist, die somit lediglich als Mittel fungieren.
Thre Bezeichnung als Ursachen halt Platon hier fiir unpassend (99a-b),
spiter im Timaios nennt er sie Mit-Ursachen (synaitiai, Tim. 46e).
Sokrates beteuert, gerne jemandes Schiiler geworden zu sein; aber
dass das Gute als Ziel-Ursache alles verbindet und zusammenhilt, wo-
rin seine eigene Lehre durchschimmert, hat er in keiner friiheren An-
sicht entdecken konnen. Allerdings ist er weder imstande, eine derarti-
ge Ursache selbst zu finden (autos heurein, 99¢) noch von einem
Anderen zu lernen (par’ allou mathein). So muss er sich auf der Suche
nach Ursachen mit der »zweiten Fahrt« (deuteros plous, 99d) zufrieden
geben. Jener Begriff aus der Seefahrt besagt, dass man, wenn es nicht
hinreichend Wind zum Segeln gibt (erste Fahrt), selbst aktiv rudern
muss (als zweite Fahrt). Die »erste« Fahrt wiire dann analog die unmit-
telbare, intuitive Erfassung der Ursache ohne jede eigene Anstrengung.
Da diese Ursache aber nicht stofflich ist bzw. zu ihrer Auffindung die
sinnliche Wahrnehmung nicht hinreicht, bleibt dem Menschen nur die
zweite Fahrt, und zwar durch Denken.?? Sokrates nimmt seine Zu-
flucht zu den Argumenten oder Erklarungen (logoi), um die Wahr-
heit iiber das Seiende (alétheia ton ontdén, 99e) zu betrachten. Dabei

1994, 213-220; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 112-120; Th. Ebert: Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 343-349; R. M. Dancy: Plato’s Introduction of Forms. Cambridge
2004, 291-304, und F. Karfik: Die Beseelung des Kosmos. Untersuchungen zur Kosmo-
logie, Seelenlehre und Theologie in Platons Phaidon und Timaios. Miinchen/Leipzig
2004, 22-28.

2 Vgl. zur »zweiten Fahrt« bzw. zur Hypothesis-Methode Th. Ebert: Platon: Phaidon
(s. Anm. 15), 350-359; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 120-129; C.J. Rowe:
Plato: Phaedo. Cambridge 1993, bes. 238f. — R. Turnher fasst die »zweite Fahrt« dahin-
gehend auf, dass man anfinglich nicht in der Lage ist, die Ideen direkt zu schauen,
allerdings vor dem Hintergrund eines defizitiren Dialektikbegriffs bei Platon (Turnher:
»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung eines neuen Para-
digmas«. In: Platon iiber das Gute und die Gerechtigkeit. Hrsg. von D. Barbaric. Wiirz-
burg 2005, 109-120, hier: 118). Vgl. zu anderen Deutungen der »zweitbesten Fahrt« mit
Beriicksichtigung der aktuellen Forschungsergebnisse F. Finck: Platons Begriindung der
Seele im absoluten Denken (s. Anm. 16), 11-29.

3 M. Erler (Platon (s. Anm.9), 148-150) gibt »logoi« zutreffend mit » Argumente«
wieder, durch die allein Rechenschaft iiber etwas abgelegt werden kann, H. Wagner hin-
gegen mit »Gedanken« (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissen-
schaft« (s. Anm. 20), 177f., 187).

42

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

wird die Erklirung, welche man fiir die stirkste und stichhaltigste hilt,
zugrunde gelegt (hypothemenos, 100a) und dann dasjenige als wahr
gesetzt, was mit ihr iibereinstimmt (symphdnein), und was nicht als
unwahr; anschlieSend schreitet man zur nichst hoheren Annahme fort
(101d-e). Mit dieser »Hypothesis-Methode«?* ist nun nichts Neuarti-
ges (ouden kainon, 100b) gemeint, sondern das Aufzeigen der Ursache
in einem Riickgriff auf Altbekanntes: auf die Annahme von Ideen.?

Bereits im Friithdialog Euthyphron wird die Idee als sich selbst
gleich (auto hautd, 5d), Muster (paradeigma, 6e) und das eigentliche
Wesen (ousia, 11a) bestimmt, und anhand der Idee des Schonen im
Symposion dahingehend, dass sie nicht entsteht oder vergeht, nie
wichst oder schwindet, sondern unkérperlich und unverginglich,
immer seiend (aei on), an und fiir sich selbst (auto kath’ hauto), ein-
formig (monoeides), rein (katharon, 211d—e), unvermischt (ameikton),
gottlich (theion) und ihrer Natur nach wunderbar (thaumaston tén
physin) ist (210e). Im Phaidon gilt die Idee — wie im ersten Abschnitt
bereits skizziert — als sich immer gleich verhaltend, d.h. als unver-
anderlich, sowie als unsichtbar (aides) und nicht durch die Sinne, son-
dern nur durch die Uberlegung des Denkens (logismos tés dianoias)
erfassbar.

So greift Platon auch in jenem Argumentationsgang des Phaidon
bei der Suche nach den Ursachen auf die Annahme von Ideen zuriick,
namlich als eine Art der Ursdchlichkeit (eidos tés aitias): Es gebe ein

2 Vgl. hierzu P. Stemmer: Platons Dialektik. Berlin/New York 1992, 262-267; S. Scol-
nicov: Plato’s Method of Hypothesis in the Middle Dialogues. Cambridge 1973; V. Ka-
rasmanis: The Hypothetical Method in Plato’s Middle Dialogues. Oxford 1987; L. C. H.
Chen: Acquiring Knowledge of the Ideas. A Study of Plato’s methods on the Phaedo, the
Symposium and the central books of the Republic. Stuttgart 1992.

2 Zu vier wesentlichen Kennzeichen einer Idee als (1) Eines und Allgemeines, (2) das
Seiende selbst, (3) das stiindig Bleibende und (4) das rein Gedachte vgl. D. Fonfara: Die
Ousia-Lehren des Aristoteles. Untersuchungen zur Kategorienschrift und zur Meta-
physik. Berlin/New York 2003, 25-29; zur Bedeutung der Ideen vgl. M. van Ackeren:
Das Wissen vom Guten. Bedeutung und Kontinuitit des Tugendwissens in den Dialogen
Platons. Amsterdam/Philadelphia 2003, 159-165. — Anstelle einer methodisch gegen
Einwinde abgesicherten Ideenlehre oder gar Ideentheorie, wovon Th. A. Szlezak (Die
Idee des Guten in Platons Politeia. Beobachtungen zu den mittleren Biichern. St. Au-
gustin 2003, 43, 54, 76) ausgeht, spricht W. Wieland (Platon und die Formen des Wis-
sens. Gottingen 21999, 150, 156, 198f.) nur von einer Ideen-Annahme, D. Frede (Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 120-129) und J. Opsomer (»Drittes Bett, Artefakt-Ideen und die
Problematik, die Ideenlehre zu veranschaulichen«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s.
Anm. 3), 73-88, hier: 76, 86-88) von einer Ideen-Hypothese.

43

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

Gutes an sich, ein Schones an sich usw. Offenbar sieht er in der jewei-
ligen Idee die Erklirung mit der besten Begriindung und gréf3ten Plau-
sibilitét fiir das Sosein der Sinnendinge als die einzige, in der Priifung
iibrig gebliebene Voraussetzung. Es sind z. B. die vielen schonen Dinge
trotz ihrer jeweiligen Verschiedenheit auf das Schone selbst als ihre
Ursache zurtickzufithren wegen der Teilhabe-Relation: »Wenn etwas
anderes schon ist aufler dem Schonen selbst, dann wegen nichts ande-
rem, als weil es teilhat an jenem Schénen« (metechei ekeinou tou ka-
lou). Angesichts dieser schliissigen Argumentation (logos) konne er die
anderen »weisen Ursachen« (allai aitiai sophai) — hier wird die Ironie
des Sokrates deutlich — nicht verstehen, die er fiir unzureichend halt.
Denn nichts anderes macht die schénen Dinge schon als jenes Schone
selbst, und zwar durch dessen Anwesenheit (parousia) oder durch die
Gemeinschaft (koinénia) mit ihm (100c-d). Dass durch das Schone
selbst alle schonen Dinge erst schon werden, erweist sich also fiir mich
selbst (emautd) und jeden Anderen (allé) als das Sicherste (asphales-
taton, 100d). Analoges wird fiir die Idee der Grofe, der Kleinheit und
der Zweiheit dargelegt. Auf welche Weise soll denn sonst jedes Ding
werden, wenn nicht dadurch, dass es am eigentiimlichen Wesen (idia
ousia, 101c) teilhat?26 Es gibt keine andere Ursache dafiir, dass etwas
zweli ist, als seine Teilhabe an der Idee der Zweiheit. An diese sichere
Voraussetzung (hypothesis asphalés) mége man sich halten und deren
Folgen betrachten. Was von der Voraussetzung hergeleitet wird, wird
auf Ubereinstimmung mit ihr gepriift. Im positiven Fall wird von der
Voraussetzung ihrerseits Rechenschaft abgelegt (logon didonai, 101d),
und zwar auf dieselbe Weise: Es wird eine weitere, namlich die unter
den hoheren als am besten (beltiston) geeignete Voraussetzung voraus-
gesetzt (allé hypothesis hypothemenos). Bewidhrt sich diese erneut, ge-
langt man schliefSlich zu etwas Zureichendem oder Hinreichendem (hi-
kanon, 101e). Denn die Ursachenforschung darf kein infiniter Regress
sein, sondern muss notwendigerweise zu einem Ende kommen. Die fiir

%6 Vgl. zu Teilhabe und Ousia bei Platon F. G. Herrmann: »Metéchein, metalambanein
and the Problem of Participation in Plato’s Ontology«. In: Philosophical Inquiry 25
(2003), 19-56; ders.: »Ousia in Plato’s Phaedo«. In: New Essays on Plato. Language
and Thought in Fourth-Century Greek Philosophy. Hrsg. von F. G. Herrmann. Wales
2006, 43—73, bes. 46—54; M. Dixsaut: »Ousia, eidos et idea dans le Phédon«. In: Revue
philosophique de la France et de I'Etranger 116 (1991), 479-500, ND in: dies.: Platon et
la question de la pensée. Etudes platoniciennes I. Paris 2000, 71-91.

44

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Aristoteles” Philosophie bedeutsame These von der Unmadglichkeit
eines unendlichen Regresses findet sich also bereits bei Platon.

Was aber ist nun jenes Hinreichende? Im Phaidon wird dies nur
indirekt gesagt, indem davor gewarnt wird, nicht wie die Streitredner
Ursprung (arché, 101e) und Hergeleitetes zusammenzuriihren. Offen-
bar ist jenes Zureichende ein nicht weiter hinterfragbares und somit
voraussetzungsloses Prinzip (arché anhypothetos), als welches in der
DPoliteia die Idee des Guten fungiert.?

Zusammenfassend kann man festhalten, dass eine Wissenschaft,
die sich mit den ersten Ursachen des Entstehens und Vergehens befasst,
nicht erst in Aristoteles” Metaphysik (A 3-10), sondern schon in Pla-
tons Phaidon begriindet wird, ndmlich im Rahmen jener >Autobiogra-
phiec des Sokrates (96a—102a). In Verbindung mit einer Kritik an vor-
sokratischen Prinzipienlehren wird Platons » Annahme von Ideen« als
»zweitbeste Fahrt« (deuteros plous, 99d) gerechtfertigt, d.h. Rechen-
schaft iiber sie abgelegt (logon didonai) und als Ursachen (aitiai) fiir
das je verschiedene vielschichtige Sosein der an ihnen teilhabenden
Sinnendinge erwiesen. Die zweitbeste Fahrt fithrt logoi auf Vorausset-
zungen (hypotheseis) zuriick, bis man zu einem Hinreichenden (hika-
non) gelangt, das als Prinzip (arché) zu betrachten ist.

Ein Blick auf das Liniengleichnis (Politeia VI, 509d-511e) bekraf-
tigt dies: Im Zuge der Erorterung des hochsten Lehrgegenstandes (me-
giston mathéma), der Idee des Guten (idea tou agathou),® »durch wel-

7 Diese Verbindung zwischen dem »Hinreichenden« im Phaidon und dem vorausset-
zungslosen Ursprung im Liniengleichnis betont zu Recht W. Wieland (Platon und die
Formen des Wissens (s. Anm. 25), 217), wihrend P. Stemmer (Platons Dialektik (s.
Anm. 24), 262-267) beides deutlich voneinander trennt.

%8 Angesichts der uniibersehbaren Forschungsliteratur zu diesem zentralen Punkt von
Platons Philosophie sei hier nur exemplarisch hingewiesen auf W. Kersting: Platons
Staat (s. Anm. 16), 212-246, und R. Ferber (Platos Idee des Guten. St. Augustin 21989,
57-148). Ferber betont die absolute Transzendenz der Idee des Guten, dasselbe gilt fiir
H.J. Krédmer, Th. Szlezak (in: Platon: Politeia. Hrsg. von O. Hoffe. Berlin 1997, 179-
228) und J. Halfwassen (Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen zu Platon und Plotin.
Stuttgart 1992, 220-264; ders.: »Platons Metaphysik des Guten«. In: Ethikbegriindun-
gen zwischen Universalismus und Relativismus. Hrsg. von K. Engelhard und D. H. Hei-
demann. Berlin/New York 2005, 13—34) als Vertreter der >Ungeschriebenen Lehre<. Vgl.
auch die Sammelbinde von M. Vegetti (Platone. La Repubblica. Vol. V. Libri VI-VIL
Neapel 2003, darin besonders: F. Ferrari: »L'idea del bene: collocazione ontologica e fun-
zione causale«, 287-324) und M. van Ackeren (Platon verstehen. Themen und Perspek-
tiven. Darmstadt 2004).

45

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

che erst das Gerechte und alles, was sonst Gebrauch von ihr macht,
niitzlich und heilsam wird« (505a),% unterscheidet Sokrates im Linien-
gleichnis zwei Bereiche im Gebiet des Denkbaren (topos noétos, 509d),
denen die mathematischen Disziplinen (wie die Geometrie) bzw. die
Dialektik zugeordnet werden. Die ersteren gehen von Voraussetzun-
gen aus (ex hypothesedén), fithren sie aber nicht auf einen Anfang
(arché) zuriick, sondern zielen auf ein Letztes (teleuté) ab. Die Mathe-
matiker legen also keine Rechenschaft iiber ihre Voraussetzungen ab,
hinterfragen diese nicht weiter, sondern fiihren von ihnen aus ihre Be-
weise und gelangen schliellich an ihr Ziel, wobei sie sich sichtbarer
Gestalten (eidé horémena), d.h. sinnlicher Veranschaulichungen be-
dienen und sich auf logoi beziehen, aber nicht von diesen handeln.

Die Dialektik, der zweite Bereich im Gebiet des Denkbaren, geht
zwar auch von bestimmten Voraussetzungen aus, die angesetzt wer-
den, bedarf jedoch keiner sinnlich-wahrnehmbaren Veranschaulichun-
gen, sondern operiert ausschlief$lich mit Ideen (eidé). Diese ergreift die
Vernunft selbst unmittelbar, indem sie mittels des dialektischen Ver-
mogens (dynamis tou dialegesthai) Voraussetzungen nicht als blofSe
Ausgangspunkte (archai), sondern als wirkliche Voraussetzungen (t6
onti hypotheseis) auffasst, um fortzuschreiten und schliefSlich zu dem
voraussetzungslosen Anfang (arché anhypothetos, 510b), dem Anfang
von allem (arché pantos, 511b) zu gelangen, diesen zu erfassen und
wiederum bis zum Ende (teleuté) hinabzusteigen. Dieser Abstieg ist
eine erste keimhafte Andeutung des im Phaidros und vor allem im
Sophistes und im Politikos ausgearbeiteten Dihairesisverfahrens, einer
Einteilung der Begriffe nach Ideen. Was die dialektische Wissenschaft
(epistémé tou dialegesthai) in ihrer Aufstiegs- und Abstiegsbewegung
vom Seienden (on) und Denkbaren (noéton) einsieht, ist sicherer (sa-
phesteron) als das, was die so genannten Kiinste (technai) der Mathe-
matik betrachten, da die Mathematiker von ihren Ausgangspunkten
oder Voraussetzungen keine Vernunfterkenntnis (nous) haben — so
wie die Dialektiker —, sondern nur die Erkenntnisweise einer Verstan-
desgewissheit (dianoia, 511c-d). Infolgedessen erweist sich der Bereich
der Mathematik als etwas »dazwischen« (metaxy), da er nicht mehr

2 Die Funktion der Idee des Guten, Nutzen zu stiften, d.h. alle anderen Ideen iiber-
haupt brauchbar zu machen, hat vor allem W. Wieland (Platon und die Formen des
Wissens (s. Anm. 25), 159-185) hervorgehoben.

46

24.01.2028, 10:20:34. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

zum Bereich der bloflen Meinung (doxa), sondern bereits zum Denk-
baren gehort, aber auch noch nicht zur Dialektik.?

Ahnlich wie im Phaidon die Voraussetzungen auf ein Zureichen-
des, so werden sie im Liniengleichnis innerhalb des obersten Bereiches,
der Dialektik, auf einen keiner Voraussetzung mehr bediirfenden An-
fang zuriickgefiihrt. Dieser voraussetzungslose Ursprung (arché) ist in
der Politeia bekanntlich die Idee des Guten, das Gute selbst. Diese
héchste Idee als »Alma Mater der Ideen«3! begriindet im Bereich des
Denkbaren das wahrhaft und an sich Seiende. Sie ragt somit — als Ur-
sache im Sinne eines konstituierenden Grundes fiir die anderen Ideen
als eigentlich Seiende (ousiai), deren Sein und Bestdndigsein von der
Idee des Guten erst ermdglicht wird — iiber das wesentliche Sein der
iibrigen Ideen hinaus.?? Insofern liegt die Idee des Guten noch jenseits
der Ousia (epekeina tés ousias, 509b), als sie die bereits ontologisch

30 Der dritte Bereich des Liniengleichnisses ist in der Platonforschung umstritten: Wih-
rend K. Bormann (Platon (s. Anm. 15), 69-73) das Verhiltnis zwischen dem Bereich der
Mathematika und den reinen Ideen analog zu Ideen- und Sinnenwelt als Urbild-Abbild-
Relation deutet, d.h. die Mathematika als Abbilder reiner Ideen vor dem Hintergrund
der >Ungeschriebenen Lehre« mit Met. A 6 als ein »Zwischenreich« zwischen Sinnen-
dingen und Ideen, siecht W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25),
212) »in der Gedankenwelt des Liniengleichnisses fiir die Annahme spezifisch mathe-
matischer Gegenstinde keinen Platz« und vertreten J. Mittelstral (»Die Dialektik und
ihre wissenschaftlichen Voriibungen (Buch VI, 510b-511e und Buch VII, 521¢-539d)«.
In: Platon. Politeia (s. Anm. 28), 229-249, hier: 237-243) und W. Kersting (Platons
Staat (s. Anm. 16), 219-223) mit guten Griinden die These, der Bereich handle von
einzelnen mathematischen Ideen, da sich der Mathematiker bereits im Bereich der
epistémé befinde, der wiederum nur Ideen zu seinem Gegenstand haben kann, jedoch
nicht bis zum voraussetzungslosen Anfang als Ursprung von allem gelange. Hingegen
fasst R. Turnher (»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung
eines neuen Paradigmas« (s. Anm. 22), 118) den Bereich der Hypotheseis als »begriff-
lich-sprachliche und gleichnishaft-anschauliche Reprisentation des Ideal-Allgemeinen
auf der Ebene der Dianoia« auf, aber nicht als »eine neben den Ideen bestehende eigene
Klasse von Gegenstindenc, d.h. von Objekten der mathematischen Disziplinen.

31 'W. Kersting: Platons Staat (s. Anm. 16), 218.

32 1. Deretic (»Doppelte Paradoxa. Platon iiber die Idee des Guten«. In: Platon iiber das
Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22), 137148, hier: 145) bezeichnet die »zweite
Seefahrt« im Phaidon als »erste Transzendenz«, nimlich von der Erscheinungswelt zur
Ideenwelt, die Erfassung der Idee des Guten als zweite Transzendenz, da sie »Einsicht
jenseits der Grenzen der ousia gewihrt«, ndmlich als Schau, Betrachtung oder »Erleuch-
tung«. Auch R. Ferber spricht bei der Idee des Guten von einer Transzendenz zweiter
Stufe (»Ist die Idee des Guten nicht transzendent oder ist sie es doch? Nochmals EPE-
KEINA TES OUSIAS«. In: Platon iiber das Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22),
149-174, hier: 153). Zu Einwinden gegen diese Seinstranszendenz vgl. M. Baltes: »Is

47

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

ausgezeichneten Ideen wiederum {iibersteigt als voraussetzungsloser
Ursprung, weshalb sie nicht auf dieselbe Weise Idee sein. Dadurch wird
es noch schwieriger, ein solches Prinzip anzugeben.?* Denn neben jener
berithmten, die Transzendenz betonenden Kennzeichnung des an sich
Guten am Ende des Sonnengleichnisses wird von ihm ebenso gesagt, es
sei — zwar nur mit Mithe (mogis), aber dennoch — zu schauen (hora-
sthai), Ursache (aitia) alles Richtigen und Schonen und die Herrscherin
(kyria) im Bereich des Denkbaren (517b—c) als das Glianzendste (pha-
notaton, 518c) und Gliickseligste unter dem Seienden (eudaimonesta-
ton tou ontos, 526¢), als das Beste oder Trefflichste (ariston) und des-
halb Ziel des Erkennbaren (telos tou noétou, 532b—c). Wie aber kann
dieses im Gesamtkontext des Bildungskanons von den angehenden
Philosophen konkret erreicht werden?

[ll. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse
(mathémata)

In Politeia VIl wird die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in einer
Zusammenschau von Kenntnissen, die im Anschluss an das Hohlen-
gleichnis in ihrer jeweiligen Bedeutung fiir den kiinftigen Philosophen
erldutert werden, niher in den Blick genommen. Dabei entwirft Platon
eine erste Einteilung der philosophischen Wissenschaften: Fiir die von
ihm geforderte »Umlenkung der Seele« (psychés periagdgé, 521c) als
» Auffahrt zur wahren Philosophie« (aléthés philosophia) oder als »Zug
(holkon) der Seele vom Werdenden zum Seienden« sind bestimmte
Kenntnisse (mathémata) als propadeutische Disziplinen hilfreich: Die
musische Ausbildung gehort wie die Gymnastik zu jenem Bildungs-

the Idea of the Good in Plato’s Republic Beyond Being?« [1997]. In: ders.: Dianoémata.
Kleine Schriften zu Platon und zum Platonismus. Stuttgart/Leipzig 1999, 351-371.

33 Offenbar ist sich Platon des Problems einer adéquaten begrifflichen Fassung des Gu-
ten bewusst gewesen, wie eine Stelle im Spitdialog Philebos deutlich macht: Uns sei
»wieder die Kraft des Guten in die Natur des Schénen entflohen. [...] Wenn wir also
nicht in einer Idee (mia idea) das Gute einfangen konnen, wollen wir es in diesen dreien
zusammenfassen — Schonheit (kallos), VerhiltnismaBigkeit (symmetria) und Wahrheit
(alétheia) — und sagen, dass diese als Eines (hen) zu Recht angesehen werden konnen?«
(Phil. 64e—65a). Hier wird das Gute also nicht mehr als Idee bestimmt, es erweist sich
vielmehr als eine Einheit von Schonheit, MaSbestimmtheit und Wahrheit, die sich ge-
wissermafen >dariiberschieben«. Das Gute liegt somit dahinter, ist fiir uns nicht fassbar
und entzieht sich auf diese Weise der Untersuchung.

48

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

kanon. Trotz der in Politeia II-I1I (376e—403c) skizzierten engen Ver-
bindung von Philosophie und Musik, die im Ubrigen auch im Phaidon
zu finden ist,?* erzieht die Musik die Philosophen zwar durch Gewch-
nung mittels des Wohlklangs (harmonia) zur Wohlgestimmtheit und
mittels des Zeitmafles (rhythmos) zu einer Wohlgemessenheit (eu-
rhythmia), flof3t ihnen jedoch keine Wissenschaft (epistémé) ein.
Auch die unedlen Kiinste (banausoi technai, 522b) entfallen. Aber es
gibt etwas Gemeinsames (koinon), das alle Kiinste, Verstandnisse und
Wissenschaften bendtigen und deshalb jeder als erstes erlernen muss:
Zahlenlehre (Arithmetik), Messkunst (Geometrie), Sternenkunde (As-
tronomie) und Harmonielehre als mathematische Kenntnisse (mathé-
mata), die den Philosophen die Schau des Guten erleichtern (526¢). Die
Arithmetik beschiftigt sich mit der Einheit, die Geometrie mit der Er-

3 Im Phaidon berichtet Sokrates von seinen Traumen, in denen er mehrfach den gott-
lichen Auftrag erhilt, sich »musisch zu betitigen« (mousikén poiei, 60e). Diesen zu
erfiillen, ist ihm als Diener Apollons (85b) eine heilige Pflicht. Auf diese Weise wird er
zu dem ermutigt, was er ohnehin die ganze Zeit betreibt, da die Philosophie gerade als
»hochste Form des Musischen« (philosophia megisté mousiké, 61a) gilt.

3% Ein Teil der musischen Bildung betrifft den Gesang (melos), genauer: die zuldssigen
Tonarten, Instrumente und Zeitmafle (rhythmoi, 111, 398c—403c). Tonart und Zeitmaf3
miissen dabei dem Wort (logos) folgen. Die klagenden Tonarten, die vermischt lydische
und hochlydische, sind auszuschliefen, ebenso die bei Symposien iiblichen >weichli-
chen« Tonarten: die ionische und die lydische (399a), es bleiben somit die dorische und
die phrygische Tonart {ibrig. Als angemessene Instrumente kommen Lyra und Kithara
in der Stadt, eine Art Pfeife fiir den Hirten auf dem Land, in Frage. Geeignete Zeitmafle
(Rhythmen oder Taktarten) eines geordneten (kosmios) und tapferen Lebens (andreios
bios) sind Daktylos, Jambus und Trochaios. Das Wohlgemessene folgt dem schénen Vor-
trag, die Art des Vortrags wiederum der Gesinnung der Seele (400a—d). Daraus ergibt
sich im Hinblick auf den hohen Status der Musik fiir die Ausbildung des Philosophen:
»Das Wichtigste in der Erziehung beruht auf der Musik, weil Zeitmaf8 (rhythmos) und
Wohlklang (harmonia) vorziiglich in das Innere der Seele eindringen und sich ihr auf
das Kriftigste einprigen, indem sie Wohlanstindigkeit (euschémosyné) mit sich fiihren
und also auch wohlanstindig machen.« Der so Erzogene wird spiter, wenn ihm die ver-
niinftige Rede (logos) nahegetreten ist, »diese am meisten lieben, da er sie an der Ver-
wandtschaft erkennt. [...] Werden wir nun auch nicht eher Musiker (mousikoi) sein, wir
selbst und die Wichter, die von uns erzogen werden sollen, bis wir die Ideen (ta eidé) der
Besonnenheit (s6phrosyné) und Tapferkeit (andreia) und das, was dem verschwistert ist,
erkennen [...] und denken, dass dies derselben Kunst (techné) und Beschiftigung (me-
leté) angehore? — Ganz notwendig.« (401d—402c). — Dieses Zusammenfallen der see-
lischen Gesinnung mit der Musik, die in der Gestalt (eidos) mit ihr iibereinstimmt
(symphénounta), erweist sich als das Schonste (kalliston) und Liebenswiirdigste (eras-
midtaton, 402d). — Vgl. hierzu G. Schmidt: »Die Rolle der Musik in Platons Staat«. In:
ders.: Der platonische Sokrates (s. Anm. 9), 19-31, bes. 22-27.

49

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

kenntnis des Immerseienden (aei on), so dass auch sie die Seele zur
Wahrheit hinleitet (527b). Analog sind Astronomie und Harmonik,
die die Pythagoreer zu Recht als »verschwisterte Wissenschaften«
(adelphai epistémai, 530d) auffassen, ebenfalls »sehr niitzlich fiir die
Auffindung des Guten und Schénen« (531c¢).

Infolgedessen gelten die mathematischen Disziplinen als Mitdie-
nerinnen und Mitleiterinnen (symperiagdégoi, 533d), als Vorspiele oder
Priludien (prooimia, 531d) fiir die eigentlich zu erlernende Melodie
(nomos), die Dialektik. Sie befassen sich zwar mit dem Seienden, aber
nur traumend, da sie ja unbewegte (akinétoi) Voraussetzungen gebrau-
chen und keine Rechenschaft ablegen. Denn wenn man den Ursprung
von etwas nicht kennt, kann man auch keine Wissenschaft davon be-
treiben. Allein die dialektische Methode hinterfragt auch ihre Voraus-
setzungen und geht bis zum Anfang selbst (arché auté, 533c) zuriick.
Jene Kiinste (technai) — so raumt Platon selbstkritisch ein — habe er aus
Gewohnheit bisweilen Wissenschaften genannt, aber eigentlich be-
notige man fiir sie einen anderen Namen, der etwas >Helleres< besagt
als Meinung (doxa), jedoch etwas >Dunkleres< als Wissenschaft (episté-
mé). Zuvor — namlich im Liniengleichnis — hat Platon ihre Erkenntnis-
weise als Verstandesgewissheit (dianoia) bezeichnet. Da dort dem
obersten Linienabschnitt die hochste Erkenntnisstufe, die Vernunftein-
sicht (noésis), zugeordnet wird, welche hier das gesamte Gebiet des
Denkbaren umfasst und demgegentiber der oberste Bereich als Wissen-
schaft oder Wissen (epistémé, 533e) gekennzeichnet wird, zeigt sich,
dass die philosophische Fachterminologie noch nicht endgiiltig fixiert
ist, was ja zuvor bei den Erdrterungen zum Phaidon deutlich wurde
anhand der Verwechslung von wahrer Ursache und Mit-Ursache.3

Was macht nun den Platonischen Philosophen als Dialektiker aus?
Er operiert rein gedanklich (logd), ohne jede sinnliche Wahrnehmung

36 Dadurch werden Gemeinsamkeiten der Platonischen Schriften mit den sog. »esoteri-
schen« Texten des Aristoteles offenkundig, die nicht zur Veréffentlichung bestimmt
waren, sondern eher Vorlesungsmanuskripte fiir den internen Gebrauch darstellen, so
dass sich mégliche Inkonsistenzen auf die eigentiimliche Textbeschaffenheit des Corpus
Aristotelicum zuriickfiihren lassen. Da die Vorlesungen hiufig dieselben Grundthemen
von unterschiedlichen Ausgangspunkten aus behandeln, kam es zu Uberarbeitungen
und Wiederholungen, aber auch zu Widerspriichen oder Unklarheiten. Denn eine letzt-
giiltige Abrundung fand nicht statt. Vgl. hierzu H. Flashar: »Aristoteles«. In: Grundriss
der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike. Bd. 3. Basel 22004, 167-492,
hier: 179-182, 238{.

50

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

und zielt darauf ab zu erkennen, was ein jedes selbst (auton) ist, bis er
auch in Vernunfteinsicht (nous) erfasst hat, was das Gute selbst ist.
Dann ist er am Ziel (telos) alles Erkennbaren, kann fiir ein jedes die
Erklarung des Wesens (logos tés ousias hekastd) angeben — also auch
das Gute bestimmen (dihorisasthai), und zwar sogar dem Wesen nach
(kat” ousian, 534c)¥” — und auf diese Weise sich selbst (hauté) und
jedem Anderen (alls) dariiber Rechenschaft ablegen. Alle anderen
Kiinste und Verfahren beziehen sich entweder auf Vorstellungen oder
Begierden der Menschen oder haben mit Hervorbringungen (geneseis),
Zusammensetzungen (syntheseis) oder mit deren jeweiliger Pflege
(therapeia) zu tun. Die Dialektik liegt wie ein Sims oder Gipfel (thrin-
kos, 534e) tiber den Kenntnissen (mathémata). Denn keine andere
Kenntnis kann auf sie noch gesetzt werden, sondern mit ihr kommen
die Kenntnisse zu einem Ende (telos, 534e).3® Nicht ohne Grund be-
zeichnet Sokrates die Dialektik im Philebos als »Gottergeschenk«
(16¢=17a).

Es kann festgehalten werden, dass sich im Zusammenhang mit der
Bestimmung der Dialektik in Politeia VII erste Ansitze einer Eintei-
lung der philosophischen Disziplinen, Kiinste und Kenntnisse finden,
die Aristoteles in seiner Metaphysik weiterentwickelt hat. Denn be-
reits Platon unterscheidet Kiinste (technai), die sich auf Bediirfnisse
und Hervorbringungen beziehen, Kenntnisse (mathémata), d.h. ma-
thematische Disziplinen, und die Dialektik als die einzige wahre phi-

37 Demgegeniiber vertritt C. J. de Vogel (Rethinking Plato and Platonism. Leiden 1986,
45-50) die These, das Wesen des Guten konne nicht erkannt werden, da es jenseits des
Seins ist. — W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25), 48, 196 f.) ist
der Ansicht, dass die Idee des Guten zwar erkennbar sei, aber nur mit Hilfe von Ver-
gleichen und Bildern, d. h. nur indirekt, nicht aber durch systematische Begriffsbildung;
R. Robinson (Plato’s Earlier Dialectic. Oxford 1953) geht davon aus, dass sie allein auf
diskursivem Wege erkannt werde. Nur so lasse sich die Moglichkeit des Philosophenkd-
nigtums aufrecht erhalten, das »zwar schwierig, aber nicht unméglich« (502¢) ist. Nach
K. Oehler (Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristo-
teles. Miinchen 1962) wird die Idee des Guten unmittelbar durch intellektuelle An-
schauung erfasst, die nicht von propositionaler Natur sei und fiir die Platon die Meta-
pher des Schauens (theasthai) geprigt habe.

38 W. Kersting (Platons Staat (s. Anm. 16), 223, 256) versteht die Dialektik als ein
»Leuchtfeuer«, ein »unabschliefbares Unternehmenc, so dass »letztbegriindete We-
senserkenntnis nie erreicht« werden kann. Auch fiir R. Ferber (Die Unwissenheit des
Philosophen oder Warum hat Plato die >ungeschriebene Lehre< nicht geschrieben?
St. Augustin 1991, 21) ist das letzte Erkenntnisziel fiir den Menschen unerreichbar,
was sich allerdings nur schwer mit jener Textstelle aus Politeia VII vereinbaren ldsst.

51

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

losophische Wissenschaft. Allerdings werden wegen einer nicht immer
addquaten und bisweilen dquivok verwendeten, noch nicht begrifflich
streng fixierten Terminologie die Kenntnisse gelegentlich entweder
unter die Kiinste subsumiert oder sogar als Wissenschaften bezeichnet.
Die Aufgliederung der Disziplinen erfolgt bei Platon im Rahmen der
propadeutischen Fragestellung, ob jene dem Philosophen die Schau der
Idee des Guten erleichtern und somit diese hochste Form des Erken-
nens vorbereiten und vorbilden (propaideuein, 536d) oder nicht. Eben-
so ist deutlich geworden, dass Platons Uberlegungen zur Dialektik als
wahrer Wissenschaft und zum Selbst des Menschen nicht unverbun-
den nebeneinander stehen, sondern eng aufeinander bezogen sind,
wenn man die Funktion der Ideen beriicksichtigt. Der Mensch findet
ja gerade dann seine Gliickseligkeit und ist ganz bei sich selbst, wenn
seine Seele oder sein wahres Selbst, das der Idee bzw. dem Unzusam-
mengesetzten, Unverginglichen und Unsichtbaren sehr verwandt ist,
sich vom Korperlichen, Sinnlichen und Verginglichen abwendet und
jenem Unveranderlichen und Géttlichen zuwendet, den Ideen, auf die
sich der sich um seine Seele sorgende Philosoph richtet, soweit und
sooft es ihm maglich ist. In dieser Hinwendung zeigt sich das Streben
des Menschen nach Gottihnlichkeit (homoiosis thed, Theait. 176b).

IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

Edmund Husserl hat Platon nicht nur wegen seiner Begriindung der
Philosophie als strenger Wissenschaft gerithmt, sondern auch wegen
jener Verbindung von Ideenlehre bzw. Dialektik mit der Sorge des Phi-
losophen um die Seele. Husserl bemerkt, dass sich »Platons Enthiillung
der Ideen [...] am Selbstgesprich (Logos) der Seele mit sich selbst«
orientiere.? Die umfangreichste zusammenhingende Auseinanderset-
zung mit Positionen aus der Geschichte der Philosophie enthilt die
Kritische Ideengeschichte, der Erste Teil der Vorlesungen iiber Erste
Philosophie, die Husserl in Freiburg im WS 1923/24 gehalten hat.#

3 Edmund Husserl: »Einleitung zur dritten Fassung des Encyclopaedia Britannica Ar-
tikels«. In: Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Hus-
serliana IX. Hrsg. von W. Biemel. Den Haag 1962, Beilage XXIX, 517-519, hier: 517.

# Diese Einschitzung stammt von R. Boehm (Einleitung des Herausgebers. In: E. Hus-
serl: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische [deengeschichte. Husserliana VII.
Den Haag 1956, XI-XXXIV, hier: XXVI). Vgl. dazu auch D. Henrich: »Uber die Grund-

52

24.01.2028, 10:20:34. / -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Dort handelt er vor dem Hintergrund seiner eigenen transzendentalen
Phidnomenologie als einzig »echter« Wissenschaft von den bisherigen
>Ersten Philosophien<*! und schitzt an Platon in explizitem Rekurs auf
Politeia VII, dass er »die ihm historisch vorgegebenen Wissenschaften
als blofle Vorstufen solcher echt rationalen Wissenschaften wertet«
(Hua VII, 327) und »erst mit Platon die reinen Ideen: echte Erkennt-
nis, echte Theorie und Wissenschaft und — sie alle umspannend — echte
Philosophie in das Bewusstsein der Menschheit traten«. Er sei deshalb
der »Vater aller echten Wissenschaft« und »der Schépfer des philoso-
phischen Problems und der Wissenschaft von der Methode«. Seine
Dialektik bezeichnet Husserl als » Anfang einer neuen Epoche« (Hua
VII, 12£.). Beide haben sich intensiv mit dem Eidos beschiftigt, 2 wo-
bei Husserl Platons Terminologie (idea, eidos, methexis) in seine Lehre
vom Wesen aufgenommen hat, »aber rein gefasst und frei von allen
metaphysischen Interpretationen«.® Dennoch wurde bald nach der
Veroffentlichung der Logischen Untersuchungen (1900/1901) gegen
Husserls Methode der Wesensschau, mit der er beansprucht, zu aprio-
rischen Erkenntnissen zu gelangen, der »Platonismus«-Vorwurf er-
hoben*, den er in der 2. Auflage (1913) jener Schrift entkriften

lagen von Husserls Kritik der philosophischen Tradition«. In: Philosophische Rundschau
6 (1958), 1-26. — Husserls ausfiihrlichste Behandlung der griechischen Philosophie fin-
det sich in der Freiburger Vorlesung vom WS 1919/20 »Einleitung in die Philosophie«
(Archiv-Signatur: F I 40), die in Kiirze erscheint (Husserliana Materialien IX. Hrsg. von
H. Jacobs. Dordrecht 2010). Husserl rithmt Platon hier als »Entdecker der Idee«
(Bl. 43a), weshalb dieser zugleich als »Entdecker des Apriori« gelte (Bl. 49b) und Hus-
serl bei ihm »Keime der Logik« als »Vorahnung einer formalen Ontologie« (Bl. 6a)
sieht: »In den Platonischen Untersuchungen liegt der Ursprung der allgemeinen Logik
oder vielmehr der allgemeinen Wissenschaftstheorie« (Bl. 7a). »Uberhaupt muss man
sagen, dass Platon, in seiner Dialektik in alle Korrelationen des Wesens der Erkenntnis
hineinforschend, schon ein deutliches Absehen zeigt auf eine universelle Wissenschafts-
theorie. Darin lagen grofle Anstofe fiir die Zukunft.« (Bl. 90a).

4 Vgl. dazu die von L. Landgrebe angeregte Arbeit von A. Ponsetto: Die Tradition in
der Phinomenologie Husserls. Meisenheim 1978, bes. 11-42, sowie D. Fonfara: »Zwi-
schen Tradition und Innovation: Aristoteles’ >doxographische« Methode — mit einem
Ausblick auf Husserl«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s. Anm. 3), 102-132, hier:
127-132.

4 Vgl. B. Hopkins: »Husserlian Transcendental and Eidetic Reductions and the Inter-
pretation of Plato’s Dialogues«. In: Bochumer Philosophisches Jahrbuch fiir Antike und
Mittelalter 7 (2002), 81-114, bes. 84, 90f., 96f., 111-113.

# E. Husserl: Erfahrung und Urteil [1939]. Untersuchungen zur Genealogie der Logik.
Redigiert und hrsg. von L. Landgrebe. Hamburg 71999, 411.

# Vgl. A. Lowit: »Pourquoi Husserl n’est pas platonicien«. In: Les études philosophi-

53

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dirk Fonfara

konnte.* So versteht Husserl in dem 1924 in Japan erschienenen
2. Kaizo-Artikel unter Wesensforschung »die reine und konsequente
Ubung der schon von Sokrates-Platon in die Wissenschaft eingefiihrte
Methode der Ideenschau«, grenzt sich aber insofern deutlich von Platon
ab, als er nicht beabsichtige, »irgendwelche der philosophischen Inter-
pretationen zu tibernehmenc, d.h. sich »mit irgendwelchen (ob Plato-
nischen oder nachplatonischen) metaphysischen Erbteilen zu belasten,
welche mit dem Begriff der Idee [...] historisch verhaftet sind«.*
Trotz aller Hochschitzung Platons angesichts seiner Begriindung
der Philosophie als strenger Wissenschaft fillt Husserl das folgende
abschlielende Urteil: »So kam es, dass die antike Wissenschaft [...]
bei all thren bewunderungswerten Leistungen doch nur das zustande
brachte, was wir dogmatische Wissenschaft nennen und nur als eine
Vorstufe echter philosophischer Wissenschaft statt ihrer selbst gelten
lassen« (Hua VII, 56). Dogmatisch sind jene Leistungen der antiken
Philosophie deswegen, weil »ihre Methoden und Theorien [...] nicht
aus den letzten Urspriingen in der transzendentalen Subjektivitit ge-
schopft« waren (Hua VII, 183). Fiir Husserl ist die wahre und echte
Erste Philosophie die »universale Wesenswissenschaft von der reinen

ques 9 (1954), 324-336; D. Souche-Dagues: »Le platonisme de Husserl«. In: Analecta
Husserliana 3 (1974), 335-360; F. I. Kersten: »The Occasion and Novelty of Husserl’s
Phenomenology of Essence«. In: Phenomenological Perspectives. Hrsg. von P. J. Bossert.
Den Haag 1975, 61-92, hier: 61-67, 90-92.

4 E. Husserl: »Entwurf einer Vorrede zur zweiten Auflage der Logischen Untersuchun-
gen«. In: Tijdschrift voor Filosofie 1 (1939), 106—133, 319-339, bes. 118-120, 131, ND
in: ders.: Logische Untersuchungen. Erginzungsband. Erster Teil: Entwiirfe zur Umar-
beitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede fiir die Neuauflage der Logischen Unter-
suchungen (Sommer 1913). Hrsg. von U. Melle. Hua XX/1. Dordrecht 2002, 272329,
bes. 282-284.

6 E. Husserl: »Die Methode der Wesensforschung« (1924). In: Aufsitze und Vortrige
(1922-1937). Mit erginzenden Texten hrsg. von Th. Nenon und H.R. Sepp. Hua
XXVII. Dordrecht/Boston/London 1989, 13-20, hier: 13. — Ebenso wirft Husserl vor
dem Hintergrund seiner eigenen, zwischen einem untersten, typischen Wesen und
einem exakten Wesen unterscheidenden Lehre Platon vor, er reduziere »die Idee auf
das allgemeine Wesen«, dies miisse »aber geschieden werden: [...] einerseits als typisch
Allgemeines, andererseits als exakt Allgemeines« (Ms. A III 11, Bl. 26b-27a). — Analog
kritisiert er Platon im Hinblick auf die Logik und den Erfahrungsbegriff: »Wie sehr
Platon sich bemiihte, in diesem radikalen Geiste eine Logik zu begriinden, zu den not-
wendigen Anfingen und Methoden drang er nicht durch. [...] Platon sieht, dass Erfah-
rung immerfort blof3 doxa ist, das ist sie in der Tat — als immerfort unerfiillte Intention.«
(Hua VII, 56, 323).

54

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Selbst und die Begriindung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Subjektivitit, [...] eine eidetische Wissenschaft vom ego cogito« (Hua
VII, 140), die Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivitat, die
er im Zweiten Teil der Vorlesungen iiber Erste Philosophie im Rahmen
seiner eigenen »Theorie der phdanomenologischen Reduktion« entfaltet
(Hua VIII, 44-131). Husserls Erste Philosophie, die auf universale Er-
kenntnis geht und sich daher von den positiven Wissenschaften, den
Tatsachenwissenschaften, abgrenzt, bleibt aber auf die zuvor kritisier-
ten Ansichten der Tradition bezogen, die trotz einiger vielversprechen-
der Ansatze nicht zu dieser »echten« Ersten Philosophie gelangt seien
(vgl. Hua VIII, 248-250).

Wenn man die von Husserl herausgestellte Begriindung der Phi-
losophie als strenger Wissenschaft durch Platon im Sinne einer Meta-
physik versteht, so ist diese Wissenschaft fiir Husserl nicht unmog-
lich.# Allerdings hat sie ihre Vorrangstellung als erste aller
Wissenschaften an die transzendentale Phianomenologie abgetreten
als die »Wissenschaft von der Methode iiberhaupt, von der Erkenntnis
iiberhaupt, [...] in der sich alle apriorischen Wissenschaften [...] als
entfaltete Verzweigungen ergeben« (Hua VIII, 249). Deshalb kann »ei-
ne solche (wie immer zu verstehende) Metaphysik, wenn sie wirklich
Wissenschaft vom Letzten und wirklich absolut gegriindete Wissen-
schaft sein soll«, nach Husserl keine Grundlegungsfunktion mehr be-
anspruchen, da sie noch »der Wissenschaft von der transzendentalen
Subjektivitit bedarf« (Hua VII, 70).4

4 Vgl. hierzu K. Mertens: Zwischen Letztbegriindung und Skepsis. Kritische Unter-
suchungen zum Selbstverstindnis der transzendentalen Phinomenologie Edmund Hus-
serls. Freiburg/Miinchen 1996, 26, Anm. 10.

4 Vgl. K. Funke: »Transzendentale Phinomenologie als Erste Philosophie«. In: Studi-
um generale 11 (1958), 564-582, 632—646; L. Lugarini: »L'idea della >filosofia primac e
la sua genesi storico ideale in Husserl«. In: aut aut 54 (1959), 377-392; J. Allen: »What
is Husserl's First Philosophy« In: Philosophy and Phenomenological Research 42 (1981/
82), 610-620; L. Landgrebe: »Phenomenology and Metaphysics«. In: Philosophy and
Phenomenological Research 10 (1949/50), 197-205; K. Hartmann: »Metaphysics in
Husserlian Phenomenology«. In: Journal of the British Society for Phenomenology 16
(1985), 279-293.

55

24.01.2026, 10:20:34. /c -


https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons Seelenlehre
	II. Die Begründung der Philosophie als Wissenschaft in Platons mittleren Dialogen
	III. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse (mathêmata)
	IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

