
I. Formen der Selbstheit und Andersheit
in der Metaphysik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie
als Wissenschaft bei Platon

Dirk Fonfara (Köln)

Schon an den Namen Platons knüpft sich die Konzeption
dieses […] Ideals oder Prinzips, das gesamte Mensch-
heitsleben auf rationale Einsicht, also letztlich auf stren-
ge Wissenschaft zu gründen.1

Obwohl man bei Platon noch nicht von Ich, Person oder gar Subjekt
oder Subjektivität sprechen kann, finden sich in einigen Schriften, etwa
in den Frühdialogen Charmides und dem Großen Alkibiades, im Phai-
don und in der Politeia bis hin zum Timaios und zu den Nomoi, Über-
legungen zum Selbst des Menschen bzw. zur Thematik der Selbst-
erkenntnis oder Selbstbeherrschung, was im ersten Teil (I) näher
betrachtet sei.2 In engem Zusammenhang damit soll anschließend (II)
untersucht werden, auf welche Weise Platon die Philosophie als Wis-
senschaft begründet: Im Phaidon führt Sokrates nach seiner Anaxago-
ras-Kritik bei der Suche nach den wahren Ursachen des Entstehens und
Vergehens eine Reihe von Voraussetzungen (hypotheseis) auf »etwas
Hinreichendes« (ti hikanon, 101e), d. h. nicht weiter auf seine Voraus-
setzungen Hinterfragbares zurück, worin die Rechenschaftsablegung
(logon didonai), die allein wahre Erkenntnis ermöglicht, ihr Ziel (telos)
findet und somit zum Abschluss kommt. Nur angedeutet wird hier,
dass es sich bei diesem Hinreichenden um ein Prinzip (archê) handelt.
Deutlicher ist es bei einer zweiten Rückführung im Liniengleichnis der

30

1 Edmund Husserl: Natur und Geist. Vorlesungen Sommersemester 1919. Hrsg. von
M. Weiler (Husserliana Materialien IV). Dordrecht/Boston/London 2002, 4.
2 Folgende Textausgaben werden zugrunde gelegt: Platon: Werke in 8 Bänden. Griech.-
dt. Übers. von Fr. Schleiermacher u.a. Hrsg. von G. Eigler. Darmstadt 31990; Platon:
Phaidon. Griech.-dt. Übers. und hrsg. von B. Zehnpfennig. Hamburg 1991; Platon: Po-
liteia. In: Sämtliche Werke in zehn Bänden. Griech.-dt. Nach der Übers. Fr. Schleierma-
chers hrsg. von K. Hülser. Bd. 5. Frankfurt/Leipzig 1991; Platon: Timaios. Griech.-dt.
Übers., Anmerkungen und Nachwort von Th. Paulsen und R. Rehn. Stuttgart 2003.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politeia. Hier werden im obersten Seins- bzw. Erkenntnisbereich der
Vernunfteinsicht (noêsis) im Unterschied zu dem darunter liegenden
Bereich der Verstandesgewissheit (dianoia) unter Verwendung der dia-
lektischen Methode die Voraussetzungen ebenfalls hinterfragt, bis man
bzw. so dass man zu einem voraussetzungslosen Ursprung (archê an-
hypothetos) gelangt, dem Anfang von allem (archê pantos), der Idee
des Guten, die gemäß der Bestimmung am Ende des Sonnengleichnis-
ses »jenseits der Ousia« (epekeina tês ousias, 509b) liegt.3

Daraufhin (III) soll die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in
den Bildungskanon der »Philosophenherrscher« (Politeia VII) einge-
ordnet werden, um daran aufzuzeigen, dass die seit Aristoteles vorherr-
schende Einteilung der philosophischen Wissenschaften (Met. E 1) be-
reits bei Platon angelegt ist: Im Unterschied zu den eigentlich als
»Künste« (technai) zu bezeichnenden und nur bisweilen so genannten
Wissenschaften, nämlich den mathematischen Disziplinen, denen wie-
derum Gymnastik und musische Bildung vorausgehen, darf allein die
Dialektik mit Recht als Wissenschaft (epistêmê) gelten. Zudem wird
sich herausstellen, dass die Lebensweise des Philosophen – nämlich
seine Sorge um die Seele (epimeleia tês psychês), wie sie programma-
tisch in der Apologie zum Ausdruck kommt – und die Begründung der
Philosophie als Wissenschaft nicht Themen zweier völlig disparater
Disziplinen darstellen, sondern jene Dialektik sich gerade als dasjenige
erweist, womit sich der um die Seele des Menschen, genauer: um den
vernünftigen, unsterblichen Seelenteil als dessen wahres Selbst sich
kümmernde Philosoph befasst.

31

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

3 K. E. Kaehler ordnet jene archê, d.h. das Prinzip, wonach das Erste zu Allem jenseits
alles Seienden und seiner Erkenntnis sei, der zweiten, mittleren Epoche der Metaphysik
zu, im Unterschied zu dem absoluten Subjekt als vollendetem Prinzip der neuzeitlichen
Metaphysik, das sich nicht nur als »das Erste zu Allem, sondern schließlich – eben in der
Vollendungsphase der geschichtlichen Neuzeit – auch das Erste in Allem« erweist, und
erörtert darüber hinaus dessen Transformation in das dezentrierte Subjekt als Prinzip
der Philosophie »nach« der Metaphysik, als Prinzip des nachmetaphysischen Denkens.
Vgl. K. E. Kaehler: »Hegel und das Prinzip der neuzeitlichen Metaphysik«. In: Meta-
physik als Wissenschaft. Hrsg. von D. Fonfara. Freiburg/München 2006, 346–366, hier:
348, 350, 360; ders.: »Hegel und die Dezentrierung des Subjekts. Versuch über das Re-
sultat der spekulativen Selbstvollendung des Subjekts«. In: Neuzeitliches Denken. Hrsg.
von G. Abel, H.-J. Engfer und Ch. Hubig. Berlin/New York 2002, 323–336.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons
Seelenlehre

Auch wenn in der Forschung bisweilen der Anschein erweckt wird, es
gebe bei Platon eine Lehre vom Ich4 oder im Rahmen einer »pythago-
reisierenden Theorie« der Seele im Phaidon zumindest ein »okkultes
Ich«5 oder in Frühdialogen gar eine Grundlegung der Subjektivität6

bzw. einen Vorläufer moderner Selbstbewusstseinstheorien,7 soll im
Folgenden dafür argumentiert werden, dass Platon allenfalls Überle-
gungen zum Selbst des Menschen im Kontext seiner Tugend- und See-
lenlehre anstellt, indem er in den Frühdialogen Charmides und Alki-
biades I, in Politeia IV und IX, im Timaios und in den Nomoi die Seele
oder einen besonderen Teil der Seele als das Selbst oder wahre Selbst
des Menschen bestimmt.8

Im Frühdialog Charmides wird bereits die Frage nach der Selbst-
erkenntnis oder nach dem Selbst aufgeworfen.9 Mit Rückgriff auf die

32

Dirk Fonfara

4 Vgl. W. Senz: Platons Lehre vom Ich im Rahmen der Vergegenwärtigung der dialek-
tischen Differenz. Frankfurt a. M./New York 2002, bes. 7, 215–218. Untersucht werden
in dieser Arbeit die Dialoge Sophistes, Politikos und Timaios. Die erstgenannten Dialoge
seien Konstruktionen als Konsequenzen einer partiell defizitär konzipierten noetischen
Dialektik. In einer Rückprojektion der Kantischen Transzendentalphilosophie auf Platon
werden Inkonsequenzen in dessen Aussagen über das Ich ausgemacht.
5 Vgl. A. Bächli/A. Graeser: Art. »Seele«. In: Grundbegriffe der antiken Philosophie.
Hrsg. von A. Bächli und A. Graeser. Stuttgart 2000, 177–185, hier: 183.
6 F. von Kutschera (Platons Philosophie. Bd. III. Paderborn 2002, 253–263) sieht diese
Grundlegung der Subjektivität in dem in seiner Echtheit umstrittenen Dialog Alkibia-
des I.
7 Vgl. K. Gloy: »Platons Theorie der epistêmê heautês im Charmides als Vorläufer der
modernen Selbstbewusstseinstheorien«. In: Kant-Studien 77 (1986), 137–164.
8 Zu Recht urteilt F.-P. Hager erheblich zurückhaltender: »Das seiner selbst bewusste
denkende Ich und Subjekt des Menschen […] ist bei Platon noch nicht eigens zum
Thema gemacht, sondern nur am Rande angedeutet.« (Hager: »Vom Sokratischen Zwei-
fel zur platonischen Gewissheit«. In: Museum Helveticum 34 (1977), 99–121, hier:
111).
9 Vgl. hierzu E. Martens: Das selbstbezügliche Wissen in Platons Charmides. München
1973, bes. 39–68; G. Santas: »Socrates at Work on Virtue and Knowledge in Plato’s
Charmides«. In: Exegesis and Argument. Studies in Greek Philosophy, presented to
G. Vlastos. Hrsg. von E. N. Lee u.a. Assen 1973, 105–132; T. G. Tuckey: Plato’s Char-
mides. Cambridge 1951. ND Amsterdam 1968, bes. 23–26, 107f.; Th. Ebert: Meinung
und Wissen in der Philosophie Platons. Untersuchungen zum Charmides, Menon und
Staat. Berlin/New York 1974, 55–69; G. Schmidt: »Platons Vernunftkritik oder die
Doppelrolle des Sokrates im Dialog Charmides«. In: ders.: Der platonische Sokrates.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maxime hippokratischer Therapie, dass mit dem Ganzen auch der Teil
zu behandeln sei, könne man die Augen nicht heilen ohne den Kopf,
diesen nicht ohne den Leib und den Leib nicht ohne die Seele (156e).
Vielmehr müsse man auf das Ganze seine Sorge (epimeleia) richten.
Da alles aus der Seele entspringe, möge man sie durch schöne »logoi«,
durch die in der Seele die Tugend der Besonnenheit (sôphrosynê) ent-
stehe, zuerst und am meisten behandeln (malista therapeuein), um
dem Kopf und dem übrigen Körper Gesundheit zu verschaffen
(157a–b). Ein Mensch, der sich selbst nicht kennt (agnoounta auton
heauton), kann nicht besonnen sein (164d), denn das Sich-Selbst-Er-
kennen (to gignôskein heauton), d. h. die Erkenntnis seiner selbst,
macht gerade die Besonnenheit aus. Sie ist unter allen Erkenntnissen
sowohl Erkenntnis ihrer selbst als auch Erkenntnis der übrigen Er-
kenntnisse, ja sogar die Erkenntnis der Unkenntnis (166e–167a). Der
Besonnene wird daher sich selbst erkennen und auch begründen kön-
nen, was er wirklich weiß und was nicht, und ebenso bei anderen beur-
teilen können, was sie wissen oder zu wissen glauben. Besonnenheit
erweist somit sich zwar als ein Wissen seiner selbst und der übrigen
Arten von Wissen, aber über dessen Inhalt kann man nichts aussagen
(170d). Denn dass wir als dem Wissen gemäß Handelnde auch gut und
glücklich wären, können wir dadurch nicht einsehen (173d). Es wird
weder die Gesundheit noch einen Nutzen bewirken (175a). Das Vor-
trefflichste von allen darf allerdings nicht völlig nutzlos sein. Die Un-
tersuchung über das Wesen der Besonnenheit endet somit aporetisch,
ohne die Wahrheit gefunden zu haben (alêtheian heurein, 175d),
schließlich haben sich ja die Besonnenheit und damit ebenso die Über-
legungen zum Sich-Selbst-Erkennen als etwas völlig Unnützes heraus-
gestellt.10

Alkibiades I, ein weiterer Frühdialog, umschreibt im ersten Teil

33

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

Gesammelte Abhandlungen 1976–2002. Würzburg 2006, 59–114, bes. 69–83; D. A.
Hyland: The Virtue of Philosophy. An Interpretation of Plato’s Charmides. Oxford 1981
sowie neuerdings M. Erler: Platon. München 2006, 108–112; ders.: »Platon«. In: Grund-
riss der Geschichte der Philosophie. Begründet von Fr. Überweg. Völlig neu bearbeitet
und hrsg. von H. Holzhey. Bd. 2, Teil 2: Die Philosophie der Antike. Hrsg. von H. Flas-
har. Basel 2007, 104–109.
10 Vgl. hierzu W. Schulz: »Das Problem der Aporie in den Tugenddialogen Platos«. In:
Die Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Hrsg. von D. Henrich, W. Schulz und
K.-H. Volkmann-Schluck. Tübingen 1960, 261–275; B. Waldenfels: Das sokratische
Fragen. Aporie, Elenchos, Anamnesis. Meisenheim a. Gl. 1961; M. Erler: Der Sinn der
Aporien in den Dialogen Platons. Berlin 1987.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Nicht-Wissen als angebliches oder vermeintliches, nach Vollkom-
menheit strebendes Wissen. Hierzu bedarf es einer Sorge um sich
selbst (epimelêstênai sautou, 127e). Wir müssen aber erst wissen, was
wir selbst sind (ti esmen autoi, 128e), d. h. was der Mensch ist, um auch
wissen zu können, worin die Sorge um uns selbst (epimeleia hemôn
autôn) besteht.11 Also nur wenn wir das Selbst an sich (auto tauto)
finden, können wir auch finden, was wir selbst sind. Wie nun der
Schuster als der Gebrauchende von dem Werkmesser, das er gebraucht,
verschieden ist, so auch der Mensch von seinem Leib, den er gebraucht
(129a–e). Gebraucht wird dieser nämlich von der Seele. Demnach ist
der Mensch entweder die Seele oder der Leib oder beides zusammen als
ein Ganzes. Da er das den Leib Regierende sein muss, dieser aber nicht
selbst regiert, sondern regiert wird, bleibt nur übrig, dass der Mensch
entweder nichts oder aber seine Seele ist. Folglich erweist sich die Sorge
um sich selbst als eine Sorge um die Seele (epimeleia tês psychês).
Denn sie ist der »Kern« des Menschen,12 macht ihn in seinem Wesen
aus und regiert ihn (archein), und damit zugleich auch den Leib. Es gibt
an uns selbst demnach nichts Eigentlicheres (kyriôteron) als die Seele
(130a–d). Deshalb haben wir uns vor allem um sie zu sorgen (132c).
Wie aber können wir das Selbst (auto) am genauesten kennenlernen,
d. h. uns selbst erkennen?

Wie wir unser eigenes Auge in einem anderen Auge am genaues-
ten in dessen Zentrum, der Pupille, gleichsam in einem Spiegel, als
Abbild des Hineinschauenden erblicken, und zwar an der Stelle (topos)
des Auges, der dessen Tugend eigentlich innewohnt, und wie dabei das
Sehende mit dem Gesehenen zusammenfällt und somit gleichartig ist,
so erkennt auch die Seele sich selbst am besten, wenn sie in eine andere
Seele »schaut«, und am ehesten (malista) an der Stelle, der die Tugend
der Seele einwohnt, wenn man sich also auf das konzentriert, was die
spezifische und höchste Fähigkeit der Seele ist, nämlich das Denken

34

Dirk Fonfara

11 Th. A. Szlezak bemerkt, dass »das Selbst des Menschen […] seit dem Großen Alki-
biades »to hemeîs« heißt. Dieses Wir liegt im bewussten diskursiven Denken, im logis-
tikon also.« (Szlezak: »Psyche: ihr Ort im Menschen, im Kosmos und im Geist nach
Platon und Plotin«. In: Geist und Psyche. Klassische Modelle von Platon bis Freud und
Damasio. Hrsg. v. E. Düsing. Würzburg 2008, 13–35, hier: 34).
12 Vgl. F. von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. III (s. Anm. 6), 257. Vgl. auch die
Erläuterungen von J.-F. Pradeau (Platon: Alcibiade. Traduction inédite, introduction,
notes par J.-P. Pradeau. Paris 22000, 210–216) und N. Denyer (Plato: Alcibiades. Hrsg.
von N. Denyer. Cambridge 2001, 213–237).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(eidenai) und Einsehen (phronein), worin sie dem Göttlichen gleicht.
Denn es macht ihren göttlichsten Teil aus. Erkenntnis ist letztlich ein
gemeinsamer, dialogischer Prozess in einer Beziehung auf ein Anderes,
und die Selbsterkenntnis besteht offenbar darin, dass jener »Kern« des
Menschen, sein Selbst, in der Seele liegt. Infolgedessen wissen wir, was
für uns gut ist, und ebenso, was für andere gut ist (133a–e). Das Sich-
Selbst-Erkennen (to heauton gignôskein) gehört hier, wie auch im
Charmides (164d ff.), zur Tugend der Besonnenheit (sôphrosynê,
131b).

Ist die Echtheit des Großen Alkibiades umstritten,13 so zeigt sich
in der Apologie (29e–30b), im Gorgias (501bff., 526d ff.) und vor allem
im Phaidon (64e ff., 82d ff., 107c), aber auch in der Politeia (618b–620d)
jener Sokratische Grundgedanke, dass die Sorge um sich selbst nicht als
Sorge um den Leib oder äußeren Besitz, sondern als Sorge um die Seele
(epimeleia tês psychês) zu verstehen ist.14 Im Phaidon wird in diesem
Zusammenhang auch die Lebensweise des Philosophen deutlich:15 Die
Seele steht in einem lange währenden Verhältnis zu einem ihr Frem-
den, dem Leib (sôma). Nach dem Tod ist sie von ihm abgesondert (chô-
ris) und für sich. Der wahre Philosoph kümmert sich nicht um den
Leib, sondern ist vielmehr – soweit wie möglich – von ihm abgewandt
und der Seele zugewandt. Er bemüht sich also, die Seele möglichst von
der Gemeinschaft mit dem Leib (koinônia tou sômatos) zu lösen. Denn
bei der Erlangung von Einsicht (phronêsis) steht er ihr im Weg. Des-
halb denkt die Seele, wobei ihr etwas von dem Seienden (ti tôn ontôn)
offenbar wird (64e–65c), dann am besten, wenn nichts Leibliches sie
trübt oder verwirrt (66a), sondern sie am meisten ganz bei sich selbst
(malista autê kath’hautên) ist (65c). Die Seele des Philosophen verach-
tet und flieht den Leib, sie kann ja nur dann ein jegliches Seiendes –
gemeint sind die Ideen – rein für sich fassen, wenn sie soweit wie mög-
lich vom Leib geschieden ist. Infolgedessen liegt das Geschäft des Phi-

35

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

13 M. Erler zählt diesen Dialog zu den Dubia (Erler: »Platon«. In: Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie (s. Anm. 9), 290–294).
14 Vgl. M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 71 f.
15 Vgl. zum Phaidon K. Bormann: Platon. Freiburg/München 42003, 96–140, die Ein-
leitung von B. Zehnpfennig (Platon: Phaidon. Hamburg 1991, VII-XXXIX) sowie
D. Frede: Platons Phaidon: der Traum von der Unsterblichkeit der Seele (Werkinterpre-
tationen). Darmstadt 1999, bes. 18–26, 63–77, Th. Ebert: Platon: Phaidon. Übersetzung
und Kommentar. Göttingen 2004, und F. von Kutschera: Platons Philosophie. Bd. II.
Paderborn 2002, 7–44.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophen darin, sein Leben lang zu betreiben, dass seine Seele rein ist,
d. h. sie vom Leib abzusondern und daran zu gewöhnen, möglichst für
sich allein zu bestehen, befreit vom Leib wie von Banden (desmoi, 67d).
Ihre wahre Natur (alêthês physis) – dasjenige, was sie wirklich an sich
selbst ist, z. B. ob sie vielförmig (polyeides) oder einförmig (monoeides)
ist – zeigt sich allerdings erst nach der Loslösung vom Körper im See-
lengericht (vgl. Politeia X, 611a ff.).

Im Phaidon ist aber bereits angedeutet, dass aufgrund der bisheri-
gen Lebensweise eine Seele körperartige Zusätze haben kann. Denn
wenn sie das Körperliche für das Wahre hält, obwohl es nicht so ist,
und die Ideen als das geistig Erfassbare hasst, liegt der größte Irrtum
vor (83c-d). Dann wird sie mit dem Körper gleichsam zusammenwach-
sen wegen ihres ständigen Zusammenseins (synousia) mit ihm (81c),
wird an ihn ›genagelt‹ und somit selbst körperartig (sômatoeides, 83d).
Diese Seelen werden später, im Seelengericht, dazu gezwungen um-
herzuirren und Strafe zu erleiden für ihre schlechte Lebensweise, bis
sie durch die Begierde des sie noch begleitenden Körperlichen wieder in
einen Leib gebunden werden, und zwar bei einem Leben in Völlerei,
Übermut und Trunkenheit in Esel, bei einem Leben in Räuberei, Un-
gerechtigkeit und Herrschsucht hingegen in Wölfe, Habichte oder Gei-
er (81d–82a). Diejenigen Seelen, die Tugenden wie Besonnenheit und
Gerechtigkeit nur aus Gewohnheit und Übung, aber ohne jegliche Ein-
sicht ausübten, gehen in eine gesellige und zahme Gattung ein, etwa in
Bienen, Wespen oder Ameisen oder wieder in Menschen (82b). Wenn
eine Seele hingegen ganz bei sich selbst ist, wird sie des Reinen (katha-
ron), immer Seienden (aei on), Einförmigen (monoeides), Unsterb-
lichen (athanaton) und Göttlichen teilhaftig (synousia tou theiou,
83e). Wann immer ihr dies möglich ist, nämlich bei der Einsicht
(phronêsis), hat ihr Umherirren ein Ende und verhält sie sich immer
gleich, weil sie jenes sich immer gleich Verhaltende berührt.

Da es dem Körper von Natur aus zukommt zu dienen (douleuein)
und beherrscht zu werden (archesthai), der Seele jedoch zu herrschen
(archein), ist sie dem Göttlichen, Unsterblichen, geistig Erfassbaren
(noêton), Einförmigen, Unauflösbaren (adialyton) und immer gleich
und selbig sich Verhaltenden (aei hôsautôs echei kata tauta) sehr ähn-
lich (homoiotaton, 80b) und eng verwandt, der Körper aber dem
Menschlichen (anthrôpinon), Sterblichen (thnêton), geistig Unerfass-
baren (anoêton), Vielförmigen (polyeides), Auflösbaren (dialyton) und
nie gleich und selbig sich Verhaltenden. Die Seele eines philosophi-

36

Dirk Fonfara

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Menschen kann sich Ruhe verschaffen, indem sie der Überle-
gung (logismos) folgt und das Wahre (alêthes), Göttliche (theion) und
der Meinung Unzugängliche (adoxaston) erkennt (84a). Eine solche
Seele geht nach dem Tod fort zu dem ihr Ähnlichen (homoion, 81a),
d.h. zu dem Unsichtbaren, Unsterblichen und Einsichtigen (phroni-
mon), wo sie Glückseligkeit erlangt und ganz bei sich selbst ist, ge-
trennt von Irrtum, Unverstand (anoia) und anderen menschlichen
Übeln. Nur der wissensliebenden (philomathês) und vollkommen rei-
nen (pantelôs katharon) Seele des Philosophen ist es vergönnt, in das
Geschlecht der Götter (genos theôn) zu gelangen (82b–c). Denn er er-
kennt, dass die Seele im Körper gefesselt (82e) und gezwungen ist,
durch ihn wie durch ein Gefängnis hindurch das Seiende, die Ideen, zu
betrachten, stellt fest, dass die Untersuchung mittels der Sinne voller
Täuschung ist, und versucht deshalb, jene Fessel zu lösen – also die
Sinne nicht zu gebrauchen, es sei denn, dies ist notwendig, wie zu Be-
ginn des Wiedererinnerungsprozesses (73c, 76a) – und nicht das Wahr-
nehmbare und Sichtbare anstelle des geistig Erfassbaren (noêton) und
Unsichtbaren (aides) für das Wahre zu halten. Entscheidend ist also
eine Loslösung (lysis) der Seele vom Körperlichen als einem ihr Frem-
den und damit eine Enthaltung von Lustempfindungen und Begierden,
soweit sie es vermag, und zwar sowohl jetzt als auch später.

Grundsätzlich wird die Seele im Phaidon als ein dem Unzusam-
mengesetzten sehr Ähnliches und ihm eng Verwandtes charakterisiert
und nicht von einzelnen Teilen der Seele gesprochen. In anderen Dia-
logen nimmt Platon jedoch eine Differenzierung verschiedener Ver-
mögen oder Arten der Seele vor. Während im Gorgias die Tugend der
Besonnenheit als eine Geordnetheit der Seele bestimmt wird
(506c–507a) und somit implizit mehrere Komponenten vorausgesetzt
werden, die untereinander in ›Unordnung‹ geraten können, werden in
Politeia IV im Kontext der seit Ambrosius von Mailand so genannten
Kardinaltugenden unterschiedliche Seelenvermögen explizit von-
einander abgegrenzt, ebenso bei ihrer Veranschaulichung im Bild vom
Seelentier (Politeia IX) oder im Gleichnis vom Seelenwagen des Phai-
dros. Was aber ist nun angesichts einer solchen Pluralität von Seelen-
vermögen als das Selbst des Menschen aufzufassen?

In Politeia IV gleicht die Tugend der Besonnenheit einem Ein-
klang (symphônia) und Zusammenstimmen (harmonia), da sie als eine
Geordnetheit (kosmos) und Mäßigung (enkrateia) bestimmter Lüste
und Begierden anzusehen ist (430e). Diese Konstellation bezeichnet

37

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platon als »Herr-seiner-selbst-Sein« oder »Sich-selbst-Überlegensein«
(kreitton hautou, 431b).16 Im Hinblick auf die Seele gibt es offenbar
etwas von Natur Besseres und etwas von Natur Schlechteres. Wenn
das erstere über letzteres herrscht, bedeutet dies, Herr seiner selbst zu
sein, nämlich seine Lüste und Begierden, und damit sich selbst zu be-
herrschen. Aber wenn das kleine von Natur aus Bessere von der Menge
des von Natur aus Schlechteren überwältigt wird, liegt der entgegen-
gesetzte Zustand vor, ein Sich-selbst-Unterlegensein. Besonnenheit ist
somit die Einmütigkeit (homonoia) des besseren und schlechteren See-
lenvermögens darüber, welches von beiden regieren (archein) soll
(431d–432a). Die Herrschaft gebührt dem Vernünftigen (logistikon),
das für die gesamte Seele zu sorgen hat (441e) und dabei von dem
Mutartigen (thymoeides), seinem Verbündeten (symmachos) gegen
das Begehrungsvermögen (epithymêtikon), unterstützt wird. Daraus
ergibt sich als Bestimmung der Gerechtigkeit, dass ein jedes Seelenver-
mögen nicht Fremdes verrichtet (allotria prattein), d. h. die verschiede-
nen Kräfte in der Seele nicht vielgeschäftig sind (polypragmonein),
sich nicht gegenseitig in Tätigkeiten der anderen einmischen, sondern
jedes das Seinige und ihm wirklich Angehörige (tô onti ta oikeia) tut,
sich selbst beherrscht (arxanta auton hautou) und ordnet (kosmêsan-
ta), somit Freund seiner selbst (philon heautô) ist und zu einer Zusam-
menstimmung beiträgt (443d). Eine auf diese Weise geordnete und ge-
rechte Seele zeichnet sich durch ein naturgemäßes Verhältnis von
Herrschen und Beherrschtwerden (kratein kai krateisthai) aus (444d).
Eine solche harmonische Konstellation kann man mit den drei Haupt-
gliedern Grundton, Terz und Quinte eines wohlgestimmten Akkords
vergleichen, weil hier auch aus vielen einer wird.

Aus der Annahme mehrerer Seelenvermögen resultiert sowohl
ein geforderter Bezug auf sich selbst bzw. auf das Seinige als auch das
Verdikt, sich auf etwas Unnatürliches und daher Fremdes zu richten,
deshalb wird die Beherrschung seiner selbst für eine gesunde Seele ver-
langt. Je nachdem, welches Vermögen in einer Seele die Leitung inne
hat, spricht Platon von drei Arten (tritta genê) von Menschen (Politeia
IX, 580d–581e): Regiert das Vernunftvermögen (logistikon), ist der

38

Dirk Fonfara

16 Vgl. zur Besonnenheit in Politeia IV K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 158f.; J. An-
nas: An Introduction to Plato’s Republic. Oxford 1981, 115–118; W. Kersting: Platons
Staat. Darmstadt 22006, 151–155, 167f., und jüngst F. Finck: Platons Begründung der
Seele im absoluten Denken. Berlin/New York 2007, 216–218.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch weisheitsliebend (philosophos), im Fall des Mutartigen (thy-
moeides) ist er streitliebend (philonikos), und wenn das Begehrungs-
vermögen (epithymêtikon) herrscht, handelt es sich um einen eigen-
nützigen (philokerdês) Menschen (581c). Im Bild vom Seelentier
(588c–592b), das aus einem vielgestaltigen Wesen, einem Löwen und
vor allem aus dem »inneren Menschen des Menschen« (tou anthrôpou
entos anthrôpos, 589a) besteht, der das Vernunftvermögen repräsen-
tiert, zeigt sich, dass es für einen Menschen das Beste ist, wenn das
Göttliche (theion) und Einsichtige (phronimon) ihn lenkt (590d).17

Im Spätdialog Timaios wird deutlich, warum Platon in jenem Bild
vom Seelentier das vernünftige Seelenvermögen (logistikon) als gött-
lich bezeichnet. Denn gemäß dem Mythos von der Weltentstehung
ahmten die Geschöpfe den Schöpfer (dêmiourgos) nach und brachten
das unsterbliche Prinzip (archê athanatos) der Seele in einen Körper, in
dem sie eine andere Art (to allo eidos) der Seele hinzufügten, nämlich
das Sterbliche (to thnêton), das heftige und notwendige Empfindungen
(pathêmata) in sich hat. Weil die Geschöpfe sich aber scheuten, den
göttlichen, vernünftigen Teil der Seele zu beflecken, der sich am Kopf
befindet, siedelten sie den sterblichen Teil örtlich getrennt (chôris) von
jenem an der Brust an, setzten den Hals dazwischen und das Mutartige
(thymoeides) zwischen Zwerchfell und Hals, allerdings näher an den
Kopf, um als Verbündeter der Vernunft mit ihr zusammen die Begier-
den leichter in Schranken halten zu können, und schließlich das Begeh-
rungsvermögen (epithymêtikon), das noch weiter unten zwischen
Zwerchfall und Nabel liegt (69d–70d). Auf diese Weise wurden die
beiden sterblichen Seelenteile deutlich von dem göttlichen Kern abge-
hoben, dem allein unsterblichen Vernunftvermögen, aufgrund dessen
der Mensch ja »kein irdisches, sondern ein himmlisches Gewächs« ist,
dessen Wurzeln im Himmel befestigt sind (vgl. Tim. 90a). Die Sorge
um die Seele muss sich deshalb auf den rationalen Seelenteil als das
wahre, unsterbliche Selbst des Menschen konzentrieren.18

Ähnlich äußert sich Platon auch am Ende seines letzten Werkes,
der Nomoi: Die Seele ist dem Körper vollkommen überlegen und schon
in diesem Leben (en tô biô) dasjenige, was das Selbst eines jeden von

39

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

17 Zum Seelentier in Politeia IX vgl. K. Bormann: Platon (s. Anm. 15), 147f.; W. Kers-
ting: Platons Staat (s. Anm. 16), 301–304, und jüngst Th. A. Szlezak: »Psyche: ihr Ort
im Menschen, im Kosmos und im Geist nach Platon und Plotin« (s. Anm. 11), 20–22.
18 Vgl. hierzu M. Erler: Platon (s. Anm. 9), 134–139, 196f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns ausmacht. Dieses wahre Selbst, die unsterbliche göttliche Seele,
enteilt dann später zu »anderen Göttern« (alloi theoi), um ihnen Re-
chenschaft abzulegen (logon didonai), was für die Guten ermutigend
ist, für die Schlechten hingegen überaus schrecklich (XII, 959a–b).19 Im
Zusammenhang mit dem Primat der Seele gegenüber dem Körper kri-
tisiert Platon vorsokratische Auffassungen: Für ihn ist die Seele das
Älteste (presbytaton) und Göttlichste (theiotaton) von allem bewegten
Hervorgebrachten (966e) und somit auch älter als der Körper, während
die früheren Philosophen jene für jünger hielten und folglich die Kör-
per für die Ursachen (aitiai) des gesamten Kosmos (967b–c). Womit
sich nun die unsterbliche und vernünftige Seele, unser wahres Selbst,
genau befasst, soll im folgenden Abschnitt über Platons Begründung
der Philosophie als Wissenschaft erläutert werden.

II. Die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft in Platons
mittleren Dialogen

Die Begründung der Philosophie als Wissenschaft kann nur gelingen,
wenn eine Rückführung auf ein erstes Prinzip (archê) möglich ist, wo-
von alles Übrige abhängt. Als Grundlegung der Philosophie bzw. der
»abendländischen Metaphysik«20 gilt Platons Phaidon, der zunächst
erörtert werden soll. Anschließend soll die sich dort findende Rückfüh-
rung auf etwas Hinreichendes (hikanon, 101e), von dem es keine wei-
teren Voraussetzungen mehr gibt, mit dem Liniengleichnis (Politeia
VI) verbunden werden, da sich dort dasjenige, womit der Rückgang

40

Dirk Fonfara

19 Vgl. hierzu auch die ausführliche Schilderung des Seelengerichts in Politeia X, 614a
ff.
20 H. Wagner (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissenschaft (Phae-
do 99D-107B)« [1966]. ND in: ders.: Kritische Philosophie. Systematische und histori-
sche Abhandlungen. Hrsg. von K. Bärthlein und W. Flach. Würzburg 1980, 175–189,
hier: 185) bemerkt zutreffend: »Die Ideenlehre ist als Lehre vom Transzendenten Meta-
physik, diese Metaphysik wurde geschaffen, mußte geschaffen werden, damit eine
Grundlage für alles Erkennen und Begreifen da sei.« – G. Reale (»Die Begründung der
abendländischen Metaphysik: Phaidon und Menon«. In: Platon. Seine Dialoge in der
Sicht neuer Forschungen. Hrsg. von Th. Kobusch und B. Mojsisch. Darmstadt 1996,
64–80, hier: 72–75) verbindet mit dem Phaidon ebenfalls die Begründung der abend-
ländischen Metaphysik, allerdings vor dem Hintergrund der ›Ungeschriebenen Lehre‹.
Auch M. Erler (Platon (s. Anm. 9), 143) bezeichnet Platon jüngst als »Vater der Abend-
ländischen Metaphysik«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


endet, als Erstes oder Anfang von allem erweist, nämlich als der nicht
weiter hinterfragbare und daher voraussetzungslose Ursprung (archê
anhypothetos).

Im Phaidon wird gemeinhin ein Abschnitt als sog. Autobiographie
des Sokrates bezeichnet (96a–102a), die als Erwiderung auf zwei Ein-
wände der pythagoreisch inspirierten Gesprächspartner Simmias und
Kebes eingeflochten wird, weil der Dialog sich im Anschluss an das
3. Argument für die Unsterblichkeit der Seele verlagert hat auf die
generelle Frage nach den Ursachen (aitiai) alles Entstehens und Ver-
gehens. Zu deren Beantwortung werden zunächst die Ansichten der
ionischen Naturphilosophen betrachtet (96a–97b), darauf die Nous-
Lehre des Anaxagoras (97b–99c) und schließlich Sokrates’ eigene
Suche nach den wahren Ursachen mit Hilfe seiner Methode gemäß
bestimmter Voraussetzungen (hypotheseis), der hypothetischen Me-
thode (99d–102a).

Sokrates hatte sich von Anaxagoras, nach dessen Lehre der Nous
alles ordne (diakosmein) und die Ursache von allem (aitios pantôn) sei,
erhofft, einen Lehrer für die Ursachen des Seienden (aitiai peri tôn
ontôn) gefunden zu haben. Dieser werde ihm sicher sagen können, ob
die Erde rund oder flach sei, ihm ihre Ursache und Notwendigkeit er-
hellen (97c–e) und ebenso über Sonne, Mond, Sterne und andere kos-
mologische Fragen Auskunft geben können, und zwar jeweils unter
dem Aspekt, inwiefern es für ein jedes so, wie es ist, besser ist. Hier
wird der Übergang von der mechanischen Welterklärung und ihren
materiellen Bedingungen zu einer teleologischen Ursächlichkeit deut-
lich, wenn alles sinnvoll und eines Guten wegen geschieht. Doch nach
der Lektüre der Schrift des Anaxagoras wurde diese Erwartung des
Sokrates enttäuscht. Anaxagoras gebe, so die Kritik, gar keine Ursa-
chen für die Ordnung der Dinge (pragmata) an, sondern schiebe Luft,
Äther und vieles andere Sonderbare (atopa) vor (98c). Und obwohl er
den Nous als allein ohne jede Mischung, unbeschränkt (apeiron) und
selbstherrschend (autokrates) charakterisiert, falle er ins Stoffliche zu-
rück, wenn dieser Nous zugleich als das »Feinste und Reinste von allen
Sachen (leptotaton pantôn chrêmatôn kai katharôtaton)« gilt.21 Sokra-

41

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

21 Anaxagoras: DK 59, B 12. In: Die Vorsokratiker II. Griech.-dt. Übers. und Erläute-
rungen von J. Mansfeld. Stuttgart 22003, 198–201. Vgl. zu Anaxagoras’ Nous-Lehre
und Platons Anaxagoras-Kritik K. von Fritz: »Der Nous des Anaxagoras«. In: Archiv
für Begriffsgeschichte 9 (1964), 87–102; Th. Buchheim: Die Vorsokratiker. München

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tes wirft Anaxagoras vor, statt Ursachen auf wahrhafte Weise (aitiai
alethôs, 98e), d. h. eigentliche, vernünftige Ursachen mit Rücksicht
auf das Beste, nur Faktoren anzuführen, ohne welche das Verursachen-
de nicht Verursachendes ist, die somit lediglich als Mittel fungieren.
Ihre Bezeichnung als Ursachen hält Platon hier für unpassend (99a–b),
später im Timaios nennt er sie Mit-Ursachen (synaitiai, Tim. 46e).

Sokrates beteuert, gerne jemandes Schüler geworden zu sein; aber
dass das Gute als Ziel-Ursache alles verbindet und zusammenhält, wo-
rin seine eigene Lehre durchschimmert, hat er in keiner früheren An-
sicht entdecken können. Allerdings ist er weder imstande, eine derarti-
ge Ursache selbst zu finden (autos heurein, 99c) noch von einem
Anderen zu lernen (par’ allou mathein). So muss er sich auf der Suche
nach Ursachen mit der »zweiten Fahrt« (deuteros plous, 99d) zufrieden
geben. Jener Begriff aus der Seefahrt besagt, dass man, wenn es nicht
hinreichend Wind zum Segeln gibt (erste Fahrt), selbst aktiv rudern
muss (als zweite Fahrt). Die »erste« Fahrt wäre dann analog die unmit-
telbare, intuitive Erfassung der Ursache ohne jede eigene Anstrengung.
Da diese Ursache aber nicht stofflich ist bzw. zu ihrer Auffindung die
sinnliche Wahrnehmung nicht hinreicht, bleibt dem Menschen nur die
zweite Fahrt, und zwar durch Denken.22 Sokrates nimmt seine Zu-
flucht zu den Argumenten oder Erklärungen (logoi),23 um die Wahr-
heit über das Seiende (alêtheia tôn ontôn, 99e) zu betrachten. Dabei

42

Dirk Fonfara

1994, 213–220; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 112–120; Th. Ebert: Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 343–349; R. M. Dancy: Plato’s Introduction of Forms. Cambridge
2004, 291–304, und F. Karfik: Die Beseelung des Kosmos. Untersuchungen zur Kosmo-
logie, Seelenlehre und Theologie in Platons Phaidon und Timaios. München/Leipzig
2004, 22–28.
22 Vgl. zur »zweiten Fahrt« bzw. zur Hypothesis-Methode Th. Ebert: Platon: Phaidon
(s. Anm. 15), 350–359; D. Frede: Platon: Phaidon (s. Anm. 15), 120–129; C. J. Rowe:
Plato: Phaedo. Cambridge 1993, bes. 238f. – R. Turnher fasst die »zweite Fahrt« dahin-
gehend auf, dass man anfänglich nicht in der Lage ist, die Ideen direkt zu schauen,
allerdings vor dem Hintergrund eines defizitären Dialektikbegriffs bei Platon (Turnher:
»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung eines neuen Para-
digmas«. In: Platon über das Gute und die Gerechtigkeit. Hrsg. von D. Barbaric. Würz-
burg 2005, 109–120, hier: 118). Vgl. zu anderen Deutungen der »zweitbesten Fahrt« mit
Berücksichtigung der aktuellen Forschungsergebnisse F. Finck: Platons Begründung der
Seele im absoluten Denken (s. Anm. 16), 11–29.
23 M. Erler (Platon (s. Anm. 9), 148–150) gibt »logoi« zutreffend mit »Argumente«
wieder, durch die allein Rechenschaft über etwas abgelegt werden kann, H. Wagner hin-
gegen mit »Gedanken« (»Platos Phaedo und der Beginn der Metaphysik als Wissen-
schaft« (s. Anm. 20), 177f., 187).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird die Erklärung, welche man für die stärkste und stichhaltigste hält,
zugrunde gelegt (hypothemenos, 100a) und dann dasjenige als wahr
gesetzt, was mit ihr übereinstimmt (symphônein), und was nicht als
unwahr; anschließend schreitet man zur nächst höheren Annahme fort
(101d–e). Mit dieser »Hypothesis-Methode«24 ist nun nichts Neuarti-
ges (ouden kainon, 100b) gemeint, sondern das Aufzeigen der Ursache
in einem Rückgriff auf Altbekanntes: auf die Annahme von Ideen.25

Bereits im Frühdialog Euthyphron wird die Idee als sich selbst
gleich (auto hautô, 5d), Muster (paradeigma, 6e) und das eigentliche
Wesen (ousia, 11a) bestimmt, und anhand der Idee des Schönen im
Symposion dahingehend, dass sie nicht entsteht oder vergeht, nie
wächst oder schwindet, sondern unkörperlich und unvergänglich,
immer seiend (aei on), an und für sich selbst (auto kath’ hauto), ein-
förmig (monoeides), rein (katharon, 211d–e), unvermischt (ameikton),
göttlich (theion) und ihrer Natur nach wunderbar (thaumaston tên
physin) ist (210e). Im Phaidon gilt die Idee – wie im ersten Abschnitt
bereits skizziert – als sich immer gleich verhaltend, d. h. als unver-
änderlich, sowie als unsichtbar (aides) und nicht durch die Sinne, son-
dern nur durch die Überlegung des Denkens (logismos tês dianoias)
erfassbar.

So greift Platon auch in jenem Argumentationsgang des Phaidon
bei der Suche nach den Ursachen auf die Annahme von Ideen zurück,
nämlich als eine Art der Ursächlichkeit (eidos tês aitias): Es gebe ein

43

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

24 Vgl. hierzu P. Stemmer: Platons Dialektik. Berlin/New York 1992, 262–267; S. Scol-
nicov: Plato’s Method of Hypothesis in the Middle Dialogues. Cambridge 1973; V. Ka-
rasmanis: The Hypothetical Method in Plato’s Middle Dialogues. Oxford 1987; L. C. H.
Chen: Acquiring Knowledge of the Ideas. A Study of Plato’s methods on the Phaedo, the
Symposium and the central books of the Republic. Stuttgart 1992.
25 Zu vier wesentlichen Kennzeichen einer Idee als (1) Eines und Allgemeines, (2) das
Seiende selbst, (3) das ständig Bleibende und (4) das rein Gedachte vgl. D. Fonfara: Die
Ousia-Lehren des Aristoteles. Untersuchungen zur Kategorienschrift und zur Meta-
physik. Berlin/New York 2003, 25–29; zur Bedeutung der Ideen vgl. M. van Ackeren:
Das Wissen vom Guten. Bedeutung und Kontinuität des Tugendwissens in den Dialogen
Platons. Amsterdam/Philadelphia 2003, 159–165. – Anstelle einer methodisch gegen
Einwände abgesicherten Ideenlehre oder gar Ideentheorie, wovon Th. A. Szlezak (Die
Idee des Guten in Platons Politeia. Beobachtungen zu den mittleren Büchern. St. Au-
gustin 2003, 43, 54, 76) ausgeht, spricht W. Wieland (Platon und die Formen des Wis-
sens. Göttingen 21999, 150, 156, 198f.) nur von einer Ideen-Annahme, D. Frede (Platon:
Phaidon (s. Anm. 15), 120–129) und J. Opsomer (»Drittes Bett, Artefakt-Ideen und die
Problematik, die Ideenlehre zu veranschaulichen«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s.
Anm. 3), 73–88, hier: 76, 86–88) von einer Ideen-Hypothese.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gutes an sich, ein Schönes an sich usw. Offenbar sieht er in der jewei-
ligen Idee die Erklärung mit der besten Begründung und größten Plau-
sibilität für das Sosein der Sinnendinge als die einzige, in der Prüfung
übrig gebliebene Voraussetzung. Es sind z. B. die vielen schönen Dinge
trotz ihrer jeweiligen Verschiedenheit auf das Schöne selbst als ihre
Ursache zurückzuführen wegen der Teilhabe-Relation: »Wenn etwas
anderes schön ist außer dem Schönen selbst, dann wegen nichts ande-
rem, als weil es teilhat an jenem Schönen« (metechei ekeinou tou ka-
lou). Angesichts dieser schlüssigen Argumentation (logos) könne er die
anderen »weisen Ursachen« (allai aitiai sophai) – hier wird die Ironie
des Sokrates deutlich – nicht verstehen, die er für unzureichend hält.
Denn nichts anderes macht die schönen Dinge schön als jenes Schöne
selbst, und zwar durch dessen Anwesenheit (parousia) oder durch die
Gemeinschaft (koinônia) mit ihm (100c–d). Dass durch das Schöne
selbst alle schönen Dinge erst schön werden, erweist sich also für mich
selbst (emautô) und jeden Anderen (allô) als das Sicherste (asphales-
taton, 100d). Analoges wird für die Idee der Größe, der Kleinheit und
der Zweiheit dargelegt. Auf welche Weise soll denn sonst jedes Ding
werden, wenn nicht dadurch, dass es am eigentümlichen Wesen (idia
ousia, 101c) teilhat?26 Es gibt keine andere Ursache dafür, dass etwas
zwei ist, als seine Teilhabe an der Idee der Zweiheit. An diese sichere
Voraussetzung (hypothesis asphalês) möge man sich halten und deren
Folgen betrachten. Was von der Voraussetzung hergeleitet wird, wird
auf Übereinstimmung mit ihr geprüft. Im positiven Fall wird von der
Voraussetzung ihrerseits Rechenschaft abgelegt (logon didonai, 101d),
und zwar auf dieselbe Weise: Es wird eine weitere, nämlich die unter
den höheren als am besten (beltiston) geeignete Voraussetzung voraus-
gesetzt (allê hypothesis hypothemenos). Bewährt sich diese erneut, ge-
langt man schließlich zu etwas Zureichendem oder Hinreichendem (hi-
kanon, 101e). Denn die Ursachenforschung darf kein infiniter Regress
sein, sondern muss notwendigerweise zu einem Ende kommen. Die für

44

Dirk Fonfara

26 Vgl. zu Teilhabe und Ousia bei Platon F. G. Herrmann: »Metéchein, metalambánein
and the Problem of Participation in Plato’s Ontology«. In: Philosophical Inquiry 25
(2003), 19–56; ders.: »Ousia in Plato’s Phaedo«. In: New Essays on Plato. Language
and Thought in Fourth-Century Greek Philosophy. Hrsg. von F. G. Herrmann. Wales
2006, 43–73, bes. 46–54; M. Dixsaut: »Ousia, eidos et idea dans le Phédon«. In: Revue
philosophique de la France et de l’Etranger 116 (1991), 479–500, ND in: dies.: Platon et
la question de la pensée. Etudes platoniciennes I. Paris 2000, 71–91.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles’ Philosophie bedeutsame These von der Unmöglichkeit
eines unendlichen Regresses findet sich also bereits bei Platon.

Was aber ist nun jenes Hinreichende? Im Phaidon wird dies nur
indirekt gesagt, indem davor gewarnt wird, nicht wie die Streitredner
Ursprung (archê, 101e) und Hergeleitetes zusammenzurühren. Offen-
bar ist jenes Zureichende ein nicht weiter hinterfragbares und somit
voraussetzungsloses Prinzip (archê anhypothetos), als welches in der
Politeia die Idee des Guten fungiert.27

Zusammenfassend kann man festhalten, dass eine Wissenschaft,
die sich mit den ersten Ursachen des Entstehens und Vergehens befasst,
nicht erst in Aristoteles’ Metaphysik (A 3–10), sondern schon in Pla-
tons Phaidon begründet wird, nämlich im Rahmen jener ›Autobiogra-
phie‹ des Sokrates (96a–102a). In Verbindung mit einer Kritik an vor-
sokratischen Prinzipienlehren wird Platons »Annahme von Ideen« als
»zweitbeste Fahrt« (deuteros plous, 99d) gerechtfertigt, d. h. Rechen-
schaft über sie abgelegt (logon didonai) und als Ursachen (aitiai) für
das je verschiedene vielschichtige Sosein der an ihnen teilhabenden
Sinnendinge erwiesen. Die zweitbeste Fahrt führt logoi auf Vorausset-
zungen (hypotheseis) zurück, bis man zu einem Hinreichenden (hika-
non) gelangt, das als Prinzip (archê) zu betrachten ist.

Ein Blick auf das Liniengleichnis (Politeia VI, 509d–511e) bekräf-
tigt dies: Im Zuge der Erörterung des höchsten Lehrgegenstandes (me-
giston mathêma), der Idee des Guten (idea tou agathou),28 »durch wel-

45

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

27 Diese Verbindung zwischen dem »Hinreichenden« im Phaidon und dem vorausset-
zungslosen Ursprung im Liniengleichnis betont zu Recht W. Wieland (Platon und die
Formen des Wissens (s. Anm. 25), 217), während P. Stemmer (Platons Dialektik (s.
Anm. 24), 262–267) beides deutlich voneinander trennt.
28 Angesichts der unübersehbaren Forschungsliteratur zu diesem zentralen Punkt von
Platons Philosophie sei hier nur exemplarisch hingewiesen auf W. Kersting: Platons
Staat (s. Anm. 16), 212–246, und R. Ferber (Platos Idee des Guten. St. Augustin 21989,
57–148). Ferber betont die absolute Transzendenz der Idee des Guten, dasselbe gilt für
H. J. Krämer, Th. Szlezak (in: Platon: Politeia. Hrsg. von O. Höffe. Berlin 1997, 179–
228) und J. Halfwassen (Der Aufstieg zum Einen. Untersuchungen zu Platon und Plotin.
Stuttgart 1992, 220–264; ders.: »Platons Metaphysik des Guten«. In: Ethikbegründun-
gen zwischen Universalismus und Relativismus. Hrsg. von K. Engelhard und D. H. Hei-
demann. Berlin/New York 2005, 13–34) als Vertreter der ›Ungeschriebenen Lehre‹. Vgl.
auch die Sammelbände von M. Vegetti (Platone. La Repubblica. Vol. V. Libri VI–VII.
Neapel 2003, darin besonders: F. Ferrari: »L’idea del bene: collocazione ontologica e fun-
zione causale«, 287–324) und M. van Ackeren (Platon verstehen. Themen und Perspek-
tiven. Darmstadt 2004).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che erst das Gerechte und alles, was sonst Gebrauch von ihr macht,
nützlich und heilsam wird« (505a),29 unterscheidet Sokrates im Linien-
gleichnis zwei Bereiche im Gebiet des Denkbaren (topos noêtos, 509d),
denen die mathematischen Disziplinen (wie die Geometrie) bzw. die
Dialektik zugeordnet werden. Die ersteren gehen von Voraussetzun-
gen aus (ex hypotheseôn), führen sie aber nicht auf einen Anfang
(archê) zurück, sondern zielen auf ein Letztes (teleutê) ab. Die Mathe-
matiker legen also keine Rechenschaft über ihre Voraussetzungen ab,
hinterfragen diese nicht weiter, sondern führen von ihnen aus ihre Be-
weise und gelangen schließlich an ihr Ziel, wobei sie sich sichtbarer
Gestalten (eidê horômena), d. h. sinnlicher Veranschaulichungen be-
dienen und sich auf logoi beziehen, aber nicht von diesen handeln.

Die Dialektik, der zweite Bereich im Gebiet des Denkbaren, geht
zwar auch von bestimmten Voraussetzungen aus, die angesetzt wer-
den, bedarf jedoch keiner sinnlich-wahrnehmbaren Veranschaulichun-
gen, sondern operiert ausschließlich mit Ideen (eidê). Diese ergreift die
Vernunft selbst unmittelbar, indem sie mittels des dialektischen Ver-
mögens (dynamis tou dialegesthai) Voraussetzungen nicht als bloße
Ausgangspunkte (archai), sondern als wirkliche Voraussetzungen (tô
onti hypotheseis) auffasst, um fortzuschreiten und schließlich zu dem
voraussetzungslosen Anfang (archê anhypothetos, 510b), dem Anfang
von allem (archê pantos, 511b) zu gelangen, diesen zu erfassen und
wiederum bis zum Ende (teleutê) hinabzusteigen. Dieser Abstieg ist
eine erste keimhafte Andeutung des im Phaidros und vor allem im
Sophistes und im Politikos ausgearbeiteten Dihairesisverfahrens, einer
Einteilung der Begriffe nach Ideen. Was die dialektische Wissenschaft
(epistêmê tou dialegesthai) in ihrer Aufstiegs- und Abstiegsbewegung
vom Seienden (on) und Denkbaren (noêton) einsieht, ist sicherer (sa-
phesteron) als das, was die so genannten Künste (technai) der Mathe-
matik betrachten, da die Mathematiker von ihren Ausgangspunkten
oder Voraussetzungen keine Vernunfterkenntnis (nous) haben – so
wie die Dialektiker –, sondern nur die Erkenntnisweise einer Verstan-
desgewissheit (dianoia, 511c-d). Infolgedessen erweist sich der Bereich
der Mathematik als etwas »dazwischen« (metaxy), da er nicht mehr

46

Dirk Fonfara

29 Die Funktion der Idee des Guten, Nutzen zu stiften, d.h. alle anderen Ideen über-
haupt brauchbar zu machen, hat vor allem W. Wieland (Platon und die Formen des
Wissens (s. Anm. 25), 159–185) hervorgehoben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Bereich der bloßen Meinung (doxa), sondern bereits zum Denk-
baren gehört, aber auch noch nicht zur Dialektik.30

Ähnlich wie im Phaidon die Voraussetzungen auf ein Zureichen-
des, so werden sie im Liniengleichnis innerhalb des obersten Bereiches,
der Dialektik, auf einen keiner Voraussetzung mehr bedürfenden An-
fang zurückgeführt. Dieser voraussetzungslose Ursprung (archê) ist in
der Politeia bekanntlich die Idee des Guten, das Gute selbst. Diese
höchste Idee als »Alma Mater der Ideen«31 begründet im Bereich des
Denkbaren das wahrhaft und an sich Seiende. Sie ragt somit – als Ur-
sache im Sinne eines konstituierenden Grundes für die anderen Ideen
als eigentlich Seiende (ousiai), deren Sein und Beständigsein von der
Idee des Guten erst ermöglicht wird – über das wesentliche Sein der
übrigen Ideen hinaus.32 Insofern liegt die Idee des Guten noch jenseits
der Ousia (epekeina tês ousias, 509b), als sie die bereits ontologisch

47

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

30 Der dritte Bereich des Liniengleichnisses ist in der Platonforschung umstritten: Wäh-
rend K. Bormann (Platon (s. Anm. 15), 69–73) das Verhältnis zwischen dem Bereich der
Mathematika und den reinen Ideen analog zu Ideen- und Sinnenwelt als Urbild-Abbild-
Relation deutet, d.h. die Mathematika als Abbilder reiner Ideen vor dem Hintergrund
der ›Ungeschriebenen Lehre‹ mit Met. A 6 als ein »Zwischenreich« zwischen Sinnen-
dingen und Ideen, sieht W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25),
212) »in der Gedankenwelt des Liniengleichnisses für die Annahme spezifisch mathe-
matischer Gegenstände keinen Platz« und vertreten J. Mittelstraß (»Die Dialektik und
ihre wissenschaftlichen Vorübungen (Buch VI, 510b–511e und Buch VII, 521c–539d)«.
In: Platon. Politeia (s. Anm. 28), 229–249, hier: 237–243) und W. Kersting (Platons
Staat (s. Anm. 16), 219–223) mit guten Gründen die These, der Bereich handle von
einzelnen mathematischen Ideen, da sich der Mathematiker bereits im Bereich der
epistêmê befinde, der wiederum nur Ideen zu seinem Gegenstand haben kann, jedoch
nicht bis zum voraussetzungslosen Anfang als Ursprung von allem gelange. Hingegen
fasst R. Turnher (»Platons Liniengleichnis und die Frage der Hypotheseis. Erprobung
eines neuen Paradigmas« (s. Anm. 22), 118) den Bereich der Hypotheseis als »begriff-
lich-sprachliche und gleichnishaft-anschauliche Repräsentation des Ideal-Allgemeinen
auf der Ebene der Dianoia« auf, aber nicht als »eine neben den Ideen bestehende eigene
Klasse von Gegenständen«, d.h. von Objekten der mathematischen Disziplinen.
31 W. Kersting: Platons Staat (s. Anm. 16), 218.
32 I. Deretic (»Doppelte Paradoxa. Platon über die Idee des Guten«. In: Platon über das
Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22), 137–148, hier: 145) bezeichnet die »zweite
Seefahrt« im Phaidon als »erste Transzendenz«, nämlich von der Erscheinungswelt zur
Ideenwelt, die Erfassung der Idee des Guten als zweite Transzendenz, da sie »Einsicht
jenseits der Grenzen der ousia gewährt«, nämlich als Schau, Betrachtung oder »Erleuch-
tung«. Auch R. Ferber spricht bei der Idee des Guten von einer Transzendenz zweiter
Stufe (»Ist die Idee des Guten nicht transzendent oder ist sie es doch? Nochmals EPE-
KEINA TES OUSIAS«. In: Platon über das Gute und die Gerechtigkeit (s. Anm. 22),
149–174, hier: 153). Zu Einwänden gegen diese Seinstranszendenz vgl. M. Baltes: »Is

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausgezeichneten Ideen wiederum übersteigt als voraussetzungsloser
Ursprung, weshalb sie nicht auf dieselbe Weise Idee sein. Dadurch wird
es noch schwieriger, ein solches Prinzip anzugeben.33 Denn neben jener
berühmten, die Transzendenz betonenden Kennzeichnung des an sich
Guten am Ende des Sonnengleichnisses wird von ihm ebenso gesagt, es
sei – zwar nur mit Mühe (mogis), aber dennoch – zu schauen (hora-
sthai), Ursache (aitia) alles Richtigen und Schönen und die Herrscherin
(kyria) im Bereich des Denkbaren (517b–c) als das Glänzendste (pha-
notaton, 518c) und Glückseligste unter dem Seienden (eudaimonesta-
ton tou ontos, 526e), als das Beste oder Trefflichste (ariston) und des-
halb Ziel des Erkennbaren (telos tou noêtou, 532b–c). Wie aber kann
dieses im Gesamtkontext des Bildungskanons von den angehenden
Philosophen konkret erreicht werden?

III. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse
(mathêmata)

In Politeia VII wird die Dialektik als einzig wahre Wissenschaft in einer
Zusammenschau von Kenntnissen, die im Anschluss an das Höhlen-
gleichnis in ihrer jeweiligen Bedeutung für den künftigen Philosophen
erläutert werden, näher in den Blick genommen. Dabei entwirft Platon
eine erste Einteilung der philosophischen Wissenschaften: Für die von
ihm geforderte »Umlenkung der Seele« (psychês periagôgê, 521c) als
»Auffahrt zur wahren Philosophie« (alêthês philosophia) oder als »Zug
(holkon) der Seele vom Werdenden zum Seienden« sind bestimmte
Kenntnisse (mathêmata) als propädeutische Disziplinen hilfreich: Die
musische Ausbildung gehört wie die Gymnastik zu jenem Bildungs-

48

Dirk Fonfara

the Idea of the Good in Plato’s Republic Beyond Being?« [1997]. In: ders.: Dianoêmata.
Kleine Schriften zu Platon und zum Platonismus. Stuttgart/Leipzig 1999, 351–371.
33 Offenbar ist sich Platon des Problems einer adäquaten begrifflichen Fassung des Gu-
ten bewusst gewesen, wie eine Stelle im Spätdialog Philebos deutlich macht: Uns sei
»wieder die Kraft des Guten in die Natur des Schönen entflohen. […] Wenn wir also
nicht in einer Idee (mia idea) das Gute einfangen können, wollen wir es in diesen dreien
zusammenfassen – Schönheit (kallos), Verhältnismäßigkeit (symmetria) und Wahrheit
(alêtheia) – und sagen, dass diese als Eines (hen) zu Recht angesehen werden können?«
(Phil. 64e–65a). Hier wird das Gute also nicht mehr als Idee bestimmt, es erweist sich
vielmehr als eine Einheit von Schönheit, Maßbestimmtheit und Wahrheit, die sich ge-
wissermaßen ›darüberschieben‹. Das Gute liegt somit dahinter, ist für uns nicht fassbar
und entzieht sich auf diese Weise der Untersuchung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kanon. Trotz der in Politeia II–III (376e–403c) skizzierten engen Ver-
bindung von Philosophie und Musik, die im Übrigen auch im Phaidon
zu finden ist,34 erzieht die Musik die Philosophen zwar durch Gewöh-
nung mittels des Wohlklangs (harmonia) zur Wohlgestimmtheit und
mittels des Zeitmaßes (rhythmos) zu einer Wohlgemessenheit (eu-
rhythmia), flößt ihnen jedoch keine Wissenschaft (epistêmê) ein.35

Auch die unedlen Künste (banausoi technai, 522b) entfallen. Aber es
gibt etwas Gemeinsames (koinon), das alle Künste, Verständnisse und
Wissenschaften benötigen und deshalb jeder als erstes erlernen muss:
Zahlenlehre (Arithmetik), Messkunst (Geometrie), Sternenkunde (As-
tronomie) und Harmonielehre als mathematische Kenntnisse (mathê-
mata), die den Philosophen die Schau des Guten erleichtern (526e). Die
Arithmetik beschäftigt sich mit der Einheit, die Geometrie mit der Er-

49

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

34 Im Phaidon berichtet Sokrates von seinen Träumen, in denen er mehrfach den gött-
lichen Auftrag erhält, sich »musisch zu betätigen« (mousikên poiei, 60e). Diesen zu
erfüllen, ist ihm als Diener Apollons (85b) eine heilige Pflicht. Auf diese Weise wird er
zu dem ermutigt, was er ohnehin die ganze Zeit betreibt, da die Philosophie gerade als
»höchste Form des Musischen« (philosophia megistê mousikê, 61a) gilt.
35 Ein Teil der musischen Bildung betrifft den Gesang (melos), genauer: die zulässigen
Tonarten, Instrumente und Zeitmaße (rhythmoi, III, 398c–403c). Tonart und Zeitmaß
müssen dabei dem Wort (logos) folgen. Die klagenden Tonarten, die vermischt lydische
und hochlydische, sind auszuschließen, ebenso die bei Symposien üblichen ›weichli-
chen‹ Tonarten: die ionische und die lydische (399a), es bleiben somit die dorische und
die phrygische Tonart übrig. Als angemessene Instrumente kommen Lyra und Kithara
in der Stadt, eine Art Pfeife für den Hirten auf dem Land, in Frage. Geeignete Zeitmaße
(Rhythmen oder Taktarten) eines geordneten (kosmios) und tapferen Lebens (andreios
bios) sind Daktylos, Jambus und Trochaios. Das Wohlgemessene folgt dem schönen Vor-
trag, die Art des Vortrags wiederum der Gesinnung der Seele (400a–d). Daraus ergibt
sich im Hinblick auf den hohen Status der Musik für die Ausbildung des Philosophen:
»Das Wichtigste in der Erziehung beruht auf der Musik, weil Zeitmaß (rhythmos) und
Wohlklang (harmonia) vorzüglich in das Innere der Seele eindringen und sich ihr auf
das Kräftigste einprägen, indem sie Wohlanständigkeit (euschêmosynê) mit sich führen
und also auch wohlanständig machen.« Der so Erzogene wird später, wenn ihm die ver-
nünftige Rede (logos) nahegetreten ist, »diese am meisten lieben, da er sie an der Ver-
wandtschaft erkennt. […] Werden wir nun auch nicht eher Musiker (mousikoi) sein, wir
selbst und die Wächter, die von uns erzogen werden sollen, bis wir die Ideen (ta eidê) der
Besonnenheit (sôphrosynê) und Tapferkeit (andreia) und das, was dem verschwistert ist,
erkennen […] und denken, dass dies derselben Kunst (technê) und Beschäftigung (me-
letê) angehöre? – Ganz notwendig.« (401d–402c). – Dieses Zusammenfallen der see-
lischen Gesinnung mit der Musik, die in der Gestalt (eidos) mit ihr übereinstimmt
(symphônounta), erweist sich als das Schönste (kalliston) und Liebenswürdigste (eras-
miôtaton, 402d). – Vgl. hierzu G. Schmidt: »Die Rolle der Musik in Platons Staat«. In:
ders.: Der platonische Sokrates (s. Anm. 9), 19–31, bes. 22–27.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenntnis des Immerseienden (aei on), so dass auch sie die Seele zur
Wahrheit hinleitet (527b). Analog sind Astronomie und Harmonik,
die die Pythagoreer zu Recht als »verschwisterte Wissenschaften«
(adelphai epistêmai, 530d) auffassen, ebenfalls »sehr nützlich für die
Auffindung des Guten und Schönen« (531c).

Infolgedessen gelten die mathematischen Disziplinen als Mitdie-
nerinnen und Mitleiterinnen (symperiagôgoi, 533d), als Vorspiele oder
Präludien (prooimia, 531d) für die eigentlich zu erlernende Melodie
(nomos), die Dialektik. Sie befassen sich zwar mit dem Seienden, aber
nur träumend, da sie ja unbewegte (akinêtoi) Voraussetzungen gebrau-
chen und keine Rechenschaft ablegen. Denn wenn man den Ursprung
von etwas nicht kennt, kann man auch keine Wissenschaft davon be-
treiben. Allein die dialektische Methode hinterfragt auch ihre Voraus-
setzungen und geht bis zum Anfang selbst (archê autê, 533c) zurück.
Jene Künste (technai) – so räumt Platon selbstkritisch ein – habe er aus
Gewohnheit bisweilen Wissenschaften genannt, aber eigentlich be-
nötige man für sie einen anderen Namen, der etwas ›Helleres‹ besagt
als Meinung (doxa), jedoch etwas ›Dunkleres‹ als Wissenschaft (epistê-
mê). Zuvor – nämlich im Liniengleichnis – hat Platon ihre Erkenntnis-
weise als Verstandesgewissheit (dianoia) bezeichnet. Da dort dem
obersten Linienabschnitt die höchste Erkenntnisstufe, die Vernunftein-
sicht (noêsis), zugeordnet wird, welche hier das gesamte Gebiet des
Denkbaren umfasst und demgegenüber der oberste Bereich als Wissen-
schaft oder Wissen (epistêmê, 533e) gekennzeichnet wird, zeigt sich,
dass die philosophische Fachterminologie noch nicht endgültig fixiert
ist, was ja zuvor bei den Erörterungen zum Phaidon deutlich wurde
anhand der Verwechslung von wahrer Ursache und Mit-Ursache.36

Was macht nun den Platonischen Philosophen als Dialektiker aus?
Er operiert rein gedanklich (logô), ohne jede sinnliche Wahrnehmung

50

Dirk Fonfara

36 Dadurch werden Gemeinsamkeiten der Platonischen Schriften mit den sog. »esoteri-
schen« Texten des Aristoteles offenkundig, die nicht zur Veröffentlichung bestimmt
waren, sondern eher Vorlesungsmanuskripte für den internen Gebrauch darstellen, so
dass sich mögliche Inkonsistenzen auf die eigentümliche Textbeschaffenheit des Corpus
Aristotelicum zurückführen lassen. Da die Vorlesungen häufig dieselben Grundthemen
von unterschiedlichen Ausgangspunkten aus behandeln, kam es zu Überarbeitungen
und Wiederholungen, aber auch zu Widersprüchen oder Unklarheiten. Denn eine letzt-
gültige Abrundung fand nicht statt. Vgl. hierzu H. Flashar: »Aristoteles«. In: Grundriss
der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike. Bd. 3. Basel 22004, 167–492,
hier: 179–182, 238f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zielt darauf ab zu erkennen, was ein jedes selbst (auton) ist, bis er
auch in Vernunfteinsicht (nous) erfasst hat, was das Gute selbst ist.
Dann ist er am Ziel (telos) alles Erkennbaren, kann für ein jedes die
Erklärung des Wesens (logos tês ousias hekastô) angeben – also auch
das Gute bestimmen (dihorisasthai), und zwar sogar dem Wesen nach
(kat’ ousian, 534c)37 – und auf diese Weise sich selbst (hautô) und
jedem Anderen (allô) darüber Rechenschaft ablegen. Alle anderen
Künste und Verfahren beziehen sich entweder auf Vorstellungen oder
Begierden der Menschen oder haben mit Hervorbringungen (geneseis),
Zusammensetzungen (syntheseis) oder mit deren jeweiliger Pflege
(therapeia) zu tun. Die Dialektik liegt wie ein Sims oder Gipfel (thrin-
kos, 534e) über den Kenntnissen (mathêmata). Denn keine andere
Kenntnis kann auf sie noch gesetzt werden, sondern mit ihr kommen
die Kenntnisse zu einem Ende (telos, 534e).38 Nicht ohne Grund be-
zeichnet Sokrates die Dialektik im Philebos als »Göttergeschenk«
(16c–17a).

Es kann festgehalten werden, dass sich im Zusammenhang mit der
Bestimmung der Dialektik in Politeia VII erste Ansätze einer Eintei-
lung der philosophischen Disziplinen, Künste und Kenntnisse finden,
die Aristoteles in seiner Metaphysik weiterentwickelt hat. Denn be-
reits Platon unterscheidet Künste (technai), die sich auf Bedürfnisse
und Hervorbringungen beziehen, Kenntnisse (mathêmata), d. h. ma-
thematische Disziplinen, und die Dialektik als die einzige wahre phi-

51

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

37 Demgegenüber vertritt C. J. de Vogel (Rethinking Plato and Platonism. Leiden 1986,
45–50) die These, das Wesen des Guten könne nicht erkannt werden, da es jenseits des
Seins ist. – W. Wieland (Platon und die Formen des Wissens (s. Anm. 25), 48, 196f.) ist
der Ansicht, dass die Idee des Guten zwar erkennbar sei, aber nur mit Hilfe von Ver-
gleichen und Bildern, d.h. nur indirekt, nicht aber durch systematische Begriffsbildung;
R. Robinson (Plato’s Earlier Dialectic. Oxford 1953) geht davon aus, dass sie allein auf
diskursivem Wege erkannt werde. Nur so lasse sich die Möglichkeit des Philosophenkö-
nigtums aufrecht erhalten, das »zwar schwierig, aber nicht unmöglich« (502c) ist. Nach
K. Oehler (Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Aristo-
teles. München 1962) wird die Idee des Guten unmittelbar durch intellektuelle An-
schauung erfasst, die nicht von propositionaler Natur sei und für die Platon die Meta-
pher des Schauens (theasthai) geprägt habe.
38 W. Kersting (Platons Staat (s. Anm. 16), 223, 256) versteht die Dialektik als ein
»Leuchtfeuer«, ein »unabschließbares Unternehmen«, so dass »letztbegründete We-
senserkenntnis nie erreicht« werden kann. Auch für R. Ferber (Die Unwissenheit des
Philosophen oder Warum hat Plato die ›ungeschriebene Lehre‹ nicht geschrieben?
St. Augustin 1991, 21) ist das letzte Erkenntnisziel für den Menschen unerreichbar,
was sich allerdings nur schwer mit jener Textstelle aus Politeia VII vereinbaren lässt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophische Wissenschaft. Allerdings werden wegen einer nicht immer
adäquaten und bisweilen äquivok verwendeten, noch nicht begrifflich
streng fixierten Terminologie die Kenntnisse gelegentlich entweder
unter die Künste subsumiert oder sogar als Wissenschaften bezeichnet.
Die Aufgliederung der Disziplinen erfolgt bei Platon im Rahmen der
propädeutischen Fragestellung, ob jene dem Philosophen die Schau der
Idee des Guten erleichtern und somit diese höchste Form des Erken-
nens vorbereiten und vorbilden (propaideuein, 536d) oder nicht. Eben-
so ist deutlich geworden, dass Platons Überlegungen zur Dialektik als
wahrer Wissenschaft und zum Selbst des Menschen nicht unverbun-
den nebeneinander stehen, sondern eng aufeinander bezogen sind,
wenn man die Funktion der Ideen berücksichtigt. Der Mensch findet
ja gerade dann seine Glückseligkeit und ist ganz bei sich selbst, wenn
seine Seele oder sein wahres Selbst, das der Idee bzw. dem Unzusam-
mengesetzten, Unvergänglichen und Unsichtbaren sehr verwandt ist,
sich vom Körperlichen, Sinnlichen und Vergänglichen abwendet und
jenem Unveränderlichen und Göttlichen zuwendet, den Ideen, auf die
sich der sich um seine Seele sorgende Philosoph richtet, soweit und
sooft es ihm möglich ist. In dieser Hinwendung zeigt sich das Streben
des Menschen nach Gottähnlichkeit (homoiosis theô, Theait. 176b).

IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

Edmund Husserl hat Platon nicht nur wegen seiner Begründung der
Philosophie als strenger Wissenschaft gerühmt, sondern auch wegen
jener Verbindung von Ideenlehre bzw. Dialektik mit der Sorge des Phi-
losophen um die Seele. Husserl bemerkt, dass sich »Platons Enthüllung
der Ideen […] am Selbstgespräch (Logos) der Seele mit sich selbst«
orientiere.39 Die umfangreichste zusammenhängende Auseinanderset-
zung mit Positionen aus der Geschichte der Philosophie enthält die
Kritische Ideengeschichte, der Erste Teil der Vorlesungen über Erste
Philosophie, die Husserl in Freiburg im WS 1923/24 gehalten hat.40

52

Dirk Fonfara

39 Edmund Husserl: »Einleitung zur dritten Fassung des Encyclopaedia Britannica Ar-
tikels«. In: Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925. Hus-
serliana IX. Hrsg. von W. Biemel. Den Haag 1962, Beilage XXIX, 517–519, hier: 517.
40 Diese Einschätzung stammt von R. Boehm (Einleitung des Herausgebers. In: E. Hus-
serl: Erste Philosophie (1923/24). Erster Teil: Kritische Ideengeschichte. HusserlianaVII.
Den Haag 1956, XI–XXXIV, hier: XXVI). Vgl. dazu auch D. Henrich: »Über die Grund-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dort handelt er vor dem Hintergrund seiner eigenen transzendentalen
Phänomenologie als einzig »echter« Wissenschaft von den bisherigen
›Ersten Philosophien‹41 und schätzt an Platon in explizitem Rekurs auf
Politeia VII, dass er »die ihm historisch vorgegebenen Wissenschaften
als bloße Vorstufen solcher echt rationalen Wissenschaften wertet«
(Hua VII, 327) und »erst mit Platon die reinen Ideen: echte Erkennt-
nis, echte Theorie und Wissenschaft und – sie alle umspannend – echte
Philosophie in das Bewusstsein der Menschheit traten«. Er sei deshalb
der »Vater aller echten Wissenschaft« und »der Schöpfer des philoso-
phischen Problems und der Wissenschaft von der Methode«. Seine
Dialektik bezeichnet Husserl als »Anfang einer neuen Epoche« (Hua
VII, 12 f.). Beide haben sich intensiv mit dem Eidos beschäftigt,42 wo-
bei Husserl Platons Terminologie (idea, eidos, methexis) in seine Lehre
vom Wesen aufgenommen hat, »aber rein gefasst und frei von allen
metaphysischen Interpretationen«.43 Dennoch wurde bald nach der
Veröffentlichung der Logischen Untersuchungen (1900/1901) gegen
Husserls Methode der Wesensschau, mit der er beansprucht, zu aprio-
rischen Erkenntnissen zu gelangen, der »Platonismus«-Vorwurf er-
hoben44, den er in der 2. Auflage (1913) jener Schrift entkräften

53

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

lagen von Husserls Kritik der philosophischen Tradition«. In: Philosophische Rundschau
6 (1958), 1–26. – Husserls ausführlichste Behandlung der griechischen Philosophie fin-
det sich in der Freiburger Vorlesung vom WS 1919/20 »Einleitung in die Philosophie«
(Archiv-Signatur: F I 40), die in Kürze erscheint (Husserliana Materialien IX. Hrsg. von
H. Jacobs. Dordrecht 2010). Husserl rühmt Platon hier als »Entdecker der Idee«
(Bl. 43a), weshalb dieser zugleich als »Entdecker des Apriori« gelte (Bl. 49b) und Hus-
serl bei ihm »Keime der Logik« als »Vorahnung einer formalen Ontologie« (Bl. 6a)
sieht: »In den Platonischen Untersuchungen liegt der Ursprung der allgemeinen Logik
oder vielmehr der allgemeinen Wissenschaftstheorie« (Bl. 7a). »Überhaupt muss man
sagen, dass Platon, in seiner Dialektik in alle Korrelationen des Wesens der Erkenntnis
hineinforschend, schon ein deutliches Absehen zeigt auf eine universelle Wissenschafts-
theorie. Darin lagen große Anstöße für die Zukunft.« (Bl. 90a).
41 Vgl. dazu die von L. Landgrebe angeregte Arbeit von A. Ponsetto: Die Tradition in
der Phänomenologie Husserls. Meisenheim 1978, bes. 11–42, sowie D. Fonfara: »Zwi-
schen Tradition und Innovation: Aristoteles’ ›doxographische‹ Methode – mit einem
Ausblick auf Husserl«. In: Metaphysik als Wissenschaft (s. Anm. 3), 102–132, hier:
127–132.
42 Vgl. B. Hopkins: »Husserlian Transcendental and Eidetic Reductions and the Inter-
pretation of Plato’s Dialogues«. In: Bochumer Philosophisches Jahrbuch für Antike und
Mittelalter 7 (2002), 81–114, bes. 84, 90 f., 96 f., 111–113.
43 E. Husserl: Erfahrung und Urteil [1939]. Untersuchungen zur Genealogie der Logik.
Redigiert und hrsg. von L. Landgrebe. Hamburg 71999, 411.
44 Vgl. A. Lowit: »Pourquoi Husserl n’est pas platonicien«. In: Les études philosophi-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte.45 So versteht Husserl in dem 1924 in Japan erschienenen
2. Kaizo-Artikel unter Wesensforschung »die reine und konsequente
Übung der schon von Sokrates-Platon in die Wissenschaft eingeführte
Methode der Ideenschau«, grenzt sich aber insofern deutlich von Platon
ab, als er nicht beabsichtige, »irgendwelche der philosophischen Inter-
pretationen zu übernehmen«, d. h. sich »mit irgendwelchen (ob Plato-
nischen oder nachplatonischen) metaphysischen Erbteilen zu belasten,
welche mit dem Begriff der Idee […] historisch verhaftet sind«.46

Trotz aller Hochschätzung Platons angesichts seiner Begründung
der Philosophie als strenger Wissenschaft fällt Husserl das folgende
abschließende Urteil: »So kam es, dass die antike Wissenschaft […]
bei all ihren bewunderungswerten Leistungen doch nur das zustande
brachte, was wir dogmatische Wissenschaft nennen und nur als eine
Vorstufe echter philosophischer Wissenschaft statt ihrer selbst gelten
lassen« (Hua VII, 56). Dogmatisch sind jene Leistungen der antiken
Philosophie deswegen, weil »ihre Methoden und Theorien […] nicht
aus den letzten Ursprüngen in der transzendentalen Subjektivität ge-
schöpft« waren (Hua VII, 183). Für Husserl ist die wahre und echte
Erste Philosophie die »universale Wesenswissenschaft von der reinen

54

Dirk Fonfara

ques 9 (1954), 324–336; D. Souche-Dagues: »Le platonisme de Husserl«. In: Analecta
Husserliana 3 (1974), 335–360; F. I. Kersten: »The Occasion and Novelty of Husserl’s
Phenomenology of Essence«. In: Phenomenological Perspectives. Hrsg. von P. J. Bossert.
Den Haag 1975, 61–92, hier: 61–67, 90–92.
45 E. Husserl: »Entwurf einer Vorrede zur zweiten Auflage der Logischen Untersuchun-
gen«. In: Tijdschrift voor Filosofie 1 (1939), 106–133, 319–339, bes. 118–120, 131, ND
in: ders.: Logische Untersuchungen. Ergänzungsband. Erster Teil: Entwürfe zur Umar-
beitung der VI. Untersuchung und zur Vorrede für die Neuauflage der Logischen Unter-
suchungen (Sommer 1913). Hrsg. von U. Melle. Hua XX/1. Dordrecht 2002, 272–329,
bes. 282–284.
46 E. Husserl: »Die Methode der Wesensforschung« (1924). In: Aufsätze und Vorträge
(1922–1937). Mit ergänzenden Texten hrsg. von Th. Nenon und H. R. Sepp. Hua
XXVII. Dordrecht/Boston/London 1989, 13–20, hier: 13. – Ebenso wirft Husserl vor
dem Hintergrund seiner eigenen, zwischen einem untersten, typischen Wesen und
einem exakten Wesen unterscheidenden Lehre Platon vor, er reduziere »die Idee auf
das allgemeine Wesen«, dies müsse »aber geschieden werden: […] einerseits als typisch
Allgemeines, andererseits als exakt Allgemeines« (Ms. A III 11, Bl. 26b–27a). – Analog
kritisiert er Platon im Hinblick auf die Logik und den Erfahrungsbegriff: »Wie sehr
Platon sich bemühte, in diesem radikalen Geiste eine Logik zu begründen, zu den not-
wendigen Anfängen und Methoden drang er nicht durch. […] Platon sieht, dass Erfah-
rung immerfort bloß doxa ist, das ist sie in der Tat – als immerfort unerfüllte Intention.«
(Hua VII, 56, 323).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjektivität, […] eine eidetische Wissenschaft vom ego cogito« (Hua
VII, 140), die Wissenschaft von der transzendentalen Subjektivität, die
er im Zweiten Teil der Vorlesungen über Erste Philosophie im Rahmen
seiner eigenen »Theorie der phänomenologischen Reduktion« entfaltet
(Hua VIII, 44–131). Husserls Erste Philosophie, die auf universale Er-
kenntnis geht und sich daher von den positiven Wissenschaften, den
Tatsachenwissenschaften, abgrenzt, bleibt aber auf die zuvor kritisier-
ten Ansichten der Tradition bezogen, die trotz einiger vielversprechen-
der Ansätze nicht zu dieser »echten« Ersten Philosophie gelangt seien
(vgl. Hua VIII, 248–250).

Wenn man die von Husserl herausgestellte Begründung der Phi-
losophie als strenger Wissenschaft durch Platon im Sinne einer Meta-
physik versteht, so ist diese Wissenschaft für Husserl nicht unmög-
lich.47 Allerdings hat sie ihre Vorrangstellung als erste aller
Wissenschaften an die transzendentale Phänomenologie abgetreten
als die »Wissenschaft von der Methode überhaupt, von der Erkenntnis
überhaupt, […] in der sich alle apriorischen Wissenschaften […] als
entfaltete Verzweigungen ergeben« (Hua VIII, 249). Deshalb kann »ei-
ne solche (wie immer zu verstehende) Metaphysik, wenn sie wirklich
Wissenschaft vom Letzten und wirklich absolut gegründete Wissen-
schaft sein soll«, nach Husserl keine Grundlegungsfunktion mehr be-
anspruchen, da sie noch »der Wissenschaft von der transzendentalen
Subjektivität bedarf« (Hua VII, 70).48

55

Das Selbst und die Begr�ndung der Philosophie als Wissenschaft bei Platon

47 Vgl. hierzu K. Mertens: Zwischen Letztbegründung und Skepsis. Kritische Unter-
suchungen zum Selbstverständnis der transzendentalen Phänomenologie Edmund Hus-
serls. Freiburg/München 1996, 26, Anm. 10.
48 Vgl. K. Funke: »Transzendentale Phänomenologie als Erste Philosophie«. In: Studi-
um generale 11 (1958), 564–582, 632–646; L. Lugarini: »L’idea della ›filosofia prima‹ e
la sua genesi storico ideale in Husserl«. In: aut aut 54 (1959), 377–392; J. Allen: »What
is Husserl’s First Philosophy« In: Philosophy and Phenomenological Research 42 (1981/
82), 610–620; L. Landgrebe: »Phenomenology and Metaphysics«. In: Philosophy and
Phenomenological Research 10 (1949/50), 197–205; K. Hartmann: »Metaphysics in
Husserlian Phenomenology«. In: Journal of the British Society for Phenomenology 16
(1985), 279–293.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30 - am 24.01.2026, 10:20:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Das Selbst und die Sorge um das Selbst in Platons Seelenlehre
	II. Die Begründung der Philosophie als Wissenschaft in Platons mittleren Dialogen
	III. Die Dialektik im Rahmen einer Einteilung der Kenntnisse (mathêmata)
	IV. Husserls Platon-Rezeption in seinen Freiburger Vorlesungen

