Hegemonie und die diskursive Konstruktion

der Gesellschaft'

ALEX DEMIROVIC

1. Einleitung

Was bedeutet es, wenn eine Gesellschaft iiber sich selbst als eine Gesellschaft
spricht? Es ist keineswegs bedeutungslos, ob dies der Fall ist und in welcher
Weise es geschieht. In den Jahrzehnten nach dem Nationalsozialismus gab es in
der westdeutschen Soziologie noch groBe Streitigkeiten iiber diese Frage. Die
Vertreter der Kritischen Theorie traten seinerzeit als die einzigen dafiir ein, den
Begriff der Gesellschaft als einen Begriff der Soziologie zu verwenden, um die
sozialen Verhiltnisse als einen in sich vermittelten Zusammenhang, eine Totali-
tit erkennbar zu machen, die zu kritisieren sei, weil sie sich als verselbststidndigte
Objektivitit gegen die Individuen richte. Thnen wurde vorgehalten, damit in Me-
taphysik und Totalitarismus zu verfallen. Metaphysik deswegen, weil Gesell-
schaft sich empirisch nicht nachweisen lasst; Totalitarismus, weil ein solcher Be-
griff der Gesellschaft die Vorstellung néhrt, es sei moglich, auf die Gesamtheit
der sozialen Beziehungen zuzugreifen und diese zu gestalten. Dieser Streit ist
lange vorbei. Heute wird der Begriff der Gesellschaft beinahe zu selbstversténd-
lich verwendet und hat dabei seine kritische Bedeutung weitgehend verloren. Aus
dem Blickwinkel der Systemtheorie besteht die moderne Gesellschaft aus Kom-
munikationen, die sich zu autopoietischen Funktionssystemen ausdifferenzieren.
Die Gesellschaft ist sich selbst in ihrer Gesamtheit nicht erreichbar und steht der
Kritik nicht zur Disposition. Fiir die Demokratie ist dies folgenreich, da sie, be-
grenzt auf den Bereich des politischen Systems, auf die anderen Bereiche des so-
zialen Zusammenlebens nicht mehr einwirken kann. Sie operieren von vornher-
ein auf dem Niveau der Weltgesellschaft, jiingste Verdnderungen, als Globalisie-
rung beschrieben, stellen keine Herausforderung dar. Es verhilt sich allerdings
anders, wenn unter Gesellschaft eine nationalstaatlich organisierte Gesellschaft

1 Fir Hinweise und kritische Anmerkungen danke ich Martin Nonhoff.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

56 | ALEX DEMIROVIC

verstanden wird. In diesem Fall ist Gesellschaft der territorial-staatliche Rahmen
fiir ein Biindel von empirischen sozialen Verhiltnissen: die Bevolkerung, die
Familien, die Arbeitsbeziechungen, die Interaktionen etc. Gesellschaft wird als
Container gedacht, in dem sich eine Vielzahl von sozialen Beziehungen versam-
meln, die mal mehr, mal weniger in Zusammenhang treten. Das Modell des na-
tionalen Containers wird jedoch auch in Frage gestellt, denn in einer Vielzahl
von Hinsichten sind die sozialen Verhiltnisse global verflochten. Ein national
begrenzter Begriff von Gesellschaft erweist sich als anachronistisch, aber ein Be-
griff der Gesellschaft als komplex vermittelter Zusammenhang steht auch nicht
in Aussicht. Fiir die Demokratie ist folgenreich, dass der Volkssouverin tiber
sein Vertretungsorgan und die Gesetze die sich entgrenzenden globalen Prozesse
kaum noch zu regulieren vermag. Die Konstellation wirft mehrere Fragen auf:
Warum und in welcher Weise wird von Gesellschaft gesprochen? Ist Gesellschaft
eine Totalitdt oder bezeichnet sie eine gewisse Hidufung von kontingenten Kom-
munikationen und Interaktionen? In welcher Weise ist der Begriff der Gesell-
schaft mit den Begriffen der Politik und der Demokratie verbunden? In welcher
Weise kann Gesellschaft zum Gegenstand der Kritik werden? Um diese Fragen
zu vertiefen, wird im Folgenden die Diskurstheorie von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe diskutiert. Von ihnen als eine Theorie des Politischen angelegt,
erweist sich ihre Analyse der diskursiven Prozesse als anregender Ausgangs-
punkt fiir die Moglichkeit der Riickgewinnung eines kritischen Begriffs der Ge-
sellschaft als Totalitdt jenseits metaphysischer Letztbegriindungen — eines Be-
griffs von Gesellschaft, der zudem seine Stérke darin hat, dass er intern mit dem
Begriff der Politik und der Demokratie verbunden ist.

2. Gegen die Metaphysik erster sozialer Ursachen

Bereits in seinen frithen Studien zum Populismus hat Ernesto Laclau paradigma-
tische Annahmen zur Erklarung von sozialem Protest kritisiert; unter dem Ein-
druck der sozialen Bewegungen der 1970er und 1980er Jahre wurden diese
Uberlegungen in der gemeinsamen Arbeit mit Chantal Mouffe weiter ausgear-
beitet. Der Einwand richtet sich dagegen, eine Protestbewegung durch eine ex-
terne Ursache zu erkldren: die Anti-Atomkraftbewegung durch Kernkraftwerke,
Friedensbewegung durch Hochriistung, die rechtsradikalen Proteste durch Ar-
beitslosigkeit oder die zunehmende Streiklust in Siidafrika durch den Ausschluss
der Lohnarbeitenden vom Wachstum der Wirtschaft, durch zu geringe Lohnan-
passungen an die Teuerung von Lebensmitteln und Transport, durch zu hohe Ge-
hélter von Fiithrungskriften — so die Neue Ziircher Zeitung vom 15.8.2007. Die
Zahl solcher genetischen Elemente von Protest lie3e sich vervielfachen. So kénn-
ten das hohere Bildungsniveau, die Auflosung der Familie, neue jugendkulturelle
Moden, universalistisches Moralniveau oder staatliche Repression in den Kranz
von Ursachen integriert werden. Doch erkldren sie nicht hinreichend, warum die

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 57

einen protestieren und die anderen nicht, warum dieselben Tatsachen zu einem
Zeitpunkt mobilisierend wirken, zu einem anderen nicht. Sie erkldren nicht, war-
um die Akteure selbst diesen Verhiltnissen oftmals die Bedeutung von Notwen-
digkeit und Differenz geben: Die Arbeitenden arbeiten lange und zu geringen
Lohnen, die Manager tragen die Verantwortung und miissen als Leistungstriger
angemessen bezahlt werden. In solchen Fillen anerkennen die Gruppen ihre so-
ziale Ungleichheit, die eine ordnet sich der anderen unter — und kann trotzdem
das Selbstverstindnis haben, sich auf gleicher Augenh6he mit der anderen zu be-
finden, weil die soziale Ungleichheit als ein differentielles Verhéltnis im sozialen
Raum begriffen wird. Wihrend tiblicherweise mit der Aufzéhlung solcher Ursa-
chenketten nur die Bedingungen erkldrt werden, die ,,Antagonismen moglich
machen®, wollen Laclau und Mouffe (1991: 179) die Antagonismen selbst erkla-
ren. ,,Unser zentrales Problem besteht darin, die diskursiven Bedingungen fiir das
Auftauchen einer kollektiven Handlung ausfindig zu machen, die gegen Un-
gleichheiten kampft [...,] Bedingungen zu identifizieren, in denen ein Unterord-
nungsverhéltnis zu einem Unterdriickungsverhiltnis wird und sich dadurch zum
Ort eines Antagonismus konstituiert* (Laclau/Mouffe 1991: 212).

Dieser Erklarungsanspruch richtet sich kritisch insbesondere gegen eine lan-
ge Tradition im Marxismus, zielt aber zugleich darauf ab, das sozialistisch-demo-
kratische Projekt angemessen fortsetzen zu konnen. Als entscheidenden Fehler
jener Tradition betrachten Laclau und Mouffe die Riickfithrung der politischen
Identitit protestierender ArbeiterInnen — deren Subjektpositionen — auf ein posi-
tives und einheitliches Grundprinzip: Einer externen Notwendigkeit, dem Pro-
duktionsverhiltnis, sollte auch eine bestimmte politische Identitit und ein ent-
sprechendes Handeln entsprechen. Gegeniiber dieser Erwartung waren die Theo-
retiker der Arbeiterbewegung immer wieder damit konfrontiert, dass Proteste von
unerwarteten Akteuren getragen wurden, zu einem {iberraschenden Zeitpunkt
stattfanden und von einer unvorhergesehenen Konfliktualitidt (Forderungen, Ra-
dikalitdt des Protests) gekennzeichnet waren, die einer Erklérung durch die Logik
des Kapitalverhiltnisses widerstanden. Zwar gab es eine Linie in der marxisti-
schen Theorietradition, die dieser Kontingenz Rechnung zu tragen versuchte.
Dazu dienten Begriffe wie Spontaneitit bei Luxemburg, Mythos bei Sorel oder
Hegemonie bei Gramsci — Laclau und Mouffe hétten auch noch die ritedemo-
kratischen und antiautoritiren Traditionen berticksichtigen konnen, die von der
Neuen Linken seit den 1960er Jahren wieder aufgegriffen wurden. Immer aber
gab es michtige Tendenzen, das epistemologische Modell einer ersten Erklédrung
auch politisch durchzusetzen. Orthodoxe Theoretiker wie Kautsky deuteten die
Kontingenz und Vielfalt der Kédmpfe als Spaltungserscheinungen der Arbeiter-
klasse, die im Verlauf der Kdmpfe iiberwunden werden wiirden aufgrund der
Tendenz des Kapitalismus zur allgemeinen Proletarisierung. Diese einheitliche
Subjektposition, die die Arbeiterklasse aufgrund mangelnden Klassenbewusst-
seins noch nicht einnehmen konnte, wurde von der sozialdemokratischen Partei
und der von ihr vertretenen Theorie antizipierend schon représentiert. Fiir die

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

58 | ALEX DEMIROVIC

Linke erwies sich dieser ,essentialistische Apriorismus® (Laclau/Mouffe 1991:
241) als ein Hemmnis sowohl der Erkenntnis als auch der demokratischen und
sozialistischen Politik. Denn unterstellt wurde, dass am Ende alle ArbeiterInnen
seien und die Arbeiterklasse a priori der privilegierte Akteur fuir die soziale Ver-
anderung sei (Klassismus); dass mit der Ausdehnung des Staates entscheidende
Veranderungen bewirkt werden konnten, weil sich alle Probleme innerhalb eines
einheitlichen politischen Raums stellten und 16sen lieBen (Etatismus); und dass
von einer bestimmten dkonomischen Strategie eine Kontinuitét eindeutiger poli-
tischer Effekte ausgehe und deswegen auch privilegierte Punkte und Momente
des Bruches bestimmbar seien (Okonomismus) (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 243).

Letztlich, so deuten die beiden Autoren an, gingen diese Fehler auf Marx zu-
riick, der den Jakobinismus fortgesetzt habe. Die Franzosische Revolution sei das
letzte Moment einer Politikform gewesen, in der die Teilung des Gesellschaftli-
chen in zwei antagonistische Lager, namlich Volk gegen Ancien régime noch pro-
duktiv und eine ,,urspriingliche und unverénderliche Tatsache vor jeder hegemo-
nialen Konstruktion® war (Laclau/Mouffe 1991: 209). Marx habe versucht, die Er-
fahrung der Franzosischen Revolution, ndmlich die primédre Tatsache der Teilung
der Gesellschaft in zwei Lager noch einmal als Konfrontation zwischen zwei Klas-
sen zu denken. Doch seit der Franzosischen Revolution sei die Trennungslinie, von
der aus sich der Antagonismus in Form von zwei gegensitzlichen Aquivalenzsys-
temen bilden konnte (Volk, Nation, Menschenrechte, allgemeines Gesetz, Gleich-
heit vs. Konig, Tyrannei, Privilegien, Missstinde, Stéinde), immer zerbrechlicher
geworden. Politik ohne Hegemonie gab es nun nicht mehr, Klassenkampf konnte
die antagonistische Polarisierung als solche nicht erzeugen, weil es aufgrund einer
zunehmenden Pluralisierung der politischen Rdume keinen einzigen und einheitli-
chen Moment des Bruches mehr gab, der in der Lage wire, die ,,Totalitdt des Ge-
sellschaftskorpers in zwei antagonistische Lager zu teilen und sich automatisch als
eine Demarkationslinie in der politischen Sphire zu reproduzieren* (Laclau/
Mouffe 1991: 210). Nach der Franzosischen Revolution musste Politik die Form
der Hegemonie annehmen, die bestrebt ist, aus den verschiedenen sozialen Sekto-
ren und den verschiedenen Kidmpfen ein ,,Volk* zu konstituieren. Die Riickfiih-
rung aller gesellschaftlichen Probleme auf solche der Klasse, die Abgrenzung der
ArbeiterInnen entlang der Klassenlinie musste sich als groer Fehler erweisen.
Denn in der Folge verzichtete die Arbeiterschaft darauf, um den Signifikanten des
,Volkes® herum einen umfassenden emanzipatorischen Antagonismus zu konstru-
ieren und die demokratische Gesellschaft zu konstituieren. Damit waren die Isola-
tion der Klasse und langfristige Niederlagen vorgezeichnet.

Laclau und Mouffe erldutern die Verdnderungen, auf die Marx ihrer Ansicht
nach nicht angemessen reagierte, auf zwei Ebenen, soziologisch und demokra-
tietheoretisch. Soziologisch argumentieren sie modernisierungstheoretisch an
vielen Stellen ihres gemeinsamen Buches und in weiteren Texten dahingehend,
dass nach der Franzosischen Revolution die ,Industriegesellschaften* (Laclau/
Mouffe 1991: 210) komplexer wurden und sich pluralisierten: Das Soziale wird

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 59

kontingent und unbestimmt, die Zahl der Signifikate nimmt zu, die politischen
Réume und Antagonismen vervielfiltigen sich, die sozialen Kédmpfe flieen nicht
zusammen, die gesellschaftlichen Bereiche gewinnen an Autonomie.

Der andere Aspekt ist der der demokratischen Revolution. Damit meinen die
Autoren, dass mit der Franzgdsischen Revolution Freiheit und Gleichheit als neue
Matrix des sozialen Imaginiren durchgesetzt wurden. Die Logik der Aquivalenz
— durch die zwei unterschiedliche Elemente hinsichtlich eines ausgeschlossenen
Dritten als etwas Identisches gesetzt werden: also die Vielzahl einzelner Interes-
sen als Volk gegen den Konig — wird in ein grundlegendes Instrument der Pro-
duktion des Sozialen verwandelt. Im Kampf gegen das Ancien Régime bildete
sich die historisch neue und demokratische Subjektposition der absoluten Macht
des Volkes als ,,fundamentaler Knotenpunkt in der Konstruktion des Politischen®
(Laclau/Mouffe 1991: 214). Das Volk ist ein leerer Signifikant, der es erlaubt,
verschiedene als illegitim empfundene Ungleichheiten dquivalent zu setzen und
gemeinsam einen Antagonismus gegen jenes Régime zu bilden (vgl. ebd. und
Laclau 2002: 65-78; Laclau 2005: 93-100; Nonhoff 2006: 124-129). Ist dieser dis-
kursive Knotenpunkt des egalitdren Imagindren einmal installiert, gibt es einen
Deutungshorizont, in dem sich im weiteren historischen Verlauf widerstandige
Subjektpositionen bilden konnen. Gleichheit und Freiheit werden auf immer gro-
Bere Bereiche ausgedehnt: Im Bereich der Okonomie entstehen sozialistische
Subjektpositionen, Frauen entwickeln feministische Subjektpositionen im Kampf
um Gleichberechtigung. Kdmpfe, die im 19. Jahrhundert von radikalen Arbeitern
gegen die kapitalistische Produktionsweise gefithrt wurden, halten Laclau und
Mouffe fiir anachronistisch, wenn nicht reaktionér, weil sie nicht nach der Logik
der Aquivalenzbildung organisiert waren. Es handelte sich bei diesen Kidmpfen
um Widerstinde gegen die Zerstorung erworbener Kompetenzen und Identitdten
und deswegen um eine Ablehnung der neuen Produktionsverhéltnisse. Demge-
geniiber habe die Arbeiterklasse, die tatsdchlich Produkt des Kapitalismus sei,
immer weniger versucht, die kapitalistische Produktionsweise anzuzweifeln, und
sich auf die Transformation der Verhéltnisse in der Produktion konzentriert (vgl.
Laclau/Mouffe 1991: 216-17). Das Verhéltnis zwischen Arbeitern und Kapitalis-
ten wurde als Ergebnis zweier legitimer differentieller Positionen gesehen — also
als zwei gesellschaftliche Identitéiten, die sich wechselseitig in ihrer jeweiligen
Identitdt anerkennen. Laclau und Mouffe argumentieren also, dass die radikalen
ArbeiterInnenkdmpfe unzeitgemil seien, weil sie nicht auf einem bestimmten his-
torischen Niveau der Industriegesellschaften stattfanden, das durch die Logik der
Aquivalenz gekennzeichnet ist.

3. Diskurs — Totalitat — Gesellschaft

Ernesto Laclau und Chantal Mouffe zufolge ldsst sich seit zweihundert Jahren ei-
ne zunehmende Vielzahl von nicht aufeinander reduzierbaren politischen Kon-

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

60 | ALEX DEMIROVIC

flikten und Interessen feststellen. Die Konflikte, die Interessen und Identitdten
stehen in keinem linearen Entsprechungsverhiltnis zu einer einzigen &ufleren Ur-
sache, vielmehr iiberkreuzen, verlagern und verdichten sich Forderungen, politi-
sche Praktiken und Identitdten. In diesem Prozess liberdeterminieren sich diese
Identitéten, die Konflikte, die Ziele, die Radikalitidt — was bedeutet, dass sie nie-
mals mehr zum Zustand einer urspriinglichen, authentischen Identitit zurtickkeh-
ren wiirden, die es nicht gibt und nie gab. Schon Rosa Luxemburg hatte eine sol-
che Dynamik sich wechselseitig verstirkender, aber logisch nicht miteinander
zusammenhédngender Forderungen und sozialer Bewegungen wiahrend der russi-
schen Revolution von 1905 beobachtet. Die Autoren fassen als Luxemburgs
theoretisches Problem zusammen: ,Im repressiven Kontext des zaristischen
Staates konnte keine noch so sehr auf Einzelforderungen ausgerichtete Bewe-
gung auf sich selbst beschriankt bleiben: Sie wurde unvermeidlich in ein Beispiel
und ein Symbol des Widerstandes transformiert und schiirte und erzeugte somit
andere Bewegungen. Diese tauchten an vorher unvorstellbaren Punkten auf,
dehnten sich aus und verallgemeinerten sich in unvorhersehbaren Formen, so
dass sie jenseits der Regulierungs- und Organisierungsfihigkeit jedweder politi-
scher oder gewerkschaftlicher Fithrung waren (Laclau/Mouffe 1991: 41; vgl.
Laclau 2002: 72). Rosa Luxemburg gelange bis zu der Einsicht, dass es unmog-
lich sei, den buchstéblichen Sinn jedes isolierten Kampfes zu fixieren, weil die
Buchstéblichkeit jedes dieser Kémpfe von einer Vielzahl von Bedeutungen iiber-
flutet werde (Laclau/Mouffe 1991: 44). Die Grenze von Luxemburgs Uberlegung
liege dort, wo sie versuche, die Streuung und Vielfalt dieser Kémpfe doch wieder
auf die Einheit eines Kampfes zwischen Klassen zu reduzieren. Im Prinzip soll es
sich Rosa Luxemburg zufolge um fragmentierte Kdmpfe handeln, in den Kédmp-
fen werde aber nichts anderes als die Einheit der proletarischen Klasse herge-
stellt, diese Einheit sei auch die Grundlage des Kampfes selbst. Mit einer solchen
These wird aber die Dynamik des Politischen, das Sprunghafte, Kontingente, die
Uberdetermination der vielfiltigen Kampfe, die Verschiebung der Identititen
tibergangen. Es kommt nicht zum Verstidndnis gerade dieser Verschiebung der
Bedeutung von Themen, Akteuren, Konflikten in den Konflikten und durch die
Konflikte selbst. Eben dies kann und soll die Diskurstheorie von Laclau und
Mouffe leisten. Das ist jedoch nicht moglich, ohne eine Reihe von neuen Kon-
zepten zu entwickeln.

Die Theoriebildung von Laclau und Mouffe ist also von dem Anspruch moti-
viert, die Logik der Kdmpfe von sozialen Bewegungen zu begreifen. Sie wenden
sich gegen die Vorstellung, die Bewegungen seien auf Ursachen, auf duBlere
Notwendigkeiten zurtickfithrbar, die den Akteuren aufgrund falschen Bewusst-
seins selbst verschlossen seien, mit Ausnahme derjenigen, die kraft der wahren
Theorie die Oberfldche der Erscheinungen zu durchdringen und die wesentlichen
Gesetzmifigkeiten zu erkennen wiissten. Die Kémpfe fiir héhere Lohne und
niedrigere Arbeitszeiten, gegen Rassismus, Sexismus oder Umweltzerstérung,
fiir den Erhalt eines Gebdudes oder eines 6ffentlichen Gutes oder die Forderung

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 61

nach einem Denkmal — alle diese Kdmpfe lassen sich nicht aufeinander reduzie-
ren, sie finden ihre Einheit nicht in einer sozialstrukturellen Wesensbestimmung
oder in objektiven Verhiltnissen, die diesen Kdmpfen den Charakter der Not-
wendigkeit gdben und erkldren wiirden, warum sie stattfinden. Alle Versuche,
dennoch eine solche externe einheitliche Ursache zu finden, enden damit, dass
beildufig und unbegriindet auf Kontingenz (also Spontaneitit, Emotionen) zu-
riickgegriffen wird. Gerade dieser Sprung von objektiven kausalen Erkldrungen
zu einer Praxis des Widerstands aber wird damit nicht erklért (vgl. Laclau 2005:
84). Die Kritik an der Theorie des falschen Bewusstseins richtet sich grundsitz-
lich gegen die Unterscheidung zwischen einerseits Strukturen, objektiven Fakto-
ren, Materialititen und andererseits Bewusstsein, Sprache, Geist, Ideologie,
Deutungsmustern, charakterologischen oder habituellen Merkmalen, wie sie in
zahlreichen sozialwissenschaftlichen Ansétzen zu finden ist. In solchen Féllen
wiirde die kausaltheoretische Erklédrung auch noch subjektive Bedingungen des
Antagonismus umfassen. Aber der Sprung zum Antagonismus bliebe immer
noch ungeklért. Aus der Sicht von Laclau und Mouffe muss die Analyse sich von
vornherein auf der Ebene ansiedeln, auf der sich die Einheit der Akteure und ihr
Antagonismus bilden und die Kédmpfe stattfinden. Das ist der Diskurs.

Diskurs wird von Laclau und Mouffe (1991: 155; vgl. Laclau 2005: 68-69;
Nonhoff 2006: 32-42) als eine strukturierte Totalitdt verstanden, die aus einer ar-
tikulatorischen Praxis hervorgeht. Damit ist eine Praxis gemeint, die eine Bezie-
hung zwischen zwei Elementen so etabliert, dass ihre Identitét in und durch die
Artikulation modifiziert wird. Die differentiellen Positionen innerhalb eines Dis-
kurses, die das Ergebnis der Artikulation sind, werden als Momente bezeichnet.
Elemente existieren nicht vor oder auflerhalb des relationalen Zusammenhangs,
sondern werden durch ihn konstituiert. Deswegen sind Relation und Objektivitit
synonym. Diese knappen definitorischen Bemerkungen zielen auf eine strikte
Deontologisierung des Sozialen. So ist eine wesentliche Folgerung, dass der Dis-
kurs als ein System von Differenzen verstanden werden muss, denn jedes Ele-
ment (eine Handlung, ein Gegenstand, eine Eigenschaft, ein Individuum) erlangt
seine Identitdt allein durch Differenz von anderen Bedeutungselementen. Der
Diskurs umfasst und durchzieht also die gesamte materielle Dichte von Institu-
tionen, Praxen oder Dingen. Alles, was als Moment eine bedeutende, differenti-
elle Position markiert, ist Moment eines Diskurses. Dies hat als weitere Folge,
dass der Diskurs nicht aus Bedeutungen fiir ein Bewusstsein besteht, umgekehrt
ist Bewusstsein, ist subjektive Identitit selbst ein signifikantes Moment innerhalb
eines Diskurses, eine Subjektposition. Diskurse sind demnach immer intern mit
sich identifizierenden Subjekten verbunden; der Diskurs erzeugt die besondere
Bedeutungsdifferenz ,subjektive Identitit’, die das Subjekt als Subjekt gerade
dieses Diskurses konstituiert. Die subjektiven Identitdten bleiben nicht stabil.
Denn in dem Mafle, wie Diskurse iiberdeterminiert werden, also einzelne Be-
deutungselemente oder ganze Differenzsysteme in anderen Diskursen artikuliert
werden, dndert sich damit jeweils auch die subjektive Identitit.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

62 | ALEX DEMIROVIC

Wenn es keine auflerhalb der Kémpfe liegende letzte sozialstrukturelle Ursa-
che gibt, die die Einheit der jeweiligen sozialen Bewegungen und die Identitit
der Akteure erkldren kénnte, dann konnen Einheit und Identitét nur als Ergebnis
der Aktivitit dieser Bewegungen und ihrer Kdmpfe selbst verstanden werden. Es
muss demnach ein anderer Begriff von Notwendigkeit entwickelt werden. Ge-
sellschaft ist nicht die fundierende Totalitét eines logischen Vermittlungszusam-
menhangs, der jedem Phénomen seinen prézisen Platz zuweist, sondern das im-
mer wieder scheiternde Ergebnis solcher Bewegungen, sich mit ihren Lebens-
formen als das Ganze zu setzen, wihrend es doch gleichzeitig Anderes in einen
Bereich des Undenkbaren verweist. Der Diskursbegriff erlaubt es, Notwendigkeit
nicht mehr ldnger nach einem externen intelligiblen Prinzip zu denken, sondern
von einem System differentieller Positionen her. Jedes einzelne Moment des
Diskurses gewinnt seine Identitdt nur durch seine spezifische Differenz innerhalb
des Diskurses. Damit entsteht eine in sich geschlossene und vollig konstituierte
Totalitdt. Jedes der Momente dieser Totalitit ist notwendig und bringt das Ganze
der Totalitdt zum Ausdruck. Aber es ist keine natiirliche, externe, sondern eine
relationale Notwendigkeit (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 156, 166). Die diskursive
Totalitét existiert niemals als einfach gegebene und abgegrenzte Positivitit, denn
der Ubergang von den Elementen zu den Momenten ist niemals abgeschlossen.
Das Ganze einer Totalitdt ist grundsétzlich nicht in der Lage, alle Relationen zu
realisieren. Da jede Identitdt aber nur relational konstituiert ist, kann keine Iden-
titdt jemals vollkommen konstituiert werden. Die Totalitdt bleibt grundsitzlich
unvollstindig. ,,Totalitdit wird nun zum Namen eines Horizonts, nicht eines
Grundes* (Laclau 2002: 148; vgl. auch Laclau/Mouffe 1991: 248). Elemente sind
flottierende Signifikanten, die niemals vollstindig in einer diskursiven Kette arti-
kuliert werden konnen, sondern den Bedeutungszusammenhang eines Diskurses
mit einer Vielfalt von Bedeutungen iiberborden. Die Polysemie der Signifikanten
desartikuliert jede diskursive Struktur. Die Notwendigkeit, die sich mit ihr und in
ihr konstituiert, beschrankt die Kontingenz also immer nur partiell. Obwohl Be-
deutungen niemals endgiiltig fixiert werden und die Totalitdt immer kontingent
bleibt, so muss es eben doch auch zu temporiren Bedeutungsfixierungen, zu To-
talitdit kommen, da sich ansonsten Diskurse gar nicht konstituieren wiirden.
,Jedweder Diskurs konstituiert sich als Versuch, das Feld der Diskursivitit zu
beherrschen, das Feld der Differenzen aufzuhalten, ein Zentrum zu konstruieren®
(Laclau/Mouffe 1991: 164). Es bilden sich Knotenpunkte, privilegierte Signifi-
kanten, die die Bedeutung einer Signifikantenkette fixieren — andernfalls han-
delte es sich um einen psychotischen Diskurs, der sich selbst nicht als mit sich
identisch erkennen wiirde (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 164). Signifikanten konnen
sich zu einem Diskurs nur totalisieren, indem sie fiireinander notwendig werden.
Sie bilden eine Totalitédt durch die Abgrenzung, durch den Ausschluss von etwas,
das als ein AuBlen konstituiert wird. Allein dadurch setzen sie sich identisch mit
etwas Gemeinsamem. Dieses Gemeinsame ist also nicht das Ergebnis eines Ab-
straktionsvorgangs, der alle Besonderheiten verwirft, bis ein von allen geteiltes

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 63

positives Merkmal gefunden ist. Die Differenzen bleiben erhalten. Das Gemein-
same entsteht dadurch, dass sie gegeniiber etwas ausgeschlossenem Dritten dqui-
valent werden, das nicht selbst wiederum eine Differenz ist, die als eine weitere
Differenz zur Totalitdt selbst gehoren wiirde. Es entsteht mit dieser Totalitdt ein
Bruch, ein neuer Raum. Doch diese Totalitit ist eine scheiternde Totalitdt. Sie
bewegt sich immer in der Spannung zwischen den Differenzen und der Aquiva-
lenz. Es gelingt ihr nie, sich als volle Totalitit zu konstituieren, denn dann
miisste sie alle Differenzen absorbieren, konnte sich aber nicht mehr als Totalitét
bezeichnen. Dies ist nur moglich mittels Aquivalenz und Ausschluss: ,,But
equivalence is precisely what subverts difference, so that all identity is con-
structed within this tension between the differential and equivalential logics
(Laclau 2005: 70). Aber umgekehrt gilt das Gleiche: Differenzen subvertieren
Aquivalenz. Denn als charakteristisch fiir die Moderne gilt Laclau und Mouffe
zufolge, dass sich die Differenzen und die Aquivalenzsysteme vervielfiltigen. Es
wird mithin schwieriger, ein Aquivalenzsystem, also eine soziale und subjektive
Identitit, auf Dauer zu stellen. Soziale Identitdten werden zum Schnittpunkt fiir
eine Vielzahl von artikulatorischen Praxen, selbst ganze Aquivalenzsysteme
werden ihrerseits zu Differenzen. Dadurch wird jede soziale Identitét {iberdeter-
miniert, artikulierend und artikuliert (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 197-198).

Soziale Praxis ist artikulatorisch, sie verbindet flottierende Elemente zu Mo-
menten eines Diskurses und hélt damit das Spiel der Signifikanten fiir eine ge-
wisse Zeit an, ohne den polysemischen Bedeutungsprozess wirklich endgiiltig fi-
xieren zu konnen. Das Ergebnis dieser Fixierung ist Gesellschaft. ,,.Die Gesell-
schaft kann niemals mit sich selbst identisch sein, da jeder Knotenpunkt in einer
ihn tiberflutenden Intertextualitdt konstituiert ist. Die Praxis der Artikulation be-
steht deshalb in der Konstruktion von Knotenpunkten, die Bedeutung teilweise
fixieren. Der partielle Charakter dieser Fixierung geht aus der Offenheit des So-
zialen hervor, die ihrerseits wieder ein Resultat der bestindigen Uberflutung ei-
nes jeden Diskurses durch die Unendlichkeit des Feldes der Diskursivitit ist*
(Laclau/Mouffe 1991: 165). Gesellschaft ist diesem Verstandnis zufolge keine
zugrundeliegende notwendige Einheit, die jedem Element seine differentielle Po-
sition und damit seine Bedeutung zuweisen wiirde; sie ist keine gendhte Totalitit,
,»kein giiltiges Objekt des Diskurses (Laclau/Moufte 1991: 162). Gesellschaft ist
ein Totalisierungsprojekt, sie wird in einem hegemonialen Prozess der Artikula-
tion von diskursiven Elementen als ein Bedeutungshorizont fixiert. Sie ist eine
Totalisierung, die bestimmte Subjektpositionen konstituiert bzw. einer von ihnen
die Hegemonie tiber andere gibt. Der Raum, in dem dies geschieht, ist das Soziale.
Doch das Soziale selbst wird dort konstituiert, wo sich weder die totale Interioritit
von artikulierten Momenten fixieren kann noch eine totale Exterioritit blofl mit
sich identischer diskursiver Elemente denkbar ist. Das Soziale ist der Raum der
Spannung zwischen der Logik der Differenz und der Logik der Aquivalenz.

Aus dem Blickwinkel einer kritischen Theorie der Gesellschaft stellen diese
Uberlegungen eine fruchtbare Anregung dar. Denn es wird damit darauf ver-

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

64 | ALEX DEMIROVIC

zichtet, Gesellschaft als ein Erstes zu begreifen. Gesellschaft selbst kann als Re-
sultat und Effekt einer konkreten konstitutiven Praxis begriffen werden; sie ist
von vornherein ein sinnhafter, also durch Praxis und Subjekte vermittelter Zu-
sammenhang. Der Diskurs und die spezifische Totalisierungspraxis konstituieren
ein Immanenzfeld, in dem sich Gesellschaft als ein notwendiger Zusammenhang
bildet, der Gegenstidnde, Subjekte und Handeln umfasst, denen er in ihren diffe-
rentiellen Relationen eine spezifische Identitit verleiht. Gesellschaft ist univer-
sell, insofern sie den Horizont jedes Sinns darstellt, und gleichzeitig ist sie parti-
kular, weil immer nur ein tempordres Projekt — sie hat deswegen eine Art ge-
spenstischer Gegenstindlichkeit und einen eigenartigen epistemologischen Sta-
tus. Sie ist kein Erstes, sondern selbst konstituiert. Obwohl in sich notwendig,
bleibt sie kontingent, weil sie nur ein Versuch ist, den Fluss von Bedeutungs-
spielen anzuhalten. Foucaults Uberlegung zum Wahnsinn verallgemeinernd, lie-
Be sich sagen, dass das soziale Verhiltnis Gesellschaft nicht existiert, aber den-
noch etwas sei (Foucault 2004: 177). Mit Marx zu sprechen, ist sie ein Fetisch.
Trotz der wichtigen Einsichten, die der diskurstheoretische Ansatz zum Be-
griff der Gesellschaft beitragt, stellt sich eine Reihe von Problemen. Laclau und
Mouffe wollen mit ihren Analysen Begriffe zum Verstéindnis gesellschaftlicher
Prozesse beitragen. Diese Begriffe bewegen sich auf einem sehr hohen Abstrak-
tionsniveau der Semio-Logik von Diskursen. Wie selbstverstidndlich werden die
Begriffe der Differenz und Aquivalenz mit den Begriffen des Sozialen und der
Gesellschaft verbunden, doch wird gerade nicht erklért oder begriindet, wie von
der Ebene des Diskurses im allgemeinen zu den Begriffen der Gesellschaft und
des Sozialen zuriickzufinden ist. Unklar bleibt, ob Gesellschaft ein Anwendungs-
fall fiir die Logik der Diskurse ist oder ob der Begriff des Diskurses den der Ge-
sellschaft von vornherein impliziert. Es ist nicht selbstevident, warum das, was
sich aufgrund einer hegemonialen Artikulation zu einer diskursiven RegelméBig-
keit, zu einer gleichzeitig notwendigen und kontingenten Totalitdt verdichtet, die
Bedeutung von Gesellschaft annimmt. Die semiologische Begriindung bleibt un-
befriedigend. Fiir die Semiologie geht es um das Verhéltnis von Zeichen, also
Signifikanten und Signifikaten. Die Signifikanten stellen Werte innerhalb eines
synchronen Systems dar, das als Diskurs begriffen wird. Doch aus dem Zeichen-
system ergibt sich nicht, dass der Diskurs als solcher die Bedeutung von Gesell-
schaft annimmt. Der Diskurs als ein System von Relationen ist nach innen durch
Notwendigkeit, nicht durch Kontingenz, also Geschichte, gekennzeichnet. Soll
dieser Diskurs, der das Ergebnis einer hegemonialen artikulatorischen Praxis ist,
als Gesellschaft begriffen werden, dann ist das nur mdglich, weil das von Laclau
und Mouffe so gesetzt wird: ,,But if we maintain the relational character of any
identity and if, at the same time, we renounce the fixation of those identities in a
system, then the social must be identified with the infinite play of differences
(Laclau 1990: 90; Herv. AD). Die logische Schlussfolgerung des ,,then the so-
cial...* wird nicht begriindet, sondern gesetzt. Diskurs gilt als prinzipiell, logisch
mit den Begriffen des Sozialen verbunden. Das Gleiche gilt fiir Gesellschaft:

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 65

,,And insofar as the social is impossible without some fixation of meaning, with-
out the discourse of closure, the ideological must be seen as constitutive of the
social. The social only exists as the vain attempt to institute that impossible ob-
ject: society” (Laclau 1990: 92; Herv. AD). Das Diskursive ist ,,das Ensemble
der Phanomene gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft als sol-
che begriindet” (Laclau 1981: 176). Gesellschaft gibt es demnach immer und so
lange, wie es Diskurs gibt. Damit aber wird Gesellschaft selbst zu einem univer-
salistischen Begriff, denn er ist logisch im Begriff des Diskurses enthalten und
stellt eine substantielle Notwendigkeit dar.” Damit kommt es zu einer Verkeh-
rung: Wohl erweist sich die Notwendigkeit von gesellschaftlichen Zwangsgeset-
zen im Licht einer Argumentation als Irrtum, derzufolge Gesellschaft eine kon-
tingente Fixierung von Knotenpunkten darstellt (vgl. Marchart 2007: 108),
gleichzeitig jedoch wird der Begriff der Gesellschaft selbst ein logischer und
notwendiger Begriff des Diskurses. Um ihn als einen historischen und kontin-
genten Begriff — also einen Begriff ohne universalistischen und logisch notwen-
digen Anspruch — zu verstehen, miisste er in einem strengen Sinn das Ergebnis
einer kontingenten diskursiven Praxis sein; es miisste gefragt werden, unter wel-
chen Umsténden und aufgrund welcher Praxis das besondere Verhiltnis Gesell-
schaft konstituiert wird. Der logische und universalistische Charakter der Gesell-
schaft geht selbst wieder auf die Logik von Differenz und Aquivalenz zuriick.
Letztlich reduzieren sich viele Analysen von Laclau und Mouffe auf die Darle-
gung dieser Grundbegrifflichkeit. Immer neuen Problemlagen wird damit begeg-
net, dass sie formalistisch aus der Logik der Differenz und der Aquivalenz abge-
leitet werden. Damit geraten diese Begriffe selbst in die Position eines Ersten.’
Was fiir den Begriff der Gesellschaft gilt, ldsst sich in dhnlicher Weise fiir
den Begriff des Subjekts sagen. Diskurs meint keine besondere Ebene, es geht
nicht um Geistiges, um das Bewusstsein eines Subjekts, das den Diskurs konsti-
tuiert oder vereinheitlicht. Das Subjekt ist ein Moment des Diskurses und wird
darin als Subjektposition bestimmt. Daraus folgt, dass jede Totalitit, jede Gesell-
schaft ein sinnhafter Zusammenhang ist, in dem sich auch Subjekte als handelnde
Akteure konstituieren (vgl. Staheli 2001: 198-199). Deswegen kann die Diskurs-
theorie versuchen, gesellschaftliche Prozesse und Konflikte vollstédndig in Begrif-
fen der Subjektposition, der Identitdt und der Auseinandersetzungen um Identi-
titen verstehbar zu machen. Jede Totalisierung kommt der Totalisierung einer
subjektiven Identitdt gleich. Die Subversion einer sozialen Identitit stellt eine

2 Es geht demnach in Laclaus Konzeption der Diskursanalyse nicht um die konkreten his-
torischen Formen der Bedeutungsproduktion des Effekts von Gesellschaft. Mit Marx zu
sprechen, wire bei Laclau und Mouffe das Diskursive vergleichbar der Arbeit bei den
klassischen Okonomen eine verstindige Abstraktion ohne nihere Erklarungskraft, hiitte
aber auch auf dieser Abstraktionsstufe eine bestimmte Konsequenz.

3 Zunichst handelt es sich um ein epistemologisch Erstes. Da aber der Diskurs als die
gesamte Materialitit umfassend und durchziehend aufgefasst wird und die Aquiva-
lenz die Logik der Produktion des Sozialen ist, haben diese Begriffe durchaus auch
einen ontologischen Aussagewert.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

66 | ALEX DEMIROVIC

Subversion und Uberdeterminierung von Subjekten dar. Allerdings handelt es
sich auch bei dieser Uberlegung um eine Setzung. Wird {iblicherweise Laclau
und Mouffe vorgeworfen, dass sie aufgrund ihres Diskursbegriffs diskursive und
nicht-diskursive, materielle Praxis, Subjekt und Objekt nicht unterscheiden kon-
nen (vgl. Laclau/Mouffe 1990: 105-112), geht mein Einwand, ohne dass er hier
breiter entfaltet werden konnte, in eine andere, sogar gegenteilige Richtung: dass
sie namlich den hegemonialen Vorgang, wie sozialen Verhiltnissen eine Bedeu-
tung gegeben wird, den Prozess der Herstellung der Einheit von Subjekt und
Objekt in einem historischen Block als Ergebnis von Hegemonie nicht denken
konnen. Allein die unbegriindete Annahme, dass subjektive Identitét als spezifi-
scher Sinn in den Diskursen enthalten ist, erlaubt ithnen, die Dichotomie von ob-
jektivem Feld und Diskurs, von gegenstindlicher Wirklichkeit und Subjekt fiir
tiberwunden auszugeben. Doch aus dem relationalen Charakter von Signifikan-
ten, die durch Differentialitdt Bedeutung erzeugen, ergibt sich nicht, dass damit
auch subjektive Identitét, oder genauer: die Bedeutung von subjektiver Identitit
gesetzt ist — und ebensowenig, dass es sich um Bedeutungen fiir jemanden han-
delt, der oder die sich nun als ein Subjekt mit einer bestimmten Identitdt weil3.
Laclau und Mouffe kénnen die Einheit von Subjekt und Objekt aber nur deswe-
gen unterstellen, weil sie, wenn sie von Diskurs sprechen, sich eine Evidenz der
spontanen Hermeneutik des Alltagsverstands zunutze machen, derzufolge Dis-
kurse mit Bedeutungen verbunden sind, die von Subjekten auBerhalb der Diskur-
se wahrgenommen, entziffert und sinnhaft verstanden werden konnen. Es ist si-
cherlich richtig, dass in den Diskursen eine Subjektposition erzeugt wird, doch
damit ist noch nichts dariiber gesagt, dass es sprechende Individuen gibt, die die-
se Bedeutung ,verstehen® und auf bestimmte Weise Subjekte mit einer Identitét
sind. Diese Einheit von interner Subjektposition, Verstehen und Individuum wird
hergestellt. Dabei kann es unter herrschaftlichen Bedingungen zu hegemonialen
Auseinandersetzungen um die spezifische Herstellung der Einheit von menschli-
cher Praxis und gegenstindlicher Welt kommen.* Die konkrete Sinnproduktion
wird nicht analysiert, vielmehr wird mit dem Begriff des Diskurses die Einheit
nur abstrakt und logisch gesetzt. Die Folge ist, dass Laclau und Mouffe trotz ih-
rer Anspriiche mit grofer Selbstverstindlichkeit immer wieder in die Dualismen
von Subjekt und Objekt, Denken und Wirklichkeit zurtickfallen.

Sie wollen Gesellschaft allein logisch und nach der Logik des Diskurses den-
ken und miissen doch immer wieder auf historisierende, manchmal kapitalis-
mustheoretische, manchmal modernisierungstheoretische Argumente zurtickgrei-
fen. Die Entwicklung der Logik des Diskurses selbst wird nicht diskurstheore-
tisch dargelegt, sondern ebenfalls durch Riickgriff auf soziologische Bedingun-
gen. ,,Genau deshalb wird die hegemoniale Form von Politik erst zu Beginn der

4 Diese nicht im Diskurs unterstellte, sondern durch Praxis hergestellte Einheit wird von
Gramsci als historischer Block, von Foucault als Diskurs, als Berithrungsflidche der
Ordnungen der Worter und der Dinge, von Latour als Hybriditét begriffen.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 67

Moderne dominant, wenn die Reproduktion der verschiedenen sozialen Bereiche
unter sich permanent verdndernden Bedingungen stattfindet, die bestindig die
Konstruktion neuer Differenzsysteme erfordern” (Laclau/Mouffe 1991: 197).
Hier wird in einer externalistischen, nicht-diskursiven Perspektive iiber objektive
Bedingungen der Reproduktion sozialer Bereiche gesprochen, die zur Herausbil-
dung von mehr und neuen Differenzsystemen beitragen. Allerdings wird begrift-
lich nicht erldutert, in welcher Weise in der Logik des Diskurses die Unterschei-
dung von Moderne und Vormoderne zu verstehen ist, denn in allen Féllen han-
delt es sich um die Logik der Differenz und der Aquivalenz. Es finden sich zahl-
reiche solche Stellen, an denen Laclau und Mouffe auf Entwicklungen der Indu-
striegesellschaft und Transformationen der sozialen Verhéltnisse in der Weise
Bezug nehmen, dass sie etwas kausal Erkldrendes tiber die Logik der Diskurse
sagen: Es handelt sich um soziale Entwicklungen (Arbeitsprozesse, Staatsform,
Auflosung der Familie und Mangel an sozialer Integration), die neue Probleme
verursachen, eine neue soziale Konfliktualitit schaffen und neue Formen radika-
ler Subjektivitdt im Widerstand gegen Kommodifizierung, Biirokratisierung und
Homogenisierung des sozialen Lebens erzeugen (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 218-
227, 234). Doch gerade diese sozialen Prozesse sind selbst nicht ausdriicklich
Gegenstand der Theoriebildung, vielmehr wird auf ein eher triviales modernisie-
rungstheoretisches oder kapitalismustheoretisches Deutungsschema zuriickgegrif-
fen (vgl. Demirovi¢ 1990), das sich durchaus im Horizont reflektierterer Wider-
spiegelungstheorien bewegt und ohne zu zdgern die Unterscheidung zwischen
materiellen Entwicklungen und Diskurs als ein Ebene des Sozialen vornimmt:
,»The centrality we give to the category of ,discourse® derives from our attempt to
emphasize the purely historical and contingent character of the being of objects.
This is not a fortuitous discovery which could have been made at any point in
time; it is, rather, deeply rooted in the history of modern capitalism [...] It is only
in the contemporary world, when technological change and the dislocating
rhythm of capitalist transformation constantly alter the discursive sequences
which construct the reality of objects, that the merely historical character of be-
ing becomes fully visible” (Laclau/Mouffe 1990: 119). Das vertrédgt sich nicht
mit ihrem Ansatz, der die Analyse objektiver Gegebenheiten durch eine Analyse
von diskursiv erzeugten Antagonismen ersetzen will. Gerade an solchen Punkten,
an denen auf sozialhistorische Entwicklungen zuriickgegriffen wird, wird deut-
lich, dass es nicht moglich ist, beide Ebenen voneinander zu trennen. Doch der
Diskurstheorie gelingt es nicht, die Einheit wirklich begrifflich zu fassen. Die
ausgegrenzte vordiskursive Wirklichkeit kehrt auf eher krude Weise in den Er-
klarungszusammenhédngen wieder, wihrend gerade das, was kritisierte Autoren
wie Marx, Gramsci oder Foucault interessiert hat, der Zusammenhang zwischen
objektiven sozialen Prozessen und Diskursen, nicht ndher untersucht wird.

Dieser unreflektiert erkldrende Riickgriff auf die gesellschaftliche Entwick-
lung bringt schlieBlich auch die Theorie des falschen Bewusstseins wieder ins
Spiel, die Laclau und Mouffe ausdriicklich verwerfen. Sie kritisieren die klassi-

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

68 | ALEX DEMIROVIC

sche Ideologiekritik, derzufolge die Akteure den historischen Stand der gesell-
schaftlichen Entwicklung verkennen und deswegen von der Partei und den Intel-
lektuellen iiber ihr objektives Interesse im Namen einer iiberhistorischen Ent-
wicklungstendenz belehrt werden miissen. Gerade die paradigmatischen Unter-
stellungen, die Akteure miissten iiber eine eigentliche Identitét aufgeklart werden
und ihre konkreten Kdmpfe seien lediglich Abweichungen, sind ein wesentlicher
Kritikpunkt von Laclaus und Mouffes Ansatz. Doch sie verwenden dieses Argu-
ment durchaus selbst, wenn sie — wie oben gezeigt — Marx und einem Teil der
Arbeiterbewegung vorwerfen, mit einem falschen, dem objektiven Stand der In-
dustriegesellschaft nicht entsprechenden Selbstverstindnis zu handeln. Laclau
zieht daraus die Konsequenz und ersetzt die klassische durch eine dekonstruktive
Ideologiekritik. Sie kritisiert nicht mehr die Verkennung einer positiven und es-
sentiellen Objektivitit, sondern die Verkennung des Vorgangs der Fixierung,
Naturalisierung und Essentialisierung, durch die sich Bedeutungsprozesse zu Ge-
genstinden verwandeln. Die ideologische Verkennung selbst aber gehore kon-
stitutiv zur Gesellschaft, die Subjekte miissten eine Identitdt ausbilden, Bedeu-
tungen naturalisieren und das Soziale essentialisieren, andernfalls wiirde sich Ge-
sellschaft gar nicht konstituieren konnen. ,,The ideological would consist of those
discursive forms through which a society tries to institute itself as such on the ba-
sis of closure, of the fixation of meaning, of the non-recognition of the infinite
play of difference* (Laclau 1990: 92). Man muss allerdings sagen, dass es sich
bei dieser Uberlegung um keine originelle Einsicht handelt, denn gerade die An-
nahme, Ideologie sei ein Vorgang der Verdinglichung und Naturalisierung und
als solche konstitutiv fiir Gesellschaft, ist eine der zentralen Uberlegungen des
westlichen Marxismus von Lukécs bis Adorno gewesen. Die ganze Problematik
der Verdinglichung und Naturalisierung, des falschen Bewusstseins und der Ver-
kennung einer objektiven Welt und struktureller Interessen hat aber schlielich
zur Herausbildung der Ideologietheorie und der Diskursanalyse im Anschluss an
Althusser und Foucault gefiihrt (vgl. Demirovi¢ 1995). Da Laclau und Mouffe
gerade daran ankniipfen, ist diese Verkehrung, die sich in ihrer Theorie vollzieht,
um so verbliiffender.

Es gibt in den bislang dargelegten Uberlegungen von Laclau und Mouffe eine
dritte Setzung, die problematisch ist. Gesellschaft wird in einem Prozess der Ar-
tikulation von diskursiven Elementen als ein Bedeutungshorizont fixiert. Die
Totalisierung ist das Ergebnis von Hegemonie; in diesem hegemonialen Prozess
werden Knotenpunkte fixiert: also Gesellschaft oder Bereiche wie Politik und
Okonomie. Ganz wie in der aristotelischen Tradition wird dieses Handeln als po-
litisches Handeln und Griindung von Gesellschaft betrachtet. Allerdings ist nicht
ersichtlich, warum diese Praxis der Artikulation als Politik bezeichnet wird.
Laclau (2002: 148) spricht von der Politik als einer ,,Ontologie des Sozialen®, es
sei Politik, die soziale Verhiltnisse organisiert (Butler/Laclau 1998: 245); in einem
fritheren Text charakterisierte er diese konstituierende Praxis als eine ,,Poetik der
Politik* (Laclau 1988: 57). In der praxisphilosophischen Tradition von Marx

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 69

tiber Gramsci bis Adorno und Althusser konnte auch von Praxis gesprochen wer-
den. In der praxisphilosophischen Tradition wurde Praxis einmal auf Arbeit, ein
anderes Mal auf Moral reduziert — und nicht selten ein konstituierendes Subjekt
unterstellt. Um diese Reduktion zu vermeiden, greifen Laclau und Mouffe auf
das Politische zuriick. Politik kommt somit bei Laclau zweimal vor, einmal als
konstituierendes und einmal als konstituiertes Handeln. Im einen Fall wird Poli-
tik als diskursive Artikulation verstanden, die das Soziale selbst konstituiert; im
anderen Fall ist sie eine spezifische und konkrete Handlungsweise innerhalb der
Logik des Sozialen. Dies fiihrt zu einer Aquivokation, denn nun erscheint die
konkrete politische Praxis in einem sozialen Konflikt als konstituierende Praxis.
Politik wird so wenig wie Gesellschaft als eine historische, eine konkrete Praxis
begreifbar. Auch in diesem Punkt fillt die Theorie Laclaus auf die Metaphysik ei-
nes Ersten zuriick. Zwar wird auf diese Weise denkbar, dass es nicht nur eine Ge-
sellschaft gibt, und Gesellschaft sich zudem durch Praxis immerzu é&ndert. Der
Preis dafiir ist, dass der Begriff des Politischen enthistorisiert wird. Fiir eine Theo-
rie, die so entschieden auf jeden Essentialismus und jede Letztbegriindung ver-
zichten will, ist es unangemessen, das Politische als eine universelle und iiberhis-
torische Kategorie konstituierenden Handelns zu unterstellen und sie nicht selbst
noch im Prozess der selbstkonstitutiven Praxis des Gemeinwesens als eine be-
stimmte Form des Handelns zu bestimmen. Auch hier fehlt der historische Index.

4. Aquivalenz und Antagonismus

Das entscheidende Problem fur alle Ansidtze der kritischen Theorie der Gesell-
schaft ist, dass sie nicht einfach nur eine Positivitit der Gesellschaft und ihrer
Identitdt mit sich selbst unterstellen kénnen. Vielmehr soll der Gesellschaft und ih-
ren einzelnen Bereichen eine Tendenz des Negativen innewohnen, die die Dinge
und die Verhiltnisse von innen her zu etwas anderem treiben. Dieses Negative
wird als Widerspruch oder Antagonismus bezeichnet. Aus Laclaus und Mouffes
Sicht wurde dieses Problem in der marxistischen Theorietradition nicht gelost. Sie
sei — wie oben angesprochen — von einem falschen historischen Bewusstsein ge-
pragt gewesen, unangemessen der realen soziologischen und demokratischen Ent-
wicklung seit Ende des 18. Jahrhunderts. Es soll ihr nicht gelungen sein, die Dy-
namik von Antagonismen und hegemonialer Politik als konstitutive Merkmale der
modernen Gesellschaft auszuarbeiten. Im Zentrum des Ansatzes von Laclau und
Mouffe steht gerade dieser Anspruch, einen Begriff von moderner Gesellschaft zu
entwickeln, die ithrem Prinzip nach antagonistisch ist. Sie wollen erkldren, wie
Protest, in welcher Weise soziale Bewegungen, der schnelle Wechsel der Themen
und Antagonismen, das Verschmelzen und die Auflésung von Forderungen und
Identitdten zustande kommen und wie diese Prozesse Gesellschaft konstituieren.
Der Diskurs kennt zunéchst keine Gegensitze und Widerspriiche, sondern
nur positive Identitdten, die in der Totalitdt eine Differenz markieren, also die

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

70 | ALEX DEMIROVIC

Momente, die sich in ihrer Relation wechselseitig als notwendig bedingen. Eine
Negation ist darin nicht zu erkennen. Sie muss und soll aus der Logik des Dis-
kurses erkliart werde. Laclau und Mouffe zufolge sind soziale Bewegungen he-
gemoniale Bestrebungen, eine Gesellschaft und Identitdt zu totalisieren. Damit
sind sie fiir die bestehende Form der hegemonialen Artikulation von Bedeutun-
gen eine Bedrohung, ein Antagonismus. Begrifflich wird der Antagonismus vom
logischen Widerspruch und von der Realopposition unterschieden. In der sozia-
len Wirklichkeit gibt es Widerspriiche in dem Sinne, dass sie selbst positive
Fakten sind, aber diese logischen Widerspriiche bilden nicht notwendigerweise
einen Antagonismus (so konnen Menschen logisch Widerspriichliches miteinan-
der vereinbaren: Physiker sein und an Gott glauben). Im Fall des logischen Wi-
derspruchs gibt es nur die Positivitidt A, die durch die logische Unmoglichkeit
Nicht-A verneint wird. Auch der reale Gegensatz (z.B. zwischen zwei zusam-
menstoenden Fahrzeugen) beriihrt die Identitdt der Dinge nicht, ist nicht cha-
rakteristisch fiir ihr Verhiltnis, sondern das Ergebnis zweier positiver Kausal-
ketten (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 179-180). Erst im Fall des Antagonismus be-
steht ein sich wechselseitig durchdringendes Verhiltnis: eine Identitdt wird durch
das ,Andere‘ daran gehindert, sich zu totalisieren. ,,Die Priasenz des ,Anderen*
hindert mich daran, génzlich Ich selbst zu sein. Das Verhiltnis entsteht nicht aus
vollen Totalitdten, sondern aus der Unméglichkeit ihrer Konstitution [...] Gerade
weil der Bauer kein Bauer sein kann, [existiert] ein Antagonismus gegeniiber
dem Grundbesitzer, der ihn von seinem Land vertreibt. Insofern es einen Ant-
agonismus gibt, kann ich fiir mich selbst keine vollstindige Prisenz sein. Aber
auch die Kraft, die mich antagonisiert, ist keine solche Prisenz: Ihr objektives
Sein ist ein Symbol meines Nicht-Seins und wird auf diese Art und Weise von
einer Pluralitdt von Bedeutungen iiberflutet, die verhindern, dass es als volle Po-
sitivitdt fixiert wird“ (Laclau/Mouffe 1991: 181). Der Antagonismus liegt also
weder im Bereich der Gegenstinde noch ist er logisch (wie der Widerspruch); er
ist kein positives internes Moment der Gesellschaft, denn dann wére er nur eine
weitere Differenz und konnte absorbiert werden. Vielmehr markiert der Antago-
nismus die Grenze der Signifikantenkette, also eines Systems von relationalen
Differenzen selbst, er ist als ,,Negation einer gegebenen Ordnung ganz einfach
die Grenze dieser Ordnung® (Laclau/Mouffe 1991: 182). Der Antagonismus exis-
tiert deswegen nicht innerhalb, sondern an der Grenze der Gesellschaft und kon-
stituiert ihre Unmoglichkeit, sich vollstdndig zu konstituieren. Doch die Grenze
der Signifikantenkette markiert kein positives Jenseits der Differenzen, das es
nicht geben kann, weil es dann wiederum nur eine Differenz wire, sondern muss
diese Signifikantenkette selbst durchziehen.

Dies wird durch den Begriff der Aquivalenz erklirt. Bedeutungen sind im
Verhiltnis zueinander differentiell. Es gibt in diesem Fall keine Negation. Doch
es gibt eine Negation dort, wo die Bedeutungskette an die Grenze der Bedeutun-
gen stofBt. Dadurch werden die Differenzen im Verhéltnis zu einem Auflen dqui-
valent, denn sie bedeuten alle dasselbe: einen Diskurs oder eine Identitét, der sich

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 71

unterscheidet. Der Diskurs konstituiert sich also nur durch ein Auflen, durch das
er verneint wird und durch das seine differentiellen Momente gespalten werden.
Diese Bedeutungsmomente sind differentiell, gleichzeitig muss jedes von ihnen
aber auch dquivalent sein, um zu dem Diskurs zu gehoren. In dem MaBe, wie
sich ein Diskurs nach auBlen schlieit, um nach innen Bedeutung erzeugen zu
konnen, miissen die Zeichen sich von ihrem buchstiblichen Sinn ablésen. Die
dquivalentielle Funktion, ,,die eine abwesende Fiille représentiert, welche sich im
Zusammenbruch aller differentiellen Identititen zeigt, kann keinen eigenen Si-
gnifikanten besitzen* (Laclau 2002: 73). Denn ein solcher Signifikant wire dann
nur wieder eine weitere Differenz und nicht das Ergebnis des ,,Zusammenbruchs
aller differentiellen Identitdten” (Laclau 2002: 73). Die Zeichen werden durch
Aquivalenzbildung also der Tendenz nach zu leeren Signifikanten, ihre Differenz
tritt zuriick, sie alle driicken nur noch den Antagonismus gegen etwas aus, was
sie nicht sind. Die Identitdt ist rein negativ: ,,Wir sollten bemerken, dass hier
nicht ein als Positivitdt definierter Pol einem negativen Pol gegeniibersteht: da
alle differentiellen Bestimmungen des einen Poles sich durch ihre negativ-dqui-
valentielle Referenz auf den anderen Pol aufgeldst haben, zeigt ein jeder von ih-
nen ausschlieBlich das, was er nicht ist* (Laclau/Mouffe 1991: 185). Es geht also
nicht darum, etwas zu sein und dadurch etwas anderes nicht zu sein; vielmehr
wird durch Aquivalenz der Negativitit als solcher eine reale Existenz gegeben.
Die Doppelbelastung durch Haushalt und Beruf bei Frauen, die Verteilung der
Arbeiten im Haushalt zu Lasten der Frauen, sexuelle Ubergriffe der Minner, do-
minantes Redeverhalten der Miénner, sexistische Werbung, heterosexistische
Normen — alle diese differentiellen Momente kénnen zu einem antipatriarchalen
Diskurs homogenisiert werden, der eine Vielzahl von Bedeutungselementen me-
taphorisiert, ihres buchstiblichen Sinns entleert, indem er sie dquivalent setzt
durch den Antagonismus zum Auflen des mannlichen Geschlechts, das seiner-
seits jeder wortlichen Bedeutung entkleidet wird und ganz einfach nur Negativi-
tdt symbolisiert. Der Diskurs wird immer antagonistischer, je mehr Bedeutungs-
elemente er in die Aquivalenzkette aufnimmt und je leerer die Signifikanten wer-
den, also nicht mehr allein Differenz von anderen Signifikanten, sondern nur
noch Aquivalenz bedeuten und sich als identisch gegen ein duBeres Negatives
abgrenzen (vgl. Laclau 1981: 179-180; Laclau 2002: 72-73). Laclau und Mouffe
konnen auf diese Weise prizise erkldren, warum Begriffe wie Nation, Demokra-
tie, Kapitalismus, Sozialismus, die Linke, die Rechte zu einem bestimmten Zeit-
punkt enorm angereichert mit Inhalt sind, identitétsstiftend und mobilisierend
wirken, wéihrend sie zu anderen Zeiten als nichtssagend und bedeutungslos emp-
funden werden. Rationalistisch an ihrem Ansatz ist, dass sie das allein als Ergeb-
nis von Strategien von Akteuren verstehen, die die Logik der Aquivalenz oder
der Differenz ins Spiel setzen, aber selbst wiederum nicht organisch mit Kon-
flikten auf anderen Ebenen der Gesellschaft verbinden konnen, weil es ihrem
Begriff von Diskurs zufolge solche anderen Ebenen nicht gibt.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

72 | ALEX DEMIROVIC

Der Antagonismus bildet sich, indem sich ein Signifikant von seinen relatio-
nalen Bedeutungen ablost, ein leerer Signifikant wird und die Aquivalenz eines
Diskurses im Gegensatz zum Ausgeschlossenen symbolisiert. Diese Funktion
kann jeder Signifikant einer Signifikantenkette iibernehmen, es gibt keine inhalt-
liche Festlegung (vgl. Staheli 2001: 207). Tatsdchlich dndern sich empirisch die
Themen, Akteure und die Protestformen in einem mehr oder weniger schnellen
Rhythmus. Damit &dndern sich die Identititen; das, was als antagonistisch gilt,
verschiebt sich. So kann die Bildung der ,Neuen Linken‘ in Westdeutschland seit
Mitte der 1950er Jahre als eine sich tiber Jahre hinweg ziehende symbolische Ar-
beit an der Konstruktion einer Aquivalenzkette verstanden werden, die solche
Bedeutungselemente wie die Kritik an der beschwiegenen faschistischen Ver-
gangenheit Deutschlands, am fortgesetzten Antisemitismus, die Kritik am auto-
ritdren Notstandsstaat, die Forderungen nach mehr Bildung, einer freien Sexual-
moral, nach einer antiautoritdren Erziehung, nach mehr Demokratie, avantgardi-
stische Kunst und Film, Antiimperialismus, die Kritische Theorie oder Sozialis-
mus zu einem Diskurs artikulierte, der zu seinem Hohepunkt die Identitét einer
Neuen Linken konstruierte (vgl. Demirovi¢ 1999: 856-910). Diese Bedeutungs-
elemente konnten sich aufgrund von Aquivalenzbildung einander metaphorisch
ersetzen. Die ganze Kette konnte von vielen ihrer Momente symbolisiert werden,
keines konnte sich eindeutig als universeller Signifikant durchsetzen, damit kam
auch kein eindeutiger Antagonismus zustande. Durch eine Serie von Des- und
Reartikulationen zerfiel diese Kette in eine Vielzahl von losen, flottierenden Si-
gnifikanten. Dies fiithrt zur Auflsung jeder Evidenz der fritheren Kette und des
Identitit stiftenden Antagonismus. Allenfalls einzelne Elemente wurden im
Riickblick noch als Identitdtsmerkmale anerkannt. War schon dieser Bewegungs-
zyklus der 1960er Jahre durch mehrere Antagonismen gekennzeichnet, so gilt
dies erst recht fiir die folgenden Jahrzehnte. Offensichtlich ist nicht jeder Signifi-
kant gleich gut dazu geeignet, die universelle Rolle des leeren Signifikanten zu
spielen. Es sind, so legen Laclau und Mouffe nahe, eher Begriffe wie Gleichheit,
Freiheit, Volk, Demokratie. Laclau stellt fest, dass nicht jede Stellung in der Ge-
sellschaft, jeder Kampf in der gleichen Weise in der Lage ist, seine Inhalte in ei-
nen Knotenpunkt zu transformieren, anders gesagt: hegemonial zu werden und
eine Totalitdt, also Gesellschaft zu konstruieren. Manche Punkte wiirden eine
hohe Machtkonzentration zustande bringen. ,,Es geht nicht darum, der Logik dif-
ferentieller struktureller Stellungen die historische Effektivitidt abzusprechen,
sondern eher darum, ihnen als einem Ganzen den Charakter einer Basis abzu-
sprechen, welche aus sich heraus die Bewegungsgesetze der Gesellschaft fest-
legt” (Laclau 2002: 74). Damit stellt sich die Frage, ob es nicht zur hegemonialen
Aktivitit gehort, die Dauer eines Diskurses und einer subjektiven Identitdt auf-
rechtzuerhalten. Themen, Akteure und Aktionsmuster mdgen wechseln. Aber es
lassen sich auch zyklische Prozesse beobachten, in denen sie in verdnderter Form
wiederkehren, also Probleme wie Lohnarbeitsverhiltnisse, Geschlechterverhilt-
nisse, Umweltzerstérung, Krieg und Frieden, Demokratie. Marx spricht in die-

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 73

sem Zusammenhang von einer Vielzahl von Oszillationen, die einen ,,idealen
Durchschnitt™ bilden, der sich tiber lange Zeitraume hinweg durch und in diesen
Prozessen reproduziert und allein das ist, was die biirgerliche Gesellschaft cha-
rakterisiert. Es sind gerade diese RegelmiBigkeiten, die die Basis bilden, weil
sich Akteure aus dem Korridor der Durchschnittsbildung nicht herausbewegen.
Indirekt findet sich dieser Gesichtspunkt auch bei Laclau und Mouffe. Wie oben
schon angesprochen, argumentieren sie, dass die sozialen Bewegungen seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts entstanden, weil sie sich auf das neue demokratische
Imaginire beziehen konnen, also einen Anspruch auf Gleichheit, der nach der
Logik der Aquivalenz auf immer mehr Bereiche in den fortgeschritten Industrie-
gesellschaften ausgedehnt wird. Was sie am Begriff der Klasse stort ist, dass er
eine Reihe ganz unterschiedlicher Kémpfe auf der Ebene der Produktionsverhélt-
nisse artikuliert, aber mit einem Diskurs verbunden ist, der auf dem privilegierten
Status der Klassen beruht (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 219). Doch auch ihr Kon-
zept des demokratischen Imagindren legt einen solchen privilegierten Status na-
he, wenn es der permanent gewordene Horizont sein soll, in dem subjektive
Identitdten ihre bisherige differentielle Unterordnung als Unterdriickung erfahren
und beginnen, das System von Differenzen in eines von Aquivalenzen umzu-
gruppieren (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 220). Das demokratische Imagindre hat
damit den Status eines stabilen Knotenpunkts erhalten, der selbst nicht mehr
durch eine hegemoniale Aktivitét erhalten, durch keine Kémpfe mehr verschoben
wird. Dieses demokratische Imagindre und die kapitalistische Industriegesell-
schaft bleiben sich &uBerlich, denn die Reproduktion des gesamtgesellschaftli-
chen Zusammenhangs vollzieht sich nicht durch Antagonismen hindurch. Indem
sich die Akteure auf das einmal konstituierte demokratische Imaginére berufen,
beziehen sie sich auf einen Mafstab von Gleichheit und Freiheit, der durch ihre
Kémpfe gar nicht mehr beriihrt wird. Allenfalls wird die Komplexitét der kapita-
listischen Industriegesellschaften immer noch gréBer, weil sich die Differenzen
vermehren und die Zahl der politischen Riume gréfBer wird. Weder die Indu-
striegesellschaft noch ihre Komplexitdt werden jedoch als ein Projekt der Totali-
sierung begriffen. Wire das der Fall, miisste erdrtert werden, welchen Antagoni-
sten das demokratische Imaginire selbst als Aquivalent konstruiert, was also das
ausgeschlossene Negative der demokratischen Industriegesellschaft ist. Demge-
geniiber erhebt die kritische Theorie der Gesellschaft von Marx iiber Adorno bis
zur Regulationstheorie den Anspruch, die gesamtgesellschaftliche Reproduktion
selbst noch mit einem Begriff des Antagonismus zu erkldren (vgl. Demirovié
2003). Der Antagonismus hat im Fall dieser Theorien keinen universellen Status,
der aus der Logik des Diskurses abgeleitet wird, er ist deswegen auch kein der
Gesellschaft duBerlicher, an den Grenzen der artikulierten Totalitédt angesiedelter
Antagonismus. Gesellschaft bildet sich als Bewegungsform fiir den Antagonis-
mus: eine Identitit, die nicht mit sich identisch werden kann.

Die Frage, die sich aus den dargestellten Uberlegungen ergibt, ist, was iiber-
haupt zum Antagonismus werden kann. Der Diskurs ist so definiert, dass er die

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

74 | ALEX DEMIROVIC

gesamte Dichte der Materialitdt durchzieht. Daraus miisste folgen, dass die Rei-
henfolge: Nagelschere, Frosch, Hammer, Tannenbaum, Bilderrahmen, Tau, Trep-
penstufe einen Diskurs bilden kénnten. Foucault (1971: 17-18) gibt die entspre-
chenden Hinweise auf uns absurd erscheinende klassifikatorische Zusammen-
hénge, die in bestimmten Diskursen tatséchlich Sinn machen. Wiren sie ein Dis-
kurs, dann wéren sie auch mit einem Antagonismus verbunden. Dass es dazu
nicht kommt, hat einen besonderen Grund. Wie oben schon angesprochen, legen
Laclau und Mouffe ihre Beispiele so an, dass immer schon Individuen im Spiel
sind, die an komplexen Bedeutungsprozessen teilnehmen: der ,Bauer kann auf-
grund des ihn vertreibenden GroBgrundbesitzers kein Bauer sein‘, ,ich kann fiir
mich keine vollstindige Préisenz erlangen® (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 180; vgl.
auch Stdheli 2001: 198-199). Laclau und Mouffe unterstellen mit ihrem Begriff
des Diskurses ein Moment von subjektiver Identitdt und verbinden dies auch mit
besonderen identitétstheoretischen Annahmen. Diese kommen in der Formulie-
rung zum Ausdruck, dass eine Identitét zu ihrer vollen Prasenz gelangen will, das
aber nicht erreichen kann und deswegen ein Antagonismus entsteht. Auch diese
Uberlegung ist nicht unproblematisch. Aus dem Blickwinkel der Diskurstheorie
von Laclau und Mouffe iibernimmt der Grundbesitzer, der den Bauern vertreibt,
eine durchaus plausible positive Rolle. Denn indem er dessen Identitdt verneint,
erfiillt er eine antimetaphysische Aufgabe, die in der Logik des Diskurses liegt:
Der Bauer gelangt aufgrund des Grundbesitzers nicht zur vollen Prisenz, wenn
es nicht an diesem lige, miisste es jemand anderes tun. Da Antagonismusbildung
ohnehin stattfinden muss, fithrt dies am Ende zu der moralphilosophischen Frage
danach, welche Antagonismen gut, welche schlecht sind. Identitdtstheoretisch
stellt sich zudem das Problem, warum der Bauer tiberhaupt die volle Identitét er-
langen wollen sollte. Wenn er ein durch die Texte von Laclau und Mouffe aufge-
kldrter Bauer wire, wiirde er das fiir wenig sinnvoll halten, denn er wiirde wis-
sen, dass das Verlangen nach der vollen Identitit illusorisch wire und einer pro-
blematischen metaphysischen Haltung entspriche. Wenn er jedoch nicht die
volle Priasenz erlangen will, bildet sich auch kein Antagonismus — aber ohne
Antagonismus keine Aquivalenz und keine Gesellschaft. Es stellt sich demnach
die Frage nach der Notwendigkeit der Identitit und danach, ob volle Identitét
iiberhaupt ein Ziel der Hegemonie sein kann, wenn sie ohnehin nicht moglich ist
(vgl. Butler 2000: 12-13).

a) Notwendigkeit: Laclau hat auf dieses Problem reagiert und die aus der Lo-
gik des Diskurses resultierende Wahlfreiheit unmoglich gemacht, indem er auf
materielle Bedingungen zuriickgreift. Es handelt sich um ,,social demands®“ wie
Wohnen, Schulversorgung, Wasser, Gesundheit. Als isolierte werden diese ,,de-
mands* als demokratisch bezeichnet. Wenn sie befriedigt werden, bleibt es einfach
bei der Differenz verschiedener Bediirfnisse. Werden sie von einem institutionel-
len System oder einer Macht nicht befriedigt, stellen sich zwischen diesen ,,unful-
filled social demands‘ dquivalentielle Relationen her (vgl. Laclau 2005: 73, 86). In
diesem Fall treibt also ein materieller Bedarf dazu, die volle Prisenz zu erlangen.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 75

b) Identitét als Ziel: Es stellt sich das Problem, ob es um die Herstellung der
Anerkennung einer Identitdt geht oder eher darum, die Identitdt zu {iberwinden.
Laclau und Mouffe zufolge will der Bauer die Identitét als Bauer erlangen. Dies
wird durch das Bedarfs-Argument unterstiitzt, denn erst indem jemand Bauer ist,
kann er damit rechnen, sein Bediirfnis zu erfiillen. Insofern tendiert der Ansatz
von Laclau und Mouffe zu Identitdtspolitik. Allerdings gibt es dagegen erhebli-
che Vorbehalte. So argumentierte Marx immer zugunsten der Uberwindung der
proletarischen Identitét. In der feministischen Diskussion gibt es Tendenzen, die
weniger die Frau zur Geltung bringen als den binédren Geschlechtercode auflsen
wollen. In der Kritik am Rassismus geht es um die Uberwindung rassifizierter
Subjektpositionen. In allen diesen Fillen gibt es aber die Schwierigkeit, dass die
Uberwindung der fiir problematisch gehaltenen Identitit durch eine Aufwertung
und Anerkennung dieser Identititen hindurchgehen muss, weil allein dadurch
iberhaupt erst bestimmte Kampfe gefiihrt werden konnen: die Rechte der Lohn-
arbeitenden, der Frauen, der Lesben und Schwulen, der Schwarzen, der Juden
etc. Es wird also fiir eine Identitdt eingetreten, die aus einer kritischen Sicht
selbst zur Disposition stehen und keineswegs als eine letzte und positive Identitét
gedacht werden soll. Das Scheitern der vollen Prisenz des Subjekts, seine Hybri-
ditdt wird zum Ausgangspunkt der Infragestellung der Verhiltnisse, unter denen
es liberhaupt in seiner Dialektik konstituiert wird.

Das Problem der vollen Identitét des Subjekts stellt sich auch auf dem Niveau
des Diskurses. Im obigen Beispiel wird der Signifikant ,Bauer’ zum Ausgangs-
punkt einer Aquivalenzbildung und eines Antagonismus. Der Antagonismus wird
hier aus dem Blinkwinkel des Bauern thematisiert. In der Logik des Diskurses
konnte jedoch ein Antagonismus ebenso aus dem Blickwinkel des Grundbesit-
zers konstruiert werden. Auch dieser kann versucht sein, die Differenzen seiner
Bauern und Untergebenen in eine Aquivalenzkette umzugruppieren. Auf diese
Weise entstehen eine in der Tendenz kaum noch tiberschaubare Vielzahl von sich
iiberkreuzenden Versuchen zur Bildung von Aquivalenzketten und eine radikale
Vieldeutigkeit des Sozialen. Das Soziale ldsst sich nicht mehr in zwei eindeutige
Lager spalten, es gibt viele ,Gesellschaften‘. Entsprechend gibt es auch keinen
einmaligen hegemonialen Knotenpunkt. ,,Hegemonie ist ganz einfach ein politi-
scher Typus von Beziehung, eine Form, wenn man so will, von Politik, aber kei-
ne bestimmbare Stelle innerhalb einer Topographie des Gesellschaftlichen. In ei-
ner gegebenen Gesellschaftsformation kann es eine Vielzahl hegemonialer Kno-
tenpunkte geben“ (Laclau/Mouffe 1991: 198). Diese Uberlegung entwertet den
Begriff der Hegemonie, da es sinnlos ist, von einer Vielzahl von Hegemonien zu
sprechen.” Ohne dass dies ontologisch aufgefasst werden miisste, bedeutet He-
gemonie den Prozess der Herstellung der Einheit von ,Gesellschaft® unter den

5 Es hat deswegen verschiedene Versuche gegeben, den Begriff der Hegemonie zu er-
weitern und mit dem Begriff des hegemonialen Projekts die Stufen in den Blick zu
nehmen, die der Prozess der Totalisierung und Aquivalenzbildung durchliuft (vgl.
Jessop 1990: 196-219; Nonhoff 2006: 140).

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

76 | ALEX DEMIROVIC

Bedingungen antagonistischer Interessenlagen. Die Frage stellt sich, welcher
Schwellenwert erreicht sein muss, um von einem Knotenpunkt, einem méchtigen
Knotenpunkt, gar von der Totalisierung der Gesellschaft zu sprechen. Laclau und
Mouffe legen nahe, dass Gesellschaft ein Projekt, eine Totalisierung ist; demnach
gibe es eine Vielzahl von Gesellschaften. Eher spricht vieles dafiir, dass moderne
Gesellschaft der gelungene Versuch einer sozialen Gruppe, des modernen Biir-
gertums, ist, seine eigenen Existenzgrundlagen auf Dauer zu stellen und den
Raum zu schaffen fiir eine Vielzahl von sich iiberkreuzenden Versuchen, sich
durch Politik zu totalisieren und allgemein zu setzen.

Die Vervielfiltigung von Aquivalenzketten und Antagonismen hat neben
dem theoretischen Aspekt auch einen politischen und moralischen Aspekt.
Laclau und Mouffe wollen zu einem pluralen und demokratischen Selbstver-
stindnis der Linken beitragen. Sozialismus und die Uberwindung der kapitalisti-
schen Produktionsverhéltnisse, die die ,,Quelle zahlreicher Unterordnungsver-
héltnisse™ seien, sind ein selbstverstdndlicher Bestandteil ihrer Theorie (Laclau/
Mouffe 1991: 243). Dies verlangt eine starke Aquivalenzbildung, in der ,das Ka-
pital oder ,die Bourgeoisie’ zum Antagonisten werden, der ein absolutes Hinder-
nis fiir alle Ausgebeuteten darstellt. Aber wieweit darf die Aquivalenzbildung im
Rahmen eines pluralen und demokratischen Selbstverstéindnisses der Linken ge-
hen? Herrschaftstheoretisch argumentierend vertritt Laclau die Ansicht, dass der
demokratische Diskurs ein System von Differenzen darstellt, in dem Identitéten
als Differenzen nebeneinander stehen: Arme und Reiche, Unternehmensverbinde
und Gewerkschaften. Dieses System von Differenzen wird durch Aquivalenzbil-
dung in einem hegemonialen Diskurs so lange umgruppiert, bis es zu einem Ge-
gensatz von Herrschenden und Beherrschten und zum populistischen Bruch
kommt. Charakteristisch fiir biirgerliche Hegemonie im Europa des 19. Jahrhun-
derts sei gewesen, dass die Antagonismen resorbiert werden und das System von
Aquivalenzen in ein System von Differenzen umgewandelt wird (vgl. Laclau
1981: 181-182; Laclau 2005: 93). Bemerkenswert an dieser Uberlegung wie an
anderen Beispielen ist, dass Laclau hier ohne zu z6gern sowohl herrschafts- als
auch klassentheoretisch argumentiert: Dem Biirgertum wird eine bestimmte Dis-
kurstaktik, die des Ubergewichts der differentiellen iiber die dquivalentielle Lo-
gik, und daraus hervorgehend Hegemonie zugerechnet. Entsprechend herr-
schaftskritisch lisst sich also sagen, dass Aquivalenzbildung auf der Seite eman-
zipatorischer Prozesse steht, weil Subalterne ein Interesse daran haben miissen,
demokratische ,demands*‘ derart zu artikulieren, dass es zu Aquivalenz und damit
zu einem populistischen Bruch kommt. Demokratietheoretisch stellt sich Laclau
und Mouffe derselbe theoretische Sachverhalt allerdings anders dar. Aquivalenz
und Differenz gehéren beide zur Logik des Diskurses. Plurale Aquivalenzketten
sind das Merkmal demokratischer Kiampfe, denn diese bestehen darin, die Aqui-
valenzkette auszudehnen: also Antirassismus, Antisexismus und Antikapitalis-
mus miteinander zu artikulieren. Nur auf dieser Grundlage werden Kémpfe
wirklich demokratisch, da sie den Respekt vor den Gleichheitsrechten aller un-

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 77

tergeordneten Gruppen implizieren, also vor deren Differenz und Autonomie.
Herstellung von Aquivalenz gilt Laclau und Mouffe (1991: 249-250) demnach
als starkes normatives Merkmal fiir Demokratie. Gleichzeitig aber ist damit die
Tendenz verbunden, die Autonomie unterschiedlicher politischer Rdume aufzu-
16sen, diese durch hegemoniale Artikulation zu vereinheitlichen und damit den
offenen Charakter des Sozialen zu verneinen (Laclau/Mouffe 1991: 254). Jede
hegemoniale Aquivalenzbildung tendiert also zum Totalitarismus. Aber auch
Differenz und Autonomie kénnen zu Totalitarismus fithren, denn um die diffe-
rentielle Besonderheit jedes lokalen Kampfes zu bewahren, muss dieser in ein
absolutes Prinzip der Identitit transformiert werden. Die Reihe von Kémpfen bil-
det ein System abgegrenzter Differenzen mit essentialisierten Identitdten. Diese
Uberlegung éndert in der Konsequenz die Bedeutung des Begriffs der hegemo-
nialen Praxis grundlegend. Die Artikulation einer Aquivalentenkette ist demo-
kratisch. Es darf jedoch nicht mehr zu einer derartigen Artikulation kommen, die
tatséchlich alle politischen Rdume dquivalent macht, um in aller Entschiedenheit
einen Antagonismus zu konstruieren und ein Problem zu 16sen; vielmehr miissen
auch die Autonomie und Freiheit der einzelnen, differentiellen Kémpfe respek-
tiert werden. Aquivalenz oder Differenz diirfen nicht bis zum #ufersten getrieben
werden. Die Akteure miissen sich immer wieder moderieren, ihre politischen
Leidenschaften ziigeln, sich gleichsam in der Schwebe zwischen Aquivalenz und
Differenz halten. Damit konnen sie aber gerade die Aquivalenzkette nicht mehr
konstruieren, die notwendig wire, um zu einem populistischen Bruch, konkreter:
zur Uberwindung der kapitalistischen Produktionsverhaltnisse, des Sexismus, des
Rassismus zu gelangen. Fiir eine solche Situation des Zusammenbruchs aller Be-
deutungen bieten Laclau und Mouffe keinerlei Konzepte auBler dem vage blei-
benden Begriff der Demokratie an. Der zentralen demokratietheoretischen Frage
nach der Koordination verschiedener sozialer Interessenlagen wird nicht nachge-
gangen. Die Begriffe von Aquivalenz und Differenz bieten dafiir auch keine
Moglichkeit.

Der Versuch, den demokratischen Prozess als eine Art Gleichgewicht zwi-
schen beidem, der Logik der Aquivalenz und der der Differenz zu bestimmen,
reicht zur Bestimmung nicht hin. a) In der Logik des Diskurses kann sowohl der
Bauer als auch der Grundbesitzer eine Aquivalenzkette bilden. In beiden Fillen
wird ein Negatives konstruiert, das die eigene volle Identitét verhindert. Damit ist
aber noch nicht entschieden, welcher der Antagonismen moralisch richtig oder
falsch ist. Das gleiche wiirde fiir jede andere Aquivalenzkette gelten. b) Wenn
eine Aquivalenzkette konstruiert wird, geschieht dies durch den Ausschluss eines
Antagonisten, der das Negative, die Nicht-Existenz des Diskurses symbolisiert.
Aufgrund der Logik von Differenz und Aquivalenz findet also notwendigerweise
und konstitutiv immer ein Ausschluss statt. Butler stellt die Frage, ob dies nicht
bedeute, ,,dass wir alle AusschlieBungsarten als legitim akzeptieren“ oder aber in
die Situation kommen, besondere AusschlieBungen zu rechtfertigen (vgl. Butler/
Laclau 1998: 240). Aber gleich, ob sich der Ausschluss rechtfertigen ldsst, ob es

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

78 | ALEX DEMIROVIC

sich um eine gute oder schlechte Aquivalenz und AusschlieBung handelt, so wird
das negative Ausgeschlossene Ausgangspunkt einer neuen Aquivalenzbildung, ei-
nes neuen Konflikts, einer neuen gefihrlichen Tendenz hin zum Totalitarismus. So
wird es immer weitergehen, weil all dies zur Universalie des Diskurses gehort.
Dass sie unversehens mit diesen Fragen konfrontiert sind, ergibt sich aus dem
Formalismus der Analyse von Laclau und Mouffe, der seine Stirken dort hat, wo
er auf ontologische, metaphysische Argumentationslinien in linken Diskussionen
hinweist. Thre Argumente bediirfen der Reartikulation in einer komplexen kriti-
schen Theorie der Gesellschaft, die letztere nicht als Universalie hinnimmt, son-
dern als ein konkretes hegemoniales Projekt unter bestimmten historischen Bedin-
gungen begreift.

5. Dialektik der Emanzipation:
die liberwundene Totalitat

Als Ergebnis der kritischen Erorterung der Uberlegungen von Laclau und Mouffe
lasst sich eine Reihe von Paradoxien feststellen: Das Projekt einer radikalen Of-
fenheit des Sozialen miindet in der Notwendigkeit des Ausschlusses; die Zu-
riickweisung eines ersten Grundes bringt die Ontologie eines Ersten zuriick; das
Denken der Einheit von Materiellem und Symbolischem zerfdllt in klassische
Dualismen; die antagonistische Gesellschaft gerinnt zu einer nach innen ge-
schlossenen Totalitdt; Gesellschaft, eine bloB kontingente hegemoniale Kon-
struktion, erweist sich plotzlich als universell; was als Diskurs universell gelten
soll, bedarf einer trivialen soziologisierenden Modernisierungstheorie; die Ver-
weigerung des Diskurses gegeniiber kausalen Erkldrungen fithrt am Ende zur
Riickkehr kausaler Erklirungen durch Okonomie, Politik und Kultur; die Ver-
werfung der Theorie des falschen Bewusstseins korrigiert sich anhand der un-
hinterfragten Einsicht, dass Gesellschaft zu ihrer Konstitution die ideologische
Verkennung benoétige; subjektive Identitét, die eine vom Diskurs konstruierte Po-
sition ist, kehrt als Begehren der Subjekte nach voller Identitit wieder; das Spiel
der Differenzen verkehrt sich in die Homogenitit des Aquivalenten. Alle diese
Paradoxien stellen sich nicht ein, weil Laclau und Mouffe unsorgfiltig gedacht
und argumentiert hitten — im Gegenteil ist nicht zuletzt eine der Paradoxien, dass
sie, die die Kontingenz ins Zentrum ihrer Uberlegungen stellen, das Soziale selbst
ganz strikt logisch zu begreifen versuchen. Alle diese Verkehrungen stellen sich
wie durch einen Diskursautomatismus aufgerufen ein. Laclau und Mouffe affir-
mieren den Ausschluss, die Notwendigkeit, die Logik der Gesellschaft im Namen
der Kdampfe der sozialen Bewegungen seit ‘68, die — folgt man Foucault — aus ei-
nem Lebensgefiihl entstanden, das radikal dem Einschluss und Ausschluss, der
Verfligung iiber Menschen und der gesellschaftlichen Ordnung und Normalitét,
kurz, der Macht entgegenstand: ,Man wollte nicht mehr regiert werden®
(Foucault 1980: 102). Sie nehmen die Dynamik dieser paradoxen Verkehrungen

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 79

nicht als Hinweis auf ein sachliches Problem ernst, indem sie diese selbst noch
einmal zum Gegenstand der Theorie machten; es fehlt ihrer Theorie, obwohl sie
sich so sehr mit Fragen des Widerspruchs und Antagonismus befasst, jene sup-
plementierende Dialektik, die es ihnen erlaubte, diese Paradoxien zu erkldren und
sich mit diesen gegen sie und ihre Zwanghaftigkeit zu wenden. Solche sich aus
der Logik des Arguments ergebenden Verkehrungen diirften gerade nicht affir-
miert und als ein Letztes der Denkbewegung hingenommen werden, sondern wi-
ren selbst als ein Stachel zu begreifen, der dazu anreizte, auch noch jene Gesell-
schaft zu dekonstruieren, die aus der Freiheit Notwendigkeit und aus Vergesell-
schaftung Ausschluss werden ldsst. Wenn ihrem Begriff nach die moderne Ge-
sellschaft sich nur als ausschlieBende Totalitdt konstituieren kann, dann gibt dies
den Anlass, Gesellschaft selbst als eine Form der Regierung zu befragen, die sich
seit dem 17. und 18. Jahrhundert herausgebildet hat. Gerade diese Logik des Ge-
sellschaftlichen wird von Marx und Adorno in den Blick genommen, wenn sie in
kritischer Absicht erkliren wollen, warum die gesellschaftlichen Begriffe diesen
Paradoxien unterworfen sind. Von Laclau und Mouffe aus ldsst sich Marx in ge-
wisser Weise neu erschliefen und erkennen, dass sich in seinen Schriften eine
bedeutungs- und hegemonietheoretische Analyse politischer und 6konomischer
Prozesse findet (vgl. Demirovi¢ 1998) — was von Laclau (2000: 44-46) allerdings
nur knapp und unzulinglich gewiirdigt wird. Umgekehrt wird allerdings auch
deutlich, dass Marx eine aus der Dynamik von Aquivalenz, Totalisierung und
Antagonismus hervorgehende Gesellschaft, anders als Laclau und Mouffe, zum
Gegenstand von Kritik macht.

In seinen frithen Schriften hat sich Marx mehrfach zur Dynamik der Franzo-
sischen Revolution gedufert. In diesen Analysen beschreibt Marx den Prozess
der Verschiebung und Verdichtung von Protesten und Forderungen als einen
symbolischen Vorgang. Eine Klasse wird mit ihren besonderen Forderungen
,allgemeiner Représentant aller anderen Klassen, die nach Emanzipation stre-
ben, und erhebt in deren Namen den Anspruch auf Herrschaft. Sehr deutlich ent-
faltet er die Logik des Antagonismus in einer die Uberlegung von Laclau vor-
wegnehmenden Weise. ,,Damit die Revolution eines Volkes und die Emanzipati-
on einer besonderen Klasse der biirgerlichen Gesellschaft zusammenfallen, damit
ein Stand fiir den Stand der ganzen Gesellschaft gelte, dazu miissen umgekehrt
alle Méngel der Gesellschaft in einer andern Klasse konzentriert, dazu muss ein
bestimmter Stand der Stand des allgemeinen Anstof3es, die Inkorporation der all-
gemeinen Schranke sein, dazu muss eine besondre soziale Sphére fiir das notori-
sche Verbrechen der ganzen Sozietit gelten, so dass die Befreiung von dieser
Sphére als die allgemeine Selbstbefreiung erscheint (Marx 1972: 388). Im re-
volutiondren Prozess steht aber gerade in Frage, ob die eine Klasse mit ihren be-
sonderen Zielen tatsiachlich das Befreiungsinteresse aller anderen sozialen Klas-
sen reprisentiert. Deswegen besteht die Dynamik der Revolution aus einer Viel-
zahl sich tiberholender Antagonismen. Die Verdichtung vieler partikularer Inter-
essen in einem besonderen Interesse wird wieder aufgelost. Dieses Interesse

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

80 | ALEX DEMIROVIC

spielt nicht mehr die Rolle eines Symbols, in dem sich alle wiedererkennen. Das,
was gerade eben noch als allgemein galt, erweist sich als partikular. Es kommt zu
Verschiebungen hin zu anderen Interessen und Forderungen, die ihrerseits meh-
rere Interessenlagen verdichten. ,,Die Rolle des Emanzipators geht also der Reihe
nach in dramatischer Bewegung an die verschiedenen Klassen des franzgsischen
Volkes tiber, bis sie endlich bei der Klasse anlangt, welche die soziale Freiheit
nicht mehr unter der Voraussetzung gewisser, aulerhalb des Menschen liegender
und doch von der menschlichen Gesellschaft geschaffener Bedingungen ver-
wirklicht, sondern vielmehr alle Bedingungen der menschlichen Existenz unter
der Voraussetzung der sozialen Freiheit organisiert” (Marx 1972: 390). In diesem
Prozess bildet und entwertet sich jede politische Identitdt und Forderung und er-
weist sich als partikular, jeder Anspruch auf Universalitidt wird durch die prakti-
sche Kritik von besonderen sozialen Gruppen oder Klassen bezweifelt, die in ih-
ren Kédmpfen feststellen, dass doch nicht in ihrem Namen gesprochen wurde.
Weil dies das Schicksal aller solcher Universalitdtsanspriiche ist, weil keine der
Gruppen als partikulare fiir alle und im Namen aller sprechen kann, gibt es Marx
zufolge nur eine Losung fiir das Problem: die Dynamik selbst des politischen
Prozesses, in dem eine besondere Identitit als allgemeine gilt, um sich im Weite-
ren doch wieder nur als besondere zu erweisen, muss zur Disposition gestellt
werden. Dabei handelt es sich um eine letzte Universalitit: ,,die Form der Unter-
driickung und Schliefung an sich® (Laclau 2002: 59). Doch nimmt auch dieses
universelle Ziel der Uberwindung der Bedingung der Méglichkeit von Herrschaft
als solcher — ndmlich tiberhaupt im Namen anderer sprechen zu konnen — erneut
die Gestalt einer partikularen Gruppe an: eine ,,Klasse der biirgerlichen Gesell-
schaft, welche keine Klasse der biirgerlichen Gesellschaft ist, eines Standes, wel-
cher die Auflosung aller Stéinde ist, einer Sphére, welche einen universellen Cha-
rakter durch ihre universellen Leiden besitzt (Marx 1972: 390). Das Besondere
dieser Klasse ist, dass sie Klasse und nicht mehr Klasse ist, dass sie nicht mehr so
tut, als hitten ihre Mitglieder ein substantiell gleiches Interesse und eine einheit-
liche, positive Identitdt; sie will nur noch die Auflésung ihrer Identitdt und all der
Voraussetzungen, unter denen diese sich iberhaupt herausbildet: ,,Diese Aufl-
sung der Gesellschaft als ein besonderer Stand ist das Proletariat (Marx 1972:
390). Marx wird von diesem Punkt aus den Begriff der Gesellschaft kritisch ver-
wenden und das Projekt emanzipierter sozialer Verhiltnisse zwischen Menschen
als Assoziation freier Individuen charakterisieren. Gesellschaft ist aus diesem
Blickwinkel ein historisch kontingentes Projekt, das von partikularen Gruppen
verfolgt wird, die sich jeweils als allgemeine konstituieren und den Anspruch er-
heben, im Namen aller die Gesellschaft zu regieren. Das konstituiert Politik,
denn Politik ist der Prozess, in dem sich eine soziale Gruppe als allgemeine setzt.
Trotz der Ubereinstimmung in der Art der Analyse des gesellschaftlich-politi-
schen Prozesses ist der Unterschied zwischen Marx und Laclau deutlich: Da nur
partikulare Akteure das Universelle aktualisieren konnen, ist fiir Laclau die ein-
zige Moglichkeit, eine Gesellschaft zu emanzipieren die, den Konflikt zwischen

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 81

dem Universellen und dem Partikularen auf Dauer zu stellen und immer wieder
von neuem auszutragen. Anders als Marx glaubt Laclau nicht, dass das Para-
doxon des Universellen, das sich immer im Partikularen artikulieren muss, 16sbar
sei. Da das Universelle immer eine partikulare Gestalt annimmt, wird es von ei-
nem Partikularen zum néichsten weiter wandern. Andernfalls miisste ein partiku-
larer Korper gefunden werden, ,,der der wahre Korper des Universellen wire.
Aber in diesem Fall hitte das Universelle seinen notwendigen Ort gefunden, und
Demokratie wire unmoglich. Wenn Demokratie moglich ist, dann weil das Uni-
verselle keinen notwendigen Korper und keinen notwendigen Inhalt besitzt;
stattdessen wetteifern verschiedene Gruppen miteinander, um ihren Partikularis-
men eine Funktion universeller Reprisentation zu geben® (Laclau 2002: 64).
Laclau bewertet also gerade das als positiv, was Marx kritisiert, nimlich eine
Logik, die die immer neue Ersetzung einer Universalitit durch eine andere ver-
langt, die ihrerseits wieder bestritten wird, die Festlegung einer Identitét, die
durch eine andere abgeldst wird. Marx kritisiert dies nicht, weil er den Prozess
zugunsten einer universell gesetzten Gruppe, die ohne innere Vermittlung ver-
s6hnt wire, anhalten will — was aus der Perspektive Laclaus und Mouffes dem
Totalitarismus gleichkéme. Vielmehr geht es ihm um den quasi-naturgesetzlichen
Charakter des Vorgangs selbst, der die Grundlage fiir die fortwahrende Priasenz
der totalitiren Moglichkeit konstituiert und die Individuen an eine bestimmte
Identitit fesselt. Gesellschaft als historische Form muss zur Disposition gestellt
werden, weil sie Universalitit verlangt und damit immer auch die Unversohn-
lichkeit mit dem Partikularen. Der Konflikt aber zwischen der Universalitit und
dem Partikularen, der die Demokratie ist, wird immer das Opfer der Einzelnen
mit sich fiithren, die sich dem Allgemeinen nicht fiigen. Die Gesellschaft stellt ei-
ne Universalie des Zusammenlebens dar, die gerade die Dynamik freisetzt, die
Laclau und Mouffe so pragnant beschreiben. Sie wollen die mit der Universalie
Gesellschaft verbundenen Folgen minimieren, indem sie darauf hinweisen, dass
die Gesellschaft eine partielle und pragmatische, temporalisierte und immerfort
scheiternde Universalitét ist: Die Gesellschaft ist zwar in sich universell, total und
notwendig, aber es gibt neben- und nacheinander so viele Gesellschaften, dass die
Subjekte sich stindig in immer anderen von ihnen bewegen; sie sind niemals in ei-
ne einzige Identitdt eingeschlossen, sondern wechseln stéindig zwischen ihnen, oh-
ne jemals auf eine letzte und authentische Identitdt reduziert werden zu kénnen.
Dieses Maf} an Freiheit eines offenen Raums des Sozialen stellt vor die zweifel-
hafte Alternative: entweder der Freiheit wegen sich dem zwanghaften Wechsel
zwischen den konstituierten Sinnwelten zu iiberlassen oder sich durch Verharren
der immer drohenden Gefahr des inhdrenten Totalitarismus auszuliefern. Zudem,
was wire mit all denen, die an den Réndern aller dieser Totalisierungsprojekte
liegen blieben, ausgeschlossen und ohne die Mdoglichkeiten, ihrerseits noch ein-
mal einen Antagonismus zu bilden oder einen Antagonisten zu konstruieren?
Aufgrund der kritischen Uberlegung von Marx verallgemeinert sich die Fra-
ge, wie die Dynamik von Aquivalenz und Totalisierung zu erkldren ist, iiber den

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

82 | ALEX DEMIROVIC

politischen, revolutiondren Prozess hinaus auf die Logik der Gesellschaft. Der
Prozess der kapitalistischen Vergesellschaftung erméglicht — wenn man im An-
schluss an Laclau und Mouffe Gesellschaft als ein Projekt der Artikulation von
Signifikanten zu einer Totalitdt auffasst — viele nebeneinander bestehende Gesell-
schaften, die eine Kette von Differenzen bilden. Doch werden diese ihrerseits
durch die Bildung von Aquivalenzen zu der einen Gesellschaft homogenisiert.
Die Aquivalente finden ihrerseits ein Aquivalent im Tauschwert, der in der Wa-
renform des gesellschaftlichen Reichtums enthalten ist. Damit werden die unter-
schiedlichsten, wenn auch nicht alle Beitrdge zur gesellschaftlichen Arbeitstei-
lung in ein wertférmiges Verhiltnis zueinander gesetzt, durch die sie als Ergeb-
nis der Verausgabung gleicher, unterschiedsloser menschlicher Arbeit erschei-
nen. Laclau und Mouffe (1991: 184) wollen den Begriff des Aquivalents radika-
ler verstanden wissen als Marx, weil bei ihm das Aquivalent sich nur auf die
Nicht-Stofflichkeit von abstrakt menschlicher Arbeit als Wertsubstanz, nicht aber
auf den Gebrauchswert bezieht. Stellt er damit im Verhiltnis zum Tauschwert
immer noch eine Differenz dar, so wollen Laclau und Mouffe darauf hinaus, dass
alle differentiellen Merkmale eines Gegenstands dquivalent werden. Das ist al-
lerdings ein schwaches Argument, denn Marx konnte das ohne Weiteres einrdu-
men.® Doch geht es ihm um etwas anderes. Sein Gesichtspunkt ist, dass die
Aquivalenzbildung durch abstrakt menschliche Arbeit eine relativ dauerhafte
Praxis geworden ist. Zwar mag es viele differentielle Gesellschaften geben, die
sich im sozialen Raum verteilen, aber sie kénnen nicht umbhin, ein arbeitsteiliges
Verhiltnis einzugehen, das die Form des Marktes annimmt. Die private Produk-
tion fiir den Markt schafft statistische RegelméBigkeiten: Proportionen von Ar-
beitskraften und Qualifikationen, Hochschulbesuchern, Nutzern von Fitness-
studios oder ICE. Die idealen Durchschnitte bilden sich auf der Grundlage eines
allgemeinen Aquivalents, das schlieBlich die Form des Geldes annimmt. Marx
thematisiert also eine historisch spezifische RegelméBigkeit in der Wiederkehr
einer bestimmten Aquivalenz. Er vertritt offensichtlich die These, dass ein be-
sonderes Aquivalent ein dauerhafter Knotenpunkt wird, der die Kette der Signifi-
kanten immer wieder von neuem artikuliert und iiberdeterminiert.

6 Es konnte argumentiert werden, dass Gebrauchswerte zunichst einmal wie Signifi-
kanten aufgrund diskreter Merkmale differentielle Momente in der Totalitdt der Si-
gnifikanten sind. Durch Aquivalenzbildung werden sie gespalten, neben ihren Ge-
brauchswert tritt durch Entleerung von dieser konkreten Funktion der Tauschwert.
Das schlieBt beliebige andere Aquivalenzbildungen nicht aus. So wurde in der Kriti-
schen Theorie tiberlegt, ob Waren allein aufgrund ihres Tauschwerts und des darauf
gestiitzten ostentativen Konsums ein Aquivalenzkette erzeugen, die um den Antago-
nismus der leeren Signifikanten arm vs. reich zentriert ist, oder — wie Marcuse und
Offe nahegelegt haben — als Gebrauchswerte eine Bediirfnislogik freisetzen, die et-
was Subversives hat, weil sie die Aquivalenz des Warentauschs in Differenz {iber-
fithrt. Differenz hat hierbei allerdings einen anderen ethischen Index und wird positi-
ver gedeutet als bei Laclau und Mouffe.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 83

Der Aquivalententausch setzt aber nicht nur viele Totalisierungen in Bezie-
hung. Vielmehr trigt der Begriff des Aquivalententauschs auch zu einer meta-
theoretischen Erkldrung der Notwendigkeit von Totalitit und Gesellschaft und
der damit verbundenen Paradoxien bei. Ein kritischer Begriff von Gesellschaft,
so lieBe sich Laclau mit Adorno radikalisieren, iiberschritte die Trivialitit des
Satzes, dass in der Totalitdt alles mit allem notwendig zusammenhéngt. ,,.Die
schlechte Abstraktheit jenes Satzes ist nicht sowohl diinnes Denkprodukt wie
schlechter Grundbestand der Gesellschaft an sich: der des Tausches in der mo-
dernen Gesellschaft” (Adorno 1972: 14). Adorno betont, an diesem Punkt dhn-
lich argumentierend wie Laclau und Mouffe, dass Totalitdt nicht ontologisiert
werden diirfe, dass sie kein ansichseiendes Erstes sei (vgl. Adorno 1972: 321).
Als funktioneller Zusammenhang gewinnt Gesellschaft Notwendigkeit, aber ihr
Umfang bleibt begrenzt: Sie beschlieBe nicht alle anderen sozialen Gebilde unter
sich. Gesellschaft ist also weniger als das soziale Ganze, und doch hat sie eine
verhingnisvolle Dynamik. Denn der die Gesellschaft konstituierende Tauschwert
zieht immer mehr Differenzen in die Aquivalenz hinein. ,,Die Abstraktheit des
Tauschwerts geht vor aller besonderen sozialen Schichtung mit der Herrschaft
des Allgemeinen iiber das Besondere, der Gesellschaft tiber ihre Zwangsmitglie-
der zusammen [...] Der totale Zusammenhang hat die Gestalt, dass alle dem
Tauschgesetz sich unterwerfen miissen, wenn sie nicht zugrunde gehen wollen*
(Adorno 1972: 13-14). Nach Laclau konstituiert sich Gesellschaft im Prozess der
Aquivalenzbildung durch ein antagonistisches AuBen. Dieses AuBen ist Hork-
heimers und Adornos Analyse zufolge Natur. ,,Menschen miissen Menschen
zwingen, die Natur zu zwingen, sonst zwingt die Natur die Menschen. Das ist der
Begriff der Gesellschaft. Unsere spezifische Aufgabe ist es, ihn préizise in seiner
Bedingtheit zu erkennen [...] Kritik der Soziologie ist die des totalen Gesell-
schaftsbegriffs, dem seit Hegel alle verfallen sind* (Horkheimer 1996: 31). Ge-
sellschaft totalisiert sich im Antagonismus zur Natur. Dieser Antagonismus
nimmt viele Formen an: Tier, Rasse, Geschlecht, Tradition, Unkultiviert- und
Ungebildetheit, Gefahrlichkeit von Individuen und Klassen. Doch die Natur holt
die Gesellschaft im Inneren selbst wieder ein, ndmlich in der Art und Weise, wie
alles in ihr wie mit unverédnderbarer Notwendigkeit, Gesetz wirkt, dem sich alle
anpassen miissen: Kontingenz hat Notwendigkeit, Freiheit hat Zwang bewirkt.
Deswegen, so wire gegen Laclau und Mouffe einzuwenden, vollzieht sich der
Antagonismus in der Gesellschaft selbst — zwischen denen, die andere zwingen,
die Natur zu zwingen, und denen, die sich nicht weiter zwingen lassen wollen,
bloB Natur, Notwendigkeit, Identitit zu sein. Das Medium des Vergesellschaf-
tungsprozesses seien die Antagonismen selbst, ,,welche die Gesellschaft gleich-
zeitig zerreilen. Im gesellschaftlichen Tauschverhéltnis als solchem wird der
Antagonismus gesetzt und reproduziert” (Adorno 1972: 14-15). Die Notwendig-
keit im Innern der Totalitét wird als Zwanghaftigkeit erkennbar, als Ergebnis von
Praxis, die sich im Namen des Uberlebens der Gesellschaft gegen die Einzelnen
richtet und doch dem partikularen Interesse dient, dem es seit langem gelingt,

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

84 | ALEX DEMIROVIC

sich als Gesellschaft zu konstituieren und diese zu regieren. Doch einmal, so
Adorno (1972: 19) solle sich ,,der Bann der Gesellschaft* 16sen, also diese Form
einer Praxis, die den Antagonismus des Allgemeinen als das Uberleben aller und
des Partikularen herrschender Interessen zu l6sen verspricht, indem sie ihn auf
Dauer stellt. Totalitét ist entsprechend keine hinzunehmende, sondern eine kriti-
sche Kategorie. ,,Eine befreite Menschheit wire langer nicht Totalitdt (Adorno
1972: 292).

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (1972): Soziologische Schriften 1, in: ders.: Ges. Schriften, Bd. 8.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Butler, Judith (2000): ,,Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Formal-
ism“, in: Judith Butler; Ernesto Laclau; and Slavoj Zizek: Contingency, Hegem-
ony, Universality. London, New York: Verso, 11-43.

Butler, Judith; Laclau, Ernesto (1998): ,,Verwendung der Gleichheit. Eine Diskussion
via e-mail“, in: Oliver Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur He-
gemonietheorie Ernesto Laclaus. Wien: Turia+Kant, 238-253.

Demirovi¢, Alex (1990): ,,Der Staat als Wissenspraxis. Hegemonietheoretische Uberle-
gungen zur intellektuellen Produktion von Politik und Staat®, in: kultuRRevolution
22:23-27.

Demirovi¢, Alex (1995): ,,Westlicher Marxismus und das Problem der ideologischen
Herrschaft®, in: Helmut Kramer (Hg.): Politische Theorie und Ideengeschichte im
Gesprdch. Wien: Wiener Universititsverlag, 43-55.

Demirovi¢, Alex (1998): ,,Die Materialitit des Sinns. Zur politischen Okonomie des
Zeichens bei Marx“, in: Michael Heinrich; Dirk Messner (Hg.): Globalisierung
und Perspektiven linker Politik. Miinster: Westfalisches Dampfboot, 37-53.

Demirovi¢, Alex (1999): Der nonkonformistische Intellektuelle. Die Entwicklung der
Kritischen Theorie zur Frankfurter Schule. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Demirovi¢, Alex (2003): ,,Stroboskopischer Effekt und die Kontingenz der Geschichte.
Gesellschaftstheoretische Riickfragen an die Regulationstheorie”, in: Ulrich
Brand; Werner Raza (Hg.): Fit fiir den Postfordismus? Theoretisch-politische
Perspektiven des Regulationsansatzes. Miinster: Westfélisches Dampfboot, 43-57.

Foucault, Michel (1971): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1980): ,,Gesprach mit Ducio Trombadori®, in: ders., Schriften, Bd. 4.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 51-119.

Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalitdit 1: Sicherheit, Territorium,
Bevolkerung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Horkheimer, Max (1996): ,,Brief an Adorno, 8. Mai 1949, in: ders.: Ges. Schriften, Bd.
18: Briefwechsel 1949-1973. Frankfurt am Main: S. Fischer.

Jessop, Bob (1990): State Theory. Putting Capitalist States in their Place. University
Park, Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press.

Laclau, Ernesto (1981): Politik und Ideologie im Marxismus. Kapitalismus — Faschis-
mus — Populismus. Berlin: Argument.

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 85

Laclau, Ernesto (1988): ,,Die Politik als Konstruktion des Undenkbaren®, in: kultuRRe-
volution 17/18 (Diskurs — Macht — Hegemonie): 54-57.

Laclau, Ernesto (1990): New Reflections on the Revolution of Our Time. London: Verso.

Laclau, Eresto (2000): ,,Identity and Hegemony: The Role of Universality in the Con-
stitution of Political Logics®, in: Judith Butler, Ernesto Laclau, and Slavoj Zizek:
Contingency, Hegemony, Universality. London-New York: Verso, 44-89.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz. Wien: Turia+Kant.

Laclau, Ernesto (2005): On Populist Reason. London: Verso.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1990): ,,Post-Marxism withou Apologies*, in: Ernesto
Laclau: New Reflections on the Revolution of Our Time. London, New York: Ver-
S0, 96-132.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1991): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen.

Marchart, Oliver (2007): ,,Eine demokratische Gegenhegemonie — Zur neo-gramsciani-
schen Demokratietheorie bei Laclau und Mouffe”, in: Sonja Buckel; Andreas Fi-
scher-Lescano (Hg.): Hegemonie gepanzert mit Zwang. Zivilgesellschaft und Po-
litik im Staatsverstindnis Antonio Gramscis. Baden-Baden: Nomos, 105-120.

Marx, Karl (1972): ,,Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung®, in:
Marx-Engels-Werke. Berlin: Dietz, 378-391.

Nonhoff, Martin (2006): Politischer Diskurs und Hegemonie. Das Projekt »Soziale
Marktwirtschaft«. Bielefeld: transcript.

Stiheli, Urs (2001): ,,Die politische Theorie der Hegemonie: Ernesto Laclau und Chan-
tal Mouffe®, in: André Brodocz; Gary S. Schaal (Hg.): Politische Theorien der
Gegenwart II. Wiesbaden: VS, 193-223

- am 14.02.2026, 16:44:47. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

