
Hegemonie und die diskursive Konstruktion

der Gesellschaft1

ALEX DEMIROVI

1.  Einlei tung

Was bedeutet es, wenn eine Gesellschaft über sich selbst als eine Gesellschaft
spricht? Es ist keineswegs bedeutungslos, ob dies der Fall ist und in welcher
Weise es geschieht. In den Jahrzehnten nach dem Nationalsozialismus gab es in
der westdeutschen Soziologie noch große Streitigkeiten über diese Frage. Die
Vertreter der Kritischen Theorie traten seinerzeit als die einzigen dafür ein, den
Begriff der Gesellschaft als einen Begriff der Soziologie zu verwenden, um die
sozialen Verhältnisse als einen in sich vermittelten Zusammenhang, eine Totali-
tät erkennbar zu machen, die zu kritisieren sei, weil sie sich als verselbstständigte
Objektivität gegen die Individuen richte. Ihnen wurde vorgehalten, damit in Me-
taphysik und Totalitarismus zu verfallen. Metaphysik deswegen, weil Gesell-
schaft sich empirisch nicht nachweisen lässt; Totalitarismus, weil ein solcher Be-
griff der Gesellschaft die Vorstellung nährt, es sei möglich, auf die Gesamtheit
der sozialen Beziehungen zuzugreifen und diese zu gestalten. Dieser Streit ist
lange vorbei. Heute wird der Begriff der Gesellschaft beinahe zu selbstverständ-
lich verwendet und hat dabei seine kritische Bedeutung weitgehend verloren. Aus
dem Blickwinkel der Systemtheorie besteht die moderne Gesellschaft aus Kom-
munikationen, die sich zu autopoietischen Funktionssystemen ausdifferenzieren.
Die Gesellschaft ist sich selbst in ihrer Gesamtheit nicht erreichbar und steht der
Kritik nicht zur Disposition. Für die Demokratie ist dies folgenreich, da sie, be-
grenzt auf den Bereich des politischen Systems, auf die anderen Bereiche des so-
zialen Zusammenlebens nicht mehr einwirken kann. Sie operieren von vornher-
ein auf dem Niveau der Weltgesellschaft, jüngste Veränderungen, als Globalisie-
rung beschrieben, stellen keine Herausforderung dar. Es verhält sich allerdings
anders, wenn unter Gesellschaft eine nationalstaatlich organisierte Gesellschaft

1 Für Hinweise und kritische Anmerkungen danke ich Martin Nonhoff.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


56 | ALEX DEMIROVI

verstanden wird. In diesem Fall ist Gesellschaft der territorial-staatliche Rahmen
für ein Bündel von empirischen sozialen Verhältnissen: die Bevölkerung, die
Familien, die Arbeitsbeziehungen, die Interaktionen etc. Gesellschaft wird als
Container gedacht, in dem sich eine Vielzahl von sozialen Beziehungen versam-
meln, die mal mehr, mal weniger in Zusammenhang treten. Das Modell des na-
tionalen Containers wird jedoch auch in Frage gestellt, denn in einer Vielzahl
von Hinsichten sind die sozialen Verhältnisse global verflochten. Ein national
begrenzter Begriff von Gesellschaft erweist sich als anachronistisch, aber ein Be-
griff der Gesellschaft als komplex vermittelter Zusammenhang steht auch nicht
in Aussicht. Für die Demokratie ist folgenreich, dass der Volkssouverän über
sein Vertretungsorgan und die Gesetze die sich entgrenzenden globalen Prozesse
kaum noch zu regulieren vermag. Die Konstellation wirft mehrere Fragen auf:
Warum und in welcher Weise wird von Gesellschaft gesprochen? Ist Gesellschaft
eine Totalität oder bezeichnet sie eine gewisse Häufung von kontingenten Kom-
munikationen und Interaktionen? In welcher Weise ist der Begriff der Gesell-
schaft mit den Begriffen der Politik und der Demokratie verbunden? In welcher
Weise kann Gesellschaft zum Gegenstand der Kritik werden? Um diese Fragen
zu vertiefen, wird im Folgenden die Diskurstheorie von Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe diskutiert. Von ihnen als eine Theorie des Politischen angelegt,
erweist sich ihre Analyse der diskursiven Prozesse als anregender Ausgangs-
punkt für die Möglichkeit der Rückgewinnung eines kritischen Begriffs der Ge-
sellschaft als Totalität jenseits metaphysischer Letztbegründungen – eines Be-
griffs von Gesellschaft, der zudem seine Stärke darin hat, dass er intern mit dem
Begriff der Politik und der Demokratie verbunden ist.

2.  Gegen die Metaphysik erster  sozialer  Ursachen

Bereits in seinen frühen Studien zum Populismus hat Ernesto Laclau paradigma-
tische Annahmen zur Erklärung von sozialem Protest kritisiert; unter dem Ein-
druck der sozialen Bewegungen der 1970er und 1980er Jahre wurden diese
Überlegungen in der gemeinsamen Arbeit mit Chantal Mouffe weiter ausgear-
beitet. Der Einwand richtet sich dagegen, eine Protestbewegung durch eine ex-
terne Ursache zu erklären: die Anti-Atomkraftbewegung durch Kernkraftwerke,
Friedensbewegung durch Hochrüstung, die rechtsradikalen Proteste durch Ar-
beitslosigkeit oder die zunehmende Streiklust in Südafrika durch den Ausschluss
der Lohnarbeitenden vom Wachstum der Wirtschaft, durch zu geringe Lohnan-
passungen an die Teuerung von Lebensmitteln und Transport, durch zu hohe Ge-
hälter von Führungskräften – so die Neue Zürcher Zeitung vom 15.8.2007. Die
Zahl solcher genetischen Elemente von Protest ließe sich vervielfachen. So könn-
ten das höhere Bildungsniveau, die Auflösung der Familie, neue jugendkulturelle
Moden, universalistisches Moralniveau oder staatliche Repression in den Kranz
von Ursachen integriert werden. Doch erklären sie nicht hinreichend, warum die

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 57

einen protestieren und die anderen nicht, warum dieselben Tatsachen zu einem
Zeitpunkt mobilisierend wirken, zu einem anderen nicht. Sie erklären nicht, war-
um die Akteure selbst diesen Verhältnissen oftmals die Bedeutung von Notwen-
digkeit und Differenz geben: Die Arbeitenden arbeiten lange und zu geringen
Löhnen, die Manager tragen die Verantwortung und müssen als Leistungsträger
angemessen bezahlt werden. In solchen Fällen anerkennen die Gruppen ihre so-
ziale Ungleichheit, die eine ordnet sich der anderen unter – und kann trotzdem
das Selbstverständnis haben, sich auf gleicher Augenhöhe mit der anderen zu be-
finden, weil die soziale Ungleichheit als ein differentielles Verhältnis im sozialen
Raum begriffen wird. Während üblicherweise mit der Aufzählung solcher Ursa-
chenketten nur die Bedingungen erklärt werden, die „Antagonismen möglich
machen“, wollen Laclau und Mouffe (1991: 179) die Antagonismen selbst erklä-
ren. „Unser zentrales Problem besteht darin, die diskursiven Bedingungen für das
Auftauchen einer kollektiven Handlung ausfindig zu machen, die gegen Un-
gleichheiten kämpft […,] Bedingungen zu identifizieren, in denen ein Unterord-
nungsverhältnis zu einem Unterdrückungsverhältnis wird und sich dadurch zum
Ort eines Antagonismus konstituiert“ (Laclau/Mouffe 1991: 212).

Dieser Erklärungsanspruch richtet sich kritisch insbesondere gegen eine lan-
ge Tradition im Marxismus, zielt aber zugleich darauf ab, das sozialistisch-demo-
kratische Projekt angemessen fortsetzen zu können. Als entscheidenden Fehler
jener Tradition betrachten Laclau und Mouffe die Rückführung der politischen
Identität protestierender ArbeiterInnen – deren Subjektpositionen – auf ein posi-
tives und einheitliches Grundprinzip: Einer externen Notwendigkeit, dem Pro-
duktionsverhältnis, sollte auch eine bestimmte politische Identität und ein ent-
sprechendes Handeln entsprechen. Gegenüber dieser Erwartung waren die Theo-
retiker der Arbeiterbewegung immer wieder damit konfrontiert, dass Proteste von
unerwarteten Akteuren getragen wurden, zu einem überraschenden Zeitpunkt
stattfanden und von einer unvorhergesehenen Konfliktualität (Forderungen, Ra-
dikalität des Protests) gekennzeichnet waren, die einer Erklärung durch die Logik
des Kapitalverhältnisses widerstanden. Zwar gab es eine Linie in der marxisti-
schen Theorietradition, die dieser Kontingenz Rechnung zu tragen versuchte.
Dazu dienten Begriffe wie Spontaneität bei Luxemburg, Mythos bei Sorel oder
Hegemonie bei Gramsci – Laclau und Mouffe hätten auch noch die rätedemo-
kratischen und antiautoritären Traditionen berücksichtigen können, die von der
Neuen Linken seit den 1960er Jahren wieder aufgegriffen wurden. Immer aber
gab es mächtige Tendenzen, das epistemologische Modell einer ersten Erklärung
auch politisch durchzusetzen. Orthodoxe Theoretiker wie Kautsky deuteten die
Kontingenz und Vielfalt der Kämpfe als Spaltungserscheinungen der Arbeiter-
klasse, die im Verlauf der Kämpfe überwunden werden würden aufgrund der
Tendenz des Kapitalismus zur allgemeinen Proletarisierung. Diese einheitliche
Subjektposition, die die Arbeiterklasse aufgrund mangelnden Klassenbewusst-
seins noch nicht einnehmen konnte, wurde von der sozialdemokratischen Partei
und der von ihr vertretenen Theorie antizipierend schon repräsentiert. Für die

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


58 | ALEX DEMIROVI

Linke erwies sich dieser „essentialistische Apriorismus“ (Laclau/Mouffe 1991:
241) als ein Hemmnis sowohl der Erkenntnis als auch der demokratischen und
sozialistischen Politik. Denn unterstellt wurde, dass am Ende alle ArbeiterInnen
seien und die Arbeiterklasse a priori der privilegierte Akteur für die soziale Ver-
änderung sei (Klassismus); dass mit der Ausdehnung des Staates entscheidende
Veränderungen bewirkt werden könnten, weil sich alle Probleme innerhalb eines
einheitlichen politischen Raums stellten und lösen ließen (Etatismus); und dass
von einer bestimmten ökonomischen Strategie eine Kontinuität eindeutiger poli-
tischer Effekte ausgehe und deswegen auch privilegierte Punkte und Momente
des Bruches bestimmbar seien (Ökonomismus) (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 243).

Letztlich, so deuten die beiden Autoren an, gingen diese Fehler auf Marx zu-
rück, der den Jakobinismus fortgesetzt habe. Die Französische Revolution sei das
letzte Moment einer Politikform gewesen, in der die Teilung des Gesellschaftli-
chen in zwei antagonistische Lager, nämlich Volk gegen Ancien régime noch pro-
duktiv und eine „ursprüngliche und unveränderliche Tatsache vor jeder hegemo-
nialen Konstruktion“ war (Laclau/Mouffe 1991: 209). Marx habe versucht, die Er-
fahrung der Französischen Revolution, nämlich die primäre Tatsache der Teilung
der Gesellschaft in zwei Lager noch einmal als Konfrontation zwischen zwei Klas-
sen zu denken. Doch seit der Französischen Revolution sei die Trennungslinie, von
der aus sich der Antagonismus in Form von zwei gegensätzlichen Äquivalenzsys-
temen bilden konnte (Volk, Nation, Menschenrechte, allgemeines Gesetz, Gleich-
heit vs. König, Tyrannei, Privilegien, Missstände, Stände), immer zerbrechlicher
geworden. Politik ohne Hegemonie gab es nun nicht mehr, Klassenkampf konnte
die antagonistische Polarisierung als solche nicht erzeugen, weil es aufgrund einer
zunehmenden Pluralisierung der politischen Räume keinen einzigen und einheitli-
chen Moment des Bruches mehr gab, der in der Lage wäre, die „Totalität des Ge-
sellschaftskörpers in zwei antagonistische Lager zu teilen und sich automatisch als
eine Demarkationslinie in der politischen Sphäre zu reproduzieren“ (Laclau/
Mouffe 1991: 210). Nach der Französischen Revolution musste Politik die Form
der Hegemonie annehmen, die bestrebt ist, aus den verschiedenen sozialen Sekto-
ren und den verschiedenen Kämpfen ein „Volk“ zu konstituieren. Die Rückfüh-
rung aller gesellschaftlichen Probleme auf solche der Klasse, die Abgrenzung der
ArbeiterInnen entlang der Klassenlinie musste sich als großer Fehler erweisen.
Denn in der Folge verzichtete die Arbeiterschaft darauf, um den Signifikanten des
‚Volkes‘ herum einen umfassenden emanzipatorischen Antagonismus zu konstru-
ieren und die demokratische Gesellschaft zu konstituieren. Damit waren die Isola-
tion der Klasse und langfristige Niederlagen vorgezeichnet.

Laclau und Mouffe erläutern die Veränderungen, auf die Marx ihrer Ansicht
nach nicht angemessen reagierte, auf zwei Ebenen, soziologisch und demokra-
tietheoretisch. Soziologisch argumentieren sie modernisierungstheoretisch an
vielen Stellen ihres gemeinsamen Buches und in weiteren Texten dahingehend,
dass nach der Französischen Revolution die „Industriegesellschaften“ (Laclau/
Mouffe 1991: 210) komplexer wurden und sich pluralisierten: Das Soziale wird

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 59

kontingent und unbestimmt, die Zahl der Signifikate nimmt zu, die politischen
Räume und Antagonismen vervielfältigen sich, die sozialen Kämpfe fließen nicht
zusammen, die gesellschaftlichen Bereiche gewinnen an Autonomie.

Der andere Aspekt ist der der demokratischen Revolution. Damit meinen die
Autoren, dass mit der Französischen Revolution Freiheit und Gleichheit als neue
Matrix des sozialen Imaginären durchgesetzt wurden. Die Logik der Äquivalenz
– durch die zwei unterschiedliche Elemente hinsichtlich eines ausgeschlossenen
Dritten als etwas Identisches gesetzt werden: also die Vielzahl einzelner Interes-
sen als Volk gegen den König – wird in ein grundlegendes Instrument der Pro-
duktion des Sozialen verwandelt. Im Kampf gegen das Ancien Régime bildete
sich die historisch neue und demokratische Subjektposition der absoluten Macht
des Volkes als „fundamentaler Knotenpunkt in der Konstruktion des Politischen“
(Laclau/Mouffe 1991: 214). Das Volk ist ein leerer Signifikant, der es erlaubt,
verschiedene als illegitim empfundene Ungleichheiten äquivalent zu setzen und
gemeinsam einen Antagonismus gegen jenes Régime zu bilden (vgl. ebd. und
Laclau 2002: 65-78; Laclau 2005: 93-100; Nonhoff 2006: 124-129). Ist dieser dis-
kursive Knotenpunkt des egalitären Imaginären einmal installiert, gibt es einen
Deutungshorizont, in dem sich im weiteren historischen Verlauf widerständige
Subjektpositionen bilden können. Gleichheit und Freiheit werden auf immer grö-
ßere Bereiche ausgedehnt: Im Bereich der Ökonomie entstehen sozialistische
Subjektpositionen, Frauen entwickeln feministische Subjektpositionen im Kampf
um Gleichberechtigung. Kämpfe, die im 19. Jahrhundert von radikalen Arbeitern
gegen die kapitalistische Produktionsweise geführt wurden, halten Laclau und
Mouffe für anachronistisch, wenn nicht reaktionär, weil sie nicht nach der Logik
der Äquivalenzbildung organisiert waren. Es handelte sich bei diesen Kämpfen
um Widerstände gegen die Zerstörung erworbener Kompetenzen und Identitäten
und deswegen um eine Ablehnung der neuen Produktionsverhältnisse. Demge-
genüber habe die Arbeiterklasse, die tatsächlich Produkt des Kapitalismus sei,
immer weniger versucht, die kapitalistische Produktionsweise anzuzweifeln, und
sich auf die Transformation der Verhältnisse in der Produktion konzentriert (vgl.
Laclau/Mouffe 1991: 216-17). Das Verhältnis zwischen Arbeitern und Kapitalis-
ten wurde als Ergebnis zweier legitimer differentieller Positionen gesehen – also
als zwei gesellschaftliche Identitäten, die sich wechselseitig in ihrer jeweiligen
Identität anerkennen. Laclau und Mouffe argumentieren also, dass die radikalen
ArbeiterInnenkämpfe unzeitgemäß seien, weil sie nicht auf einem bestimmten his-
torischen Niveau der Industriegesellschaften stattfanden, das durch die Logik der
Äquivalenz gekennzeichnet ist.

3.  Diskurs – Total i tät  –  Gesel lschaft

Ernesto Laclau und Chantal Mouffe zufolge lässt sich seit zweihundert Jahren ei-
ne zunehmende Vielzahl von nicht aufeinander reduzierbaren politischen Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


60 | ALEX DEMIROVI

flikten und Interessen feststellen. Die Konflikte, die Interessen und Identitäten
stehen in keinem linearen Entsprechungsverhältnis zu einer einzigen äußeren Ur-
sache, vielmehr überkreuzen, verlagern und verdichten sich Forderungen, politi-
sche Praktiken und Identitäten. In diesem Prozess überdeterminieren sich diese
Identitäten, die Konflikte, die Ziele, die Radikalität – was bedeutet, dass sie nie-
mals mehr zum Zustand einer ursprünglichen, authentischen Identität zurückkeh-
ren würden, die es nicht gibt und nie gab. Schon Rosa Luxemburg hatte eine sol-
che Dynamik sich wechselseitig verstärkender, aber logisch nicht miteinander
zusammenhängender Forderungen und sozialer Bewegungen während der russi-
schen Revolution von 1905 beobachtet. Die Autoren fassen als Luxemburgs
theoretisches Problem zusammen: „Im repressiven Kontext des zaristischen
Staates konnte keine noch so sehr auf Einzelforderungen ausgerichtete Bewe-
gung auf sich selbst beschränkt bleiben: Sie wurde unvermeidlich in ein Beispiel
und ein Symbol des Widerstandes transformiert und schürte und erzeugte somit
andere Bewegungen. Diese tauchten an vorher unvorstellbaren Punkten auf,
dehnten sich aus und verallgemeinerten sich in unvorhersehbaren Formen, so
dass sie jenseits der Regulierungs- und Organisierungsfähigkeit jedweder politi-
scher oder gewerkschaftlicher Führung waren“ (Laclau/Mouffe 1991: 41; vgl.
Laclau 2002: 72). Rosa Luxemburg gelange bis zu der Einsicht, dass es unmög-
lich sei, den buchstäblichen Sinn jedes isolierten Kampfes zu fixieren, weil die
Buchstäblichkeit jedes dieser Kämpfe von einer Vielzahl von Bedeutungen über-
flutet werde (Laclau/Mouffe 1991: 44). Die Grenze von Luxemburgs Überlegung
liege dort, wo sie versuche, die Streuung und Vielfalt dieser Kämpfe doch wieder
auf die Einheit eines Kampfes zwischen Klassen zu reduzieren. Im Prinzip soll es
sich Rosa Luxemburg zufolge um fragmentierte Kämpfe handeln, in den Kämp-
fen werde aber nichts anderes als die Einheit der proletarischen Klasse herge-
stellt, diese Einheit sei auch die Grundlage des Kampfes selbst. Mit einer solchen
These wird aber die Dynamik des Politischen, das Sprunghafte, Kontingente, die
Überdetermination der vielfältigen Kämpfe, die Verschiebung der Identitäten
übergangen. Es kommt nicht zum Verständnis gerade dieser Verschiebung der
Bedeutung von Themen, Akteuren, Konflikten in den Konflikten und durch die
Konflikte selbst. Eben dies kann und soll die Diskurstheorie von Laclau und
Mouffe leisten. Das ist jedoch nicht möglich, ohne eine Reihe von neuen Kon-
zepten zu entwickeln.

Die Theoriebildung von Laclau und Mouffe ist also von dem Anspruch moti-
viert, die Logik der Kämpfe von sozialen Bewegungen zu begreifen. Sie wenden
sich gegen die Vorstellung, die Bewegungen seien auf Ursachen, auf äußere
Notwendigkeiten zurückführbar, die den Akteuren aufgrund falschen Bewusst-
seins selbst verschlossen seien, mit Ausnahme derjenigen, die kraft der wahren
Theorie die Oberfläche der Erscheinungen zu durchdringen und die wesentlichen
Gesetzmäßigkeiten zu erkennen wüssten. Die Kämpfe für höhere Löhne und
niedrigere Arbeitszeiten, gegen Rassismus, Sexismus oder Umweltzerstörung,
für den Erhalt eines Gebäudes oder eines öffentlichen Gutes oder die Forderung

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 61

nach einem Denkmal – alle diese Kämpfe lassen sich nicht aufeinander reduzie-
ren, sie finden ihre Einheit nicht in einer sozialstrukturellen Wesensbestimmung
oder in objektiven Verhältnissen, die diesen Kämpfen den Charakter der Not-
wendigkeit gäben und erklären würden, warum sie stattfinden. Alle Versuche,
dennoch eine solche externe einheitliche Ursache zu finden, enden damit, dass
beiläufig und unbegründet auf Kontingenz (also Spontaneität, Emotionen) zu-
rückgegriffen wird. Gerade dieser Sprung von objektiven kausalen Erklärungen
zu einer Praxis des Widerstands aber wird damit nicht erklärt (vgl. Laclau 2005:
84). Die Kritik an der Theorie des falschen Bewusstseins richtet sich grundsätz-
lich gegen die Unterscheidung zwischen einerseits Strukturen, objektiven Fakto-
ren, Materialitäten und andererseits Bewusstsein, Sprache, Geist, Ideologie,
Deutungsmustern, charakterologischen oder habituellen Merkmalen, wie sie in
zahlreichen sozialwissenschaftlichen Ansätzen zu finden ist. In solchen Fällen
würde die kausaltheoretische Erklärung auch noch subjektive Bedingungen des
Antagonismus umfassen. Aber der Sprung zum Antagonismus bliebe immer
noch ungeklärt. Aus der Sicht von Laclau und Mouffe muss die Analyse sich von
vornherein auf der Ebene ansiedeln, auf der sich die Einheit der Akteure und ihr
Antagonismus bilden und die Kämpfe stattfinden. Das ist der Diskurs.

Diskurs wird von Laclau und Mouffe (1991: 155; vgl. Laclau 2005: 68-69;
Nonhoff 2006: 32-42) als eine strukturierte Totalität verstanden, die aus einer ar-
tikulatorischen Praxis hervorgeht. Damit ist eine Praxis gemeint, die eine Bezie-
hung zwischen zwei Elementen so etabliert, dass ihre Identität in und durch die
Artikulation modifiziert wird. Die differentiellen Positionen innerhalb eines Dis-
kurses, die das Ergebnis der Artikulation sind, werden als Momente bezeichnet.
Elemente existieren nicht vor oder außerhalb des relationalen Zusammenhangs,
sondern werden durch ihn konstituiert. Deswegen sind Relation und Objektivität
synonym. Diese knappen definitorischen Bemerkungen zielen auf eine strikte
Deontologisierung des Sozialen. So ist eine wesentliche Folgerung, dass der Dis-
kurs als ein System von Differenzen verstanden werden muss, denn jedes Ele-
ment (eine Handlung, ein Gegenstand, eine Eigenschaft, ein Individuum) erlangt
seine Identität allein durch Differenz von anderen Bedeutungselementen. Der
Diskurs umfasst und durchzieht also die gesamte materielle Dichte von Institu-
tionen, Praxen oder Dingen. Alles, was als Moment eine bedeutende, differenti-
elle Position markiert, ist Moment eines Diskurses. Dies hat als weitere Folge,
dass der Diskurs nicht aus Bedeutungen für ein Bewusstsein besteht, umgekehrt
ist Bewusstsein, ist subjektive Identität selbst ein signifikantes Moment innerhalb
eines Diskurses, eine Subjektposition. Diskurse sind demnach immer intern mit
sich identifizierenden Subjekten verbunden; der Diskurs erzeugt die besondere
Bedeutungsdifferenz ‚subjektive Identität‘, die das Subjekt als Subjekt gerade
dieses Diskurses konstituiert. Die subjektiven Identitäten bleiben nicht stabil.
Denn in dem Maße, wie Diskurse überdeterminiert werden, also einzelne Be-
deutungselemente oder ganze Differenzsysteme in anderen Diskursen artikuliert
werden, ändert sich damit jeweils auch die subjektive Identität.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


62 | ALEX DEMIROVI

Wenn es keine außerhalb der Kämpfe liegende letzte sozialstrukturelle Ursa-
che gibt, die die Einheit der jeweiligen sozialen Bewegungen und die Identität
der Akteure erklären könnte, dann können Einheit und Identität nur als Ergebnis
der Aktivität dieser Bewegungen und ihrer Kämpfe selbst verstanden werden. Es
muss demnach ein anderer Begriff von Notwendigkeit entwickelt werden. Ge-
sellschaft ist nicht die fundierende Totalität eines logischen Vermittlungszusam-
menhangs, der jedem Phänomen seinen präzisen Platz zuweist, sondern das im-
mer wieder scheiternde Ergebnis solcher Bewegungen, sich mit ihren Lebens-
formen als das Ganze zu setzen, während es doch gleichzeitig Anderes in einen
Bereich des Undenkbaren verweist. Der Diskursbegriff erlaubt es, Notwendigkeit
nicht mehr länger nach einem externen intelligiblen Prinzip zu denken, sondern
von einem System differentieller Positionen her. Jedes einzelne Moment des
Diskurses gewinnt seine Identität nur durch seine spezifische Differenz innerhalb
des Diskurses. Damit entsteht eine in sich geschlossene und völlig konstituierte
Totalität. Jedes der Momente dieser Totalität ist notwendig und bringt das Ganze
der Totalität zum Ausdruck. Aber es ist keine natürliche, externe, sondern eine
relationale Notwendigkeit (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 156, 166). Die diskursive
Totalität existiert niemals als einfach gegebene und abgegrenzte Positivität, denn
der Übergang von den Elementen zu den Momenten ist niemals abgeschlossen.
Das Ganze einer Totalität ist grundsätzlich nicht in der Lage, alle Relationen zu
realisieren. Da jede Identität aber nur relational konstituiert ist, kann keine Iden-
tität jemals vollkommen konstituiert werden. Die Totalität bleibt grundsätzlich
unvollständig. „Totalität wird nun zum Namen eines Horizonts, nicht eines
Grundes“ (Laclau 2002: 148; vgl. auch Laclau/Mouffe 1991: 248). Elemente sind
flottierende Signifikanten, die niemals vollständig in einer diskursiven Kette arti-
kuliert werden können, sondern den Bedeutungszusammenhang eines Diskurses
mit einer Vielfalt von Bedeutungen überborden. Die Polysemie der Signifikanten
desartikuliert jede diskursive Struktur. Die Notwendigkeit, die sich mit ihr und in
ihr konstituiert, beschränkt die Kontingenz also immer nur partiell. Obwohl Be-
deutungen niemals endgültig fixiert werden und die Totalität immer kontingent
bleibt, so muss es eben doch auch zu temporären Bedeutungsfixierungen, zu To-
talität kommen, da sich ansonsten Diskurse gar nicht konstituieren würden.
„Jedweder Diskurs konstituiert sich als Versuch, das Feld der Diskursivität zu
beherrschen, das Feld der Differenzen aufzuhalten, ein Zentrum zu konstruieren“
(Laclau/Mouffe 1991: 164). Es bilden sich Knotenpunkte, privilegierte Signifi-
kanten, die die Bedeutung einer Signifikantenkette fixieren – andernfalls han-
delte es sich um einen psychotischen Diskurs, der sich selbst nicht als mit sich
identisch erkennen würde (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 164). Signifikanten können
sich zu einem Diskurs nur totalisieren, indem sie füreinander notwendig werden.
Sie bilden eine Totalität durch die Abgrenzung, durch den Ausschluss von etwas,
das als ein Außen konstituiert wird. Allein dadurch setzen sie sich identisch mit
etwas Gemeinsamem. Dieses Gemeinsame ist also nicht das Ergebnis eines Ab-
straktionsvorgangs, der alle Besonderheiten verwirft, bis ein von allen geteiltes

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 63

positives Merkmal gefunden ist. Die Differenzen bleiben erhalten. Das Gemein-
same entsteht dadurch, dass sie gegenüber etwas ausgeschlossenem Dritten äqui-
valent werden, das nicht selbst wiederum eine Differenz ist, die als eine weitere
Differenz zur Totalität selbst gehören würde. Es entsteht mit dieser Totalität ein
Bruch, ein neuer Raum. Doch diese Totalität ist eine scheiternde Totalität. Sie
bewegt sich immer in der Spannung zwischen den Differenzen und der Äquiva-
lenz. Es gelingt ihr nie, sich als volle Totalität zu konstituieren, denn dann
müsste sie alle Differenzen absorbieren, könnte sich aber nicht mehr als Totalität
bezeichnen. Dies ist nur möglich mittels Äquivalenz und Ausschluss: „But
equivalence is precisely what subverts difference, so that all identity is con-
structed within this tension between the differential and equivalential logics“
(Laclau 2005: 70). Aber umgekehrt gilt das Gleiche: Differenzen subvertieren
Äquivalenz. Denn als charakteristisch für die Moderne gilt Laclau und Mouffe
zufolge, dass sich die Differenzen und die Äquivalenzsysteme vervielfältigen. Es
wird mithin schwieriger, ein Äquivalenzsystem, also eine soziale und subjektive
Identität, auf Dauer zu stellen. Soziale Identitäten werden zum Schnittpunkt für
eine Vielzahl von artikulatorischen Praxen, selbst ganze Äquivalenzsysteme
werden ihrerseits zu Differenzen. Dadurch wird jede soziale Identität überdeter-
miniert, artikulierend und artikuliert (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 197-198).

Soziale Praxis ist artikulatorisch, sie verbindet flottierende Elemente zu Mo-
menten eines Diskurses und hält damit das Spiel der Signifikanten für eine ge-
wisse Zeit an, ohne den polysemischen Bedeutungsprozess wirklich endgültig fi-
xieren zu können. Das Ergebnis dieser Fixierung ist Gesellschaft. „Die Gesell-
schaft kann niemals mit sich selbst identisch sein, da jeder Knotenpunkt in einer
ihn überflutenden Intertextualität konstituiert ist. Die Praxis der Artikulation be-
steht deshalb in der Konstruktion von Knotenpunkten, die Bedeutung teilweise
fixieren. Der partielle Charakter dieser Fixierung geht aus der Offenheit des So-
zialen hervor, die ihrerseits wieder ein Resultat der beständigen Überflutung ei-
nes jeden Diskurses durch die Unendlichkeit des Feldes der Diskursivität ist“
(Laclau/Mouffe 1991: 165). Gesellschaft ist diesem Verständnis zufolge keine
zugrundeliegende notwendige Einheit, die jedem Element seine differentielle Po-
sition und damit seine Bedeutung zuweisen würde; sie ist keine genähte Totalität,
„kein gültiges Objekt des Diskurses“ (Laclau/Mouffe 1991: 162). Gesellschaft ist
ein Totalisierungsprojekt, sie wird in einem hegemonialen Prozess der Artikula-
tion von diskursiven Elementen als ein Bedeutungshorizont fixiert. Sie ist eine
Totalisierung, die bestimmte Subjektpositionen konstituiert bzw. einer von ihnen
die Hegemonie über andere gibt. Der Raum, in dem dies geschieht, ist das Soziale.
Doch das Soziale selbst wird dort konstituiert, wo sich weder die totale Interiorität
von artikulierten Momenten fixieren kann noch eine totale Exteriorität bloß mit
sich identischer diskursiver Elemente denkbar ist. Das Soziale ist der Raum der
Spannung zwischen der Logik der Differenz und der Logik der Äquivalenz.

Aus dem Blickwinkel einer kritischen Theorie der Gesellschaft stellen diese
Überlegungen eine fruchtbare Anregung dar. Denn es wird damit darauf ver-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


64 | ALEX DEMIROVI

zichtet, Gesellschaft als ein Erstes zu begreifen. Gesellschaft selbst kann als Re-
sultat und Effekt einer konkreten konstitutiven Praxis begriffen werden; sie ist
von vornherein ein sinnhafter, also durch Praxis und Subjekte vermittelter Zu-
sammenhang. Der Diskurs und die spezifische Totalisierungspraxis konstituieren
ein Immanenzfeld, in dem sich Gesellschaft als ein notwendiger Zusammenhang
bildet, der Gegenstände, Subjekte und Handeln umfasst, denen er in ihren diffe-
rentiellen Relationen eine spezifische Identität verleiht. Gesellschaft ist univer-
sell, insofern sie den Horizont jedes Sinns darstellt, und gleichzeitig ist sie parti-
kular, weil immer nur ein temporäres Projekt – sie hat deswegen eine Art ge-
spenstischer Gegenständlichkeit und einen eigenartigen epistemologischen Sta-
tus. Sie ist kein Erstes, sondern selbst konstituiert. Obwohl in sich notwendig,
bleibt sie kontingent, weil sie nur ein Versuch ist, den Fluss von Bedeutungs-
spielen anzuhalten. Foucaults Überlegung zum Wahnsinn verallgemeinernd, lie-
ße sich sagen, dass das soziale Verhältnis Gesellschaft nicht existiert, aber den-
noch etwas sei (Foucault 2004: 177). Mit Marx zu sprechen, ist sie ein Fetisch.

Trotz der wichtigen Einsichten, die der diskurstheoretische Ansatz zum Be-
griff der Gesellschaft beiträgt, stellt sich eine Reihe von Problemen. Laclau und
Mouffe wollen mit ihren Analysen Begriffe zum Verständnis gesellschaftlicher
Prozesse beitragen. Diese Begriffe bewegen sich auf einem sehr hohen Abstrak-
tionsniveau der Semio-Logik von Diskursen. Wie selbstverständlich werden die
Begriffe der Differenz und Äquivalenz mit den Begriffen des Sozialen und der
Gesellschaft verbunden, doch wird gerade nicht erklärt oder begründet, wie von
der Ebene des Diskurses im allgemeinen zu den Begriffen der Gesellschaft und
des Sozialen zurückzufinden ist. Unklar bleibt, ob Gesellschaft ein Anwendungs-
fall für die Logik der Diskurse ist oder ob der Begriff des Diskurses den der Ge-
sellschaft von vornherein impliziert. Es ist nicht selbstevident, warum das, was
sich aufgrund einer hegemonialen Artikulation zu einer diskursiven Regelmäßig-
keit, zu einer gleichzeitig notwendigen und kontingenten Totalität verdichtet, die
Bedeutung von Gesellschaft annimmt. Die semiologische Begründung bleibt un-
befriedigend. Für die Semiologie geht es um das Verhältnis von Zeichen, also
Signifikanten und Signifikaten. Die Signifikanten stellen Werte innerhalb eines
synchronen Systems dar, das als Diskurs begriffen wird. Doch aus dem Zeichen-
system ergibt sich nicht, dass der Diskurs als solcher die Bedeutung von Gesell-
schaft annimmt. Der Diskurs als ein System von Relationen ist nach innen durch
Notwendigkeit, nicht durch Kontingenz, also Geschichte, gekennzeichnet. Soll
dieser Diskurs, der das Ergebnis einer hegemonialen artikulatorischen Praxis ist,
als Gesellschaft begriffen werden, dann ist das nur möglich, weil das von Laclau
und Mouffe so gesetzt wird: „But if we maintain the relational character of any
identity and if, at the same time, we renounce the fixation of those identities in a
system, then the social must be identified with the infinite play of differences“
(Laclau 1990: 90; Herv. AD). Die logische Schlussfolgerung des „then the so-
cial…“ wird nicht begründet, sondern gesetzt. Diskurs gilt als prinzipiell, logisch
mit den Begriffen des Sozialen verbunden. Das Gleiche gilt für Gesellschaft:

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 65

„And insofar as the social is impossible without some fixation of meaning, with-
out the discourse of closure, the ideological must be seen as constitutive of the
social. The social only exists as the vain attempt to institute that impossible ob-
ject: society“ (Laclau 1990: 92; Herv. AD). Das Diskursive ist „das Ensemble
der Phänomene gesellschaftlicher Sinnproduktion, das eine Gesellschaft als sol-
che begründet“ (Laclau 1981: 176). Gesellschaft gibt es demnach immer und so
lange, wie es Diskurs gibt. Damit aber wird Gesellschaft selbst zu einem univer-
salistischen Begriff, denn er ist logisch im Begriff des Diskurses enthalten und
stellt eine substantielle Notwendigkeit dar.2 Damit kommt es zu einer Verkeh-
rung: Wohl erweist sich die Notwendigkeit von gesellschaftlichen Zwangsgeset-
zen im Licht einer Argumentation als Irrtum, derzufolge Gesellschaft eine kon-
tingente Fixierung von Knotenpunkten darstellt (vgl. Marchart 2007: 108),
gleichzeitig jedoch wird der Begriff der Gesellschaft selbst ein logischer und
notwendiger Begriff des Diskurses. Um ihn als einen historischen und kontin-
genten Begriff – also einen Begriff ohne universalistischen und logisch notwen-
digen Anspruch – zu verstehen, müsste er in einem strengen Sinn das Ergebnis
einer kontingenten diskursiven Praxis sein; es müsste gefragt werden, unter wel-
chen Umständen und aufgrund welcher Praxis das besondere Verhältnis Gesell-
schaft konstituiert wird. Der logische und universalistische Charakter der Gesell-
schaft geht selbst wieder auf die Logik von Differenz und Äquivalenz zurück.
Letztlich reduzieren sich viele Analysen von Laclau und Mouffe auf die Darle-
gung dieser Grundbegrifflichkeit. Immer neuen Problemlagen wird damit begeg-
net, dass sie formalistisch aus der Logik der Differenz und der Äquivalenz abge-
leitet werden. Damit geraten diese Begriffe selbst in die Position eines Ersten.3

Was für den Begriff der Gesellschaft gilt, lässt sich in ähnlicher Weise für
den Begriff des Subjekts sagen. Diskurs meint keine besondere Ebene, es geht
nicht um Geistiges, um das Bewusstsein eines Subjekts, das den Diskurs konsti-
tuiert oder vereinheitlicht. Das Subjekt ist ein Moment des Diskurses und wird
darin als Subjektposition bestimmt. Daraus folgt, dass jede Totalität, jede Gesell-
schaft ein sinnhafter Zusammenhang ist, in dem sich auch Subjekte als handelnde
Akteure konstituieren (vgl. Stäheli 2001: 198-199). Deswegen kann die Diskurs-
theorie versuchen, gesellschaftliche Prozesse und Konflikte vollständig in Begrif-
fen der Subjektposition, der Identität und der Auseinandersetzungen um Identi-
täten verstehbar zu machen. Jede Totalisierung kommt der Totalisierung einer
subjektiven Identität gleich. Die Subversion einer sozialen Identität stellt eine

2 Es geht demnach in Laclaus Konzeption der Diskursanalyse nicht um die konkreten his-
torischen Formen der Bedeutungsproduktion des Effekts von Gesellschaft. Mit Marx zu
sprechen, wäre bei Laclau und Mouffe das Diskursive vergleichbar der Arbeit bei den
klassischen Ökonomen eine verständige Abstraktion ohne nähere Erklärungskraft, hätte
aber auch auf dieser Abstraktionsstufe eine bestimmte Konsequenz.

3 Zunächst handelt es sich um ein epistemologisch Erstes. Da aber der Diskurs als die
gesamte Materialität umfassend und durchziehend aufgefasst wird und die Äquiva-
lenz die Logik der Produktion des Sozialen ist, haben diese Begriffe durchaus auch
einen ontologischen Aussagewert.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


66 | ALEX DEMIROVI

Subversion und Überdeterminierung von Subjekten dar. Allerdings handelt es
sich auch bei dieser Überlegung um eine Setzung. Wird üblicherweise Laclau
und Mouffe vorgeworfen, dass sie aufgrund ihres Diskursbegriffs diskursive und
nicht-diskursive, materielle Praxis, Subjekt und Objekt nicht unterscheiden kön-
nen (vgl. Laclau/Mouffe 1990: 105-112), geht mein Einwand, ohne dass er hier
breiter entfaltet werden könnte, in eine andere, sogar gegenteilige Richtung: dass
sie nämlich den hegemonialen Vorgang, wie sozialen Verhältnissen eine Bedeu-
tung gegeben wird, den Prozess der Herstellung der Einheit von Subjekt und
Objekt in einem historischen Block als Ergebnis von Hegemonie nicht denken
können. Allein die unbegründete Annahme, dass subjektive Identität als spezifi-
scher Sinn in den Diskursen enthalten ist, erlaubt ihnen, die Dichotomie von ob-
jektivem Feld und Diskurs, von gegenständlicher Wirklichkeit und Subjekt für
überwunden auszugeben. Doch aus dem relationalen Charakter von Signifikan-
ten, die durch Differentialität Bedeutung erzeugen, ergibt sich nicht, dass damit
auch subjektive Identität, oder genauer: die Bedeutung von subjektiver Identität
gesetzt ist – und ebensowenig, dass es sich um Bedeutungen für jemanden han-
delt, der oder die sich nun als ein Subjekt mit einer bestimmten Identität weiß.
Laclau und Mouffe können die Einheit von Subjekt und Objekt aber nur deswe-
gen unterstellen, weil sie, wenn sie von Diskurs sprechen, sich eine Evidenz der
spontanen Hermeneutik des Alltagsverstands zunutze machen, derzufolge Dis-
kurse mit Bedeutungen verbunden sind, die von Subjekten außerhalb der Diskur-
se wahrgenommen, entziffert und sinnhaft verstanden werden können. Es ist si-
cherlich richtig, dass in den Diskursen eine Subjektposition erzeugt wird, doch
damit ist noch nichts darüber gesagt, dass es sprechende Individuen gibt, die die-
se Bedeutung ‚verstehen‘ und auf bestimmte Weise Subjekte mit einer Identität
sind. Diese Einheit von interner Subjektposition, Verstehen und Individuum wird
hergestellt. Dabei kann es unter herrschaftlichen Bedingungen zu hegemonialen
Auseinandersetzungen um die spezifische Herstellung der Einheit von menschli-
cher Praxis und gegenständlicher Welt kommen.4 Die konkrete Sinnproduktion
wird nicht analysiert, vielmehr wird mit dem Begriff des Diskurses die Einheit
nur abstrakt und logisch gesetzt. Die Folge ist, dass Laclau und Mouffe trotz ih-
rer Ansprüche mit großer Selbstverständlichkeit immer wieder in die Dualismen
von Subjekt und Objekt, Denken und Wirklichkeit zurückfallen.

Sie wollen Gesellschaft allein logisch und nach der Logik des Diskurses den-
ken und müssen doch immer wieder auf historisierende, manchmal kapitalis-
mustheoretische, manchmal modernisierungstheoretische Argumente zurückgrei-
fen. Die Entwicklung der Logik des Diskurses selbst wird nicht diskurstheore-
tisch dargelegt, sondern ebenfalls durch Rückgriff auf soziologische Bedingun-
gen. „Genau deshalb wird die hegemoniale Form von Politik erst zu Beginn der

4 Diese nicht im Diskurs unterstellte, sondern durch Praxis hergestellte Einheit wird von
Gramsci als historischer Block, von Foucault als Diskurs, als Berührungsfläche der
Ordnungen der Wörter und der Dinge, von Latour als Hybridität begriffen.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 67

Moderne dominant, wenn die Reproduktion der verschiedenen sozialen Bereiche
unter sich permanent verändernden Bedingungen stattfindet, die beständig die
Konstruktion neuer Differenzsysteme erfordern“ (Laclau/Mouffe 1991: 197).
Hier wird in einer externalistischen, nicht-diskursiven Perspektive über objektive
Bedingungen der Reproduktion sozialer Bereiche gesprochen, die zur Herausbil-
dung von mehr und neuen Differenzsystemen beitragen. Allerdings wird begriff-
lich nicht erläutert, in welcher Weise in der Logik des Diskurses die Unterschei-
dung von Moderne und Vormoderne zu verstehen ist, denn in allen Fällen han-
delt es sich um die Logik der Differenz und der Äquivalenz. Es finden sich zahl-
reiche solche Stellen, an denen Laclau und Mouffe auf Entwicklungen der Indu-
striegesellschaft und Transformationen der sozialen Verhältnisse in der Weise
Bezug nehmen, dass sie etwas kausal Erklärendes über die Logik der Diskurse
sagen: Es handelt sich um soziale Entwicklungen (Arbeitsprozesse, Staatsform,
Auflösung der Familie und Mangel an sozialer Integration), die neue Probleme
verursachen, eine neue soziale Konfliktualität schaffen und neue Formen radika-
ler Subjektivität im Widerstand gegen Kommodifizierung, Bürokratisierung und
Homogenisierung des sozialen Lebens erzeugen (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 218-
227, 234). Doch gerade diese sozialen Prozesse sind selbst nicht ausdrücklich
Gegenstand der Theoriebildung, vielmehr wird auf ein eher triviales modernisie-
rungstheoretisches oder kapitalismustheoretisches Deutungsschema zurückgegrif-
fen (vgl. Demirovi  1990), das sich durchaus im Horizont reflektierterer Wider-
spiegelungstheorien bewegt und ohne zu zögern die Unterscheidung zwischen
materiellen Entwicklungen und Diskurs als ein Ebene des Sozialen vornimmt:
„The centrality we give to the category of ‚discourse‘ derives from our attempt to
emphasize the purely historical and contingent character of the being of objects.
This is not a fortuitous discovery which could have been made at any point in
time; it is, rather, deeply rooted in the history of modern capitalism […] It is only
in the contemporary world, when technological change and the dislocating
rhythm of capitalist transformation constantly alter the discursive sequences
which construct the reality of objects, that the merely historical character of be-
ing becomes fully visible“ (Laclau/Mouffe 1990: 119). Das verträgt sich nicht
mit ihrem Ansatz, der die Analyse objektiver Gegebenheiten durch eine Analyse
von diskursiv erzeugten Antagonismen ersetzen will. Gerade an solchen Punkten,
an denen auf sozialhistorische Entwicklungen zurückgegriffen wird, wird deut-
lich, dass es nicht möglich ist, beide Ebenen voneinander zu trennen. Doch der
Diskurstheorie gelingt es nicht, die Einheit wirklich begrifflich zu fassen. Die
ausgegrenzte vordiskursive Wirklichkeit kehrt auf eher krude Weise in den Er-
klärungszusammenhängen wieder, während gerade das, was kritisierte Autoren
wie Marx, Gramsci oder Foucault interessiert hat, der Zusammenhang zwischen
objektiven sozialen Prozessen und Diskursen, nicht näher untersucht wird.

Dieser unreflektiert erklärende Rückgriff auf die gesellschaftliche Entwick-
lung bringt schließlich auch die Theorie des falschen Bewusstseins wieder ins
Spiel, die Laclau und Mouffe ausdrücklich verwerfen. Sie kritisieren die klassi-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


68 | ALEX DEMIROVI

sche Ideologiekritik, derzufolge die Akteure den historischen Stand der gesell-
schaftlichen Entwicklung verkennen und deswegen von der Partei und den Intel-
lektuellen über ihr objektives Interesse im Namen einer überhistorischen Ent-
wicklungstendenz belehrt werden müssen. Gerade die paradigmatischen Unter-
stellungen, die Akteure müssten über eine eigentliche Identität aufgeklärt werden
und ihre konkreten Kämpfe seien lediglich Abweichungen, sind ein wesentlicher
Kritikpunkt von Laclaus und Mouffes Ansatz. Doch sie verwenden dieses Argu-
ment durchaus selbst, wenn sie – wie oben gezeigt – Marx und einem Teil der
Arbeiterbewegung vorwerfen, mit einem falschen, dem objektiven Stand der In-
dustriegesellschaft nicht entsprechenden Selbstverständnis zu handeln. Laclau
zieht daraus die Konsequenz und ersetzt die klassische durch eine dekonstruktive
Ideologiekritik. Sie kritisiert nicht mehr die Verkennung einer positiven und es-
sentiellen Objektivität, sondern die Verkennung des Vorgangs der Fixierung,
Naturalisierung und Essentialisierung, durch die sich Bedeutungsprozesse zu Ge-
genständen verwandeln. Die ideologische Verkennung selbst aber gehöre kon-
stitutiv zur Gesellschaft, die Subjekte müssten eine Identität ausbilden, Bedeu-
tungen naturalisieren und das Soziale essentialisieren, andernfalls würde sich Ge-
sellschaft gar nicht konstituieren können. „The ideological would consist of those
discursive forms through which a society tries to institute itself as such on the ba-
sis of closure, of the fixation of meaning, of the non-recognition of the infinite
play of difference“ (Laclau 1990: 92). Man muss allerdings sagen, dass es sich
bei dieser Überlegung um keine originelle Einsicht handelt, denn gerade die An-
nahme, Ideologie sei ein Vorgang der Verdinglichung und Naturalisierung und
als solche konstitutiv für Gesellschaft, ist eine der zentralen Überlegungen des
westlichen Marxismus von Lukács bis Adorno gewesen. Die ganze Problematik
der Verdinglichung und Naturalisierung, des falschen Bewusstseins und der Ver-
kennung einer objektiven Welt und struktureller Interessen hat aber schließlich
zur Herausbildung der Ideologietheorie und der Diskursanalyse im Anschluss an
Althusser und Foucault geführt (vgl. Demirovi  1995). Da Laclau und Mouffe
gerade daran anknüpfen, ist diese Verkehrung, die sich in ihrer Theorie vollzieht,
um so verblüffender.

Es gibt in den bislang dargelegten Überlegungen von Laclau und Mouffe eine
dritte Setzung, die problematisch ist. Gesellschaft wird in einem Prozess der Ar-
tikulation von diskursiven Elementen als ein Bedeutungshorizont fixiert. Die
Totalisierung ist das Ergebnis von Hegemonie; in diesem hegemonialen Prozess
werden Knotenpunkte fixiert: also Gesellschaft oder Bereiche wie Politik und
Ökonomie. Ganz wie in der aristotelischen Tradition wird dieses Handeln als po-
litisches Handeln und Gründung von Gesellschaft betrachtet. Allerdings ist nicht
ersichtlich, warum diese Praxis der Artikulation als Politik bezeichnet wird.
Laclau (2002: 148) spricht von der Politik als einer „Ontologie des Sozialen“, es
sei Politik, die soziale Verhältnisse organisiert (Butler/Laclau 1998: 245); in einem
früheren Text charakterisierte er diese konstituierende Praxis als eine „Poetik der
Politik“ (Laclau 1988: 57). In der praxisphilosophischen Tradition von Marx

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 69

über Gramsci bis Adorno und Althusser könnte auch von Praxis gesprochen wer-
den. In der praxisphilosophischen Tradition wurde Praxis einmal auf Arbeit, ein
anderes Mal auf Moral reduziert – und nicht selten ein konstituierendes Subjekt
unterstellt. Um diese Reduktion zu vermeiden, greifen Laclau und Mouffe auf
das Politische zurück. Politik kommt somit bei Laclau zweimal vor, einmal als
konstituierendes und einmal als konstituiertes Handeln. Im einen Fall wird Poli-
tik als diskursive Artikulation verstanden, die das Soziale selbst konstituiert; im
anderen Fall ist sie eine spezifische und konkrete Handlungsweise innerhalb der
Logik des Sozialen. Dies führt zu einer Äquivokation, denn nun erscheint die
konkrete politische Praxis in einem sozialen Konflikt als konstituierende Praxis.
Politik wird so wenig wie Gesellschaft als eine historische, eine konkrete Praxis
begreifbar. Auch in diesem Punkt fällt die Theorie Laclaus auf die Metaphysik ei-
nes Ersten zurück. Zwar wird auf diese Weise denkbar, dass es nicht nur eine Ge-
sellschaft gibt, und Gesellschaft sich zudem durch Praxis immerzu ändert. Der
Preis dafür ist, dass der Begriff des Politischen enthistorisiert wird. Für eine Theo-
rie, die so entschieden auf jeden Essentialismus und jede Letztbegründung ver-
zichten will, ist es unangemessen, das Politische als eine universelle und überhis-
torische Kategorie konstituierenden Handelns zu unterstellen und sie nicht selbst
noch im Prozess der selbstkonstitutiven Praxis des Gemeinwesens als eine be-
stimmte Form des Handelns zu bestimmen. Auch hier fehlt der historische Index.

4.  Äquivalenz und Antagonismus

Das entscheidende Problem für alle Ansätze der kritischen Theorie der Gesell-
schaft ist, dass sie nicht einfach nur eine Positivität der Gesellschaft und ihrer
Identität mit sich selbst unterstellen können. Vielmehr soll der Gesellschaft und ih-
ren einzelnen Bereichen eine Tendenz des Negativen innewohnen, die die Dinge
und die Verhältnisse von innen her zu etwas anderem treiben. Dieses Negative
wird als Widerspruch oder Antagonismus bezeichnet. Aus Laclaus und Mouffes
Sicht wurde dieses Problem in der marxistischen Theorietradition nicht gelöst. Sie
sei – wie oben angesprochen – von einem falschen historischen Bewusstsein ge-
prägt gewesen, unangemessen der realen soziologischen und demokratischen Ent-
wicklung seit Ende des 18. Jahrhunderts. Es soll ihr nicht gelungen sein, die Dy-
namik von Antagonismen und hegemonialer Politik als konstitutive Merkmale der
modernen Gesellschaft auszuarbeiten. Im Zentrum des Ansatzes von Laclau und
Mouffe steht gerade dieser Anspruch, einen Begriff von moderner Gesellschaft zu
entwickeln, die ihrem Prinzip nach antagonistisch ist. Sie wollen erklären, wie
Protest, in welcher Weise soziale Bewegungen, der schnelle Wechsel der Themen
und Antagonismen, das Verschmelzen und die Auflösung von Forderungen und
Identitäten zustande kommen und wie diese Prozesse Gesellschaft konstituieren.

Der Diskurs kennt zunächst keine Gegensätze und Widersprüche, sondern
nur positive Identitäten, die in der Totalität eine Differenz markieren, also die

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


70 | ALEX DEMIROVI

Momente, die sich in ihrer Relation wechselseitig als notwendig bedingen. Eine
Negation ist darin nicht zu erkennen. Sie muss und soll aus der Logik des Dis-
kurses erklärt werde. Laclau und Mouffe zufolge sind soziale Bewegungen he-
gemoniale Bestrebungen, eine Gesellschaft und Identität zu totalisieren. Damit
sind sie für die bestehende Form der hegemonialen Artikulation von Bedeutun-
gen eine Bedrohung, ein Antagonismus. Begrifflich wird der Antagonismus vom
logischen Widerspruch und von der Realopposition unterschieden. In der sozia-
len Wirklichkeit gibt es Widersprüche in dem Sinne, dass sie selbst positive
Fakten sind, aber diese logischen Widersprüche bilden nicht notwendigerweise
einen Antagonismus (so können Menschen logisch Widersprüchliches miteinan-
der vereinbaren: Physiker sein und an Gott glauben). Im Fall des logischen Wi-
derspruchs gibt es nur die Positivität A, die durch die logische Unmöglichkeit
Nicht-A verneint wird. Auch der reale Gegensatz (z.B. zwischen zwei zusam-
menstoßenden Fahrzeugen) berührt die Identität der Dinge nicht, ist nicht cha-
rakteristisch für ihr Verhältnis, sondern das Ergebnis zweier positiver Kausal-
ketten (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 179-180). Erst im Fall des Antagonismus be-
steht ein sich wechselseitig durchdringendes Verhältnis: eine Identität wird durch
das ‚Andere‘ daran gehindert, sich zu totalisieren. „Die Präsenz des ‚Anderen‘
hindert mich daran, gänzlich Ich selbst zu sein. Das Verhältnis entsteht nicht aus
vollen Totalitäten, sondern aus der Unmöglichkeit ihrer Konstitution […] Gerade
weil der Bauer kein Bauer sein kann, [existiert] ein Antagonismus gegenüber
dem Grundbesitzer, der ihn von seinem Land vertreibt. Insofern es einen Ant-
agonismus gibt, kann ich für mich selbst keine vollständige Präsenz sein. Aber
auch die Kraft, die mich antagonisiert, ist keine solche Präsenz: Ihr objektives
Sein ist ein Symbol meines Nicht-Seins und wird auf diese Art und Weise von
einer Pluralität von Bedeutungen überflutet, die verhindern, dass es als volle Po-
sitivität fixiert wird“ (Laclau/Mouffe 1991: 181). Der Antagonismus liegt also
weder im Bereich der Gegenstände noch ist er logisch (wie der Widerspruch); er
ist kein positives internes Moment der Gesellschaft, denn dann wäre er nur eine
weitere Differenz und könnte absorbiert werden. Vielmehr markiert der Antago-
nismus die Grenze der Signifikantenkette, also eines Systems von relationalen
Differenzen selbst, er ist als „Negation einer gegebenen Ordnung ganz einfach
die Grenze dieser Ordnung“ (Laclau/Mouffe 1991: 182). Der Antagonismus exis-
tiert deswegen nicht innerhalb, sondern an der Grenze der Gesellschaft und kon-
stituiert ihre Unmöglichkeit, sich vollständig zu konstituieren. Doch die Grenze
der Signifikantenkette markiert kein positives Jenseits der Differenzen, das es
nicht geben kann, weil es dann wiederum nur eine Differenz wäre, sondern muss
diese Signifikantenkette selbst durchziehen.

Dies wird durch den Begriff der Äquivalenz erklärt. Bedeutungen sind im
Verhältnis zueinander differentiell. Es gibt in diesem Fall keine Negation. Doch
es gibt eine Negation dort, wo die Bedeutungskette an die Grenze der Bedeutun-
gen stößt. Dadurch werden die Differenzen im Verhältnis zu einem Außen äqui-
valent, denn sie bedeuten alle dasselbe: einen Diskurs oder eine Identität, der sich

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 71

unterscheidet. Der Diskurs konstituiert sich also nur durch ein Außen, durch das
er verneint wird und durch das seine differentiellen Momente gespalten werden.
Diese Bedeutungsmomente sind differentiell, gleichzeitig muss jedes von ihnen
aber auch äquivalent sein, um zu dem Diskurs zu gehören. In dem Maße, wie
sich ein Diskurs nach außen schließt, um nach innen Bedeutung erzeugen zu
können, müssen die Zeichen sich von ihrem buchstäblichen Sinn ablösen. Die
äquivalentielle Funktion, „die eine abwesende Fülle repräsentiert, welche sich im
Zusammenbruch aller differentiellen Identitäten zeigt, kann keinen eigenen Si-
gnifikanten besitzen“ (Laclau 2002: 73). Denn ein solcher Signifikant wäre dann
nur wieder eine weitere Differenz und nicht das Ergebnis des „Zusammenbruchs
aller differentiellen Identitäten“ (Laclau 2002: 73). Die Zeichen werden durch
Äquivalenzbildung also der Tendenz nach zu leeren Signifikanten, ihre Differenz
tritt zurück, sie alle drücken nur noch den Antagonismus gegen etwas aus, was
sie nicht sind. Die Identität ist rein negativ: „Wir sollten bemerken, dass hier
nicht ein als Positivität definierter Pol einem negativen Pol gegenübersteht: da
alle differentiellen Bestimmungen des einen Poles sich durch ihre negativ-äqui-
valentielle Referenz auf den anderen Pol aufgelöst haben, zeigt ein jeder von ih-
nen ausschließlich das, was er nicht ist“ (Laclau/Mouffe 1991: 185). Es geht also
nicht darum, etwas zu sein und dadurch etwas anderes nicht zu sein; vielmehr
wird durch Äquivalenz der Negativität als solcher eine reale Existenz gegeben.
Die Doppelbelastung durch Haushalt und Beruf bei Frauen, die Verteilung der
Arbeiten im Haushalt zu Lasten der Frauen, sexuelle Übergriffe der Männer, do-
minantes Redeverhalten der Männer, sexistische Werbung, heterosexistische
Normen – alle diese differentiellen Momente können zu einem antipatriarchalen
Diskurs homogenisiert werden, der eine Vielzahl von Bedeutungselementen me-
taphorisiert, ihres buchstäblichen Sinns entleert, indem er sie äquivalent setzt
durch den Antagonismus zum Außen des männlichen Geschlechts, das seiner-
seits jeder wörtlichen Bedeutung entkleidet wird und ganz einfach nur Negativi-
tät symbolisiert. Der Diskurs wird immer antagonistischer, je mehr Bedeutungs-
elemente er in die Äquivalenzkette aufnimmt und je leerer die Signifikanten wer-
den, also nicht mehr allein Differenz von anderen Signifikanten, sondern nur
noch Äquivalenz bedeuten und sich als identisch gegen ein äußeres Negatives
abgrenzen (vgl. Laclau 1981: 179-180; Laclau 2002: 72-73). Laclau und Mouffe
können auf diese Weise präzise erklären, warum Begriffe wie Nation, Demokra-
tie, Kapitalismus, Sozialismus, die Linke, die Rechte zu einem bestimmten Zeit-
punkt enorm angereichert mit Inhalt sind, identitätsstiftend und mobilisierend
wirken, während sie zu anderen Zeiten als nichtssagend und bedeutungslos emp-
funden werden. Rationalistisch an ihrem Ansatz ist, dass sie das allein als Ergeb-
nis von Strategien von Akteuren verstehen, die die Logik der Äquivalenz oder
der Differenz ins Spiel setzen, aber selbst wiederum nicht organisch mit Kon-
flikten auf anderen Ebenen der Gesellschaft verbinden können, weil es ihrem
Begriff von Diskurs zufolge solche anderen Ebenen nicht gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


72 | ALEX DEMIROVI

Der Antagonismus bildet sich, indem sich ein Signifikant von seinen relatio-
nalen Bedeutungen ablöst, ein leerer Signifikant wird und die Äquivalenz eines
Diskurses im Gegensatz zum Ausgeschlossenen symbolisiert. Diese Funktion
kann jeder Signifikant einer Signifikantenkette übernehmen, es gibt keine inhalt-
liche Festlegung (vgl. Stäheli 2001: 207). Tatsächlich ändern sich empirisch die
Themen, Akteure und die Protestformen in einem mehr oder weniger schnellen
Rhythmus. Damit ändern sich die Identitäten; das, was als antagonistisch gilt,
verschiebt sich. So kann die Bildung der ‚Neuen Linken‘ in Westdeutschland seit
Mitte der 1950er Jahre als eine sich über Jahre hinweg ziehende symbolische Ar-
beit an der Konstruktion einer Äquivalenzkette verstanden werden, die solche
Bedeutungselemente wie die Kritik an der beschwiegenen faschistischen Ver-
gangenheit Deutschlands, am fortgesetzten Antisemitismus, die Kritik am auto-
ritären Notstandsstaat, die Forderungen nach mehr Bildung, einer freien Sexual-
moral, nach einer antiautoritären Erziehung, nach mehr Demokratie, avantgardi-
stische Kunst und Film, Antiimperialismus, die Kritische Theorie oder Sozialis-
mus zu einem Diskurs artikulierte, der zu seinem Höhepunkt die Identität einer
Neuen Linken konstruierte (vgl. Demirovi  1999: 856-910). Diese Bedeutungs-
elemente konnten sich aufgrund von Äquivalenzbildung einander metaphorisch
ersetzen. Die ganze Kette konnte von vielen ihrer Momente symbolisiert werden,
keines konnte sich eindeutig als universeller Signifikant durchsetzen, damit kam
auch kein eindeutiger Antagonismus zustande. Durch eine Serie von Des- und
Reartikulationen zerfiel diese Kette in eine Vielzahl von losen, flottierenden Si-
gnifikanten. Dies führt zur Auflösung jeder Evidenz der früheren Kette und des
Identität stiftenden Antagonismus. Allenfalls einzelne Elemente wurden im
Rückblick noch als Identitätsmerkmale anerkannt. War schon dieser Bewegungs-
zyklus der 1960er Jahre durch mehrere Antagonismen gekennzeichnet, so gilt
dies erst recht für die folgenden Jahrzehnte. Offensichtlich ist nicht jeder Signifi-
kant gleich gut dazu geeignet, die universelle Rolle des leeren Signifikanten zu
spielen. Es sind, so legen Laclau und Mouffe nahe, eher Begriffe wie Gleichheit,
Freiheit, Volk, Demokratie. Laclau stellt fest, dass nicht jede Stellung in der Ge-
sellschaft, jeder Kampf in der gleichen Weise in der Lage ist, seine Inhalte in ei-
nen Knotenpunkt zu transformieren, anders gesagt: hegemonial zu werden und
eine Totalität, also Gesellschaft zu konstruieren. Manche Punkte würden eine
hohe Machtkonzentration zustande bringen. „Es geht nicht darum, der Logik dif-
ferentieller struktureller Stellungen die historische Effektivität abzusprechen,
sondern eher darum, ihnen als einem Ganzen den Charakter einer Basis abzu-
sprechen, welche aus sich heraus die Bewegungsgesetze der Gesellschaft fest-
legt“ (Laclau 2002: 74). Damit stellt sich die Frage, ob es nicht zur hegemonialen
Aktivität gehört, die Dauer eines Diskurses und einer subjektiven Identität auf-
rechtzuerhalten. Themen, Akteure und Aktionsmuster mögen wechseln. Aber es
lassen sich auch zyklische Prozesse beobachten, in denen sie in veränderter Form
wiederkehren, also Probleme wie Lohnarbeitsverhältnisse, Geschlechterverhält-
nisse, Umweltzerstörung, Krieg und Frieden, Demokratie. Marx spricht in die-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 73

sem Zusammenhang von einer Vielzahl von Oszillationen, die einen „idealen
Durchschnitt“ bilden, der sich über lange Zeiträume hinweg durch und in diesen
Prozessen reproduziert und allein das ist, was die bürgerliche Gesellschaft cha-
rakterisiert. Es sind gerade diese Regelmäßigkeiten, die die Basis bilden, weil
sich Akteure aus dem Korridor der Durchschnittsbildung nicht herausbewegen.
Indirekt findet sich dieser Gesichtspunkt auch bei Laclau und Mouffe. Wie oben
schon angesprochen, argumentieren sie, dass die sozialen Bewegungen seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts entstanden, weil sie sich auf das neue demokratische
Imaginäre beziehen können, also einen Anspruch auf Gleichheit, der nach der
Logik der Äquivalenz auf immer mehr Bereiche in den fortgeschritten Industrie-
gesellschaften ausgedehnt wird. Was sie am Begriff der Klasse stört ist, dass er
eine Reihe ganz unterschiedlicher Kämpfe auf der Ebene der Produktionsverhält-
nisse artikuliert, aber mit einem Diskurs verbunden ist, der auf dem privilegierten
Status der Klassen beruht (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 219). Doch auch ihr Kon-
zept des demokratischen Imaginären legt einen solchen privilegierten Status na-
he, wenn es der permanent gewordene Horizont sein soll, in dem subjektive
Identitäten ihre bisherige differentielle Unterordnung als Unterdrückung erfahren
und beginnen, das System von Differenzen in eines von Äquivalenzen umzu-
gruppieren (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 220). Das demokratische Imaginäre hat
damit den Status eines stabilen Knotenpunkts erhalten, der selbst nicht mehr
durch eine hegemoniale Aktivität erhalten, durch keine Kämpfe mehr verschoben
wird. Dieses demokratische Imaginäre und die kapitalistische Industriegesell-
schaft bleiben sich äußerlich, denn die Reproduktion des gesamtgesellschaftli-
chen Zusammenhangs vollzieht sich nicht durch Antagonismen hindurch. Indem
sich die Akteure auf das einmal konstituierte demokratische Imaginäre berufen,
beziehen sie sich auf einen Maßstab von Gleichheit und Freiheit, der durch ihre
Kämpfe gar nicht mehr berührt wird. Allenfalls wird die Komplexität der kapita-
listischen Industriegesellschaften immer noch größer, weil sich die Differenzen
vermehren und die Zahl der politischen Räume größer wird. Weder die Indu-
striegesellschaft noch ihre Komplexität werden jedoch als ein Projekt der Totali-
sierung begriffen. Wäre das der Fall, müsste erörtert werden, welchen Antagoni-
sten das demokratische Imaginäre selbst als Äquivalent konstruiert, was also das
ausgeschlossene Negative der demokratischen Industriegesellschaft ist. Demge-
genüber erhebt die kritische Theorie der Gesellschaft von Marx über Adorno bis
zur Regulationstheorie den Anspruch, die gesamtgesellschaftliche Reproduktion
selbst noch mit einem Begriff des Antagonismus zu erklären (vgl. Demirovi
2003). Der Antagonismus hat im Fall dieser Theorien keinen universellen Status,
der aus der Logik des Diskurses abgeleitet wird, er ist deswegen auch kein der
Gesellschaft äußerlicher, an den Grenzen der artikulierten Totalität angesiedelter
Antagonismus. Gesellschaft bildet sich als Bewegungsform für den Antagonis-
mus: eine Identität, die nicht mit sich identisch werden kann.

Die Frage, die sich aus den dargestellten Überlegungen ergibt, ist, was über-
haupt zum Antagonismus werden kann. Der Diskurs ist so definiert, dass er die

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


74 | ALEX DEMIROVI

gesamte Dichte der Materialität durchzieht. Daraus müsste folgen, dass die Rei-
henfolge: Nagelschere, Frosch, Hammer, Tannenbaum, Bilderrahmen, Tau, Trep-
penstufe einen Diskurs bilden könnten. Foucault (1971: 17-18) gibt die entspre-
chenden Hinweise auf uns absurd erscheinende klassifikatorische Zusammen-
hänge, die in bestimmten Diskursen tatsächlich Sinn machen. Wären sie ein Dis-
kurs, dann wären sie auch mit einem Antagonismus verbunden. Dass es dazu
nicht kommt, hat einen besonderen Grund. Wie oben schon angesprochen, legen
Laclau und Mouffe ihre Beispiele so an, dass immer schon Individuen im Spiel
sind, die an komplexen Bedeutungsprozessen teilnehmen: der ‚Bauer kann auf-
grund des ihn vertreibenden Großgrundbesitzers kein Bauer sein‘, ‚ich kann für
mich keine vollständige Präsenz erlangen‘ (vgl. Laclau/Mouffe 1991: 180; vgl.
auch Stäheli 2001: 198-199). Laclau und Mouffe unterstellen mit ihrem Begriff
des Diskurses ein Moment von subjektiver Identität und verbinden dies auch mit
besonderen identitätstheoretischen Annahmen. Diese kommen in der Formulie-
rung zum Ausdruck, dass eine Identität zu ihrer vollen Präsenz gelangen will, das
aber nicht erreichen kann und deswegen ein Antagonismus entsteht. Auch diese
Überlegung ist nicht unproblematisch. Aus dem Blickwinkel der Diskurstheorie
von Laclau und Mouffe übernimmt der Grundbesitzer, der den Bauern vertreibt,
eine durchaus plausible positive Rolle. Denn indem er dessen Identität verneint,
erfüllt er eine antimetaphysische Aufgabe, die in der Logik des Diskurses liegt:
Der Bauer gelangt aufgrund des Grundbesitzers nicht zur vollen Präsenz, wenn
es nicht an diesem läge, müsste es jemand anderes tun. Da Antagonismusbildung
ohnehin stattfinden muss, führt dies am Ende zu der moralphilosophischen Frage
danach, welche Antagonismen gut, welche schlecht sind. Identitätstheoretisch
stellt sich zudem das Problem, warum der Bauer überhaupt die volle Identität er-
langen wollen sollte. Wenn er ein durch die Texte von Laclau und Mouffe aufge-
klärter Bauer wäre, würde er das für wenig sinnvoll halten, denn er würde wis-
sen, dass das Verlangen nach der vollen Identität illusorisch wäre und einer pro-
blematischen metaphysischen Haltung entspräche. Wenn er jedoch nicht die
volle Präsenz erlangen will, bildet sich auch kein Antagonismus – aber ohne
Antagonismus keine Äquivalenz und keine Gesellschaft. Es stellt sich demnach
die Frage nach der Notwendigkeit der Identität und danach, ob volle Identität
überhaupt ein Ziel der Hegemonie sein kann, wenn sie ohnehin nicht möglich ist
(vgl. Butler 2000: 12-13).

a) Notwendigkeit: Laclau hat auf dieses Problem reagiert und die aus der Lo-
gik des Diskurses resultierende Wahlfreiheit unmöglich gemacht, indem er auf
materielle Bedingungen zurückgreift. Es handelt sich um „social demands“ wie
Wohnen, Schulversorgung, Wasser, Gesundheit. Als isolierte werden diese „de-
mands“ als demokratisch bezeichnet. Wenn sie befriedigt werden, bleibt es einfach
bei der Differenz verschiedener Bedürfnisse. Werden sie von einem institutionel-
len System oder einer Macht nicht befriedigt, stellen sich zwischen diesen „unful-
filled social demands“ äquivalentielle Relationen her (vgl. Laclau 2005: 73, 86). In
diesem Fall treibt also ein materieller Bedarf dazu, die volle Präsenz zu erlangen.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 75

b) Identität als Ziel: Es stellt sich das Problem, ob es um die Herstellung der
Anerkennung einer Identität geht oder eher darum, die Identität zu überwinden.
Laclau und Mouffe zufolge will der Bauer die Identität als Bauer erlangen. Dies
wird durch das Bedarfs-Argument unterstützt, denn erst indem jemand Bauer ist,
kann er damit rechnen, sein Bedürfnis zu erfüllen. Insofern tendiert der Ansatz
von Laclau und Mouffe zu Identitätspolitik. Allerdings gibt es dagegen erhebli-
che Vorbehalte. So argumentierte Marx immer zugunsten der Überwindung der
proletarischen Identität. In der feministischen Diskussion gibt es Tendenzen, die
weniger die Frau zur Geltung bringen als den binären Geschlechtercode auflösen
wollen. In der Kritik am Rassismus geht es um die Überwindung rassifizierter
Subjektpositionen. In allen diesen Fällen gibt es aber die Schwierigkeit, dass die
Überwindung der für problematisch gehaltenen Identität durch eine Aufwertung
und Anerkennung dieser Identitäten hindurchgehen muss, weil allein dadurch
überhaupt erst bestimmte Kämpfe geführt werden können: die Rechte der Lohn-
arbeitenden, der Frauen, der Lesben und Schwulen, der Schwarzen, der Juden
etc. Es wird also für eine Identität eingetreten, die aus einer kritischen Sicht
selbst zur Disposition stehen und keineswegs als eine letzte und positive Identität
gedacht werden soll. Das Scheitern der vollen Präsenz des Subjekts, seine Hybri-
dität wird zum Ausgangspunkt der Infragestellung der Verhältnisse, unter denen
es überhaupt in seiner Dialektik konstituiert wird.

Das Problem der vollen Identität des Subjekts stellt sich auch auf dem Niveau
des Diskurses. Im obigen Beispiel wird der Signifikant ‚Bauer‘ zum Ausgangs-
punkt einer Äquivalenzbildung und eines Antagonismus. Der Antagonismus wird
hier aus dem Blinkwinkel des Bauern thematisiert. In der Logik des Diskurses
könnte jedoch ein Antagonismus ebenso aus dem Blickwinkel des Grundbesit-
zers konstruiert werden. Auch dieser kann versucht sein, die Differenzen seiner
Bauern und Untergebenen in eine Äquivalenzkette umzugruppieren. Auf diese
Weise entstehen eine in der Tendenz kaum noch überschaubare Vielzahl von sich
überkreuzenden Versuchen zur Bildung von Äquivalenzketten und eine radikale
Vieldeutigkeit des Sozialen. Das Soziale lässt sich nicht mehr in zwei eindeutige
Lager spalten, es gibt viele ‚Gesellschaften‘. Entsprechend gibt es auch keinen
einmaligen hegemonialen Knotenpunkt. „Hegemonie ist ganz einfach ein politi-
scher Typus von Beziehung, eine Form, wenn man so will, von Politik, aber kei-
ne bestimmbare Stelle innerhalb einer Topographie des Gesellschaftlichen. In ei-
ner gegebenen Gesellschaftsformation kann es eine Vielzahl hegemonialer Kno-
tenpunkte geben“ (Laclau/Mouffe 1991: 198). Diese Überlegung entwertet den
Begriff der Hegemonie, da es sinnlos ist, von einer Vielzahl von Hegemonien zu
sprechen.5 Ohne dass dies ontologisch aufgefasst werden müsste, bedeutet He-
gemonie den Prozess der Herstellung der Einheit von ‚Gesellschaft‘ unter den

5 Es hat deswegen verschiedene Versuche gegeben, den Begriff der Hegemonie zu er-
weitern und mit dem Begriff des hegemonialen Projekts die Stufen in den Blick zu
nehmen, die der Prozess der Totalisierung und Äquivalenzbildung durchläuft (vgl.
Jessop 1990: 196-219; Nonhoff 2006: 140).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


76 | ALEX DEMIROVI

Bedingungen antagonistischer Interessenlagen. Die Frage stellt sich, welcher
Schwellenwert erreicht sein muss, um von einem Knotenpunkt, einem mächtigen
Knotenpunkt, gar von der Totalisierung der Gesellschaft zu sprechen. Laclau und
Mouffe legen nahe, dass Gesellschaft ein Projekt, eine Totalisierung ist; demnach
gäbe es eine Vielzahl von Gesellschaften. Eher spricht vieles dafür, dass moderne
Gesellschaft der gelungene Versuch einer sozialen Gruppe, des modernen Bür-
gertums, ist, seine eigenen Existenzgrundlagen auf Dauer zu stellen und den
Raum zu schaffen für eine Vielzahl von sich überkreuzenden Versuchen, sich
durch Politik zu totalisieren und allgemein zu setzen.

Die Vervielfältigung von Äquivalenzketten und Antagonismen hat neben
dem theoretischen Aspekt auch einen politischen und moralischen Aspekt.
Laclau und Mouffe wollen zu einem pluralen und demokratischen Selbstver-
ständnis der Linken beitragen. Sozialismus und die Überwindung der kapitalisti-
schen Produktionsverhältnisse, die die „Quelle zahlreicher Unterordnungsver-
hältnisse“ seien, sind ein selbstverständlicher Bestandteil ihrer Theorie (Laclau/
Mouffe 1991: 243). Dies verlangt eine starke Äquivalenzbildung, in der ‚das Ka-
pital‘ oder ‚die Bourgeoisie‘ zum Antagonisten werden, der ein absolutes Hinder-
nis für alle Ausgebeuteten darstellt. Aber wieweit darf die Äquivalenzbildung im
Rahmen eines pluralen und demokratischen Selbstverständnisses der Linken ge-
hen? Herrschaftstheoretisch argumentierend vertritt Laclau die Ansicht, dass der
demokratische Diskurs ein System von Differenzen darstellt, in dem Identitäten
als Differenzen nebeneinander stehen: Arme und Reiche, Unternehmensverbände
und Gewerkschaften. Dieses System von Differenzen wird durch Äquivalenzbil-
dung in einem hegemonialen Diskurs so lange umgruppiert, bis es zu einem Ge-
gensatz von Herrschenden und Beherrschten und zum populistischen Bruch
kommt. Charakteristisch für bürgerliche Hegemonie im Europa des 19. Jahrhun-
derts sei gewesen, dass die Antagonismen resorbiert werden und das System von
Äquivalenzen in ein System von Differenzen umgewandelt wird (vgl. Laclau
1981: 181-182; Laclau 2005: 93). Bemerkenswert an dieser Überlegung wie an
anderen Beispielen ist, dass Laclau hier ohne zu zögern sowohl herrschafts- als
auch klassentheoretisch argumentiert: Dem Bürgertum wird eine bestimmte Dis-
kurstaktik, die des Übergewichts der differentiellen über die äquivalentielle Lo-
gik, und daraus hervorgehend Hegemonie zugerechnet. Entsprechend herr-
schaftskritisch lässt sich also sagen, dass Äquivalenzbildung auf der Seite eman-
zipatorischer Prozesse steht, weil Subalterne ein Interesse daran haben müssen,
demokratische ‚demands‘ derart zu artikulieren, dass es zu Äquivalenz und damit
zu einem populistischen Bruch kommt. Demokratietheoretisch stellt sich Laclau
und Mouffe derselbe theoretische Sachverhalt allerdings anders dar. Äquivalenz
und Differenz gehören beide zur Logik des Diskurses. Plurale Äquivalenzketten
sind das Merkmal demokratischer Kämpfe, denn diese bestehen darin, die Äqui-
valenzkette auszudehnen: also Antirassismus, Antisexismus und Antikapitalis-
mus miteinander zu artikulieren. Nur auf dieser Grundlage werden Kämpfe
wirklich demokratisch, da sie den Respekt vor den Gleichheitsrechten aller un-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 77

tergeordneten Gruppen implizieren, also vor deren Differenz und Autonomie.
Herstellung von Äquivalenz gilt Laclau und Mouffe (1991: 249-250) demnach
als starkes normatives Merkmal für Demokratie. Gleichzeitig aber ist damit die
Tendenz verbunden, die Autonomie unterschiedlicher politischer Räume aufzu-
lösen, diese durch hegemoniale Artikulation zu vereinheitlichen und damit den
offenen Charakter des Sozialen zu verneinen (Laclau/Mouffe 1991: 254). Jede
hegemoniale Äquivalenzbildung tendiert also zum Totalitarismus. Aber auch
Differenz und Autonomie können zu Totalitarismus führen, denn um die diffe-
rentielle Besonderheit jedes lokalen Kampfes zu bewahren, muss dieser in ein
absolutes Prinzip der Identität transformiert werden. Die Reihe von Kämpfen bil-
det ein System abgegrenzter Differenzen mit essentialisierten Identitäten. Diese
Überlegung ändert in der Konsequenz die Bedeutung des Begriffs der hegemo-
nialen Praxis grundlegend. Die Artikulation einer Äquivalentenkette ist demo-
kratisch. Es darf jedoch nicht mehr zu einer derartigen Artikulation kommen, die
tatsächlich alle politischen Räume äquivalent macht, um in aller Entschiedenheit
einen Antagonismus zu konstruieren und ein Problem zu lösen; vielmehr müssen
auch die Autonomie und Freiheit der einzelnen, differentiellen Kämpfe respek-
tiert werden. Äquivalenz oder Differenz dürfen nicht bis zum äußersten getrieben
werden. Die Akteure müssen sich immer wieder moderieren, ihre politischen
Leidenschaften zügeln, sich gleichsam in der Schwebe zwischen Äquivalenz und
Differenz halten. Damit können sie aber gerade die Äquivalenzkette nicht mehr
konstruieren, die notwendig wäre, um zu einem populistischen Bruch, konkreter:
zur Überwindung der kapitalistischen Produktionsverhältnisse, des Sexismus, des
Rassismus zu gelangen. Für eine solche Situation des Zusammenbruchs aller Be-
deutungen bieten Laclau und Mouffe keinerlei Konzepte außer dem vage blei-
benden Begriff der Demokratie an. Der zentralen demokratietheoretischen Frage
nach der Koordination verschiedener sozialer Interessenlagen wird nicht nachge-
gangen. Die Begriffe von Äquivalenz und Differenz bieten dafür auch keine
Möglichkeit.

Der Versuch, den demokratischen Prozess als eine Art Gleichgewicht zwi-
schen beidem, der Logik der Äquivalenz und der der Differenz zu bestimmen,
reicht zur Bestimmung nicht hin. a) In der Logik des Diskurses kann sowohl der
Bauer als auch der Grundbesitzer eine Äquivalenzkette bilden. In beiden Fällen
wird ein Negatives konstruiert, das die eigene volle Identität verhindert. Damit ist
aber noch nicht entschieden, welcher der Antagonismen moralisch richtig oder
falsch ist. Das gleiche würde für jede andere Äquivalenzkette gelten. b) Wenn
eine Äquivalenzkette konstruiert wird, geschieht dies durch den Ausschluss eines
Antagonisten, der das Negative, die Nicht-Existenz des Diskurses symbolisiert.
Aufgrund der Logik von Differenz und Äquivalenz findet also notwendigerweise
und konstitutiv immer ein Ausschluss statt. Butler stellt die Frage, ob dies nicht
bedeute, „dass wir alle Ausschließungsarten als legitim akzeptieren“ oder aber in
die Situation kommen, besondere Ausschließungen zu rechtfertigen (vgl. Butler/
Laclau 1998: 240). Aber gleich, ob sich der Ausschluss rechtfertigen lässt, ob es

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


78 | ALEX DEMIROVI

sich um eine gute oder schlechte Äquivalenz und Ausschließung handelt, so wird
das negative Ausgeschlossene Ausgangspunkt einer neuen Äquivalenzbildung, ei-
nes neuen Konflikts, einer neuen gefährlichen Tendenz hin zum Totalitarismus. So
wird es immer weitergehen, weil all dies zur Universalie des Diskurses gehört.
Dass sie unversehens mit diesen Fragen konfrontiert sind, ergibt sich aus dem
Formalismus der Analyse von Laclau und Mouffe, der seine Stärken dort hat, wo
er auf ontologische, metaphysische Argumentationslinien in linken Diskussionen
hinweist. Ihre Argumente bedürfen der Reartikulation in einer komplexen kriti-
schen Theorie der Gesellschaft, die letztere nicht als Universalie hinnimmt, son-
dern als ein konkretes hegemoniales Projekt unter bestimmten historischen Bedin-
gungen begreift.

5. Dialekt ik  der  Emanzipat ion:
die überwundene Total i tät

Als Ergebnis der kritischen Erörterung der Überlegungen von Laclau und Mouffe
lässt sich eine Reihe von Paradoxien feststellen: Das Projekt einer radikalen Of-
fenheit des Sozialen mündet in der Notwendigkeit des Ausschlusses; die Zu-
rückweisung eines ersten Grundes bringt die Ontologie eines Ersten zurück; das
Denken der Einheit von Materiellem und Symbolischem zerfällt in klassische
Dualismen; die antagonistische Gesellschaft gerinnt zu einer nach innen ge-
schlossenen Totalität; Gesellschaft, eine bloß kontingente hegemoniale Kon-
struktion, erweist sich plötzlich als universell; was als Diskurs universell gelten
soll, bedarf einer trivialen soziologisierenden Modernisierungstheorie; die Ver-
weigerung des Diskurses gegenüber kausalen Erklärungen führt am Ende zur
Rückkehr kausaler Erklärungen durch Ökonomie, Politik und Kultur; die Ver-
werfung der Theorie des falschen Bewusstseins korrigiert sich anhand der un-
hinterfragten Einsicht, dass Gesellschaft zu ihrer Konstitution die ideologische
Verkennung benötige; subjektive Identität, die eine vom Diskurs konstruierte Po-
sition ist, kehrt als Begehren der Subjekte nach voller Identität wieder; das Spiel
der Differenzen verkehrt sich in die Homogenität des Äquivalenten. Alle diese
Paradoxien stellen sich nicht ein, weil Laclau und Mouffe unsorgfältig gedacht
und argumentiert hätten – im Gegenteil ist nicht zuletzt eine der Paradoxien, dass
sie, die die Kontingenz ins Zentrum ihrer Überlegungen stellen, das Soziale selbst
ganz strikt logisch zu begreifen versuchen. Alle diese Verkehrungen stellen sich
wie durch einen Diskursautomatismus aufgerufen ein. Laclau und Mouffe affir-
mieren den Ausschluss, die Notwendigkeit, die Logik der Gesellschaft im Namen
der Kämpfe der sozialen Bewegungen seit ‘68, die – folgt man Foucault – aus ei-
nem Lebensgefühl entstanden, das radikal dem Einschluss und Ausschluss, der
Verfügung über Menschen und der gesellschaftlichen Ordnung und Normalität,
kurz, der Macht entgegenstand: „Man wollte nicht mehr regiert werden“
(Foucault 1980: 102). Sie nehmen die Dynamik dieser paradoxen Verkehrungen

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 79

nicht als Hinweis auf ein sachliches Problem ernst, indem sie diese selbst noch
einmal zum Gegenstand der Theorie machten; es fehlt ihrer Theorie, obwohl sie
sich so sehr mit Fragen des Widerspruchs und Antagonismus befasst, jene sup-
plementierende Dialektik, die es ihnen erlaubte, diese Paradoxien zu erklären und
sich mit diesen gegen sie und ihre Zwanghaftigkeit zu wenden. Solche sich aus
der Logik des Arguments ergebenden Verkehrungen dürften gerade nicht affir-
miert und als ein Letztes der Denkbewegung hingenommen werden, sondern wä-
ren selbst als ein Stachel zu begreifen, der dazu anreizte, auch noch jene Gesell-
schaft zu dekonstruieren, die aus der Freiheit Notwendigkeit und aus Vergesell-
schaftung Ausschluss werden lässt. Wenn ihrem Begriff nach die moderne Ge-
sellschaft sich nur als ausschließende Totalität konstituieren kann, dann gibt dies
den Anlass, Gesellschaft selbst als eine Form der Regierung zu befragen, die sich
seit dem 17. und 18. Jahrhundert herausgebildet hat. Gerade diese Logik des Ge-
sellschaftlichen wird von Marx und Adorno in den Blick genommen, wenn sie in
kritischer Absicht erklären wollen, warum die gesellschaftlichen Begriffe diesen
Paradoxien unterworfen sind. Von Laclau und Mouffe aus lässt sich Marx in ge-
wisser Weise neu erschließen und erkennen, dass sich in seinen Schriften eine
bedeutungs- und hegemonietheoretische Analyse politischer und ökonomischer
Prozesse findet (vgl. Demirovi  1998) – was von Laclau (2000: 44-46) allerdings
nur knapp und unzulänglich gewürdigt wird. Umgekehrt wird allerdings auch
deutlich, dass Marx eine aus der Dynamik von Äquivalenz, Totalisierung und
Antagonismus hervorgehende Gesellschaft, anders als Laclau und Mouffe, zum
Gegenstand von Kritik macht.

In seinen frühen Schriften hat sich Marx mehrfach zur Dynamik der Franzö-
sischen Revolution geäußert. In diesen Analysen beschreibt Marx den Prozess
der Verschiebung und Verdichtung von Protesten und Forderungen als einen
symbolischen Vorgang. Eine Klasse wird mit ihren besonderen Forderungen
„allgemeiner Repräsentant“ aller anderen Klassen, die nach Emanzipation stre-
ben, und erhebt in deren Namen den Anspruch auf Herrschaft. Sehr deutlich ent-
faltet er die Logik des Antagonismus in einer die Überlegung von Laclau vor-
wegnehmenden Weise. „Damit die Revolution eines Volkes und die Emanzipati-
on einer besonderen Klasse der bürgerlichen Gesellschaft zusammenfallen, damit
ein Stand für den Stand der ganzen Gesellschaft gelte, dazu müssen umgekehrt
alle Mängel der Gesellschaft in einer andern Klasse konzentriert, dazu muss ein
bestimmter Stand der Stand des allgemeinen Anstoßes, die Inkorporation der all-
gemeinen Schranke sein, dazu muss eine besondre soziale Sphäre für das notori-
sche Verbrechen der ganzen Sozietät gelten, so dass die Befreiung von dieser
Sphäre als die allgemeine Selbstbefreiung erscheint“ (Marx 1972: 388). Im re-
volutionären Prozess steht aber gerade in Frage, ob die eine Klasse mit ihren be-
sonderen Zielen tatsächlich das Befreiungsinteresse aller anderen sozialen Klas-
sen repräsentiert. Deswegen besteht die Dynamik der Revolution aus einer Viel-
zahl sich überholender Antagonismen. Die Verdichtung vieler partikularer Inter-
essen in einem besonderen Interesse wird wieder aufgelöst. Dieses Interesse

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


80 | ALEX DEMIROVI

spielt nicht mehr die Rolle eines Symbols, in dem sich alle wiedererkennen. Das,
was gerade eben noch als allgemein galt, erweist sich als partikular. Es kommt zu
Verschiebungen hin zu anderen Interessen und Forderungen, die ihrerseits meh-
rere Interessenlagen verdichten. „Die Rolle des Emanzipators geht also der Reihe
nach in dramatischer Bewegung an die verschiedenen Klassen des französischen
Volkes über, bis sie endlich bei der Klasse anlangt, welche die soziale Freiheit
nicht mehr unter der Voraussetzung gewisser, außerhalb des Menschen liegender
und doch von der menschlichen Gesellschaft geschaffener Bedingungen ver-
wirklicht, sondern vielmehr alle Bedingungen der menschlichen Existenz unter
der Voraussetzung der sozialen Freiheit organisiert“ (Marx 1972: 390). In diesem
Prozess bildet und entwertet sich jede politische Identität und Forderung und er-
weist sich als partikular, jeder Anspruch auf Universalität wird durch die prakti-
sche Kritik von besonderen sozialen Gruppen oder Klassen bezweifelt, die in ih-
ren Kämpfen feststellen, dass doch nicht in ihrem Namen gesprochen wurde.
Weil dies das Schicksal aller solcher Universalitätsansprüche ist, weil keine der
Gruppen als partikulare für alle und im Namen aller sprechen kann, gibt es Marx
zufolge nur eine Lösung für das Problem: die Dynamik selbst des politischen
Prozesses, in dem eine besondere Identität als allgemeine gilt, um sich im Weite-
ren doch wieder nur als besondere zu erweisen, muss zur Disposition gestellt
werden. Dabei handelt es sich um eine letzte Universalität: „die Form der Unter-
drückung und Schließung an sich“ (Laclau 2002: 59). Doch nimmt auch dieses
universelle Ziel der Überwindung der Bedingung der Möglichkeit von Herrschaft
als solcher – nämlich überhaupt im Namen anderer sprechen zu können – erneut
die Gestalt einer partikularen Gruppe an: eine „Klasse der bürgerlichen Gesell-
schaft, welche keine Klasse der bürgerlichen Gesellschaft ist, eines Standes, wel-
cher die Auflösung aller Stände ist, einer Sphäre, welche einen universellen Cha-
rakter durch ihre universellen Leiden besitzt“ (Marx 1972: 390). Das Besondere
dieser Klasse ist, dass sie Klasse und nicht mehr Klasse ist, dass sie nicht mehr so
tut, als hätten ihre Mitglieder ein substantiell gleiches Interesse und eine einheit-
liche, positive Identität; sie will nur noch die Auflösung ihrer Identität und all der
Voraussetzungen, unter denen diese sich überhaupt herausbildet: „Diese Auflö-
sung der Gesellschaft als ein besonderer Stand ist das Proletariat“ (Marx 1972:
390). Marx wird von diesem Punkt aus den Begriff der Gesellschaft kritisch ver-
wenden und das Projekt emanzipierter sozialer Verhältnisse zwischen Menschen
als Assoziation freier Individuen charakterisieren. Gesellschaft ist aus diesem
Blickwinkel ein historisch kontingentes Projekt, das von partikularen Gruppen
verfolgt wird, die sich jeweils als allgemeine konstituieren und den Anspruch er-
heben, im Namen aller die Gesellschaft zu regieren. Das konstituiert Politik,
denn Politik ist der Prozess, in dem sich eine soziale Gruppe als allgemeine setzt.
Trotz der Übereinstimmung in der Art der Analyse des gesellschaftlich-politi-
schen Prozesses ist der Unterschied zwischen Marx und Laclau deutlich: Da nur
partikulare Akteure das Universelle aktualisieren können, ist für Laclau die ein-
zige Möglichkeit, eine Gesellschaft zu emanzipieren die, den Konflikt zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 81

dem Universellen und dem Partikularen auf Dauer zu stellen und immer wieder
von neuem auszutragen. Anders als Marx glaubt Laclau nicht, dass das Para-
doxon des Universellen, das sich immer im Partikularen artikulieren muss, lösbar
sei. Da das Universelle immer eine partikulare Gestalt annimmt, wird es von ei-
nem Partikularen zum nächsten weiter wandern. Andernfalls müsste ein partiku-
larer Körper gefunden werden, „der der wahre Körper des Universellen wäre.
Aber in diesem Fall hätte das Universelle seinen notwendigen Ort gefunden, und
Demokratie wäre unmöglich. Wenn Demokratie möglich ist, dann weil das Uni-
verselle keinen notwendigen Körper und keinen notwendigen Inhalt besitzt;
stattdessen wetteifern verschiedene Gruppen miteinander, um ihren Partikularis-
men eine Funktion universeller Repräsentation zu geben“ (Laclau 2002: 64).
Laclau bewertet also gerade das als positiv, was Marx kritisiert, nämlich eine
Logik, die die immer neue Ersetzung einer Universalität durch eine andere ver-
langt, die ihrerseits wieder bestritten wird, die Festlegung einer Identität, die
durch eine andere abgelöst wird. Marx kritisiert dies nicht, weil er den Prozess
zugunsten einer universell gesetzten Gruppe, die ohne innere Vermittlung ver-
söhnt wäre, anhalten will – was aus der Perspektive Laclaus und Mouffes dem
Totalitarismus gleichkäme. Vielmehr geht es ihm um den quasi-naturgesetzlichen
Charakter des Vorgangs selbst, der die Grundlage für die fortwährende Präsenz
der totalitären Möglichkeit konstituiert und die Individuen an eine bestimmte
Identität fesselt. Gesellschaft als historische Form muss zur Disposition gestellt
werden, weil sie Universalität verlangt und damit immer auch die Unversöhn-
lichkeit mit dem Partikularen. Der Konflikt aber zwischen der Universalität und
dem Partikularen, der die Demokratie ist, wird immer das Opfer der Einzelnen
mit sich führen, die sich dem Allgemeinen nicht fügen. Die Gesellschaft stellt ei-
ne Universalie des Zusammenlebens dar, die gerade die Dynamik freisetzt, die
Laclau und Mouffe so prägnant beschreiben. Sie wollen die mit der Universalie
Gesellschaft verbundenen Folgen minimieren, indem sie darauf hinweisen, dass
die Gesellschaft eine partielle und pragmatische, temporalisierte und immerfort
scheiternde Universalität ist: Die Gesellschaft ist zwar in sich universell, total und
notwendig, aber es gibt neben- und nacheinander so viele Gesellschaften, dass die
Subjekte sich ständig in immer anderen von ihnen bewegen; sie sind niemals in ei-
ne einzige Identität eingeschlossen, sondern wechseln ständig zwischen ihnen, oh-
ne jemals auf eine letzte und authentische Identität reduziert werden zu können.
Dieses Maß an Freiheit eines offenen Raums des Sozialen stellt vor die zweifel-
hafte Alternative: entweder der Freiheit wegen sich dem zwanghaften Wechsel
zwischen den konstituierten Sinnwelten zu überlassen oder sich durch Verharren
der immer drohenden Gefahr des inhärenten Totalitarismus auszuliefern. Zudem,
was wäre mit all denen, die an den Rändern aller dieser Totalisierungsprojekte
liegen blieben, ausgeschlossen und ohne die Möglichkeiten, ihrerseits noch ein-
mal einen Antagonismus zu bilden oder einen Antagonisten zu konstruieren?

Aufgrund der kritischen Überlegung von Marx verallgemeinert sich die Fra-
ge, wie die Dynamik von Äquivalenz und Totalisierung zu erklären ist, über den

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


82 | ALEX DEMIROVI

politischen, revolutionären Prozess hinaus auf die Logik der Gesellschaft. Der
Prozess der kapitalistischen Vergesellschaftung ermöglicht – wenn man im An-
schluss an Laclau und Mouffe Gesellschaft als ein Projekt der Artikulation von
Signifikanten zu einer Totalität auffasst – viele nebeneinander bestehende Gesell-
schaften, die eine Kette von Differenzen bilden. Doch werden diese ihrerseits
durch die Bildung von Äquivalenzen zu der einen Gesellschaft homogenisiert.
Die Äquivalente finden ihrerseits ein Äquivalent im Tauschwert, der in der Wa-
renform des gesellschaftlichen Reichtums enthalten ist. Damit werden die unter-
schiedlichsten, wenn auch nicht alle Beiträge zur gesellschaftlichen Arbeitstei-
lung in ein wertförmiges Verhältnis zueinander gesetzt, durch die sie als Ergeb-
nis der Verausgabung gleicher, unterschiedsloser menschlicher Arbeit erschei-
nen. Laclau und Mouffe (1991: 184) wollen den Begriff des Äquivalents radika-
ler verstanden wissen als Marx, weil bei ihm das Äquivalent sich nur auf die
Nicht-Stofflichkeit von abstrakt menschlicher Arbeit als Wertsubstanz, nicht aber
auf den Gebrauchswert bezieht. Stellt er damit im Verhältnis zum Tauschwert
immer noch eine Differenz dar, so wollen Laclau und Mouffe darauf hinaus, dass
alle differentiellen Merkmale eines Gegenstands äquivalent werden. Das ist al-
lerdings ein schwaches Argument, denn Marx könnte das ohne Weiteres einräu-
men.6 Doch geht es ihm um etwas anderes. Sein Gesichtspunkt ist, dass die
Äquivalenzbildung durch abstrakt menschliche Arbeit eine relativ dauerhafte
Praxis geworden ist. Zwar mag es viele differentielle Gesellschaften geben, die
sich im sozialen Raum verteilen, aber sie können nicht umhin, ein arbeitsteiliges
Verhältnis einzugehen, das die Form des Marktes annimmt. Die private Produk-
tion für den Markt schafft statistische Regelmäßigkeiten: Proportionen von Ar-
beitskräften und Qualifikationen, Hochschulbesuchern, Nutzern von Fitness-
studios oder ICE. Die idealen Durchschnitte bilden sich auf der Grundlage eines
allgemeinen Äquivalents, das schließlich die Form des Geldes annimmt. Marx
thematisiert also eine historisch spezifische Regelmäßigkeit in der Wiederkehr
einer bestimmten Äquivalenz. Er vertritt offensichtlich die These, dass ein be-
sonderes Äquivalent ein dauerhafter Knotenpunkt wird, der die Kette der Signifi-
kanten immer wieder von neuem artikuliert und überdeterminiert.

6 Es könnte argumentiert werden, dass Gebrauchswerte zunächst einmal wie Signifi-
kanten aufgrund diskreter Merkmale differentielle Momente in der Totalität der Si-
gnifikanten sind. Durch Äquivalenzbildung werden sie gespalten, neben ihren Ge-
brauchswert tritt durch Entleerung von dieser konkreten Funktion der Tauschwert.
Das schließt beliebige andere Äquivalenzbildungen nicht aus. So wurde in der Kriti-
schen Theorie überlegt, ob Waren allein aufgrund ihres Tauschwerts und des darauf
gestützten ostentativen Konsums ein Äquivalenzkette erzeugen, die um den Antago-
nismus der leeren Signifikanten arm vs. reich zentriert ist, oder – wie Marcuse und
Offe nahegelegt haben – als Gebrauchswerte eine Bedürfnislogik freisetzen, die et-
was Subversives hat, weil sie die Äquivalenz des Warentauschs in Differenz über-
führt. Differenz hat hierbei allerdings einen anderen ethischen Index und wird positi-
ver gedeutet als bei Laclau und Mouffe.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 83

Der Äquivalententausch setzt aber nicht nur viele Totalisierungen in Bezie-
hung. Vielmehr trägt der Begriff des Äquivalententauschs auch zu einer meta-
theoretischen Erklärung der Notwendigkeit von Totalität und Gesellschaft und
der damit verbundenen Paradoxien bei. Ein kritischer Begriff von Gesellschaft,
so ließe sich Laclau mit Adorno radikalisieren, überschritte die Trivialität des
Satzes, dass in der Totalität alles mit allem notwendig zusammenhängt. „Die
schlechte Abstraktheit jenes Satzes ist nicht sowohl dünnes Denkprodukt wie
schlechter Grundbestand der Gesellschaft an sich: der des Tausches in der mo-
dernen Gesellschaft“ (Adorno 1972: 14). Adorno betont, an diesem Punkt ähn-
lich argumentierend wie Laclau und Mouffe, dass Totalität nicht ontologisiert
werden dürfe, dass sie kein ansichseiendes Erstes sei (vgl. Adorno 1972: 321).
Als funktioneller Zusammenhang gewinnt Gesellschaft Notwendigkeit, aber ihr
Umfang bleibt begrenzt: Sie beschließe nicht alle anderen sozialen Gebilde unter
sich. Gesellschaft ist also weniger als das soziale Ganze, und doch hat sie eine
verhängnisvolle Dynamik. Denn der die Gesellschaft konstituierende Tauschwert
zieht immer mehr Differenzen in die Äquivalenz hinein. „Die Abstraktheit des
Tauschwerts geht vor aller besonderen sozialen Schichtung mit der Herrschaft
des Allgemeinen über das Besondere, der Gesellschaft über ihre Zwangsmitglie-
der zusammen […] Der totale Zusammenhang hat die Gestalt, dass alle dem
Tauschgesetz sich unterwerfen müssen, wenn sie nicht zugrunde gehen wollen“
(Adorno 1972: 13-14). Nach Laclau konstituiert sich Gesellschaft im Prozess der
Äquivalenzbildung durch ein antagonistisches Außen. Dieses Außen ist Hork-
heimers und Adornos Analyse zufolge Natur. „Menschen müssen Menschen
zwingen, die Natur zu zwingen, sonst zwingt die Natur die Menschen. Das ist der
Begriff der Gesellschaft. Unsere spezifische Aufgabe ist es, ihn präzise in seiner
Bedingtheit zu erkennen [...] Kritik der Soziologie ist die des totalen Gesell-
schaftsbegriffs, dem seit Hegel alle verfallen sind“ (Horkheimer 1996: 31). Ge-
sellschaft totalisiert sich im Antagonismus zur Natur. Dieser Antagonismus
nimmt viele Formen an: Tier, Rasse, Geschlecht, Tradition, Unkultiviert- und
Ungebildetheit, Gefährlichkeit von Individuen und Klassen. Doch die Natur holt
die Gesellschaft im Inneren selbst wieder ein, nämlich in der Art und Weise, wie
alles in ihr wie mit unveränderbarer Notwendigkeit, Gesetz wirkt, dem sich alle
anpassen müssen: Kontingenz hat Notwendigkeit, Freiheit hat Zwang bewirkt.
Deswegen, so wäre gegen Laclau und Mouffe einzuwenden, vollzieht sich der
Antagonismus in der Gesellschaft selbst – zwischen denen, die andere zwingen,
die Natur zu zwingen, und denen, die sich nicht weiter zwingen lassen wollen,
bloß Natur, Notwendigkeit, Identität zu sein. Das Medium des Vergesellschaf-
tungsprozesses seien die Antagonismen selbst, „welche die Gesellschaft gleich-
zeitig zerreißen. Im gesellschaftlichen Tauschverhältnis als solchem wird der
Antagonismus gesetzt und reproduziert“ (Adorno 1972: 14-15). Die Notwendig-
keit im Innern der Totalität wird als Zwanghaftigkeit erkennbar, als Ergebnis von
Praxis, die sich im Namen des Überlebens der Gesellschaft gegen die Einzelnen
richtet und doch dem partikularen Interesse dient, dem es seit langem gelingt,

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


84 | ALEX DEMIROVI

sich als Gesellschaft zu konstituieren und diese zu regieren. Doch einmal, so
Adorno (1972: 19) solle sich „der Bann der Gesellschaft“ lösen, also diese Form
einer Praxis, die den Antagonismus des Allgemeinen als das Überleben aller und
des Partikularen herrschender Interessen zu lösen verspricht, indem sie ihn auf
Dauer stellt. Totalität ist entsprechend keine hinzunehmende, sondern eine kriti-
sche Kategorie. „Eine befreite Menschheit wäre länger nicht Totalität“ (Adorno
1972: 292).

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (1972): Soziologische Schriften 1, in: ders.: Ges. Schriften, Bd. 8.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Butler, Judith (2000): „Restaging the Universal: Hegemony and the Limits of Formal-
ism“, in: Judith Butler; Ernesto Laclau; and Slavoj Žižek: Contingency, Hegem-
ony, Universality. London, New York: Verso, 11-43.

Butler, Judith; Laclau, Ernesto (1998): „Verwendung der Gleichheit. Eine Diskussion
via e-mail“, in: Oliver Marchart (Hg.): Das Undarstellbare der Politik. Zur He-
gemonietheorie Ernesto Laclaus. Wien: Turia+Kant, 238-253.

Demirovi , Alex (1990): „Der Staat als Wissenspraxis. Hegemonietheoretische Überle-
gungen zur intellektuellen Produktion von Politik und Staat“, in: kultuRRevolution
22: 23-27.

Demirovi , Alex (1995): „Westlicher Marxismus und das Problem der ideologischen
Herrschaft“, in: Helmut Kramer (Hg.): Politische Theorie und Ideengeschichte im
Gespräch. Wien: Wiener Universitätsverlag, 43-55.

Demirovi , Alex (1998): „Die Materialität des Sinns. Zur politischen Ökonomie des
Zeichens bei Marx“, in: Michael Heinrich; Dirk Messner (Hg.): Globalisierung
und Perspektiven linker Politik. Münster: Westfälisches Dampfboot, 37-53.

Demirovi , Alex (1999): Der nonkonformistische Intellektuelle. Die Entwicklung der
Kritischen Theorie zur Frankfurter Schule. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Demirovi , Alex (2003): „Stroboskopischer Effekt und die Kontingenz der Geschichte.
Gesellschaftstheoretische Rückfragen an die Regulationstheorie“, in: Ulrich
Brand; Werner Raza (Hg.): Fit für den Postfordismus? Theoretisch-politische
Perspektiven des Regulationsansatzes. Münster: Westfälisches Dampfboot, 43-57.

Foucault, Michel (1971): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1980): „Gespräch mit Ducio Trombadori“, in: ders., Schriften, Bd. 4.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 51-119.

Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalität I: Sicherheit, Territorium,
Bevölkerung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Horkheimer, Max (1996): „Brief an Adorno, 8. Mai 1949“, in: ders.: Ges. Schriften, Bd.
18: Briefwechsel 1949-1973. Frankfurt am Main: S. Fischer.

Jessop, Bob (1990): State Theory. Putting Capitalist States in their Place. University
Park, Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press.

Laclau, Ernesto (1981): Politik und Ideologie im Marxismus. Kapitalismus – Faschis-
mus – Populismus. Berlin: Argument.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


HEGEMONIE UND DIE DISKURSIVE KONSTRUKTION DER GESELLSCHAFT | 85

Laclau, Ernesto (1988): „Die Politik als Konstruktion des Undenkbaren“, in: kultuRRe-
volution 17/18 (Diskurs – Macht – Hegemonie): 54-57.

Laclau, Ernesto (1990): New Reflections on the Revolution of Our Time. London: Verso.

Laclau, Ernesto (2000): „Identity and Hegemony: The Role of Universality in the Con-
stitution of Political Logics“, in: Judith Butler, Ernesto Laclau, and Slavoj Žižek:
Contingency, Hegemony, Universality. London-New York: Verso, 44-89.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz. Wien: Turia+Kant.

Laclau, Ernesto (2005): On Populist Reason. London: Verso.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1990): „Post-Marxism withou Apologies“, in: Ernesto
Laclau: New Reflections on the Revolution of Our Time. London, New York: Ver-
so, 96-132.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1991): Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen.

Marchart, Oliver (2007): „Eine demokratische Gegenhegemonie – Zur neo-gramsciani-
schen Demokratietheorie bei Laclau und Mouffe“, in: Sonja Buckel; Andreas Fi-
scher-Lescano (Hg.): Hegemonie gepanzert mit Zwang. Zivilgesellschaft und Po-
litik im Staatsverständnis Antonio Gramscis. Baden-Baden: Nomos, 105-120.

Marx, Karl (1972): „Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung“, in:
Marx-Engels-Werke. Berlin: Dietz, 378-391.

Nonhoff, Martin (2006): Politischer Diskurs und Hegemonie. Das Projekt »Soziale
Marktwirtschaft«. Bielefeld: transcript.

Stäheli, Urs (2001): „Die politische Theorie der Hegemonie: Ernesto Laclau und Chan-
tal Mouffe“, in: André Brodocz; Gary S. Schaal (Hg.): Politische Theorien der
Gegenwart II. Wiesbaden: VS, 193-223

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404942-004 - am 14.02.2026, 16:44:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

