
»Die Welt ist eine große Anstalt«  
Exklusionen in foucaultschen Geschichten des Strafens

Gerhard Unterthurner

»Statt zunächst zu fragen, was in einer Gesell-

schaft als gültig oder wertvoll anerkannt ist, habe 

ich mich gefragt und frage mich immer noch, ob 

es nicht interessanter wäre zu erkunden, was in 

einer Gesellschaft abgelehnt und ausgeschlossen 

wird.«1

Dass der Begriff der Exklusion bzw. des Ausschlusses (exclusion) und da-
mit der Grenzziehung für viele Theoretiker und Theoretikerinnen ein 
zentraler Begriff geworden ist und seit geraumer Zeit eine ziemliche Kon-
junktur erfahren hat, verdankt sich neben anderen auch den Arbeiten von 

1 | Michel Foucault, »Wahnsinn und Gesellschaft« (1978/1970), in: ders., Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfur t a.M. 2003, 

S.  608-632, hier S.  611. Das Zitat im Titel: Michel Foucault, »Die Welt ist eine 

große Anstalt« (1973), in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 2, 

1970-1975, Frankfur t a.M. 2002, S. 539-541. Das französische exclusion wird in 

den deutschen Übersetzungen der Texte von Foucault zumeist mit »Ausschluss« 

oder »Ausschließung« übersetzt. Daher kommt »Exklusion« im Register der Schrif-

ten auf Deutsch auch gar nicht vor. Das Wort inclusion, das im Deutschen mit 

»Einschluss« oder »Einschließung« übersetzt wurde, kommt bei Foucault seltener 

vor, zumeist spricht er von der Einsperrung (enfermement), Internierung (interne-

ment) u.a., weil er Institutionen wie das psychiatrische Asyl oder das Gefängnis 

analysier t.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Gerhard Unter thurner

Michel Foucault. Eine zentrale Analyserichtung Foucaults bestand darin, 
Ordnungen und Rationalitäten daraufhin zu befragen, was und wie sie 
ausschließen, mit welchen Grenzziehungen sie verbunden sind, so schon 
in seiner Geschichte des Wahnsinns aus dem Jahr 1961, wo er schreibt: 
»Man könnte eine Geschichte der Grenzen [histoire des limites] schreiben – 
eine Geschichte jener obskuren Gesten, die zwangsläufig vergessen sein 
werden, sobald man sie vollbracht hat, durch die eine Kultur etwas ver-
wirft, das für sie das Äußere [l’Extérieur] sein wird; und über die gesamte 
Zeit ihrer Geschichte hinweg bezeichnet diese ausgehöhlte Leere, dieser 
blanke Raum, durch den sie sich abhebt, sie genauso wie ihre Werte.«2 
Durch eine Grenzziehung, d.h., dadurch dass ein- und ausgeschlossen 
wird, entsteht für Foucault erst eine Ordnung. Und dies gilt auch dann, 
wenn er später den Exklusionsbegriff problematisieren wird. Foucault hat 
mit dem Thema Exklusion etwas ins Zentrum der Analyse gerückt, was 
für viele heute selbstverständlich geworden ist und wodurch sich Verbin-
dungen zu Niklas Luhmann und anderen sogenannten »poststrukturalis-
tischen« Ansätzen ergaben. 

Während Foucaults Analysen vor allem historische Ordnungen mit 
ihren Exklusionen/Inklusionen – und dabei vor allem auch deren Ma-
terialität und Räume – analysiert, sind andere wie z.B. Bernhard Wal-
denfels, Ernesto Laclau und Judith Butler mehr an einer allgemeineren 
Gesellschafts-, Ordnungs- oder Subjekttheorie interessiert und führen 
u.a. mit Foucault und anderen Autoren aus, dass jede Ordnung ein- und 
ausschließend ist und sich Ordnungen oder Subjekte über – wie es oft 
heißt – »konstitutive Ausschlüsse« bilden.3 Exklusionen und Grenzzie-
hungen sind hier also strukturell Voraussetzung für Ordnungen und 

2 | Michel Foucault, »Vorwort« (1961), in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et 

Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfur t a.M. 2001, S.  223-234, hier S.  226. Das 

»Vorwort« von Wahnsinn und Gesellschaft wird hier nach der Übersetzung in den 

Schriften zitier t. 

3 | Bernhard Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfur t a.M. 1987, S.  173ff.; 

Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekon-

struktion des Marxismus, Wien 2000, S.  27; Judith Butler, Körper von Gewicht. 

Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfur t a.M. 1997, S. 23. Man kann 

sich natürlich die Frage stellen, ob Foucault sich umstandslos in diese Richtung 

einordnen lässt – Stäheli z.B. ordnet Foucault stärker einer Deleuze-Schiene zu, 

wo es nicht darum geht, Dif ferenz von einem konstitutiven Außen her zu fassen, 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  65

verweisen auf die Kontingenz und Endlichkeit von Ordnungen und auf 
eine »transzendendentale Gewalt« (Derrida), sodass jede Ordnung ge-
waltsam ist und keine Ordnung sich absolut rechtfertigen lässt.4 Solche 
Konzeptionen stehen quer zu allumfassenden Inklusionsordnungen oder 
Konzeptionen einer allgemeinen und allumfassenden Vernunft, in der 
alles Platz hat. Foucault ist daher sowohl auf der Ebene der Vernunft- und 
Ordnungskonzeption wie auch auf der Ebene der Gesellschaftstheorie – 
auch wenn er Exklusionen kritisiert – nicht einfach ein Denker einer To-
tal- oder Vollinklusion, sondern macht auch auf die Schattenseiten und 
den Preis von Inklusionen aufmerksam. Eine Vernunft oder Ordnung, die 
glaubt, kein Außen mehr zu haben und alles integrieren und verdauen zu 
können, übersieht ihre eigene Macht und Grenzziehung und gleicht zu-
dem wohl eher, wie es mal Kurt Röttgers formuliert hat, »den Zoo-Löwen 
mit dem leeren Anspruch auf das Königreich der Steppe«.5 Der Ausgang 
von begrenzten Ordnungen stellt dabei natürlich vor andere Probleme wie 
z.B. die wichtige Frage, wie sie Butler formuliert hat, welche Ausschlüs-
se gerechtfertigt sind und welche nicht, wenn es keine Ordnung ohne 
Ausschluss gibt, jede Grenzziehung mit Macht verbunden ist und man 
naturgemäß dieses »Faktum« des Ausschlusses unterschiedlich (auch 
politisch) interpretieren und es sich dabei auch gemütlich machen kann.6 

Die Rede von Exklusion verweist nun auf eine Innen-außen- und 
Raum-Metaphorik und die Raum-Orientierung führte dazu, dass in 

sondern die Dif ferenz pluralisier t wird (Urs Stäheli, Poststrukturalistische Sozio-

logien, Bielefeld 2000, S. 65-67). 

4 | Jacques Derrida, »Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken Emmanu-

el Levinas« (1964), in: ders., Die Schrift und die Dif ferenz, Frankfur t a.M. 1976, 

S.  179ff.; Bernhard Waldenfels, »Grenzen der Legitimierung und die Frage nach 

der Gewalt«, in: ders., Der Stachel des Fremden, Frankfur t a.M., S. 103-119, hier 

S. 114.

5 | Kurt Röttgers, Spuren der Macht. Begrif fsgeschichte und Systematik, Freiburg 

i.Br. 1990, S. 535. 

6 | Judith Butler, Ernesto Laclau, »Gleichheiten und Dif ferenzen. Eine Diskussion 

via E‑Mail«, in: Oliver Marchart (Hg.), Das Undarstellbare der Politik. Zur Hege-

monietheorie Ernesto Laclaus, Wien 1998, S.  238-253, hier S.  240. Dazu, dass 

Foucault nicht einfach ein Theoretiker einer Vollinklusion ist, vgl. Lars Gertenbach, 

»Ein ›Denken des Außen‹ – Michel Foucault und die Soziologie der Exklusion«, in: 

Soziale Systeme, 14, 2, 2008, S. 308-328, hier S. 314, S. 326. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Gerhard Unter thurner

Bezug auf Foucaults Analysen von einer »Geometrie« (Michel Ser-
res) oder von einer »Kartographie«, »Topologie« oder im Nachklang an 
Foucaults Blanchot-Essay einem »Denken des Außen« (Gilles Deleuze) 
gesprochen wurde.7 Dieses Denken der Exklusion hat jedoch einige Ver-
änderungen durchgemacht, worauf im Folgenden von der Geschichte des 
Wahnsinns (1961) bis hin zu Überwachen und Strafen (1975) und darüber 
hinaus eingegangen sei. 

Die Geschichte des Wahnsinns ist eine große Geschichte des Ziehens 
von Grenzen (limites) zwischen Vernunft und Wahnsinn, von Teilungen 
(partage), von Exklusionen und Inklusionen. Dabei lassen sich mehrere 
Ebenen unterscheiden, die sich teilweise überschneiden, was auch zu 
Zweideutigkeiten führt. Die erste Ebene betrifft Überlegungen, die über-
haupt eine Ordnung als Ordnung betreffen wie die oben genannte »Ge-
schichte der Grenzen«. So kann er auch später sagen: »[…] unablässig ist 
es eine Grundstruktur einer jeden Kultur, auszuschließen [exclure], zu 
begrenzen [limiter], zu verbieten [interdire] etc.«8 Dabei geht es nicht nur 
um eine relative Differenz wie. z.B. dass sich eine Kultur von etwas ande-
rem unterscheiden muss, die sie für ihre Identität als negative Folie und 
Außen hat. Die Teilung, von der Foucault im »Vorwort« spricht, bezieht 
sich auch auf ein radikaleres Außen, darauf, dass sich von einem Unbe-
stimmten ein Bestimmtes abhebt wie eine Figur vor einem Hintergrund, 
wo beides erst durch die Teilung entsteht. So ist die Geschichte »nur vor 
dem Hintergrund der Abwesenheit der Geschichte« und »Abwesenheit 
eines Werkes [l’absence d’œuvre]« inmitten eines Raums voller »Gemur-
mel«, einem Unterhalb der Geschichte möglich, einer »Sprache, die von 
allein spricht«, einem Grundrauschen, aus dem sich eine bedeutungsvol-
le Sprache erst heraushebt. Hier geht es um die Struktur, die konstitutiv 
für Sinn und Nicht-Sinn, für die Geschichte und bei Foucault mit der 
Teilung von Vernunft und Wahnsinn verbunden ist.9 

7 | Michel Serres, »Geometrie des Nichtkommunizierbaren: der Wahnsinn« 

(1962), in: ders., Hermes I. Kommunikation, Berlin 1991, S. 233-267; Gilles De-

leuze, Foucault, Frankfur t a.M. 1987, S. 39ff., S. 67ff., S. 99ff. 

8 | Michel Foucault, »Diskussion über die Dichtung« (1964), in: ders., Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfur t a.M. 2001, S. 513-532, 

hier S. 522. 

9 | Foucault, »Vorwort«, a.a.O., S. 228f. Solche Bemerkungen setzten sich natür-

lich dem Verdacht der Ursprungsmetaphysik aus, den als Erster Derrida geäußert 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  67

Die zweite und dritte Ebene betrifft historische Grenzziehungen. Zum 
einen geht es um die Grenzziehungen und Ausschlüsse der »abendländi-
schen Kultur«. Mit Nietzsche nennt Foucault die Grenzziehungen zum 
Tragischen, zum Orient, zum Traum, zur Lust und zum Wahnsinn, wo-
bei das Tragische im Zentrum steht und die abendländische Kultur wie in 
Nietzsches Zur Geburt der Tragödie auf einem Vergessen und Verdrängen 
des Tragischen aufruht. Damit schreibt sich Foucault in eine bestimmte 
nachhegelsche Diskursgeschichte des Tragischen ein, die mittels des Be-
griffs des Tragischen gegen den Vernunft- und Aufklärungsoptimismus 
Stellung bezieht.10 Zum anderen – und dies macht den Hauptteil des Bu-
ches aus – geht es vor allem um Grenzziehungen der neuzeitlichen Ver-
nunft bzw. der Klassik (1650-1800) – die im Kontrast zum Mittelalter und 
der Renaissance große Internierungshäuser für Wahnsinnige und andere 
»Unvernünftige« wie Bettler, Landstreicher, Libertins etc. geschaffen hat, 
was Foucault »die große Einsperrung« (le grand renfermement) nennt – bis 
hin zum Beginn des 19. Jahrhunderts mit der Entstehung des psychiatri-
schen Asyls.11 

hat (Jacques Derrida, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns« [1964], in: ders., 

Die Schrift und die Dif ferenz, Frankfur t a.M. 1976, S. 67). Darauf kann hier nicht 

eingegangen werden. Foucault hat das Vorwort, in dem sich diese kritisier ten 

Passagen am meisten finden, in der späteren Auflage einfach weggelassen und 

durch ein ganz kurzes ersetzt. Man könnte jedoch auch darauf verweisen, auch 

wenn sich ursprungsmetaphysische Schichten im Text finden, dass es hier um ein 

Ursprüngliches geht, das nur nachträglich als Voraussetzung thematisierbar und 

immer schon verloren ist, eher ein Ungrund ist, und von Metaphern wie Gemur-

mel, Leere, Nacht und Abwesenheit eines Werkes oder Außen angezielt wird, die 

Maurice Blanchot viel verdanken und mit Foucaults Texten zur Literatur zusam-

mengelesen werden müssten (vgl. Andreas Gelhard, »Unvernunft, Un-wahrheit, 

Unzeit: Foucault, Blanchot und die Geschichte des Wahnsinns«, in: Internationale 

Zeitschrift für Philosophie, 1, 2000, S. 48-62).

10 | Foucault, »Vorwort«, a.a.O., S. 226; vgl. Christoph Menke, Tragödie im Sittli-

chen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfur t a.M. 1996, S. 19ff.

11 | Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im 

Zeitalter der Vernunft (1961), Frankfur t a.M. 1969, S. 68ff.; vgl. Niklas Luhmann, 

»Inklusion und Exklusion«, in: ders., Soziologische Aufklärung 6. Die Soziologie 

und der Mensch, 3. Aufl., Wiesbaden 2008, S. 226-251, hier S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Gerhard Unter thurner

Das Modell des Ausschlusses, das Foucault im Hintergrund der gro-
ßen Einsperrung sieht, ist die Behandlung der Leprakranken im Mit-
telalter, die eine radikale Trennung, »die in sozialem Ausschluss, aber 
geistiger Reintegration«12 besteht, bedeutet, wo der Leprakranke vor die 
Stadttore verbannt und sich selbst und »Gott« überlassen oder in Lepro-
sorien gebracht wurde. Es handelt sich dabei, wie Foucault in Überwachen 
und Strafen (1975) sagt, um eine Praxis der »massiven und zweiteilenden 
Grenzziehung […]. Der Leprakranke wird verworfen, ausgeschlossen, ver-
bannt: ausgesetzt, draußen lässt man ihn in einer Masse verkommen, die 
zu differenzieren sich nicht lohnt.«13 Das gereinigte Innen der Gemein-
schaft steht der Masse der Ausgeschlossenen gegenüber. Die Rolle des 
Leprakranken, nachdem die Lepra gegen Ende des Mittelalters verschwin-
det, wird in der Folge dann auch vom Wahnsinnigen übernommen. Die-
se konnten sich nach Foucault zu der Zeit noch relativ frei bewegen, oft 
im Schoß der Gesellschaft (wie z.B. der Dorftrottel), oft jagte man sie 
aber auch aus der Stadt und vertraute sie Pilgern und Schiffen an, wobei 
es auch Narrentürme als Orte der Einschließung gegeben hat. Auch das 
Narrenschiff, wo der Wahnsinnige dem Wasser überlassen und in seine 
Überfahrt eingeschlossen wurde, die von einer Welt zur anderen führte 
und große symbolische Bedeutung hatte, war eine Verbannung: »Diese 
Reise des Irren ist rigorose Trennung und endgültige Überfahrt« – die 
Situation des Wahnsinnigen besteht darin, »vor den Toren der Stadt ein-
geschlossen zu sein; sein Ausschluss muss ihn einschließen; wenn er 
kein anderes Gefängnis haben kann und soll als die Schwelle selbst, hält 
man ihn an der Schwelle des Übergangs fest. Er wird in das Innere 
des Äußeren gesperrt und umgekehrt.«14 Dieses Modell, das hinter der 
Behandlung der Wahnsinnigen und anderen steckt und das in seiner 

12 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 23, vgl. S. 76f.

13 | Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses 

(1975), Frankfur t a.M. 1976, S.  254f. Die Verbannungen waren dabei von recht-

lichen Disqualifizierungen und Sterbezeremonien begleitet, weil der Leprakranke 

auch für tot erklär t wurde (Michel Foucault, Die Anormalen. Vorlesung am Collège 

de France 1974-1975, Frankfur t a.M. 2003, S. 63ff.). Vgl. Robert Castel, »Die Fall-

stricke des Exklusionsbegrif fs«, in: Heinz Bude, Andreas Willisch (Hg.), Exklusion. 

Die Debatte über die Überflüssigen, Suhrkamp, Frankfur t a.M. 2008, S.  69-86, 

hier: S. 81.

14 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  69

Allgemeinheit für Jahrhunderte für Foucault gleichgeblieben ist, war je-
doch mit verschiedensten Bedeutungen verbunden, und die Geschichte 
des Wahnsinns ist eine Geschichte, wie die Grenzziehungen und ihre je-
weilige Härte und Durchlässigkeit und deren Einbettung in imaginäre 
und symbolische Kontexte sich wandelten. So ist z.B. im Gegensatz zur 
Klassik der Wahnsinn im Symbol- und Bilderhaushalt des Mittelalters 
oder der Renaissance noch verbunden mit einer Kosmologie und einer 
tragischen Erfahrung, wo die Vernunft sich noch beunruhigen lässt und 
es noch, in der Diktion Foucaults, einen Dialog, eine Umkehrbarkeit von 
Vernunft und Wahnsinn gegeben hat und die Grenze nicht so rigide war. 
Der Wahnsinn zeugt hier noch – wie z.B. in den Bildern von Hieronymus 
Bosch – von einer grundlegenden Fremdheit und einem Nichts, wenn 
auch eingebettet in christliche Narrative.15 Die oben genannte massive 
Grenzziehung darf daher nicht, wie vielleicht das Zitat aus Überwachen 
und Strafen nahelegt, als vollkommene Nichtbegegnung gedeutet werden. 
Der Raum der Begegnung war, so Serres, »ein chaotisch strukturierter 
Raum, der ebenso undefinierbar ist wie der Raum jenes Gewässers, auf 
dem das Narrenschiff, Navis Stultifera, umhertreibt«.16 Der Irre verweist 
wie der Leprakranke auch auf eine Hinterwelt (Gottes), die aber mit der 
irdischen Welt fusioniert ist, der Kranke hatte Recht auf Mitleid, er war 
jedem auch nahe, und wegen dieser Nähe und christlichen Inklusions-
semantik und der Heimsuchung der Vernunft durch den Wahnsinn war 
trotz brutaler Praktiken die Welt gastfreundlicher und aufnahmebereiter 
gegenüber diesem, weil der Wahnsinn noch mit wesentlichen Erfahrun-
gen verbunden war und ontologisches Gewicht hatte.17 Mit der Klassik je-
doch strukturiert sich der Raum des Wahnsinns neu. »An die Stelle eines 
Systems unendlich feiner Beziehungen der Nähe und der wechselseitigen 
Wahrnehmung tritt eine grobschlächtige räumliche Zweiteilung: auf der 
einen Seite das Gebiet jeglicher Vernunft und aller Siege, auf der anderen 

15 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S.  23, S.  31ff. Zur Rolle der 

Religion, die auch für eine bestimmte Inklusions- und Exklusionssemantik steht, 

vgl. Cornelia Bohn, Alois Hahn, »Patterns of Inclusion and Exclusion: Property, 

Nation, Religion«, in: Soziale Systeme, 8, 2002, S. 8-26.

16 | Serres, »Geometrie des Nichtkommunizierbaren: der Wahnsinn«, a.a.O., 

S. 239.

17 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S.  67, S.  431; Foucault, 

Psychologie und Geisteskrankheit (1962), Frankfur t a.M. 1969, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Gerhard Unter thurner

Seite das Land, in das ich niemals reisen werde.«18 Die Wahnsinnigen 
sind nicht mehr relativ frei oder in eine Überfahrt eingesperrt, sondern 
werden mit anderen »Unproduktiven« in Internierungshäuser gesteckt. 
Statt dem Schiff und dem Wasser und seiner realen und imaginären Geo-
graphie überlassen, werden die Irren festgesetzt im Hospital. Sie zeugen 
nicht mehr von einer anderen Welt, sondern sind in der Immanenz der 
entstehenden bürgerlichen Ordnung mit deren Arbeitsethos und Moral 
dasjenige, was die bürgerliche Ordnung überschreitet und als Form der 
Unproduktivität nicht mehr tolerierbar ist. Der Wahnsinn wird in der 
klassischen Erfahrung zu einer einfachen Abwesenheit von Vernunft, zu 
Mangel und Nichtsein.19 Arbeit und Müßiggang sind die neue Trennlinie, 
»die den großen Ausschluss der Lepra ersetzt«, die Faulheit stellt für das 
Bürgertum die absolute Revolte dar, und die bürgerliche Gesellschaft »be-
ginnt von einer reinen Arbeit zu träumen, die für sie nur Profit, für die 
anderen nur Tod und moralische Unterwerfung wäre, in der alles Fremde 
im Menschen erstickt und zum Schweigen gebracht würde«.20 Aber auch 
das Land der Unvernunft wird ab dem 18. Jahrhundert zunehmend par-
zelliert, bis das psychiatrische Asyl mit seinen »Geisteskranken« übrig 
bleibt und die Exklusion eine andere Funktion übernimmt als das bloße 
Wegsperren, womit in der Beschreibung schon das von Foucault später so 
genannte Pest-Modell am Werk ist.21

Foucault beschreibt – die Genealogie der Moral von Nietzsche steht da 
natürlich im Hintergrund – die Internierung im Kontext einer gewalti-
gen Moralisierung und Bestrafung, eine »moralische Erfahrung« und ein 
»Moralsadismus« setzt sich durch.22 Und die vermeintliche Objektivität 

18 | Serres, »Geometrie des Nichtkommunizierbaren: der Wahnsinn«, a.a.O., 

S. 239. 

19 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S.  29, S.  65, S.  68ff., S.  77, 

S. 169, S. 253.

20 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft , a.a.O., S. 91, S. 447.

21 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 431, S. 449ff., S. 496.

22 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 114; Foucault, Psychologie 

und Geisteskrankheit, a.a.O., S.  112. Für Foucault war es eine wichtige Frage, 

was die Profanisierung des Heiligen in der Moderne bzw. der »Tod Gottes« für »Ge-

genstände« wie Tod, Sexualität, Verbrechen oder Wahnsinn bedeutet. Lange Zeit 

habe auch »ein schlecht aufgelöster Konflikt« zwischen Autoren wie Blanchot oder 

Bataille und Dumézil und Lévi-Strauss in ihm geherrscht, wobei der gemeinsame 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  71

der im 19. Jahrhundert entstehenden Psychiatrie ist nur auf dem Hin-
tergrund dieses »Moralsadismus« verständlich. Die Geschichte des 
Wahnsinns ist auf der einen Seite die Narration einer zunehmenden Ent-
fremdung (aliénation), wo der Wahnsinn immer mehr zum Schweigen 
gebracht wird, und die Entstehung des psychiatrischen Asyls nur für die 
Wahnsinnigen durch Philippe Pinel, der die Irren von den Ketten befreit 
hat, und Samuel Tuke bedeutet für Foucault nicht eine Zunahme an Hu-
manität – wie in einer bestimmten Psychiatriegeschichte –, sondern eine 
subtilere Kontrolle und noch größere Entfremdung, weil die moralische 
Behandlung im Asyl und die Objektivierung durch die entstehende Psy-
chiatrie ihn vollständig seiner Sprache beraubt. Foucault beschreibt, was 
die Vernunft aus dem Wahnsinn gemacht hat bis hin zur Konstitution als 
»Geisteskrankheit [maladie mentale]« im 19. Jahrhundert, wo der Wahn-
sinn in ein anthropologisches und psychologisches Register einzieht. Der 
Wahnsinn wird eine Sache einer Innerlichkeit, die von Schuld und Angst 
geprägt ist, wie Foucault vor allem dann am psychiatrischen Asyl mit ih-
ren Schweige-, Sichtbarkeits-, Behandlungs- und Verurteilungsordnun-
gen beschreibt.23 Und dies betrifft nicht nur die Subjektivität des Wahn-
sinnigen, sondern bezeichnet auch den homo psychologicus: »Der Mensch 
ist eine psychologisierbare Gattung erst geworden, seit sein Verhältnis 
zum Wahnsinn eine Psychologie ermöglicht hat, d.h. seit sein Verhältnis 
zum Wahnsinn äußerlich durch Ausschluss und Bestrafung und inner-
lich durch Einordnung in die Moral und durch Schuld definiert worden 
ist.«24 Die Vernunft kerkert daher die anderen und sich selbst ein, sie wird 
zur Festung, die kein radikal Fremdes mehr kennt.

Neben dieser Geschichte, die auch Züge einer Verfallsgeschichte hat, 
gibt es jedoch auf der anderen Seite Gegengeschichten in der Geschichte 
des Wahnsinns, wie z.B. eine Geschichte des Imaginären, von Bildern, 
die sich trotz Internierung in die abendländische Erinnerung in einer 

Nenner das Problem der Religion war (Michel Foucault, Wer sind Sie, Professor 

Foucault? [1967], in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-

1969, Frankfur t a.M. 2001, S. 770-793, hier S. 786).

23 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 482ff., S. 500ff., S. 504ff.

24 | Foucault, Psychologie und Geisteskrankheit, a.a.O., S. 113; Foucault, Wahn-

sinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 468.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Gerhard Unter thurner

»konstanten Vertikalen« eingegraben haben, wo der Wahnsinn und die 
Unvernunft als »gewaltige Reserve des Phantastischen« und »Widerstand 
des Imaginären« neben dem Schrecken auch eine große Anziehung 
hatte.25 Foucault verweist auf die Aufwertung des Wahnsinns bei Schrift-
stellern, Malern oder Philosophen bis hin zur Psychoanalyse. So ist der 
Wahnsinn nach Foucault in Hegels Phänomenologie des Geistes aus dem 
»Gebiet des Ausschlusses« befreit worden, bei Nietzsche, Artaud, Höl-
derlin, Goya oder Freud und anderen komme wieder ein ursprüngliche-
rer Wahnsinn zur Sprache – eine Wiederkehr der tragischen Erfahrung, 
wenn auch verwandelt –, der für eine radikale Negativitätserfahrung steht 
und so die Selbstgefälligkeit der neuzeitlichen Vernunft mit ihrem »Mo-
ralsadismus« wieder infrage stellt; wobei die Negativitätserfahrung wie 
bei Goya noch radikalisiert wird im Vergleich zu Hieronymus Bosch, wo 
das Nichts eingebettet ist in eine Kosmologie.26 So beginnt, so Gamm, 
mit der Hereinnahme des Wahnsinns in die Vernunft bei Hegel eine Ge-
schichte, die zunehmend zu einer Selbstkritik und Selbstdestruktion der 
Vernunft führt.27

Der Wahnsinn steht bei Foucault daher nicht nur für das, was die 
Vernunft aus ihm machte, indem sie ihn ausschloss, bis zum verwissen-
schaftlichten Objekt, sondern auch für einen Überschuss: Dessen Ge-
schichte ist daher »die Geschichte des Anderen [l’Autre], dessen, das für 
eine Zivilisation gleichzeitig innerhalb und außerhalb steht, also auszu-
schließen ist (um die innere Gefahr zu bannen), aber indem man es ein-
schließt (um seine Andersartigkeit [alterité] zu reduzieren)«.28 In der Ge-
schichte des Wahnsinns und anderen Texten der 1960er-Jahre Foucaults 
war dieser Überschuss verbunden mit dem Projekt einer Überschreitung 

25 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 9, S. 50, S. 367.

26 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 50, S. 70; Michel Foucault, 

Der anthropologische Zirkel, Berlin 2003, S. 47ff. (hierbei handelt es sich um das 

Schlusskapitel von der Geschichte des Wahnsinns, das in der deutschen Ausga-

be Wahnsinn und Gesellschaft ein Torso ist); Foucault, Psychologie und Geistes-

krankheit, a.a.O., S. 132.

27 | Gerhard Gamm, Der Wahnsinn in der Vernunft. Historische und erkenntniskri-

tische Studien zur Dimension des Anders-Seins in der Philosophie Hegels, Bonn 

1981, S. 177ff.

28 | Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften (1966), Frankfur t a.M. 1971, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  73

(transgression) zu einem radikalen Außen. Das Tragische, der Wahnsinn 
oder die Sexualität bzw. dann immer mehr eine bestimmte Sprache, wie 
sie in der modernen Literatur, aber auch der lacanschen Psychoanalyse 
zum Vorschein kommt, stehen für die Überschreitung abendländischer 
Ordnungen und Kritik abendländischer Subjektivität und Vernunft.29 
Und diese Formen des Außen stehen nicht einfach für andere Möglichkei-
ten oder andere Ordnungen. Die von Foucault thematisierten Formen des 
Außen sind das Außen jeder Ordnung und verweisen auch, ontologisch 
gesprochen, auf eine radikale Negativität im Herzen jeder Ordnung, wo 
das Sein durch eine fundamentale Abwesenheit gekennzeichnet ist: eine 
Leere, ein Nichts an Bedeutung, »ein ontologisch Unbestimmtes von – ge-
genüber der Willkür der differentiellen Bedeutungen – letztlich nichtsig-
nifikativer, entdifferenzierender Natur«, das für »eine unbestimmte Ne-
gation der ganzen Ordnung des Sprachlichen« steht.30 Foucault schreibt 
sich also in eine »Reduktion des Sinns« (Derrida) ein,31 die die Sphäre des 
Sinns, des Subjekts und der Wahrheit mit einem Nicht-Sinn konfrontiert, 
wobei verschiedene Leitfäden wichtig sind und zunehmend die moderne 
Literatur der zentrale wird. Zentrale Leitfiguren sind hier vor allem Geor-
ges Bataille und Maurice Blanchot (neben anderen wie Hölderlin, Artaud, 
Nietzsche, Klossowski). Bei Bataille z.B. konstituieren sich – sehr verein-
facht gesagt – Kulturen über grundlegende Verbote wie z.B. das Inzestver-
bot und das von einer jeweiligen Kultur Ausgeschlossene als Sphäre der 
Heterogenität steht für eine Überschreitung (transgression) dieser Verbote 
und Ordnungen, Annahmen, die auch für Foucault wichtig waren.32 Wie  

29 | Vgl. z.B. Michel Foucault, »Vorrede zur Überschreitung« (1963), in: ders., 

Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfur t a.M. 2001, 

S. 320-342; Michel Foucault; »Das Denken des Außen«, in: ders., Schriften in vier 

Bänden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfur t a.M. 2001, S. 670-697; Mi-

chel Foucault; »Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes«, in: ders., Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfur t a.M. 2001, S. 539-550.

30 | Petra Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen. Foucault, Derrida, Lyo-

tard, München 1994, S. 31, S. 39.

31 | Jacques Derrida, »Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie« (1967), 

in: ders., Die Schrift und die Dif ferenz, Frankfur t a.M. 1976, S.  380-421, hier 

S. 406.

32 | Jedenfalls ergäben sich von den Texten der 1960er-Jahre auch wieder 

Parallelen zur jüngsten Aufnahme des batailleschen Begrif fs der Heterogenität 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Gerhard Unter thurner

Petra Gehring herausgearbeitet hat, verliert sich jedoch bei Foucault zu-
nehmend die Vorstellung, dass das Außen ein Bereich ist, zu dem es zu 
gelangen gälte, auch die Assoziationen verlieren sich, dass es um Grenz
erfahrungen eines Einzelnen geht, sondern wird in Auseinandersetzung 
mit der modernen Literatur mehr als ein innerer Exzess der Ordnung und 
als Produkt eines bestimmten literarischen Schreibens lesbar. Die moder-
ne Literatur wird zum Paradigma, etwas zur Sprache zu bringen, das für 
einen radikalen Nichtsinn steht.33

Ende der 1960er- und Anfang der 1970er-Jahren gibt es nun grund-
legende Veränderungen in der Theorie Foucaults und eine Selbstkritik 
an diesem bestimmten Denken des Außen, was zu Problematisierungen 
und Differenzierungen in Bezug auf den Begriff der Exklusion führt.34 
Auch der Gedanke, dass von einer bestimmten Kunst wie der modernen 
Literatur, die für eine Sprache, die jegliche Bedeutungsordnung desta-
bilisiert, steht oder einem emphatischen Außen wie dem Wahnsinn 
eine Subversion möglich ist, wird nun scharf kritisiert. Der Wahnsinn 
z.B. steht für kein radikales Außen mehr, wie er später sagt: »Es ist eine 
Illusion zu glauben, der Wahnsinn – oder die Delinquenz oder das Ver-
brechen – sprechen zu uns aus einer absoluten Äußerlichkeit [extériorité 
absolue] heraus. Nichts ist unserer Gesellschaft stärker innerlich, nichts 
ist den Wirkungen ihrer Macht stärker innerlich als das Unglück eines 
Wahnsinnigen oder die Gewalttätigkeit eines Kriminellen. Mit anderen 
Worten, man ist immer im Inneren. Der Rand ist ein Mythos. Das Wort 
von außerhalb [dehors] ist ein Traum, den man weiterträumt. Man versetzt 
die ›Wahnsinnigen‹ in das Draußen der Kreativität oder der Monstrosität. 
Und doch sind sie im Netz gefangen, formen sich und funktionieren in 
den Dispositiven der Macht.«35 Foucault kritisiert sich nun für ein Unter-
dem-Pflaster-liegt-der-Strand-Denken und einen »Naturalismus«, den er 
selber in der Geschichte des Wahnsinns betrieben habe, der darin bestehe, 

bei  Laclau (Ernesto Laclau, On Populist Reason, London, New York 2005, 

S. 139ff.).

33 | Gehring, Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 25ff.

34 | Das zeigt sich schon in der Archäologie des Wissens (1969) – siehe Gehring, 

Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 41ff.

35 | Michel Foucault, »Die gesellschaftliche Ausweitung der Norm« (1976), in: 

ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfur t a.M. 

2003, S. 99-105, hier S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  75

dass man »unter der Macht […] die Dinge selbst in ihrer ursprünglichen 
Lebendigkeit wiederauffinden muss: hinter den Mauern des Irrenhauses 
die Spontaneität des Wahnsinns, durch das Strafsystem hindurch die ge-
neröse Umtriebigkeit der Delinquenz und unter dem sexuellen Verbot 
die Unverdorbenheit des Begehrens«.36 Ob diese Selbstinterpretation der 
Geschichte des Wahnsinns gerecht wird, sei mit Fragezeichen versehen. 
Entscheidend ist, dass Foucault nicht mehr Sinnverhältnisse auf einen 
Nichtsinn und nichtsignifikante Rede durchstößt und so einen Indiffe-
renzpunkt des Nichtsinns anzielt, sondern Sinnverhältnisse werden nun 
als Machtverhältnisse dechiffriert. 

Das Modell von Grenze und Überschreitung wird jedoch schon vor-
her historisiert und infrage gestellt: Während Foucault in seinen ersten 
Bemerkungen zum Gefängnis Anfang der 1970er-Jahre noch sagen konn-
te: »Mein Thema ist also das Problem der Überschreitung [transgression] 
von Gesetzen und der Unterdrückung ungesetzlichen Verhaltens«,37 so 
wird kurze Zeit später diese Orientierung am Gesetz, Verbot und der 
Unterdrückung/Repression problematisiert. Eine Machttheorie, die an 
Verbot und Gesetz orientiert ist, nennt er eine juridische Machtkonzep-
tion und historisch gesehen charakterisiert diese Feudalgesellschaften.38 
Diese Verschiebung und Kritik betrifft nun auch den Begriff der Exklusi-
on, wie es z.B. in der Vorlesung Die Strafgesellschaft von 1972/73 deutlich 
wird. Die Vorlesung beginnt mit einer kleinen Auseinandersetzung mit 
Claude Lévi-Strauss’ Unterscheidung von zwei Weisen des Umgangs mit 
gefährlichen Individuen, von Anthropophagie und Anthropemie: Wäh-
rend Erstere Individuen und ihre gefährlichen Kräfte einverleiben, um 
diese zu neutralisieren und anzueignen (mit dem Kannibalismus als ex-
tremster Form), stehen Letztere für ausstoßende, ausspeiende Kulturen 
(von griechisch emein, deutsch erbrechen), d.h. dafür, »jene gefährlichen 

36 | Michel Foucault, »Nein zum König Sex« (1977), in: ders., Schriften in vier 

Bänden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfur t a.M. 2003, S. 336-353, hier 

S. 348. 

37 | Michel Foucault, »Ein Problem interessier t mich seit langem: das Problem 

des Strafsystems« (1971), in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 

2, 1970-1975, Frankfur t a.M. 2002, S. 250-255, hier S. 251.

38 | Michel Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung am Collège de 

France 1975-1976, Frankfur t a.M. 2001, S. 39ff.; Michel Foucault, Der Wille zum 

Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 (1976), Frankfur t a.M. 1977, S. 103ff., 161ff.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Gerhard Unter thurner

Individuen aus dem sozialen Körper auszustoßen und sie zeitweilig oder 
für immer in eigens für diesen Zweck bestimmten Einrichtungen zu iso-
lieren und von der Berührung mit anderen Menschen auszuschließen«.39 
Anthropemie ist also durch Exklusion gekennzeichnet. Diese reinliche 
Trennung zweier Strategien ist für Foucault unzureichend, weil die bei-
den Praktiken zumeist vermischt sind. Zudem weist Foucault die Begrif-
fe der Exklusion (exclusion), der Überschreitung (transgression) und der 
Grenze (limite), alles Konzepte, die für ihn früher zentral waren, als unzu-
reichend zurück. Der Begriff des Ausschlusses ist ihm nun »zu weit und 
vor allem zu vieldeutig und zu artifiziell«, er beziehe sich auf den »Status 
eines aus dem Feld der gesellschaftlichen Repräsentationen ausgeschlos-
senen Individuums« und er wäre nur das Gesamtergebnis »einer Reihe 
von Strategien und Taktiken der Macht, die der Begriff des Ausschlus-
ses nicht erreichen kann«.40 Er situiert nun die Begriffe von Ausschluss, 
Überschreitung, der auf Grenze und Gesetz verweist, auf der Ebene 
der »Repräsentation« oder der »Geschichte der Mentalitäten [histoire de 
mentalités]«.41 Analog wie Deleuze in seinem Nietzsche-Buch die Reprä-
sentation der Macht als Verfälschung ihrer Wirkungsweise interpretiert 
und analog wie Deleuze/Guattari im Anti-Ödipus (1972) dem Theater 
der Repräsentation und dem ödipalisierten Unbewussten ein anödipales 
und eine »Mikrophysik des Unbewussten« entgegengesetzt haben, stellt 
Foucault der Ebene der Repräsentation eine »Mikrophysik der Macht« 
entgegen, von der die Repräsentation abgeleitet ist.42 Während er in der 
Geschichte des Wahnsinns noch betont hat, dass die Exklusion nicht auf 
ihre soziale Funktion des Ausschlusses reduziert werden kann, sondern 
auch die kulturellen Bedeutungen und Repräsentationen mitbeachtet 

39 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen (1955), Frankfur t a.M. 1978, S.  383; 

Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesung am Collège de France 1972-

1973, Berlin 2015, S. 13ff.

40 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 15f.

41 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S.  15, S.  17; Michel Foucault, 

Die Macht der Psychiatrie. Vorlesung am Collège de France 1973-1974, Frank-

fur t a.M.  2005, S.  29. Hier findet sich auch eine Selbstkritik an Wahnsinn und 

Gesellschaft.

42 | Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie (1962), Hamburg 1991, 

S. 88ff.; Gilles Deleuze, Félix Guattari: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophre-

nie I (1972), Frankfur t a.M. 1974, S. 33, S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  77

werden müssen und die Internierung zum Ausdruck einer kulturellen 
Erfahrung gemacht wurde – ein Ausdrucksmodell, das er neben dem Be-
griff der Erfahrung in der Archäologie des Wissens (1969) kritisierte –, ist 
nun der Ausschluss Ergebnis von Machttechniken.43 Dahinter steht auch 
der von Foucault aufgemachte Gegensatz von Sinn- und Machtanalysen, 
von Sinn und Kraft und somit »die Ablehnung von Analysen, die sich auf 
das symbolische Feld oder auf den Bereich signifikanter Strukturen be-
ziehen«, denen »der Rückgriff auf Analysen, die in Begriffen der Genea-
logie von Kräfteverhältnissen, strategischen Entwicklungen und Taktiken 
geleistet werden«, entgegengesetzt wird.44 So geht es Foucault, wie Jürgen 
Link hinweist, darum, »geistestypologische und kulturtypologische Tota-
lisierungen am Leitfaden der Semantik zu verabschieden«, was zu einer 
einseitigen Abgrenzung von Semantik, Signifikantenlogiken und des Be-
griffs der Ideologie führe.45 Durch Foucaults Selbstkritik wird zudem ver-
wischt, dass die Analyse des Imaginären, der Bilder, der Vorstellungen in 

43 | Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S.  92, S.  97; Michel 

Foucault, Histoire de la folie à l’âge classique (1961), Paris 1995, S. 92, S. 116 

(diese Stellen gehört zum Kapitel »Le monde correctionnaire«, das in der deut-

schen Ausgabe nicht übersetzt wurde); Foucault, Die Macht der Psychiatrie (1973-

1974), S.  29. Foucault hatte schon in der Archäologie des Wissens (1969) den 

Mentalitätenbegrif f problematisier t, der eine zu große Einheitlichkeit suggerier te 

(Michel Foucault, Archäologie des Wissens [1969], Frankfur t a.M. 1973, S. 34). 

Die einfache Abgrenzung zum Mentalitätenbegrif f und zur Mentalitätengeschichte 

verwischt aber die komplexen Bezüge und die Nähe, die Foucault zu dieser und der 

Annales-Schule hat (siehe z.B. Ulrich Brieler, Die Unerbittlichkeit der Historizität. 

Foucault als Historiker, Köln, Weimar, Wien 1998, S. 67ff., 227ff.; Peter Schöttler, 

»Mentalitäten, Ideologien, Diskurse. Zur sozialgeschichtlichen Thematisierung der 

›dritten Ebene‹«, in: Alf Lüdke (Hg.), Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion histori-

scher Erfahrungen und Lebensweisen, Frankfur t a.M., New York 1989, S. 85-136).

44 | Michel Foucault, »Gespräch mit Michel Foucault« (1977), in: ders., Schriften 

in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfur t a.M. 2003, S. 186-

213, hier S. 192.

45 | Jürgen Link, »Warum Foucault aufhörte, Symbole zu analysieren: Mutmaßun-

gen über ›Ideologie‹ und ›Interdiskurs‹«, in: Gesa Dane, Wolfgang Eßbach, Christa 

Karpenstein-Eßbach, Michael Makropoulos (Hg.), Anschlüsse. Versuche nach 

Michel Foucault, Tübingen 1985, S. 105-114, hier S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Gerhard Unter thurner

der Geschichte des Wahnsinns viele Differenzen in Bezug auf die soziale 
Exklusion sichtbar machte.

Im Verlauf der 1970er-Jahre wird nun wichtig, dass Exklusion für ihn 
eine negative Machttechnik ist, und die Macht nur negativ zu denken be-
deutet nun eine eingeschränkte Theorie, die den historischen Gegeben-
heiten nicht gerecht wird. Foucault kritisiert sich nun dahin, dass er selbst 
an so einer negativen Machtkonzeption orientiert gewesen sei und für die 
Geschichte des Wahnsinns wäre das auch ausreichend gewesen, weil bis 
ins 18. Jahrhundert der Wahnsinn tatsächlich vor allem nur ausgeschlos-
sen wurde. Lange Zeit habe er selbst nur die Frage gestellt, was in einer 
Gesellschaft ausgeschlossen werde, am Gefängnis sei ihm klargeworden, 
dass es auch eine positive Funktion hat. Und daher gehe es nun darum, 
eine positive oder produktive Machtkonzeption zu entwickeln, die nicht 
einseitig am Unterdrücken oder Ausschließen orientiert sei.46 Frühere 
Thesen Foucaults, dass auch Ausschließungen und negative Prozeduren 
produktiv sind wie in der Ordnung des Diskurses (1971), wo der Begriff Ex-
klusion noch eine zentrale Rolle hatte, übergeht er damit, da nun Pro-
duktivität einseitig mit dem Positiven verbunden wird.47 Zudem ging es 
auch in der Geschichte des Wahnsinns – und daher darf man sich von 
Foucaults Selbstinterpretation nicht verwirren lassen –, darum, dass die 
Exklusion nicht nur eine negative Funktion hat, sondern auch eine posi-
tive und die Produktivität, d.h. die Produktion von bestimmten Subjekti-
vitäten, wird natürlich ebenfalls thematisiert (der homo psychologicus und 

46 | Michel Foucault, »Die Machtverhältnisse gehen in das Innere der Körper 

über« (1977), in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-

1979, Frankfur t a.M. 2003, S.  298-309, hier S.  299; Michel Foucault, »Michel 

Foucault über Attica« (1974), in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. 

Band 2, 1970-1975, Frankfur t a.M. 2002, S.  654-667, hier S.  656. Foucault, 

Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 250.

47 | Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses (1972), Frankfur t a.M. 1991, 

S.  25. Vgl. Foucault, »Die Machtverhältnisse gehen in das Innere des Körpers 

über«, a.a.O., S. 300, wo er davon spricht, dass er gerne die negative Machtkon-

zeption von Die Ordnung des Diskurses über Bord werfen möchte. Dass auch das 

Gesetz oder das Verbot produktiv sind, wie es dann z.B. Judith Butler in Bezug auf 

die Psychoanalyse herausarbeitet, verwischt sich dabei ebenso, auch wenn Butler 

mehr in eine juridische Machtkonzeption rübergleitet (Judith Butler, Psyche der 

Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfur t a.M. 2001).

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  79

der Wahnsinnige, wie er z.B. im Asyl produziert wird).48 Die Geschichte 
des Wahnsinns ist genauso eine Genealogie der modernen Seele und ei-
ner strafenden Vernunft wie Überwachen und Strafen.

In Bezug auf das Thema Ein- und Ausschluss schlägt nun Foucault in 
Die Anormalen (1974-1975) und Überwachen und Strafen (1975) ein anderes 
Modell neben dem der Lepra vor, und zwar das Modell der Pest, und meint: 
»Im Hinblick auf die Kontrolle der Individuen hat der Okzident nur zwei 
große Modelle gekannt, zum einen den Ausschluss [exclusion] des Lepra-
kranken, zum anderen den Einschluss [inclusion] des Pestkranken. Dass 
man an die Stelle des Ausschlusses des Leprakranken den Einschluss 
des Pestkranken gesetzt hat, scheint mir ein bedeutsames Phänomen des 
18. Jahrhunderts zu sein.«49 Es handelt sich um »zwei Methoden, Macht 
über die Menschen auszuüben, ihre Beziehungen zu kontrollieren und ihre 
gefährlichen Vermischungen [mélanges] zu entflechten«.50 Während das 
Modell der Lepra, wie erwähnt, für eine rigide Zweiteilung stand, für eine 
Verbannung und Aussetzung, die so Foucault bis Ende des 17.  Jahrhun-
derts vorherrschend war, wird nun langsam das Modell der Pest hegemo
nial. Beim Modell der Pest, das für die Disziplinartechniken zentral wird, 
wird die zweiteilende Grenzziehung durch vielfältige Trennungen und 
Parzellierungen abgelöst. Beim Kampf gegen die Pest werden die Leute 
eingeschlossen, Gesunde und Kranke, jedem wird sein Platz zugeteilt, die 
Stadt wird gerastert und dokumentiert, d.h. es wird Wissen generiert und 
überwacht. »Der Raum erstarrt zu einem Raum von undurchlässigen 
Zellen. Jeder ist an seinen Platz gebunden. Wer sich rührt, riskiert sein 
Leben: Ansteckung oder Bestrafung.«51 Das Pestmodell steht für diesen 
überwachten Raum der Quarantäne, der nicht mehr verbannt und ver-
jagt, sondern einschließt. Insofern ist für Foucault eine produktive Macht 
am Werk, die auch wissenserzeugend verfährt, alles, um die Gefahr der 

48 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O., S. 68-98, S. 482ff.; Foucault, 

Histoire de la folie à l’âge classique, a.a.O., S. 96 (»Car l’internement n’a pas joué 

seulement un rôle négatif d’exclusion; mais aussi un rôle positif d’organisation« 

[»Denn die Internierung hat nicht nur eine negative Rolle der Exklusion gespielt, 

sondern auch eine positive Rolle der Organisation«, Übers. G.U.]).

49 | Foucault, Die Anormalen, a.a.O., S. 65 (Übersetzung geändert, da im zweiten 

Satz versehentlich im Deutschen das Gegenteil steht).

50 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 255.

51 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Gerhard Unter thurner

Ansteckung zu bannen bzw. »Gesundheit, Leben, Langlebigkeit und 
Kraft der Individuen zu maximieren«.52 Foucault verweist dabei auch auf 
die Literatur, die aus der Pest ein »Fest« machte, wo es um das »Aufhe-
ben der Gesetze und Verbote; das Rasen der Zeit; die respektlose Vermi-
schung der Körper; das Fallen der Masken und der Einsturz der festgeleg-
ten und anerkannten Identitäten, unter denen eine ganz andere Wahrheit 
der Individuen zum Vorschein kommt«, geht.53 Gegen diesen Traum gab 
es jedoch den politischen Traum der Überwachung und der Disziplinen, 
die gegen die Angst vor den Ansteckungen reagierte, wobei sich diese 
nicht nur auf die Pest, sondern auch auf Aufstände, Verbrechen etc. be-
zog. Diese Unordnung, dieses Fliehen, diese Ansteckung, diesen vielfäl-
tigen Austausch innerhalb einer Masse bzw. einer »gefährlichen Menge 
[multitudes confuses]«, soll mittels der Disziplin gebändigt werden, diese 
ist »festsetzend, bringt Bewegung zum Stillstand«, verwandelt die Menge 
[multitude] in eine »geordnete Vielheit [multiplicité ordonné]«, individuali-
siert und ökonomisiert den Körper des Einzelnen und ist eine »Antideser-
tions-, Antivagabondage- und Antiagglomerationstaktik«.54 Jeder Masse-
neffekt, jede Ansteckung und jede Deterritorialisierung soll vermieden 
werden. Die Angst richtet sich hier nicht auf den Wahnsinn, sondern vor 
allem auf die Illegalitäten des Volkes, auf den Angriff der Arbeiter auf 
das bürgerliche Eigentum, deren »Kriminalität« gilt es nun Einhalt zu 
gebieten, zuerst in ihren Verstößen, dann aber auch in Bezug auf den Ar-
beiterkörper, der an den kapitalistischen Produktionsprozess gebunden 
werden soll, denn »alles, was den Körper des Arbeiters der Arbeitskraft 
betrifft, alles, was sie ihrer Nutzung durch den Kapitalismus entziehen 
kann«, ist nun moralisch verwerflich und böse – jede Ökonomie der Ver-
schwendung (Feste, Faulheit, Lotterie, Nichtsparen, Trunksucht, sexuelle 
Befriedigung außerhalb der Familie …) soll abgeschafft werden und die 
Lebenszeit muss ökonomisiert, vollständig nutzbar werden und Arbeits-
zeit und Zeit des Sparens werden, wie Foucault auch an der Einführung 

52 | Foucault, Die Anormalen, a.a.O., S. 67.

53 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 254.

54 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 183, S.  190, S.  258, S.  281; 

vgl. Foucault, Die Macht der Psychiatrie, a.a.O., S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  81

der Sparbücher zeigt.55 Im Unterschied zu Überwachen und Strafen (1975) 
wird in Die Strafgesellschaft (1972-1973) dabei – neben der zentralen Rolle 
der Ökonomisierung der Zeit – stärker die Moralisierung des Lebens der 
Arbeiter betont und analog wie in der Geschichte des Wahnsinns die zen-
trale Rolle der Quäker in der Verwandlung der Welt in eine »Buß- und 
Besserungsanstalt« (penitentiary) analysiert.56 

Die Ökonomisierung und Disziplinierung der Körper geschieht nun 
mittels Übungen, Dressuren, Überwachung und Normalisierung in Fab-
rik, Schule, Militär, Gefängnis etc. Ein anderes Zeichenregime bzw. Be-
setzung (investissement) des Körpers ist hier am Werk: Nicht mehr geht 
es um das Mal/die Brandmarkung (marque) der Körper wie in der Folter 
oder Marter in Souveränitätsgesellschaften, sondern am Körper werden 
durch die Disziplinierung Spuren (traces) in Form von Gewohnheiten 
(habitude) hinterlassen, die zwar die Kräfte des Körpers steigern, aber 
nur im Dienst der Unterwerfung – die Körper werden von dem, was sie 
können, abgespalten.57 Die Macht »vollzieht sich nicht mehr über die fei-
erliche, sichtbare, rituelle Form der Souveränität, sondern über die Ge-
wohnheit«, die »die Form der Norm«, der Normalisierung hat.58 Damit 
zeigt sich für Foucault auch ein entscheidender Bedeutungswandel in der 
»Geschichte der Gewohnheiten«: Während im 18. Jahrhundert der Begriff 
der Gewohnheit wie z.B. bei David Hume oder der politischen Theorie 
einen kritischen Charakter hat, da damit die Künstlichkeit von Pflich-
ten, Autoritäten, metaphysischen Notwendigkeiten nachgewiesen wird, 
wird er im 19. Jahrhundert zu einem Begriff, der Herrschaftsordnungen 
stützt. Die Gewohnheit wird präskriptiv verwendet, man muss sich ihr 
unterwerfen und dies betrifft vor allem die Besitzlosen. Denn während 

55 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 239ff., S. 266ff., S. 290f., S. 315; 

Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 193.

56 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 145, S. 147, S. 159. Vgl. Bernard 

E. Harcourt, »Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault, Die Strafgesell-

schaft (1972-1973), Frankfur t a.M. 2015, S. 396ff.

57 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S.  169f., S.  177. Den spinozis-

tisch-nietzscheanischen Background dieser Konzeption beleuchtet Friedrich Bal-

ke, »Der Körper des Philosophen im Zeitalter der Biopolitik«, in: Mirjam Schaub, 

Stefanie Werner (Hg.), Körper-Kräfte. Diskurse der Macht über den Körper, Biele-

feld 2004, S. 131-158. 

58 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 325. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Gerhard Unter thurner

die Besitzenden sich über den Vertrag aneinander binden und damit ihr 
Eigentum garantieren, werden die Besitzlosen mittels Gewohnheit an den 
kapitalistischen Produktionsapparat gebunden.59 Der körperliche Zwang, 
der hier herrscht im Antrainieren von Gewohnheiten – die einverleibten 
Machtverhältnisse –, zeigt auch einen weiteren Grund, warum Foucault 
den Begriff der Überschreitung (transgression) nicht mehr geeignet hält: 
»Gegen den Zwang zu kämpfen, ist nicht dasselbe wie sich über ein Ver-
bot hinwegzusetzen, dieses kann jenes nicht ersetzen. Die Überschrei-
tung zu praktizieren bedeutet, für einen Moment, an einem Ort, für eine 
Person das Gesetz gegenstandslos und ohnmächtig zu machen; in die 
Dissidenz einzutreten bedeutet diese Verbindung, diesen Zwang zu be-
kämpfen.«60 Überschreitung ist nun nicht nur auf der Ebene der Reprä-
sentation als abgeleiteter Ebene situiert, sondern sie wird als historisch 
unzureichend, da sie dem Machttypus der Souveränität entspricht und im 
Zeitalter der Normalisierung, wie er später sagen wird, »eine nostalgische 
Rückwendung in der Geschichte« ist.61 

Die Einsperrung hat nun nicht mehr den Zweck wie im 18. Jahrhun-
dert, die gegenüber der Familie, sozialen Gruppe oder lokaler Gemein-
schaften ins Abseits Gedrängten und Marginalisierten aus dem Verkehr 
zu ziehen. Im 19. Jahrhundert hatte die Einsperrung (in Fabrik, Schule, 
Gefängnis, Anstalt etc.) eine andere Funktion: »Die Einschließung [réclu-
sion] des 18. Jahrhunderts, die den Einzelnen aus der sozialen Umgebung 
ausschließt, lässt sich also der Einschließung des 19. Jahrhunderts entge-
gensetzen, die den Einzelnen an die Apparate zur Erzeugung, Bildung, 
Umerziehung oder Besserung der Produzenten binden will. Es handelt 
sich um eine Einbindung [inclusion] durch Ausschluss [exclusion].«62 Die 

59 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 322ff.

60 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S.  161. Zur Gewohnheit: Foucault, 

Die Strafgesellschaft, a.a.O., S.  322ff. Vgl. Gamm, Der Wahnsinn in der Ver-

nunft, a.a.O., S. 169, der anhand von Hegel und Foucault zeigt, wie im Begrif f der 

Gewohnheit »eine ganze Maschinerie von Gewalt wirkt«.

61 | Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.O., S. 179, S. 176.

62 | Michel Foucault, »Die Wahrheit und die juristischen Formen« (1974), in: ders., 

Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 2, 1970-1975, Frankfur t a.M. 2002, 

S. 669-792, hier S. 758; Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.O., S. 286f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  83

Disziplinarmacht inkludiert daher alle, und niemand ist mehr gänzlich 
außen. Es gibt keine »vage Hölle« eines Außen – die Diziplinarmacht 
geht mit allem »haushälterisch um, auch mit seinem Sträfling. Und es 
will auch nicht den verlieren, den es disqualifiziert hat.«63 Wer auf der 
einen Seite ausgeschlossen wird, landet nur in einem anderen Innen. Die 
Exklusion im Sinne der Verbannung ist nicht mehr vorgesehen, sondern 
es bilden sich »Sonderterritorien« (Link) – oder wie es Luhmann formu-
liert: »Abweichendes Verhalten ist nicht mehr Grund für Exklusion, son-
dern für Sonderbehandlung zum Zwecke der Inklusion.«64 

Geschichtlich gesehen, auch wenn das Modell der Pest zunehmend 
dominanter wird, überlagern sich für Foucault jedoch die beiden Model-
le, denn das Eigentümliche des 19. Jahrhunderts besteht darin, auf den 
Raum der Ausschließung die Disziplin anzuwenden. Man »›verpestet‹ die 
Aussätzigen, indem man auf die Ausgeschlossenen die Taktik der indivi-
dualisierenden Disziplinen anwendet«, andererseits verewigt die »hartnä-
ckige Grenzziehung zwischen dem Normalen und dem Anormalen […] 
die zweiteilende Stigmatisierung und die Aussetzung des Aussätzigen«, 
womit das Lepra-Modell wieder zum Tragen kommt – das psychiatrische 
Asyl, die Strafanstalt etc. funktionieren daher im 19. Jahrhundert als Ins-
titutionen der Zweiteilung und der Parzellierung zugleich.65 Insofern ist 

63 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 388.

64 | Niklas Luhmann, »Jenseits von Barbarei«, in: ders., Gesellschaftsstruktur 

und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Band 

4, Frankfur t a.M. 1999, S.  138-150, hier S.  144; Jürgen Link, Versuch über den 

Normalismus. Wie Normalität produziert wird, 3., ergänzte, überarbeitete und neu 

gestaltete Auflage, Göttingen 2006 (erste Aufl. 1997), S. 57.

65 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S.  256. Vgl. dazu Robert Cas-

tel, Die psychiatrische Ordnung. Das goldene Zeitalter des Irrenwesens (1976), 

Frankfur t a.M. 1979, S.  106ff. In Foucault, Die Anormalen, a.a.O., S.  65ff., hat 

es im Unterschied zu Überwachen und Strafen (1975) eher den Anschein, dass 

das Modell der Lepra historisch abgelöst wurde vom Modell der Pest. Urs Stäheli 

sieht gerade in der Überlappung von Lepra und Pest, von Zweiteilung und Parzel-

lierung die Möglichkeit, »die binaristische Inklusions-/Exklusions-Form« von Luh-

mann (man ist entweder drinnen der draußen) zusammenzudenken mit Foucaults 

normalitätstheoretischen Analysen, da Luhmanns digitales Modell durch ein 

analoges ergänzt wird und es dadurch möglich wird, eine dif ferenzier tere Analyse 

von Inklusion und Exklusion zu liefern (Urs Stäheli, »Semantik und/oder Diskurs: 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Gerhard Unter thurner

es Einschluss, der auch ein Ausschluss ist – »inkludierende Exklusion« 
wurde das genannt im Gegensatz zur Totalexklusion der Lepra oder der 
Exklusion als Verbannung.66 

In Bezug auf Foucaults Kritik am Exklusionsbegriff zu der Zeit könn-
te man verschiedene Ebenen unterscheiden: Die Kritik bezieht sich vor 
allem auf die Exklusion im Sinne einer Verbannung oder Aussetzung 
bzw. ist auch seiner Unterbestimmung der negativen Machttechniken 
geschuldet. Foucault hat ja trotz seiner Kritik in den 1970er-Jahren den 
Begriff der Exklusion nicht verabschiedet und auch nicht sein Denken 
von begrenzten und exklusiven Ordnungen. Er hat auch ohne Probleme 
den Begriff der Exklusion später verwendet.67 Zudem ist in Bezug auf das 
Lepra-Modell zu sagen, was oben schon teilweise erwähnt wurde: Das Le-
pra-Modell wird zur Zeit von Überwachen und Strafen durch die Abblen-
dung der früher thematisierten verschiedenen geschichtlichen Zweitei-
lungen vereindeutigt. Und die Unterscheidung normal-anormal ist nicht 
einfach mit dem Lepramodell zusammengehörig, sondern die moderne 
Form der Zweiteilung. 

Entscheidend für das Thema Exklusion ist daher die Differenz nor-
mal-anormal bzw. wird nach Foucault überhaupt diese Differenz zur 

›Updating‹ Luhmann mit Foucault«, in: kultuRRevolution, 47, 2004, S. 14-19, hier 

S. 16).

66 | Cornelia Bohn, Inklusion, Exklusion und die Person, Konstanz 2006, S.  16; 

Markus Schroer, »Die im Dunklen sieht man doch. Inklusion, Exklusion und die 

Entdeckung der Überflüssigen«, in: Heinz Bude, Andreas Willisch (Hg.), Exklusion. 

Die Debatte über die Überflüssigen, Suhrkamp, Frankfur t a.M. 2008, S. 178-194, 

hier S. 186. Robert Castel schlägt vor, das Modell der »vollständigen Ausgrenzung 

aus der Gemeinschaft« für die Vertreibung z.B. der Juden oder andere Verbannun-

gen bis hin zur Tötung und dem Genozid als äußerster Form der Ausschlusspolitik 

zu verwenden und das Modell der Lepra und der Pest von Foucault zum Ensemb-

le von Ausschlusspraktiken« zu rechnen, die »im Aufbau geschlossener Räume, 

die von der Gemeinschaft abgetrennt sind, sich jedoch innerhalb der Gemein-

schaft befinden« (Castel, »Die Fallstricke des Exklusionsbegrif fs«, a.a.O., S. 81), 

bestehen.

67 | Vgl. bspw. Michel Foucault, »Die politische Technologie der Individuen« 

(1984), in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 4, 1980-1988, 

Frankfur t a.M. 2005, S. 999-1015, hier S. 1000; vgl. Klaus Lichtblau, Das Zeital-

ter der Entzweiung, Berlin 1999, S. 282, S.369.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  85

zentralen Leitdifferenz seit 200 Jahren. In der Normalisierung entdeckt 
er daher einen zentralen Faktor der Produktion moderner Subjekte. 
Foucault meint mit Normalität keine ahistorische Alltäglichkeit, die Nor-
men der Normalisierung sind auch keine juristische Normen. Wenn man 
einen weiteren Begriff der Norm bevorzugt, könnte man sagen, den juri-
dischen Normen, die Foucault vor allem als Verbote denkt, werden nor-
malisierende Normen gegenübergestellt. Jedenfalls: »Das Verhältnis von 
Gesetz und Übertretung verschiebt sich zur Relation zwischen Norm und 
Abweichung, und der schlagende Charakter des Gesetzes wird von der 
normativen, normierenden und normalisiserenden Funktion der ›Norm‹ 
unterlaufen.«68 Foucault erwähnt in Überwachen und Strafen Gesund-
heits- und Arbeitsnormen (zusammen mit einer standardisierten Erzie-
hung und Normalschulen).69 Normalisierung heißt nun, die Einzelnen in 
einem homogenen Vergleichsfeld zu situieren und auf eine Norm, eine 
Regel zu beziehen, die ein Mindestmaß, ein Durchschnitt oder ein Opti-
mum ist, und sie in Bezug auf diesen Wert zu differenzieren, in Konkur-
renz zu setzen wie z.B. in der Schule mit dem Notensystem. Es gibt daher 
Ränge, Stufen, Punktelisten, Noten, Normalisierung ist homogenisierend 
und individualisiert zugleich, und als äußerste Grenze gibt es die An-
ormalität.70 Die Beispiele, die Foucault bringt, sind vor allem solche des 
Militärs, der Schule, der Fabrik. So tritt an die Stelle von Standeszugehö-
rigkeiten »ein System von Normalitätsgraden, welche die Zugehörigkeit 
zu einem homogenen Gesellschaftskörper anzeigen, dabei jedoch klassi-
fizierend, hierarchisierend und rangordnend wirken«.71 

Obwohl in Überwachen und Strafen auch das Thema Durchschnitt 
und Normalitätsgrade erwähnt wird, ist die Normalisierung hier noch 
stärker eine Normung und Normierung, eine präskriptive Norm ist zen-
tral und vor allem auf den nutzbaren Körper bezogen.72 Eine politische 
Anatomie des Körpers ist am Werk, die der Dressur dient, und dabei 
vor allem der Dressur des Arbeiterkörpers. Aber Foucault ist bei dieser 

68 | Joseph Vogl, Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik, Zürich 2010, S. 79.

69 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 237.

70 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 236.

71 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 237. 

72 | Link liest die Normalisierung in Überwachen und Strafen als industrielle 

Normung – Link, Versuch über den Normalismus, a.a.O., S. 117ff.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Gerhard Unter thurner

Form der Normalisierung und Norm nicht stehen geblieben. Denn 
»wenn man nicht auf die Armee, auf die Werkstätten, die Grundschu-
len sieht, sondern auf die Bußtechniken der Gewissensbehandlung […], 
so sieht man eine Besetzung [investissement] des Körpers heraufziehen, 
die keine Investition [investissement] in einen nützlichen Körper ist und 
keine, die etwa auf der Ebene seiner Fähigkeiten sich abspielte, sondern 
eine, die auf der Ebene des Begehrens [désir] und des Anstands liegt«.73 
Die Thematisierung des Begehrens und der Sexualität und damit auch 
anderer Körper führt dabei zu einer Verschiebung, wie man es in der 
unmittelbar nach Fertigstellung von Überwachen und Strafen gehalte-
nen Vorlesung Die Anormalen (1974-1975) zeigen könnte, die die Nor-
malisierung stärker im Kontext eines medizinischen Denkens behan-
delt. Foucault zeigt in dieser Vorlesung, wie Wahnsinn, Verbrechen und 
Monstrosität im Zuge einer Pathologisierung im 19. Jahrhundert eine 
enge Verbindung eingegangen sind – der Wahnsinn wurde als Krank-
heit und Gefahr bestimmt und der Verbrecher mit einer monströsen 
und krankhaften Natur ausgestattet – und die Psychiatrie als Gestalt ei-
ner »öffentlichen Hygiene« entstand, die die Gesellschaft vor »gefährli-
chen Individuen« als den Anormalen schützen sollte. Durch die Somati-
sierung der Psychiatrie und der Thematisierung des Kindes und seiner 
Sexualität entsteht ein »Körper dahinter«, der hinter der Anormalität 
entdeckt wird, und dieser Hinterkörper ist der Körper der Familie, der 
Vorfahren, der Vererbung. Alle Symptome oder Unregelmäßigkeiten 
des Verhaltens können nun zu Zeichen einer Evolution und Entwick-
lung gemacht und diese ätiologisch auf eine Ursache zurückbezogen 
werden, die Degeneration und Entartung. Mit diesem Körper der Ver-
erbung wird die Psychiatrie im 19. Jahrhundert zur »Wissenschaft vom 
biologischen Schutz der Gattung« – der Gesellschaftskörper wird zu ei-
ner biologischen Realität, offen für medizinische und bevölkerungspo-
litische Eingriffe.74 Die Lesbarkeit der Welt erstreckt sich nun auf jedes 
Detail und im Zeichen des Verdachts und der »Spurensicherung« wird 

73 | Foucault, Die Anormalen, a.a.O., S. 258. 

74 | Foucault, Die Anormalen, a.a.O., S. 174-177, S. 416 f f; vgl. Castel, Die psych-

iatrische Ordnung, a.a.O., S. 290. Die Orientierung am Biologischen ist für Jürgen 

Link ein zentraler Gesichtspunkt des von ihm so bezeichneten Protonormalismus 

(Link, Versuch über den Normalismus, a.a.O., S. 231).

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  87

der Körper und sein Verhalten, so Joseph Vogl, in Spuren zerlegt, die 
Indizien für eine verborgene Wahrheit werden, um den Einzelnen auf 
eine »Individualität« festzulegen und zum »Fall« zu machen.75 Der An-
ormale ist kein politischer Gegner, sondern eine biologische Gefahr für 
den Gesellschaftskörper. Mit dieser Thematisierung des Gesellschafts-
körpers in der Psychiatrie kommen andere Normen und eine andere 
Form der Normalisierungen in den Blick, die das Normverständnis der 
Disziplinarmacht überschreitet.

Im Kontext des von Foucault neben der Souveränitätsmacht und Dis-
ziplinarmacht analysierten dritten Machttypus – der Biomacht bzw. der 
Sicherheit – wird nun eine Regulierung des Bevölkerungskörpers be-
schrieben, die das Leben steigert, verbessert, optimiert (mittels Hygiene, 
Geburtenkontrolle, Gesundheitspolitik etc.), wobei die Normen einen fle-
xibleren Charakter annehmen.76 Und hier führt Foucault in der Vorlesung 
Sicherheit, Territorium, Bevölkerung (1977-1978) ein entsprechendes drittes 
Modell neben Lepra und Pest ein, das Modell der Pocken, das nun den 
Sicherheitsdispositiven der Regulierung der Bevölkerung entspricht und 
nicht mehr mit dem Modell einer Exklusion als Verbannung (Lepra) oder 
des Einschlusses oder Quarantäne (Pest) arbeitet. Im Modell der Pocken 
wird die Gesamtheit der Bevölkerung ohne Bruch zwischen Kranken und 
Nichtkranken erfasst – es wird niemand einfachhin ein- oder ausgeschlos-
sen. Mittels Statistik werden Wahrscheinlichkeiten (Risiko- und Gefähr-
lichkeitsverteilungen) festgestellt und kontrolliert, Kostenkalküle erstellt, 
die nun die Impfpraxis anleiten. Gefährlichkeit und Risiko werden zu 
leitenden Begriffen, die sich im 19. Jahrhundert z.B. auf die »Entartung« 

75 | Joseph Vogl, Or t der Gewalt. Kafkas literarische Ethik, a.a.O., S. 75; Michael 

Wetzel, »Ginzburg, Derrida und Foucault als Leser Freuds«, in: Fragmente, 17/18, 

1985, S. 179-203.

76 | Vgl. zum Folgenden Maria Muhle, Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Be-

grif f des Lebens bei Foucault und Canguilhem, Bielefeld 2008, S. 241ff. – für eine 

detaillier te Nachzeichnung und Interpretation dieser Verschiebung im Normver-

ständnis Foucaults S.  186ff.; Alex Demirović: »Liberale Freiheit und das Sicher-

heitsdispositiv. Der Beitrag von Michel Foucault«, in: Patricia Purtschert, Katrin 

Meyer, Yves Winter (Hg.), Gouvernementalität und Sicherheit. Zeitdiagnostische 

Beiträge im Anschluss an Foucault, Bielefeld, 2008, S. 229-250.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Gerhard Unter thurner

beziehen.77 Sicherheitsmechanismen antworten dabei auf die »Realität«, 
indem ein Normalfeld konstruiert wird, das sich von dem der Disziplinen 
unterscheidet. Die »disziplinarische Normalisierung [normalisation disci-
plinaire]« richtet sich an einer vorgegebenen Norm aus, die darüber ent-
scheidet, was normal und was anormal ist – daher handelt es sich »eher 
um eine Normation [normation] […] als um eine Normalisierung«.78 Nor-
malisierung möchte Foucault nun eher nur für die Sicherheitstechnologie 
verwenden. Hier dreht sich das Verhältnis zwischen Norm und Norma-
lem um. Die im Sinne von bestimmten statistisch gefundenen/konstru-
ierten Kurven, d.h. »empirisch« gewonnenen Normalitätsraten, wie z.B. 
eine durchschnittliche Geburts- und Morbiditätsrate, und ein als »opti-
mal angesehener Mittelwert« werden leitend und definieren »die Grenzen 
des Akzeptablen« bzw. zielen »auf die Sicherheit des ganzen vor seinen 
inneren Gefahren«.79 Normalisierung bedeutet nun die Anpassung an 
dieses statistische Normale und Durchschnittliche, und es geht darum, 
das Anormale zurechtzustutzen, um es auf die normale Kurve herunter-
zubiegen bzw. die ungünstigsten Normalitätskurven auf die günstigsten 
zurückzuführen. Hier ist im Gegensatz zum präskriptiven Charakter der 
Disziplinarnorm jedoch nicht einfach eine Deskription oder bloße An-
passung an die »Realität« am Werk. Denn, wie Link hinweist, arbeitet 
jede Konstruktion von Normalfeldern mit Homogenisierung, Verdatung, 
Ausschlüssen etc. und ist ein Eingriff in die soziale Realität bzw. setzt 
eine Dynamik in Gang.80 

Die Macht im Sinne der Sicherheitsmechanismen arbeitet also nicht 
primär ausgrenzend oder verbietend, sie ist auch nicht disziplinär al-
les ordnend, sondern sie lässt die Dinge in einem gewissen begrenzten 
Rahmen geschehen und reizt sie an, was sich im Liberalismus vor allem 

77 | Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territo-

rium, Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfur t a.M. 

2004, S. 95f.; Michel Foucault, Geschichte der Gouverementalität II. Die Geburt 

der Biopolitik. Vorlesung am Collège de France 1978-1979, Frankfur t a.M. 2004, 

S. 102. 

78 | Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, a.a.O., S. 89, S. 90.

79 | Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, a.a.O., S.  20; vgl. Foucault, 

Die Geburt der Biopolitik, a.a.O., S.  90ff.; Foucault, In Verteidigung der Gesell-

schaft, a.a.O., S. 294.

80 | Link, Versuch über den Normalismus, a.a.O., S. 360f.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  89

auf eine primär ökonomische Freiheit, d.h. die Zirkulation von Bewe-
gung, Leuten und Dingen, bezieht, dem eine gewaltige Ausweitung von 
Kontrollverfahren entspricht«81, weil die »Freiheit des Marktes« ins Werk 
gesetzt werden soll, jedoch die Freiheiten auch im Zaum gehalten wer-
den müssen. Die oben genannten Grenzen des Akzeptablen verweisen 
daher darauf, dass auch auf Kurven eine Grenze gezogen werden muss, 
die Grenze zur Anormalität. Und im 19. Jahrhundert beziehen sich diese 
Grenzen auf die Gefahren für den Gesellschaftskörper wie z.B. die Wahn-
sinnigen oder Kriminellen, die als gefährlich gelten und Objekte diszip-
linärer Einschließungen oder rassistischer Maßnahmen oder vernichtet 
werden, bzw. kristallisieren sich um neuralgische Figuren, die nicht in 
den lieberalen Vertragsrahmen des bürgerlichen Subjekts passen.82 Da-
mit kommen wieder semantische und affektive Momente ins Spiel kom-
men (wie z.B. die Angst vor der Entartung, der Anormalität), ohne die 
auch Kurven, so Link, keine subjektkonstituierende Kraft hätten. Hier 
berührt Foucault »das fundamentale Paradox der Normalitätsgrenze«, 
da die Orientierung am Durchschnitt keine qualitative Grenze von sich 
aus bestimmt, aber Grenzen gezogen werden müssen.83 Damit stellt sich 
jedoch auch die Frage nach der Souveränitätsmacht erneut  –  denn 
wer entscheidet über die Grenze? – und auch, ob Foucault nicht »die 
Fortdauer des souveränen Regierens innerhalb des Feldes moderner 

81 | Foucault, Die Geburt der Biopolitik, a.a.O., S. 102.

82 | Castel nennt z.B. die Figuren des Verbrechers, des Kindes, des Bettlers, des 

Proletariers und des Wahnsinnigen in Bezug auf das 19. Jahrhundert (Castel, Die 

psychiatrische Ordnung, a.a.O., S. 42ff., S.86). Für das Thema der Exklusion kann 

man darauf hinweisen, dass das Modell der Pocken auch bedeutet, Fremdkörper 

nicht einfach auszurotten, sondern das Fremde und Bedrohliche in abgeschwäch-

ter Weise in den Körper zu nehmen, um sich immun zu machen, sowohl auf der Ebe-

ne des individuellen wie des kollektiven Körpers, es ist eine »Einverleibung, durch 

eine inkorporierende Neutralisierung der Bedrohung, so dass die der ›Zirkulation 

inhärenten Gefahren aufgehoben werden‹« (Isabell Lorey, Figuren des Immunen. 

Elemente einer politischen Theorie, Zürich 2011, S. 267), was man wieder mit der 

Anthropophagie von Levi-Strauss verbinden könnte. Biopolitische Regulierung am 

Leitfaden der Pocken kann daher gerade dieser flexiblere Schutz der Bevölkerung 

durch partielle Integration der »Fremdkörper« sein.

83 | Link, Versuch über den Normalismus, a.a.O., S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Gerhard Unter thurner

Normalisierungsprozesse ignoriert«.84 Foucault selbst z.B. behandelt am 
Beispiel des Rassismus das Paradox der Normalitätsgrenze als historische 
»Interferenz« zwischen Souveränitätsmacht und Biomacht, da im Konti-
nuum des Lebens eine Grenze zwischen dem, was leben soll, und dem, 
was getötet werden soll, gezogen wird – und hier auch der Staat/Staats-
rassismus eine zentrale Rolle hatte in der Definition des »lebenswerten« 
Lebens.85 

Mit der Theorie der Normalisierung und der Biomacht zeigt Foucault, 
dass moderne Macht nicht mehr vorwiegend über Gesetz und Souveräni-
tät verläuft, sondern über Norm und Normalisierung: Es geht hier nicht 
mehr um die Rechtsperson, sondern um lebende Individuen und Bevöl-
kerungen bzw. um »Biosicherheit« (Gros).86 Moderne Vergesellschaftung 
und Politik läuft daher nicht primär über die Fiktionen eines Gesell-
schaftsvertrags, sondern vollzieht sich auch als politische Ökonomie, als 
Bevölkerungspolitik etc. – d.h. als Disziplinierung und Regulierung des 
Bevölkerungskörpers. Mit dem Wandel der Machttypen macht Foucault 
daher, so Balke, auf eine »Revolution in der symbolischen Ordnung der 
großen Politik« in Europa aufmerksam, da Macht und Politik nicht mehr 
im Souverän verortet sind, sondern koextensiv mit dem Gesellschaftskör-
per werden.87 

Zur Zeit von Der Strafgesellschaft und der Analyse der Disziplinar-
macht hat Foucault gemeint, dass die Welt zu einer »großen Anstalt 
[asile]« geworden ist: Die Welt entwickle sich auf ein »Klinikmodell hin, 

84 | Friedrich Balke, »Restating Sovereignty«, in: Cornelia Epping-Jäger, Torsten 

Hahn, Erhard Schüttpelz (Hg.), Freund, Feind & Verrat. Das politische Feld der 

Medien, Köln 2004, S. 13-37, hier S. 23.

85 | Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.O., S.  177ff.; Foucault, In Verteidigung 

der Gesellschaft, a.a.O., S. 300ff. In gegenwärtigen neoliberalen Gesellschaften 

ist dagegen die Biopolitik nicht mehr vorwiegend Sache des Staates, »sondern 

auch souveräner Subjekte, die als mündige Patienten, aktive Marktindividuen 

oder verantwortliche Eltern medizinische und biotechnische Optionen nachfragen 

(sollen)« (Thomas Lemke, Biopolitik und Gouvernementalität, Wiesbaden 2007, 

S. 102).

86 | Fréderic Gros, Die Politisierung der Sicherheit (2012), Berlin 2015, S. 185ff.

87 | Friedrich Balke, »Zwischen Polizei und Politik. Eine Genealogie des ästheti-

schen Regimes«, in: Thomas, Bedorf, Kurt Röttgers (Hg.), Das Politische und die 

Politik, Frankfur t a.M. 2010, S. 207-234, hier S. 220f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  91

und die Regierung übernimmt eine therapeutische Funktion«, wo die 
Regierenden die Psychologen und Psychiater und das Volk die Patienten 
sind, Bemerkungen, die auf die zentrale Rolle der Verhaltensführungen 
im Raum der Psychiatrie und auf die Analyse der Biomacht vorausweist, 
die zu einer »Medizinisierung« des Daseins und »offenen Medizinalstaa-
ten« führe.88 Im Kontext seiner eigenen Untersuchungen zur Psychiatrie 
wurde oben gesagt, dass sich hier ein flexibleres und nicht disziplinäres 
Normverständnis ankündigte, welches dann im Kontext der Biomacht 
und der Gouvernementalität Thema wurde. Ein für Foucault wichtiger 
Autor war dabei Robert Castel und vor allem dessen Bücher Le psycho-
analysme (1973, dt. Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht) und L’ordre 
psychiatrique. L’âge d’or de aliénisme« (1976, dt. Die psychiatrische Ordnung. 
Das goldene Zeitalter des Irrenwesens).89 In Letzterem z.B. ging es auch 
darum, den Liberalismus und den Staat daraufhin zu befragen, welcher 
Typus der politischen Macht und der Verwaltung (gestion) den Strategien 
der Psychiater entsprach, eine Fragestellung, die bei Foucault in seinen 
Gouvernementalitäts-Vorlesungen – ohne Bezug auf das psychiatrische 
Feld – mit der Analyse der politischen Rationalität, d.h. der »gouverne-
mentalen Verwaltung [gestion gouvernementale]« bzw. des Regierens, eine 
Entsprechung hatte.90 In Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht (1973) 
hat Castel neben der Analyse des Asyls auch weichere Machttechniken 
als die Disziplinen und die »große Aufschließung« analysiert, also das 
Unwichtigerwerden der Einschließungsmilieus in Bezug auf die Psy-
chiatrie in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Das entsprechende 
Kapitel wurde im Deutschen als die »große Öffnung der Institution« (le 
grand désenfermement) übersetzt, womit jedoch, so Link, der Bezug zu 
Foucaults »großer Einschließung« (le grand enfermement) aus der Ge-
schichte des Wahnsinns verloren geht.91 Das Asyl bzw. die Anstalt als 
»eine wahrhaftige in der Geschichte verkörperte platonische Idee« einer 

88 | Foucault, »Die Welt ist eine große Anstalt«, a.a.O., S. 539; Michel Foucault, 

»Krise der Medizin oder Krise der Antimedizin?« (1976), in: ders., Schriften in vier 

Bänden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfur t a.M. 2003, S.  54-76, hier 

S. 58, S. 71.

89 | Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 35.

90 | Castel, Die psychiatrische Ordnung, a.a.O., S.  202; Foucault, Sicherheit, 

Territorium, Bevölkerung, a.a.O., S. 161.

91 | Link, Versuch über den Normalismus, a.a.O., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Gerhard Unter thurner

»totalen Kontrolle« öffnet sich und macht Platz »geschmeidigeren und 
wirksameren psychologisch funktionierenden Kontroll- und Normalisie-
rungsinstanzen«, die sich ausbreiten.92 Dabei hat Castel auf ein flexibleres 
Normalitätsverständnis hingewiesen, da sich die Anormalität in ein Feld 
verschiedener gradueller Behinderungen und Störungen verwandelt, 
Analysen, die auch für Links Theorie des flexiblen Normalismus wichtig 
wurden.93 Umgekehrt wird die Normalität zu einem therapiebedürftigen 
Feld, sodass der Einzelne permanent an sich arbeiten, sich selbst mittels 
psychologischer Techniken managen muss (»die Therapie für Normale«) 
und das Alltagsleben psychiatrisiert wird – Regieren durch Psychologie 
(gouverner par la psychologie) hat es Castel genannt. Die »postdisziplinäre 

92 | Castel, Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht, Kronberg 1976, S. 151, 

S. 187.

93 | Link, der den Normalismus als eine Kompensation zur Progressdynamik des 

Kapitalismus begreif t, unterscheidet zwischen einem Protonormalismus und ei-

nem flexiblen Normalismus. Der Protonormalismus, der stark das 19. Jahrhundert 

dominier t, arbeitet mit starren Grenzen zwischen normal und anormal und mit ei-

nem engen Normalitätsspektrum, die harten Grenzen materialisieren sich auch 

in Mauern und Sonderterritorien wie dem Asyl. Im flexiblen Normalismus, der vor 

allem nach 1945 dominanter wird, ist dagegen der Bereich der Anormalität immer 

mehr hinausgeschoben: Die Grenze zwischen normal und anormal wird flüssiger, 

das Anormale wird immer mehr integrier t im Sinne von graduellen Abweichungen 

(Link, Versuch über den Normalismus, a.a.O., S. 51ff.). Links Analyse des Norma-

lismus ist im Vergleich zu Castel »nüchterner« bzw. dif ferenzier ter, denn Castel 

tendiere dazu – bei aller Grandiosität der Beschreibung –, das flexible Normali-

tätsverständnis als bloße weitere Dressur bzw. Protonormalismus mit einer totali-

tären Logik zu interpretieren (Link, Versuch über den Normalismus, a.a.O., S. 141, 

S.  403). Auch wenn jeder Normalismus ein »Prokrustesbett« ist und Link selbst 

auf transnormalistische Alternativen hinausdenkt, so hat der flexible Normalis-

mus auch »Vorteile« gebracht wie z.B. die Inklusion von anormal betrachteten Min-

derheiten und den Pluralismus gestärkt (Jürgen Link, »›Radikal umdenken‹: wie?«, 

in: kultuRRevolution, 43, 2001, S. 7-16, hier S. 14; Jürgen Link, Normale Krisen? 

Normalismus und die Krise der Gegenwart, Konstanz 2013, S. 242f.)

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»Die Welt ist eine große Anstalt«  93

Ordnung« verlagert sich dabei von der Verwaltung von einzelnen gefähr-
lichen Individuen zur Verwaltung von Risikogruppen.94 

Die auf die Durchdringung aller Lebensverhältnisse zielende Si-
cherheitsmacht steht daher nicht für eine totalitäre Anstalt und eine 
totalitäre Logik oder eine disziplinäre Überwachung, sondern eher, so 
Vogl, für eine »lebende Anstalt« im Sinne Kafkas, die dieses flexible Ma-
nagement inkarniert und als große Inklusionsmaschine mit flexiblen 
Grenzen immer mehr integriert.95 Dies darf jedoch nicht einfachhin als 
eine historische Abfolge – von der Souveränität zur Disziplin und zur 
Sicherheit – interpretiert werden, auch wenn Foucaults Beschreibung 
das selbst ab und zu nahelegen, denn, wie er hinweist, gibt es nicht 
einfach ein Zeitalter der Souveränität, der Disziplin oder der Sicherheit, 
sondern historische Interferenzen von Machttypen mit jeweiliger Do-
minanz.96 Und gerade in den letzten Jahrzehnten ist die lebende Anstalt 
mit alten und neuen disziplinären Einschließungen/Inklusionen und 
Exklusionen und Verwerfungen, mit rigiden Grenzziehungen und neu-
en Mauern oder der Einrichtung von rechtsfreien Räumen gekoppelt.97 

94 | Castel, Die psychiatrische Ordnung, a.a.O., S.  18, S.  22ff., S.  308ff.; Ro-

bert Castel La gestion des risques. De l’anti-psychiatrie à l’après-psychanalyse, 

Paris 2011 (erste Aufl. 1981), S. 10ff., S. 163ff.; François Castel, Robert Castel, 

Anne Lovell, Psychiatrisierung des Alltags (1979), Frankfur t a.M., 1982, S. 299ff.; 

Castel, Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht, a.a.O., S.  187; Robert Cas-

tel, »Von der Gefährlichkeit zum Risiko«, in: Max Wambach (Hg.): Der Mensch als 

Risiko, Frankfur t a.M. 1983, S. 51-74. Vgl. Michel Foucault, »Das unbegrenzte Ir-

renhaus« (1977), in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-

1979, Frankfur t a.M. 2003, S. 357-361 (eine Rezension von Castels Die psychia-

trische Ordnung).

95 | Joseph Vogl, »Lebende Anstalt«, in: Friedrich Balke, Joseph Vogl, Benno Wag-

ner (Hg.), Für Alle und Keinen. Lektüre, Schrift und Leben bei Nietzsche und Kafka, 

Zürich, Berlin 2008, S. 21-34, hier S. 31ff.

96 | Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, a.a.O., S. 22ff.

97 | Zur Gegenwart mit ihren neuen Kopplungen von Souveränität, Disziplin und 

Sicherheit vgl. z.B. Judith Butler, »Unbegrenzte Haft«, in: dies., Gefährdetes Leben, 

Frankfur t a.M. 2005, S. 69-120 (zu den rechtsfreien Räumen in Bezug auf die Gu-

antanamo-Häftlinge); Wendy Brown, Walled States, Waning Sovereignty, New York 

2010 (zu den neuen Mauern und der Souveränität im Zeitalter der Globalisierung); 

Katrin Meyer, Patricia Purtschert, »Migrationsmanagment und die Sicherheit der 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Gerhard Unter thurner

In Bezug auf die neoliberale Finanzialisierung der Ökonomie und der 
Ausweitung des Schuld(en)-Begriffs scheint sie dabei auch wieder Züge 
einer »Buß- und Besserungsanstalt« anzunehmen.98,

Dieser Text entstand im Rahmen des vom Österreichischen Fonds zur Förde-
rung wissenschaftlicher Forschung/Austrian Science Fund (FWF) geförderten 
Forschungsprojekts »Topographien des Körpers« (P25977-G22).

Bevölkerung«, in: Patricia Purtschert, Katrin Meyer, Yves Winter (Hg.), Gouverne-

mentalität und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beiträge im Anschluss an Foucault, 

Bielefeld, 2008, S. 149-172 (zur Migrationspolitik mit ihrem Mix von flexiblem Ma-

nagement, Repression und Einschließung). 

98 | Vgl. Maurizio Lazzarato, Die Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay 

über das neoliberale Leben, Berlin 2012, Joseph Vogl, Der Souveränitätseffekt, 

Zürich, Berlin 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004 - am 14.02.2026, 09:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

