»Die Welt ist eine grofie Anstalt«

Exklusionen in foucaultschen Geschichten des Strafens

Gerhard Unterthurner

»Statt zundchst zu fragen, was in einer Gesell-
schaft als giiltig oder wertvoll anerkannt ist, habe
ich mich gefragt und frage mich immer noch, ob
es nicht interessanter wére zu erkunden, was in
einer Gesellschaft abgelehnt und ausgeschlossen
wird.«t

Dass der Begriff der Exklusion bzw. des Ausschlusses (exclusion) und da-
mit der Grenzziehung fiir viele Theoretiker und Theoretikerinnen ein
zentraler Begriff geworden ist und seit geraumer Zeit eine ziemliche Kon-
junktur erfahren hat, verdankt sich neben anderen auch den Arbeiten von

1 | Michel Foucault, »Wahnsinn und Gesellschaft« (1978/1970), in: ders., Schrif-
ten in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfurt a.M. 2003,
S. 608-632, hier S. 611. Das Zitat im Titel: Michel Foucault, »Die Welt ist eine
grofle Anstalt« (1973), in: ders., Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 2,
1970-1975, Frankfurt a.M. 2002, S. 539-541. Das franzdsische exclusion wird in
den deutschen Ubersetzungen der Texte von Foucault zumeist mit »Ausschluss«
oder »AusschlieBung« libersetzt. Daher kommt »Exklusion« im Register der Schrif-
ten auf Deutsch auch gar nicht vor. Das Wort inclusion, das im Deutschen mit
»Einschluss« oder »Einschliefung« iibersetzt wurde, kommt bei Foucault seltener
vor, zumeist spricht er von der Einsperrung (enfermement), Internierung (interne-
ment) u.a., weil er Institutionen wie das psychiatrische Asyl oder das Gefangnis
analysiert.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Gerhard Unterthurner

Michel Foucault. Eine zentrale Analyserichtung Foucaults bestand darin,
Ordnungen und Rationalititen daraufhin zu befragen, was und wie sie
ausschlieffen, mit welchen Grenzziehungen sie verbunden sind, so schon
in seiner Geschichte des Wahnsinns aus dem Jahr 1961, wo er schreibt:
»Man kénnte eine Geschichte der Grenzen [histoire des limites] schreiben —
eine Geschichte jener obskuren Gesten, die zwangsldufig vergessen sein
werden, sobald man sie vollbracht hat, durch die eine Kultur etwas ver-
wirft, das fiir sie das AuRere [’Extérieur] sein wird; und {iber die gesamte
Zeit ihrer Geschichte hinweg bezeichnet diese ausgehdhlte Leere, dieser
blanke Raum, durch den sie sich abhebt, sie genauso wie ihre Werte.«?
Durch eine Grenzziehung, d.h., dadurch dass ein- und ausgeschlossen
wird, entsteht fiir Foucault erst eine Ordnung. Und dies gilt auch dann,
wenn er spiter den Exklusionsbegriff problematisieren wird. Foucault hat
mit dem Thema Exklusion etwas ins Zentrum der Analyse geriickt, was
fur viele heute selbstverstindlich geworden ist und wodurch sich Verbin-
dungen zu Niklas Luhmann und anderen sogenannten »poststrukturalis-
tischen« Anséitzen ergaben.

Wihrend Foucaults Analysen vor allem historische Ordnungen mit
ihren Exklusionen/Inklusionen — und dabei vor allem auch deren Ma-
terialitit und Riume — analysiert, sind andere wie z.B. Bernhard Wal-
denfels, Ernesto Laclau und Judith Butler mehr an einer allgemeineren
Gesellschafts-, Ordnungs- oder Subjekttheorie interessiert und fithren
u.a. mit Foucault und anderen Autoren aus, dass jede Ordnung ein- und
ausschlielend ist und sich Ordnungen oder Subjekte tiber — wie es oft
heiflt — »konstitutive Ausschliisse« bilden.? Exklusionen und Grenzzie-
hungen sind hier also strukturell Voraussetzung fiir Ordnungen und

2 | Michel Foucault, »Vorwort« (1961), in: ders., Schriften in vier Bdnden. Dits et
Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfurt a.M. 2001, S. 223-234, hier S. 226. Das
»Worwort« von Wahnsinn und Gesellschaft wird hier nach der Ubersetzung in den
Schriften zitiert.

3 | Bernhard Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt a.M. 1987, S. 173ff.;
Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekon-
struktion des Marxismus, Wien 2000, S. 27; Judith Butler, Kérper von Gewicht.
Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M. 1997, S. 23. Man kann
sich natiirlich die Frage stellen, ob Foucault sich umstandslos in diese Richtung
einordnen lasst - Stéheli z.B. ordnet Foucault starker einer Deleuze-Schiene zu,
wo es nicht darum geht, Differenz von einem konstitutiven Aufen her zu fassen,

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

verweisen auf die Kontingenz und Endlichkeit von Ordnungen und auf
eine »transzendendentale Gewalt« (Derrida), sodass jede Ordnung ge-
waltsam ist und keine Ordnung sich absolut rechtfertigen lisst.* Solche
Konzeptionen stehen quer zu allumfassenden Inklusionsordnungen oder
Konzeptionen einer allgemeinen und allumfassenden Vernunft, in der
alles Platz hat. Foucault ist daher sowohl auf der Ebene der Vernunft- und
Ordnungskonzeption wie auch auf der Ebene der Gesellschaftstheorie —
auch wenn er Exklusionen kritisiert — nicht einfach ein Denker einer To-
tal- oder Vollinklusion, sondern macht auch auf die Schattenseiten und
den Preis von Inklusionen aufmerksam. Eine Vernunft oder Ordnung, die
glaubt, kein Auflen mehr zu haben und alles integrieren und verdauen zu
kénnen, tibersieht ihre eigene Macht und Grenzziehung und gleicht zu-
dem wohl eher, wie es mal Kurt Réttgers formuliert hat, »den Zoo-Léwen
mit dem leeren Anspruch auf das Konigreich der Steppe«.® Der Ausgang
von begrenzten Ordnungen stellt dabei natiirlich vor andere Probleme wie
z.B. die wichtige Frage, wie sie Butler formuliert hat, welche Ausschliis-
se gerechtfertigt sind und welche nicht, wenn es keine Ordnung ohne
Ausschluss gibt, jede Grenzziehung mit Macht verbunden ist und man
naturgemif dieses »Faktum« des Ausschlusses unterschiedlich (auch
politisch) interpretieren und es sich dabei auch gemiitlich machen kann.®

Die Rede von Exklusion verweist nun auf eine Innen-auflen- und
Raum-Metaphorik und die Raum-Orientierung fithrte dazu, dass in

sondern die Differenz pluralisiert wird (Urs Staheli, Poststrukturalistische Sozio-
logien, Bielefeld 2000, S. 65-67).

4 | Jacques Derrida, »Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das Denken Emmanu-
el Levinas« (1964), in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976,
S. 179ff,; Bernhard Waldenfels, »Grenzen der Legitimierung und die Frage nach
der Gewalt, in: ders., Der Stachel des Fremden, Frankfurt a.M., S. 103-119, hier
S. 114.

5 | Kurt Rottgers, Spuren der Macht. Begriffsgeschichte und Systematik, Freiburg
i.Br. 1990, S. 535.

6 | Judith Butler, Ernesto Laclau, »Gleichheiten und Differenzen. Eine Diskussion
via E-Mail«, in: Oliver Marchart (Hg.), Das Undarstellbare der Politik. Zur Hege-
monietheorie Ernesto Laclaus, Wien 1998, S. 238-253, hier S. 240. Dazu, dass
Foucault nichteinfach ein Theoretiker einer Vollinklusion ist, vgl. Lars Gertenbach,
»Ein»Denken des Aufien« - Michel Foucault und die Soziologie der Exklusione, in:
Soziale Systeme, 14,2, 2008, S. 308-328, hier S. 314, S. 326.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

65


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Gerhard Unterthurner

Bezug auf Foucaults Analysen von einer »Geometrie« (Michel Ser-
res) oder von einer »Kartographie«, »Topologie« oder im Nachklang an
Foucaults Blanchot-Essay einem »Denken des Auflen« (Gilles Deleuze)
gesprochen wurde.” Dieses Denken der Exklusion hat jedoch einige Ver-
inderungen durchgemacht, worauf im Folgenden von der Geschichte des
Wahnsinns (1961) bis hin zu Uberwachen und Strafen (1975) und dariiber
hinaus eingegangen sei.

Die Geschichte des Wahnsinns ist eine grofRe Geschichte des Ziehens
von Grenzen (limites) zwischen Vernunft und Wahnsinn, von Teilungen
(partage), von Exklusionen und Inklusionen. Dabei lassen sich mehrere
Ebenen unterscheiden, die sich teilweise tiberschneiden, was auch zu
Zweideutigkeiten fiihrt. Die erste Ebene betrifft Uberlegungen, die iiber-
haupt eine Ordnung als Ordnung betreffen wie die oben genannte »Ge-
schichte der Grenzen«. So kann er auch spiter sagen: »[...] unablissig ist
es eine Grundstruktur einer jeden Kultur, auszuschlieflen [exclure], zu
begrenzen [limiter], zu verbieten [interdire] etc.«® Dabei geht es nicht nur
um eine relative Differenz wie. z.B. dass sich eine Kultur von etwas ande-
rem unterscheiden muss, die sie fiir ihre Identitit als negative Folie und
Aufen hat. Die Teilung, von der Foucault im »Vorwort« spricht, bezieht
sich auch auf ein radikaleres Auflen, darauf, dass sich von einem Unbe-
stimmten ein Bestimmtes abhebt wie eine Figur vor einem Hintergrund,
wo beides erst durch die Teilung entsteht. So ist die Geschichte »nur vor
dem Hintergrund der Abwesenheit der Geschichte« und »Abwesenheit
eines Werkes [l'absence d’ceuvre]« inmitten eines Raums voller »Gemur-
mel«, einem Unterhalb der Geschichte mdéglich, einer »Sprache, die von
allein spricht«, einem Grundrauschen, aus dem sich eine bedeutungsvol-
le Sprache erst heraushebt. Hier geht es um die Struktur, die konstitutiv
fur Sinn und Nicht-Sinn, fiir die Geschichte und bei Foucault mit der
Teilung von Vernunft und Wahnsinn verbunden ist.’

7 | Michel Serres, »Geometrie des Nichtkommunizierbaren: der Wahnsinn«
(1962), in: ders., Hermes I. Kommunikation, Berlin 1991, S. 233-267; Gilles De-
leuze, Foucault, Frankfurt a.M. 1987, S. 39ff., S. 67ff., S. 99ff.

8 | Michel Foucault, »Diskussion tiber die Dichtung« (1964), in: ders., Schriften in
vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfurta.M. 2001, S. 513-532,
hier S. 522.

9 | Foucault, »Vorworte, a.a.0., S. 228f. Solche Bemerkungen setzten sich natiir-
lich dem Verdacht der Ursprungsmetaphysik aus, den als Erster Derrida gedufiert

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

Die zweite und dritte Ebene betrifft historische Grenzziehungen. Zum
einen geht es um die Grenzziehungen und Ausschliisse der »abendlindi-
schen Kultur«. Mit Nietzsche nennt Foucault die Grenzziehungen zum
Tragischen, zum Orient, zum Traum, zur Lust und zum Wahnsinn, wo-
bei das Tragische im Zentrum steht und die abendlindische Kultur wie in
Nietzsches Zur Geburt der Tragodie auf einem Vergessen und Verdringen
des Tragischen aufruht. Damit schreibt sich Foucault in eine bestimmte
nachhegelsche Diskursgeschichte des Tragischen ein, die mittels des Be-
griffs des Tragischen gegen den Vernunft- und Aufklirungsoptimismus
Stellung bezieht. Zum anderen — und dies macht den Hauptteil des Bu-
ches aus — geht es vor allem um Grenzziehungen der neuzeitlichen Ver-
nunft bzw. der Klassik (1650-1800) — die im Kontrast zum Mittelalter und
der Renaissance grofie Internierungshiuser fiir Wahnsinnige und andere
»Unvernuinftige« wie Bettler, Landstreicher, Libertins etc. geschaffen hat,
was Foucault »die grofle Einsperrung« (le grand renfermement) nennt — bis
hin zum Beginn des 19. Jahrhunderts mit der Entstehung des psychiatri-
schen Asyls.!

hat (Jacques Derrida, »Cogito und Geschichte des Wahnsinns« [1964], in: ders.,
Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976, S. 67). Darauf kann hier nicht
eingegangen werden. Foucault hat das Vorwort, in dem sich diese kritisierten
Passagen am meisten finden, in der spéateren Auflage einfach weggelassen und
durch ein ganz kurzes ersetzt. Man konnte jedoch auch darauf verweisen, auch
wenn sich ursprungsmetaphysische Schichten im Text finden, dass es hier um ein
Urspringliches geht, das nur nachtraglich als Voraussetzung thematisierbar und
immer schon verloren ist, eher ein Ungrund ist, und von Metaphern wie Gemur-
mel, Leere, Nacht und Abwesenheit eines Werkes oder Aufien angezielt wird, die
Maurice Blanchot viel verdanken und mit Foucaults Texten zur Literatur zusam-
mengelesen werden missten (vgl. Andreas Gelhard, »Unvernunft, Un-wahrheit,
Unzeit: Foucault, Blanchot und die Geschichte des Wahnsinns«, in: Internationale
Zeitschrift fiir Philosophie, 1, 2000, S. 48-62).

10 | Foucault, »Vorworts, a.a.0., S. 226; vgl. Christoph Menke, Tragddie im Sittli-
chen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfurt a.M. 1996, S. 19ff.

11 | Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im
Zeitalter der Vernunft (1961), Frankfurt a.M. 1969, S. 68ff.; vgl. Niklas Luhmann,
»Inklusion und Exklusione, in: ders., Soziologische Aufkldrung 6. Die Soziologie
und der Mensch, 3. Aufl., Wiesbaden 2008, S. 226-251, hier S. 231.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

67


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Gerhard Unterthurner

Das Modell des Ausschlusses, das Foucault im Hintergrund der gro-
Ren Einsperrung sieht, ist die Behandlung der Leprakranken im Mit-
telalter, die eine radikale Trennung, »die in sozialem Ausschluss, aber
geistiger Reintegration«'? besteht, bedeutet, wo der Leprakranke vor die
Stadttore verbannt und sich selbst und »Gott« tiberlassen oder in Lepro-
sorien gebracht wurde. Es handelt sich dabei, wie Foucault in Uberwachen
und Strafen (1975) sagt, um eine Praxis der »massiven und zweiteilenden
Grenzziehung [...]. Der Leprakranke wird verworfen, ausgeschlossen, ver-
bannt: ausgesetzt, drauflen lisst man ihn in einer Masse verkommen, die
zu differenzieren sich nicht lohnt.«!* Das gereinigte Innen der Gemein-
schaft steht der Masse der Ausgeschlossenen gegeniiber. Die Rolle des
Leprakranken, nachdem die Lepra gegen Ende des Mittelalters verschwin-
det, wird in der Folge dann auch vom Wahnsinnigen tibernommen. Die-
se konnten sich nach Foucault zu der Zeit noch relativ frei bewegen, oft
im Schofl der Gesellschaft (wie z.B. der Dorftrottel), oft jagte man sie
aber auch aus der Stadt und vertraute sie Pilgern und Schiffen an, wobei
es auch Narrentiirme als Orte der EinschlieRung gegeben hat. Auch das
Narrenschiff, wo der Wahnsinnige dem Wasser tiberlassen und in seine
Uberfahrt eingeschlossen wurde, die von einer Welt zur anderen fiithrte
und grofe symbolische Bedeutung hatte, war eine Verbannung: »Diese
Reise des Irren ist rigorose Trennung und endgiiltige Uberfahrt« — die
Situation des Wahnsinnigen besteht darin, »vor den Toren der Stadt ein-
geschlossen zu sein; sein Ausschluss muss ihn einschliefen; wenn er
kein anderes Gefiingnis haben kann und soll als die Schwelle selbst, hilt
man ihn an der Schwelle des Ubergangs fest. Er wird in das Innere
des Auferen gesperrt und umgekehrt.«** Dieses Modell, das hinter der
Behandlung der Wahnsinnigen und anderen steckt und das in seiner

12 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 23, vgl. S. 76f.

13 | Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefdngnisses
(1975), Frankfurt a.M. 1976, S. 254f. Die Verbannungen waren dabei von recht-
lichen Disqualifizierungen und Sterbezeremonien begleitet, weil der Leprakranke
auch fiir tot erkldrt wurde (Michel Foucault, Die Anormalen. Vorlesung am College
de France 1974-1975, Frankfurta.M. 2003, S. 63ff.). Vgl. Robert Castel, »Die Fall-
stricke des Exklusionsbegriffs«, in: Heinz Bude, Andreas Willisch (Hg.), Exklusion.
Die Debatte iber die Uberfliissigen, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2008, S. 69-86,
hier: S. 81.

14 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 29.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

Allgemeinheit fiir Jahrhunderte fiir Foucault gleichgeblieben ist, war je-
doch mit verschiedensten Bedeutungen verbunden, und die Geschichte
des Wahnsinns ist eine Geschichte, wie die Grenzziehungen und ihre je-
weilige Hirte und Durchlissigkeit und deren Einbettung in imaginire
und symbolische Kontexte sich wandelten. So ist z.B. im Gegensatz zur
Klassik der Wahnsinn im Symbol- und Bilderhaushalt des Mittelalters
oder der Renaissance noch verbunden mit einer Kosmologie und einer
tragischen Erfahrung, wo die Vernunft sich noch beunruhigen lisst und
es noch, in der Diktion Foucaults, einen Dialog, eine Umkehrbarkeit von
Vernunft und Wahnsinn gegeben hat und die Grenze nicht so rigide war.
Der Wahnsinn zeugt hier noch — wie z.B. in den Bildern von Hieronymus
Bosch — von einer grundlegenden Fremdheit und einem Nichts, wenn
auch eingebettet in christliche Narrative.® Die oben genannte massive
Grenzziehung darf daher nicht, wie vielleicht das Zitat aus Uberwachen
und Strafen nahelegt, als vollkommene Nichtbegegnung gedeutet werden.
Der Raum der Begegnung war, so Serres, »ein chaotisch strukturierter
Raum, der ebenso undefinierbar ist wie der Raum jenes Gewissers, auf
dem das Narrenschiff, Navis Stultifera, umhertreibt«.'® Der Irre verweist
wie der Leprakranke auch auf eine Hinterwelt (Gottes), die aber mit der
irdischen Welt fusioniert ist, der Kranke hatte Recht auf Mitleid, er war
jedem auch nahe, und wegen dieser Nihe und christlichen Inklusions-
semantik und der Heimsuchung der Vernunft durch den Wahnsinn war
trotz brutaler Praktiken die Welt gastfreundlicher und aufnahmebereiter
gegeniiber diesem, weil der Wahnsinn noch mit wesentlichen Erfahrun-
gen verbunden war und ontologisches Gewicht hatte.” Mit der Klassik je-
doch strukturiert sich der Raum des Wahnsinns neu. »An die Stelle eines
Systems unendlich feiner Beziehungen der Nihe und der wechselseitigen
Wahrnehmung tritt eine grobschlichtige raumliche Zweiteilung: auf der
einen Seite das Gebiet jeglicher Vernunft und aller Siege, auf der anderen

15 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 23, S. 31ff. Zur Rolle der
Religion, die auch fiir eine bestimmte Inklusions- und Exklusionssemantik steht,
vgl. Cornelia Bohn, Alois Hahn, »Patterns of Inclusion and Exclusion: Property,
Nation, Religion«, in: Soziale Systeme, 8, 2002, S. 8-26.

16 | Serres, »Geometrie des Nichtkommunizierbaren: der Wahnsinn«, a.a.0.,
S.239.

17 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 67, S. 431; Foucault,
Psychologie und Geisteskrankheit (1962), Frankfurt a.M. 1969, S. 104.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

69


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Gerhard Unterthurner

Seite das Land, in das ich niemals reisen werde.«'® Die Wahnsinnigen
sind nicht mehr relativ frei oder in eine Uberfahrt eingesperrt, sondern
werden mit anderen »Unproduktiven« in Internierungshiuser gesteckt.
Statt dem Schiff und dem Wasser und seiner realen und imaginiren Geo-
graphie tiberlassen, werden die Irren festgesetzt im Hospital. Sie zeugen
nicht mehr von einer anderen Welt, sondern sind in der Immanenz der
entstehenden biirgerlichen Ordnung mit deren Arbeitsethos und Moral
dasjenige, was die biirgerliche Ordnung tiberschreitet und als Form der
Unproduktivitit nicht mehr tolerierbar ist. Der Wahnsinn wird in der
klassischen Erfahrung zu einer einfachen Abwesenheit von Vernunft, zu
Mangel und Nichtsein.” Arbeit und MiiRiggang sind die neue Trennlinie,
»die den groflen Ausschluss der Lepra ersetzt«, die Faulheit stellt fiir das
Biirgertum die absolute Revolte dar, und die buirgerliche Gesellschaft »be-
ginnt von einer reinen Arbeit zu triumen, die fir sie nur Profit, fiir die
anderen nur Tod und moralische Unterwerfung wire, in der alles Fremde
im Menschen erstickt und zum Schweigen gebracht wiirde«.2’ Aber auch
das Land der Unvernunft wird ab dem 18. Jahrhundert zunehmend par-
zelliert, bis das psychiatrische Asyl mit seinen »Geisteskranken« iibrig
bleibt und die Exklusion eine andere Funktion iibernimmt als das bloRRe
Wegsperren, womit in der Beschreibung schon das von Foucault spiter so
genannte Pest-Modell am Werk ist.?!

Foucault beschreibt — die Genealogie der Moral von Nietzsche steht da
natiirlich im Hintergrund — die Internierung im Kontext einer gewalti-
gen Moralisierung und Bestrafung, eine »moralische Erfahrung«und ein
»Moralsadismus« setzt sich durch.?” Und die vermeintliche Objektivitit

18 | Serres, »Geometrie des Nichtkommunizierbaren: der Wahnsinn«, a.a.0.,
S.239.

19 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 29, S. 65, S. 68ff., S. 77,
S. 169, S. 253.

20 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 91, S. 447.

21 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 431, S. 449ff., S. 496.

22 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 114; Foucault, Psychologie
und Geisteskrankheit, a.a.0., S. 112. Fiir Foucault war es eine wichtige Frage,
was die Profanisierung des Heiligen in der Moderne bzw. der »Tod Gottes« fiir »Ge-
genstande« wie Tod, Sexualitat, Verbrechen oder Wahnsinn bedeutet. Lange Zeit
habe auch »ein schlecht aufgeldster Konflikt« zwischen Autoren wie Blanchot oder
Bataille und Dumézil und Lévi-Strauss in ihm geherrscht, wobei der gemeinsame

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

der im 19. Jahrhundert entstehenden Psychiatrie ist nur auf dem Hin-
tergrund dieses »Moralsadismus« verstindlich. Die Geschichte des
Wahnsinns ist auf der einen Seite die Narration einer zunehmenden Ent-
fremdung (aliénation), wo der Wahnsinn immer mehr zum Schweigen
gebracht wird, und die Entstehung des psychiatrischen Asyls nur fiir die
Wahnsinnigen durch Philippe Pinel, der die Irren von den Ketten befreit
hat, und Samuel Tuke bedeutet fiir Foucault nicht eine Zunahme an Hu-
manitit — wie in einer bestimmten Psychiatriegeschichte —, sondern eine
subtilere Kontrolle und noch gréflere Entfremdung, weil die moralische
Behandlung im Asyl und die Objektivierung durch die entstehende Psy-
chiatrie ihn vollstindig seiner Sprache beraubt. Foucault beschreibt, was
die Vernunft aus dem Wahnsinn gemacht hat bis hin zur Konstitution als
»Geisteskrankheit [maladie mentale]« im 19. Jahrhundert, wo der Wahn-
sinn in ein anthropologisches und psychologisches Register einzieht. Der
Wahnsinn wird eine Sache einer Innerlichkeit, die von Schuld und Angst
geprigt ist, wie Foucault vor allem dann am psychiatrischen Asyl mit ih-
ren Schweige-, Sichtbarkeits-, Behandlungs- und Verurteilungsordnun-
gen beschreibt.”? Und dies betrifft nicht nur die Subjektivitit des Wahn-
sinnigen, sondern bezeichnet auch den homo psychologicus: »Der Mensch
ist eine psychologisierbare Gattung erst geworden, seit sein Verhiltnis
zum Wahnsinn eine Psychologie erméglicht hat, d.h. seit sein Verhiltnis
zum Wahnsinn duferlich durch Ausschluss und Bestrafung und inner-
lich durch Einordnung in die Moral und durch Schuld definiert worden
ist.«** Die Vernunft kerkert daher die anderen und sich selbst ein, sie wird
zur Festung, die kein radikal Fremdes mehr kennt.

Neben dieser Geschichte, die auch Ziige einer Verfallsgeschichte hat,
gibt es jedoch auf der anderen Seite Gegengeschichten in der Geschichte
des Wahnsinns, wie z.B. eine Geschichte des Imagindren, von Bildern,
die sich trotz Internierung in die abendlindische Erinnerung in einer

Nenner das Problem der Religion war (Michel Foucault, Wer sind Sie, Professor
Foucault? [1967], in: ders., Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-
19609, Frankfurt a.M. 2001, S. 770-793, hier S. 786).

23 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 482ff., S. 500ff., S. 504ff.
24 | Foucault, Psychologie und Geisteskrankheit, a.a.0., S. 113; Foucault, Wahn-
sinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 468.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

71


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Gerhard Unterthurner

»konstanten Vertikalen« eingegraben haben, wo der Wahnsinn und die
Unvernunft als »gewaltige Reserve des Phantastischen« und »Widerstand
des Imaginiren« neben dem Schrecken auch eine grofle Anziehung
hatte.” Foucault verweist auf die Aufwertung des Wahnsinns bei Schrift-
stellern, Malern oder Philosophen bis hin zur Psychoanalyse. So ist der
Wahnsinn nach Foucault in Hegels Phdnomenologie des Geistes aus dem
»Gebiet des Ausschlusses« befreit worden, bei Nietzsche, Artaud, Hol-
derlin, Goya oder Freud und anderen komme wieder ein urspriingliche-
rer Wahnsinn zur Sprache — eine Wiederkehr der tragischen Erfahrung,
wenn auch verwandelt —, der fiir eine radikale Negativititserfahrung steht
und so die Selbstgefilligkeit der neuzeitlichen Vernunft mit ihrem »Mo-
ralsadismus« wieder infrage stellt; wobei die Negativititserfahrung wie
bei Goya noch radikalisiert wird im Vergleich zu Hieronymus Bosch, wo
das Nichts eingebettet ist in eine Kosmologie.”® So beginnt, so Gamm,
mit der Hereinnahme des Wahnsinns in die Vernunft bei Hegel eine Ge-
schichte, die zunehmend zu einer Selbstkritik und Selbstdestruktion der
Vernunft fithrt.?”

Der Wahnsinn steht bei Foucault daher nicht nur fiir das, was die
Vernunft aus ihm machte, indem sie ihn ausschloss, bis zum verwissen-
schaftlichten Objekt, sondern auch fiir einen Uberschuss: Dessen Ge-
schichte ist daher »die Geschichte des Anderen [l’Autre], dessen, das fiir
eine Zivilisation gleichzeitig innerhalb und aufserhalb steht, also auszu-
schliefen ist (um die innere Gefahr zu bannen), aber indem man es ein-
schlieflt (um seine Andersartigkeit [alterité] zu reduzieren)«.?® In der Ge-
schichte des Wahnsinns und anderen Texten der 19Goer-Jahre Foucaults
war dieser Uberschuss verbunden mit dem Projekt einer Uberschreitung

25 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 9, S. 50, S. 367.

26 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 50, S. 70; Michel Foucault,
Der anthropologische Zirkel, Berlin 2003, S. 47ff. (hierbei handelt es sich um das
Schlusskapitel von der Geschichte des Wahnsinns, das in der deutschen Ausga-
be Wahnsinn und Gesellschaft ein Torso ist); Foucault, Psychologie und Geistes-
krankheit, a.a.0., S. 132.

27 | Gerhard Gamm, Der Wahnsinn in der Vernunft. Historische und erkenntniskri-
tische Studien zur Dimension des Anders-Seins in der Philosophie Hegels, Bonn
1981, S. 177ff.

28 | Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archédologie der Humanwissen-
schaften (1966), Frankfurta.M. 1971, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

(transgression) zu einem radikalen Auflen. Das Tragische, der Wahnsinn
oder die Sexualitit bzw. dann immer mehr eine bestimmte Sprache, wie
sie in der modernen Literatur, aber auch der lacanschen Psychoanalyse
zum Vorschein kommt, stehen fiir die Uberschreitung abendlindischer
Ordnungen und Kritik abendlindischer Subjektivitit und Vernunft.”
Und diese Formen des Aufien stehen nicht einfach fiir andere Méglichkei-
ten oder andere Ordnungen. Die von Foucault thematisierten Formen des
Aufen sind das Auflen jeder Ordnung und verweisen auch, ontologisch
gesprochen, auf eine radikale Negativitit im Herzen jeder Ordnung, wo
das Sein durch eine fundamentale Abwesenheit gekennzeichnet ist: eine
Leere, ein Nichts an Bedeutung, »ein ontologisch Unbestimmtes von — ge-
geniiber der Willkiir der differentiellen Bedeutungen — letztlich nichtsig-
nifikativer, entdifferenzierender Natur«, das fiir »eine unbestimmte Ne-
gation der ganzen Ordnung des Sprachlichen« steht.*® Foucault schreibt
sich also in eine »Reduktion des Sinns« (Derrida) ein,*! die die Sphire des
Sinns, des Subjekts und der Wahrheit mit einem Nicht-Sinn konfrontiert,
wobei verschiedene Leitfiden wichtig sind und zunehmend die moderne
Literatur der zentrale wird. Zentrale Leitfiguren sind hier vor allem Geor-
ges Bataille und Maurice Blanchot (neben anderen wie Hélderlin, Artaud,
Nietzsche, Klossowski). Bei Bataille z.B. konstituieren sich — sehr verein-
facht gesagt — Kulturen iiber grundlegende Verbote wie z.B. das Inzestver-
bot und das von einer jeweiligen Kultur Ausgeschlossene als Sphire der
Heterogenitit steht fiir eine Uberschreitung (transgression) dieser Verbote
und Ordnungen, Annahmen, die auch fiir Foucault wichtig waren.* Wie

29 | Vgl. z.B. Michel Foucault, »Vorrede zur Uberschreitung« (1963), in: ders.,
Schriften in vier B&nden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfurt a.M. 2001,
S. 320-342; Michel Foucault; »Das Denken des Auen, in: ders., Schriften in vier
Bénden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfurta.M. 2001, S. 670-697; Mi-
chel Foucault; »Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes, in: ders., Schriften in
vier Banden. Dits et Ecrits. Band 1, 1954-1969, Frankfurta.M. 2001, S. 539-550.
30 | Petra Gehring, Innen des Auen - AuBen des Innen. Foucault, Derrida, Lyo-
tard, Miinchen 1994, S. 31, S. 39.

31 | Jacques Derrida, »Von der beschrénkten zur allgemeinen Okonomie« (1967),
in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976, S. 380-421, hier
S. 406.

32 | Jedenfalls ergaben sich von den Texten der 1960er-Jahre auch wieder
Parallelen zur jingsten Aufnahme des batailleschen Begriffs der Heterogenitat

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

73


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Gerhard Unterthurner

Petra Gehring herausgearbeitet hat, verliert sich jedoch bei Foucault zu-
nehmend die Vorstellung, dass das Auflen ein Bereich ist, zu dem es zu
gelangen gilte, auch die Assoziationen verlieren sich, dass es um Grenz-
erfahrungen eines Einzelnen geht, sondern wird in Auseinandersetzung
mit der modernen Literatur mehr als ein innerer Exzess der Ordnung und
als Produkt eines bestimmten literarischen Schreibens lesbar. Die moder-
ne Literatur wird zum Paradigma, etwas zur Sprache zu bringen, das fiir
einen radikalen Nichtsinn steht.*

Ende der 1960er- und Anfang der 1970er-Jahren gibt es nun grund-
legende Verinderungen in der Theorie Foucaults und eine Selbstkritik
an diesem bestimmten Denken des Aufien, was zu Problematisierungen
und Differenzierungen in Bezug auf den Begriff der Exklusion fithrt.**
Auch der Gedanke, dass von einer bestimmten Kunst wie der modernen
Literatur, die fiir eine Sprache, die jegliche Bedeutungsordnung desta-
bilisiert, steht oder einem emphatischen Auflen wie dem Wahnsinn
eine Subversion méglich ist, wird nun scharf kritisiert. Der Wahnsinn
z.B. steht fiir kein radikales Auflen mehr, wie er spiter sagt: »Es ist eine
Mlusion zu glauben, der Wahnsinn — oder die Delinquenz oder das Ver-
brechen — sprechen zu uns aus einer absoluten AuRerlichkeit [extériorité
absolue] heraus. Nichts ist unserer Gesellschaft stirker innerlich, nichts
ist den Wirkungen ihrer Macht stirker innerlich als das Ungliick eines
Wahnsinnigen oder die Gewalttitigkeit eines Kriminellen. Mit anderen
Worten, man ist immer im Inneren. Der Rand ist ein Mythos. Das Wort
von auflerhalb [dehors] ist ein Traum, den man weitertriumt. Man versetzt
die >Wahnsinnigenc« in das Drauflen der Kreativitit oder der Monstrositit.
Und doch sind sie im Netz gefangen, formen sich und funktionieren in
den Dispositiven der Macht.«** Foucault kritisiert sich nun fiir ein Unter-
dem-Pflaster-liegt-der-Strand-Denken und einen »Naturalismus«, den er
selber in der Geschichte des Wahnsinns betrieben habe, der darin bestehe,

bei Laclau (Ernesto Laclau, On Populist Reason, London, New York 2005,
S. 139ff.).

33 | Gehring, Innen des Aufien - AuBen des Innen, a.a.0., S. 25ff.

34 | Das zeigt sich schon in der Archéologie des Wissens (1969) - siehe Gehring,
Innen des AuBen - Aufen des Innen, a.a.0., S. 41ff.

35 | Michel Foucault, »Die gesellschaftliche Ausweitung der Norm« (1976), in:
ders., Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfurt a.M.
2003, S. 99-105, hier S. 102.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

dass man »unter der Macht [...] die Dinge selbst in ihrer urspriinglichen
Lebendigkeit wiederauffinden muss: hinter den Mauern des Irrenhauses
die Spontaneitit des Wahnsinns, durch das Strafsystem hindurch die ge-
nerése Umtriebigkeit der Delinquenz und unter dem sexuellen Verbot
die Unverdorbenheit des Begehrens«.>® Ob diese Selbstinterpretation der
Geschichte des Wahnsinns gerecht wird, sei mit Fragezeichen versehen.
Entscheidend ist, dass Foucault nicht mehr Sinnverhiltnisse auf einen
Nichtsinn und nichtsignifikante Rede durchst63t und so einen Indiffe-
renzpunkt des Nichtsinns anzielt, sondern Sinnverhiltnisse werden nun
als Machtverhiltnisse dechiffriert.

Das Modell von Grenze und Uberschreitung wird jedoch schon vor-
her historisiert und infrage gestellt: Wihrend Foucault in seinen ersten
Bemerkungen zum Gefingnis Anfang der 1970er-Jahre noch sagen konn-
te: »Mein Thema ist also das Problem der Uberschreitung [transgression]
von Gesetzen und der Unterdriickung ungesetzlichen Verhaltens«,” so
wird kurze Zeit spiter diese Orientierung am Gesetz, Verbot und der
Unterdriickung/Repression problematisiert. Eine Machttheorie, die an
Verbot und Gesetz orientiert ist, nennt er eine juridische Machtkonzep-
tion und historisch gesehen charakterisiert diese Feudalgesellschaften.*®
Diese Verschiebung und Kritik betrifft nun auch den Begriff der Exklusi-
on, wie es z.B. in der Vorlesung Die Strafgesellschaft von 1972/73 deutlich
wird. Die Vorlesung beginnt mit einer kleinen Auseinandersetzung mit
Claude Lévi-Strauss’ Unterscheidung von zwei Weisen des Umgangs mit
gefihrlichen Individuen, von Anthropophagie und Anthropemie: Wih-
rend Erstere Individuen und ihre gefihrlichen Krifte einverleiben, um
diese zu neutralisieren und anzueignen (mit dem Kannibalismus als ex-
tremster Form), stehen Letztere flir ausstoflende, ausspeiende Kulturen
(von griechisch emein, deutsch erbrechen), d.h. dafiir, »jene gefihrlichen

36 | Michel Foucault, »Nein zum Kdénig Sex« (1977), in: ders., Schriften in vier
Bénden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfurt a.M. 2003, S. 336-353, hier
S.348.

37 | Michel Foucault, »Ein Problem interessiert mich seit langem: das Problem
des Strafsystems« (1971), in: ders., Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band
2, 1970-1975, Frankfurt a.M. 2002, S. 250-255, hier S. 251.

38 | Michel Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung am Collége de
France 1975-1976, Frankfurt a.M. 2001, S. 39ff.; Michel Foucault, Der Wille zum
Wissen. Sexualitdt und Wahrheit 1 (1976), Frankfurt a.M. 1977, S. 103ff., 161ff.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

75


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Gerhard Unterthurner

Individuen aus dem sozialen Kérper auszustoflen und sie zeitweilig oder
fur immer in eigens fiir diesen Zweck bestimmten Einrichtungen zu iso-
lieren und von der Beriithrung mit anderen Menschen auszuschliefen«.*
Anthropemie ist also durch Exklusion gekennzeichnet. Diese reinliche
Trennung zweier Strategien ist fiir Foucault unzureichend, weil die bei-
den Praktiken zumeist vermischt sind. Zudem weist Foucault die Begrif-
fe der Exklusion (exclusion), der Uberschreitung (transgression) und der
Grenze (limite), alles Konzepte, die fiir ihn frither zentral waren, als unzu-
reichend zuriick. Der Begriff des Ausschlusses ist ihm nun »zu weit und
vor allem zu vieldeutig und zu artifiziell«, er beziehe sich auf den »Status
eines aus dem Feld der gesellschaftlichen Reprisentationen ausgeschlos-
senen Individuums« und er wire nur das Gesamtergebnis »einer Reihe
von Strategien und Taktiken der Macht, die der Begriftf des Ausschlus-
ses nicht erreichen kann«.* Er situiert nun die Begriffe von Ausschluss,
Uberschreitung, der auf Grenze und Gesetz verweist, auf der Ebene
der »Reprisentation« oder der »Geschichte der Mentalititen [histoire de
mentalités]«.! Analog wie Deleuze in seinem Nietzsche-Buch die Repri-
sentation der Macht als Verfilschung ihrer Wirkungsweise interpretiert
und analog wie Deleuze/Guattari im Anti-Odipus (1972) dem Theater
der Reprisentation und dem 6dipalisierten Unbewussten ein anddipales
und eine »Mikrophysik des Unbewussten« entgegengesetzt haben, stellt
Foucault der Ebene der Reprisentation eine »Mikrophysik der Macht«
entgegen, von der die Reprisentation abgeleitet ist.” Wihrend er in der
Geschichte des Wahnsinns noch betont hat, dass die Exklusion nicht auf
ihre soziale Funktion des Ausschlusses reduziert werden kann, sondern
auch die kulturellen Bedeutungen und Reprisentationen mitbeachtet

39 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen (1955), Frankfurt a.M. 1978, S. 383;
Michel Foucault, Die Strafgesellschaft. Vorlesung am Collége de France 1972-
1973, Berlin 2015, S. 13ff.

40 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 15f.

41 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 15, S. 17; Michel Foucault,
Die Macht der Psychiatrie. Vorlesung am Collége de France 1973-1974, Frank-
furt a.M. 2005, S. 29. Hier findet sich auch eine Selbstkritik an Wahnsinn und
Gesellschaft.

42 | Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie (1962), Hamburg 1991,
S. 88ff.; Gilles Deleuze, Félix Guattari: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophre-
nie 1 (1972), Frankfurt a.M. 1974, S. 33, S. 235.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

werden missen und die Internierung zum Ausdruck einer kulturellen
Erfahrung gemacht wurde — ein Ausdrucksmodell, das er neben dem Be-
griff der Erfahrung in der Archdologie des Wissens (1969) kritisierte —, ist
nun der Ausschluss Ergebnis von Machttechniken.” Dahinter steht auch
der von Foucault aufgemachte Gegensatz von Sinn- und Machtanalysen,
von Sinn und Kraft und somit »die Ablehnung von Analysen, die sich auf
das symbolische Feld oder auf den Bereich signifikanter Strukturen be-
ziehen«, denen »der Riickgriff auf Analysen, die in Begriffen der Genea-
logie von Krifteverhiltnissen, strategischen Entwicklungen und Taktiken
geleistet werden, entgegengesetzt wird.** So geht es Foucault, wie Jiirgen
Link hinweist, darum, »geistestypologische und kulturtypologische Tota-
lisierungen am Leitfaden der Semantik zu verabschieden«, was zu einer
einseitigen Abgrenzung von Semantik, Signifikantenlogiken und des Be-
griffs der Ideologie fithre. Durch Foucaults Selbstkritik wird zudem ver-
wischt, dass die Analyse des Imaginiren, der Bilder, der Vorstellungen in

43 | Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 92, S. 97; Michel
Foucault, Histoire de la folie a I'dge classique (1961), Paris 1995, S. 92, S. 116
(diese Stellen gehdrt zum Kapitel »Le monde correctionnaire«, das in der deut-
schen Ausgabe nicht ibersetzt wurde); Foucault, Die Macht der Psychiatrie (1973-
1974), S. 29. Foucault hatte schon in der Archdologie des Wissens (1969) den
Mentalitdtenbegriff problematisiert, der eine zu grofe Einheitlichkeit suggerierte
(Michel Foucault, Archdologie des Wissens [1969], Frankfurt a.M. 1973, S. 34).
Die einfache Abgrenzung zum Mentalitatenbegriff und zur Mentalitdtengeschichte
verwischt aber die komplexen Beziige und die N&he, die Foucaultzu dieserund der
Annales-Schule hat (siehe z.B. Ulrich Brieler, Die Unerbittlichkeit der Historizitéat.
Foucault als Historiker, KéIn, Weimar, Wien 1998, S. 67ff., 227ff.; Peter Schéttler,
»Mentalitéten, Ideologien, Diskurse. Zur sozialgeschichtlichen Thematisierung der
»dritten Ebene«, in: Alf Lidke (Hg.), Alltagsgeschichte. Zur Rekonstruktion histori-
scher Erfahrungen und Lebensweisen, Frankfurt a.M., New York 1989, S. 85-136).
44 | Michel Foucault, »Gesprach mit Michel Foucault« (1977), in: ders., Schriften
in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfurt a.M. 2003, S. 186-
213, hierS. 192.

45 | Jiirgen Link, »Warum Foucault aufhdrte, Symbole zu analysieren: Mutmafun-
gen liber>ldeologie« und »Interdiskurs«, in: Gesa Dane, Wolfgang Efbach, Christa
Karpenstein-EfRbach, Michael Makropoulos (Hg.), Anschliisse. Versuche nach
Michel Foucault, Tiibingen 1985, S. 105-114, hier S. 85.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

77


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Gerhard Unterthurner

der Geschichte des Wahnsinns viele Differenzen in Bezug auf die soziale
Exklusion sichtbar machte.

Im Verlauf der 19770er-Jahre wird nun wichtig, dass Exklusion fiir ihn
eine negative Machttechnik ist, und die Macht nur negativ zu denken be-
deutet nun eine eingeschrinkte Theorie, die den historischen Gegeben-
heiten nicht gerecht wird. Foucault kritisiert sich nun dahin, dass er selbst
an so einer negativen Machtkonzeption orientiert gewesen sei und fiir die
Geschichte des Wahnsinns wire das auch ausreichend gewesen, weil bis
ins 18. Jahrhundert der Wahnsinn tatsichlich vor allem nur ausgeschlos-
sen wurde. Lange Zeit habe er selbst nur die Frage gestellt, was in einer
Gesellschaft ausgeschlossen werde, am Gefingnis sei ihm klargeworden,
dass es auch eine positive Funktion hat. Und daher gehe es nun darum,
eine positive oder produktive Machtkonzeption zu entwickeln, die nicht
einseitig am Unterdriicken oder AusschlieRen orientiert sei.*® Friihere
Thesen Foucaults, dass auch Ausschliefungen und negative Prozeduren
produktiv sind wie in der Ordnung des Diskurses (19771), wo der Begriff Ex-
klusion noch eine zentrale Rolle hatte, tibergeht er damit, da nun Pro-
duktivitit einseitig mit dem Positiven verbunden wird.¥ Zudem ging es
auch in der Geschichte des Wahnsinns — und daher darf man sich von
Foucaults Selbstinterpretation nicht verwirren lassen —, darum, dass die
Exklusion nicht nur eine negative Funktion hat, sondern auch eine posi-
tive und die Produktivitit, d.h. die Produktion von bestimmten Subjekti-
vititen, wird natiirlich ebenfalls thematisiert (der homo psychologicus und

46 | Michel Foucault, »Die Machtverhaltnisse gehen in das Innere der Korper
liber« (1977), in: ders., Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-
1979, Frankfurt a.M. 2003, S. 298-309, hier S. 299; Michel Foucault, »Michel
Foucault Giber Attica« (1974), in: ders., Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits.
Band 2, 1970-1975, Frankfurt a.M. 2002, S. 654-667, hier S. 656. Foucault,
Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 250.

47 | Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses (1972), Frankfurt a.M. 1991,
S. 25. Vgl. Foucault, »Die Machtverhéltnisse gehen in das Innere des Korpers
iber¢, a.a.0., S. 300, wo er davon spricht, dass er gerne die negative Machtkon-
zeption von Die Ordnung des Diskurses Uber Bord werfen mdchte. Dass auch das
Gesetz oder das Verbot produktiv sind, wie es dann z.B. Judith Butler in Bezug auf
die Psychoanalyse herausarbeitet, verwischt sich dabei ebenso, auch wenn Butler
mehr in eine juridische Machtkonzeption ribergleitet (Judith Butler, Psyche der
Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M. 2001).

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

der Wahnsinnige, wie er z.B. im Asyl produziert wird).*® Die Geschichte
des Wahnsinns ist genauso eine Genealogie der modernen Seele und ei-
ner strafenden Vernunft wie Uberwachen und Strafen.

In Bezug auf das Thema Ein- und Ausschluss schligt nun Foucault in
Die Anormalen (1974-1975) und Uberwachen und Strafen (1975) ein anderes
Modell neben dem der Lepra vor, und zwar das Modell der Pest, und meint:
»Im Hinblick auf die Kontrolle der Individuen hat der Okzident nur zwei
grofRe Modelle gekannt, zum einen den Ausschluss [exclusion] des Lepra-
kranken, zum anderen den Einschluss [inclusion] des Pestkranken. Dass
man an die Stelle des Ausschlusses des Leprakranken den Einschluss
des Pestkranken gesetzt hat, scheint mir ein bedeutsames Phinomen des
18. Jahrhunderts zu sein.«* Es handelt sich um »zwei Methoden, Macht
iiber die Menschen auszuiiben, ihre Beziehungen zu kontrollieren und ihre
gefihrlichen Vermischungen [mélanges] zu entflechten«.’® Wihrend das
Modell der Lepra, wie erwahnt, fiir eine rigide Zweiteilung stand, fiir eine
Verbannung und Aussetzung, die so Foucault bis Ende des 17. Jahrhun-
derts vorherrschend war, wird nun langsam das Modell der Pest hegemo-
nial. Beim Modell der Pest, das fiir die Disziplinartechniken zentral wird,
wird die zweiteilende Grenzziehung durch vielfiltige Trennungen und
Parzellierungen abgeldst. Beim Kampf gegen die Pest werden die Leute
eingeschlossen, Gesunde und Kranke, jedem wird sein Platz zugeteilt, die
Stadt wird gerastert und dokumentiert, d.h. es wird Wissen generiert und
iiberwacht. »Der Raum erstarrt zu einem Raum von undurchlissigen
Zellen. Jeder ist an seinen Platz gebunden. Wer sich riihrt, riskiert sein
Leben: Ansteckung oder Bestrafung.«’! Das Pestmodell steht fiir diesen
iiberwachten Raum der Quarantine, der nicht mehr verbannt und ver-
jagt, sondern einschliefit. Insofern ist fiir Foucault eine produktive Macht
am Werk, die auch wissenserzeugend verfihrt, alles, um die Gefahr der

48 | Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0., S. 68-98, S. 482ff.; Foucault,
Histoire de la folie a I'age classique, a.a.0., S. 96 (»Car I'internement n’a pas joué
seulement un rdle négatif d’exclusion; mais aussi un rdle positif d’organisation«
[»Denn die Internierung hat nicht nur eine negative Rolle der Exklusion gespielt,
sondern auch eine positive Rolle der Organisation«, Ubers. G.U.]).

49 | Foucault, Die Anormalen, a.a.0., S. 65 (Ubersetzung gedndert, da im zweiten
Satz versehentlich im Deutschen das Gegenteil steht).

50 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 255.

51 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 251.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

79


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8o

Gerhard Unterthurner

Ansteckung zu bannen bzw. »Gesundheit, Leben, Langlebigkeit und
Kraft der Individuen zu maximieren«.> Foucault verweist dabei auch auf
die Literatur, die aus der Pest ein »Fest« machte, wo es um das »Aufhe-
ben der Gesetze und Verbote; das Rasen der Zeit; die respektlose Vermi-
schung der Korper; das Fallen der Masken und der Einsturz der festgeleg-
ten und anerkannten Identititen, unter denen eine ganz andere Wahrheit
der Individuen zum Vorschein kommt«, geht.> Gegen diesen Traum gab
es jedoch den politischen Traum der Uberwachung und der Disziplinen,
die gegen die Angst vor den Ansteckungen reagierte, wobei sich diese
nicht nur auf die Pest, sondern auch auf Aufstinde, Verbrechen etc. be-
zog. Diese Unordnung, dieses Fliehen, diese Ansteckung, diesen vielfil-
tigen Austausch innerhalb einer Masse bzw. einer »gefihrlichen Menge
[multitudes confuses]«, soll mittels der Disziplin gebidndigt werden, diese
ist »festsetzend, bringt Bewegung zum Stillstand«, verwandelt die Menge
[multitude] in eine »geordnete Vielheit [multiplicité ordonné]«, individuali-
siert und 6konomisiert den Kérper des Einzelnen und ist eine »Antideser-
tions-, Antivagabondage- und Antiagglomerationstaktik«.>* Jeder Masse-
neffekt, jede Ansteckung und jede Deterritorialisierung soll vermieden
werden. Die Angst richtet sich hier nicht auf den Wahnsinn, sondern vor
allem auf die Illegalititen des Volkes, auf den Angriff der Arbeiter auf
das biirgerliche Eigentum, deren »Kriminalitit« gilt es nun Einhalt zu
gebieten, zuerst in ihren Verstdflen, dann aber auch in Bezug auf den Ar-
beiterkérper, der an den kapitalistischen Produktionsprozess gebunden
werden soll, denn »alles, was den Korper des Arbeiters der Arbeitskraft
betrifft, alles, was sie ihrer Nutzung durch den Kapitalismus entziehen
kann, ist nun moralisch verwerflich und bése — jede Okonomie der Ver-
schwendung (Feste, Faulheit, Lotterie, Nichtsparen, Trunksucht, sexuelle
Befriedigung auflerhalb der Familie ...) soll abgeschafft werden und die
Lebenszeit muss 6konomisiert, vollstindig nutzbar werden und Arbeits-
zeit und Zeit des Sparens werden, wie Foucault auch an der Einfithrung

52 | Foucault, Die Anormalen, a.a.0., S. 67.

53 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 254.

54 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 183, S. 190, S. 258, S. 281;
vgl. Foucault, Die Macht der Psychiatrie, a.a.0., S. 116.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

der Sparbiicher zeigt.’> Im Unterschied zu Uberwachen und Strafen (1975)
wird in Die Strafgesellschaft (1972-1973) dabei — neben der zentralen Rolle
der Okonomisierung der Zeit — stirker die Moralisierung des Lebens der
Arbeiter betont und analog wie in der Geschichte des Wahnsinns die zen-
trale Rolle der Quiker in der Verwandlung der Welt in eine »Buf3- und
Besserungsanstalt« (penitentiary) analysiert.>

Die Okonomisierung und Disziplinierung der Kérper geschieht nun
mittels Ubungen, Dressuren, Uberwachung und Normalisierung in Fab-
rik, Schule, Militdr, Gefangnis etc. Ein anderes Zeichenregime bzw. Be-
setzung (investissement) des Korpers ist hier am Werk: Nicht mehr geht
es um das Mal/die Brandmarkung (marque) der Kérper wie in der Folter
oder Marter in Souverinititsgesellschaften, sondern am Koérper werden
durch die Disziplinierung Spuren (traces) in Form von Gewohnheiten
(habitude) hinterlassen, die zwar die Krifte des Korpers steigern, aber
nur im Dienst der Unterwerfung — die Kérper werden von dem, was sie
kénnen, abgespalten.” Die Macht »vollzieht sich nicht mehr {iber die fei-
erliche, sichtbare, rituelle Form der Souverinitit, sondern tiber die Ge-
wohnheit«, die »die Form der Norm«, der Normalisierung hat.”® Damit
zeigt sich fiir Foucault auch ein entscheidender Bedeutungswandel in der
»Geschichte der Gewohnheiten«: Wahrend im 18. Jahrhundert der Begriff
der Gewohnheit wie z.B. bei David Hume oder der politischen Theorie
einen kritischen Charakter hat, da damit die Kiinstlichkeit von Pflich-
ten, Autorititen, metaphysischen Notwendigkeiten nachgewiesen wird,
wird er im 19. Jahrhundert zu einem Begriff, der Herrschaftsordnungen
stiitzt. Die Gewohnheit wird priskriptiv verwendet, man muss sich ihr
unterwerfen und dies betrifft vor allem die Besitzlosen. Denn wihrend

55 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 239ff., S. 266ff., S. 290f., S. 315;
Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 193.

56 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 145, S. 147, S. 159. Vgl. Bernard
E. Harcourt, »Situierung der Vorlesungen«, in: Michel Foucault, Die Strafgesell-
schaft (1972-1973), Frankfurt a.M. 2015, S. 396ff.

57 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 169f., S. 177. Den spinozis-
tisch-nietzscheanischen Background dieser Konzeption beleuchtet Friedrich Bal-
ke, »Der Kdrper des Philosophen im Zeitalter der Biopolitike, in: Mirjam Schaub,
Stefanie Werner (Hg.), Korper-Kréfte. Diskurse der Macht (iber den Kdrper, Biele-
feld 2004, S. 131-158.

58 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 325.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

81


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Gerhard Unterthurner

die Besitzenden sich iiber den Vertrag aneinander binden und damit ihr
Eigentum garantieren, werden die Besitzlosen mittels Gewohnheit an den
kapitalistischen Produktionsapparat gebunden.*® Der kérperliche Zwang,
der hier herrscht im Antrainieren von Gewohnheiten — die einverleibten
Machtverhiltnisse —, zeigt auch einen weiteren Grund, warum Foucault
den Begriff der Uberschreitung (transgression) nicht mehr geeignet hilt:
»Gegen den Zwang zu kimpfen, ist nicht dasselbe wie sich iiber ein Ver-
bot hinwegzusetzen, dieses kann jenes nicht ersetzen. Die Uberschrei-
tung zu praktizieren bedeutet, fiir einen Moment, an einem Ort, fiir eine
Person das Gesetz gegenstandslos und ohnmichtig zu machen; in die
Dissidenz einzutreten bedeutet diese Verbindung, diesen Zwang zu be-
kimpfen.«®® Uberschreitung ist nun nicht nur auf der Ebene der Repri-
sentation als abgeleiteter Ebene situiert, sondern sie wird als historisch
unzureichend, da sie dem Machttypus der Souverinitit entspricht und im
Zeitalter der Normalisierung, wie er spiter sagen wird, »eine nostalgische
Riickwendung in der Geschichte« ist.®!

Die Einsperrung hat nun nicht mehr den Zweck wie im 18. Jahrhun-
dert, die gegentiber der Familie, sozialen Gruppe oder lokaler Gemein-
schaften ins Abseits Gedringten und Marginalisierten aus dem Verkehr
zu ziehen. Im 19. Jahrhundert hatte die Einsperrung (in Fabrik, Schule,
Gefingnis, Anstalt etc.) eine andere Funktion: »Die EinschlieRung [réclu-
sion] des 18. Jahrhunderts, die den Einzelnen aus der sozialen Umgebung
ausschliefit, 14sst sich also der Einschlieffung des 19. Jahrhunderts entge-
gensetzen, die den Einzelnen an die Apparate zur Erzeugung, Bildung,
Umerziehung oder Besserung der Produzenten binden will. Es handelt
sich um eine Einbindung [inclusion] durch Ausschluss [exclusion].«®? Die

59 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 322ff.

60 | Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 161. Zur Gewohnheit: Foucault,
Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 322ff. Vgl. Gamm, Der Wahnsinn in der Ver-
nunft, a.a.0., S. 169, der anhand von Hegel und Foucault zeigt, wie im Begriff der
Gewohnheit »eine ganze Maschinerie von Gewalt wirkte.

61 | Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 179, S. 176.

62 | Michel Foucault, »Die Wahrheit und die juristischen Formen« (1974), in: ders.,
Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 2, 1970-1975, Frankfurt a.M. 2002,
S. 669-792, hier S. 758; Foucault, Die Strafgesellschaft, a.a.0., S. 286f.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

Disziplinarmacht inkludiert daher alle, und niemand ist mehr ginzlich
aullen. Es gibt keine »vage Holle« eines AuRen — die Diziplinarmacht
geht mit allem »haushilterisch um, auch mit seinem Strifling. Und es
will auch nicht den verlieren, den es disqualifiziert hat.«%® Wer auf der
einen Seite ausgeschlossen wird, landet nur in einem anderen Innen. Die
Exklusion im Sinne der Verbannung ist nicht mehr vorgesehen, sondern
es bilden sich »Sonderterritorien« (Link) — oder wie es Luhmann formu-
liert: »Abweichendes Verhalten ist nicht mehr Grund fiir Exklusion, son-
dern fiir Sonderbehandlung zum Zwecke der Inklusion.«**
Geschichtlich gesehen, auch wenn das Modell der Pest zunehmend
dominanter wird, tiberlagern sich fiir Foucault jedoch die beiden Model-
le, denn das Eigentiimliche des 19. Jahrhunderts besteht darin, auf den
Raum der Ausschliefung die Disziplin anzuwenden. Man »verpestet« die
Aussitzigen, indem man auf die Ausgeschlossenen die Taktik der indivi-
dualisierenden Disziplinen anwendet«, andererseits verewigt die »hartna-
ckige Grenzziehung zwischen dem Normalen und dem Anormalen [...]
die zweiteilende Stigmatisierung und die Aussetzung des Aussitzigen,
womit das Lepra-Modell wieder zum Tragen kommt — das psychiatrische
Asyl, die Strafanstalt etc. funktionieren daher im 19. Jahrhundert als Ins-
titutionen der Zweiteilung und der Parzellierung zugleich.% Insofern ist

63 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 388.

64 | Niklas Luhmann, »Jenseits von Barbarei«, in: ders., Gesellschaftsstruktur
und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Band
4, Frankfurt a.M. 1999, S. 138-150, hier S. 144; Jiirgen Link, Versuch i(iber den
Normalismus. Wie Normalitat produziert wird, 3., erganzte, iiberarbeitete und neu
gestaltete Auflage, Gottingen 2006 (erste Aufl. 1997), S. 57.

65 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 256. Vgl. dazu Robert Cas-
tel, Die psychiatrische Ordnung. Das goldene Zeitalter des Irrenwesens (1976),
Frankfurt a.M. 1979, S. 106ff. In Foucault, Die Anormalen, a.a.0., S. 65ff., hat
es im Unterschied zu Uberwachen und Strafen (1975) eher den Anschein, dass
das Modell der Lepra historisch abgeldst wurde vom Modell der Pest. Urs Staheli
sieht gerade in der Uberlappung von Lepra und Pest, von Zweiteilung und Parzel-
lierung die Moglichkeit, »die binaristische Inklusions-/Exklusions-Form«von Luh-
mann (man ist entweder drinnen der drauBen) zusammenzudenken mit Foucaults
normalitdtstheoretischen Analysen, da Luhmanns digitales Modell durch ein
analoges erganzt wird und es dadurch méglich wird, eine differenziertere Analyse
von Inklusion und Exklusion zu liefern (Urs Staheli, »Semantik und/oder Diskurs:

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

83


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Gerhard Unterthurner

es Einschluss, der auch ein Ausschluss ist — »inkludierende Exklusion«
wurde das genannt im Gegensatz zur Totalexklusion der Lepra oder der
Exklusion als Verbannung.*

In Bezug auf Foucaults Kritik am Exklusionsbegriff zu der Zeit konn-
te man verschiedene Ebenen unterscheiden: Die Kritik bezieht sich vor
allem auf die Exklusion im Sinne einer Verbannung oder Aussetzung
bzw. ist auch seiner Unterbestimmung der negativen Machttechniken
geschuldet. Foucault hat ja trotz seiner Kritik in den 1970er-Jahren den
Begrift der Exklusion nicht verabschiedet und auch nicht sein Denken
von begrenzten und exklusiven Ordnungen. Er hat auch ohne Probleme
den Begriff der Exklusion spiter verwendet.” Zudem ist in Bezug auf das
Lepra-Modell zu sagen, was oben schon teilweise erwihnt wurde: Das Le-
pra-Modell wird zur Zeit von Uberwachen und Strafen durch die Abblen-
dung der frither thematisierten verschiedenen geschichtlichen Zweitei-
lungen vereindeutigt. Und die Unterscheidung normal-anormal ist nicht
einfach mit dem Lepramodell zusammengehtrig, sondern die moderne
Form der Zweiteilung.

Entscheidend fiir das Thema Exklusion ist daher die Differenz nor-
mal-anormal bzw. wird nach Foucault iberhaupt diese Differenz zur

»Updating« Luhmann mit Foucault«, in: kultuRRevolution, 47,2004, S. 14-19, hier
S. 16).

66 | Cornelia Bohn, Inklusion, Exklusion und die Person, Konstanz 2006, S. 16;
Markus Schroer, »Die im Dunklen sieht man doch. Inklusion, Exklusion und die
Entdeckung der []berfl[]ssigen«, in: Heinz Bude, Andreas Willisch (Hg.), Exklusion.
Die Debatte tber die Uberfl(]ssigen, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2008, S. 178-194,
hier S. 186. Robert Castel schldgt vor, das Modell der »vollstédndigen Ausgrenzung
aus der Gemeinschaft« fiir die Vertreibung z.B. der Juden oder andere Verbannun-
gen bis hin zur Tétung und dem Genozid als duerster Form der Ausschlusspolitik
zu verwenden und das Modell der Lepra und der Pest von Foucault zum Ensemb-
le von Ausschlusspraktiken« zu rechnen, die »im Aufbau geschlossener Rdume,
die von der Gemeinschaft abgetrennt sind, sich jedoch innerhalb der Gemein-
schaft befinden« (Castel, »Die Fallstricke des Exklusionsbegriffs«, a.a.0., S. 81),
bestehen.

67 | Vgl. bspw. Michel Foucault, »Die politische Technologie der Individuen«
(1984), in: ders., Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 4, 1980-1988,
Frankfurt a.M. 2005, S. 999-1015, hier S. 1000; vgl. Klaus Lichtblau, Das Zeital-
ter der Entzweiung, Berlin 1999, S. 282, S.369.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

zentralen Leitdifferenz seit 200 Jahren. In der Normalisierung entdeckt
er daher einen zentralen Faktor der Produktion moderner Subjekte.
Foucault meint mit Normalitit keine ahistorische Alltaglichkeit, die Nor-
men der Normalisierung sind auch keine juristische Normen. Wenn man
einen weiteren Begriff der Norm bevorzugt, kénnte man sagen, den juri-
dischen Normen, die Foucault vor allem als Verbote denkt, werden nor-
malisierende Normen gegeniibergestellt. Jedenfalls: »Das Verhiltnis von
Gesetz und Ubertretung verschiebt sich zur Relation zwischen Norm und
Abweichung, und der schlagende Charakter des Gesetzes wird von der
normativen, normierenden und normalisiserenden Funktion der >Norm«
unterlaufen.«®® Foucault erwidhnt in Uberwachen und Strafen Gesund-
heits- und Arbeitsnormen (zusammen mit einer standardisierten Erzie-
hung und Normalschulen).® Normalisierung heift nun, die Einzelnen in
einem homogenen Vergleichsfeld zu situieren und auf eine Norm, eine
Regel zu beziehen, die ein Mindestmaf3, ein Durchschnitt oder ein Opti-
mum ist, und sie in Bezug auf diesen Wert zu differenzieren, in Konkur-
renz zu setzen wie z.B. in der Schule mit dem Notensystem. Es gibt daher
Ringe, Stufen, Punktelisten, Noten, Normalisierung ist homogenisierend
und individualisiert zugleich, und als duflerste Grenze gibt es die An-
ormalitit.”® Die Beispiele, die Foucault bringt, sind vor allem solche des
Militdrs, der Schule, der Fabrik. So tritt an die Stelle von Standeszugeho-
rigkeiten »ein System von Normalititsgraden, welche die Zugehorigkeit
zu einem homogenen Gesellschaftskorper anzeigen, dabei jedoch klassi-
fizierend, hierarchisierend und rangordnend wirken«.”*

Obwohl in Uberwachen und Strafen auch das Thema Durchschnitt
und Normalititsgrade erwihnt wird, ist die Normalisierung hier noch
stirker eine Normung und Normierung, eine praskriptive Norm ist zen-
tral und vor allem auf den nutzbaren Kérper bezogen.”? Eine politische
Anatomie des Korpers ist am Werk, die der Dressur dient, und dabei
vor allem der Dressur des Arbeiterkérpers. Aber Foucault ist bei dieser

68 | Joseph Vogl, Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik, Zirich 2010, S. 79.
69 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 237.

70 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 236.

71 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 237.

72 | Link liest die Normalisierung in Uberwachen und Strafen als industrielle
Normung - Link, Versuch liber den Normalismus, a.a.0., S. 117ff.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

85


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Gerhard Unterthurner

Form der Normalisierung und Norm nicht stehen geblieben. Denn
»wenn man nicht auf die Armee, auf die Werkstitten, die Grundschu-
len sieht, sondern auf die Buf$techniken der Gewissensbehandlung [...],
so sieht man eine Besetzung [investissement] des Korpers heraufziehen,
die keine Investition [investissement] in einen niitzlichen Korper ist und
keine, die etwa auf der Ebene seiner Fihigkeiten sich abspielte, sondern
eine, die auf der Ebene des Begehrens [désir] und des Anstands liegt«.”?
Die Thematisierung des Begehrens und der Sexualitit und damit auch
anderer Korper fithrt dabei zu einer Verschiebung, wie man es in der
unmittelbar nach Fertigstellung von Uberwachen und Strafen gehalte-
nen Vorlesung Die Anormalen (1974-1975) zeigen konnte, die die Nor-
malisierung stirker im Kontext eines medizinischen Denkens behan-
delt. Foucault zeigt in dieser Vorlesung, wie Wahnsinn, Verbrechen und
Monstrositit im Zuge einer Pathologisierung im 19. Jahrhundert eine
enge Verbindung eingegangen sind — der Wahnsinn wurde als Krank-
heit und Gefahr bestimmt und der Verbrecher mit einer monstrésen
und krankhaften Natur ausgestattet — und die Psychiatrie als Gestalt ei-
ner »6ffentlichen Hygiene« entstand, die die Gesellschaft vor »gefihrli-
chen Individuen« als den Anormalen schiitzen sollte. Durch die Somati-
sierung der Psychiatrie und der Thematisierung des Kindes und seiner
Sexualitit entsteht ein »Korper dahinter«, der hinter der Anormalitit
entdeckt wird, und dieser Hinterkorper ist der Korper der Familie, der
Vorfahren, der Vererbung. Alle Symptome oder Unregelmifigkeiten
des Verhaltens kénnen nun zu Zeichen einer Evolution und Entwick-
lung gemacht und diese itiologisch auf eine Ursache zuriickbezogen
werden, die Degeneration und Entartung. Mit diesem Korper der Ver-
erbung wird die Psychiatrie im 19. Jahrhundert zur »Wissenschaft vom
biologischen Schutz der Gattung« — der Gesellschaftskorper wird zu ei-
ner biologischen Realitit, offen fiir medizinische und bevélkerungspo-
litische Eingriffe.”* Die Lesbarkeit der Welt erstreckt sich nun auf jedes
Detail und im Zeichen des Verdachts und der »Spurensicherung« wird

73 | Foucault, Die Anormalen, a.a.0., S. 258.

74 | Foucault, Die Anormalen, a.a.0., S. 174-177, S. 416 ff; vgl. Castel, Die psych-
jatrische Ordnung, a.a.0., S. 290. Die Orientierung am Biologischen ist fiir Jirgen
Link ein zentraler Gesichtspunkt des von ihm so bezeichneten Protonormalismus
(Link, Versuch iiber den Normalismus, a.a.0., S. 231).

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

der Korper und sein Verhalten, so Joseph Vogl, in Spuren zerlegt, die
Indizien fiir eine verborgene Wahrheit werden, um den Einzelnen auf
eine »Individualitit« festzulegen und zum »Fall« zu machen.” Der An-
ormale ist kein politischer Gegner, sondern eine biologische Gefahr fiir
den Gesellschaftskorper. Mit dieser Thematisierung des Gesellschafts-
korpers in der Psychiatrie kommen andere Normen und eine andere
Form der Normalisierungen in den Blick, die das Normverstindnis der
Disziplinarmacht iiberschreitet.

Im Kontext des von Foucault neben der Souverdnititsmacht und Dis-
ziplinarmacht analysierten dritten Machttypus — der Biomacht bzw. der
Sicherheit — wird nun eine Regulierung des Bevélkerungskorpers be-
schrieben, die das Leben steigert, verbessert, optimiert (mittels Hygiene,
Geburtenkontrolle, Gesundheitspolitik etc.), wobei die Normen einen fle-
xibleren Charakter annehmen.”® Und hier fithrt Foucault in der Vorlesung
Sicherheit, Territorium, Bevolkerung (19777-1978) ein entsprechendes drittes
Modell neben Lepra und Pest ein, das Modell der Pocken, das nun den
Sicherheitsdispositiven der Regulierung der Bevolkerung entspricht und
nicht mehr mit dem Modell einer Exklusion als Verbannung (Lepra) oder
des Einschlusses oder Quarantine (Pest) arbeitet. Im Modell der Pocken
wird die Gesamtheit der Bevolkerung ohne Bruch zwischen Kranken und
Nichtkranken erfasst—es wird niemand einfachhin ein- oder ausgeschlos-
sen. Mittels Statistik werden Wahrscheinlichkeiten (Risiko- und Gefihr-
lichkeitsverteilungen) festgestellt und kontrolliert, Kostenkalkiile erstellt,
die nun die Impfpraxis anleiten. Gefihrlichkeit und Risiko werden zu
leitenden Begriffen, die sich im 19. Jahrhundert z.B. auf die »Entartung«

75 | Joseph Vogl, Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik, a.a.0., S. 75; Michael
Wetzel, »Ginzburg, Derrida und Foucault als Leser Freudss, in: Fragmente, 17/18,
1985, S. 179-203.

76 | Vgl. zum Folgenden Maria Muhle, Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Be-
griff des Lebens bei Foucault und Canguilhem, Bielefeld 2008, S. 241ff. - flir eine
detaillierte Nachzeichnung und Interpretation dieser Verschiebung im Normver-
standnis Foucaults S. 186ff.; Alex Demirovi¢: »Liberale Freiheit und das Sicher-
heitsdispositiv. Der Beitrag von Michel Foucault«, in: Patricia Purtschert, Katrin
Meyer, Yves Winter (Hg.), Gouvernementalitdt und Sicherheit. Zeitdiagnostische
Beitrdge im Anschluss an Foucault, Bielefeld, 2008, S. 229-250.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

Ly


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Gerhard Unterthurner

beziehen.”” Sicherheitsmechanismen antworten dabei auf die »Realitiit«,
indem ein Normalfeld konstruiert wird, das sich von dem der Disziplinen
unterscheidet. Die »disziplinarische Normalisierung [normalisation disci-
plinaire]« richtet sich an einer vorgegebenen Norm aus, die dariiber ent-
scheidet, was normal und was anormal ist — daher handelt es sich »eher
um eine Normation [normation] [...] als um eine Normalisierung«.”® Nor-
malisierung mochte Foucault nun eher nur fiir die Sicherheitstechnologie
verwenden. Hier dreht sich das Verhiltnis zwischen Norm und Norma-
lem um. Die im Sinne von bestimmten statistisch gefundenen/konstru-
ierten Kurven, d.h. »empirisch« gewonnenen Normalititsraten, wie z.B.
eine durchschnittliche Geburts- und Morbidititsrate, und ein als »opti-
mal angesehener Mittelwert« werden leitend und definieren »die Grenzen
des Akzeptablen« bzw. zielen »auf die Sicherheit des ganzen vor seinen
inneren Gefahren«.” Normalisierung bedeutet nun die Anpassung an
dieses statistische Normale und Durchschnittliche, und es geht darum,
das Anormale zurechtzustutzen, um es auf die normale Kurve herunter-
zubiegen bzw. die ungiinstigsten Normalititskurven auf die giinstigsten
zuriickzufiithren. Hier ist im Gegensatz zum priskriptiven Charakter der
Disziplinarnorm jedoch nicht einfach eine Deskription oder bloRe An-
passung an die »Realitit« am Werk. Denn, wie Link hinweist, arbeitet
jede Konstruktion von Normalfeldern mit Homogenisierung, Verdatung,
Ausschliissen etc. und ist ein Eingriff in die soziale Realitit bzw. setzt
eine Dynamik in Gang.®

Die Macht im Sinne der Sicherheitsmechanismen arbeitet also nicht
primir ausgrenzend oder verbietend, sie ist auch nicht disziplinir al-
les ordnend, sondern sie lisst die Dinge in einem gewissen begrenzten
Rahmen geschehen und reizt sie an, was sich im Liberalismus vor allem

77 | Michel Foucault, Geschichte der Gouvernementalitat I. Sicherheit, Territo-
rium, Bevédlkerung. Vorlesung am College de France 1977-1978, Frankfurt a.M.
2004, S. 95f.; Michel Foucault, Geschichte der Gouverementalitat Il. Die Geburt
der Biopolitik. Vorlesung am Collége de France 1978-1979, Frankfurt a.M. 2004,
S. 102.

78 | Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevdlkerung, a.a.0., S. 89, S. 90.

79 | Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevdlkerung, a.a.0., S. 20; vgl. Foucault,
Die Geburt der Biopolitik, a.a.0., S. 90ff.; Foucault, In Verteidigung der Gesell-
schaft, a.a.0., S. 294.

80 | Link, Versuch {iber den Normalismus, a.a.0., S. 360f.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

auf eine primir dkonomische Freiheit, d.h. die Zirkulation von Bewe-
gung, Leuten und Dingen, bezieht, dem eine gewaltige Ausweitung von
Kontrollverfahren entspricht«®!, weil die »Freiheit des Marktes« ins Werk
gesetzt werden soll, jedoch die Freiheiten auch im Zaum gehalten wer-
den miissen. Die oben genannten Grenzen des Akzeptablen verweisen
daher darauf, dass auch auf Kurven eine Grenze gezogen werden muss,
die Grenze zur Anormalitit. Und im 19. Jahrhundert beziehen sich diese
Grenzen auf die Gefahren fiir den Gesellschaftskorper wie z.B. die Wahn-
sinnigen oder Kriminellen, die als gefihrlich gelten und Objekte diszip-
lindrer Einschlieffungen oder rassistischer Mafinahmen oder vernichtet
werden, bzw. kristallisieren sich um neuralgische Figuren, die nicht in
den lieberalen Vertragsrahmen des biirgerlichen Subjekts passen.®? Da-
mit kommen wieder semantische und affektive Momente ins Spiel kom-
men (wie z.B. die Angst vor der Entartung, der Anormalitit), ohne die
auch Kurven, so Link, keine subjektkonstituierende Kraft hitten. Hier
bertihrt Foucault »das fundamentale Paradox der Normalititsgrenze,
da die Orientierung am Durchschnitt keine qualitative Grenze von sich
aus bestimmt, aber Grenzen gezogen werden miissen.®* Damit stellt sich
jedoch auch die Frage nach der Souverinititsmacht erneut — denn
wer entscheidet tiber die Grenze? — und auch, ob Foucault nicht »die
Fortdauer des souverinen Regierens innerhalb des Feldes moderner

81 | Foucault, Die Geburt der Biopolitik, a.a.0., S. 102.

82 | Castel nennt z.B. die Figuren des Verbrechers, des Kindes, des Bettlers, des
Proletariers und des Wahnsinnigen in Bezug auf das 19. Jahrhundert (Castel, Die
psychiatrische Ordnung, a.a.0., S. 42ff., S.86). Fiir das Thema der Exklusion kann
man darauf hinweisen, dass das Modell der Pocken auch bedeutet, Fremdkérper
nicht einfach auszurotten, sondern das Fremde und Bedrohliche in abgeschwdch-
ter Weise in den Korperzu nehmen, um sich immun zu machen, sowohl auf der Ebe-
ne des individuellen wie des kollektiven Kérpers, es ist eine »Einverleibung, durch
eine inkorporierende Neutralisierung der Bedrohung, so dass die der»Zirkulation
inhdrenten Gefahren aufgehoben werden«« (Isabell Lorey, Figuren des Immunen.
Elemente einer politischen Theorie, Ziirich 2011, S. 267), was man wieder mit der
Anthropophagie von Levi-Strauss verbinden kdnnte. Biopolitische Regulierung am
Leitfaden der Pocken kann daher gerade dieser flexiblere Schutz der Bevélkerung
durch partielle Integration der »Fremdkdrper« sein.

83 | Link, Versuch liber den Normalismus, a.a.0., S. 123.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

89


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Gerhard Unterthurner

Normalisierungsprozesse ignoriert«.®* Foucault selbst z.B. behandelt am
Beispiel des Rassismus das Paradox der Normalititsgrenze als historische
»Interferenz« zwischen Souverinititsmacht und Biomacht, da im Konti-
nuum des Lebens eine Grenze zwischen dem, was leben soll, und dem,
was getStet werden soll, gezogen wird — und hier auch der Staat/Staats-
rassismus eine zentrale Rolle hatte in der Definition des »lebenswerten«
Lebens.®

Mit der Theorie der Normalisierung und der Biomacht zeigt Foucault,
dass moderne Macht nicht mehr vorwiegend tiber Gesetz und Souverini-
tat verlauft, sondern tiber Norm und Normalisierung: Es geht hier nicht
mehr um die Rechtsperson, sondern um lebende Individuen und Bevdl-
kerungen bzw. um »Biosicherheit« (Gros).®® Moderne Vergesellschaftung
und Politik liuft daher nicht primir {iber die Fiktionen eines Gesell-
schaftsvertrags, sondern vollzieht sich auch als politische Okonomie, als
Bevolkerungspolitik etc. — d.h. als Disziplinierung und Regulierung des
Bevolkerungskorpers. Mit dem Wandel der Machttypen macht Foucault
daher, so Balke, auf eine »Revolution in der symbolischen Ordnung der
groflen Politik« in Europa aufmerksam, da Macht und Politik nicht mehr
im Souverin verortet sind, sondern koextensiv mit dem Gesellschaftskor-
per werden.¥

Zur Zeit von Der Strafgesellschaft und der Analyse der Disziplinar-
macht hat Foucault gemeint, dass die Welt zu einer »groflen Anstalt
[asile]« geworden ist: Die Welt entwickle sich auf ein »Klinikmodell hin,

84 | Friedrich Balke, »Restating Sovereignty«, in: Cornelia Epping-Jager, Torsten
Hahn, Erhard Schiittpelz (Hg.), Freund, Feind & Verrat. Das politische Feld der
Medien, Koln 2004, S. 13-37, hier S. 23.

85 | Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 177ff.; Foucault, In Verteidigung
der Gesellschaft, a.a.0., S. 300ff. In gegenwértigen neoliberalen Gesellschaften
ist dagegen die Biopolitik nicht mehr vorwiegend Sache des Staates, »sondern
auch souverdner Subjekte, die als mindige Patienten, aktive Marktindividuen
oder verantwortliche Eltern medizinische und biotechnische Optionen nachfragen
(sollen)« (Thomas Lemke, Biopolitik und Gouvernementalitédt, Wiesbaden 2007,
S. 102).

86 | Fréderic Gros, Die Politisierung der Sicherheit (2012), Berlin 2015, S. 185ff.
87 | Friedrich Balke, »Zwischen Polizei und Politik. Eine Genealogie des &stheti-
schen Regimesy, in: Thomas, Bedorf, Kurt Rottgers (Hg.), Das Politische und die
Politik, Frankfurt a.M. 2010, S. 207-234, hier S. 220f.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

und die Regierung tibernimmt eine therapeutische Funktion«, wo die
Regierenden die Psychologen und Psychiater und das Volk die Patienten
sind, Bemerkungen, die auf die zentrale Rolle der Verhaltensfithrungen
im Raum der Psychiatrie und auf die Analyse der Biomacht vorausweist,
die zu einer »Medizinisierung« des Daseins und »offenen Medizinalstaa-
ten« fithre.®® Im Kontext seiner eigenen Untersuchungen zur Psychiatrie
wurde oben gesagt, dass sich hier ein flexibleres und nicht disziplinires
Normverstindnis ankiindigte, welches dann im Kontext der Biomacht
und der Gouvernementalitit Thema wurde. Ein fiir Foucault wichtiger
Autor war dabei Robert Castel und vor allem dessen Biicher Le psycho-
analysme (1973, dt. Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht) und L'ordre
psychiatrique. L'dge d’or de aliénisme« (1976, dt. Die psychiatrische Ordnung.
Das goldene Zeitalter des Irrenwesens).®? In Letzterem z.B. ging es auch
darum, den Liberalismus und den Staat daraufhin zu befragen, welcher
Typus der politischen Macht und der Verwaltung (gestion) den Strategien
der Psychiater entsprach, eine Fragestellung, die bei Foucault in seinen
Gouvernementalitits-Vorlesungen — ohne Bezug auf das psychiatrische
Feld — mit der Analyse der politischen Rationalitit, d.h. der »gouverne-
mentalen Verwaltung [gestion gouvernementale]« bzw. des Regierens, eine
Entsprechung hatte.”® In Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht (1973)
hat Castel neben der Analyse des Asyls auch weichere Machttechniken
als die Disziplinen und die »grofle Aufschliefung« analysiert, also das
Unwichtigerwerden der Einschlieffungsmilieus in Bezug auf die Psy-
chiatrie in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Das entsprechende
Kapitel wurde im Deutschen als die »groRe Offnung der Institution« (le
grand désenfermement) iibersetzt, womit jedoch, so Link, der Bezug zu
Foucaults »grofler Einschliefung« (le grand enfermement) aus der Ge-
schichte des Wahnsinns verloren geht.”® Das Asyl bzw. die Anstalt als
»eine wahrhaftige in der Geschichte verkorperte platonische Idee« einer

88 | Foucault, »Die Welt ist eine grofe Anstalt¢, a.a.0., S. 539; Michel Foucault,
»Krise der Medizin oder Krise der Antimedizin?« (1976), in: ders., Schriften in vier
Bénden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-1979, Frankfurt a.M. 2003, S. 54-76, hier
S.58,S.71.

89 | Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 35.

90 | Castel, Die psychiatrische Ordnung, a.a.0., S. 202; Foucault, Sicherheit,
Territorium, Bevolkerung, a.a.0., S. 161.

91 | Link, Versuch {iber den Normalismus, a.a.0., S. 141.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

91


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Gerhard Unterthurner

»totalen Kontrolle« 6ffnet sich und macht Platz »geschmeidigeren und
wirksameren psychologisch funktionierenden Kontroll- und Normalisie-
rungsinstanzen, die sich ausbreiten.” Dabei hat Castel auf ein flexibleres
Normalititsverstindnis hingewiesen, da sich die Anormalitit in ein Feld
verschiedener gradueller Behinderungen und Stérungen verwandelt,
Analysen, die auch fiir Links Theorie des flexiblen Normalismus wichtig
wurden.” Umgekehrt wird die Normalitit zu einem therapiebediirftigen
Feld, sodass der Einzelne permanent an sich arbeiten, sich selbst mittels
psychologischer Techniken managen muss (»die Therapie fiir Normale«)
und das Alltagsleben psychiatrisiert wird — Regieren durch Psychologie
(gouverner par la psychologie) hat es Castel genannt. Die »postdisziplinire

92 | Castel, Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht, Kronberg 1976, S. 151,
S. 187.

93 | Link, der den Normalismus als eine Kompensation zur Progressdynamik des
Kapitalismus begreift, unterscheidet zwischen einem Protonormalismus und ei-
nem flexiblen Normalismus. Der Protonormalismus, der stark das 19. Jahrhundert
dominiert, arbeitet mit starren Grenzen zwischen normal und anormal und mit ei-
nem engen Normalitdtsspektrum, die harten Grenzen materialisieren sich auch
in Mauern und Sonderterritorien wie dem Asyl. Im flexiblen Normalismus, der vor
allem nach 1945 dominanter wird, ist dagegen der Bereich der Anormalitat immer
mehr hinausgeschoben: Die Grenze zwischen normal und anormal wird fliissiger,
das Anormale wird immer mehr integriert im Sinne von graduellen Abweichungen
(Link, Versuch Uber den Normalismus, a.a.0., S. 51ff.). Links Analyse des Norma-
lismus ist im Vergleich zu Castel »niichterner« bzw. differenzierter, denn Castel
tendiere dazu - bei aller Grandiositat der Beschreibung -, das flexible Normali-
tatsverstandnis als blofle weitere Dressur bzw. Protonormalismus mit einer totali-
téren Logik zu interpretieren (Link, Versuch iiber den Normalismus, a.a.0., S. 141,
S. 403). Auch wenn jeder Normalismus ein »Prokrustesbett« ist und Link selbst
auf transnormalistische Alternativen hinausdenkt, so hat der flexible Normalis-
mus auch »Vorteile« gebracht wie z.B. die Inklusion von anormal betrachteten Min-
derheiten und den Pluralismus gestérkt (Jirgen Link, »Radikal umdenken« wie?«,
in: kultuRRevolution, 43,2001, S. 7-16, hier S. 14; Jirgen Link, Normale Krisen?
Normalismus und die Krise der Gegenwart, Konstanz 2013, S. 242f.)

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Die Welt ist eine grofe Anstalt«

Ordnung« verlagert sich dabei von der Verwaltung von einzelnen gefihr-
lichen Individuen zur Verwaltung von Risikogruppen.®*

Die auf die Durchdringung aller Lebensverhiltnisse zielende Si-
cherheitsmacht steht daher nicht fiir eine totalitire Anstalt und eine
totalitdre Logik oder eine disziplinire Uberwachung, sondern eher, so
Vogl, fiir eine »lebende Anstalt« im Sinne Kafkas, die dieses flexible Ma-
nagement inkarniert und als grofle Inklusionsmaschine mit flexiblen
Grenzen immer mehr integriert.”> Dies darf jedoch nicht einfachhin als
eine historische Abfolge — von der Souverdnitit zur Disziplin und zur
Sicherheit — interpretiert werden, auch wenn Foucaults Beschreibung
das selbst ab und zu nahelegen, denn, wie er hinweist, gibt es nicht
einfach ein Zeitalter der Souverinitit, der Disziplin oder der Sicherheit,
sondern historische Interferenzen von Machttypen mit jeweiliger Do-
minanz.’® Und gerade in den letzten Jahrzehnten ist die lebende Anstalt
mit alten und neuen disziplindren EinschlieRungen/Inklusionen und
Exklusionen und Verwerfungen, mit rigiden Grenzziehungen und neu-
en Mauern oder der Einrichtung von rechtsfreien Riumen gekoppelt.”

94 | Castel, Die psychiatrische Ordnung, a.a.0., S. 18, S. 22ff., S. 308ff.; Ro-
bert Castel La gestion des risques. De I'anti-psychiatrie a I'aprés-psychanalyse,
Paris 2011 (erste Aufl. 1981), S. 10ff., S. 163ff.; Francois Castel, Robert Castel,
Anne Lovell, Psychiatrisierung des Alltags (1979), Frankfurt a.M., 1982, S. 299ff.;
Castel, Psychoanalyse und gesellschaftliche Macht, a.a.0., S. 187; Robert Cas-
tel, »Von der Geféhrlichkeit zum Risiko«, in: Max Wambach (Hg.): Der Mensch als
Risiko, Frankfurt a.M. 1983, S. 51-74. Vgl. Michel Foucault, »Das unbegrenzte Ir-
renhaus« (1977), in: ders., Schriften in vier Bdnden. Dits et Ecrits. Band 3, 1976-
1979, Frankfurt a.M. 2003, S. 357-361 (eine Rezension von Castels Die psychia-
trische Ordnung).

95 | Joseph Vogl, »Lebende Anstalty, in: Friedrich Balke, Joseph Vogl, Benno Wag-
ner (Hg.), Fiir Alle und Keinen. Lektiire, Schrift und Leben bei Nietzsche und Kafka,
Ziirich, Berlin 2008, S. 21-34, hier S. 31ff.

96 | Foucault, Sicherheit, Territorium, Bevdlkerung, a.a.0., S. 22ff.

97 | Zur Gegenwart mit ihren neuen Kopplungen von Souveranitat, Disziplin und
Sicherheitvgl. z.B. Judith Butler, »Unbegrenzte Haft«, in: dies., Gefdhrdetes Leben,
Frankfurt a.M. 2005, S. 69-120 (zu den rechtsfreien Rdumen in Bezug auf die Gu-
antanamo-Haftlinge); Wendy Brown, Walled States, Waning Sovereignty, New York
2010 (zu den neuen Mauern und der Souveranitatim Zeitalter der Globalisierung);
Katrin Meyer, Patricia Purtschert, »Migrationsmanagment und die Sicherheit der

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.

93


https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Gerhard Unterthurner

In Bezug auf die neoliberale Finanzialisierung der Okonomie und der
Ausweitung des Schuld(en)-Begriffs scheint sie dabei auch wieder Ziige
einer »Buf- und Besserungsanstalt« anzunehmen.%,

Dieser Text entstand im Rahmen des vom Osterreichischen Fonds zur Férde-
rung wissenschaftlicher Forschung/Austrian Science Fund (FWF) geférderten
Forschungsprojekts »Topographien des Korpers« (P25977-G22).

Bevdlkerunge, in: Patricia Purtschert, Katrin Meyer, Yves Winter (Hg.), Gouverne-
mentalitdt und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beitrdge im Anschluss an Foucault,
Bielefeld, 2008, S. 149-172 (zur Migrationspolitik mitihrem Mix von flexiblem Ma-
nagement, Repression und Einschlieung).

98 | Vgl. Maurizio Lazzarato, Die Fabrik des verschuldeten Menschen. Ein Essay
tber das neoliberale Leben, Berlin 2012, Joseph Vogl, Der Souveréanitatseffekt,
Ziirich, Berlin 2015.

https://dol.org/10:14361/9783839438473-004 - am 14.02.2028, 09:43:41.



https://doi.org/10.14361/9783839438473-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

