Anmerkungen

Einleitung

=

Wolfgang Kienzler, Wittgensteins Wende zu seiner Spétphilosophie
1930-1932. Eine historische und systematische Darstellung, Frank-
furt am Main 1997, S. 9.

Vgl. Kuang Tih Fann (Hg), Ludwig Wittgenstein: The Man and his
Philosophy, New Jersey 1969, sowie Anthony Kenny, Wittgenstein,
Frankfurt am Main 1974.

Michael Nedo, Einleitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, Wien
1994, S. VII - XVIII, S. XV.

Wenn im Folgenden trotzdem zu grofiten Teilen aus der Werkaus-
gabe (WA) zitiert werden wird, so vornehmlich aus folgendem
Grund: Die in dieser Arbeit hauptsdchlich behandelten Texte sind
nicht oder noch nicht in der Wiener Ausgabe ediert. Der Tractatus
ist kein Werk des Nachlasses, er wurde schon zu Lebzeiten Witt-
gensteins publiziert. Die Philosophischen Untersuchungen I aber
sind in der letzten von Wittgenstein zusammengestellten Fassung
noch nicht von der Wiener Ausgabe erfasst. Dass allerdings auch
fiir den Zeitraum von 1929 bis in die Mitte der dreifliger Jahre teil-
weise auf Schriften aus der Werkausgabe zuriickgegriffen wird,
liegt daran, dass manche von ihnen - so z.B. das Blaue Buch und
das Braune Buch - von Wittgenstein zwar nicht publiziert, aber
doch fertiggestellt und in kleiner Stiickzahl auch in Umlauf ge-
bracht wurden. Die Gesprache mit dem Wiener Kreis, WA Bd. 3,
sind Aufzeichnungen Friedrich Waismanns zu verdanken.

Vgl. Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, in:
WA Bd. 1,S. 235 - 485, S. 232.

91

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

92

So interessant es wire, die zahlreichen Zeugnisse zu Wittgensteins
Personlichkeit und zu seinem Stil als Lehrer in dieser Hinsicht ein-
mal ernsthaft zu untersuchen, sollen sich im Folgenden die Uberle-
gungen zur philosophischen Praxis Wittgensteins - mit Ausnahme
des Kapitels zu seiner Zwischenphase als Architekt - nur auf die in
seinen Texten auffindbaren Spuren beschrinken.

Nicht zufillig legt Wittgenstein im Rahmen der Verhandlungen
tiber eine mogliche Publikation Anfang der zwanziger Jahre auf die
punktgenaue Einhaltung des Wortlautes wie der Struktur seiner
Texte grofiten Wert: Auf Fickers Nachfrage, ob die Dezimalnumme-
rierung bei einer Veréffentlichung nicht weggelassen werden kon-
ne, reagiert Wittgenstein erbost. Sein Nachsatz in dem auf den
5.12.1919 datierten Brief an Ficker spricht Bande: »a propos: giebt es
auch einen Krampus, der die schlimmen Verleger holt?« (Brief an
Ficker vom 5.12.1919, in: Ludwig Wittgenstein, Briefwechsel mit B.
Russell, G.E. Moore, ].M. Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engel-
mann und L. von Ficker, hg. v. B.F. McGuinness u. G.H. von
Wright, Frankfurt am Main 1980, S. 103). Als Russell schliefilich die
Publikation in England lanciert, schreibt ihm Wittgenstein aus Trat-
tenbach, er moge darauf achtgeben, dass alles »genau so« gedruckt
werde, »wie es bei mir steht« (Brief an Russell vom 28.11.1921, in:
Wittgenstein, Briefwechsel, S. 122). Auch dass Wittgenstein Russells
Vorwort zum Tractatus in seiner englischen Form leidlich akzep-
tiert, in seiner deutschen Ubersetzung aber bestimmt ablehnt, weil
mit dem Verlust der »Feinheit Deines englischen Stils« auch nur
noch »Oberfldchlichkeit und Missverstandnis« tibrig bleiben (Brief
an Russell vom 6. Mai 1920, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S.
110/111), zeigt, welch grundlegende Wichtigkeit er der sprachli-
chen Form fiir den Text insgesamt beimisst.

In diese Haltung passt auch die Bemerkung, welche Russell schon
im Mai 1912 gegeniiber Lady Ottoline Morell gemacht hatte: Witt-
genstein lehne es ab, seine Behauptungen argumentativ zu unter-
mauern, weil »Argumente [...] die Schonheit seiner Sétze verdiir-
ben« (zit. nach: Manfred Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung,
in: Manfred Frank/Gianfranco Soldati.,, Wittgenstein. Literat und
Philosoph, Pfullingen 1989, S. 7 - 73, S. 42).

Den ersten Entwurf der Philosophischen Untersuchungen I sieht
Georg Henrik von Wright in der 1936 von Wittgenstein begonnenen
deutschen Umarbeitung seines Braunen Buches gegeben (vgl. Georg
Henrik von Wright, Die Entstehung und Gestaltung der >Philoso-
phischen Untersuchungens, in: Ders., Wittgenstein, Frankfurt am
Main 1986, S. 117 - 143, S. 117).

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

9

10

Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. 8, S.
445 - 573, S. 483.

Ahnliches scheint Chris Bezzel zu meinen, wenn er schreibt: »An
Wittgensteins Denk- und Schreibstil selber liegt es, dass er - wie
kaum ein anderer Philosoph - trotz der grofien Entwicklung seines
Denkens [...] quer gelesen werden kann.« (Chris Bezzel, »Philosophie
diirfte man eigentlich nur dichten.« Uber Ludwig Wittgenstein, in:
Richard Faber/Barbara Naumann [Hg], Literarische Philosophie -
Philosophische Literatur, Wiirzburg 1999, S. 153 - 168, S. 154).

Der Tractatus als literarisches Werk

Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, in: WA Bd. 1,
S.7-85,5.9.

Abgesehen von einem Worterbuch fiir Grundschulen, das er wiah-
rend seiner Zeit als Lehrer zusammenstellen und 1926 publizieren
konnte, hat Wittgenstein nach dem Tractatus zu Lebzeiten kein wei-
teres Buch mehr veroffentlicht; und abgesehen von den Bemerkun-
gen tiiber logische Form von 1929 noch nicht einmal einen weiteren
Aufsatz.

Oder zumindest auf eine dhnliche Auflerung, die ihm Wittgenstein
wohl im Begleitbrief zu dem noch ohne Vorwort tibersandten Trac-
tatus-Text geschrieben hatte (vgl. Ray Monk, Wittgenstein. Das
Handwerk des Genies, Stuttgart 2000, S. 192).

Frege an Wittgenstein am 16.9.1919, zit. nach: Monk, Wittgenstein,
S.192.

Briefe an Russell vom 19.8.1919 sowie 6.10.1919, in: Wittgenstein,
Briefwechsel, S. 88 u. 93.

Vgl. Brian McGuinness, Wittgensteins frithe Jahre, Frankfurt am
Main 1988, S. 411 u. 443, sowie Monk, Wittgenstein, S. 195, und ins-
besondere Georg Henrik von Wright, Die Entstehung des >Tracta-
tuss, in: Ders., Wittgenstein, S. 77-116. Beide Verlage sind fiir Witt-
genstein wohl mehr als Verlage von Kraus und Weininger interes-
sant, als philosophisch oder gar logisch die erste Adresse. Das >geis-
tige Ambiente« spielt bei dieser Suche nach einer verlegerischen
Heimat fiir seinen Tractatus eine wichtige Rolle. Erst als Wittgen-
stein nach einigen Enttduschungen die Publikationsarbeit an Russell
weitergereicht hatte, wurde diese Frage pragmatischer gehandhabt.
Brief an Ficker von Mitte Oktober 1919, in: Wittgenstein, Briefwech-
sel, S. 95.

93

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

8

10

11

94

Wittgenstein, Tractatus, S. 10. Dies scheint mir keineswegs, wie Die-
ter Mersch meint, »jugendliche Ubertreibung« (Dieter Mersch [Hg],
Gespriche iiber Wittgenstein, Wien 1991, S. 12) zu sein. Vielmehr
kommt hier Wittgensteins Grundauffassung von der Aufgabe der
Philosophie als einmaliger Grenzziehung zwischen dem Sagbaren
und dem Unsagbaren - wie es im Folgenden noch néher erldutert
werden wird - zum Ausdruck: Der Tractatus, so Wittgensteins
Meinung in dieser frithen Phase seiner Philosophie, zieht diese
Grenze ein fiir allemal. Und also sind die philosophischen Probleme
insgesamt mit dem philosophischen Problem gelost.

Auch die Treffen mit Russell und Keynes sowie erste Kontakte mit
Schlick dndern an dieser Tatsache nichts. Die Volksschullehrerzeit
ist fiir die philosophische Entwicklung Wittgensteins verloren (vgl.
Kienzler, Wittgensteins Wende, S. 13). Diese grundsitzliche Abkehr
kann meiner Meinung nach auch nicht mehr mit der Bemerkung
Brian McGuinness< ausreichend erklart werden, dass es »ganz na-
tuirlich« sei, »dass fiir ihn [Wittgenstein, FG] nach den Anstrengun-
gen des Krieges eine Kehre, eine Zeit der Ruhe notwendig war«
(Mersch, Gespréache tiber Wittgenstein, S. 90). Sicher ist diese bio-
graphische Sicht nicht unwichtig; allerdings darf er den Blick auf
die innerphilosophische Notwendigkeit dieser Pause dabei nicht
verstellen.

Ein grundlegender Unterschied zu Wittgensteins spéterer philoso-
phischer Praxis (s.u.).

Gegeniiber Drury betont Wittgenstein noch Jahre spéter, welche
Bedeutung es fiir sein Leben gehabt habe, zu erkennen, dass es et-
was gab, fiir das er tatsdchlich besonders begabt sei (vgl. Maurice
O’Connor Drury, Bemerkungen zu einigen Gesprichen mit Witt-
genstein, in: Rush Rhees [Hg], Ludwig Wittgenstein. Portrats und
Gespriche, Frankfurt am Main 1987, S. 117 - 142, S. 117). Die Unbe-
dingtheit, mit welcher er sich dieser Aufgabe nun widmet, ist fiir
Monk ein weiterer Hinweis auf den Geniegedanken, der seiner
Interpretation nach fiir Wittgenstein in diesen frithen Jahren eine
existenzielle Bedeutung hatte (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 47). Die
Verpflichtung zum Genie, die Monk bei Wittgenstein zu erkennen
meint, folgt seiner Meinung nach insbesondere aus Wittgensteins
Weininger-Lektiire. Dessen in Geschlecht und Charakter entwickel-
ter Theorie zufolge ist es die Lebensaufgabe des Mannes, seinen
Genius zu finden. Monk sieht bei Weininger die Alternative Genie
oder Tod gesetzt. Die Wittgenstein in den Jahren vor 1912 immer
wieder hart bedringenden Selbstmordgedanken fithrt er auf die
Verinnerlichung dieses Weininger-Ideals zurtick. Und tatsichlich

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

12
13

14
15

16

wird Wittgenstein erst ruhiger, nachdem Russell ihm auf die Lektii-
re seiner ersten schriftlichen Arbeit hin Genialitdt bestétigt hatte
(vgl. Monk, Wittgenstein, S. 42, sowie Georg Henrik von Wright,
Eine biographische Skizze, in: Ders., Wittgenstein, S. 23 - 44, S. 26).
Darauf, dass die Parallele nicht ganz so bruchlos gedacht werden
kann, hat Wilhelm Vossenkuhl hingewiesen (vgl. Wilhelm Vossen-
kuhl, Ludwig Wittgenstein, Miinchen 2003, S. 29). Auch die spater
immer wiederkehrenden Selbstmordgedanken sind aus Monks Per-
spektive nicht wirklich zu erkldren. Doch wirft seine Interpretation
ein durchaus interessantes Licht auf die auch psychische Verfasst-
heit des dem Wiener Fin de Siecle entstammenden jungen Wittgen-
stein. Diese geistige Heimat, die Allan Janik und Stephen Toulmin
zum Ausgangspunkt ihres Buches Wittgensteins Wien, Miin-
chen/Wien 1984 (Originalausgabe: New York 1973) wird, spielt im
Folgenden eine grundlegende, wenn auch nicht an allen Stellen ex-
plizierte Rolle. Kein philosophisches Werk kann vollig gelost von
den historischen Umstinden, vom mentalen Rahmen, in welchem
sich der Philosoph bewegt und durch welche er geprégt ist, addquat
untersucht werden.

Vgl. Vossenkuhl, Ludwig Wittgenstein, S. 84.

Monk, Wittgenstein, S. 49. Ad-hoc-Bedingung insofern, als die Ty-
pen Bestandteile der Realitét sind, Russell somit gezwungen ist, mit
ihnen kontingente Grundbestandteile seiner Theorie anzunehmen.
Zit. nach: Monk, Wittgenstein, S. 49.

Wittgenstein entwarf den Plan fiir ein philosophisches Buch, mit
dem er 1911 Frege in Jena besuchte. Dieser kritisierte den Entwurf
zwar derart, dass Wittgenstein ihn im Anschluss wohl vernichtete -
jedenfalls ist nichts mehr von ihm erhalten; dennoch empfahl Frege
Wittgenstein, bei Russell zu studieren und gab so den Anstoff zu
einer folgenreichen Begegnung: Russell scheint auf einen solchen
Schiiler - trotz aller anfanglichen Schwierigkeiten - gewartet zu ha-
ben; »Als Wittgenstein einen Mentor brauchte, bendtigte Russell
einen Protégé« (Monk, Wittgenstein, S. 52).

Heinrich Watzka spricht im Anschluss an Dieter Mersch von Rus-
sells Paradox als der »eigentliche[n] philosophische[n] Initialziin-
dung des jungen Wittgenstein« (Heinrich Watzka, Sagen und Zei-
gen: die Verschrinkung von Metaphysik und Sprachkritik beim
frithen und beim spéten Wittgenstein, Stuttgart 2000, S. 19). Dass
die Logik das Tor ist, durch das Wittgenstein in die Philosophie ein-
tritt, wie von Wright meint, dafiir spricht, dass die &ltesten Teile des
Tractatus tatsdchlich diejenigen sind, die direkt die Probleme der

95

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

17
18

19

20
21

22

23

24
25

96

Logik behandeln (vgl. von Wright, Eine biographische Skizze, S. 26
u. 29).

Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 49.

Brief an Russell vom Januar 1913, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S.
25.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.0031. Die einfache Hinwen-
dung zur Sprache allein wére schon in der Entstehungszeit des
Tractatus nicht mehr etwas grundlegend Neues gewesen. Philoso-
phische Sprachkritik hatte es gerade im Wien dieser Zeit auch vor
Wittgenstein gegeben. Nicht umsonst betont dieser, dass seine
Arbeit sich trotz des gleichen Labels von derjenigen beispielsweise
Mauthners unterscheide.

Wittgenstein, Tractatus, S. 11, 1.

Ubergangsweise ist dann Philosophical Logic im Gespriéch. Erst in
der Diskussion um den Titel anlésslich der englischen Publikation
bei Ogden 1922 entscheidet sich Wittgenstein fiir den von Moore
vorgeschlagenen, an Spinoza angelehnten lateinischen Titel Tracta-
tus logico-philosophicus (vgl. von Wright, Die Entstehung des
>Tractatuse, S. 104).

Im Gesprach mit Friedrich Waismann bezeichnet Wittgenstein 1931
seinen Duktus im Tractatus riickblickend als dogmatisch (vgl. Lud-
wig Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, WA Bd. 3, S.
182).

,Welt« und >Wirklichkeit« verwendet Wittgenstein weitgehend syn-
onym. Und wird gerade an diesem Paar die durchaus problemati-
sche Begriffsverwendung im Tractatus besonders deutlich: an eini-
gen Stellen namlich markiert Wittgenstein mit den beiden Begriffen
Unterschiedliches, weicht er von ihrer Normalverwendung ab, ohne
dabei jedoch einen neuen, dauerhaften Wortgebrauch zu etablieren.
So behauptet beispielsweise Satz 2.04 »Die Gesamtheit der be-
stehenden Sachverhalte ist die Welt«, wiahrend Satz 2.06 »Das Be-
stehen und Nichtbestehen von Sachverhalten« als »die Wirklich-
keit« proklamiert. Man ist schon geneigt, hierin einen systemati-
schen Unterschied zu erblicken, als einem diese vermeintliche Er-
kenntnis durch Satz 2.063 »Die gesamte Wirklichkeit ist die Welt«
wieder zunichte gemacht wird.

Wittgenstein, Tractatus, S. 11.

Wie >Welt« und >Wirklichkeit, so sind auch >Sachverhalts, >der Fall
sein« und >Tatsache« im Tractatus weitgehend in eins zu lesen. Die
an manchen Stellen aufgemachten Unterschiede werden nicht sys-
tematisch. In der Folge sollen sie begrifflich nicht beriicksichtigt
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

26
27
28
29
30

31
32

33

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.0272.

Wittgenstein, Tractatus, S. 11, 1.13.

Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.03.

Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.18.

»Die Erforschung der Logik bedeutet die Erforschung aller Gesetz-
miBigkeit. Und auBlerhalb der Logik ist alles Zufall«, schreibt Witt-
genstein auf S. 78, in Satz 6.3 des Tractatus. Damit aber ist die Logik
ausschlielich als der Bereich des Gesetzmifigen, nicht Uberra-
schenden definiert. Nicht nur ist alles auflerhalb ihrer Zufall; es gibt
diesen vielmehr nur auSerhalb und also nicht in der Logik.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0123, sowie S. 81, 6.37.
Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0141. Form ist somit die Moglichkeit
einer Struktur. Da diese Moglichkeit an den Gegenstanden hangt,
hat man mit diesen auch die Struktur der Wirklichkeit gegeben (vgl.
Stefan Majetschak, Ludwig Wittgensteins Denkweg, Miinchen 2000,
S. 43/44).

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 12, 2.0124. Wie jedes illustrierende
Beispiel hinkt auch das Bild des Puzzles. Hat das Puzzle-Teil letzt-
lich nur einen ihm méglichen Platz innerhalb des Spiels, so ist Witt-
gensteins Gegenstand vielfdltiger zu denken. Die bestehende Welt
kann sich in unterschiedlichsten Kombinationen der Dinge zusam-
mensetzen. Was das Beispiel aber zu zeigen vermag, ist die Idee der
Gleichurspriinglichkeit der Dinge und der ihnen moglichen Sach-
verhalte.

Dariiber hinaus aber wurde die Frage, was Wittgenstein mit
»>Gegenstand« in seinem Tractatus meint, bereits ausgiebig disku-
tiert, ohne jedoch eine eindeutige, allgemein akzeptierte Losung er-
bracht zu haben. Hacker meint, dass das Wesen der Gegenstidnde im
Tractatus durchgehend dunkel bleibe (vgl. P.M.S. Hacker, Einsicht
und Tauschung. Wittgenstein iiber Philosophie und die Metaphysik
der Erfahrung, Frankfurt am Main 1978, S. 67). Und tatséchlich ist
das Problem, dass wir von Gegenstinden theorieintern sprechen
miissen, ohne aber einen nennen zu konnen (vgl. Majetschak, Witt-
gensteins Denkweg, S. 85). Trotzdem will sie insbesondere Norman
Malcolm im atomistisch-realen Sinne verstanden wissen. Die Form
der Welt, das mache der Tractatus deutlich, sei unabhingig von
Sprache und Denken (vgl. Norman Malcolm, Sprache und Gegen-
stande [1986], in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 136-155). Explizit
wendet er sich gegen Hidé Ishiguro, welche die Gegenstinde als
vom Gebrauch der Namen in der Sprache abhingig versteht (vgl.
Hidé Ishiguro, Namen. Gebrauch und Bezugnahme [1969], in:
Schulte, Texte zum Tractatus, S. 96-135). Die Gebrauchstheorie der

97

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

34

35

36
37

38

98

Bedeutung aus den Philosophischen Untersuchungen diirfe nicht
gegen die Benennungstheorie des Tractatus ausgespielt werden.
Eine Art Zwischenposition versuchen Merrill B. und Jaakko Hintik-
ka zu beziehen. Unter Riickgriff auf Wittgensteins Tagebuchnotiz
vom 6.5.1915 wollen sie Gegenstande als Punkte im Gesichtsfeld
verstanden wissen. Insofern geht es nicht um ontologische Einfach-
heit, sondern um eine zur Sprecherperspektive relationale Einfach-
heit, die gleichwohl nicht rein konstruiert ist (vgl. Merrill B. Hintik-
ka/Jaakko Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, Frankfurt
am Main 1990, Kapitel 3). Ohne die Diskussion an dieser Stelle an-
gemessen weiter verfolgen zu koénnen, wird im Folgenden insbe-
sondere letztere Ansicht zum >Gegenstandsproblem« im Tractatus
als Hintergrund der Uberlegungen dienen. Mit ihr scheint es mir
moglich, die These von der Gleichurspriinglichkeit von Dingen und
Sachverhalten in der prinzipiellen Sprecherrelativitit zu verankern.
Die bereits angedeutete Problematik der Wittgensteinschen Be-
griffsverwendung wird an dieser Stelle einmal mehr deutlich. Fre-
ges Kritik am Tractatus (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 181) scheint
nicht ganz unberechtigt gewesen zu sein. Liest man aber, wie vor-
geschlagen, >Tatsache¢, >der Fall sein< und >Sachverhalt< als syn-
onyme Begriffe, so geht die Unterscheidung von positiver und ne-
gativer Tatsache in eine Unterscheidung zwischen aktuell und
potenziell iiber. Diese ist zeitlich gebunden und nicht Eigenschaft
der Sachverhalte selbst.

Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.021. Der Begriff >Substanz« ist eines
unter vielen Beispielen fiir Wittgensteins Vorgehensweise, etablierte
Begriffe zu nehmen, um sie dann auf eine Weise in sein Denken ein-
zubinden, welche ihnen letztlich einen grundlegend neuen Charak-
ter verleiht. Dass es auf diese Weise auch immer wieder zu Missver-
stindnissen kommt, ist ein sich bis zur Spétphilosophie durchhal-
tendes Problem. Weitere, auch im Rahmen dieser Arbeit immer
wieder problematische Begriffe sind u.a. der Begriff des Mystischen,
des Ab-Soluten oder der Tiefe.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.024.

Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.1. Chris Bezzel sieht diesen Satz
dhnlich grundsitzlich, wie das im Folgenden der Fall sein soll: Er
bestimme den Menschen als Wesen in einem semiotischen Univer-
sum (vgl. Chris Bezzel, Bild, Satz, Text. Wittgenstein und die [neue]
Philosophie, in: Schmidt-Dengler u.a. [Hg], Wittgenstein Und. Phi-
losophie - Literatur, S. 69 - 87).

Wie problematisch die Kategorie der Ahnlichkeit ist, hat nicht zu-
letzt Nelson Goodman noch einmal deutlich gemacht (vgl. hierzu

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

39

40
41

42
43

44
45

46
47
48
49

Nelson Goodman, Sprachen der Kunst, Frankfurt am Main 1998, S.
15£f).

Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.12. Allan Janik und Stephen Toul-
min weisen darauf hin, dass die Gleichsetzung von >Bild«< und >Mo-
dell< aus Sicht der Hertzschen Mechanik zu verstehen ist, mit der
sich Wittgenstein vor und in seinen ersten Studienjahren auseinan-
dergesetzt hat. Uber das Modell hatte Hertz in »Die Prinzipien der
Mechanik« versucht, die Mechanik von innen her zu begrenzen. Ge-
rade weil es gestatte, die Mechanik als Ganzes zu tiberblicken, zeige
es auch deren Grenzen. Als Modell verstanden ldsst sich nun auch
der Kern der Wittgensteinschen Bildtheorie sehr viel besser begrei-
fen: Es geht um Darstellungen, nicht um Vorstellungen (Ja-
nik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 247). Damit ist aber auch klar,
dass jedes Bild eine abgeschlossene Welt fiir sich préasentiert. Was
diese allerdings mit der Wirklichkeit gemein haben muss, ist das
Gesetz ihres Aufbaus, ihre Struktur. So aber kann in keiner mogli-
chen Welt etwas Neues ausgesagt werden; im logischen Raum gibt
es keine Uberraschungen. Damit sind alle moglichen Welten in-
haltsgleich und lediglich anders konfiguriert (vgl. Sebastian Lalla,
Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein. Eine Studie zum Frith- und
Spétwerk, Frankfurt am Main u.a. 2003, S. 61).

Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.13.

Ludwig Wittgenstein, Tagebiicher 1914-1916, in: WA Bd. 1, S. 87 -
187,S.94/95, Eintrag vom 29.9.14.

Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.151.

Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.18. In diesem Sinne meint Stefan
Majetschak, dass sich zur Abbildung das Differenzierungspotenzial
von Bild und Abgebildetem entsprechen muss. Mit der Schrift kon-
nen mithin vielleicht nicht alle Eigenschaften, wohl aber alle logi-
schen Eigenschaften dargestellt werden (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, S. 59, sowie Wittgenstein, Tractatus, S. 58, 5.475).
Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 15, 2.141.

Diese Besonderheit im Vergleich mit anderen Bildtheorien hebt
auch Majetschak hervor: Es steht nicht fest, dass die Landkarte ein
Bild der Landschaft ist. Auf der Basis der Strukturidentitit kann
ebenso gut die Landschaft als Abbildung der Landkarte verstanden
werden (vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 47, sowie
Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrag vom 6.10.14, S. 97).
Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 14, 2.1.

Vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 51.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0211/2.0212.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0212.

99

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

50
51

52
53
54
55
56
57
58
59

60
61

62
63

64

65

100

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 13, 2.0211.

Wie dieser Vergleich vonstatten gehen soll, stellt fiir Wittgenstein
im Rahmen des Tractatus noch kein Problem dar. Die Kriteriendis-
kussion der Philosophischen Untersuchungen ist noch nicht in
Sicht.

Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.173.

,Denken< meint somit >sich distanzieren< bzw. mediatisieren.
Wittgenstein, Tractatus, S. 17, 3.

»Im Satz driickt sich der Gedanke sinnlich wahrnehmbar aus«
(Wittgenstein, Tractatus, S. 17, 3.1).

»Das Satzzeichen ist eine Tatsache« (Wittgenstein, Tractatus, S. 18,
3.14).

Wittgenstein, Tractatus, S. 29, 4.031.

Wittgenstein, Tractatus, S. 19, 3.22.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 16, 2.221, wo er die Identitit von
Struktur und Sinn fiir das Bild behauptet, sowie S. 20, 3.251.
Wittgenstein, Tractatus, S. 20, 3.3.

Dieser Riickgang auf Elementarsitze ist fiir die Sprachphilosophie
des Tractatus entscheidend. Erst auf ihrer Basis ldsst sich Logik mit
dem Kalkiil der Wahrheitsoperationen gleichsetzen. Die atomisti-
sche Idee, dass die Welt und also auch die Sprache in logisch unab-
hingige Tatsachen zerfillt, steht allerdings in Konkurrenz zum
unterschwelligen Holismus, von welchem der zweite wichtige
Denkstrang des Werkes ausgeht: die Theorie der logischen Abbil-
dung. Diese latente Spannung wird in der Zeit der Wende von
Wittgensteins Denken an die Oberfldche gelangen und die wesentli-
chen Briiche mit der Philosophie des Tractatus fundieren.
Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.002.

»Die Sprache verkleidet den Gedanken. Und zwar so, dass man
nach der dufleren Form des Kleides nicht auf die Form des bekleide-
ten Gedankens schliefen kann« (Wittgenstein, Tractatus, S. 26,
4.002).

Dass dieses Problem keines der Praxis, sondern eines der reflektie-
rend-theoretischen Bezugnahme auf Sprache ist, ist im Tractatus
deutlich. Die Umgangssprache ist nicht per se problematisch: »Alle
Sétze unserer Umgangssprache sind tatséchlich, so wie sie sind, lo-
gisch vollkommen geordnet« (Wittgenstein, Tractatus, S. 66, 5.5563).
Vgl. hierzu auch Allan Janik, Assembling Reminder: Studies in the
Genesis of Wittgenstein«s Concept of Philosophy, Stockholm 2006,
142f.

Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.003.

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

66

67
68
69
70
71
72
73
74

75

76

77

78

79

80
81

82
83

84
85

»Alle Philosophie ist >Sprachkritik«. (Allerdings nicht im Sinne
Mauthners).« Wittgenstein, Tractatus, S. 26, 4.0031.

Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.325.

Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.32.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 20, 3.31.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.323.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.33.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.331.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.332.

Er stellt mithin nicht die ganze Welt auf einmal dar, aber er reicht
an alle Bereiche von Wirklichkeit heran, kann mit jeder Tatsache
strukturidentisch sein, sie abbilden.

Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.12.

Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.121.

Wittgenstein, Tractatus, S. 33, 4.121. Wittgenstein nimmt hier das
»Aufweisen« aus seiner Bemerkung tiber das Bild und dessen abbil-
dende Beziehung von S. 16, 2.172 wortlich wieder auf.

Vgl. Ludwig Wittgenstein, Aufzeichnungen tiber Logik, in: WA Bd.
1,S.188 - 208, S. 193.

Wittgenstein, Tagebiicher 1914-1916, Eintrag vom 30.10.14, S. 110,
vgl. zudem Wittgenstein, Tractatus, S.59, 5.512.

Wittgenstein, Tractatus, S. 29, 4.0312.

Vgl. zu dieser Frage: Brian McGuinness, Der Grundgedanke des
>Tractatuss, in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 32-48.

Wittgenstein, Aufzeichnungen iiber Logik, S. 190.

Majetschak betont die Unterscheidung von Satz als Urteil und Satz-
zeichen, d.h. »der »proposition as a fact« im Sinne eines geglieder-
ten, raumzeitlichen Zeichengebildes« (Majetschak, Wittgensteins
Denkweg, S. 40). Wittgenstein selbst bestimmt das Zeichen, wie
schon erwihnt, als das »sinnlich Wahrnehmbare am Symbol« (vgl.
Wittgenstein, Tractatus, S. 22, 3.32). Symbol/Symbolismus sind da-
bei als Bezeichnung insbesondere fiir die logische Schreibweise zu
verstehen und nicht in den Zusammenhang mit ausgefeilteren
Symboltheorien zu bringen.

Wittgenstein, Tractatus, S. 23, 3.333.

Vgl. Wilhelm Vossenkuhl, Sagen und Zeigen. Wittgensteins >Haupt-
problems, in: Ders., Klassiker auslegen, S. 35-63, S. 43. Hier wird
aber bereits klar, wie sehr Wittgensteins Entdeckung des Zeigens
sich aus Fragen der Logik ergibt: Der Riickgang auf das sinnlich
wahrnehmbare Zeichen zeigt die logische Form nur im voll analy-
sierten Satz, also dort, wo das Zeichen eben auch logisches Symbol
ist. Der Wahrnehmung muss die logische Analyse vorangehen, da-

101

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

86

87

88
89
90

91

92

93

94
95

96
97

mit sich die logische Form tatsachlich zeigen kann (vgl. Majetschak,
Wittgensteins Denkweg, S. 72ff). Diese grundlegende Differenz zur
Spétphilosophie ist zugleich der erste Schritt auf diese zu, wie im
Folgenden noch entwickelt werden soll. Wittgenstein gelangt tiber
die Logik zur Unterscheidung von Sagen und Zeigen und zum
Prinzip der Nichtreflexivitit. Gerade dieses aber wird letztlich auch
der Grund seiner Sprachspielkonzeption der spiten Phase sein
(s.u.).

»Was gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden« (Wittgen-
stein, Tractatus, S. 34, 4.1212).

Diese Annahme ist nach Hintikka/Hintikka Grundlage der Vorstel-
lung von der Sprache als universelles Medium (vgl. Hintik-
ka/Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, S. 15).

Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.463.

Wittgenstein, Tractatus, S. 44, 4.464.

Wittgenstein meint damit gezeigt zu haben, dass Sitze der Logik
ganz generell sinnlos sind, weil sie sagen, was sich bereits zeigt. So
sagen sie aus Sicht des Sagens »alle dasselbe, namlich nichts« (Witt-
genstein, Tractatus, S. 54, 5.43). Die Entdeckung, dass logische Sitze
sinnlos sind, hebt Ramsey als Verdienst des Tractatus hervor (vgl.
Frank Ramsey, Rezension des >Tractatus« [1923], in: Schulte, Texte
zum Tractatus, S. 11-31, S. 20).

Brief an Russell vom 19.8.1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 88.
Diesen grundsétzlichen Charakter iibergeht die somit hidufig und zu
Recht kritisierte logische-positivistische Lesart. Wie sehr sich die
spdter als Wiener Kreis bekannte Philosophengruppe um Moritz
Schlick auch in der Person Wittgensteins selbst getduscht haben
sollte, wird gleich bei den ersten Treffen, an denen der Tractatus-
Autor 1927 selbst teilnimmt, deutlich.

Vgl. Felix Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein. Uber Sagen und Zeigen,
Freiburg/Miinchen 2000, S. 30. Das >Zeigenc« ist somit nicht als stilis-
tische Spielerei Wittgensteins zu marginalisieren.

Die folgende Unterscheidung der verschiedenen Modi des Zeigens
iibernimmt weitgehend diejenige Gmiirs in: Asthetik bei Wittgen-
stein, S. 32f.

Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.461.

Wittgenstein, Tractatus, S. 43, 4.461. Vgl. auch Wittgenstein, Tage-
biicher 1914-1916, Eintrag vom 29.10.14, S. 109.

»Die Logik ist transzendental« (Wittgenstein, Tractatus, S. 76, 6.13).
Wittgenstein, Tractatus, S. 37, 4.12721.

102

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

98

99

100

101
102

Dass >das Mystische« bei Wittgenstein nicht die konkrete Erfah-
rung der Gegenwart Gottes bedeutet, als was es traditionellerwei-
se die christliche Theologie versteht, betont Gmiir. Im Tractatus
wird >das Mystische« vielmehr aus Sicht der Logik betrachtet, er-
hilt »von daher [...] eine negative Konnotation« (Gmiir, Asthetik
bei Wittgenstein, S. 45). Wittgenstein ist mithin kein religioser
Mystiker, er ist ein Zeigemystiker im Sinne Burghardt Schmidts
(vgl. Burghardt Schmidt, Wittgensteins Zeigemystik, in: Wendelin
Schmidt-Dengler u.a. [Hg], Wittgenstein Und. Philosophie - Lite-
ratur, Wien 1990, S. 57 - 67, S. 61). Dass er in diesem modifizie-
renden Anschluss an die Mystikdiskussion von sehr nah an Rus-
sells Ideen kommt, meint Brian McGuinnnes in: Die Mystik des
>Tractatuse, in: Schulte, Texte zum Tractatus, S. 165-191. Russells
vier Merkmale des Mystischen - das unmittelbare Gefiihl zur Lo-
sung der Lebensprobleme, der Glaube an die Einheit der Welt, die
Abwesenheit von Zeit und das Ausbleiben von Werten in der
Welt - kehren bei Wittgenstein jedenfalls wieder.

Die begriffliche Trennung von >Welt</ «Wirklichkeit< und >Realitét«
soll hier und im Folgenden deutlich machen, dass sich letztere
eben nicht im Sagbaren erschopft; es gibt Unaussprechliches und
gleichwohl Reales jenseits des Tatsachenraumes. Der Rede vom
Unaussprechlichen liegt die Erfahrung zugrunde, dass es mit den
Tatsachen der Welt noch nicht getan ist (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, S. 117).

Dieter Mersch macht gleich zu Beginn seiner Studie »Was sich
zeigt« auf den Charakter des Sich-Zeigens als ein sich notwendig
Entziehendes aufmerksam. Eine ganz besondere Bedeutung der
Darstellung, der Form jeder sich mit dem Unaussprechlichen be-
schéftigenden Abhandlung ist die Folge. »Denn wire der Uber-
gang sagbar, hielte sich die Passage zu ihren beiden Seiten im
Kreis der Zeichen und ihrer Bedeutungen auf, wire sie durch den
pradikativen Satz beschreibbar und folglich« in Bezug auf das,
was sich zeigt, »auch ohne Belang«. (Dieter Mersch, Was sich
zeigt. Materialitidt, Prasenz, Ereignis, Miinchen 2002, S. 9.) Hier
liegt der Grund fiir Wittgensteins Bemiithen um eine literarische
bzw. poetische Philosophie. Dass ein solches Bemiihen enorme
Anstrengungen in Bezug auf die Formulierungen, die Komposi-
tion des gesamten Textes und gerade hierdurch extreme Schwie-
rigkeiten in der Reflexion mit sich bringt, dafiir ist Wittgensteins
Ringen um seine Texte das beste Beispiel.

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.522.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52.

103

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

103

104
105

106

107
108

109

110

111

104

Das ist es, was Wittgenstein eine Grenze von innen her ziehen
nennt (vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 9, sowie Brief an Ficker von
Oktober oder November 1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S.
96).

Das betont Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 34.

In dieser Perspektive wird deutlich, welche Sonderstellung das
Sich-Zeigen des Sinns eines Satzes bzw. der logischen Form tiber-
haupt bei Wittgenstein einnimmt. Obwohl es als ein Sich-Zeigen
markiert ist, gehort es doch ebenso gut zum Bereich des Sagens. Es
ist dessen Ende wie es der Anfang des Mystischen ist. Zwar kann
man es nicht mehr sinnvoll aussagen, aber unsinnig im Sinne
metaphysischer Sitze sind Sitze der Logik nicht.

Diese Riickseite, dieses nichtkodierte und nichtkodierbare Andere
erscheint somit zundchst nur auf der Ebene einer Negativitit, zeigt
sich als der nichtsignifizierbare » Grund« (arché) der Signifikati-
on« (Mersch, Was sich zeigt, S. 19). So wird das Schweigen als das
Andere des Sagens, das Sagbarkeit erst ermoglicht, deutlich, das
Mystische aber zur Bezeichnung des Ortes, an dem sich die in-
nerweltlichen Perspektivzwinge auflésen, »das Modusproblem
tiberschritten wird« (Mersch, Was sich zeigt, S. 250).

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 83, 6.41.

Das Ab-Solute ist bei Wittgenstein ausschliefllich als Gegenpart
zum relativen Sosein der Wirklichkeit, also von diesem her ex ne-
gativo zu denken. Dass dieses Ab-Solute nicht mit dem aus der re-
ligios-mystischen Tradition stammenden Absoluten gleichzuset-
zen ist, soll durch die modifizierte Schreibweise markiert werden.
Im Vortrag tiber Ethik beschreibt Wittgenstein diejenigen mysti-
schen Erfahrungen, die er selber schon hatte: Staunen tiber die
Welt, Gefiihl absoluter Sicherheit und Gefiihl der Schuld (vgl.
Ludwig Wittgenstein, Vortrag tiber Ethik, in: Ders., Vortrag tiber
Ethik und andere kleine Schriften, hg. v. J. Schulte, Frankfurt am
Main 1991, S. 9 - 19, S. 14 u. 16).

Vgl. Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrag vom 7.10.16, S.
178. Wittgensteins Kontemplationsvorstellungen zeigen ihr Scho-
penhauerianisches Erbe deutlich (vgl. Schopenhauers Reflektionen
insbesondere in § 34 des dritten Buches von »Die Welt als Wille
und Vorstellung«).

Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrag vom 8.10.16, S. 179.
»Die mystische Erfahrung ist die der schlechthinnigen Bedeut-
samkeit des Wahrgenommenen fiir den Wahrnehmenden«, meint
Heinrich Watzka in: Sagen und Zeigen, S. 85. Diese ist in der aist-
hetischen Kontemplation jedes alltdglichen Gegenstandes moglich,

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

112

113

sie ist also nicht mehr als die verdnderte Rezeptions- und Erwar-
tungshaltung, welche das Gewdhnliche als bedeutsam erleben
lasst. Eine in Bezug auf das Funktionieren bestimmter Kunstpha-
nomene wie der Readymades Duchamps« interessante Uberle-
gung.

Giinter Abel bezieht in seinem Aufsatz Logik und Asthetik Witt-
gensteins Sagen und Zeigen nicht zufillig auf Nietzsche und des-
sen Unterscheidung zwischen der >kleinen Vernunft des Geistes<
und der groflen >Vernunft des Leibes«. In letzterer sieht Abel das
Organisationsprinzip, welches - im Anschluss an Goodman ge-
sprochen - die Rezeption grofierer Zeichendichte erlaubt. Die fest-
stellende, scharf distingierende Ordnung der Welt durch die >klei-
ne Vernunft des Geistes« ldsst die Erfahrung des Fliefsens der Din-
ge nicht zu. Die dsthetische Erfahrung aber hat ihren Tiefensitz auf
der Ebene der Leib-Organisation. Das ist der Gedanke, welcher
Nietzsches Physio-Logie der Kunst motiviert (vgl. Giinter Abel,
Logik und Asthetik, in: Nietzsche-Studien 16 [1987], S. 112-148, S.
140): Weil es auch auf organischer Ebene bereits Organisation -
und in diesem Sinne >Logik« - gibt, ist Erfahrung jenseits der >ver-
niinftigen« Ordnung von Welt moglich (vgl. Abel, Logik und As-
thetik, S. 136). Zugleich ist diese Erfahrung aber auch nur jenseits
der >verniinftigen< Ordnung von Welt moglich. Erst »eine begriff-
lich sinn-los gewordene Welt kann eine durch und durch &stheti-
sche Welt sein« (Abel, Logik und Asthetik, S. 132).

Auch Gmiir behandelt das Asthetische im vierten Unterpunkt sei-
nes zweiten Kapitels als »Grundkategorie des Mystischen«. Zu-
gleich scheinen sich bei ihm allerdings die Differenzierungen zwi-
schen der absoluten und der relativen Form des Ethischen wie des
Asthetischen zu vermischen. Das Asthetische wird von ihm in
diesem Abschnitt doch als das anerkannt Schoéne behandelt, also
als ein beurteilbarer Sachverhalt in der Welt. Das ist es aber gera-
de, wovon sich Wittgenstein absetzen will. Allerdings ist diese be-
griffliche Verwirrung in Wittgensteins Wortgebrauch begriindet:
»Etwas naiv« spricht er von Ethik und Asthetik als dem Unaus-
sprechlichen. Diese sind aber als Reflexion auf das Unaussprechli-
che selbst durchaus sagbar (vgl. Schmidt, Wittgensteins Zeigemys-
tik, S. 61). Mit der Verwendung des Begriffs des Aisthetischen soll
diese Differenz betont werden: Das Aisthetische ist gerade nichts,
was sich der Form der Wirklichkeit, letztlich also der logischen
Form fiigt. Es ist als sich Entziehendes das schlechthin nicht Greif-
bare, das Ungeformte, im Unterschied zur Wahrnehmung der lo-
gischen Form (Dieter Mersch trifft eine dhnliche Unterscheidung,

105

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

114
115

116

117

118

119

120
121

122

106

wenn er seine Uberlegungen als »auf die Wiedergewinnung der
ur-spriinglichen Dimension des Asthetischen im Sinne des Aisthe-
tischen« gerichtet beschreibt, vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 151).
Hier deutet sich bereits eine Differenzierung des Sehens in ein sta-
tisches und ein dynamisches an, wie es weiter unten in Bezug auf
die Spatphilosophie erldutert werden soll (vgl. Unterkapitel 2.4.2.2
Aspektsehen und Aspektwechsel des Abschnitts zu Sprachspiel-
denken und Wahrnehmung).

Wittgenstein, Tagebiicher 1914-1916, Eintrag vom 7.10.16, S. 178.
Das wird im Vortrag tiber Ethik noch deutlicher werden (vgl.
Wittgenstein, Vortrag tiber Ethik, S. 11). Die scheinbare strukturel-
le Nahe zu klassischen, v.a. platonischen Uberlegungen zum >Gu-
ten, Wahren und Schonen« darf nicht zu einer Vermengung beider
Ansitze fithren. Wittgenstein unterscheidet sich von derlei Ansit-
zen insbesondere dadurch, dass bei ihm das Ab-solute eben nicht
als ewige Idee, sondern als Kehrseite des Sagbaren gedacht ist.
Trotzdem gilt, dass wahrend Worte Fakten ausdriicken, ihre Be-
deutung somit >natiirlich¢, Ethik eben als >tibernatiirlich« bezeich-
net werden muss (vgl. zur komplexen Frage der Ethik bei Witt-
genstein Emmanuel Halais, Wittgenstein et L'Enigme de L’Exis-
tence, Paris 2007).

Solche Aussagen sind metaphysische Sitze im Sinne der Defini-
tion von Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.53.

Aus dieser Negativitit heraus sind dann aber auch Asthetik und
Ethik transzendental (vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 83, 6.421).
Brief an Paul Engelmann vom 9.4.1917, in: Wittgenstein, Brief-
wechsel, S. 78.

Allein das legitimiert die Gleichsetzung von Ethik und Asthetik
bei Wittgenstein. Der Grundgedanke des Absoluten muss jedoch
ernst genommen werden. Man kann diese Gleichsetzung nicht in
dem Sinne verstehen, dass das Ethische >schén« zu sein habe. Das
»Schone« ist ein Moment innerhalb der Welt, kulturabhéngig und
mithin kontingent. Als Ab-Soluta aber kann iiber Ethik und Asthe-
tik eben auch nichts weiter ausgesagt werden, denn dass sie beide
in den Bereich des Ab-Soluten gehoren. Gerade ein Vergleich, ein
In-Relation-Setzen ist hier per se nicht moglich (vgl. Watzka, Sa-
gen und Zeigen, S. 80).

Vgl. Vossenkuhl, Sagen und Zeigen, S. 46.

»Es gibt allerdings Unaussprechliches« (Wittgenstein, Tractatus, S.
85, 6.522).

Heinrich Watzka betont, dass in der Perspektive des Wissenschaft-
lers zwar alles Wunderbare aus der Welt verschwindet, damit

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

123

124

125

aber nichts tiber die Existenz von Wundern ausgesagt ist. Viel-
mehr ist der Sinn der Mystik eben im Gegensatz zum wissen-
schaftlichen unverfiigbarer, Leib-organisierter Sinn (vgl. Watzka,
Sagen und Zeigen, S. 89).

Gmuir spricht davon, dass Wittgenstein an diesem Punkt »die Hal-
tung der Weltweisheit« erreicht habe (Gmiir, Asthetik bei Witt-
genstein, S. 52). Und tatsédchlich konnte man Parallelen bis zum
wu wei, zum Nichthandeln, des Daoismus ziehen. Das in den Ta-
gebtichern deutlich werdende Ziel des Nichtwollens als einzig gu-
tes, weil gliickliches Leben (vgl. Wittgenstein, Tagebticher 1914-
1916, Eintrdge vom 29.7.16, S. 172) ist jedenfalls gut als aktiver
Riickzug auf eine Position der pathischen Welterfahrung zu ver-
stehen.

Vgl. hierzu: Wittgenstein, Tagebticher 1914-1916, Eintrdge vom
29.7., S. 172, sowie vom 6. u. 8.7.16, S. 168f., und Wittgenstein,
Tractatus, S. 83, 6.43. Der Begriff >Welt< an dieser Stelle ist aller-
dings einmal mehr problematisch: Als die Gesamtheit der Sach-
verhalte ist sie in ihrer Génze aussagbar, strikt definiert. Insofern
diirften sich ihre Grenzen weder engen noch weiten lassen. Eine
mystische, also in der Sphire des Unsagbaren begriindete Aus-
dehnung dieser Welt kann es eigentlich nicht geben. Die vorge-
schlagene begriffliche Unterscheidung zwischen Welt/Wirklich-
keit und Realitdt soll helfen, dieses Problem zweier sich unter-
scheidender Weltbegriffe zu umgehen. Die Realitit des Mysti-
schen deckt sich nicht mit dem, was der Fall ist.

Der Mensch ist gliicklich, wenn er »nicht in der Zeit, sondern in
der Gegenwart« lebt (Wittgenstein, Tagebticher 1914 - 1916, Ein-
trag vom 8.7.16, S. 169), er seine Welt nicht iiber Erinnerung, nach-
traglich beurteilend, re-flektiert organisiert. Wie das Tier in Nietz-
sches zweiter unzeitgeméfier Betrachtung, an den »Pflock des Au-
genblicks« gebunden, beneidenswert gliicklich ist (Friedrich
Nietzsche, Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben,
in: KSA 1, S. 243 - 334, S. 248), so ist es der Mensch gerade, wenn
ihn das »absolute Prisens« in der aisthetischen Kontemplation um-
fasst (man kann diesen Begriff von Karl-Heinz Bohrer hier insbe-
sondere deshalb entleihen, weil mit ihm noch einmal das Erbe
Schopenhauers in der Philosophie Wittgensteins hervorgehoben
wird, dessen Kontemplationsbegriff auch dem absoluten Prasens
zugrunde liegt (vgl. Karl Heinz Bohrer, Zeit und Imagination. Das
absolute Présens der Literatur, in: Ders., Das absolute Prasens. Die
Semantik &dsthetischer Zeit, Frankfurt am Main 1994, S. 143 - 183,
S. 180). Die mystisch-aisthetische Einstellung wird Erfahrung der

107

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

126
127

128

129

130
131
132
133

134

135

136
137

108

Ohnmacht und Quelle des Gliicks (vgl. Watzka, Sagen und Zei-
gen, S. 85), das »Lebe gliicklich!« (Wittgenstein, Tagebticher 1914 -
1916, Eintrag vom 8.7.16, S. 169) die Aufforderung zur pathischen
Offnung der Realitit jenseits des logischen Raums gegentiber.
Hier schliele ich mich Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 60, an.
Wittgenstein wollte seinen Text nicht als philosophischen in einer
literarischen Zeitschrift wie Der Brenner verdffentlichen. Vielmehr
lief ihn erst die Erkenntnis, dass der Tractatus fiir eine philoso-
phische Zeitung wohl doch zu literarisch sei, auf die Idee kom-
men, sich mit seinem Vorhaben an Ficker zu wenden (vgl. Monk,
Wittgenstein, S. 194).

Eric Stenius scheint gerade auf dieses Moment hinzuweisen, wenn
er schreibt: »Es liegt ein Raum von grofierem Bedeutungsreichtum
um Wittgensteins Sentenzen: Sie enthalten viel mehr, als man auf
den ersten Blick annehmen mochte.« Doch es bleibt fraglich, ob
mit der dann folgenden Einschridnkung des Literarischen auf eine
»sehr ausgefeilte Struktur« dessen ganze Dimension tatséchlich er-
fasst ist (Erik Stenius, Wittgensteins Traktat. Eine kritische Darle-
gung seiner Hauptgedanken, Frankfurt am Main 1969, S. 15).

Vgl. Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 97. Gottfried Gabriel betont allerdings
zu Recht, dass Vorwort und Schluss nur hervorgehoben seien,
weil hier der literarische Charakter des Tractatus am >unmittel-
barsten« zum Ausdruck komme. Damit aber reduziert Wittgen-
stein das Literarische gerade nicht auf Vorwort und Schluss (vgl.
Gottfried Gabriel, Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literari-
schen bei Wittgenstein, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir euro-
péisches Denken 32 [1978], S. 353 - 362, S. 357).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52.

Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.4312.

Vgl. Wittgenstein, Tractatus, S. 9.

Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.5. Es gibt dieses Ritsel so wenig
wie das Russellsche Paradox.

»Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist«
(Wittgenstein, Tractatus, S. 84, 6.44).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.52.

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.53.

Allan Janik und Stephen Toulmin haben diese Interpretation in
ihrer Studie tiber Wittgensteins Wien eindrticklich hergeleitet. Die
Grundidee ihres Ansatzes kann man wohl eine im weitgefassten
Sinne mentalitdtengeschichtliche nennen: Das philosophische
Werk ist nicht vollstindig immanent zu erkldren. Vielmehr miis-

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

sen fiir ein tieferes Verstindnis die historisch-sozialen, die menta-
len Strukturen mitbeachtet werden, in welchen es ausgearbeitet
wurde. Fiir Janik und Toulmin bedeutet dies, dass neben den
Cambridger Einfliissen insbesondere auch der Geist, die Atmo-
sphére, die virulenten Fragen des Wiener Fin de Siécle mitbedacht
werden miissen (vgl. Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 228f).
Vor diesem Hintergrund nun ldsst sich Wittgensteins ethische
Volte zum Ende des Tractatus als dessen Hohepunkt, nicht als
nachtrigliche Zugabe lesen (vgl. auch Wittgenstein selbst in sei-
nem Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 96). Denn die von ihm vorgelegte Philo-
sophie ist nicht einfach darin neu, dass sie Sprachkritik sein soll.
Gerade im Wien um 1900 hatten sprachkritische Ansitze bereits
grofsen Einfluss, insbesondere auch derjenige Fritz Mauthners,
von welchem sich Wittgenstein nun aber explizit absetzt (vgl.
Tractatus, S. 26, 4.0031). Tatséchlich kann er mit Hilfe seines Ideal-
sprachenmodells das Problem der Mauthnerschen Argumenta-
tion, die Zirkularitit einer mit sprachlichen Mitteln durchgefiihr-
ten Kritik von Sprache, umgehen. »Nun konnten Natur und Gren-
zen der Sprache aus deren Struktur bestimmt werden; sie konnten
evident gemacht und mussten nicht mehr explizit beschrieben
werden« (Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 246). Der Vorteil,
den Wittgenstein durch seine konsequente Trennung der Ebene
des Sagens und derjenigen des Zeigens gewinnt, ermoglicht ihm
zudem aber auch, den insbesondere von Seiten des Brenner-
Kreises an Mauthner monierten Mangel auszugleichen: Wittgen-
steins Sprachkritik verbleibt keine Wortspielerei. Eben weil ihre
ethische Dimension nicht mehr gesagt werden kann, zwingt sie
den verstindigen Leser geradezu, die Konsequenzen selbst zu
ziehen. Im Unterschied zu Mauthner bleibt Wittgenstein kein
>feuilletonistischer Salonskeptiker« (Theodor Haecker hatte ihn
einmal in polemischer Abgrenzung zu Kierkegaard so genannt,
vgl. Janik/Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 240). Der literarische
Charakter des Tractatus ist somit zugleich auch sein ethischer
Charakter, die unbedingte Verpflichtung, nichts zu sagen, wo es
nichts mehr zu sagen gibt, die Kategorien nicht unlauter zu ver-
mengen. In diesem Sinne ist Wittgenstein fiir die Philosophie tat-
sdchlich das, was Karl Kraus fiir die Literatur, Adolf Loos als
Architekt war: »Das Gemeinsame von Kraus, Loos und Wittgen-
stein ist ihr Bemiihen, richtig zu separieren und zu trennen« (Paul
Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, hg. v.
Brian McGuinness, Wien/Miinchen 1970, S. 109). Vor dem Hin-

109

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

138

139

140

141
142

143

144

145

110

tergrund der Wiener Kultur um 1900 wird klar, dass Logik fiir
Wittgenstein nicht das Ziel ist, sondern Mittel einer ethischen Tat.
»Nur was wir selbst konstruieren, konnen wir voraussehen,
meint Wittgenstein im Tractatus, S. 66, 5.556. In der Logik, in wel-
cher nichts zufillig sein kann, ist alles potenziell voraussehbar. So
aber ist auch die logisch strukturierte Welt eine Konstruktion;
nicht in dem Sinne, dass sie aus dem Nichts heraus entstiinde,
aber als unter bestimmten Aspekten geformte, organisierte Reali-
tat.

McGuinness, Wittgensteins frithe Jahre, S. 461. Wie die Schop-
fungsmythen dort einen Anfang setzen, wo Herleitung und Be-
griindung versagen, so setzt auch der Tractatus seinen Beginn un-
begriindet, ohne Herleitung.

Ludwig Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, WA Bd. 2, S.
113.

Wittgenstein, Tractatus, S. 32, 4.112.

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 7. Schweigen heifit im Tractatus
mithin nur, keine Sétze im Sinne der Satzbildtheorie zu produzie-
ren. Das >Schweigen miissen¢, welches Wittgenstein in Satz 7 for-
dert, ist somit aber auch eine logische Notwendigkeit, keine mora-
lische Maxime (vgl. Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 33).
»Wittgensteins Schweigen ist also ein bedeutsames Schweigen.
Weil es bedeutsam ist, ist Wittgenstein kein Positivist«, meint
Gottfried Gabriel in: Logik als Literatur, S. 356.

Vgl. Brief an Ficker von Mitte Oktober 1919, in: Wittgenstein,
Briefwechsel, S. 95. Was er letztlich vom grofiten Teil der zeitge-
nossischen Literatur hielt, macht Wittgenstein nicht zuletzt da-
durch deutlich, dass er sich 1917 von Paul Engelmann Morike-
und Goethe-Gedichte als >Gegengift« zu den Biichern Albert Eh-
rensteins an die Front nachschicken liefs, der ihm einige seiner
Werke als Dank fiir die 1914 indirekt tiber Ficker erhaltene finan-
zielle Unterstiitzung hatte zukommen lassen (vgl. McGuinness,
Wittgensteins friihe Jahre, S. 401).

Ob Wittgenstein diese Klarheit tatsdchlich erreicht hat, sei dahin-
gestellt. Die Bemithung um eine exakte Sprache ist im Tractatus
aber allgegenwirtig. Nicht zuféllig meint C. K. Ogden in einem
Brief an Russell: »Im grofien und ganzen wirkt er doch so verniinf-
tig und verstdndlich - abgesehen von den geheimnisvollen Aus-
sagen {iber die Typentheorie« (zit. nach v. Wright, Die Entstehung
des >Tractatus, S. 104). Diese Klarheit aber versucht Wittgenstein
nicht zuletzt iiber die Darstellung selbst, den ernsthaften Einbezug
des Spektrums der Wahrnehmung mit in die Rezeption zu erlan-

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

gen. In dieser Hinsicht ist er schon sehr nahe an seinem damaligen
dsthetischen Ideal, einem Gedicht wie Graf Eberhards Weidorn
von Ludwig Uhland. Diese niichterne Aneinanderreihung der Er-
eignisse erzahlt seine Geschichte ohne dsthetizistische Volten, oh-
ne Wortspielerei. Sieben Strophen mit je vier unaufgeregten Ver-
sen. Nicht etwa, weil sowieso jedes Gedicht, indem es etwas sagt,
Unaussprechliches transportiert, wie Bezzel das suggeriert (vgl.
Bezzel, Bild, Satz, Text, S. 78), findet Wittgenstein dieses Gedicht
»wirklich grofartig« (Brief an Engelmann von 9.4.1917, in: Witt-
genstein, Briefwechsel, S. 78). Uhlands Verse waren fiir Wittgen-
stein tatsdchlich ganz ausgezeichnet - gerade weil sie so niichtern
geschrieben sind.

Wittgenstein als Architekt

1 Dieses Kapitel ist die nur leicht modifizierte Version meines Arti-
kels »Das Palais Stonborough. Wittgenstein als Architekt seiner
Spatphilosophie. Mit Abbildungen von Maja Weyermann, in: Fa-
bian Goppelsroder (Hg), Wittgensteinkunst. Anndherungen an eine
Philosophie und ihr Unsagbares, Berlin 2006, S. 27-46.

2 Auch wenn v. Wright die Besuche Ramseys, die Fahrt nach England
und die Kontaktversuche Schlicks betont (v. Wright, Ludwig Witt-
genstein: Eine biographische Skizze, S. 34), waren Wittgensteins
Kontakte gerade nach England in dieser Zeit wohl weniger philoso-
phisch als freundschaftlich.

3 Es scheint, als ob mit Beendigung seiner Arbeit am Tractatus, ver-
stiarkt durch das Ende des Krieges und die dadurch hervorgerufene,
weitverbreitete Depression des heimkommenden und nun tiberfliis-
sigen Soldaten, Wittgenstein einen Neuanfang versuchen wollte.
Hierfiir spricht auch der Entschlufi, sich seines Vermogens zu ent-
ledigen, es 1919 den Geschwistern zu schenken und ansonsten Fa-
milienbindungen weitgehend einzuschranken. Die klassische >Be-
kehrung« konnte er aus zeitrationalen Griinden nicht realisieren:
Der Wunsch, Monch zu werden, wurde der Ausbildung zum
Grundschullehrer geopfert (vgl. McGuinness, Wittgensteins frithe
Jahre, S. 423). Doch scheint auch in der explizit gemachten Bitte um
eine Stelle in ganz landlichen Verhiltnissen (vgl. Monk, Wittgen-
stein, S. 211) die Sehnsucht nach geradezu monastischer Ruhe und
Ausgeglichenheit deutlich zu werden, wie sie Wittgenstein wohl
nicht zuletzt in Figuren wie derjenigen der Sonja Marmeladova,
tiber welche er noch im Kriegsgefangenenlager intensiv diskutierte

111

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

112

(vgl. McGuinness, Wittgensteins frithe Jahre, S. 422) oder des Starez
Sossima Dostojevskis als Ideal vorschwebten. Dass diese Ruhe und
Ausgeglichenheit mit Wittgensteins so leicht entflammbarer Person-
lichkeit trotz aller Bemiihungen, trotz allen Kasteiens und Siinden-
bekennens (vgl. McGuinness, Wittgensteins frithe Jahre, S. 424)
nicht zu vereinbaren war, macht seine Situation als verriickt wir-
kender Fremdling in den kleinen Dérfern der dsterreichischen Pro-
vinz deutlich. Schon die hdufigen Ortswechsel - 1922 von Tratten-
bach nach Hassbach bei Neunkirchen, dann nach Puchberg, von wo
er 1924 nach Otterthal kam - zeigen die von Wittgenstein selbst
wohl kaum erwartete, in jedem Fall aber nicht erhoffte Unruhe jener
Lebensphase. Trotz grofien und innovativen Einsatzes als Lehrer
konnten die Differenzen zum >einfachen Volk« von Anfang an nicht
tiberwunden werden (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 212, sowie v.
Wright, Ludwig Wittgenstein: eine biographische Skizze, S. 32). Der
Ausléser, nicht aber der Grund von Wittgensteins panischer Flucht
aus dem vermeintlichen Paradies war schliefdlich der >Vorfall Haid-
bauer« Der elfjihrige etwas kridnkliche Schiiler brach nach einer
Ohrfeige Wittgensteins zusammen. Noch bevor er im anschliefen-
den Verfahren freigesprochen wurde, quittierte Wittgenstein den
Dienst (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 252f).

Vgl. Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, in: WA Bd. §,
S. 445 - 573,S.472.

Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 256, sowie Engelmann in seinem bereits
zitierten Brief an Hayek. Die Abhiéngigkeit der psychischen Verfas-
sung Wittgensteins von immer wieder neuer externer Bestdtigung
wird hier einmal mehr deutlich. Das rastlose Suchen Wittgensteins
nach Problemen und Losungen ist also weder dadurch zur Ruhe
gekommen, dass ihm durch Russell offiziell Genie zuerkannt wur-
de, noch dadurch, dass die Probleme mit dem Tractatus ja endgiiltig
gelost sein sollten. Endgiiltigkeit, so scheint es, gibt es bei Wittgen-
stein vielmehr prinzipiell nicht. So wenig wie ein Gedanke endgiil-
tig verworfen werden kann, so wenig ist das endgiiltige zu Ende
Denken moglich. In der Unruhe der Zeit um 1926, in der Riickkehr
aus der dsterreichischen Provinz kann man bereits einen biographi-
schen Hinweis darauf sehen, was sich nach 1930 mit der grundle-
genden Wende seiner Denkpraxis auch philosophisch niederschla-
gen wird: Die schon im Tractatus nur auf wackeligen Beinen ste-
hende Illusion der Endgiiltigkeit wird als solche erkannt und zu-
gunsten eines stindigen Drehens und Wendens, eines immer wie-
der aus neuen Perspektiven Beleuchtens, eines Gedanken-Spiels
aufgegeben. Das ist, was Freunde und Mitarbeiter Wittgensteins zur

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

Verzweiflung bringen kann, was ihn hindert, jemals ein weiteres li-
near geordnetes Buch zu schreiben und was letztlich seine Spatphi-
losophie ausmacht.

Ein Diktum Hermine Wittgensteins (vgl. ihre Familienerinnerun-
gen, zit. in: Bernhard Leitner, The Architecture of Ludwig Wittgen-
stein, Halifax 1973, S. 32).

Gunter Gebauer hat 1982 eine Interpretation des Wittgenstein-
Hauses als Ausdruck des Schweigens vorgelegt (vgl. Gunter Ge-
bauer, Die Syntax des Schweigens, in: G. Gebauer u.a., Wien. Kund-
manngasse 19. Bauplanerische, morphologische und philosophische
Aspekte des Wittgenstein-Hauses, Miinchen 1982, S. 219-238). So
richtig es ist, das Wittgensteinsche Bauen tatsdchlich im weiteren
Rahmen seines philosophischen Entwicklungsgangs zu verorten, so
problematisch ist allerdings die These von der Architektur als Sym-
bolsystem, welches es erlaubt, das Unsagbare, das nur Beschweig-
bare nun doch explizit zu machen. Jacques Bouveresses hat dies zu
Recht kritisiert. Das Wittgenstein-Haus wird in keinem Sinne eine
»architecture a these« (Jacques Bouveresse, Wittgenstein et 1" Archi-
tecture, in : Vienne 1880 - 1938. L’ Apocalypse Joyeuse, sous la Di-
rection de Jean Clair, Paris 1986, p. 530 - 536, p. 531).

Wittgenstein hatte Paul Engelmann 1914 in Olmiitz kennengelernt,
wohin er wihrend des Krieges zur Offiziersausbildung abkomman-
diert worden war. Direkt vor der Abreise machte Wittgenstein die
tiber Ludwig von Ficker vermittelte Bekanntschaft mit dem von ihm
verehrten Architekten Adolf Loos in Wien, dessen Schiiler Engel-
mann war. Die durch Loos” Vermittlung initiierte Freundschaft (vgl.
McGuinness, Wittgensteins friihe Jahre, S. 380) tiberdauerte die Zeit
des Krieges; Engelmann war an philosophischen und mystischen
Fragen sehr interessiert (vgl. Joseph Schéchter, Vorwort, in: Engel-
mann, Ludwig Wittgenstein, S. 9/10). Der Briefwechsel zeigt, wel-
che Bedeutung die Diskussionen mit ihm auch fiir Wittgensteins
philosophische Entwicklung hatten (Monk sieht die Wichtigkeit
dieser Gespriche auch darin bestitigt, dass Wittgenstein mit dem
Beginn der Freundschaft zu Engelmann sein kodiertes Tagebuch
nicht weiter fortfiihrt; der neue Gespréachspartner macht dies allem
Anschein nach tberfliissig; vgl. Monk, Wittgenstein, S. 168). Uber
Ludwig wurde Paul Engelmann auch mit Margarete Stonborough-
Wittgenstein bekannt, die ihn Mitte der zwanziger Jahre dann mit
dem Bau ihres neuen Hauses beauftragte. Da Engelmann bisher nur
innenarchitektonische Arbeiten ausgefiihrt hatte, stand ihm bei die-
ser Aufgabe noch der ebenfalls aus dem Olmiitzer Kreis stammende

113

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

10
11

12

13

14

15
16

17

18

114

Freund Jacques Groag zur Seite (vgl. Gmiir, Wittgensteins Asthetik,
S. 125).

Ursula Prokop spricht von Engelmann in seiner bescheidenen, zu-
riickhaltenden Art als dem geradezu »idealen Medium« (Ursula
Prokop, Margaret Stonborough-Wittgenstein. Bauherrin, Intellek-
tuelle, Mézenin, Wien u.a. 2003, S. 156).

Brief von Ende 1925, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 157.
Engelmann in einem Brief an Prof. Hayek vom 16.2.1953, abge-
druckt in: Leitner, Das Wittgenstein Haus, 2000, S. 23.

..auch wenn sich Margaret eher mit Engelmann gemeinsam vom
Genie Ludwigs dominiert zu sehen scheint: »sein geistiges Uberge-
wicht + seine schopferische Uberlegenheit sind so unleugbar, dass
der Engelmann und ich >soo klein« geworden sind« (Brief an ihren
Sohn Thomas vom 8.6. 1926, zitiert nach: Prokop, Margaret Stonbo-
rough-Wittgenstein, S. 161).

Brief Engelmanns an Hermine Wittgenstein vom 9.1.1932, zit. nach
Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 86.

Brief an Prof. Hayek vom 16.2.1953, abgedruckt in: Leitner, Das
Wittgenstein Haus, S. 23.

Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 23.

Die von Wittgenstein tatsdchlich geduflerte Absicht, nach seiner
Dienstentsagung als Lehrer, die auf den 28.4.1926 datiert, zunéchst
als Gértnergehilfe bei den Barmherzigen Briidern in Wien-Hiittel-
dorf zu arbeiten, bleibt wohl Gedankenspiel. Jedenfalls lasst sich in
der sehr genau gefiihrten Klosterstatistik keine Arbeitsanstellung
Wittgensteins nachweisen (vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S.
25). So war er aller Wahrscheinlichkeit nach bereits ab dem spiten
Frithjahr 1926 wieder in Wien und damit sicherlich auch in die Pla-
nungen des Palais Stonborough verwickelt.

Gegen Wijdevelds These, dass Wittgenstein erst ab 1927 aktiv an
der Planung des Hauses beteiligt gewesen sei (Paul Wijdeveld,
Ludwig Wittgenstein, Architekt, Basel 1994, S. 74), sprechen auch
mebhrere briefliche Auerungen Margarets. Ursula Prokop geht zu-
dem davon aus, dass die informelle Mitarbeit Wittgensteins schon
von den ersten Anfingen des Projekts ab entscheidend gewesen
sind (vgl. Prokop, Margaret Stonborough-Wittgenstein, S. 157).

Die zentrale Halle ist ein an die Tradition der Wiener Palais-Bauten
anschliefendes und in unverkennbarer Ahnlichkeit auch in Marga-
rets und Ludwigs elterlichem Haus in der Alleegasse zu findendes
Element.

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

19

20

21

22
23

24

25

26

27

28

In Gebauer u.a., Wien. Kundmanngasse 19, S. 12, findet sich eine
Reproduktion des Umschlags des ersten Bauantrags, auf dem dieser
Stempel zu sehen ist.

Vgl. u.a. die zwei das Haus erwédhnenden Briefe an Keynes 1927
und 1928, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 164 und 165, sowie
Wittgensteins in Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 22 zitierten Brief
an die Metallarbeitsfirma von 1928. Es ist dann auch nicht mehr von
Bedeutung, ob Wittgenstein, weil er ohne Engelmann und den Drit-
ten im Bunde, Groag, gar nicht in der Lage gewesen wire, ein sol-
ches Haus zu realisieren, nun strictu sensu als Architekt bezeichnet
werden kann oder nicht, wie Gmiir in: Asthetik bei Wittgenstein.
Uber Sagen und Zeigen, Freiburg, Miinchen 2000, S. 127, meint.
Nach dhnlich formalistischen Kriterien wére es wahrscheinlich auch
moglich festzustellen, dass Wittgenstein kein Philosoph war.
Jacques Bouveresse spricht von Wittgensteins »préoccupation qua-
siment obsessionelle pour 1’exactitude géométrique dans les propor-
tions« (Bouveresse, Wittgenstein et I’ Architecture, p. 534).
Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 453 (1929).

Vgl. Paul Wijdeveld, Ludwig Wittgenstein, Architekt, Wiese Verlag
1994, S. 160.

»Der Unterschied zwischen einem guten und einem schlechten Ar-
chitekten besteht heute darin, dass dieser jeder Versuchung erliegt,
wiéhrend der rechte ihr standhalt.« (Wittgenstein, Vermischte Be-
merkungen, in: WA Bd. 8, S. 455 (1930)).

Es grenzt sich von diesen ab, sucht nicht den Kontakt (vgl. Gunter
Gebauer, Die Syntax des Schweigens, in: Gebauer u.a., Wien.
Kundmanngasse 19, S. 220 - 238, S. 221).

Auch Wijdeveld betont den Kontrast des Hauses zur »relativ un-
strukturierten natiirlichen Gartenumgebung«, welcher den »Effekt
duflerster Zuriickhaltung und Monumentalitit« noch erhéhe (Wij-
develd, Ludwig Wittgenstein, Architekt, S. 180).

Auch wenn Bernhard Leitner gegen Otl Aicher betont, dass die
Wiinde durchaus nicht rein weifs gewesen waren - eine Vorstellung,
die sich aus der heutigen Situation des Hauses aufdrangt, mit dem
originalen Zustand aber nicht tibereinstimmt -, so ist doch auch fiir
ihn klar, dass die Empfanglichkeit fiir das Licht der Leitfaden bei
der Auswahl des leicht glinzenden, hellen »Ocker mit etwas Rot«
fiir die Wande und Decken der an die Halle grenzenden Raume war
(Leitner, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, S. N6).

Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 256. Und ebenso nachvollziehbar wird
nun Wittgensteins Weigerung, Teppiche und Vorhinge anzubrin-
gen. Sie hitten von der Klarheit seiner Bausprache abgelenkt (vgl.

115

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

29

30

31

32

116

Bernhard Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, in: Arch+. Zeit-
schrift fiir Architektur und Stadtebau, Nr. 157, September 2001, S.
72/73, S. 73). Anstelle der Vorhinge entwickelt Wittgenstein Me-
tallkurtinen, welche vor den Metall-Glas-Tiiren im Boden versenkt
und dann, die Mauerdffnung exakt ausfiillend, tiber die ganze Hohe
der Tiir nach oben gezogen werden koénnen. Uber die Funktion des
Sichtschutzes hinaus dienen sie auch zur allgemeinen Sicherung des
Hauses.

Dass Margarete Wittgenstein bei allen Zugestindnissen an Ludwig
in Bezug auf den Bau selbst die Raume schliefilich doch wieder mit
Klimt-Gemalden, tippigen Tapeten und verzierten Mobeln vollstell-
te, erscheint ab einem gewissen Punkt wie eine geradezu mutwillige
Karikatur der Ideen ihres Bruders (vgl. die bei Wijdeveld durch
Fotos und Zeichnungen Hermine Wittgensteins dokumentierte In-
neneinrichtung des Palais Stonborough; Wijdeveld, Wittgenstein,
Architekt, S. 122-129). Man kann hierin aber auch die Synthese zwi-
schen Ornament und Askese jenseits der Theorie im tatséchlichen
kulturellen Leben insbesondere des Wiens der 20er-Jahre sehen (vgl.
Hilde Spiel, Glanz und Untergang. Wien 1866 bis 1938, Miinchen
1994, S. 80).

Hermine Wittgenstein berichtet, dass jedes Detail des Hauses einem
Prézisionsinstrument gleich entworfen wurde (vgl. Hermine Witt-
genstein, Mein Bruder Ludwig, in: Rhees, Portrats und Gespréche,
S.21-34,S. 28).

Otl Aicher spricht von der »Klinke per se« (Otl Aicher, wittgenstein
als architekt, in: Vossenkuhl, Von Wittgenstein lernen, S. 193-212, S.
196).

Somit muss gerade gegen Aicher betont werden, dass es eine Witt-
genstein-Klinke im Sinne einer einmal definierten Form nicht gibt
(vgl. Bernhard Leitner, Greifen, Griffe, Fehlgriffe, in: FAZ, 21. Fe-
bruar 1996, Nr. 44, S. N6).

Einmal mehr wird deutlich, wie Wittgensteins Bauen auch »tiber
Loos und dessen Architekturbegriff hinaus« geht (Bernhard Leitner,
Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73). Die Ablehnung des Ornaments
geht bei ihm nicht mit der Ablehnung des Artifiziellen und dem
Riickgang auf Standardbauteile einher. In dieser Hinsicht hat Witt-
genstein iiberhaupt nur wenig mit der modernen Architektur ge-
meinsam (vgl. Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73). Zugleich
lehnt er allerdings auch die Verwendung teurer, gar luxuriéser Ma-
terialien ab, was Loos nicht tat (so ist beispielsweise der Eingangs-
bereich des Hauses am Michaelerplatz in Materialien gehalten, die
den Materialien der gegeniiberliegenden Hofburg durchaus nicht

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

33
34
35
36
37
38

39

40

41

42

nachstehen). Man kann diesen Unterschied als Hinweis auf unter-
schiedliche Grundeinstellungen verstehen, wie Wijdeveld das tut.
Wittgenstein ist der ethische Aspekt auch der Architektur unhinter-
gehbar. Loos hingegen bemiiht sich in allererster Linie darum, Hau-
ser zu bauen, in denen sich die Bewohner wohlfiihlen (vgl. Wijde-
veld, Wittgenstein, Architekt, S. 34). Dieser Unterschied fiihrt wahr-
scheinlich auch zur Abwendung Wittgensteins von Loos. Bereits
1919 meint er gegeniiber Engelmann, dass Loos »bis zur Unmog-
lichkeit verschmockt« sei (Brief an Engelmann vom 2. September
1919, in: Wittgenstein, Briefwechsel, S. 92); er hatte die Richtlinien
fiir ein Kunstamt gelesen, in denen Loos den Staat aufforderte, die
Kunst und den Kiinstler gegen das Philistertum zu schiitzen, die
Stinde wider den heiligen Geist zu verhindern (vgl. Wijdeveld,
Wittgenstein, Architekt, S. 35). Diese religiosen Metaphern auf so
profanem Gebiet waren fiir Wittgenstein reine Anmafiung.

Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30.

Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30.

Hermine Wittgenstein, Mein Bruder Ludwig, S. 30.

Oskar Kokoschka, Wiener Allgemeine Zeitung 1933.

Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 510.

Vgl. hierzu auch Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 26ff und insbe-
sondere S. 31.

Dass der Entwurf tatsdchlich »in vielerlei Hinsicht in bemerkens-
wertem Kontrast zu Loos” Werk« steht, meint auch Wijdeveld, der
ansonsten insbesondere die Gemeinsamkeiten von Wittgensteins
Kundmanngasse und der modernen Architektur der Zeit heraus-
stellt (Wijdeveld, Ludwig Wittgenstein, Architekt, S. 178).

In den Notizen seiner Studenten zur Vorlesung tiber Asthetik 1938
findet sich eine Bemerkung, die sehr gut die Vorstellung Wittgen-
steins von architektonischem Arbeiten widerspiegelt: »You design a
door and look at it and say: >Higher, higher, higher... oh, all right.c
(Gesture).« (Ludwig Wittgenstein, Lectures and Conversations on
Aesthetics, Psychology, and Religious Belief. Compiled from Notes
taken by Yorick Smythies, Rush Rhees and James Taylor, ed. by Cy-
ril Benett, Oxford 1966, p. 13). Keine berechneten Mafse, sondern ge-
sehene, gespiirte Proportionen sind in diesem Rahmen ausschlag-
gebend.

Die scheinbar gemeifielte, statische Schonheit hebt v. Wright hervor
(vgl. von Wright, Eine biographische Skizze, S. 32f).

Mit der Verwendung des Begriffs des Aisthetischen soll der eigent-
liche Riickgang auf die Wahrnehmung, die Aisthesis, im Unter-

117

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

43
44

45
46
47

48

49

50

schied zu einer an Fragen des Schonen orientierten Asthetik deut-
lich gemacht werden.

Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 548 (1947-1948).

Das Haus in der Kundmanngasse ist mithin weder eine »archi-
tecture >objective«, noch gar hat Wittgenstein in seinem architekto-
nischen Oeuvre versucht, »tout simplement la logique« zu verherr-
lichen und zu verewigen, wie Jacques Bouveresse meint (Bouveres-
se, Wittgenstein et I’ Architecture, S. 534).

Vgl. Leitner, Wittgensteins Griff. Notizen, S. 73.

Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 138ff.

Auf die haptische Dimension dieser Architektur hat insbesondere
Gunter Gebauer aufmerksam gemacht: »Die Griffe, Schalter, Schliis-
sel, Verschliisse, Handldufe sind Orte des Ineinandergreifens von
Haus und Benutzer« (Gunter Gebauer, Taktilitit und Raumerfah-
rung bei Wittgenstein, in: Arch+. Zeitschrift fiir Architektur und
Stadtebau Nr. 157, September 2001, S. 91 - 98, S. 94).

Vgl. Leitner, Das Wittgenstein Haus, S. 81. Das Foto zeigt die unge-
wohnliche Hohe der Klinke im Vergleich zur Korpergrofie eines
durchschnittlichen Menschen (vgl. in Bezug auf die Auflentiiren zur
Terrasse hin auch das Foto auf S. 97). Die Differenz der Wittgenst-
einschen Arbeit zu wichtiger, zeitgleich entstehender moderner
Architektur wird spatestens hier noch einmal deutlich: Le Corbusier
entwickelt Anfang der 1930er die Idee eines Art reibungslosen
Wohnens. Im Kontrast zu dem sich aus diesen Uberlegungen erge-
benden Grofiprojekt der unité d’habitation von 1945 in Marseille,
das komplett nach den Maflen des >Modulors¢, einer Art Maf3-
gebenden Idealmenschen, entworfen ist, kann das Wittgenstein-
Haus geradezu als dessen auf Antistandardisierung angelegtes
Gegenmodell verstanden werden.

In gewisser Hinsicht schldgt er so den zu Loos geradezu entgegen-
gesetzten Weg ein: Architektur soll nicht von der Kunst getrennt,
sondern als eigentliches aisthetisches Objekt etabliert werden.

Vgl. zum Zusammenhang von Geste und Authentizitit bei Wittgen-
stein die Anmerkungen Jacques Bouveresses in: Bouveresse, Witt-
genstein et 1" Architecture, S. 533.

Ethnologische Wende am Leitfaden der Poesie

1 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 483.

2 Vgl. das Unterkapitel 1.7 Nichtreflexivitdt und logische Form des
Abschnitts »Der Tractatus als literarisches Werk«.

118

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

3 Die dichtende Philosophie, das wird sich zeigen, unterscheidet sich
von gedichteter Philosophie, wie man sie beispielsweise in Form der
frithen Lehrgedichte ja durchaus kennt. Das nachplatonische, sich
auf dem Weg zur Moderne entwickelnde Selbstverstandnis der Phi-
losophie als Theorie, welcher die Form nur mehr eine Auferlichkeit
des eigentlich relevanten Inhalts bedeutet, wird mit der in der Re-
naissance des 16. Jahrhunderts beginnenden historischen Ausrich-
tung der Kunst selbst noch verstarkt. Neuheit, Abweichung von der
Wahrheit wird zu deren der Philosophie scheinbar untiberwindlich
entgegengesetztem Ziel. So verwundert es kaum, dass mit dem
Aufkommen der Asthetik im 18. Jahrhundert die Wahrnehmung
gegeniiber dem Geist zwar aufgewertet wird, Ziel der Aufwer-
tung aber ein Ubersteigen dieser unteren Erkenntnisorgane zur
letztlich doch wieder rein geistigen Erkenntnis ist. Erst die Roman-
tik nimmt die Poesie als einen auch fiir ihr eigenes Tun interessan-
ten Gebrauch von Sprache wieder auf. Nietzsche wird diese Idee
fortsetzen - eine Charakteristik seines Philosophierens, welche das
Verdikt vom >grofsen Literaten aber mediokren Denker« iibersieht.
Philosophen wie Heidegger und Adorno tragen sie - bei aller Un-
terschiedlichkeit ihres Denkens - ins 20. Jahrhundert hinein. Doch
scheint sie insbesondere in der franzosischen Philosophie im Begriff
der écriture aufgenommen worden zu sein: das Schreiben als Teil
des Philosophierens, welcher Nichtsemiotisierbares mittranspor-
tiert, ist grundlegend verschieden von einem schlicht >guten Stil.

4 Paul Engelmann meint, dass Wittgenstein »nie in seinem Leben ein
Gedicht gemacht [hat], d.h. es ist ihm sicher nie eines eingefallen«
(Engelmann, Ludwig Wittgenstein, S. 69).

5 Frank Ramsey hatte Wittgenstein mit einem inneren Widerspruch
seines Frithwerkes konfrontiert: Im Tractatus ist unter der Ziffer
6.375 zu lesen: »Wie es nur eine logische Notwendigkeit gibt, so gibt
es auch nur eine logische Unméglichkeit.« Als Beispiel einer logi-
schen Unmoglichkeit nennt Wittgenstein die Attributierung eines
Gegenstandes mit zwei Farbpréadikaten: >Das ist rot< und >das ist
blau« kann nicht gleichzeitig auf dasselbe Objekt zutreffen. So aber
fallt >das ist rot< auch nicht mehr unter die Klasse der Elementarsit-
ze, welche nach dem Tractatus ja gerade durch die absolute Unab-
hingigkeit ihrer Elemente voneinander gekennzeichnet ist. Dass
hier die Wahrheit des einen Satzes zugleich die Unwahrheit des an-
deren impliziert, weist darauf hin, dass die Zuweisung von Farben
einen komplexen, mithin weiter analysierbaren Ausdruck mit sich
bringt. Schon im Tractatus selbst war Wittgenstein diese Schwierig-
keit anscheinend nicht ganz entgangen. Jedenfalls 16st er das Pro-

119

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

blem {iiber die Verbindung der Farbanalyse mit der Unmoglichkeit,
dass ein Teilchen zu gleicher Zeit an zwei Orten sein kann (Witt-
genstein, Tractatus, S. 82, 6.3751). Damit aber, so Ramsey, bewege
sich Wittgensteins Logik letztlich auf Grundlage von Raum, Zeit
und Materie, sei mithin gerade nicht autonom (vgl. Ramsey, Rezen-
sion des >Tractatus« [1923], S. 23). Heinrich Watzka sieht hierin den
Ausdruck einer grundlegenden Spannung zwischen den atomisti-
schen und den holistischen Implikationen der Logikvorstellung des
Tractatus. »Die Gleichsetzung der Logik mit dem Kalkiil der Wahr-
heitsoperation hat die atomistische Voraussetzung, dass die Welt in
logisch unabhingige Tatsachen zerféllt. Die Theorie der logischen
Abbildung der Welt durch die Sprache geht hingegen stillschwei-
gend von einem Holismus aus« (Watzka, Sagen und Zeigen, S. 42).
Dass Wittgenstein in seinen Bemerkungen iiber logische Form den
Systemaspekt hervorkehrt und die absolute Unabhingigkeit der
Atomsitze aufgibt, markiert eine wichtige Wende in seinem Den-
ken. Auch der Atomsatz ist nur als Koordinate eines Systems zu
verstehen. Wenn ich >rot« sage, sage ich damit zugleich auch >nicht
blaug, >nicht griin«... (vgl. Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen tiber
logische Form, in: Ders. Vortrag tiber Ethik und andere kleine
Schriften, hg. v. Joachim Schulte, Frankfurt am Main 1989, S. 20-28).
In den Philosophischen Bemerkungen bringt Wittgenstein diese Er-
kenntnis mit dem >Wert einer Koordinate« in Verbindung: »In mei-
ner alten Auffassung der Elementarsitze gab es keine Bestimmung
des Wertes einer Koordinate; obwohl meine Bemerkung, dass ein
farbiger Korper in einem Farbenraum ist etc., mich direkt dahin hét-
te bringen konnen« (Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, S.
111). Es wire interessant, zu untersuchen, ob und inwiefern Witt-
genstein durch die Gesprache mit Sraffa und Keynes Einblicke in
die zu dieser Zeit virulenten Werttheorien und dadurch Inspiratio-
nen zu seinem neuen Sprachdenken erhalten hatte.

6 Ein italienischer Okonom und Freund Gramscis, der aufgrund sei-
ner mussolinikritischen Haltung Italien hatte verlassen miissen und
auf Vermittlung Keynes nach Cambridge gekommen war.

7 Vgl. Monk, Wittgenstein, S. 280/81. Eine Geste mit Geschichte: sie
findet sich u.a. bei Jean Baptiste Greuze in dem Bild »Die neapolita-
nische Geste« von 1757 illustriert, heute Teil der Sammlung des
Worcester Art Museums. Und auch in der anthropologischen Dis-
kussion zum Thema ist sie omniprasent: Andrea de Jorio fiihrt sie in
seinem 1832 veroffentlichten »La mimica degli antichi investigata
nel gestire napoletano« als Negativa, und auch Desmond Morris

120

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

10

11
12
13
14

15
16
17

widmete ihr in »Gestures. Their origins and distribution« ein eige-
nes Kapitel.

Vgl. zur Bedeutung der Sraffaschen Geste fiir Wittgensteins Denk-
weg meinen Artikel: Sraffas Geste. Zur spaten Philosophie Wittgen-
steins, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir européisches Denken 697
(2007), S. 405 - 413.

Wittgenstein soll gegeniiber Rush Rhees einmal explizit vom >eth-
nologischen Blick« gesprochen haben, mit welchem er dank Sraffa
nun philosophische Probleme betrachten konne (vgl. Monk, Witt-
genstein, S. 281).

Vgl. M. O°C. Drury, Gesprdche mit Wittgenstein, in: Rush Rhees
(Hg), Ludwig Wittgenstein. Portrits und Gespréche, Frankfurt am
Main 1987, S. 142 - 235, S. 170, sowie Monk, Wittgenstein, S. 332.
Inwiefern die Kritik an Frazer auf dessen gesamtes Oeuvre bezogen
dabei tiberhaupt haltbar ist, ihm gerecht wird, spielt im Folgenden
keine Rolle. Interessant ist vielmehr der Kritikpunkt selbst, auch
jenseits der Frage seiner Angemessenheit, und welche Modifizie-
rungen fiir das eigene Philosophieren Wittgenstein aus dieser Refle-
xion entwickelt.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. Anstatt addaquat zu ver-
gleichen, mithin die magischen Rituale der >Primitiven< mit den ihm
zeitgengssischen religiosen Praktiken parallel zu betrachten, verfallt
Frazer einer doppelten Projektion: Er unterwirft alte Kulturen einem
erst in der Neuzeit entstandenen, auf Rationalitit basierenden Mafs-
stab und verabsolutiert letzteren zugleich auch in Bezug auf seine
eigene Gegenwart.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 273. Man kann diese
Aussage iiber den Aberglauben unserer Zeit mit einem Satz des
Tractatus verbinden, an welchem Wittgenstein bei allen Verdnde-
rungen seines Denkens insofern Zeit seines Lebens festgehalten hat,
als er den von ihm immer wieder betonten unhintergehbaren kon-
struktivistischen Charakter aller Wissenschaft markiert: »Der Glau-
be an den Kausalnexus ist der Aberglaube.« (Wittgenstein, Tracta-
tus, 5.1361, S. 48.) Wittgenstein gibt hier eine Definition, kein Bei-
spiel. Der Glaube an den Kausalnexus ist kein Aberglaube unter
anderen, er ist der Aberglaube. Das aber bedeutet, dass die Magie
von sich aus gar nicht unter dieses Verdikt fillt, das Abergldubische

121

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

18

19

20

122

vielmehr erst mit jener Betrachtungsweise entsteht, welche sugge-
riert, man kénne aus dem »Bestehen irgendeiner Sachlage auf das
Bestehen einer von ihr génzlich verschiedenen Sachlage« (Wittgen-
stein, Tractatus, S. 48, 5.135) schlieflen. Der Aberglaube ist mithin
kein Relikt aus vergangenen Zeiten als vielmehr das Kind eben je-
ner erklirenden Weltsicht, welche in aufklidrerischem Duktus Licht
in das Dunkel vergangener Jahrhunderte bringen will. Jener mo-
derne Mensch, der meint, das Geheimnisvolle durch das Ent-
Decken angeblicher innerer Zweckzusammenhinge weniger ein-
drucksvoll machen zu konnen, macht aus der wissenschaftlichen
Arbeitsweise eine Weltanschauung - und verféllt so dem Aberglau-
ben einer Letztbegriindung (vgl. zu Kausalnexus - Aberglaube -
Glaube das Kapitel Glaube und Aberglaube, in: Joachim Schulte,
Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt am Main
1990, S. 43-58).

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 264. Die Suche nach einer
Letztbegriindung aber fiithrt im magischen und religiosen Bereich
nun ganz evidentermafien in die Irre. Deren Handlungen und Ri-
tuale zielen auf eine andere Problematik als die, die mit Erkldrun-
gen noch zu greifen wire.

Im Big Typescript notiert Wittgenstein: »Nur, was wir uns auch an-
ders vorstellen konnten, kann die Sprache sagen.« (Ludwig Witt-
genstein, Wiener Ausgabe Bd. 6: >The Big Typescript, Wien 2000, S.
288.) Es ist diese Unhintergehbarkeit der Alternative, welche die
Arbitraritidt von Sprache ausmacht. Alles, was in eine vom Stand-
punkt abhingende Aussage gegossen wird, kann aufgrund dieser
Standpunktrelativitidt auch anders vorgestellt werden. Was ich wie
sehe, ist nie absolut. Daher endet der Versuch einer Erklarung mei-
ner Perspektive zwangsldufig in einem Circulos vitiosus oder muss
an dem Punkt abgebrochen werden, an dem ich mich der Arbitrari-
tidt meines Blicks ergebe, sie hinnehme. Die Ahnlichkeit dieses Ge-
dankens zu den Uberlegungen des Tractatus sind nicht zu tiberse-
hen. Und doch deutet sich bereits eine Verschiebung an, indem an
die Stelle des logischen Raums die kontextgebundene Handlung
tritt.

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 272. Wenn Wittgenstein
nun dieser den Alltag beherrschenden Zufilligkeit das Zeremonielle
entgegenstellt, so bedeutet letzteres eben gerade den Ausstieg aus
dem endlosen Erklarungszirkel. Pietdt ist mit diesem nicht mehr zu
greifen. Sie zeigt sich in dem, was ich wie tue. Ohne jede Begriin-
dung und ohne jede ikonographische Aufschliisselung wird etwas

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

21

22

23

24
25

als ernst zu nehmende Trauerhandlung erkannt, weil es ohne jede
Zufilligkeit, unausweichlich vollzogen wird.

Ritualtheorien wie die Klaus-Peter Koppings arbeiten in eben die-
sem Sinne: Das Ritual konfrontiert »Gefahren, die von der Kontin-
genz des Lebens ausgehen« und »verarbeitet und entscharft« sie,
indem es diese in seinen Kontext integriert (Klaus-Peter Kop-
ping/Ursula Rao, Zwischenrdume, in: E. Fischer-Lichte u.a., Rituali-
tat und Grenze, Tiibingen/Basel 2003, S. 235 - 250, S. 236). Man
kann diese Gedanken dahingehend verstehen, dass in rituellen
Handlungen ein Mittel gefunden wurde, die Mysterien, das Un-
erklarliche des Lebens ohne jede Herleitung, ohne Begriindung
durch strikte Wiederholung bestimmter Gesten zu strukturieren
und dadurch umgénglich zu machen. So erméglichen es Initiations-
riten, den nicht exakt bestimmbaren Punkt des Erwachsenwerdens
jenseits aller Erklirung gesellschaftlich festzulegen, erlauben es
Trauerrituale mit dem Unfassbaren praktisch umzugehen. Die ze-
remonielle Handlung ermoglicht mithin, das vollig Kontingente
nicht durch eine Erkldrung als vielmehr gerade durch eine Verwei-
gerung derselben in die Lebenswelt zu integrieren. So ist das der
alltaglichen Arbitraritdt entgegen gestellte Zeremonielle als Reak-
tion auf eine das Alltagsleben sprengende Kontingenz zu verstehen.
Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262. Erst im Ritual als Praxis
wird diese bis auf den unsicheren Grund menschlichen Lebens rei-
chende Tiefe umginglich gemacht, ohne einfach eliminiert zu wer-
den. Die Befriedung ist die Befriedigung.

Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen tiiber Frazers >The Golden
Boughs, in: R. Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die
sozialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphiloso-
phie, Frankfurt am Main 1975, S. 37 - 57, S. 50. Da manche Bemer-
kungen zu Frazers The Golden Bough laut Rhees aus der Zeit >nicht
vor 1936 und wahrscheinlich nach 1948« stammen, mithin in den be-
reits erschienenen Banden der Wiener Ausgabe noch nicht enthalten
sind, greife ich zum Beleg dieser Stellen auf die bei Wiggershaus
abgedruckten, von Rush Rhees aus Wittgensteins Nachlass 1967 zu-
sammengestellten Bemerkungen zurtick.

Schulte, Chor und Gesetz, S. 49.

Wie nahe Wittgenstein den beinahe zeitgleich in Frankreich entwi-
ckelten Grundsitzen einer neuen, die Mentalitiaten der unterschied-
lichen Epochen berticksichtigenden Geschichtsschreibung kommt,
ist frappierend. Diese ist das Ergebnis des systematischen Einbe-
zugs soziologischer Methodentiberlegungen in die Geschichtswis-
senschaft seit dem Aufkommen der Soziologie in Frankreich in den

123

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

26
27

28

Jahren um 1900. Mit dem insbesondere durch die Ethnologie Lucien
Lévy-Bruhls lancierten Begriff der mentalité entsteht so in den
1920ern die Mentalititengeschichte, deren zentrales Organ und
Markenzeichen die von Lucien Febvre und Marc Bloch 1929 ge-
griindete Zeitschrift Annales werden sollte. Die Mentalitidtenge-
schichte »siedelt an der Schnittstelle zwischen Individuellem und
Kollektivem« (Jacques Le Goff, Eine mehrdeutige Geschichte, in: Ul-
rich Raulff, Mentalititen-Geschichte. Zur historischen Rekonstruk-
tion geistiger Prozesse, Berlin 1987, S. 18 - 32, S. 21), als sie den Be-
dingungsgrund jeder historischen Erkldrung, das Jenseits der Ge-
schichte mit in die Geschichte hineinnimmt, um so die Epoche von
innen heraus zu verstehen. Unter Riickgriff auf die mentalité wollen
die historiens sociologisants weg von der Annahme eines >Men-
schen an sich« hin zum Menschen in seinem jeweils spezifischen his-
torischen Milieu, zum Menschen aus Fleisch und Blut in seiner Zeit
(vgl. Lucien Febvre, Der Mensch in seiner Zeit. Der Franzose in der
Renaissance, in: Der neugierige Blick. Leben in der franzosischen
Renaissance, Berlin 1989, S. 15-34, S. 31), um so den Anachronismus,
»die unverzeihlichste aller Stinden« (Lucien Febvre, Geschichte des
Unglaubens im 16. Jahrhundert. Die Religion Rabelais, Stuttgart
2002, S. 17), zu verhindern.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 265. Wittgenstein formuliert
hier das in Variation, was auch Lévy-Bruhl Frazer bereits vorgewor-
fen hatte: Er lege die Erkldrungen anachronistisch, an der primiti-
ven Mentalitdt vorbei in die Tatsachen hinein (vgl. Lucien Lévy-
Bruhl, Das Denken der Naturvolker [1910], Leipzig 1921, S. 5). Bei
Lévy-Bruhl selbst wird dann allerdings die immer noch mitschwin-
gende Idee der Menschheitsentwicklung als einer prinzipiellen
Fortschrittsgeschichte problematisch.

»Die Phdanomenologie als Xenologie wire eine Wissenschaft, die mit
ihrem Gegenstand sich selbst auflésen wiirde«, rekonstruiert Bern-
hard Waldenfels Husserls Gedanken zum Thema (Phénomenologie
als Xenologie. Das Paradox einer Wissenschaft vom Fremden, in:
Ders., Topographie des Fremden. Studien zur Phinomenologie des
Fremden 1, Frankfurt am Main 1999, S. 85-109, S. 96). Dass es dar-
tiber hinaus jedoch noch weitere Moglichkeiten einer das Fremde
nicht definierenden, sondern es als »Aufforderung, Herausforde-
rung, Anreiz, Anruf, Anspruch« (Waldenfels, Phianomenologie als
Xenologie, S. 109) unbestimmt belassenden Xenologie gibt, entwi-
ckelt Waldenfels insbesondere am spiten Merleau-Ponty. Dessen
Uberlegungen zum Fremden als Fremdem sind nun wiederum

124

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

29
30

31

32

33

34

35

grundlegend in der Auseinandersetzung mit Mauss und Lévi-
Strauss, also der in der Tradition Lévy-Bruhls stehenden Ethnologie
entstanden.

Wittgenstein, Frazer, S. 56.

Joachim Schulte betont, dass Wittgenstein gerade in dieser Hypo-
stasierung einer bestimmten Sprachpraxis zu >der Sprache« den
Schritt zur Weltanschauung sieht (vgl. Schulte, Chor und Gesetz, S.
50).

Das >Vorurteil der objektiven Welt« wird auch der Phinomenologie
Maurice Merleau-Pontys zum Ausgangspunkt seiner Uberlegungen
(vgl. Paul Good, Maurice Merleau-Ponty. Eine Einfiihrung, Diissel-
dorf/Bonn 1998, S. 38). In dem Streben, einen Weg jenseits der Al-
ternative Empirismus oder Intellektualismus (Idealismus) zu fin-
den, kann eine zu Wittgenstein parallele Bemiithung gesehen wer-
den.

Sybille Kramer hat anhand sprachtheoretischer Positionen des 20.
Jahrhunderts eine Aufteilung in dem intellektualistischen Weltbild
verhafteten Philosophen und Denkern jenseits dieser Annahmen
vorgenommen. Nicht umsonst erdffnet ein Essay zu Wittgenstein
den Reigen der zweiten Gruppe (vgl. Sybille Krdmer, Sprache,
Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Positionen des 20.
Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2001).

Wenn an dieser Stelle von >der Wissenschaft<, >der Theorie< usw. im
emphatischen Singular gesprochen wird, so sollen all diese Begriffe
nicht eine tatséchliche, an Universititen und Akademien betriebene
Wissenschaft bezeichnen, vielmehr als Idealtypen der Analyse die-
nen.

Merleau-Ponty spricht von der Verabsolutierung einer »attitude de
pure théorie« (Maurice Merleau-Ponty, Le philosophe et son ombre,
in: Ders., Signes, Paris 1960, S. 259 - 295, S. 265).

Die Immunitit des Diskurses geht so weit, dass die dem von ihm
héaufig in alle Richtungen gebrauchten Vorwurf des performativen
Widerspruchs innewohnende Tautologie nicht einmal erkannt wird:
Dass derjenige, welcher behauptet, dass es keine endgiiltige Wahr-
heit gebe, gerade mit dieser Behauptung fiir sich eine solche Wahr-
heit in Anspruch nehme, hat nur in den Bedingungen, die ein dem
ausgeschlossenen Dritten verpflichtetes Denken bereitstellt, als
zwingend zu gelten. Dass mit einer solchen »Gldubigkeit an die
Grammatik« (Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, KSA
5,5.9 - 243, S. 54) die Tiefe des Wirklichen gerade umgangen wird,
ist, was Wittgenstein entwickelt (der Begriff >~Grammatik< bei Nietz-
sche ist allerdings ein anderer als der fiir den spéten Wittgenstein so

125

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

36

37

38

39

40
41
42
43
44

zentrale). Zugleich wendet er sich so allerdings nicht gegen die Wis-
senschaft allgemein, sondern gegen ihre Uberhthung zum Glauben,
gegen den Mythos der objektiven Welt.

Das ist bereits im Tractatus der Punkt, weshalb Wittgenstein den
wichtigeren Teil seines Werkes im Ungeschriebenen zu finden
meint. Die nur noch tautologisch formulierbare Grenze des Sagens
und das Dariiber-hinaus sind die Bedingung alles Sagbaren.

Zit. nach: Michael Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Aus-
gabe, Wien 1995, S. VII - XIV, S. VIL

Das Streben nach Allgemeinheit fithrt zur Tautologie und ist zu-
gleich Zeichen der Metaphysik (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S.
16). Eine interessante Abdnderung zum Tractatus: Nicht mehr die
Missachtung der Grenzen des logischen Raumes fithrt zum Para-
dox, sondern tiberhaupt jeder aus der Situation hinausfiihrende
Wunsch nach Allgemeinheit. Obwohl also die Grunddenkfigur
gleich bleibt - Missachtung der eigenen Bedingungen fiihrt zu Ver-
wirrungen, die Scheinprobleme generieren -, wird die Modifikation
des Tractatus-Ansatzes deutlich.

Zit. nach: Michael Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Aus-
gabe, S. VIL

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 278.

Ludwig Wittgenstein, Blaues Buch, WA Bd. 5, S. 22.

Vgl. Wittgenstein, Blaues Buch, S. 15, 18, 49.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 281.

Grammatik versteht Wittgenstein als die Beschreibung des Ge-
brauchs von Sprache: »Das konnte man die descriptive Wissen-
schaft vom Sprechen nennen, im Gegensatz zu der vom Denken.«
(Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 276). Dass er in diesem Zu-
sammenhang seine Arbeit als >Wissenschaft« tituliert, muss nicht
weiter verwirren. Wichtig ist, dass Methode wie Gegenstand im
Vergleich zu den traditionellen Wissenschaften wechseln: Das Spre-
chen tritt in den Mittelpunkt einer rein beschreibenden Untersu-
chung. Die sich in Bemerkungen tiber logische Form ankiindigende
Verlagerung vom Universal zum Phédnomen wird hier deutlich. Die
holistische Betrachtungsweise hat sich gegeniiber der atomistischen
durchgesetzt (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 42). Der Wittgen-
stein-spezifische Sinn von >Grammatik« ergibt sich aus dessen
grundlegender Verkopplung mit dem Begriff des >Raumes<, wie ihn
Wittgenstein aus seinen Uberlegungen zu der Funktion von Farb-
zuweisungen heraus entwickelt hat. Bertrand Russell hat dies in
seiner Begutachtung des Manuskriptes, welches spater die Vorlage
der von Rhush Rhees herausgegebenen Philosophischen Bemer-

126

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

45
46

47
48

49
50

51

kungen werden sollte, wie folgt formuliert: »He uses the words
»space« and >grammar« in peculiar senses, which are more or less
connected with each other. He holds that if it is significant to say
>This is red, it cannot be significant to say »>This is loud«. There is
one >space« of colours and another >space« of sounds. [...] Mistakes
of Grammer result from confusing >spaces«.« (Zit. nach: Nedo, Ein-
leitung zum 1. Band der Wiener Ausgabe, S. X).

Wittgenstein, Blaues Buch, S. 39.

Zit. nach: Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener Ausgabe, S.
VIL

Wittgenstein, Blaues Buch, S. 37.

Monk, Wittgenstein, S. 326. Dass er mit diesem Gegner auch auf
eine vereinfachte Vorstellung der >geschichtslosen Naturwissen-
schaften< zuriickgegriffen hat, mag dabei durchaus sein. Stephen
Toulmin duBlert sich in dieser Richtung, wenn er meint: »Er [Witt-
genstein, FG] hatte iiberhaupt keine Ahnung davon, dass naturwis-
senschaftliche Begriffe ihre eigene Geschichte haben koénnen«
(Mersch, Gespréche iiber Wittgenstein, S. 58).

Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 116.

Monk, Wittgenstein, S. 319. Der idealtypische Metaphysiker behan-
delt nach Wittgenstein eine begriffliche Unklarheit wie eine wissen-
schaftliche Frage (vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 125).

Dass auch heutzutage noch davon gesprochen wird, Wittgenstein
habe im Haus seiner Schwester in der Kundmanngasse den Wiener
Kreis gegriindet - so das im heutigen Bulgarischen Kulturinstitut
ausliegende Informationsblatt -, ist schon tiberraschend. Das Ver-
hiltnis Wittgensteins zu der spdter unter dem Namen Wiener Kreis
bekannt gewordenen Philosophengruppe war von Anfang an ein
ambivalentes. 1926, kurz nach Wittgenstein Riickkehr aus der oster-
reichischen Provinz nach Wien, kam es zu einem ersten Treffen mit
Moritz Schlick, der Wittgensteins Tractatus in einer kleineren Runde
Wiener Professoren diskutiert und an der Universitdt bereits be-
kannt gemacht hatte. Ab 1927 wurden diese Treffen in einer Grup-
pe, der unter anderen auch Friedrich Waismann, Rudolf Carnap
und Herbert Feigl angehorten, fortgesetzt. Anstatt in diesem Kreis
aber logische Probleme zu diskutieren, zog es Wittgenstein haufiger
vor, seinen Zuhorern den Riicken zugewandt Gedichte von Rabin-
dranath Tagore vorzulesen. Es wire eine eigene Studie wert, Witt-
gensteins Beziehung zu diesem indischen Dichter niher zu untersu-
chen. Der Verweis auf dessen Popularitdt gerade im Wien dieser
Zeit verstellt den Blick auf eine vielleicht sehr viel tiefere Verwandt-
schaft des Charakters beider Denker. Auch wenn es iiberrascht, dass

127

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

128

Wittgenstein sich ausgerechnet die »schwiemelige Mystik« (Monk,
Wittgenstein, S. 263) des Nobelpreistragers von 1913 fiir seine >Le-
sungen« wihlte, etwas, das dem doch so hochgelobten &sthetischen
Vorgehen Uhlands in »Graf Eberhards Weifidorn« so verschieden
zu sein scheint, so kénnte die Entscheidung fiir Tagore doch auch
iiber sein Werk hinaus mit dessen Person verbunden sein, der sich
Wittgenstein in gewisser Hinsicht vielleicht verwandt fiihlte: Der
1861 geborene Dichter war mit seinem Werk nicht nur der eigentli-
che Schopfer des modernen Bengali, sondern dariiber hinaus auch
Maler und Philosoph und insbesondere Padagoge. 1901 griindete er
eine vom damals englisch orientierten Erziehungssystem bewusst
abweichende Schule in Santiniketan, die spéter zur Universitit aus-
gebaut wurde. Dieses padagogische Engagement fand seine Fort-
setzung in der Politik, wo Tagore den Freiheitskampf Indiens in
pragmatisch-konstruktiver Weise unterstiitzte. So gingen bei ihm
Werk und Aktion ineinander iiber, blieben seine Schriften nie von
seiner Person gelost. Auch wenn Wittgensteins eigener Weg deut-
lich vom Aktivismus Tagores abweicht, muss nicht weiter betont
werden, wie sehr dieser prinzipiell doch Wittgensteins Vorstellun-
gen eines wirklichen Denkers entsprach.

In jedem Fall wurde mit diesen Lesungen rasch klar, dass Wittgen-
stein nicht jener Positivist war, den die Wiener erwartet hatten.
»Sein Standpunkt, seine Einstellung zu Menschen und Problemen -
auch theoretischen - glich eher dem eines kreativen Kiinstlers, als
dem eines Wissenschaftlers, um nicht zu sagen: eines biblischen
Propheten oder Sehers«, erinnert sich Rudolf Carnap (zit. nach
Monk, Wittgenstein, S. 264). Trotz dieser von Anfang an gegebenen
Unterschiede kann man in seinen Notizen von 1929 bis 1932, wie sie
in den ersten fiinf Banden der Wiener Ausgabe versammelt sind,
eine sich nur schrittweise vollziehende Distanzierung Wittgensteins
von der wissenschaftlichen Weltauffassung des Wiener Kreises
nachvollziehen (vgl. Michael Nedo, Einleitung zum 5. Band der
Wiener Ausgabe, Wien 1996, S. VII - XV, S. XIV). Die 1929 ange-
kiindigte, gewissermaflen als Summe der gemeinsamen Gespriche
gedachte Einfiihrung Waismanns in Wittgensteins Denken ladsst auf
das eine Zeit lang doch recht tiefe Vertrauen beider Parteien zuein-
ander schliefen. Im Sommer 1931 allerdings wird deutlich, dass
dieses Projekt letztlich zum Scheitern verurteilt ist. Wittgenstein
meint gegentiber Schlick, dass er mit »s ehr, sehr vielen Formu-
lierungen des Buches heute nicht einverstanden« ist (vgl. Michael
Nedo, Einleitung zum 4. Band der Wiener Ausgabe, Wien 1995, S.
VII - XII, S. VIII). Ab Ostern 1932 erhilt Waismann Wittgensteins

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

52

53

54
55

56

Typoskripte nicht mehr direkt, sondern nur noch auf dem Umweg
tiber Schlick (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 343). Im August 1932 wer-
den die Gespriche endgiiltig abgebrochen. Ein Streit mit Carnap,
dem Wittgenstein Plagiat vorwarf, hatte schliefilich den Anlass ge-
geben (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 347). Als Waismanns Buch in den
1970er-Jahren dann doch erschien, »war es durch die posthume
Veroffentlichung der Werke Wittgensteins bereits tiberholt« (Monk,
Wittgenstein, S. 306).

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 262. Die bereits weiter oben
gezogene Parallele im Denken Wittgensteins zu soziologischen und
mentalitdtengeschichtlichen Ansétzen zeigt sich in diesem Wechsel
von der atomistischen Analyse zur holistischen Beschreibung wohl
am besten. Gerade dieser Gedanke, dass das Einzelne nur aus den
es iibersteigenden Zusammenhéngen seines Vorkommens heraus
addquat verstanden werden kann, ist der Griindungs- und Grund-
gedanke der Soziologie seit Auguste Comte.

Mindestens in dieser anachronistischen Erlduterung des »Die Welt
ist alles, was der Fall ist« macht Wittgenstein also klar, dass der ho-
listische Ansatz schon im Tractatus das eigentlich Relevante ist. Ob
ihm dies bereits bei Abfassung seines Frithwerks in aller Deutlich-
keit bewusst war, sei dahingestellt. In jedem Fall scheint die Kon-
frontation mit der strikt logisch-positivistischen Denkweise des
Wiener Kreises Wittgenstein auf die Konsequenzen seines tractaria-
nischen Holismus gestofSen zu haben, die er dann, angespornt
durch Sraffa und in Auseinandersetzung mit Frazer, im Rahmen
seiner >ethnologisch-poetischen< auch tatséchlich zieht.

Vgl. Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 63.

»Einen Satz verstehen heifit, eine Sprache verstehen« (Wittgenstein,
Blaues Buch, S. 21).

Vgl. Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 277, sowie Wittgen-
stein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 291. Joachim Schulte sieht hierin im
Anschluss an Goethe ein Uberwintern des Aberglaubens in unseren
Begriffen (vgl. Schulte, Chor und Gesetz, S. 53). Damit aber ist er
von Wittgensteins Definition des Aberglaubens als des Glaubens an
den Kausalnexus wieder abgertickt und bei dessen herkommlichen
Verstandnis angelangt. Der Aberglaube wire nun wieder Ballast
aus vergangener Zeit.

Richtig ist allerdings, dass es eine Art unauflosbarer Ambiguitat in
Wittgensteins Verhiltnis zur Mythologie gibt. Wie er davon spricht,
dass das »Ausschalten jeder/der Magie« bei ihm »den Charakter
der Magie selbst« annimmt (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S.
262), so ist auch die Mythologie gefdhrlich - solange sie unter-

129

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

57

58

59
60

61

62

130

schwellig Verwirrungen im Sprachgebrauch stiftet - und berei-
chernd, als in der offensiven Hinwendung zu ihr die Tiefe des
Sprachgebrauchs gehoben werden kann.

So fiihrt sich die Parallele zur Philosophie Merleau-Pontys fort: Des-
sen negative Methode spiirt gerade den Schwéchen der Objektiv-
theorien, ihrem Schatten, nach, um so den Raum des Entspringens
eines immanenten Sinns zu schaffen (vgl. Good, Merleau-Ponty, S.
41). »Wenn es bei Merleau-Ponty eine dominierende Denk- und
Schreibweise gibt, so ist es die Schrédge, das Laterale, die Ab-
Weichung, der Uber-Schuss, Formen also, die etwas in anderem
freisetzen, ohne es direkt in den Griff zu nehmen, ohne es mit die-
sem anderen dialektisch zu vermitteln oder eines in das andere um-
zukehren«, meint Bernhard Waldenfels in: Responsivitit des Leibes.
Spuren des Anderen in Merleau-Pontys Leib-Denken, in: Regula
Giuliani (Hg), Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften, Miin-
chen 2000, S. 305-320, S. 308. So aber wird aus dem sich verwei-
gernden Sichzeigenden ein sich nicht ganz in der Negativitdt hal-
tendes Wiedergebendes (vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 71). Dieses
am konkreten Phinomen aufzuspiiren gibt Wittgensteins negativer
Methode in der Folge der ethnologischen Wende einen gegeniiber
dem Vorgehen im Tractatus neuen Charakter.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 282. Die Beschreibung ist
bereits die Losung, die Schwierigkeit, hier Halt zu machen.
Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 285.

Vom philosophisch Interessanten sagt Wittgenstein: »Man kann es
nicht bemerken, weil man es immer (offen) vor Augen hat« (Witt-
genstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 283). E. A. Poes »Der entwendete
Brief« kann so als literarische Illustration dieses Problems gelesen
werden: Poes Protagonist Dupont entdeckt den gestohlenen Brief in
der Wohnung des Diebes, gerade weil er in der Weigerung, die
gingigen Methoden der Kriminalwissenschaft anzuwenden, das
vor Augen Stehende zu sehen bekommt. Er entkrampft den techni-
schen Blick auf das Problem, anstatt ihn zu schérfen.

Vgl. hierzu: Christiane Chauviré, Voir le visible : la seconde philo-
sophie de Wittgenstein, Paris 2003.

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 3, S. 263. Die Klarheit, die Durch-
sichtigkeit ist nicht Mittel des Fortschritts. Sie ist Selbstzweck, als
man so scheinbare Probleme auflost, anstatt sie augenscheinlich zu
losen (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 285). Wittgenstein
bringt das Beispiel eines Menschen, der unter der Last einer schwe-
ren Kugel stohnt. Alles, was man ihm sagen kann, ist: Lass sie fal-
len! (Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 281). Jeder andere Rat

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

63

64
65

66
67
68
69
70

71

72

ist nutzlos. Die Kugel wird nicht leichter, sie kann nicht auf ideale,
nicht belastende Weise getragen werden. Das zu erkennen und den
einzigen wirklich moglichen Schritt zu tun, ist die Aufgabe des Phi-
losophen: Er muss die Kugel fallen lassen, um das Problem zum
Verschwinden zu bringen. Dass das vor dem Horizont unseres ge-
wohnten Bildes der philosophischen Aufgabe leicht enttduschend
wirken kann, ist Wittgenstein klar: »You would perhaps give up
Phil. if you knew what it is. You want explanations instead of de-
scriptions« (zit. nach: Nedo, Einleitung zum 3. Band der Wiener
Ausgabe, S. VII).

Wittgenstein, Frazer, S. 38. Die Wahrheit ist nicht mehr einfach zu
greifen, sie ist, mit Musil gesprochen, »eben kein Kristall, den man
in die Tasche stecken kannc.

Vgl. Majetschak, Wittgensteins Denkweg, S. 286.

1937 nennt Wittgenstein das Herumspringen um ein Thema »die
einzige mir natiirliche Denkweise« (Wittgenstein, Vermischte Be-
merkungen, S. 489).

Vgl. Wittgenstein, Wittgenstein und der Wiener Kreis, S. 68.
Wittgenstein, Frazer, S. 45.

Wittgenstein, Frazer, S. 39.

Vgl. Watzka, Sagen und Zeigen, S. 145.

Im § 531 der Philosophischen Untersuchungen I vergleicht Wittgen-
stein dann das Verstehen von Poesie mit dem Verstehen eines mu-
sikalischen Themas. So wenig wie dieses ist ein Gedicht durch ein
anderes zu ersetzen. Philippe de Lara hat diese Reflektionen zu
einem musikalischen Verstehen aufgenommen und auf Wittgen-
stein selbst angewendet. Dessen Philosophie ist danach weniger ein
Reflexieren iiber Musik denn musikalisches Philosophieren (vgl.
hierzu Philippe de Lara, Wittgenstein: une philosophie musicale?,
in: Rue Descartes 39. Revue College International de Philosophie.
Wittgenstein et 1'art, Paris 2004, S. 41-55).

Die schon aus der Schule bekannte Frage: >Was will uns dieses Ge-
dicht sagen?« ist damit als ein, man kénnte sagen, Frazerscher Lap-
sus erkannt: Sie geht an der vom Standpunkt des Sagens nicht
greifbaren Eigenart der Dichtung vorbei, ignoriert ihre aisthetische
Dimension. Mit Manfred Frank konnte man im Sinne Wittgensteins
von der »semantische[n] Unbezwinglichkeit« des Ritsels >Lebenc«
sprechen, fiir welche die Poesie stehe (Manfred Frank, Wittgen-
steins Gang in die Dichtung, in: M. Frank u. G. Soldati, Wittgen-
stein. Literat und Philosoph, Pfullingen 1989, S. 8-72, S. 11).

Dass sie das gerade als Konsequenz hochreflektierter methodischer
Uberlegungen tut, zeigt, dass Wittgenstein auch in seiner Spatphase

131

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

73

74

75

132

nicht zum >Schwefler« wird, der - im Gegensatz zum dichtenden
Philosophen, welcher ans Licht bringt, was in unseren Verstandi-
gungssystemen unverstindlich bleibt - Verstehbares lediglich dun-
kel sagt (vgl. Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 11).
Bruno Latour zeichnet im Zusammenhang mit seinen Untersuchun-
gen zur Wirklichkeit der Wissenschaft den Entstehungsweg wissen-
schaftlicher Daten von der Expedition bis zum entsprechenden Be-
richt eindringlich nach. Dieser lésst sich nach Latour nicht mehr als
zweistufiger Prozess des Auffindens und dann Verwertens begrei-
fen. Vielmehr verbindet den Expeditionsbericht mit dem Raum der
Expedition, den er beschreiben soll, eine kleinteilige Kette ungezahl-
ter Transformationen, welche eine qualitative Verdnderung bewir-
ken. Die einzelnen Kettenglieder Latours, die eigentlichen Phéno-
mene, bewegen sich zwischen den einerseits durch Lokalit4t, Mate-
rialitit und Vielfalt, andererseits durch Universalitit, Standardisie-
rung und Berechnung charakterisierten Extremen. Jeder Teilschritt
der Transformationskette impliziert in Richtung der sprachlichen
Daten einen Bruch, welcher in der Formung der Materie diese zum
Zeichen werden lésst, sie also auf eine andere, eine demjenigen, der
tiber den Code verfiigt, manipulierbare Ebene hebt. Die Transfor-
mation in sprachliche und letztlich exakte wissenschaftliche Daten
macht Welt mithin verfiigbar (vgl. Bruno Latour, Die Hoffnung der
Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft,
Frankfurt am Main 2000).

Welt/Wirklichkeit haben hier bereits eine deutlich andere Konnota-
tion als im Tractatus. Sie verweisen nun in ihrer unspezifischen,
undefinierten Art als gegeneinander willkiirlich austauschbare
Aquivalente auf die eben nicht scharf eingrenzbare, dem Menschen
immer nur partikuldr zugéangliche Vielfiltigkeit des Rahmens, der
diese Zugidnglichkeit fiir unterschiedliche Menschen doch erst mog-
lich macht. In mancher Hinsicht kénnen sie als Synonym fiir Reali-
tdt in dem im Tractatus-Kapitel definierten Sinn verstanden werden.
Die unter Bezug auf Latour beschriebene Transformation ist nun
nicht einfach als Verlustgeschichte gedacht. Vielmehr ist der anzu-
erkennende Gewinn wissenschaftlichen Arbeitens deutlich hervor-
zuheben: Auf ihm basiert der Grofsiteil dessen, was legitimerweise
zu den kulturellen Errungenschaften der heutigen Zeit gezihlt
wird. Das Problem entsteht erst, wenn die Reichweite nicht mitbe-
dacht wird, wenn Wissenschaft zum Weltbild wird. Denn das
»Unternehmen wissenschaftlicher Weltorientierung ist eben eine
besondere >Mafinahme« aufgekldrter Vernunft (eines aufgeklirten
Umgangs mit unserer Welt), ergriffen im Blick auf das wissenschaft-

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

76

77

78

79

liche Interesse allgemein verfiigbarer Naturorientierung« (Friedrich
Kambartel, Wittgensteins spéte Philosophie. Zur Vollendung von
Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufkldrung, in: Ders., Philoso-
phie der humanen Welt. Abhandlungen, Frankfurt am Main 1989, S.
146-159, S. 150). Die im Sinne Kambartels humane Welt ist hierin
nicht begriffen.

So mufs man noch iiber die Deutung Majetschaks in: Wittgensteins
Denkweg, S. 286, hinausgehen. Das von Wittgenstein konstatierte
Unvermdogen ist gerade kein personlicher Mangel, der ihn letztlich
an der Fertigstellung seines in den 1930er-Jahren so intensiv ver-
folgten Buchprojektes hindert, obwohl ein Abschluss dieses Vorha-
bens potenziell moglich gewesen wire; dass Wittgenstein nach dem
Tractatus kein weiteres philosophisches Buch mehr vollenden sollte,
ist vielmehr genuine Folge der ethnologisch-poetischen Wende sei-
nes Denkens (vgl. hierzu auch Chris Bezzel, »Philosophie diirfte
man eigentlich nur dichten.«, S. 154).

Vgl. Hugo Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik. Von der
Mitte des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts,
Reinbek bei Hamburg 1985, S. 28.

Manfred Frank meint, dass der paradox angelegte Diskurs der
Spétphilosophie Wittgensteins ihn fast mit strategischer Konse-
quenz in die Lage bringt, »seine hochsten Belange nur mit poeti-
schen Mitteln an-deuten zu konnen.« Hierin sieht er den Beriih-
rungspunkt mit der Frithromantik (Frank, Wittgensteins Gang in
die Dichtung, S. 27). Tatséchlich kann Wittgensteins Oeuvre als ein
Beitrag zu der mit der Frithromantik aufkommenden Frage nach
dem Verhiltnis von Poesie und Wissenschaft gelesen werden. Dass
er allerdings an entscheidender Stelle auch tiber die Frithromantik
hinausgeht, tibersieht Frank.

Stefan Majetschak hat darauf hingewiesen, dass Franks Verstindnis
Wittgensteins als eines Romantikers dort an seine Grenzen st6f3t, wo
er versucht, auch in den Paragraphen der Philosophischen Untersu-
chungen noch Fragmente eines eigentlich Ganzen zu sehen. Das
»unsagbar >Eine< hinter der Mannigfaltigkeit der Phinomene« gibt
es bei Wittgenstein spétestens seit Beginn der 1930er-Jahre - also ge-
rade mit der »ethnologisch-poetischen Wende« - nicht mehr (Majet-
schak, Wittgensteins Denkweg, S. 284). Hiergegen hebt Majetschak
das Verstdandnis Friedrich Kambartels hervor: Die Paragraphen der
Philosophischen Untersuchungen interpretiert Kambartel als prakti-
sche Ubung, als an unterschiedlichen Gegenstinden immer wieder
aufs Neue vollzogenen Perspektivwechsel (vgl. Kambartel, Witt-
gensteins spéte Philosophie, S. 158).

133

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

80
81

82

83
84

134

Wittgenstein, Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 279.

Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, S. 30. Frank im An-
schluss an Majetschak produktiv wendend kénnte man nun sagen,
dass es Wittgenstein tatsdchlich darum geht, in der sagenden Spra-
che einen zeigenden Gegensinn zu entfesseln (Frank, Wittgensteins
Gang in die Dichtung, S. 31), indem er »diesseits der Semantik das
Bezeichnete in die Schwebe oder zum Zittern bringt«, um mit einem
solchen »Flackern der Rede [...] ihren manifesten Sinn« zu demen-
tieren (Frank, Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 32), ohne da-
mit wieder auf etwas dahinter verweisen zu wollen.

Vgl. zum Begriff >leere Transzendenz« Friedrich, Die Struktur der
modernen Lyrik, S. 61 u. S. 124.

Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, S. 16.

Arthur Rimbaud hat in den sogenannten Seher-Briefen diese auf das
Andere - von ihm das Unbekannte genannt - zielende Poesie em-
phatisch beschrieben. Der eigentliche Poet miisse zum Seher(!) wer-
den. »Es geht darum, durch ein Entgrenzen aller Sinne am Ende im
Unbekannten anzukommen« (Arthur Rimbaud, Samtliche Werke.
Franzosisch und deutsch, Frankfurt am Main 1992, S. 394). Diese
Entgrenzung aller Sinne aber bedeutet gerade die Zurticknahme der
Souverinitit des Subjekts, um das Andere zur Geltung kommen zu
lassen. »Es ist falsch, wenn einer sagt: Ich denke. Man sollte sagen:
Es denkt mich« (Rimbaud, Samtliche Werke, S. 394). »Denn Ich ist
ein anderer. Wenn Kupfer als Trompete erwacht, ist es nicht seine
Schuld. [...] Wéren die alten Schwachkopfe nicht zu einer vollig fal-
schen Vorstellung vom Ich gelangt, brauchten wir heute nicht diese
Millionen von Skeletten wegzukehren, die schon eine Ewigkeit im-
mer neue Produkte ihres bornierten Verstandes anhdufen und sich
deshalb Autoren nennen! In Griechenland, so sagte ich, waren Vers
und Klang eins mit dem Rhythmus der Tat. Spéter dann sind Musik
und Reim nur noch Spielerei, Unterhaltung. [...] die Menschen raff-
ten einen Teil dieser Friichte des Gehirns zusammen: man handelte
nach ihnen, formte Biicher daraus: das war der Gang des Fort-
schritts, da der Mensch noch nicht an sich arbeitete, er noch nicht
erwacht oder noch nicht in der Fiille seines grofSen Traumes war.
Funktiondre, gewifs, Schreiberlinge, ja: aber der Schopfer, der Autor,
der Poet - diesen Menschen hat es nie gegeben!« (Rimbaud, Samtli-
che Werke, S. 395/96). Der Poet als Seher hingegen ist die grofe
Moglichkeit der Zeit. Er ist kein » Akademie-Mitglied [...] - mehr tot
als ein Fossil, er verfasst kein »Worterbuch [...], in welcher Sprache
auch immer«. Er kann das Andere als das Bewegte, das Lebendige
in der Sprache neu fruchtbar machen.

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

85 In diesem Sinne scheint mir Christine Lecerfs These zu verstehen,
dass Wittgensteins Philosophie »avant tout poesie« sei (Christine
Lecerf, Quelques feuillets de pensée dans le sac a dos de Wittgen-
stein, in: Europe. Revue littéraire mensuelle. Wittgenstein, Oktober
2004, Nr. 906, S. 3 -11, S. 5).

Sprachphilosophie und Wahrnehmung

1 Dass Wittgenstein in gewisser Weise ein »Theoretiker wider Willen«
war, gerade so unverdichtig klingende Begriffe wie der der >Um-
gangssprache« ein ausgearbeitetes Modell und keineswegs eine im
Alltag auffindbare Menge an Wortern und Sitzen bezeichnet, dar-
auf weist Gunter Gebauer gleich zu Beginn seiner Arbeit: Wortge-
brauch, Sprachbedeutung. Beitrége zu einer Theorie der Bedeutung
im Anschluss an die spidtere Philosophie Ludwig Wittgensteins,
Miinchen 1971, zu Recht hin. Auch Jaakko Hintikka betont den
»kohdrenten Grundstock an Ideen« in den Philosophischen Unter-
suchungen (Mersch, Gesprache tiber Wittgenstein, S. 145). Dass
Wittgenstein »das wirkliche Beispiel einer Methode, die uns in Be-
zug auf die reine Vernunft desillusionieren kann, ohne gleichzeitig
selber irgendetwas Theoretisches zu sagen« sei, wie Stephen Toul-
min meint, ist somit nicht ganz richtig. Vom cartesischen Traum
»ganz erlost« (Mersch, Gespréche iiber Wittgenstein, S. 74) ist weder
Wittgenstein selbst noch scheint das tiberhaupt eine reale Moglich-
keit fiir einen Philosophen zu sein.

2 Wittgensteins Sprachspielmodell macht die in der >ethnologisch-
poetischen Wende« seines Denkens vollzogene methodologische
Neuorientierung noch einmal in ihrer Eigenart deutlich. Sie lanciert
ein Philosophieren, welches in seiner Grundausrichtung gegen die
traditionelle auf Absolutheiten und Letztbegriindungen zielende
Wissenschaft gerichtet ist. Man muss Wittgenstein in dieser Hin-
sicht mit anderen, expliziten Theoretikern einer wissenschaftsprak-
tischen Erneuerung vergleichen, um die fundamentale Bedeutung
dieser Verdnderungen wiirdigen zu konnen. Nach allem bisher Ge-
sagten verwundert es wohl kaum noch, dass diese Vergleichstheo-
retiker vor allem Vertreter der Soziologie sind. Insbesondere Max
Weber und Niklas Luhmann weisen in ihren methodischen Uberle-
gungen strukturelle Ahnlichkeiten zu Wittgensteins Denken auf.
Beide versuchen vom Allgemeinen zum Konkreten zu gelangen,
beiden dient die Theorie mithin nicht als Ende, als Extrakt intensi-
ver empirischer Arbeit, sondern als Ausgangspunkt ihres Tuns.

135

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

Iy

136

Webers Ziel ist nicht das positive, allgemeine Faktum, vielmehr die
relative Differenz. Gesetze sind ihm nicht Zweck, sondern Mittel
der Erkenntnis (vgl. Max Weber, Die Objektivitit sozialwissen-
schaftlicher Erkenntnis [1904], in: Max Weber, Soziologie, Univer-
salgeschichtliche Analysen, Politik, hg. v. Johannes Winckelmann,
Stuttgart 1973, S. 200-262, S. 221). Das ist die Innovation des Weber-
schen Idealtypus: In ihm baut man eine Konstruktion, eine »Uto-
pie«, welche durch »gedankliche Steigerung bestimmter Elemente
der Wirklichkeit gewonnen ist« (Weber, Objektivitit, S. 234). Er ist
hierin weder Wirklichkeit noch eigentliche Wirklichkeit und in glei-
cher Weise kein Schema, »in welches die Wirklichkeit als Exemplar
eingeordnet werden sollte« (Weber, Objektivitit, S. 238); er findet
seine Bedeutung vielmehr als »Grenzbegriff«, an welchem Welt
»zur Verdeutlichung bestimmter bedeutsamer Bestandteile ihres
empirischen Gehaltes gemessen, mit dem sie verglichen« werden
kann (Weber, Objektivitit, S. 238/9). Gerade in den Abweichungen
der Konkreta zu dieser idealen Konstruktion realisiert sich mithin
historische Erkenntnis. Auch Niklas Luhmann sieht in der System-
theorie als Supertheorie die Moglichkeit, gerade nicht aus der Situa-
tion, aus dem Konkreten in ein Abstraktes zu fliehen, als vielmehr
vom Allgemeinen tiber die Respezifizierung des Konzepts in die Si-
tuation hineinzufinden (vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme.
Grundrifs einer allgemeinen Theorie, Frankfurt am Main 1987, S.
32).

Wittgenstein, Vorwort zum Tractatus, S. 10.

S.o0. insbesondere die Unterabschnitte 1.3-1.4 des Tractatus-Kapitels.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 240, § 6, sowie S.
255, § 31.

Etwas anders pointiert ldsst sich der hier grundlegende Gedanke
aufschlussreich von Roland Barthes her lesen. In Lektion/Lecon.
Antrittsvorlesung am College de France. Gehalten am 7. Januar
1977, Frankfurt am Main 1980, stellt auch Barthes die Unhintergeh-
barkeit der Sprache fest. »Ich kann immer nur sprechen, indem ich
aufsammle, was in der Sprache umbherliegt« (Barthes, Legon, S. 21).
Zugespitzt kommt Barthes tiber diesen Gedanken zu seinem Dik-
tum der faschistischen Sprache (vgl. Barthes, Lecon, S. 17). Der ein-
zige Ausweg scheint ihm der listige - man kénnte auch sagen: der
spielerische - Umgang mit Sprache zu sein. Diesen listigen Umgang
mit Sprache bringt Barthes mit der Literatur in Verbindung (Bart-
hes, Lecon, S. 23).

Zit nach: Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, §
1.

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

10
11

12
13
14

15

16

17

18

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 237, § 1.

Es ware tiberhaupt tiberraschend, wenn Wittgenstein ausgerechnet
einen fiir ihn so wichtigen Denker wie Augustinus in dieser Weise
einseitig abkanzeln wiirde. Augustinus war wahrscheinlich Vorbild
fur das 1929 geplante, dann aber nicht realisierte Projekt einer
Autobiographie, die Wittgenstein in erster Linie als eine Art Re-
chenschaft und Lebensbeichte dienen sollte (vgl. Monk, Wittgen-
stein, S. 303/4). Drury gegeniiber sprach Wittgenstein von den Be-
kenntnissen als dem womdoglich »ernsteste[n] Buch, das je geschrie-
ben wurde« (Drury, Bemerkungen zu einigen Gesprachen mit Witt-
genstein, S. 133) und v. Wright meint sogar generell eine signifikan-
te Ahnlichkeit des Philosophierens zwischen Wittgenstein und dem
Kirchenvater feststellen zu kénnen (vgl. v. Wright, Ludwig Witt-
genstein: eine biographische Skizze, S. 43).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 3.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 238, § 2.

Vgl. das von Wittgenstein in: Philosophische Untersuchungen I, S.
238, § 2 gebrachte Beispiel vom Bauenden A und seinem Gehilfen B.
,Verstindigung am Bauc ist hier immer auf das Primitivmodell von
Sprache aus § 2 der Philosophischen Untersuchungen I bezogen.
Dass es auch in dieser Umgebung wesentlich komplexere Sprach-
spiele geben kann, ist klar.

In Wittgensteinscher Terminologie konnte man sagen: Man muss
die Zwischenglieder suchen, will man das Gesetz verstehen.

Diese Nachtraglichkeit ist Augustinus bewusst, wenn er selbst be-
tont, dass sein eigentliches >Zur-Sprache-kommens, der Schritt aus
dem Nichtsprachlichen in den Bereich der Sprache als ein eben noch
nicht sprachlich strukturierter Vorgang auch auflerhalb seiner Erin-
nerung liege; »..wie ich sprechen lernte, erfuhr ich erst spéter.«
(Augustinus, Bekenntnisse 1/13, hg. v. K. Flasch u. B. Mojsisch,
Stuttgart 2000, S. 41). Die von Augustinus gelieferte Erkldrung des
Spracherwerbs ist also auch ihm selbst nach nur von der Position
eines Sprache habenden Menschen aus moglich. Methodisch pro-
blematisch wird das fiir Augustinus selbst aber noch nicht.

So hat Monk recht, wenn er meint, dass Wittgenstein Augustinus
nicht einfach als eine Theorie widerlegen will. Monk erkennt, dass
der Text aus den Bekenntnissen ein Bild malt, anstatt nur Thesen zu
formulieren (vgl. Monk, Wittgenstein, S. 388). Allerdings sieht Witt-
genstein nicht im Bild selbst das Problem, sondern eben in dessen
Ausdeutung durch den Kirchenvater. Dass die in den Philosophi-

137

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

19
20
21
22

23

schen Untersuchungen folgenden Paragraphen gerade unter der
zwar impliziten, aber doch deutlich sichtbaren positiven Bezug-
nahme auf den Augustinus-Text die Sprachspielvorstellung entwi-
ckeln, iibersieht Monk.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.

Schon mit dem zweiten Paragraphen der Philosophischen Untersu-
chungen ist >Sprache« in diesem neuen Horizont zu denken.

Es ist gerade die Frage nach der Beschaffenheit des Lernens, welche
in den Bekenntnissen eine grundlegende >Familiendhnlichkeit< des
Denkens zwischen Augustinus und Wittgenstein erkennen lsst, die
jenseits einer eindeutigen Parallele oder direkten Beeinflussung
aufzufinden ist. Und es ist diese >Familiendhnlichkeit«, welche Witt-
gensteins spezielle Lektiire des Abschnitts iiber den Spracherwerb,
seinen ganz eigenen Anschluss an den Text des Kirchenvaters auch
grundlegend mit dem augustinischen Denken vereinbar macht.
Zunichst meint man Augustinus der Wittgensteinschen Philosophie
weit entfernt: Die Vorstellung innerer Bilder, welche iiber Ahnlich-
keit die dufiere Dingwelt im Innern des Menschen, vor seiner Seele,
représentieren, scheint noch nicht einmal nur fiir seine Sprachtheo-
rie, sondern in viel grundlegenderem Sinne fiir seine Vorstellung
des menschlichen Weltverhaltnisses tiberhaupt zum Angelpunkt zu
werden. Das Gedichtnis, welches in den Bekenntnissen umfassend
als Arbeitsplatz und Aufenthaltsort des menschlichen, reflexiven
Geistes gezeichnet wird, ist das grofie Archiv dieser Bilder, die in
jedem Moment durch die Sinnesoffnungen des menschlichen Leibes
in diesen eindringen und, im Gedéchtnis nun einmal archiviert,
dem Denken unbegrenzt und aller umweltlicher Einfliisse enthoben
zur Verfiigung stehen (vgl. Augustinus, Bekenntnisse X/8, S. 259).
Ein Universum der Ahnlichkeit, eine gedoppelte Realitit, welche
den Bezug zur Welt iiber die Abgleichung der Bilder mit den Din-
gen ermoglicht. Die »Felder und weiten Lagerhallen meines Ge-
déchtnisses«, in welchen jedes Bild seinen Platz findet und in wel-
chem dem erinnernden Geist jedes Bild jederzeit zuganglich ist - so-
fern er sich erinnert, das Bild nicht vergessen ist (vgl. Augustinus,
Bekenntnisse X/8, S. 259). Was aber bedeutet >Erinnern«< in diesem
Fall, wenn nicht das Auffinden eines bestimmten Bildes im Ge-
déchtnisarchiv, was >Vergessen, wenn nicht das Nicht-mehr-
Auffinden desselben? Um sich im Augustinischen Sinn zu erinnern,
muss man den Weg zum Standort des zu erinnernden Bildes im
endlosen Gebidude des eigenen Gedichtnisses finden. Um sich zu

138

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

24

erinnern, muss man also zunéchst den Weg im Gedéchtnisarchiv er-
innern.

So aber hat sich, wie Wittgenstein, auch Augustinus mindestens
implizit an entscheidender Stelle seiner Philosophie mit einem cir-
culus vitiosus auseinanderzusetzen: Die Erkldrung des Phdnomens
mit Hilfe seiner Dopplung miindet in einen endlosen Regress. Und
es scheint nicht zufillig, dass sich der erste Hinweis auf eine Losung
auch in den Bekenntnissen im Zusammenhang mit der Frage >Was
heifit Lernen?« findet. Der Prozess des Lernens ist bei Augustinus
das Sammeln und Ordnen der Vorstellungen »so dass das Gedéacht-
nis sie, die zuvor zersprengt und unbeachtet in ihm verborgen la-
gen, gewissermaflen in die Hand bekommt und sie dem eingeiibten
geistigen Blick [intentio] leicht entgegenkommen« (Augustinus, Be-
kenntnisse X/11, S. 264). Dieses Einiiben heifst »,Lernen< und >Wis-
sen« (Augustinus, Bekenntnisse X/11, S. 264). Das Gedéchtnis,
welches mir das Auffinden meiner Vorstellungsbilder iiberhaupt
erst ermoglicht, die Erinnerung an den Weg, welcher mich zum
Standort des zu erinnernden Vorstellungsbildes im Gedéchtnis-
archiv fiihrt, ist also letztlich Wiederholung. Es ist Einiibung. Auch
bei Augustinus vermeidet letztendlich eine Praxis den unendlichen
Regress, in welchem ein Vorstellungsbild nur durch ein weiteres er-
innert werden kénnte. An deren Stelle tritt bei der Orientierung des
Geistes im Gedéchtnis selbst ein in der Orientierung enthaltenes, ein
operatives Wissen des richtigen Weges.

Gunter Gebauer hat bereits 1971 die Funktionsweise dieses initiato-
rischen Lernens in Wittgensteins Spéatphilosophie detailliert ausge-
arbeitet: Mit Hilfe der Begriffe >Komplex der Einfiihrungs, >Einfiih-
rungssituation« und >Anwendungssituation< wird die Moglichkeit
eines Lernens auch nicht-ostensiv lehrbarer Worter durch Einiibung
systematisiert. Im >Komplex der Einfithrung« wird ein Ausschnitt
der Lehrer und Schiiler gemeinsamen Situation genormt und durch
Nachahmung inkorporiert. Dieses inkorporierte Wissen kann nun
in der >Anwendungssituation« paradigmengerecht, also sprach-
spielkonform umgesetzt werden (vgl. Gebauer, Wortgebrauch,
Sprachbedeutung, insbesondere die Kapitel 2.1-2.3).

In Bezug auf Wittgenstein selbst meint v. Wright, dass es beinahe
unmoglich war, von ihm zu lernen, ohne ihn bis in die Mimik hin-
ein zu imitieren (v. Wright, Ludwig Wittgenstein: eine biographi-
sche Skizze, S. 41), und Fania Pascal schreibt, dass sein Eindruck auf
manche Leute »hinsichtlich Charakter und Redeweise« so grof3 ge-
wesen sei, dass man »ihn noch zehn Jahre nach seinem Tod an
einem neuen Bekannten, der kein Philosoph war,« wiedererkennen

139

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

25

26
27

28

29

30
31
32
33

34
35

140

konnte (Fania Pascal, Meine Erinnerungen an Wittgenstein, in:
Rhees, Portrits und Gespriche, S. 35 - 83, S. 50).

Vgl. Meredith Williams, The philosophical significance of learning
in the later Wittgenstein, in: Dies., Wittgenstein, Mind and Mean-
ing. Toward a social conception of mind, London/New York 1999,
S.188 - 215, S. 189.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 241, § 5.
Wittgenstein, Vorwort zu den >Philosophischen Untersuchungens,
S. 232.

In diesem Sinne meint auch Jirgen Habermas: »Die gelingende
Teilnahme ist das einzige Kriterium der Triftigkeit seines [des Spie-
lers, FG] Verstindnisses« (Jiirgen Habermas, Sprachspiel, Intention
und Bedeutung. Zu Motiven bei Sellars und Wittgenstein, in: R.
Wiggershaus (Hg), Sprachanalyse und Soziologie. Die sozialwissen-
schaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphilosophie, Frank-
furt am Main 1975, S. 319-340, S. 329). Sprache findet ihren Anfang
und ihr Ende im Rahmen des Sprachspielkonzepts in der Tat (vgl.
Monk, Wittgenstein, S. 327).

Dass dieser »alltdgliche Gebrauch« von Wittgenstein selbst wieder
als Modell erarbeitet wird, in gewisser Hinsicht also artifiziell ist,
muss betont werden, um ihn nicht einfach mystifizierend als vollig
theoriefreien Denker - eine Contradictio in adjecto auch nach Witt-
genstein selbst - zu stilisieren (vgl. hierzu Gebauer, Wortgebrauch,
Sprachbedeutung, S. 13). Die Verdnderung, das Neue des Witt-
gensteinschen Ansatzes wird dadurch nicht weniger grundlegend.
Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 250, § 23.
Hierin besteht letztlich auch die Familiendhnlichkeit, welche Spiele
als Spiele erkennbar macht (vgl. Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen I, S. 278, § 67).

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 240, § 6.
Wittgenstein spricht im § 5 der Philosophischen Untersuchungen I
davon, dass das Lehren der Sprache im Rahmen des Zur-Sprache-
Kommens des Kindes »kein Erkldren, sondern ein Abrichten« sei.
Dieser Begriff muss von Wittgensteins Fragehorizont her gelesen
werden. Er ist nicht einfach negativ zu verstehen. Vielmehr verweist
er auf das eben nicht durch Explikation, sondern nur durch gesteu-
erte Eintibung zu erlernende operative Wissen, welches Sprachspie-
le ermoglicht. Wittgenstein hebt so hervor, dass auch »Befehlen,
fragen, erzihlen, plauschen [...] zu unserer Naturgeschichte« geho-
ren, wie es zur Naturgeschichte der Tiere gehort, dass sie eben nicht

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

36

sprechen. Eine Erklarung wie diejenige, dass Menschen sprechen,
weil sie denken, bzw. Tiere nicht sprechen, weil sie nicht denken,
greift zu kurz (Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S.
251, § 25).

Recht niichtern formuliert Wittgenstein, was Friedrich Nietzsche
nicht weniger elaboriert, aber deutlich polemischer in der zweiten
Abhandlung seiner Genealogie der Moral schreibt: Die genuin
menschlichen Merkmale - bei Nietzsche insbesondere das Gewissen
- sind Folge eines Prozesses der Ziichtung des Menschen, in wel-
chem ihm insbesondere die sittlichen Vorstellungen mit scharfsten
Mitteln »leibhaft« gemacht werden (Friedrich Nietzsche, Zur Ge-
nealogie der Moral, in: KSA Bd 5, S. 245 - 412, S. 293). Was hiufig
als per se menschlich erscheint, ist Folge sozialisierender Abrich-
tung.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 351, § 219. Die
weite und wichtige Diskussion der Frage nach dem Charakter des
Wittgensteinschen Regelfolgens und der damit zusammenhéangen-
den Begriffe und Probleme der Privatsprache, der Kriterien und
Paradigmen kann an dieser Stelle nicht nachgezeichnet werden. Al-
lerdings scheint es so, dass sich die Brisanz des Themas haufig ge-
rade daraus ergibt, dass die Konsequenz, mit welcher Wittgenstein
Sprachwissen in den Philosophischen Untersuchungen als nichtre-
flexives, operatives Wissen entwickelt und ernst nimmt, nicht mit-
gegangen wird. So treffen Saul Kripkes Uberlegungen zum Paradox
des Regelfolgens - bei aller Richtigkeit einzelner Analyseschritte -
Wittgensteins Ideen letztlich nicht, wenn sie bei diesem die Erfin-
dung eines neuen, radikalen Skeptizismus zu erkennen meinen.
Zwar ist es richtig, dass mit Wittgenstein kein endgiiltiges Krite-
rium zu denken ist, welches den Unterschied zwischen tatsdchli-
chem Regelfolgen und lediglich Regelfolgen-Meinen klarmachen
konnte. Auf dieser Basis Wittgenstein aber als Skeptizisten zu ver-
stehen, fithrt in die Irre. Nicht zuletzt in »Uber Gewissheit« macht
dieser in Abgrenzung zu G.E. Moore klar, dass er trotz seiner Ab-
lehnung einer Letztbegriindungsannahme nicht einfach den Zweifel
an deren Stelle setzt (vgl. Ludwig Wittgenstein, Uber Gewissheit, in:
WA Bd. §, S. 113 - 257, S. 163, § 219). Vielmehr wird in den §§ 199,
201 und 202 der Philosophischen Untersuchungen deutlich, dass es
das Paradox des Regelfolgens nicht geben kann, weil wir eben keine
Basis haben, von der aus wir bezweifeln konnten, tatsidchlich einer
Regel zu folgen. Das >Paradox Wittgensteins« ist so eher ein >Para-
dox Kripkes« (vgl. Jacques Bouveresse, Was ist eine Regel?, in: G.
Gebauer/Chr. Wulf (Hg), Praxis und Asthetik. Neue Perspektiven

141

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

37
38

39
40

142

im Denken Pierre Bourdieus, Frankfurt am Main 1992, S. 41-56, S.
42). Nach Wittgenstein aber handelt man, gehen die Griinde fiir die
Art des Regelfolgens aus, einfach »ohne Griinde« (Wittgenstein,
Philosophische Untersuchungen I, S. 349, § 211). In diesem Grund-
losen Handeln zeigt sich das operative Wissen.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 311, § 142.
Die Parallele zwischen Wittgensteins Philosophie und dem soziolo-
gisch-ethnologischen Denken kann auch hier fortgefiihrt werden
und die aufgezeigte Problematik des Sprachspielkonzepts prizisie-
ren. Die soziologische Neuerung betrifft die Frage nach der Freiheit
des Menschen: Inwiefern ist es dem Einzelnen moglich, sein Tun
frei zu bestimmen. Seit Comte und dann mit dem auch akademisch-
institutionellen Aufkommen der Soziologie seit Durkheim entwi-
ckelt sich insbesondere in Frankreich ein soziologisches Denken,
welches die Handlungen des Individuums als in den gesellschaftli-
chen Strukturen bedingt, wenn nicht durch diese bestimmt auffasst.
Versteht man das Tun des Einzelnen nun tatsichlich als durch die
Gesellschaft determiniert, so ergibt sich das >soziologische Pro-
blemg¢ in der synchronen Perspektive noch unerkannt, wird es mit
der diachronen Betrachtung der Entwicklung von Gesellschaft viru-
lent: Wie konnen sich Gesellschaften wandeln, wenn jedes Tun
durch vom Einzelnen nicht beeinflussbare Strukturen vollstindig
bestimmt ist? Die Schwierigkeit ist somit strukturell identisch mit
der bei Wittgenstein festgestellten. Aber noch fiir einen soziologisch
inspirierten Philosophen wie Foucault bleibt sie das Problem: Den
Ubergang von einer Ordnung der Dinge zur néchsten kann er nicht
anders als iiber Epochenbriiche erkldren. Erst Bourdieu scheint ein
Denkmodell gefunden zu haben, welches die Moglichkeit des Wan-
dels der >Feldstrukturen< durch das >Habituskonzept<« impliziert
(s.u.).

Bouveresse, Poesie und Prosa, S. 37.

Regeln bestimmen nicht kausal den Ubergang zur Praxis, vielmehr
werden sie von dieser bestimmt, steht die »Praxis [...] vor dem Kal-
kiil, das sie hitte erkldren sollen«, wie Heinz Brunner formuliert
(Heinz Brunner, Vom Nutzen des Scheiterns. Eine literaturwissen-
schaftliche Interpretation von L. Wittgensteins Philosophischen
Untersuchungen, Bern 1985, S. 171). Man kann die von Jacques
Bouveresse an Bourdieu festgestellte Sensibilitdt fiir die Konfusio-
nen zweier Regelbegriffe auch bei Wittgenstein finden: die tatsich-
lich praxislenkende darf nicht mit der Regel als erkldrende Hypo-
these verwechselt werden (vgl. Bouveresse, Was ist eine Regel?, S.
42/43).

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

41
42

43
44

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 288, § 85.
Wittgensteins Regel verbindet so - avant la lettre - das Prinzip der
Iterativitat mit dem der Iterabilitdt: Schafft Iterativitit als Moglich-
keit der eintibenden Wiederholung die Verlasslichkeit, welche das
Sprachspiel eigentlich erst sichert, ist jede Wiederholung zugleich
der Ursprung von Veridnderung.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 287, § 83.

Dieser nun denkbare stindige Fluss der Regeln, der Strukturen,
welche das Handeln des Einzelnen bestimmen, hierin aber nicht nur
umgesetzt, sondern zugleich auch festgelegt werden, kann als eine
Losung des soziologischen Problems im Rahmen des Sprachspiel-
konzepts Wittgensteins betrachtet werden, wie sie in der Soziologie
selbst ihre beste Parallele wohl im Habitus-Konzept Bourdieus fin-
det. Bourdieu gibt den globalen Gesellschaftsbegriff zugunsten der
empirischen Erforschung des Sozialen in den spezialisierten Teilbe-
reichen einer ausdifferenzierten Gesellschaft, den autonomisierten
Feldern auf. >Feld« ist dabei nicht nur territorial, sondern auch als
Macht- und Kampffeld zu denken, man konnte es in gewisser Hin-
sicht mit Wittgensteins Sprachspiel, mit der Lebensform paralleli-
sieren. In diesen Feldern bewegen sich die Individuen als Akteure
(Agents) weder vollkommen selbstbestimmt noch voéllig determi-
niert. Vielmehr entwickelt Bourdieu den Habitusbegriff als Mog-
lichkeit der Uberwindung einer solch starren Antinomie: Im Laufe
der Sozialisierung, also abhingig vom jeweiligen Feld, werden kol-
lektiv bestimmte Verhaltensweisen als eine Art >zweiter Natur« in-
korporiert. Im Rahmen dieser kollektiv bestimmten Verhaltenswei-
sen stehen dem jeweiligen Akteur aber unterschiedliche Hand-
lungsoptionen offen. Das Ergreifen einer dieser Handlungsoptionen
im konkreten Handeln eines Akteurs wirkt sich dann erneut auf die
Feldstrukturen aus, welche wiederum den Habitus bestimmen. Die-
ses dynamische Wechselspiel erfordert ein das Denken in absoluten
Oppositionen ersetzendes relationelles Denken. So entwickelt Bour-
dieu ein dynamisches soziologisches Modell, welches es erlaubt, der
starren Opposition Individuum-Gesellschaft, der Vorstellung eines
einseitigen sozialen Zwangs zu entkommen und Wandel zu denken
(vgl. zu Bourdieus Theorie des Feldes insbesondere den zweiten
Teil von: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literari-
schen Feldes, iibers. v. B. Schwibs u. A. Russer, Frankfurt am Main
2001, sowie zum Habituskonzept seinen Aufsatz: Der Habitus als
Vermittlung zwischen Struktur und Praxis, in: Pierre Bourdieu, Zur
Soziologie der symbolischen Formen, iibers. v. W. Fietkau, Frank-
furt am Main 2002, S. 125-158).

143

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

45

46
47

48

49
50
51

Evolutionédr nicht im darwinistischen Sinne verstanden. Es geht
nicht um Entwicklung mit dem Ziel immer hoherer, komplexerer
Arten von Sprachspielen, sondern um die Anpassung an den jewei-
ligen Kontext. Das kann ein primitives Sprachspiel zur Folge haben,
selbst wenn die Sprecher in anderen Kontexten durchaus in der La-
ge sind, komplexere Spiele zu spielen. Evolutionédr meint somit, wie
im systemtheoretischen Zusammenhang, dass Verdanderung nur
durch Anschlusshandlungen, also gebunden an Vorgingeropera-
tionen des Systems und eben nicht von diesem gelost, vollig frei zu-
stande kommt.

Vgl. Lalla, Solipsismus bei Ludwig Wittgenstein, S. 92.

Die Parallele zu den autopoetischen Systemen bei Luhmann ist evi-
dent. Ohne das Sprachspielkonzept in eine Systemtheorie umdeuten
zu wollen, ist es durchaus hilfreich, Wittgenstein auch von deren
Ideen her kommend zu lesen. Umgekehrt wire es auch an der Zeit,
der nirgends explizit gemachten Beeinflussung Luhmanns insbe-
sondere durch die Ideen der Philosophischen Untersuchungen
nachzugehen. Luhmann selbst hat die Klirung dieser Zusammen-
hénge allerdings nicht gerade leicht gemacht. Eine der seltenen Stel-
len, an welcher sich Luhmann direkt auf Wittgenstein bezieht, ist
ein Zitat aus dem Tractatus zum Mystischen, welches wenig pro-
duktiv als ein weiteres Beispiel in eine lange Reihe gegeniiber >der
Welt< hilflosen, kapitulierenden philosophischen Positionen gestellt
wird (vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft,
Frankfurt am Main 1997, S. 147). Es scheint fast so, als ob Luhmann
eine entscheidende Quelle und Inspiration seines Denkens im Dun-
keln lassen méchte.

Wir haben hier im Grunde das modifizierte soziologische Problem:
Nicht mehr der einseitige Determinismus muss durch ein modifi-
ziertes Theoriemodell umgangen werden; diese Gefahr ist iiber die
Verabschiedung einer absoluten Regel zugunsten einer relationalen
Regelmafiigkeit, im >as we go along« tiberwunden. Nun geht es dar-
um, den Spielraum, welchen der Einzelne tatsdchlich hat, seine
Moglichkeiten, die Evolution des Sprachspiels zu beeinflussen, ni-
her zu untersuchen.

Vgl. Wittgenstein, Blaues Buch, S. 27.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 239, § 5.
Natiirlich kann man sich vorstellen, einem in Sprachspielen vollig
Unerfahrenen eine Rolle eines ganz bestimmten Stiicks durch ein-
tibendes Lehren beizubringen; er konnte somit mit der Erfahrung
nur eines einzigen Sprachspiels Theater spielen. Das ist in diesem
Kontext aber nicht gemeint: das Sprachspiel >Theater-Spielen« ist

144

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

52
53
54
55
56
57

58

59

nicht die Auffithrung eines einzigen Stiicks, sondern die Lebens-
form Theaterspielen, mithin also die Moglichkeit, Stiicke - welcher
Art auch immer - zu spielen.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 310, § 141.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 308, § 139.

Vgl. Stanley Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewohnlichen und an-
dere philosophische Essays, hg. v. Davide Sparti und Espen Ham-
mer, Frankfurt am Main 2002, S. 211.

Vgl. Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewdhnlichen, S. 206. Weil »die
Sprache, mit der wir uns in unserer Lebenswelt bewegen, (in ihren
wesentlichen Teilen) nicht durch feste Regeln, welche uns als ein si-
tuationsabhingiges Wissen oder Konnen verfiigbar wiren, sondern
paradigmatisch bestimmt« ist, gibt es diese Moglichkeit der Projek-
tion. Die mit der Initiation in das Sprachspiel inkorporierten Para-
digmen legen »die Richtung gewissermafien offentlich fest, in die
wir mit der Sprache gehen konnen (diirfen). Sie lassen allerdings
zugleich Raum fiir das Maf sprachlicher Erfindung, auf welches wir
nicht verzichten kénnen«, wenn wir auch in unbekannten Situatio-
nen erfolgreich sprachlich operieren sollen (Kambartel, Wittgen-
steins spdte Philosophie, S. 157). Der Fahigkeit zu projizieren bzw.
mit Projektionen umzugehen, liegt mithin eine Erfahrung zugrunde,
die tiber primitive Sprachspiele hinaus um die prinzipielle Kontext-
gebundenheit von Worten weif$, mithin neue Aspekte in neuen Si-
tuationen rezipieren kann. Diese Fiahigkeit ist die Fahigkeit, Bedeu-
tung zu erleben. >Erlebenc ist bei Wittgenstein bewusst gemeint (vgl.
Gianfranco Soldati, Erlebnis und Bedeutung, in: Ders. u.a., in: Man-
fred Frank/Gianfranco Soldati, Wittgenstein. Literat und Philosoph,
Pfullingen 1989, S. 73-141, S. 85), also der Moment, in dem ich tat-
sédchlich etwas als etwas erlebe. Gerade weil dieses Etwas-als-etwas-
erleben aber nur auf Basis der durch die Erfahrung verschiedenster
Sprachspiele inkorporierten Paradigmen moglich ist, ist auch die
Betonung des Bedeutungserlebens im zweiten Teil der Philosophi-
schen Untersuchungen kein »Riickfall in mentalistische Bedeu-
tungstheorien« (Oliver R. Scholz, Wie schlimm ist Bedeutungs-
blindheit? Zur Kernfrage von PU Il xi, in: E. v. Savigny/O. R. Scholz
(Hg), Wittgenstein tiber die Seele, Frankfurt am Main 1995, S. 213-
232,S. 231).

So unterscheidet sich eben das Fremdsprachenlernen vom Zur-
Sprache-Kommen des Kindes. Zugleich funktioniert aber auch noch

145

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

60

61

62

63
64

146

das Sprachspiel des Ubersetzens nicht iiber absolute Bedeutungen,
die lexikalisch fixiert werden konnen, sondern tiber die Projektion
des Wortgebrauchs aus einer kulturell gebundenen Sprache in eine
andere. »Die ganze Unendliche Aufgabe des Ubersetzens« (Klaus
Reichert) sowie die unendliche Diskussion dariiber findet ihren
Ausgangspunkt in dieser Differenzierung.

Die >lebendige Metapher« soll im Folgenden als Paradigma einer be-
stimmten Form von Kreativitdt aufgefasst werden, nicht als literari-
sches Stilmittel.

Hans Georg Coenen, Analogie und Metapher. Grundlegung einer
Theorie der bildlichen Rede, Berlin 2002, S. 63. Auch Donald David-
son hebt die UnregelméBiigkeit der Metaphernbildung hervor her-
vor: »Es gibt keine Vorschriften fiir das Bilden von Metaphern [...];
es gibt keine Metaphernprobe« (vgl. Donald Davidson, Was Meta-
phern bedeuten (1978), in: Anselm Haverkamp (Hg), Die paradoxe
Metapher, Frankfurt am Main 1998, S. S. 49 - 75, S. 49).

In seinen Harvard-Vorlesungen von 1967/68 spiirt Jorge Luis Bor-
ges in wunderbar antitheoretischem Duktus dem Phénomen Meta-
pher nach. Ausgangspunkt ist ihm die Feststellung, dass obwohl es
unendlich viele Moglichkeiten zur Metaphernbildung gibt, die
wirklich gebrauchten doch scheinbar immer wieder die gleichen
sind. Tatséchlich lassen sich einige Standardmuster - das Flieflen
der Zeit, das Leben als Traum - herausarbeiten, die dominieren.
Man meint eine Technik der Metaphernbildung entdeckt zu haben,
die sehr wohl nach Regelmifiigkeiten strukturiert ist. In der selbst
schon dichterisch sensiblen Beobachtung der konkreten Metaphern
durch Borges aber wird die unvergleichliche Einzigartigkeit jenseits
des Analysierbaren einer jeden dann doch evident. Das lakonisch
formulierte Ergebnis - »Sooft das Muster verwendet wird, haben
wir eine andere Variante« - ist fundamental: was die Metapher
ausmacht, ist nicht ihre Identitit, sondern das Nichtidentische in ihr
(vgl. Jorge Luis Borges, Das Handwerk des Dichters, Miin-
chen/Wien 2002, S. 35).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, S. 352, § 227.
Die tote Metapher, die Metapher als rhetorisches Ornament soll an
dieser Stelle, wie schon gesagt, nicht weiter interessieren. Es geht
um die »>lebendige Metapher<, wie sie Paul Ricoeur konzipiert (vgl.
La métaphore vive, Paris 1975) bzw. die >gute Metapher<, von der
Martin Seel spricht (vgl. Martin Seel, Am Beispiel der Metapher.
Zum Verhiltnis von buchstéblicher und figiirlicher Rede, in: Inten-
tionalitdt und Verstehen, hg. v. Forum fiir Philosophie Bad Hom-
burg, Frankfurt am Main 1990, S. 237-272). Dabei ist gerade die sich

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

65

66

67

68

69
70

keiner Semiotisierung beugende Spannung der Metapher, nicht eine
lediglich stellvertretende Bildlichkeit wichtig. Diese Spannung wird
in Nelson Goodmans Beschreibung der Metapher als »Affire zwi-
schen einem Pradikat mit Vergangenheit und einem Gegenstand,
der sich unter Protest hingibt« (vgl. Goodman, Sprachen der Kunst,
S. 74) sehr schon deutlich.

Vgl. u.a. Ricoeur, La métaphore vive, S. 376, wo er von einem »choc
sémantique« spricht.

Cavell betont, dass die Projektion durchaus noch nicht unnatiirlich
ist (vgl. Cavell, Die Unheimlichkeit des Gewohnlichen, S. 215).

Dass bei Wittgenstein eine ausformulierte Metapherntheorie nicht
zu finden ist, bedeutet nicht, dass dieses Thema im Zusammenhang
seiner Philosophie irrelevant wére. »It seems clear that Wittgenstein
had no explicit theory of metaphor. It is just as clear, however, that
his writings contain an implicit view of the nature and significance
of metaphorical speech«, meint Jerry H. Gill. Diese implizite Sicht-
weise will Gill anhand einer »examination of Wittgenstein's emp-
loyment of metaphor« herausarbeiten (Jerry H. Gill, Wittgenstein
and Metaphor, Washington 1981, S. 149). Im Folgenden sollen zu-
néchst die in Wittgensteins Uberlegungen zum Aspektsehen durch-
aus auffindbaren theoretisierbaren Ideen zur Metaphernproblema-
tik zusammengestellt werden.

Auf die Problematik, umstandslos von einem zweiten Teil der Phi-
losophischen Untersuchungen zu sprechen, hat Oliver R. Scholz
hingewiesen (vgl. Oliver R. Scholz, Zum Status von Teil II der >Phi-
losophischen Untersuchungens, in: v. Savigny/Scholz (Hg), Witt-
genstein iiber die Seele, S. 24-40). Zwar kann auch er den Status der
in der Werkausgabe an die Paragraphen des ersten Teils anschlie-
Benden 14 Teilstiicke nicht eindeutig klaren; die »naive Zuversichtc,
mit welcher diese aber allzu hiufig einfach als »ausgereiftes Werk,
und als mit zu den PU 1-693 gehorige Untersuchungen« behandelt
werden, werde bei genauerem Hinsehen mindestens erschiittert
(Scholz, Zum Status von Teil II der >Philosophischen Untersuchun-
gens, S. 40). Ihre editorische Entscheidung, die Texte in dieser Weise
zu kombinieren, konnen die Herausgeber der Philosophischen
Untersuchungen, Anscombe und Rhees, nicht gut begriinden. Da
diese Frage die hier entwickelten Gedanken aber weder stiitzt noch
gegen sie spricht, soll dem tatsédchlichen Status der im Folgenden
interpretierten Textstellen nicht weiter nachgegangen werden.
Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 518.

Bezzel spricht vom statischen Sehen, dem er das Sehen als Hand-
lung gegeniiberstellt (Bezzel, Aspektwechsel, S. 74/75.

147

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

71

72

73

74

75

76
77

148

Der Gesichtsraum kann bei Wittgenstein mit dem Wahrnehmungs-
raum gleichgesetzt werden (vgl. Chris Bezzel, Gesichtsraum. Zu
Wittgensteins Wahrnehmungstheorie, in: Kodikas/Code. Ars Se-
miotica, V. 22 (1999) Nr. 3-4, S. 277-286, S. 279, sowie Gmiir, Asthe-
tik bei Wittgenstein, S. 256).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 543.

Im Rahmen des Entwurfs seiner allgemeinen Systemtheorie hat Ni-
klas Luhmann diesen Zusammenhang detailliert beschrieben (vgl.
insbesondere: Niklas Luhmann, Die Wissenschaft der Gesellschaft,
Frankfurt am Main 1998, Kapitel 2: Beobachten).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 520. Witt-
genstein hat diese Figur bei Jastrow, Fact and Fable in Psychology
gefunden. Der Anlass zu den in den Philosophischen Untersuchun-
gen II angestellten Uberlegungen war allerdings wohl die Ausein-
andersetzung mit dem Buch Kohlers »Gestalt Psychology« von
1929. Wittgenstein nimmt die gegen das behavioristische Reiz-
Reaktionsschema gerichteten Gedanken Kohlers auf und grenzt sich
zugleich gegen sie ab. Insbesondere kritisiert er dessen Auffassung,
Organisation sei - wie die Farben und Formen - ein Attribut der
Gestalt. Damit werde letztere zum inneren Objekt. Die bei Kohler
sich hieraus ergebende Rede von zwei visuellen Realitidten lehnt
Wittgenstein ab. Gegen sie ist seine hiufig nur in paradoxen Formu-
lierungen mogliche Beschreibung des Phianomens >Aspektwechsel«
gerichtet (vgl zur Auseinandersetzung Wittgensteins mit der Ge-
staltpsychologie Monk, Wittgenstein, S. 539-544, sowie Gmiir, As-
thetik bei Wittgenstein, S. 256).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 528. Witt-
genstein unterscheidet zwischen einem Hasen und einem Bild-
gegenstand >Hase«, dem Bildhasen (vgl. Wittgenstein, Philosophi-
sche Untersuchungen II, S. 520). An dieser Stelle kann das der Ein-
fachheit halber tibergangen werden.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 518.

Wenn an dieser Stelle vom >reinen Sehen« gesprochen wird, ist dies
lediglich als Analysebegriff zu verstehen. Das >reine Sehenc ist keine
mogliche Perzeptionsform, weil in ihm keine Ganzheiten ausgebil-
det werden konnten, sich somit alles in nicht mehr perzipierbare
Komplexitit auflosen wiirde. Wittgenstein selbst hebt die Verqui-
ckung von Sehen und Denken so nicht zuletzt deshalb hervor
(Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 549), um zu
zeigen, dass es die reine Wahrnehmung nicht gibt (Gmiir, Asthetik
bei Wittgenstein, S. 256).

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

78

79
80
81

82

83

84

85

»Der Aspektwechsel erdffnet, pathetisch ausgedriickt, neu den
Raum, die Dimension der Moglichkeit, der Variation, der Alternati-
ve« (Bezzel, Aspektwechsel, S. 83).

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 524.

Vgl. Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 94, S. 139.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen I, § 66, S. 277. Witt-
genstein formuliert diesen Satz im Rahmen der Uberlegungen zum
Phidnomen der Familiendhnlichkeit. Trotzdem kann man in ihm die
Maxime fiir die gesamte Spéatphilosophie (wenn nicht die gesamte
Philosophie Wittgensteins tiberhaupt) sehen. Im zweiten Teil der
Philosophischen Untersuchungen kommt dieses Insistieren auf das
Schauen, das Hinsehen insbesondere im Zusammenhang der Uber-
legungen zum Aspektwechsel wieder (vgl. u.a. S. 539).

Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 528. Es
scheint kein Zufall, dass Wittgenstein hier auch begrifflich das
Staunen aus dem philosophisch auf der Schwelle zwischen friiher
und spéter Phase stehenden Vortrag tiber Ethik wieder aufnimmt.
Das Erleben des Ethischen als des Unsagbaren, des Mystischen hat
hier dieses Staunen zur Folge. So ist es ein Indiz fiir das Erleben des
philosophisch eigentlich Relevanten. Parallel hierzu kann auch das
Staunen im Zusammenhang mit dem Aspektwechsel als Hinweis
darauf gelesen werden, dass dieser selbst als der Blick auf die eige-
ne Bedingtheit das letztliche Ziel der Wittgensteinschen Spatphilo-
sophie ist. Das Seherleben ist so mehr als das Wissen der Stand-
punktrelativitit, welches sich aus ihm ergibt (vgl. Wittgenstein, Phi-
losophische Untersuchungen II, S. 537).

Chris Bezzel sieht hierin den Ankniipfungspunkt an das Aistheti-
sche des Tractatus, aus dessen Erfahrung heraus klar wird, dass al-
les, was durch die Sprache beschrieben werden kann, nie absolut ist,
anders sein konnte (Bezzel, Aspektwechsel, S. 83). Auch Gmiir sieht
diese Verbindung gegeben, wenn er schreibt: »Totalitdt wird in der
asthetischen Anschauung sub specie aeternitatis im Aspekt gefiihlt«
(Gmiir, Asthetik bei Wittgenstein, S. 252).

Paul Ricoeur sieht den sens métaphorique gerade in der Spannung
zwischen le sens impertinent und le sens lexicalisé verortet. Nur
durch diese Impertinenz in Bezug auf das Gewohnte, Lexikalisier-
bare ist es der Metapher moglich, »des nouveaux aspects de la
réalité« zuganglich zu machen (Ricoeur, La métaphore vive, S. 370).

Spétestens hier wird deutlich, weshalb oben bereits gesagt wurde,
dass der Umgang mit der Frage nach Sagen und Zeigen im Rahmen
der architektonischen Arbeit der Jahre 1926-1929 seine philosophi-
sche Parallele im Sprachspielkonzept finden sollte. Tatséchlich ist

149

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

86
87

88

89
90

150

das Stimmige der Proportionen in der Architektur mit dem Stimmi-
gen, dem Funktionieren des Sprachspiels vergleichbar: Beides be-
stimmt sich aus dem Kontext aus der Situation ohne Riickgang auf
ein letztes Standardbauteil bzw. eine letzte Begriindung. Eine solche
Stimmigkeit, ein solches Funktionieren ist aber in seiner situations-
abhingigen Gemachtheit nur spiirbar zu machen, indem das Ge-
wohnte irritiert wird, wie es mit Hilfe der versetzt angebrachten
Klinke im Palais Stonborough gelingt. Auch im Rahmen seiner
Spétphilosophie macht Wittgenstein selbst diese Implikation nicht
explizit. Allerdings, so die hier gemachte Annahme, zeigt er sie
durch seine philosophische Praxis, in der Schreibweise der Philoso-
phischen Untersuchungen.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 556.

Dass das Scheitern hier nicht negativ gesehen werden darf, man
vielmehr Vom Nutzen des Scheiterns sprechen muss, macht Heinz
Brunner in seiner bereits erwahnten, gleichnamigen Studie deutlich.
So entwickelt beispielsweise Paul Ricoeur sein Modell der lebendi-
gen Metapher als Verkettung zweier im Normalfall nicht zusam-
mengehoriger semantischer Felder aus deren Reibung die genuin
metaphorischen Funken entstehen, welche den erweiterten Hori-
zont, der die Metapher vom gewohnten Gebrauch der Worter ab-
setzt, momentweise ausleuchten. Auch Ricoeur hilt somit den Zu-
sammenbruch des wortlichen Sinns als Voraussetzung des meta-
phorischen Effekts fiir notwendig. Zugleich aber ist klar, dass die
metaphorisch erweiterte Perspektive nur eine momentweise zu er-
fahrende sein kann. Die Spannung zwischen dem Gewohnten und
dessen neuer Konstellation in der Metapher ist das, was ausgehal-
ten werden muss. Sie ist im doppeldeutigen ist/ist nicht der Meta-
pher zu lokalisieren, die an die Ambiguitit des Wittgensteinschen
>Sehen als...< erinnert (Ricoeur entwickelt diese Gedanken anhand
seiner Begriffe >signification secondaire« und >tension« insbesondere
im 4. Kapitel von La métaphore vive: L'intersection des spheres de
discours). In diesem Sinne realisiert jede wahrgenommene Meta-
pher einen Aspektwechsel, ist das in der Metapher Prasente und
zugleich nicht Greifbare diese Unbestimmtheit des Ubergangs (vgl.
auch Bezzel, »Philosophie diirfte man eigentlich nur dichten«, S.
166).

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen II, S. 557.

Roland Barthes spricht davon, dass der Sinn am Menschen klebe
(vgl. Roland Barthes, Weisheit der Kunst, in: Ders., Der entgegen-
kommende und der stumpfe Sinn, Frankfurt am Main 1990, S. 187 -
203, S. 193).

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

91 Manfred Frank nennt es daher das transzendentale Sprachspiel,
welches - wie die lebendige Metapher(!) - bedeutungslos ist, als es
sich vom Sprachcode innovativ entfernt. Das Aussprechbare griin-
det im Nicht-Aussprechbaren, ist nur vor diesem als Hintergrund
moglich (vgl. Frank, Wittgensteins Weg in die Dichtung, S. 26).

Wittgensteins eigene philosophische Praxis

1 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231.

2 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231. Insofern hat
Manfred Frank recht, wenn er hervorhebt, dass Wittgensteins Stil in
den Philosophischen Untersuchungen »nicht kontingenterweise,
sondern von Natur aus fragmentarisch-apercuhaft« ist (Frank, Witt-
gensteins Gang in die Dichtung, S. 49). So sehr man an Wittgen-
steins Philosophie auch theoretisch produktiv anschlieffen kann - es
war wohl weniger ein »Ungliick, dass ihn niemand zu seinen Leb-
zeiten zwang, seine Ideen systematisch zu entwickeln« (Mersch,
Gesprache iiber Wittgenstein, S. 151), als vielmehr eben eine Un-
moglichkeit.

3 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 231.

4  Wittgenstein holt, so kann die Vorgehensweise der Philosophischen
Untersuchungen interpretiert werden, den Leser bei dessen Vorver-
stindnis ab, nimmt seine auf die Theorie zielende Denkbewegung
auf und lésst sie sodann ins Leere laufen (vgl. Brunner, Vom Nut-
zen des Scheiterns, S. 95). Joachim Schulte nennt diese Strategie
Wittgensteins Fallenstellen. Er erzihlt uns eine Geschichte, in deren
innere Logik wir hineinschlittern, und ldsst uns letztlich in eine
Sackgasse laufen (Mersch, Gespriche tiber Wittgenstein, S. 111). Mit
James C. Edwards koénnte man Wittgensteins Philosophieren als
gestisches Philosophieren verstehen, dem es letztlich nicht um theo-
retische Aufklaerung, sondern darum, in Richtung eines Weges raus
aus der Verwirrung iiber die eigene Sprache zu gestikulieren: »He
forces us again and again to see the pernicious absurdity of many of
our familiar patterns of thinking and of the forms of life consonant
with them. And at the same time he gestures toward a way out«
(James C. Edwards, Ethics without Philosophy. Wittgenstein and
the Moral Life, Florida 1982, S. 2). Fiir Edwards selbst bedeutet das
allerdings auch, dass seine eigene Interpretation letztlich nicht als
theoretische Erkldrung funktionieren kann. Stattdessen will er auch
sein eigenes Buch verstanden wissen als eine »series of gestures, po-

151

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

152

inting the reader back to the work [Wittgensteins Werk, FG] itself«
(Edwards, Ethics without Philosophy, S. 9).

Tatséchlich war es eine von mehreren Seiten bezeugte Begabung
Wittgensteins, Fragen und Probleme aller moglichen Art stidndig
aus neuen Perspektiven zu betrachten. Im Rahmen der Spétphilo-
sophie wird dieser stindige Perspektivwechsel, das Drehen und
Wenden, das Spielen mit dem verhandelten Problem, so kénnte
man sagen, methodifiziert. Der Umgang mit der im ersten Paragra-
phen der Philosophischen Untersuchungen zitierten Stelle aus Au-
gustinus« Bekenntnissen ist ein ja bereits ausfiihrlich erldutertes Bei-
spiel. Aber auch am Umgang mit einzelnen Begriffen, wie dem des
Lesens, kann dieses Vorgehen sehr gut illustriert werden (vgl. Vos-
senkuhl, Wittgenstein, S. 56ff). Dass dies fiir die Umgebung nicht
immer leicht mitzumachen war, bekamen nicht nur die am Bau des
Palais Stonborough beteiligten Arbeiter und Ingenieure zu spiiren.
»Er hat die grofle Gabe, alles immer wieder neu zu sehen«, meint
Friedrich Waismann und setzt hinzu: »Aber das zeigt auch, wie
schwierig es ist, mit ihm zusammenzuarbeiten, da er immer wieder
momentanen Eingebungen folgt und niederreifit, was er gerade zu-
vor aufgebaut hatte« (Waismann in einem Brief an Schlick vom
9.8.1934, zit. nach: Monk, Wittgenstein, S. 363).

Vgl. Mersch, Was sich zeigt, S. 31.

Mersch, Was sich zeigt, S. 32.

Chris Bezzel zieht gerade vor diesem Hintergrund die Parallele
zwischen Philosophie und Kunst, die er in einer Notiz von 1930 aus
den Vermischten Bemerkungen auch explizit zu finden meint (vgl
Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 456). So gelangt er zu
der Charakterisierung Wittgensteins als eines >parapoetischen Phi-
losophenc (vgl. Bezzel, »Philosophie diirfte man eigentlich nur dich-
ten«, S. 154). Die anhaltende Bemithung um immer wieder neue
Aspekte und darin um eine Art Perpetuierung des Aspektwechsels
macht Wittgenstein tiber den fiir einen Philosophen notwendigen
argumentativen Kern hinausgehend zu einem Dichter. Denn was ist
Poesie, was ist Kunst iiberhaupt anderes, als die »Produktion von
Aspektwechsel«? (Chris Bezzel, Aspektwechsel. Kunst nach Witt-
genstein, in: Form in der Gegenwartskunst, hg. V. E. List/M.
Strauss, Wien 1989, S. 73-93, S. 73). Es wire durchaus interessant,
die Bedeutung dieser impliziten, praktizierten >Asthetik< - in dem
hier verwendeten Vokabular miisste man eher von >Aisthetik< spre-
chen - auch fiir die Rezeption Wittgensteins und seines Werks
durch die Kunst genauer zu untersuchen. Uber den Reiz der bizar-
ren Biographie, der Aura des Genies hinaus koénnte hier ein weniger

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

10
11
12

13

im Anekdotischen verhafteter Grund fiir die Aufnahme des Pha-
nomens Wittgenstein durch alle Kunstsparten hindurch liegen. (So
reicht das Interesse von der Poesie Bachmanns tiber die Texte
Handkes und Bernhards bis zu so mystifizierenden Schriften wie
»Das Wittgenstein-Programm« von Philip Kerr; von Installationen
wie >Der Watschen-Diskurs«< Uli Winters und Frank Fietzeks tiber
die mittlerweile klassisch zu nennende filmische Adaption durch
Derek Jarman bis zu den tiberraschenden musikalischen Umsetzun-
gen insbesondere des Tractatus-Textes durch M. A. Nyminen.)

In dieser Hinsicht ist Wittgenstein ein philosophischer Kiinstler:
»Not poetry or art, those hopelessly indeterminate categories, but
artistic practice - this is what concerns Wittgenstein«, wie Marjorie
Perloff es auf den Punkt bringt (Marjorie Perloff, Wittgenstein<s
Ladder. Poetic Language and the Strangeness of the Ordinary, Chi-
cago/London 1996, S. 73).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.54.

Wittgenstein, Tractatus, S. 32, 4.112.

Man kann die Sitze des Tractatus somit nicht verstehen; aber man
kann die Uberwindungsbewegung seiner Sitze mitgehen und dann
eben sehen, wohin Wittgenstein zeigt (vgl. Majetschak, Wittgen-
steins Denkweg, 126). In dieser Zeigedimension scheint mir auch je-
ner Unterschied zu liegen, welchen Chris Bezzel zwischen linearen
Texten und dreidimensionalen Texturen entwickelt: Letztere kon-
nen dabei als im weiten Sinne literarische Texte bezeichnet werden,
welche tiiber die reine Argumentation hinausgehen (Bezzel, Bild,
Satz, Text, S. 82).

»In dieser Sphire von Sinn und Wert gibt es keine Tatsachen und
keine echten Aussagen - sie gleichwohl machen zu wollen, fiihrt zu
Unsinnigem, Paradoxem oder zur Poesie« (Janik/Toulmin, Witt-
gensteins Wien, S. 262). So ist es kaum verwunderlich, dass Gunter
Gebauer im Tractatus ein Stiick konkreter Poesie sieht und Chris
Bezzel fordert, ihn als Gedicht zu lesen (Bezzel, »Philosophie diirfte
man eigentlich nur dichtenc, S. 153). Und zugleich wird so auf die
letztlich paradoxale, die sagende Sprache an ihre Grenze bringende
und zugleich zeigend tiberschreitende Struktur bereits des Tractatus
aufmerksam gemacht. Wer auf das Mystische zielt, muss in die
paradoxe Formulierung ausweichen (vgl. Watzka, Sagen und Zei-
gen, S. 89).

Diese grundlegende Rolle des Paradox schon in Wittgensteins frii-
her Philosophie und sein Bemiithen darum, mit seiner Hilfe den
Raum des Unsagbaren aufzustofien, zeigt, dass Theodor W. Ador-
nos Vorwurf, Wittgenstein wolle sich einfach auf das Sagbare zu-

153

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN SAGEN UND ZEIGEN

14

154

riickziehen, wo es doch gerade die Aufgabe der Philosophie sei,
mindestens zu versuchen, das Unsagbare zu sagen, am eigentlichen
Punkt vorbeigeht (vgl. Theodor W. Adorno, Philosophische Termi-
nologie, Frankfurt am Main 1973, S. 82).

Wittgenstein, Tractatus, S. 85, 6.54. Die Problematik, die damit zu-
sammenhingt, dass diese neue Sicht mit Hilfe unsinniger Sétze er-
langt werden soll, hat Logi Gunnarsson in: Wittgensteins Leiter. Be-
trachtungen zum Tractatus, Berlin 2000, ausfiihrlich diskutiert. Die
Frage ist insbesondere, inwiefern die Trennung von Sinn und Un-
sinn im Tractatus eine allgemeine Kompetenz sein kann, welche
dem Leser vermittelt wird. Die Problematik scheint v.a. darin zu
liegen, dass die meisten Typen von Tractatus-Interpretationen Witt-
gensteins Erklarung seiner Sitze als Unsinn zwar hinnehmen, sie
aber dennoch sinnig interpretieren. Die Kompetenz, die der Leser
lernt, wird klassisch als kognitives Muster verstanden, welches in
bestimmten Situationen zu deren Beurteilung herangezogen werden
kann. Ebenso wird der Vorgang des Lernens rational bestimmt, also
als die schrittweise Annahme einer neuen, argumentativ begriind-
baren Uberzeugung. Der entscheidende Wechsel von der Referenz-
ebene des Geistes auf die des Leibes wird somit letztlich nicht mit-
bedacht. Auch ohne den expliziten Riickgriff auf die Bedeutung der
Referenzebenen kritisiert Gunnarsson im Anschluss an James Co-
nant und Cora Diamond diese klassischen Tractatus-Lektiiren als zu
indifferent gegentiber der Bedeutung des Unsinnigkeitsverdikts
und gelangt so zu einer Leseweise des Textes, welche iiber die ihm
inhédrente Prozesshaftigkeit dessen Zeigedimension in ihre Rechte
setzt: »Der Tractatus wurde geschrieben, um dem Leser etwas tiber
sich selbst beizubringen: ndmlich, daf er zu einer gewissen Illusion
neigt. Dieses Ziel soll dadurch erreicht werden, dafs der Leser -
wihrend der Lektiire des Werkes - in diese Illusion hineingezogen
wird, um spéter zu erkennen, daf es eine Illusion war« (S. 95). Was
mithin erworben wird, ist keine verfiigbare Kompetenz. Vielmehr
ist die Erkenntnis der eigenen Neigung zu Illusionen der Eindruck,
der vom Durchgang durch den Text, vom Lektiireerlebnis in der Er-
innerung bleibt. Er ist es, so konnte man Gunnarsson in die vorste-
henden Uberlegungen einbinden, der einen nun immer wieder an
die relative Armut der vernunftbasierten Weltorganisation gegen-
uber der Komplexitit des Realen erinnert. In diesem Sinne prakti-
ziert Wittgenstein seine Methode nicht erst mit der grammatischen
Methode, wie er es explizit sagt (Wittgenstein, Wittgenstein und der
Wiener Kreis, S. 183f), sondern bereits im Tractatus. Vgl. fiir eine
umfassendere Diskussion der Tractatus-Interpretation im Gravita-

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

15

16

17

tionsfeld des >New Wittgenstein« Jorg Volbers< Artikel: Philosophie
als Lehre oder Tatigkeit? Uber eine neue Lesart des >Tractatuss, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, 2/2006, S. 153-170.

Das meinen u.a. auch Monk, Wittgenstein, S. 323, Joachim Schulte
in: Mersch, Gespriche tiber Wittgenstein, S. 103, und Watzka, Sagen
und Zeigen, S. 24.

Auch etymologisch lasst sich die enge Verbindung von Sagen und
Zeigen herleiten, so iiber das lateinische dico, dessen griechische
Wurzel detxvopt auch zeigen und sehen lassen bedeutet.

Vgl. zur Frage nach Wittgensteins kiinstlerischem Philosophieren:
>Philosophie kann nie Theorie sein.< Ein Gesprach mit Allan Janik
tiber Begriff und Praxis der Philosophie bei Wittgenstein, in: Gop-
pelsroder (Hg), Wittgensteinkunst, S. 127-143.

155

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:22:57. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839407646-007 - am 14.02.2026, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839407646-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

