Der heilige Raum: Eine Uberlegung
angesichts der Grotte in den Herrenhéauser
Garten, eingerichtet und neu ausgestattet
von Niki de St. Phalle’

REINHARD KNODT
l. Einleitung

Grotten sind kaum Gegenstinde der traditionellen Philosophie,
nicht einmal Gérten, siecht man von einigen Bemerkungen ab, die
Immanuel Kant gemacht hat. Ein Barockgartenspezialist, der zum
Beispiel sagt, dass die Herrenhéduser Grotte gartenarchitektonisch
genau dort liegt, wo auch die Grotte in Versailles liegt, oder ein
Kunsthistoriker konnte sicher mit htherer Kompetenz tiber Archi-
tektur, Herkunft und Tradition speziell dieser Grotte Auskunft
geben.

Andererseits gibt es nun aber doch Griinde, die den philoso-
phischen Versuch rechtfertigen, angesichts der durch die Kiinstle-
rin Niki de St. Phalle neu ausgestatteten Grotte der Herrenhduser
Garten einige Bemerkungen zu versuchen. Denn zum einen ldsst
sich durch sie ein Hinweis auf zivilisationsbedingte Natur-
Sehnsucht geben, sie verschafft uns damit gewissermafien den
Vorwand zur Zivilisationskritik, was ja eine traditionelle Doméne
der Philosophie ist. Zum anderen gibt sie Hinweise auf gewisse
Symbolleistungen, mit denen wir uns dem sogenannten , Elemen-

1 Schriftliche Version einer frei gehaltenen Rede anlésslich des 1. Fes-
tivals der Philosophie in Hannover am 29. Mai 2008 in den Herren-
hiuser Gérten.

115

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD KNODT

taren” und seiner religiosen wie auch dsthetischen Aufarbeitung
ndhern. Das Elementare ist traditionell eine Domine der Kunst,
die ja nicht nur das Kiinstliche schafft, sondern dieses stets auch
als intellektuellen Umgang im Feld Natur-Kunst prasentiert, was
sich uns dann als ihr ,,Anspruch” zeigt, dem heute einzig verblie-
benen Mafsstab fiir kiinstlerische Arbeiten. Ndhern wir uns der
Sache phdnomenologisch:

Betritt man die Grotte bei Tag, so fallt zunédchst auf, dass sie,
genaugenommen, gar nichts ,Nattirliches” hat. Schon duf8erlich.
Sie steht auf einer ebenen Sandfldche in der Nihe eines Restau-
rants, das den Ort einer ehemaligen, jetzt zerstorten Freitreppe der
alten Schlossanlage markiert. Ein regelméafliges, von aufien nicht
all zu schones oder gar anmutiges Bauwerk im Stil des Barock.

Das Hauschen — und es fillt schwer, das Gebilde anders zu be-
zeichnen - ist nicht, wie die Grotten vieler uns bekannter Parks
oder Naturgarten, etwa der Bayreuther Eremitage, in die Umge-
bung eingebettet, unter Felsen versteckt oder an einen Hiigel ge-
lehnt.

Es steht vielmehr auf flachem Sandboden und ist eine Art
Bauveranstaltung, die Auffiihrung eines Gedankens gewisserma-
Ben; von aufen relativ prosaisch und dem Zeitstil entsprechend.
Im Inneren anspielungsreich, ja womoglich sogar ratselhaft oder
geheimnisvoll; wer weifs, denn die Grotte als traditionelles Ele-
ment der Gartentradition des 18. Jahrhunderts erinnert den wis-
senden Betrachter ja nahezu automatisch an die Tradition der
Wasserhohlen, deren grofite und beriihmteste die Grotte von
Vaucluse in Siidfrankreich ist, deren Besitzer Petrarca dort seine
Gartenanlagen durch den dort entspringenden Fluss bewésserte
und deren letzte Nachahmung vielleicht im Kiinstlerpark Maripo-
sa auf Teneriffa steht. Diese Grotte im Kiinstlerpark Mariposa auf
Teneriffa entstand tibrigens zugleich mit der in Hannover und
wurde von Toni Reich gebaut; das aus dem Stein quellende Was-
ser ist dort immerhin noch durch Lapislazuli-Steine imitiert, in de-
ren Gefunkel wir zum Sitzen und Betrachten eingeladen werden.

Stellen Sie sich also nun vor, Sie bewegen sich auf den Eingang
zu, sehen, dass die Tiir offen steht — zum Gliick, denn schon dass
es eine Tiir zur Grotte gibt und nicht etwa einen geheimnisvollen
Eingang, der vielleicht mit allerlei Pflanzenwerk, Moos, Algen, ei-
nem Wasserfall usf. versperrt ist, miissen wir gewissermafSen als
Glucksfall ansehen — wir konnen uns unserem Gegenstand ratio-

116

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HEILIGE RAUM

nal ndhern. Wir brauchen nicht von Liebesgrotten zu reden und
den Vergleich zwischen Grotte und weiblichem Geschlechtsorgan
zu bemiihen. Wir brauchen uns im Abstieg zu den , Elementen”,
den der Gang in die Grotte ja symbolisiert, also nicht all zu tief vor
dem Geheimnis einer Natur verbeugen, die wir anscheinend
langst frohlich im Griff haben. Wir gehen also zur Tiir und ma-
chen sie auf und werden nun tatséchlich tiberfallen von einem er-
staunlichen Geglitzer und Geschiebe, einem Farbgewitter aus
Hunderten von Spiegelscherben. In der Mitte eine Sdule aus bren-
nend gelbrotem Spiegelglas, die Feuer und Erde miteinander sym-
bolisch verbindet. Gesteinsmarkierungen, eine implantierte Halb-
edelsteinader sind sichtbar. Die an den Zentrumsraum anschlie-
Benden Rdume sind ebenso ausgestattet, aber eher blau und sil-
bern gehalten — das Wasser und die Luft also symbolisierend,
womit die vier aristotelischen Haupt-Elemente genannt wéren.

Wir koénnten nun dartiber zu reflektieren beginnen, dass durch
diese Spiegelarbeiten eine seltsame Entgrenzung zwischen den
Reichen der Luft, des Wassers, des Feuers und der Erde stattfin-
det. Es ist auch nicht von vornherein klar, ob bestimmte leer ge-
lassene Fldchen der Tiiren und Fenster offen oder verspiegelt sind,
ob Luft sie durchweht, ob dieses Blau von der Farbe des Glases
stammt oder vom Himmel, so dass auch die Auflenwelt einbezo-
gen ist und wir uns gewissermafien an einem magischen Ort der
Durchmischung von Innen und auflen — heiligem und profanen
Raum befinden. — Schliefllich horen wir ein Plitschern, denn es
gibt hier zwei Brunnenbecken, an deren Grund Miinzen liegen.
Opfergaben augenscheinlich, was die Heiligkeit der Grotte bestd-
tigt. Irgendetwas bringt die Besucher der Grotte jedenfalls dazu,
das alte romische Brunnenopfer des Miinzwurfs zu wiederholen.
Dieser Miinzwurf ist im Ubrigen — weit davon entfernt, blof8 ein
kindisch abergldubisches Spiel von Touristen zu sein — in der Tra-
dition der symbolischen Gesten eine ausgesprochen prominente
Handlung. In Niirnberg, meiner Heimatstadt — denn ich bin nur
Wahlberliner — wurde eine Frau im Jahr 1050 von Kaiser Heinrich
III. von der Leibeigenen zur Freifrau gemacht, indem er ihr 6ffent-
lich eine Miinze aus der Hand schlug. Dies aber nur nebenbei. Der
Brunnen moge nie versiegen, war die dlteste und ja auch nahelie-
gende Wunschbedeutung des romischen Brunnenopfers.

Das Phanomen des Brunnenopfers bringt uns nun auf einen
wichtigen Gesichtspunkt. Wir behaupten hier ndmlich, eine Grotte

117

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD KNODT

sei von der Orakelgrotte im Parnassgebirge bei Delphi tiber die
Gaérten Petrarcas bis zur Grotte der Niki de St. Phalle in Hannover
heiliger Raum. Ein heiliger Raum, der durch Bezugnahme auf die
vier aristotelischen Elemente, Feuer, Erde, Wasser und Luft ent-
standen ist und mit diesen und weiteren elementaren Polen — et-
wa den Polen: Mann-Frau, Tod-Leben vor unseren Augen gewis-
sermafien frohlich spielt. Die Grotte der Niki de St. Phalle fiihrt
durch dieses Spiel mit den Elementen also nicht nur zu oberflach-
lichen Uberlegungen zu unserem Naturverhaltnis, sondern auch
zu zwei prominenten Gegenstdnden philosophischer Reflexion.
Der eine ist der ,Raum”, der andere das ,Heilige”.

Il. Raum

Der Raum, nicht seinem Phidnomen nach, also etwa dem Sachver-
halt nach, dass wir uns hier ,,in” einem Raum befinden, sondern
der Raum als Vorbedingung aller Phanomene und unserer Vor-
stellungen interessiert uns. Das Raumhafte sozusagen, eine Aus-
drucksweise, die zugegeben etwas raunt. Es gibt einen berithmten
Aufsatz von Heidegger zum Raum. Er heifit ,Die Kunst und der
Raum.” — Darin stellt Heidegger zunichst Aristoteles’ Topos-
schrift vor. Topos heifst Ort. — Der Raum des Menschen, so Hei-
deggers Hinweis, ist zunéchst nicht jener dreidimensionale durch
Descartes beschriebene mathematisch naturwissenschaftliche
Raum, an den der moderne Mensch sofort denkt, wenn er das
Wort hort. Es ist vielmehr so, dass der Mensch Jahrtausende lang
in einem ganz anderen , Raum” lebt, in einem Raum der Aisthesis
namlich, der Erfahrung. Und was erfdhrt er? Nun, im Wesentli-
chen Gegenstdnde, Orte, Gegenden. Also: nicht etwa soundso viel
Quadratkilometer, sondern eben ,diesen Ort” in der Landschaft,
jenen Tempel, diese Strafie, jenen Wald, dieses Feld, jenen Markt-
platz usw.

Sie bemerken, worauf das hinauslduft. Fiir den vormodernen
Menschen ist Raum - {ibrigens auch nach Aussagen der zeitge-
nossischen Anthropologie — ein Geflecht aus Orten besonderer
Bedeutung. Ein Geflecht, in dem er sich bewegt, das voller Wich-
tigkeiten und Bedeutsamkeiten ist oder auch mit alltdglichen Ver-
richtungen zusammenhéngt. Der Ort des Schlafes, der Ort der

118

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HEILIGE RAUM

Versammlung, der Ort, an dem das Feuer brennt, aber auch der
Ort der Begegnung mit den Gottern oder der symbolischen Verei-
nigung mit der Natur, der ja die Grotte traditionell ist.

Solche Orte, bzw. ihr Zusammenwirken als Raum — das ist der
urspriingliche aisthetische Zusammenhang fiir menschliche Er-
fahrung, die wir nicht gering schdtzen sollten. Nehmen Sie Thre
Kindheitserinnerungen. Wie stark war der Raum unserer Kindheit
doch von besonderen Gegenstdnden, Stimmungen, Bedeutsamkei-
ten erfiillt. Man konnte nun also sagen, die Grotte der Niki de St.
Phalle ist ein Experiment im Hinblick auf den Zusammenhang
von Raum der cartesischen Art und symbolisch bedeutungsvollen
Orten, die einen ganz anderen ,Raum” konstituieren.

I11. Profanes und Heiliges

Menschen haben das anthropologisch gesehen nahe liegende Be-
diirfnis, sich ,im Heilen zu bergen”, wie Holderlin das einmal
formulierte — dieses ,Heile” konzipieren wir entweder als die
Anwesenheit uns freundlicher und stiarkender Méchte oder als
Schutzwall und Stiarkung einer Umgebung gegen unfreundliche
Machte. Um Raume zu schaffen, in denen das Heilige anwesend
ist, versammeln wir beziehungsreiche Gegenstinde und verbin-
den sie durch eine Zeremonie, die wir Weihe nennen. Die Weihe
entzieht das fiir den alltdglichen Gebrauch bestimmte Gut dem
Alltaglichen und macht es gewissermafien unerreichbar, was in
der Praxis bedeutet, dass wir etwas, das wir profan verbraucht
hétten — etwa Geld oder Speisen, Wein, Honig oder Ol - nun zu
Weihezwecken verwenden bzw. vernichten oder auch einen
Raum absondern, in den wir nur gelangen, wenn wir ein Opfer —
sagen wir einen Eintrittspreis entrichten oder eine Miinze in den
Brunnen werfen.

Der Theologe Rudolf Otto hat in seinem Klassiker ,Das Heili-
ge” dasjenige, was auf diese Weise in unserer Welt entsteht, als
,gespiirte Anwesenheit des Numinosen” beschrieben. Als eine
Kraft, deren Anwesenheit wir als unendlich stark und untiber-
windlich begreifen, der wir letztlich ausgeliefert sind, die wir aber
nicht fassen konnen. Der Philosoph Giorgio Agamben hat neuer-
dings das Nachdenken tiber Weihe und Profanierung um einen
wesentlichen Aspekt bereichert, indem er behauptete, dass die Re-

119

- am 14.02.2026, 11:54:56. o



https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD KNODT

ligionspraxis nicht etwa die Herausnahme des Heiligen aus einer
profanen Welt bedeute, sondern geradezu umgekehrt, die Riick-
gabe des empfundenen Heiligen, Uberméchtigen an den Men-
schen, insofern, als dieser nun der Scheu vor dem Heiligen durch
den Ritus entgegenarbeiten konne (Agamben 2005). Ob man nun
die Herausnahme aus dem Profanen oder die Profanierung selbst
in den Mittelpunkt des Denkens riickt, ist gleichgiiltig. Es gilt je-
denfalls, dass es des heiligen Raumes bedarf, um rituelle Bezug-
nahmen zu einer als grofler und méchtiger empfundenen Macht
aufzubauen und es ist dies ein Raum, der durch den Ritus erst
entsteht und in dem die dort sich versammelnden Dinge sich mit
Bedeutung so aufgeladen haben, dass allein die Anwesenheit dort
und die Erfiillung des Ritus als Umgang mit dem Gottlichen gel-
ten kann.

Dies alles scheint mir nun hoch wichtig fiir ein Verstdndnis
der Grotte der Niki de St. Phalle, denn auch sie ist ja ,heiliger
Raum” und sie steht in gewisser Beziehung zum Raum der Profa-
nitdt. Schon dass man Eintritt bezahlen und ihn als , Kunstwerk”
besichtigen muss, hebt ihn heraus und zieht eine Grenze. Sodann
sind wir hier offenbar von allerwichtigsten Symbolen umgeben,
ganz gleich, wie wir sie stilistisch einschidtzen wollen. Uns treten
hier symbolische Darstellungen von Erde, Luft, Wasser und Feuer
— also den vorgeblich elementaren Grundbausteinen der Welt vor
Augen. Wir sehen symbolisch den Tod, das Leben, Mann und
Frau. Wir sehen Luftgeister und Wassergeister, dies alles nicht in
naturalistischer Allegorie, wie etwa in einem Park des 17. Jahr-
hunderts, sondern eher unbekiimmert frohlich, zum Teil herzer-
frischend frivol und zum Teil fragwiirdig naiv, wie ja auch die be-
rithmten Nanas und andere Darstellungen der Niki de St. Phalle.
Denken wir an den berithmten Tarot-Garten der Kiinstlerin, der ja
eine Art esoterischer Pop-Figurenpark ist, kommen uns einige
Dinge bekannt vor. Niki de St. Phalle bringt dem in die Grotte
Eintretenden also die vier Elemente und einige kosmische Grund-
kréfte nah, indem sie sie gewissermaflen ihres Ernstes und ihrer
ansonsten gelegentlich diisteren Dezenz beraubt, sie verwandelt
alles in grellbunte Farbflecken und an comic strips erinnernde Zei-
chen. Die Bildsprache der Grotte suggeriert etwas Unbekiimmer-
tes, so als wiren eben die Grundbausteine des Kosmos, Tod und
Geburt nichts geheimnisvoll Verborgenes, Wiirdiges und Dréu-
endes, sondern im Grund eben ganz triviale bunte Sachen, faszi-

120

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HEILIGE RAUM

nierend und glitzernd zwar, aber doch auch gewissermafien eher
frohlich zu nehmen als bedeutungsvoll und andéchtig.

Was die Erbauerin, bzw. Ausgestalterin der Grotte hier veran-
staltet, ist also auf die Formel zu bringen: , Schaut nicht so bedeu-
tend!” Es ist nichts Besonderes dran. Es ist interessant, aber Angst
muss man auch nicht gerade haben. So ist es eben, lustig, was?

Um nun in einem nichttrivialen Sinn zu entschliisseln, was
hier geschieht, muss man das Augenmerk auf den Ubergang zwi-
schen , Profan” und , Heilig” richten. Was genau macht einen pro-
fanen Gegenstand heilig, und was macht einen ,heiligen” Gegen-
stand profan? Ist es die Darstellung? Ist es der Umgang? Ist es die
Weihe? Kénnte es nicht auch sein, dass all zu profaner Umgang
einen Gegenstand so weit entweiht, dass das Publikum schulter-
zuckend weitergeht oder kein Verstdndnis mehr fiir den von der
Kiinstlerin vorgeschlagenen Interpretationsschritt aufbringt?

Wenn es solche Moglichkeiten gibt — und es ist sicher, dass die
Kunst an der Grenze zu dieser Moglichkeit spielt —, miisste man
weiter fragen, ob die vor uns liegende prinzipielle Errichtung ei-
nes heiligen Raumes, also einer Grotte, in der traditionell die
Symbolisationen von Erde, Wasser, Feuer und Luft, Tod, Leben
und Kosmos anzutreffen sind, bei Niki de St. Phalle nun nicht
gleichzeitig auch eine Profanierung bedeutet. Aber offenbar ist
genau dies der Fall. Lustig kommen die Figuren daher, vollig un-
beeinflusst von géngigen Schonheitsidealen, indezent, poppig und
grell ist dargestellt, was uns ehedem ,heilig” oder doch zumin-
dest achtungsgebietend entgegentrat. Wir erinnern uns an die al-
legorischen Darstellungen in traditionellen Barockgrotten, an stei-
nerne Windgeister, die Wassernixen und Darstellungen bestirnter
Himmel. Hier in dieser Grotte ist das doch alles sehr viel legerer
dargeboten, ja wir konnten sogar sagen, dass die Kiinstlerin ehe-
maliges Bildungsgut allegorisch herabmindert, transformiert, et-
wa, um es der Masse der Besucher zuganglich zu machen, dass sie
zwar Hinweise schafft — hier noch ein paar Sternchen, dort ein
Brunnen, in den man Miinzen werfen kann, hier eine Badenixe
statt ein Wassergeist —, doch genau darauf kommt es an, wie ich
vermute, also auf die auch bei Agamben bereits verortete Hand-
habbarmachung des einstmals Bedeutsamen, des alten schon
langweilig gewordenen steinernen Bildungsgutes auf eine neue
Weise, so dass es gewissermafsen provoziert und anregt, bedeu-
tend zwar, aber doch auch in seinem Ernst schon gemindert.

121

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD KNODT

Die Leistung der Religion besteht letztlich darin, die Beriih-
rung des Unberiihrbaren und den Umgang mit dem Heiligsten
durch Symbolisation, Kultus und Ritus zu ermoglichen. Die ehe-
malige Herstellung von ,Heiligen” etwa innerhalb der katholi-
schen Kirche kann man letztlich ebenso interpretieren. Ein , Heili-
ger” oder eine Reliquie, das ist nichts anderes als ein atmosphaé-
risch wirkendes transportables Artefakt, das den Briickenschlag
zwischen dem heiligen und dem profanen Raum bewirkt, etwa
dadurch, dass es hilft, um eine bedeutende gestorbene Person ei-
nen Kult zu entwickeln. Die katholische Kirche war mit diesem
Verfahren, gerade weil es den atmospharischen Raum der Aisthe-
sis berticksichtigt, in dem wir leben, tiber zweitausend Jahre au-
Berordentlich erfolgreich. (Der Protestantismus war zwar auch er-
folgreich, aber nur insofern, als er die katholische Gegenreforma-
tion bewirkt hat. Er selbst musste erst durch die Kunst wieder zur
, Vernunft” gebracht werden.) Der ,Kult” um die Grotte der Niki
de St. Phalle ist zugegeben nicht so bedeutend wie der um eine
Heiligenreliquie des katholischen Mittelalters. Aber er ist etwas
Ahnliches und er ist bedeutend genug, um jene Ahnlichkeiten zu
erkennen. Es liegen ja auch immerhin eine ganze Anzahl Miinzen
in den Brunnen und wer weifs, was sich die Besucher und Kunst-
werksbetrachter noch so denken.

Wir kénnten nun noch fragen, ob die Grotte der St. Phalle eine
Art postmoderne Aufkldrungstat ist, eine pseudosakrale Erinne-
rung an ehemalige Prozeduren der sich im 17. und 18. Jahrhun-
dert profanisierenden hofischen Aufklarungsgesellschaft, die sich
damals der heidnischen Antike und also auch der Elementenlehre
spielerisch zuwandte. — Wir wissen, dass man im beginnenden
Zeitalter der Naturwissenschaften in den Grotten tatsdchlich
durch das Einbringen von Bergkristall, Lapislazuli, Amethyst und
Salzstocken einen geradezu contagiosen Bezug zu den ,Natur-
kréiften” herstellen wollte, dass das gelegentliche Baden der Hof-
edlen in mineralversetzten Grottengewdssern ein Usus war wie
spédter auch die Heil- und Mineralbdder. Die Potentaten des 17. bis
19. Jahrhunderts schenkten sich gegenseitig fiir ihre Grotten Mine-
ralien bis hin zu dem wohl bezeichnendsten Geschenk deutscher
Wesensart und Grofle, namlich der ,Spitze des Kilimandscharo”,
welche Kaiser Wilhelm II. von einer Berliner Bergsteigertruppe
verehrt wurde. Diese Spitze ist im Grottensaal des neuen Palais in
Potsdam zu besichtigen. Ob Wilhelm in Wasser badete, das tiber

122

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER HEILIGE RAUM

die Spitze des Kilimandscharo floss, ist nicht tiberliefert. Aber dies
alles hat am Ende doch wieder eine Beziehung zu jenen Fragen,
die uns die Grotte der Niki de St. Phalle stellt, die wir also auch
als modisch populidre Schwundstufe eines pseudoreligiosen Grot-
tenkultes betrachten kénnen.

Und angesichts dieser nun wirklich letzten Frage, also der
Frage, ob die Grotte der Niki de St. Phalle nur noch ein schwacher
Abglanz ehemaliger Spiele im Grenzgebiet von Heiligkeit und
Profanierung ist, erhebt sich eine ganz andere Frage, namlich die,
ob unsere zeitgemédfle Art ,religiés” zu sein, nicht am Ende zu-
nehmend weniger mit der zeitgenossischen Kirche und zuneh-
mend mehr mit der zeitgendssischen Kunst zu tun haben kénnte —
der Kunst eines Zeitalters, in dem die wahren Tempel die Museen
und die wahren Altire die Kunstwerke im offentlichen Raum
sind.

Wenn dies zutrédfe, dann wére mein kleiner Vortrag eine ,reli-
giose” Meditation gewesen und Kunstphilosophen konnten als
,Geistliche” eines neuen, kunstreligiosen Zeitalters retissieren, ei-
nes Zeitalters, das seine wesentlichen Fragen in Architektur, Stad-
tebau, atmosphdarischer Gestaltung und dem Savoir-vivre dessen
findet, was Festlichkeit von je her bedeutete, namlich die Auflo-
sung von Grenzen und die Vermischung von profan und heilig,
Ernst und Spott bis hin zum allgemeinen Festrausch, der ja bei
den Griechen bekanntlich auch mit dem Auftauchen eines Gottes
identifiziert wurde — Dionysos, womit das erste ,Festival” der
Philosophie in Deutschland tatsdchlich auf der gleichen Linie ldge,
wie die Grotte der Niki de St. Phalle.

Literatur

Agamben, Giorgio 2005: Profanierungen, Suhrkamp, Frank-
furt/M.

Heidegger, Martin 1969: Die Kunst und der Raum, Erkner, St. Gal-
len.

Knodt, Reinhard 1994: Asthetische Korrespondenzen, Reclam,
Stuttgart.

123

- am 14.02.2026, 11:54:56. o


https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im 14.02.2028, 11:54:58.



https://doi.org/10.14361/9783839412688-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

