
60 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Heil finden.127 Theologisch gesprochen bekommt der Streit zwischen Augus-

tinus und Pelagius um die Reichweite der Ursünde eine neue Bedeutung. Das

Heil ist als vermitteltes erreichbar und zwar nur als durch Autoritätsstrukturen

vermitteltes Heil. Sich auf Gott zu verlassen, ihm in Zuversicht zu vertrauen,

also die eine überlieferte Bedeutung der Parrhesia, wird nun als Hochmut

ausgelegt. Das Subjekt konstituiert sich als stets aufmerksames, sich selbst

misstrauendes und sündiges Subjekt.128

»Wo Gehorsam herrscht, kann es keine parrhesia geben.«129 So Foucault

kurz und knapp. Foucault schlägt abschließend vor, die mystische Tradition

als die Strömung zu denken, in der sich der ursprüngliche Gehalt der Parr-

hesia erhalten konnte, allerdings findet der »anti-parrhesiatische Pol«, näm-

lich die asketische Tradition, das historisch und institutionelle Gewicht. Um

diesen Pol haben sich letztlich alle kirchlichen und pastoralen Institutionen

entwickelt und eingerichtet.130

5. Erste theologische Parrhesia-Rezeption: Parrhesia als Weg aus
der Krise der Kirche?

Die Macht des Wahrsprechens in der Praxis der Parrhesia wird in der – ka-

tholischen – Theologie unterschiedlich rezipiert. Auffallend innerhalb dieses

theologischen Denkens sind die Bezüge zur Parrhesia im Kontext der Ausein-

andersetzung mit dem sexuellen Missbrauch an Minderjährigen durch Kleri-

ker. Hier wird die Parrhesia explizit als Praxis des Wahrsprechens gegenüber

dem Unrecht verstanden, so exemplarisch Michael Schüßler.131 Aber auch in

der systematischen Theologie finden sich Ansätze einer Rezeption, die von

Karl Rahner und von Joseph Ratzinger.132 Moraltheologischen betont Stephan

Görtz die Parrhesia als Veridikationspraxis, in der Theolog:innen die antike

Rolle der Berater:innen und Narren und Närrinnen übernehmen können.133

127 Vgl. ebd., S. 429.

128 Vgl. ebd., S. 430.

129 Ebd., S. 433 [kursiv im Original].

130 Vgl. ebd.

131 Vgl. M. Schüßler: 2017a; ders.: 2017b.

132 Vgl. K. Rahner: 1966, S. 252-258; J: Ratzinger: 2010, S. 448-467.

133 Vgl. St. Goertz: 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 61

Der Parrhesia wird eine relevante Rolle innerhalb der Theologie und der ka-

tholischen Kirche eingeräumt und sie nimmt damit einen durchauswichtigen

Platz im Zueinander von Offenbarung, Macht und Gewissen ein.

5.1 Praktisch-theologische Rezeption

In der praktisch-theologischen Rezeption ist die Rezeption der foucaultschen

Parrhesia in zwei Phasen rekonstruierbar:

In den späten 1990er Jahren rezipiert Hermann Steinkamp Foucault als

Anregung und Irritation für die Pastoraltheologie.134 Er setzt sich mit den

Untersuchungen Foucaults zur Pastoralmacht wie auch zur Parrhesia aus-

einander. Gleichwohl die kritische Sicht Foucaults Verteidigungsreflexe her-

vorrufen könne, solle sich Pastoraltheologie auf diese einlassen, denn – so

Steinkamp eindrücklich – Foucault verdeutliche durchaus ein strukturelles

Problem und Risiko zugleich.135 Denn gerade die Vorstellung, dass das Men-

schen Leiten und Führen nur geht, wenn die Seelsorgenden diese durch und

durch kennen würden, spräche von einer Machtdisposition, die sich bis in

das persönlichste Detail durchziehe. Macht ist nämlich, so könne die Pasto-

raltheologie von Foucault kritisch lernen, nur möglich, wenn dasWissen über

den oder die zu Bemächtigende vorhanden ist.136 Die Pastoralmacht erstre-

cke sich auf das ganze Leben und konzentriere die Produktion von Wahrheit

auf der Seite des Individuums. Für diese Machtausübung müssen die Hirten

das Wissen über die Seele, ihre Funktionen und über das konkrete Leben, vor

allem in den Tabubereichen der Sexualität, erlangen. Letzteres ist bevorzug-

tes Thema im Geständnis, in der ritualisierten Form also in der Beichte.137

Die festgelegte Form der Ritualisierung verfestigt diese Individualisierung

zusätzlich.138 Gerade aber die Konzentration auf die Führung und Leitung

des Individuums hat eine problematische Sinnspitze, die dieses Verständnis

in einen krassen Gegensatz zur Antike setzt. Denn das Christentum hat die

Idee ausgebildet, dass der Mensch bis zum letzten Atemzuge auf dem Weg

seiner Rettung und seines Heiles geleitet werden müsse. Damit dies mög-

lich ist, werden spezifische Instrumente der griechisch-hellenistischen Welt

134 So prominent in H. Steinkamp: 1999.

135 Vgl. ebd.

136 Vgl. ebd., S. 21.

137 Vgl. ebd., S. 23.

138 Vgl. hier im Buch Kapitel B 1.; 2.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

übernommen und zweckentfremdet. Diese sind die Selbstprüfung und Gewis-

senslenkung.139 »Die (individuelle) Beichtpraxis wird zum institutionellen Ort

der Gewissensprüfung (und der »Wissensgewinnung« des Pastors!).«140

In der anwendungsorientierten Rekonstruktion von Foucault arbeitet

Steinkamp sehr deutlich heraus, dass die Kritik die Option darstellt, sich aus

der Unterwerfung zu befreien. So wie Kant die Aufklärung als Weg aus der

Entmündigung verstanden habe, so konstruiere Foucault die Kritik als die

Entscheidung, »so nicht regiert zu werden«.141 Wenn sich also das Subjekt

zunächst als unterdrücktes erlebe und konstruiert sei, so sei es die Kritik,

die zu einer »Entunterwerfung« führe.142

Die Praxis der Parrhesia ist für Steinkamp dann die Gestalt, in der

die kritische Haltung konkret wird. Für die Pastoral bedeutet dies, eine

christliche Praxis zu entwerfen, die sich zu entscheiden hat, welcher Tra-

dition sie folge, der »Tradition der ›Unterwerfungstechniken‹« oder der

»Tradition der ›Kritik‹«.143 Die Parrhesia im Raum der Kirche als einem

Macht-Ohnmachtsgefüge erinnere an die Tradition der Antike, dass der

Parrhesiast dem Mächtigen die Wahrheit sage, damit dieser sich mit sich

selbst beschäftige.144 Auch wenn Steinkamp diese Perspektive nicht weiter

ausführt, erscheint sie doch als ein wesentlich weiterführender Punkt in der

Diskussion mit totalitärer Macht und Gehorsamsstrukturen. Für Steinkamp

steht der Entwurf einer christlichen Freiheitspraxis, die sich in die Tradition

der Kritik stellt, im Mittelpunkt. Das Ziel ist, so Steinkamp, eine individuelle

und kollektive Selbstwerdung und eine »›Anstiftung zur Solidarität‹ als

Grundfunktion des Lehramtes«.145

Explizit thematisiert Steinkamp die Parrhesia in seiner Abschiedsvorle-

sung 2004. Die Parrhesia ist als eine »Wahrheit zwischen uns«146 zu verste-

hen und als das Einüben von autonomem Handeln und Selbstsein.147 Denn

die Wahrheit zu sagen, bedeutet, sich zu sich selbst so in ein Verhältnis zu

139 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 31.

140 Ebd.

141 Vgl. M. Foucault: 1992, S. 11f.

142 H. Steinkamp: 1999, S. 54.

143 Ebd., S. 104.

144 Vgl. ebd., S. 102.

145 Ebd., 104.

146 H. Steinkamp: 2005.

147 Vgl. ebd., S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 63

setzen, dass dies möglich ist und dem Gegenüber die eigene Wahrheit eröff-

net. Damit orientiert sich Steinkamp deutlich an der ursprünglichen antiken

Bedeutung der Parrhesia, die er im Rückgriff auf Foucault auch rezipiert. Die

vorfindliche Praxis der Beratung und der Therapie stelle diesen Ort der Parr-

hesia heute dar.

In der zweiten Phase wird die Parrhesia Foucaults von Michael Schüßler

erneut aufgegriffen.148 Er rezipiert Foucault in der theologischen Aufarbei-

tung der sexuellen Gewalt und des sexuellen Missbrauchs an Minderjährigen

und Schutzbefohlenen durch katholische Kleriker. Die totalisierende Präge-

kraft der Pastoralmacht zeigt angesichts der sexuellen Gewalt ihre fatalen

Folgen. Schüßler fragt angesichts dieser Situation mit Foucault, ob ein Ge-

gendiskurs möglich sei. Für Foucault, so Schüßler, stellt sich diese Frage zum

Ende seines Lebens und zwar in der minutiösen Untersuchung der griechi-

schen Antike und ihrer Veridiktionspraktiken.149 Das von Foucault freigelegte

Begriffsdreieck der Parrhesia, also Freiheit, Macht und Wahrheit, wird von

Schüßler auf die pastorale Situation angewendet, indem an die Gründerge-

stalt des Christentums, Jesus von Nazareth, so erinnert wird, dass dieser als

Parrhesiast codiert ist.150

»Jesus geht dabei gerade nicht in die Rolle eines pastoralmächtigen Hirten.

JedeAttitüde der Belehrung gegenüber denAnderen fehlt. Die Parrhesia des

Evangeliums deckt existentielle Wahrheiten des Lebens auf, die ›Wahrheit

zwischen uns‹. Dochwemes gelingt, sie zu benennen, riskiert auch den Kon-

flikt mit denen, für die diese Wahrheit gefährlich wird.«151

Allerdings führt der Schatten, der auf der Parrhesia lastet, geradezu zur Um-

kehrung, denn die Gehorsamsstruktur und die Unterwerfung führt wiederum

zur alles umfassenden Pastoralmacht.

5.2 Systematisch-theologische Rezeption

Karl Rahner schreibt Ende der 50er Jahre einen Aufsatz zur Parrhesia, die

er als Apostolatstugend des Christen152 versteht. Rahner bezieht sich in sei-

148 Vgl. M. Schüßler: 2017a; ders.: 2017b, S. 18-20.

149 Vgl. M. Schüßler: 2017b, S. 19.

150 Vgl ebd., S. 20.

151 Ebd.

152 Vgl. K. Rahner: 1966, S. 252-258, hier S. 252.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

nen Erläuterungen zur Parrhesia auf die Tugendlehre und deutet sie als ein

Mut des Bekennens, auch in kritischen Situationen. Die Parrhesia geht zu-

nächst zurück auf die Parrhesia Gottes und Christi.153 Für Rahner geht der

Bote dieses Gottes per se in eine Situation, die ihm fremd ist und sein Beken-

nen herausfordert, ohne darauf zu achten, ob es gehört werden will. Zugleich

ist dieser Bote immer in der Gefahr, den Inhalt und das Mittel zu verwech-

seln, also nicht das Ziel und die Ewigkeit, letztlich also die Rettung vor Augen

zu haben. Zudem sieht Rahner ein weiteres Problem dieses offenkundigen

Bekennens.

»Des Mannes Scham geht auf die Seele. Der Priester und jeder andere

›Apostel‹, wenn er ein wirklicher Mann ist (es mag auch leicht Menschliches

überhaupt sein), ist an sich der, der lieber schweigen würde, der das Unsag-

bare lieber ungesagt ließe, den es schmerzt, reden zu müssen und das un-

fassbare Geheimnis des Herzens auf den Markt zu tragen.«154

Die Parrhesia ist für Rahner die paulinische Tugend, die es ermöglicht,

diese schwere Situation zu tragen und in das Bekenntnis zu gehen. Diese

Tugend, die vor allem als Aushalten der Schmerzen und der Gefahr verstan-

den wird, orientiert sich an den Schmerzen und der Gefahr, die Christus als

fleischgewordenes Wort Gottes auf sich genommen hat. Es ist notwendig, so

Rahner, die Bibel neu zu lesen, nämlich vom »›schamlosen‹ Sichnichtschämen

des Evangeliums, vom Bekennen Gottes vor den Menschen, von der Parrhe-

sia, die es nur im Christentum gibt.«155 Für Rahner hängt sogar an dieser

Tugend das gesamte Christsein des/der Einzelnen. Nur der Mensch, der die-

sen Schmerz der Parrhesia kennt, ist wirklich Christ:in. Das Zeugnis-Geben

und das Reden gelten für alle, sowohl für Priester als auch Laien.

»Man darf es uns anmerken, daß uns dasWort Gottes, das er auf unsere Lip-

pen legte, schwerfällt. Denn nur so wird es glaubwürdig, nur so hat das Ge-

redete auch den heiligen Ton des Schweigens, den es mitbringen muß, soll

es nicht verwechselt werden mit dem Lärm dieser Welt.«156

Die Zeitgebundenheit dieser Ausführungen fallen ins Auge und verweisen auf

die vorkonziliare Zeit, die in einer vertieften Lektüre eines close-readings

auch an den Zitaten sowie der deutlichen Rollenverteilung von Klerus und

153 Vgl. ebd., S. 254.

154 K. Rahner: 1966, S. 255.

155 Ebd., S. 256.

156 Ebd., S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 65

Laien nachzuweisen ist. Allerdings fällt bei der Rekonstruktion der rahner-

schen Argumente ein weiteres, meines Erachtens bedeutenderes ins Auge:

Durch die Nicht-Aufnahme der griechischen Grundlage der Parrhesia fällt

jegliche kritische Perspektive und jeglicher Bezug zur Subjektwerdung weg.

Rahner vollzieht hier exakt das, was Foucault als die wesentliche Veränderung

der Parrhesia analysiert hatte: von der Selbsterkenntnis und Selbstergrün-

dung hin zu einer Gehorsamsstruktur, die die Wahrheit an Gott, den heiligen

Schriften und den Boten Gottes abgibt. In dieser Form ist die Parrhesia als

kritische Instanz nur noch zu verstehen im Sinne einer Predigt und Ermah-

nung der anderen, um das Ziel des Lebens, Gott und das ewige Leben, nicht

aus dem Blick zu verlieren. Diesem Ziel in der Haltung der Umkehr haben

sich die Boten und ihr Gegenüber zu beugen.

Joseph Ratzinger157 nimmt ebenfalls die Parrhesia aus dem Neuen Testa-

ment auf, aber in einer kritischen Weise gegenüber der in den ersten Jahren

der 1960er Jahre, also unmittelbar vor dem Konzil, üblichen pastoralen Ver-

kündigungspraxis der Kirche. Hier ist es die Kirche, die sich daran erinnern

möge, dass es die Freiheit und das freimütige Zeugnis innerhalb der Kirche

brauche. Der Freimut ist eine der »am meisten genannten Grundhaltungen

des Christenmenschen«158, dieser Freimut und die Freiheit sind geistgelenkt,

denn er argumentiert mit dem Zitat aus 2 Kor 3,17: »Wo aber der Geist des

Herrn ist, da ist Freiheit«. Ratzinger geht sogar einen Schritt weiter, wenn

er die Parrhesia, den Freimut auch auf die Anfrage an die Kirche anwendet:

Denn müsse man der Kirche doch

»nicht vorwerfen, dass sie in einem Zuviel an Sorge mitunter zu viel ver-

lautbart, zu viel normiert […], dass sie sich hinter äußeren Sicherheiten ver-

schanzt, anstatt der Wahrheit zu vertrauen, die in der Freiheit lebt und sol-

che Behütung gar nicht nötig hat?«159

Allerdings findet sich, so hat Stephan Goertz betont, in der Neuauflage dieses

Aufsatzes ein Hinweis, dass diese Formulierung auf die derzeitige Situation

nicht mehr ganz zuträfe160, ein Hinweis, der durchaus die Frage aufwerfen

könnte, was die Veränderung herbeigeführt haben könnte und welche Rol-

le dabei die Machtfülle des Papstamtes spielt. Diese beiden Interpretationen

157 Vgl. J. Ratzinger: 2010.

158 Ebd., S. 467.

159 Ebd., S. 466.

160 Vgl. St. Goertz: 2011, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

bewegen sich in einem engeren Feld des Verständnisses, welches theologiege-

schichtlich mit der Frage ergänzt werden müsste, wie sich eigener und theo-

logischer Erkenntnisgewinn zur hierarchischen Gestalt der Kirche verhält.161

Eine weiter gefasste Argumentation legt Michael Böhnke vor, der Parrhe-

sia als die rational verantwortete Rede über den Glauben, die auch in Frei-

mütigkeit in der Öffentlichkeit stattfinden kann, versteht.162 Die Parrhesia

findet ihr Fundament in der argumentativen Kraft und ist so als Gegenteil

einer fundamentalistischen Glaubensüberzeugung zu verstehen. Diese ratio-

nale Verantwortbarkeit, wie Böhnke sie betont, gäbe den Anknüpfungspunkt

für das Verständnis dessen,was Ignaz vonDöllinger bereitsMitte des 19. Jahr-

hunderts als »Öffentliche Meinung«163 deklariert hat. Die Theologie solle – so

Döllinger – die Funktion eines öffentlich sprechenden Gegenübers zum Lehr-

amt haben, und frei an Universitäten forschen und veröffentlichen dürfen.

Nur so könne die Rationalität des Glaubens in seinen Begründungen und die

Freiheit der Wissenschaft und ihrer öffentlichen Rolle als Kritik ermöglicht

werden. Diese Position ist lehramtlich nicht toleriert worden und führte zu

einer Verengung des Gehorsamsverständnisses auch für die wissenschaftli-

cheTheologie und beendete damit eine Jahrhunderte alte Tradition kritischer

Reflexion,mit Auswirkungen bis heute.164 Dabei wäre von Foucault zu lernen,

dass das »kritische, das reflexive Denken […] demnach zur Wiederbelebung

der positiven Parrhesia [führt], während der negative Kern, so Foucault, der

christlichen Seelsorge anvertraut blieb.«165

5.3 Moraltheologische Rezeption

Stephan Goertz weist darauf hin, dass der Moraltheologie »die Umstände ih-

rer Entstehungsgeschichte, also die Funktion der Unterweisung der Beichtvä-

ter, lange tief in den Knochen«166 saß. Damit war aber das moraltheologische

Forschen und Handeln exakt in der Definition von Parrhesia verortet, die die-

se als Wahrheit-Sagen des sündigen Menschen gegenüber dem Beichtvater

verstand. Für Goertz liegt dagegen die positive Interpretation der Parrhesia

161 Dies wird im nächsten Kapitel und im Ausblick am Ende thematisiert.

162 Vgl. M. Böhnke: 2000, hier S. 138.

163 Vgl. I. Döllinger von: 1863; G. Werner: 2015b; dies.: 2014.

164 Vgl. H. Wolf: 2010, S. 236-259.

165 St. Goertz: 2011, S. 16. Die Position und Debatte von Döllinger wird am Ende ausführli-

cher dargestellt und diskutiert werden.

166 Ebd., S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 67

in der biblischen Bedeutung, in der sie ein Vertrauen gegenüber Gott aus-

drückt. Würde dieses Verständnis zu Grunde gelegt, wäre es wieder denkbar,

dass sich zwei moralische Subjekte begegnen. Deswegen ist es Aufgabe der

Moraltheologie, so Goertz weiter, sich daran zu erinnern, dass die Parrhesia

von der Freiheit und damit auch von der Autonomie nicht zu trennen ist. Parrhesia im

moraltheologischen Kontext bedeutet, die Freiheit und Autonomie des han-

delnden moralischen Subjekts ernst zu nehmen und aus kausalen (Erb-)Sün-

denzusammenhängen herauszunehmen. Die biblischen Grundlagen bieten

dann sogar noch ein kritisches Dispositiv gegenüber der antiken Vorstellung

der Parrhesia, weil biblisch keinMensch aufgrund seines Statutes von der Be-

fähigung zur Parrhesia ausgeschlossen ist. Die Parrhesia Gottes zu den Men-

schen eröffnet also die Denkmöglichkeit eines sittlichen Subjektes, das frei

handelt. Weiterhin erinnert die Parrhesia die Moraltheologie daran, dass es

um einWahrsprechen in die Gegenwart hineingeht, als eine kritischeHaltung

und Aussprache, »so nicht regiert zu werden«.167 Die Parrhesia aufzugeben,

daran erinnert Foucault, bedeutet, sich der kritischen Haltung zu entledi-

gen und eine sklavische Gesinnung zu übernehmen. Dies entspricht nicht der

Würde des moralischen Subjektes. »Und eine Institution«, so Goertz weiter,

»die den Freimut ihrer Mitglieder nicht mehr zuließe, hätte ihren Platz in der

Welt der Moral aufgegeben.«168 In der Institution der Kirche, so Goertz, sind

es die Theologinnen undTheologen, die den Platz derer einnehmen, die beim

Fürsten Berater, beim König Narren sind.

Wie sehr die Freiheit der Rede mit den Veridiktionspraktiken zusammen-

gehen, ist sowohl im theologischen Kontext, im binnenkirchlichen Bereich als

auch in der Gender-Theorie anzuwenden undwird für KonturenmeinerTheo-

logie der Freiheit wesentlich sein.

6. Was von Foucault zu lernen wäre

Foucault weist eindrücklich daraufhin, dass hegemoniale Strukturen, wie sie

sich z.B. in der Pastoralmacht verstetigen, für die Subjekte sowohl offensicht-

liche als auch verschleierte Folgen haben. Die Pastoralmacht wirkt über Me-

chanismen, die unmittelbar beim Subjekt ansetzen.

167 Vgl. Bezug zu Foucault in St. Goertz: 2011, hier S. 20.

168 St. Goertz: 2011, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 19:08:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

