60

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Heil finden."”” Theologisch gesprochen bekommt der Streit zwischen Augus-
tinus und Pelagius um die Reichweite der Ursiinde eine neue Bedeutung. Das
Heil ist als vermitteltes erreichbar und zwar nur als durch Autorititsstrukturen
vermitteltes Heil. Sich auf Gott zu verlassen, ihm in Zuversicht zu vertrauen,
also die eine tiberlieferte Bedeutung der Parrhesia, wird nun als Hochmut
ausgelegt. Das Subjekt konstituiert sich als stets aufmerksames, sich selbst
misstrauendes und siindiges Subjekt.”®

»Wo Gehorsam herrscht, kann es keine parrhesia geben.«'* So Foucault
kurz und knapp. Foucault schligt abschliefiend vor, die mystische Tradition
als die Stromung zu denken, in der sich der urspriingliche Gehalt der Parr-
hesia erhalten konnte, allerdings findet der »anti-parrhesiatische Pol«, nim-
lich die asketische Tradition, das historisch und institutionelle Gewicht. Um
diesen Pol haben sich letztlich alle kirchlichen und pastoralen Institutionen
entwickelt und eingerichtet.”*°

5. Erste theologische Parrhesia-Rezeption: Parrhesia als Weg aus
der Krise der Kirche?

Die Macht des Wahrsprechens in der Praxis der Parrhesia wird in der - ka-
tholischen — Theologie unterschiedlich rezipiert. Auffallend innerhalb dieses
theologischen Denkens sind die Beziige zur Parrhesia im Kontext der Ausein-
andersetzung mit dem sexuellen Missbrauch an Minderjihrigen durch Kleri-
ker. Hier wird die Parrhesia explizit als Praxis des Wahrsprechens gegeniiber
dem Unrecht verstanden, so exemplarisch Michael Schii8ler.” Aber auch in
der systematischen Theologie finden sich Ansitze einer Rezeption, die von

132 Moraltheologischen betont Stephan

Karl Rahner und von Joseph Ratzinger.
Gortz die Parrhesia als Veridikationspraxis, in der Theolog:innen die antike

Rolle der Berater:innen und Narren und Nirrinnen iibernehmen kénnen.?

127 Vgl ebd., S. 429.

128 Vgl.ebd., S. 430.

129 Ebd,,S. 433 [kursivim Original].

130 Vgl. ebd.

131 Vgl. M. Schi8ler: 2017a; ders.: 2017b.

132 Vgl. K. Rahner: 1966, S. 252-258; J: Ratzinger: 2010, S. 448-467.
133 Vgl. St. Goertz: 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53.



https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Der Parrhesia wird eine relevante Rolle innerhalb der Theologie und der ka-
tholischen Kirche eingeraumt und sie nimmt damit einen durchaus wichtigen
Platz im Zueinander von Offenbarung, Macht und Gewissen ein.

5.1 Praktisch-theologische Rezeption

In der praktisch-theologischen Rezeption ist die Rezeption der foucaultschen
Parrhesia in zwei Phasen rekonstruierbar:

In den spiten 1990er Jahren rezipiert Hermann Steinkamp Foucault als
Anregung und Irritation fiir die Pastoraltheologie.®* Er setzt sich mit den
Untersuchungen Foucaults zur Pastoralmacht wie auch zur Parrhesia aus-
einander. Gleichwohl die kritische Sicht Foucaults Verteidigungsreflexe her-
vorrufen konne, solle sich Pastoraltheologie auf diese einlassen, denn - so
Steinkamp eindriicklich — Foucault verdeutliche durchaus ein strukturelles

Problem und Risiko zugleich.

Denn gerade die Vorstellung, dass das Men-
schen Leiten und Fithren nur geht, wenn die Seelsorgenden diese durch und
durch kennen wiirden, spriche von einer Machtdisposition, die sich bis in
das personlichste Detail durchziehe. Macht ist nimlich, so konne die Pasto-
raltheologie von Foucault kritisch lernen, nur moglich, wenn das Wissen iitber

36 Die Pastoralmacht erstre-

den oder die zu Bemichtigende vorhanden ist.
cke sich auf das ganze Leben und konzentriere die Produktion von Wahrheit
auf der Seite des Individuums. Fiir diese Machtausiibung miissen die Hirten
das Wissen iiber die Seele, ihre Funktionen und iiber das konkrete Leben, vor
allem in den Tabubereichen der Sexualitit, erlangen. Letzteres ist bevorzug-
tes Thema im Gestindnis, in der ritualisierten Form also in der Beichte.”’
Die festgelegte Form der Ritualisierung verfestigt diese Individualisierung
zusitzlich.®® Gerade aber die Konzentration auf die Fithrung und Leitung
des Individuums hat eine problematische Sinnspitze, die dieses Verstindnis
in einen krassen Gegensatz zur Antike setzt. Denn das Christentum hat die
Idee ausgebildet, dass der Mensch bis zum letzten Atemzuge auf dem Weg
seiner Rettung und seines Heiles geleitet werden miisse. Damit dies mog-

lich ist, werden spezifische Instrumente der griechisch-hellenistischen Welt

134 So prominentin H. Steinkamp: 1999.
135 Vgl. ebd.

136 Vgl.ebd., S. 21.

137 Vgl.ebd, S. 23.

138  Vgl. hier im Buch Kapitel B1.; 2.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

iibernommen und zweckentfremdet. Diese sind die Selbstpriifung und Gewis-
senslenkung.” »Die (individuelle) Beichtpraxis wird zum institutionellen Ort
der Gewissenspriifung (und der »Wissensgewinnung« des Pastors!).«*°

In der anwendungsorientierten Rekonstruktion von Foucault arbeitet
Steinkamp sehr deutlich heraus, dass die Kritik die Option darstellt, sich aus
der Unterwerfung zu befreien. So wie Kant die Aufklirung als Weg aus der
Entmiindigung verstanden habe, so konstruiere Foucault die Kritik als die
Entscheidung, »so nicht regiert zu werden«.'* Wenn sich also das Subjekt
zunichst als unterdriicktes erlebe und konstruiert sei, so sei es die Kritik,
die zu einer »Entunterwerfung« fithre.'**

Die Praxis der Parrhesia ist fiir Steinkamp dann die Gestalt, in der
die kritische Haltung konkret wird. Fir die Pastoral bedeutet dies, eine
christliche Praxis zu entwerfen, die sich zu entscheiden hat, welcher Tra-
dition sie folge, der »Tradition der >Unterwerfungstechniken« oder der
»Tradition der >Kritik«."® Die Parrhesia im Raum der Kirche als einem
Macht-Ohnmachtsgefiige erinnere an die Tradition der Antike, dass der
Parrhesiast dem Michtigen die Wahrheit sage, damit dieser sich mit sich
selbst beschiftige.** Auch wenn Steinkamp diese Perspektive nicht weiter
ausfithrt, erscheint sie doch als ein wesentlich weiterfithrender Punkt in der
Diskussion mit totalitirer Macht und Gehorsamsstrukturen. Fiir Steinkamp
steht der Entwurf einer christlichen Freiheitspraxis, die sich in die Tradition
der Kritik stellt, im Mittelpunkt. Das Ziel ist, so Steinkamp, eine individuelle
und kollektive Selbstwerdung und eine wmAnstiftung zur Solidaritit< als
Grundfunktion des Lehramtes«.'*

Explizit thematisiert Steinkamp die Parrhesia in seiner Abschiedsvorle-
sung 2004. Die Parrhesia ist als eine »Wahrheit zwischen uns«** zu verste-
hen und als das Einiiben von autonomem Handeln und Selbstsein.”” Denn
die Wahrheit zu sagen, bedeutet, sich zu sich selbst so in ein Verhiltnis zu

139 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 31.
140 Ebd.

141 Vgl. M. Foucault: 1992, S. 11f.
142 H. Steinkamp: 1999, S. 54.

143 Ebd., S.104.

144 Vgl.ebd., S.102.

145 Ebd.,104.

146 H. Steinkamp: 2005.

147 Vgl. ebd., S.143.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

setzen, dass dies moglich ist und dem Gegeniiber die eigene Wahrheit eroff-
net. Damit orientiert sich Steinkamp deutlich an der urspriinglichen antiken
Bedeutung der Parrhesia, die er im Riickgriff auf Foucault auch rezipiert. Die
vorfindliche Praxis der Beratung und der Therapie stelle diesen Ort der Parr-
hesia heute dar.

In der zweiten Phase wird die Parrhesia Foucaults von Michael Schiifller

8 Er rezipiert Foucault in der theologischen Aufarbei-

erneut aufgegriffen.
tung der sexuellen Gewalt und des sexuellen Missbrauchs an Minderjahrigen
und Schutzbefohlenen durch katholische Kleriker. Die totalisierende Prige-
kraft der Pastoralmacht zeigt angesichts der sexuellen Gewalt ihre fatalen
Folgen. Schiifdler fragt angesichts dieser Situation mit Foucault, ob ein Ge-
gendiskurs moglich sei. Fiir Foucault, so Schiifiler, stellt sich diese Frage zum
Ende seines Lebens und zwar in der minutidsen Untersuchung der griechi-
schen Antike und ihrer Veridiktionspraktiken.'** Das von Foucault freigelegte
Begriffsdreieck der Parrhesia, also Freiheit, Macht und Wahrheit, wird von
Schiifler auf die pastorale Situation angewendet, indem an die Griinderge-
stalt des Christentums, Jesus von Nazareth, so erinnert wird, dass dieser als

Parrhesiast codiert ist.”*°

»Jesus geht dabei gerade nicht in die Rolle eines pastoralmachtigen Hirten.
Jede Attitiide der Belehrung gegeniiber den Anderen fehlt. Die Parrhesia des
Evangeliums deckt existentielle Wahrheiten des Lebens auf, die sWahrheit
zwischen uns<«. Doch wem es gelingt, sie zu benennen, riskiert auch den Kon-

flikt mit denen, fir die diese Wahrheit gefahrlich wird.«”™

Allerdings fithrt der Schatten, der auf der Parrhesia lastet, geradezu zur Um-
kehrung, denn die Gehorsamsstruktur und die Unterwerfung fithrt wiederum
zur alles umfassenden Pastoralmacht.

5.2 Systematisch-theologische Rezeption

Karl Rahner schreibt Ende der soer Jahre einen Aufsatz zur Parrhesia, die
er als Apostolatstugend des Christen™* versteht. Rahner bezieht sich in sei-

148 Vgl. M. Schiiftler: 2017a; ders.: 2017b, S. 18-20.
149 Vgl. M. Schiiftler: 2017b, S.19.

150 Vglebd,, S. 20.

151 Ebd.

152 Vgl. K. Rahner: 1966, S. 252-258, hier S. 252.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53.

63


https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

nen Erliuterungen zur Parrhesia auf die Tugendlehre und deutet sie als ein
Mut des Bekennens, auch in kritischen Situationen. Die Parrhesia geht zu-
nichst zuriick auf die Parrhesia Gottes und Christi.”®® Fiir Rahner geht der
Bote dieses Gottes per se in eine Situation, die ihm fremd ist und sein Beken-
nen herausfordert, ohne darauf zu achten, ob es gehort werden will. Zugleich
ist dieser Bote immer in der Gefahr, den Inhalt und das Mittel zu verwech-
seln, also nicht das Ziel und die Ewigkeit, letztlich also die Rettung vor Augen
zu haben. Zudem sieht Rahner ein weiteres Problem dieses offenkundigen
Bekennens.

»Des Mannes Scham geht auf die Seele. Der Priester und jeder andere
>Apostel, wenn er ein wirklicher Mann ist (es mag auch leicht Menschliches
tiberhaupt sein), ist an sich der, der lieber schweigen wiirde, der das Unsag-
bare lieber ungesagt liefle, den es schmerzt, reden zu miissen und das un-
fassbare Geheimnis des Herzens auf den Markt zu tragen.«>*

Die Parrhesia ist fur Rahner die paulinische Tugend, die es ermdglicht,
diese schwere Situation zu tragen und in das Bekenntnis zu gehen. Diese
Tugend, die vor allem als Aushalten der Schmerzen und der Gefahr verstan-
den wird, orientiert sich an den Schmerzen und der Gefahr, die Christus als
fleischgewordenes Wort Gottes auf sich genommen hat. Es ist notwendig, so
Rahner, die Bibel neu zu lesen, nimlich vom »»schamlosen< Sichnichtschimen
des Evangeliums, vom Bekennen Gottes vor den Menschen, von der Parrhe-
sia, die es nur im Christentum gibt.«> Fiir Rahner hingt sogar an dieser
Tugend das gesamte Christsein des/der Einzelnen. Nur der Mensch, der die-
sen Schmerz der Parrhesia kennt, ist wirklich Christ:in. Das Zeugnis-Geben
und das Reden gelten fiir alle, sowohl fiir Priester als auch Laien.

»Man darf es uns anmerken, daf uns das Wort Gottes, das er auf unsere Lip-
pen legte, schwerfillt. Denn nur so wird es glaubwiirdig, nur so hat das Ge-
redete auch den heiligen Ton des Schweigens, den es mitbringen mufs, soll

es nicht verwechselt werden mit dem Lirm dieser Welt.«"®

Die Zeitgebundenheit dieser Ausfithrungen fallen ins Auge und verweisen auf
die vorkonziliare Zeit, die in einer vertieften Lektiire eines close-readings
auch an den Zitaten sowie der deutlichen Rollenverteilung von Klerus und

153 Vgl. ebd,, S. 254.

154 K. Rahner: 1966, S. 255.
155 Ebd., S. 256.

156 Ebd.,S. 257.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Laien nachzuweisen ist. Allerdings fillt bei der Rekonstruktion der rahner-
schen Argumente ein weiteres, meines Erachtens bedeutenderes ins Auge:
Durch die Nicht-Aufnahme der griechischen Grundlage der Parrhesia fillt
jegliche kritische Perspektive und jeglicher Bezug zur Subjektwerdung weg.
Rahner vollzieht hier exakt das, was Foucault als die wesentliche Verinderung
der Parrhesia analysiert hatte: von der Selbsterkenntnis und Selbstergriin-
dung hin zu einer Gehorsamsstruktur, die die Wahrheit an Gott, den heiligen
Schriften und den Boten Gottes abgibt. In dieser Form ist die Parrhesia als
kritische Instanz nur noch zu verstehen im Sinne einer Predigt und Ermah-
nung der anderen, um das Ziel des Lebens, Gott und das ewige Leben, nicht
aus dem Blick zu verlieren. Diesem Ziel in der Haltung der Umkehr haben
sich die Boten und ihr Gegeniiber zu beugen.

57 nimmt ebenfalls die Parrhesia aus dem Neuen Testa-

Joseph Ratzinger
ment auf, aber in einer kritischen Weise gegeniiber der in den ersten Jahren
der 1960er Jahre, also unmittelbar vor dem Konzil, iblichen pastoralen Ver-
kiindigungspraxis der Kirche. Hier ist es die Kirche, die sich daran erinnern
moge, dass es die Freiheit und das freimiitige Zeugnis innerhalb der Kirche
brauche. Der Freimut ist eine der »am meisten genannten Grundhaltungen

des Christenmenschen«*®

, dieser Freimut und die Freiheit sind geistgelenkt,
denn er argumentiert mit dem Zitat aus 2 Kor 3,17: »Wo aber der Geist des
Herrn ist, da ist Freiheit«. Ratzinger geht sogar einen Schritt weiter, wenn
er die Parrhesia, den Freimut auch auf die Anfrage an die Kirche anwendet:

Denn miisse man der Kirche doch

»nicht vorwerfen, dass sie in einem Zuviel an Sorge mitunter zu viel ver-
lautbart, zu viel normiert [...], dass sie sich hinter dufSeren Sicherheiten ver-
schanzt, anstatt der Wahrheit zu vertrauen, die in der Freiheit lebt und sol-

che Behiitung gar nicht notig hat?«*®

Allerdings findet sich, so hat Stephan Goertz betont, in der Neuauflage dieses
Aufsatzes ein Hinweis, dass diese Formulierung auf die derzeitige Situation
nicht mehr ganz zutrife’°, ein Hinweis, der durchaus die Frage aufwerfen
kénnte, was die Verinderung herbeigefithrt haben kénnte und welche Rol-
le dabei die Machtfiille des Papstamtes spielt. Diese beiden Interpretationen

157 Vgl.]. Ratzinger: 2010.
158 Ebd., S. 467.

159 Ebd., S. 466.

160 Vgl. St. Goertz: 2011, S. 3.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53. - Open A

65


https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

bewegen sich in einem engeren Feld des Verstindnisses, welches theologiege-
schichtlich mit der Frage erginzt werden miisste, wie sich eigener und theo-
logischer Erkenntnisgewinn zur hierarchischen Gestalt der Kirche verhilt.*®"

Eine weiter gefasste Argumentation legt Michael Béhnke vor, der Parrhe-
sia als die rational verantwortete Rede iiber den Glauben, die auch in Frei-
miitigkeit in der Offentlichkeit stattfinden kann, versteht.’®* Die Parrhesia
findet ihr Fundament in der argumentativen Kraft und ist so als Gegenteil
einer fundamentalistischen Glaubensiiberzeugung zu verstehen. Diese ratio-
nale Verantwortbarkeit, wie Bohnke sie betont, gibe den Ankniipfungspunkt
fir das Verstindnis dessen, was Ignaz von Déllinger bereits Mitte des 19. Jahr-
hunderts als »Offentliche Meinung«'®> deklariert hat. Die Theologie solle - so
Déllinger — die Funktion eines 6ffentlich sprechenden Gegeniibers zum Lehr-
amt haben, und frei an Universititen forschen und veréffentlichen diirfen.
Nur so konne die Rationalitit des Glaubens in seinen Begriindungen und die
Freiheit der Wissenschaft und ihrer 6ffentlichen Rolle als Kritik erméglicht
werden. Diese Position ist lehramtlich nicht toleriert worden und fithrte zu
einer Verengung des Gehorsamsverstindnisses auch fiir die wissenschaftli-
che Theologie und beendete damit eine Jahrhunderte alte Tradition kritischer
Reflexion, mit Auswirkungen bis heute.’** Dabei wire von Foucault zu lernen,
dass das »kritische, das reflexive Denken [...] demnach zur Wiederbelebung
der positiven Parrhesia [fiihrt], wihrend der negative Kern, so Foucault, der
christlichen Seelsorge anvertraut blieb.«'**

5.3 Moraltheologische Rezeption

Stephan Goertz weist darauf hin, dass der Moraltheologie »die Umstinde ih-
rer Entstehungsgeschichte, also die Funktion der Unterweisung der Beichtvi-
ter, lange tief in den Knochen«**® sal. Damit war aber das moraltheologische
Forschen und Handeln exakt in der Definition von Parrhesia verortet, die die-
se als Wahrheit-Sagen des siindigen Menschen gegeniiber dem Beichtvater
verstand. Fiir Goertz liegt dagegen die positive Interpretation der Parrhesia

161 Dies wird im ndchsten Kapitel und im Ausblick am Ende thematisiert.

162 Vgl. M. Bohnke: 2000, hier S.138.

163 Vgl. |. Déllinger von: 1863; G. Werner: 2015b; dies.: 2014.

164 Vgl. H. Wolf: 2010, S. 236-259.

165 St. Goertz: 2011, S.16. Die Position und Debatte von Déllinger wird am Ende ausfihrli-
cher dargestellt und diskutiert werden.

166 Ebd., S.18.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

in der biblischen Bedeutung, in der sie ein Vertrauen gegeniiber Gott aus-
driickt. Wiirde dieses Verstindnis zu Grunde gelegt, wire es wieder denkbar,
dass sich zwei moralische Subjekte begegnen. Deswegen ist es Aufgabe der
Moraltheologie, so Goertz weiter, sich daran zu erinnern, dass die Parrhesia
von der Freiheit und damit auch von der Autonomie nicht zu trennen ist. Parrhesia im
moraltheologischen Kontext bedeutet, die Freiheit und Autonomie des han-
delnden moralischen Subjekts ernst zu nehmen und aus kausalen (Erb-)Siin-
denzusammenhingen herauszunehmen. Die biblischen Grundlagen bieten
dann sogar noch ein kritisches Dispositiv gegeniiber der antiken Vorstellung
der Parrhesia, weil biblisch kein Mensch aufgrund seines Statutes von der Be-
fahigung zur Parrhesia ausgeschlossen ist. Die Parrhesia Gottes zu den Men-
schen eroftnet also die Denkmoglichkeit eines sittlichen Subjektes, das frei
handelt. Weiterhin erinnert die Parrhesia die Moraltheologie daran, dass es
um ein Wahrsprechen in die Gegenwart hineingeht, als eine kritische Haltung
und Aussprache, »so nicht regiert zu werden«.'”” Die Parrhesia aufzugeben,
daran erinnert Foucault, bedeutet, sich der kritischen Haltung zu entledi-
gen und eine sklavische Gesinnung zu itbernehmen. Dies entspricht nicht der
Wiirde des moralischen Subjektes. »Und eine Institution«, so Goertz weiter,
»die den Freimut ihrer Mitglieder nicht mehr zuliefRe, hitte ihren Platz in der
Welt der Moral aufgegeben.«'®® In der Institution der Kirche, so Goertz, sind
es die Theologinnen und Theologen, die den Platz derer einnehmen, die beim
Fiirsten Berater, beim Konig Narren sind.

Wie sehr die Freiheit der Rede mit den Veridiktionspraktiken zusammen-
gehen, ist sowohl im theologischen Kontext, im binnenkirchlichen Bereich als
auch in der Gender-Theorie anzuwenden und wird fiir Konturen meiner Theo-
logie der Freiheit wesentlich sein.

6. Was von Foucault zu lernen ware

Foucault weist eindriicklich daraufthin, dass hegemoniale Strukturen, wie sie
sich z.B. in der Pastoralmacht verstetigen, fiir die Subjekte sowohl offensicht-
liche als auch verschleierte Folgen haben. Die Pastoralmacht wirkt itber Me-
chanismen, die unmittelbar beim Subjekt ansetzen.

167 Vgl. Bezug zu Foucault in St. Goertz: 2011, hier S. 20.
168 St. Goertz: 2011, S. 21.

https://dol.org/10:14361/9783839455074-011 - am 14.02.2026, 10:08:53. - Open A

67


https://doi.org/10.14361/9783839455074-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

